VII Implizite Ethik, Leiblichkeit und
Polykontexturalitat'

»Moral lacht nicht, und ich glaube, Ethik(en) auch
nicht. «

Peter Fuchs?

»Die Tugend kann sich vom Wirklichen nicht trennen,
ohne ein Prinzip des Bosen zu werden. Ebenso wenig
kann sie sich vollig mit dem Wirklichen identifizieren,
ohne sich selbst zu verleugnen. «

Albert Camus®

»Welches ist sozusagen der Wohnsitz kulturellen Wis-
sens (etwa von Erzdhlungen, Fischnamen, Witzen
usw.)? Das Bewusstsein der Individuen? Die Regeln
der Gemeinschaft? Kulturelle Artefakte? Wie konnen
wir uns die zeitliche und individuelle Variation erkla-
ren? Der Anthropologie konnte hier geholfen werden,
wenn wir uns nicht auf das Bewusstsein, die Gemein-
schaft oder die Kultur fiir sich genommen konzentrie-
ren wiirden, sondern auf ihre Schnittstelle. «

Francisco Varela, Evan Thompson
und Eleonor Rosch*

Kommen wir mit abschlieSender Studie zur Frage der Ethik. Die em-
pirischen Studien der vorangehenden Kapitel lassen keinen Zweifel:
Es macht in der Tat einen Unterschied, ob Menschen ihre Versprechen
halten und ihre Worte nicht nur aus instrumentellen Griinden wihlen,
um bestimmten Funktionsabldufen gerecht zu werden (man denke an
den Psychiater aus Kap. IV, der seine Patientin am niachsten Morgen von
der Aufnahmestation abholt). Es ist nicht unerheblich, welche Worte
intellektuelle Meinungsfiihrer anstimmen, denn sie tragen dazu bei, eine
Epistemologie aufzubauen, die zur Versohnung oder zur Entfremdung
des Menschen von den Bedingungen fithren kann, denen er sich verdankt

1 Ich danke Martin W. Schnell und Maximilian Locher fiir wertvolle Hinweise zu
diesem Kapitel.

2 Fuchs (2010€, 92).

3 Camus (2016 [1951], 387).

4 Varela et al. (2013, 326f.).

165

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

(im Extremfall kann Letzteres in die beschriebenen Arrangements des
Terrors miinden, welche in Kap. VI beschrieben wurden).

Wenn wir ethische Fragen aus einer leiborientierten wie auch einer
polykontexturalen Perspektive behandeln mochten, ist vor allem eines zu
beachten: Gerade weil das Ich-Selbst (das Selbstsystem) des Menschen in
Koproduktion mit sozial angeliefertem Sinn entsteht, erscheinen die sich
auf dieser Basis entwickelnden Identitaten per se prekar. Aus unterschied-
lichsten Griinden kann es zu Krisen kommen, sei es, dass Beziehungen
auseinanderbrechen, gesellschaftliche Anomien erscheinen oder sich aus
anderen Griinden die Frage nach dem Sinn stellt. An dieser Stelle begegnen
wir dem Imaginativen und Imaginaren unterschiedlicher (zivil-)religioser
Angebote, welche hier eine Vermittlung anbieten.

Mit Blick auf den sinnvollen, heilbringenden Gebrauch wie auch den
Missbrauch dieser Formen landen wir unweigerlich bei ethischen Fra-
gestellungen. Da wir es hier mit komplexen epistemischen Lagerungen
zu tun bekommen - es geht weniger um ein normatives Sollen, sondern
ein Wollen, das in das menschliche Selbst- und Weltverhiltnis eingela-
gert ist —, sind jedoch keine trivialen Antworten zu erwarten. Vielmehr
landen wir bei einer ethischen Position, die nicht mehr erlaubt, von einer
AufSenperspektive — gewissermaflen von einem Gottesaugenstandpunkt
— tber Fragen von richtig und falsch, gut und bose, angemessen und
unangemessen zu urteilen. Die Ethik erscheint jetzt ihrerseits unmittelbar
in das menschliche Selbst- und Weltverhaltnis eingelassen.

Versuchen wir uns also mit diesem Kapitel dem Thema der impliziten
Ethik, wie es bereits von Wittgenstein aufgeworfen wurde, mit dem
notwendigen Problembewusstsein und mit hinreichender Sensibilitdt
zu nihern.

Wir beginnen einfiihrend mit einem Problemaufriss, der zugleich die
existenzielle Dramatik unserer Fragestellung deutlich werden ldsst.

Danach werden wir mit Heinz von Foerster versuchen, das Problem
der impliziten Ethik aus einer kybernetischen Perspektive zu entfalten.
Dabei wird es zunichst um die Frage moglicher Konfigurationen von
Wertreferenzen gehen, die in unsere praktischen Lebensvollziige einge-
woben sind, um dann in einem zweiten Schritt zu fragen, welche Formen
bzw. Arrangements moglich sind, Epistemologie, Ethik und Asthetik
miteinander zu verbinden.

Hieran anschlieffend werden in Referenz auf die Arbeiten von Ernst Tu-
gendhat mogliche Beziehungen zwischen den unterschiedlichen ethischen
Positionen der abendlandischen Philosophie mit einer polykontexturalen
Weltbeschreibung ausgelotet werden. Dies wird schliefSlich mit Tugend-
hats Untersuchungen zur Beziehung von Egozentrik und Mystik in die
Frage miinden, ob Untersuchungen zur impliziten Ethik nicht besser aus
einer sozialanthropologischen denn aus einer philosophischen Perspektive
angegangen werden konnen.

166

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Danach werden wir uns in Verbindung mit Stanley Cavells Arbeiten
zur Beziehung von Vernunft und Tragodie intensiver der Frage zuwenden,
wie ein menschliches Selbst- und Weltverhiltnis aussehen kann, das nicht
den bereits angedeuteten Entfremdungsprozessen auf den Leim geht.

In der abschlieffenden Diskussion werden die unterschiedlichen Fa-
den der Argumentation zusammengefiihrt und mit Blick auf die Frage
pointiert, was es heif3t, in einer polykontexturalen Welt zu leben. Dabei
wird unter anderem nachvollziehbar, welche ethischen Fallen mit einer
systemtheoretischen Position verbunden sind. Zudem wird deutlich, dass
mit dem Postulat der impliziten Ethik keineswegs ein Plidoyer fiir einen
Wertenihilismus oder wie auch immer gearteten Relativismus formuliert
wird, sondern im Gegenteil mit dem Problem der Entfremdung bereits
eine Tiefendimension angedeutet ist, die quer zur Unterscheidung von
Moral und Wertfreiheit gelagert ist, aber nichtsdestotrotz unmittelbar
mit der Frage des guten Lebens verbunden ist.

Einstimmung und Problemaufriss

Auf den ersten Blick scheint aus einer polykontexturalen Perspektive,
die auf verkorperten Leiblichkeiten griindet, keine eigenstandige ethische
Position ableitbar. Da es die »Ortschaft der Orte«® nicht geben kann,
von der aus — gleich einem Gottesaugenstandpunkt — richtig oder falsch
beurteilt werden konnte, wird eine normative philosophische Position
eben bestenfalls einen weiteren Standpunkt zu den bereits vorhandenen
hinzusetzen konnen, ohne dabei jedoch die Wertbeziige der jeweils ande-
ren aufzuheben. Denn eine polykontexturale Wirklichkeit zeichnet sich
dadurch aus, dass gleichzeitig eine Vielzahl von Reflexionsorten besteht,
die jeweils eine eigene Welt haben und entsprechend ihre jeweils eigene
Ontologie mit den hiermit einhergehenden Wertbeztugen aufspannen. Eine
wie auch immer geartete normative Position — insofern sie kommuniziert
wird — kann dann eben nur einen Wert neben anderen generieren.
Zudem folgt jedes Selbst- und Weltverhaltnis ja seinerseits bereits seinen
eigenen Wertreferenzen. Fiir sie gibt es langst den Unterschied von gut und
schlecht. Lebendige Vorginge zeichnen sich ja gerade dadurch aus, sich
in der Weise innerlich abzuschlieflen, dass ein durch Wertbeziige aufge-
spannter Umweltkontakt moglich wird. Dies gilt bereits fir Einzeller oder
Pflanzen: Fiir ein Pantoffeltierchen ist Zucker gut und Sdure schlecht und
entsprechend richtet es sich hiernach aus. Aus einer systemtheoretischen
Perspektive beruhen die Operationen eines jeden Systems ja gerade darauf,
auf Basis von Werten zwischen Innen und Aufden zu unterscheiden, um
dann auf diese Weise erst die eigene Fortexistenz, den eigenen Systemerhalt
zu ermoglichen. Systeme operieren mit Informationen, also mit Unter-

5 Kaehr (1993, 171).

167

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

schieden, die einen Unterschied machen. Genau deshalb haben Systeme
eine Umwelt, zu der sie sich verhalten, um dann durch ihre Kognition und
Bewegung eben genau das Selbst- und Weltverhaltnis aufzuspannen, das sie
selbst in Differenz zur Umwelt konstituiert. Systeme haben die Wertfrage
also bereits immer schon entschieden. Insofern sie operationsfahig sind,
verfugen sie langst schon tiber Werte® bzw. Wertorientierungen, welche
Informationen welcher Art auch immer verarbeiten lassen.

Insofern wir diese Prozesse aus einer phanomenologischen Perspektive
betrachten, erscheinen diese Wertreferenzen buchstablich als wahrgenom-
mene und empfundene Werte.” Auf dieser grundlegenden Ebene erscheint
in Hinblick auf die Natur dieses Prozesses zunichst® kein prinzipieller
Unterschied zwischen Hunger und Schmerz, Ekel und Lust, dem unange-
nehmen Gefuhl, das mit dem Verletzen der Loyalitit der eigenen Gruppe
einhergeht, dem Unbehagen eines Wissenschaftlers bei Betrachtung einer
bruchigen und logisch inkonsistenten Argumentationskette oder den Emp-
findungen eines Kunstlers in Anbetracht des Misslingens oder Gelingens
seines Werkes. In all diesen unterschiedlichen Beispielen besteht bereits ein
Referenzsystem, das zwischen einem positiven und negativen Wert unter-
scheiden lasst und entsprechend einen motivationalen Vektor aufspannt,
der anzeigt, was zu tun ist beziehungsweise wie die Gelingensbedingun-
gen gelagert sind, die zwischen gut und schlecht oder richtig und falsch
unterscheiden lassen. Lebendige Formen sind qua eigener Existenz immer
schon in dieses Spannungsfeld unterschiedlicher Werte hineingesetzt.
Aus einer polykontexturalen Perspektive, welche die ontische Dignitit
jeder Perspektive anerkennt, erscheint es aus diesem Grunde irgendwie
merkwiirdig, ja sogar unnotig, hier tiberhaupt zwischen Sein und Sollen
trennen zu wollen. Denn die Tatsachen des Lebens beruhen per se auf
einem verkorperten Wertbezug, der immerzu eine Spannung zwischen
Sein und Sollen generiert, die wiederum das Leben in Bewegung halt.’

6 Der Begriff »Werte« ruft natiirlich bestimmte Assoziationen auf den Plan, ergibt
jedoch nicht nur innerhalb einer normativen Theorie Sinn, sondern auch im
Kontext kybernetischer Theorie. In Letzterer erscheinen Werte als »die Kombi-
nation eines besonderen Reizes mit einer besonderen Antwort« bzw. als »Hand-
lungen, die eine Wahl anzeigen«. Sie verweisen auf eine kontingente Kommuni-
kation, die bestimmte Selektionen nahelegt (Ruesch/Bateson 1995, 46ff.) bzw.
auf die Beziehungen zwischen Werten und Priferenzen (Handlungsorientierun-
gen) (dies.: 58).

7 Siehe hierzu auch Andreas Weber (2008).

8 An dieser Stelle ist jedoch darauf hinzuweisen, dass spétestens mit einer Phino-
menologie der Alteritdt, wie sie Lévinas entwirft, Wertreferenzen nicht einfach
in positiven oder negativen Empfindungen aufgehen, sondern hier komplexere
Relationen auftreten (s. etwa Lévinas 1998).

9 In seiner ihm eigenen polemischen Art formuliert Bruno Latour entsprechend
vollkommen korrekt: »Vor ihm [Kant] und in der iibrigen Welt gibt es kein exis-
tierendes Wesen, das des Sollens entbehren. Vor ihm und in der tibrigen Welt gibt

168

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Aus der hier entfalteten Perspektive gilt selbstredend, dass auch die
Protagonisten einer philosophischen Ethik keine Perspektive aufSerhalb
eines konkreten Lebensvollzugs einnehmen konnen (auch das Sprechen
und Schreiben tber ethische Fragen ist eine Praxis). Denn einen »Got-
tesaugenstandpunkt« einzunehmen,'® von dem aus sich ethische oder
normative Gesetze als ibergreifende Prinzipien ableiten liefSen, hiefSe den
konkreten Lebensvollzug zu verlassen, was nicht geht (die Bedeutung
der gesagten und geschriebenen Worte ergibt sich nicht aus deren Inhalt,
sondern aus deren Wirkung innerhalb des Netzwerkes menschlicher Be-
ziehungen). Entsprechend gilt: Entweder sind die formulierten Normen
so abstrakt, dass sie fiir die konkrete Praxis nicht so recht von Bedeutung
sind, also nicht in der Lage sind, zu politischem oder anderem wertorien-
tierten Handeln zu motivieren,'" oder sie sind mit Zwingen verbunden,
welche dann an andere Wertbezuge gekoppelt sind, die dem Menschen
etwas bedeuten, etwa die In- und Exklusion in Gruppen (beispielsweise
als Moralphilosoph anerkannt zu werden) oder eine andere Form von
Lohn oder Strafe, was dann jedoch nicht im eigentlichen Sinne fiir ein
ethisch begriindetes Verhalten spricht. Denn man tut die Dinge ja jetzt
nicht, weil man es soll oder will, sondern weil man die damit gekoppel-
ten Nebenfolgen vermeiden mochte. Dies hat bereits Wittgenstein im
Tractatus ausgedriickt.

»Es ist aber klar, daf§ Ethik nichts mit Strafe und Lohn im gewohnlichen
Sinne zu tun hat. Also muf§ diese Frage nach den Folgen einer Hand-
lung belanglos sein. [...] Es muf$ zwar eine Art von ethischem Lohn und
ethischer Strafe geben, aber diese miissen in der Handlung selbst liegen.
(Und das ist auch klar, dass der Lohn etwas Angenehmes, die Strafe et-
was Unangenehmes sein muss.)«'?

Die von Wittgenstein thematisierte ethische Dimension erscheint gewis-
sermafSen in die Lebensprozesse selbst eingelagert. Sie ist eine implizite
Ethik, die je nach Ausgestaltung und Komplexitit der menschlichen
Selbst- und Weltverhiltnisse eine andere Lebensform annimmt. Sie treibt
— gleichsam von einem inneren Damon motiviert — zu bestimmten For-
men, wenngleich in bestimmten Konstellationen durchaus negative bzw.

es kein existierendes Wesen, das nicht ausruft: \Du mufSt<, »Du darfst nicht< und
das an diesem Zogern die Differenz von Sein und Nicht-Sein mifSt. Alles in der
Welt wertet, von der Zecke von Uexkdiills bis zu Papst Benedikt XVI. — und selbst
die Pfeife von Magritte. Anstatt >das Sein und das Sollen< einander entgegenzu-
setzen, sollte man eher zihlen, wie viele Wesen man passieren mufs und wie vie-
len Alternierungen sich zu fiigen man lernen mufS, um weiter zu existieren. In
diesem Punkt hat Nietzsche recht, das Wort »Wert< ist ein Begriff ohne Gegenteil
— jedenfalls ist es nicht das Wort >Tatsache«« (Latour 2014, 610f).

10 Putnam (1991).

11 Hier setzt etwa auch die Kritik von Marta Nussbaum (2016, 338) an Habermas an.

12 Wittgenstein (1990), Tractatus, Proposition 6.422.

169

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

kaum ertragliche Konsequenzen zu erwarten sind, sei es personlich oder
fiir das soziale Umfeld."

Erste Sondierung: das Opfer

Im Extremfall kann es passieren, dass sich selbst schreckliche und grau-
same Taten in einer durchdringenden Form ethisch gut anfiithlen.' Ins-
besondere Jacques Derrida hat in seiner Arbeit » Geschenk des Todes«!
dieses Motiv am Beispiel der Opferung Isaaks durch Abraham ebenso
konsequent wie radikal durchdacht. Abraham folgt hier dem inneren
Primat, dem Willen eines Gottes Folge zu leisten, von dem er nicht einmal
wissen kann, ob er seinen vermeintlichen Wunsch richtig interpretiert
hat und ob es diesen Gott wirklich gibt oder ob das Ganze nicht doch
nur seiner Vorstellung entsprungen ist. Zudem kann er niemandem of-
fenbaren, dass er sich mit seinem Sohn auf den Weg in die Wiiste zum
Opferaltar begeben mochte. Es bleibt eine einsame Entscheidung, denn
weder mit seiner Frau oder seinen Freunden und Glaubensgenossen noch
mit seinem zu opfernden Sohn kann er hiertiber reden.

Jeder diesbeziigliche Kommunikationsversuch wiirde nur Widerspruch
oder Zweifel an dem Sinn der geplanten Handlung erwecken und damit
seine eigene Entschlossenheit verunsichern. Die getroffene Entscheidung
kann nur unter Absehung jeglicher sozialer Riickversicherung, also unter
Suspension eines jeglichen Diskurses, stattfinden. Denn Letzterer wiirde
nichts anderes bewirken, als neben Griinden fiir das Opfer auch Ver-
nunftgriinde zu thematisieren, warum Abraham seinen Sohn nicht opfern
sollte. So konnte etwa in Perspektiven 6ffnenden Gesprichen der nicht
so recht von der Hand zu weisende Verdacht formuliert werden, dass
man die Anweisung Gottes moglicherweise falsch interpretiert habe. '

13 Zur llustration sei hier der Fall des Whistleblowers benannt, der durch den Akt
der Selbstoffenbarung sowohl psychisch, beruflich und familiar Schaden nimmt,
aber dennoch im Nachhinein befragt beschreibt, dass er nicht anders handeln
konnte und auch aus der gegenwirtigen Perspektive nicht anders gehandelt hit-
te. Siehe zu Whistleblowern aus dem Finanzbereich die Untersuchung von Weg-
hmann (2014).

14 Die schlimmsten Taten werden genau deshalb moglich, weil man glaubt, damit
etwas Gutes zu tun! So verweist ja auch Lakoff (Lakoff/Wehling 2008) auf die
Michtigkeit von Rahmungen durch Werte: Der Konservative, der seine Kinder
mit Hirte erzieht, tut dies im Bewusstsein, ihnen damit etwas Gutes zu tun. Er
bereitet sie auf die bose Welt da draufSen vor — alles andere wire fahrlissig.

15 Derrida (2008).

16 Im Sinne von Charles S. Peirce (1965) kommen wir hiermit zu einer dreistel-
ligen Zeichenrelation aus Repriasentamen, Objekt und Interpretant. Da das
Verhiltnis zwischen Welt und Erkennen nun durch eine dritte Relation kon-
figuriert wird, entsteht Uneindeutigkeit und damit Bedarf nach Interpretati-
on, was zu Unruhe und Unsicherheit fithrt, die wiederum nur durch weitere

170

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Kommunikation bringt per se Widerspruch und dritte Perspektiven mit
ins Spiel.!” Die eindeutige Beziehung zwischen Vision, Glaube und Tat
wirde hiermit ihre Kohdrenz verlieren. Das Selbst- und Weltverhiltnis
wird damit zwangslaufig reflexiv und uneindeutig. Es entsteht Unruhe, die
unter Einbeziehung der nun nicht zu negierenden anderen Perspektiven
zur Suche nach Kohirenz auf einer hoheren Ebene drangt. Insofern wir
die Eindeutigkeit des Willensaktes mit dem Wert des Vektors gleichset-
zen, der die intentionale Bewegung zwischen Selbst und Welt aufspannt,
fithrt die Kommunikation gewissermafSen zunichst zu einer Dekohirenz
der Willensbewegung,'® denn die aufgrund der zusatzlichen Perspektiven
gesteigerte Komplexitit des Selbst- und Weltverhaltnisses legt nun keinen
eindeutigen Handlungsvektor mehr nahe."

Es geht gewissermafSen der Sinn verloren. Insofern wir Koharenz pha-
nomenologisch als die sinnliche Evidenz einer Kognition und die hiermit
einhergehenden zwingenden Handlungsimplikationen begreifen, flacht
zundchst auch der subjektiv empfundene Willensimpuls ab. Abraham
weif$ dies und entscheidet sich gerade deshalb willentlich zum Schweigen,
also dafir, den Zumutungen der Kommunikation, in die der Mensch als
sprechendes Tier hineingeboren ist, auszuweichen. Hierdurch wird es ihm

Kommunikation bearbeitet werden kann. Eine dreiwertige Semiotik fiihrt
dann, wie Nina Ort (2007) gezeigt hat, unweigerlich zu einer polykontextura-
len Welt.

17 Und der Kommunikationsabschottung geht ja das Wissen voraus, dass dem so
ist. Der, der Kommunikation vermeidet, fihrt die Kontingenz schon mit und ver-
hindert lediglich ihr ganzliches Hereinbrechen, indem er eine Art kommunika-
tiven Staudamm errichtet.

18 Der Soziologe wird hier aber schnell eine Bewegung ausmachen, in der Men-
schen in sozialen Situationen aus der wechselseitigen Unsicherheit wieder Ord-
nung und Kohirenz zu binden versuchen, freilich jetzt auf einer hoheren Kom-
plexititsstufe und wiederum ohne Harmoniegarantie. Gewissermaflen als
natiirliche Bewegung — eben weil immer Storung durch Interaktion passiert —
entsteht der Drang, wiederum eine neue Einheit von Erkennen und Handeln zu
finden. Bateson hat dies schon in dem Gedanken von den sich selbst heilenden
Tautologien ausgedriickt (vgl. Bateson 1987, 253).

19 Der Willensakt ist eindeutig und mit einem der Vektoren gleichzusetzen, die den
Selbst- und Weltbezug aufspannen. Denn der Selbstschutz vor Kommunikation
findet ja gerade deshalb statt, weil der Selbst- Weltbezug sich eben nicht nur in
dieser einen Dimension bewegt. Wire er in dieser Art monokontextural, dann
gibe es zwei Moglichkeiten: Er spricht mit anderen und wundert sich auf ein-
mal, dass man die Sache ja anders sehen konnte (totale Rejektion mit den zwei
Anschlussmoglichkeiten: Ich lasse es, ich mache es trotzdem) oder er versteht gar
nicht, dass es andere Perspektiven gibt (partielle Rejektion), versteht die ande-
ren nicht und macht unbeirrt weiter. Jedenfalls: Kommunikation aus Angst vor
Zweifel (sprich: Kontingenzerfahrung in der Sache) setzt nachvollzogene Mehr-
wertigkeit voraus, vor der man sich dann schiitzen muss.

171

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

moglich, einen eindeutigen Wert zu setzen und aufrechtzuerhalten.?® Die
selektive Kappung des kommunikativen Kontakts zur Mitwelt scheint
hier gewissermaflen die Voraussetzung dafiir zu sein, um zu einem selbst-
bestimmten Handlungs- und Willensimpuls zu gelangen.?!

Sinn, Freiheit und absolute Subjektivitiat — so folgerichtig Derrida —
gehen hier mit der Abkehr von Gemeinschaft und Gesellschaft und der
Bindung an all das einher, was einem normalerweise lieb und teuer ist.
Abraham wird jedoch gerade deshalb zu einem absoluten ethischen Sub-
jekt, weil er ohne Riickversicherung ins Soziale hinein — also ohne Furcht
vor den weltlichen Konsequenzen und ohne Verweis auf eine kommuni-
kativ abgesicherte Rationalitdt — das tut, was er als richtig ansieht und
fuhlt. Wir gelangen hiermit zu dem Paradoxon, dass absoluter Gehorsam
vor einem Gott (von dem man nicht wissen kann, ob er wirklich existiert)
mit dem Gefthl absoluter Autonomie, absoluter Handlungsmachtigkeit
zusammenfallt. Anders namlich wire es gar nicht denkbar, vollkommen
kohirent einer inneren Stimme zu folgen, um dabei jeden anderen in der
Sach-, Sozial- oder Zeitdimension gelagerten Sinn auszublenden.

Das Selbst- und Weltverhiltnis reduziert sich auf die Beziehung zwi-
schen imaginidrer Projektion und sich selbst ermichtigendem Subjekt,
aus dem heraus dann innerweltlich ein Handlungsvektor erwachst, der
kaum mehr zu irritieren ist. Die einzige Position, aus der heraus eine
Wende herbeigefiihrt werden kann, ist die des imaginiren Gottes selber,
der Abraham als gleichsam unzuginglicher und unbewusster Teil seines
Selbst- und Weltverhiltnisses im entscheidenden Moment doch noch von
dem Opfer abbringen mag. Polykontexturalitit, d. h. Weltkomplexitit,
ist hiermit freilich nicht aufgehoben, denn auch die Imaginire, welche
das Selbst in dieser Weise ermiachtigen, verdanken sich einem Bereich,
der nicht mit der Psyche des einzelnen Menschen zusammenfallt und
diese immer schon transzendiert: der Kommunikation. Gott — wie jedes
andere Imaginir — ist per definitionem nicht von dieser Welt und ent-
sprechend auch nicht durch eigene Erfahrung erschliefSbar (aus diesem

20 Wir haben hier bewusst im Passiv formuliert, um dem Missverstindnis vor-
zubeugen, dass da jemand, ein Ich-Selbst, ein inneres Seelenwesen ist, welches
diese Setzung vornimmt. Die Argumentation liuft vielmehr in die andere Rich-
tung: Wir finden eine komplexe Systemik vor, bestehend aus einer Kommuni-
kation, welche Entititen mit komplexen Selbst- und Weltverhiltnissen mitein-
ander so verschrinkt, dass sie dazu fiihrt, dass Eigenwerte entstehen konnen,
die dann als ein autonomes Ich-Selbst erscheinen mogen, das sich jedoch nicht
selbst, sondern dem Prozess der konditionierten Koproduktion verdankt. Vgl.
Vogd (2014, 81ff.).

21 Mit Blick auf Arrangements des Terrors in Kap. VI wird deutlich: Auch in ei-
ner polykontexturalen Welt kann es zu Uberlagerungen kommen, die Orte der
Monokontexturalitit schaffen. So kann etwa eine Systemik entstehen, die sich
so konditioniert, dass an dieser Stelle nur ein Wert Giiltigkeit hat, der dann zum
Opfer des Sohnes, dem Selbstmordattentat usw. motiviert.

172

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Grunde soll man sich auch kein Bild von Gott machen). Auch diese
Figuren gelangen nur durch Kommunikation in die Welt, denn nur hier
lasst sich etwas thematisieren, was jenseits der Erfahrungsmoglichkeit
der Psyche existiert.”? Nur in der gemeinschaftlichen Anrufung erscheint
das Imaginare so real, dass es geglaubt werden kann (namlich indem die
Gefiihle, welche in kollektiven Vollztigen entstehen, jetzt gleichsam mit
der Sache selbst verwechselt werden?).

Wenngleich sich Abrahams ethische Ermachtigung als gottesfiirch-
tiger Mensch zwar einem komplexen polykontexturalen Arrangement
verdankt, das auf einer jeweils spezifischen Form der Verschrankung von
Kommunikation, Psyche und Gemeinschaft beruht, erscheint als Ergebnis
eine monokontexturale Epistemologie. Fur Abraham gibt es nur noch
das Eine, wenngleich sich das Eine seinerseits einer Vielheit aus Psychen
und Kommunikation verdankt.

Der schmale Grat zwischen Nibilismus und Wabnsinn

Unweigerlich sptrt man ein Schaudern, insofern man die mit den Fragen
einer impliziten Ethik verbundenen Zumutungen zu verstehen beginnt.
Sich der Frage des inneren Ddmons zu stellen, impliziert, in » Welten ohne
Grund« zu landen.?* Wir landen nun bei den Problemen Wert suchender
Lebensformen, die, insofern sie in die Lage kommen, diesen Prozess
zu reflektieren, begreifen miissen, dass ihre Wertreferenzen in nichts
gegrundet sind. Als Zwillingsschwester der impliziten Ethik erscheint
damit unweigerlich das Problem des Nihilismus. Denn das Wissen oder
die Ahnung vom unbegriindeten eigenen Sein annihiliert nicht das den-
kende und fiihlende Ich, das weiterhin ein Selbst- und Weltverhiltnis
zu konstituieren sucht, um sich dort in seinen eigenen Wertreferenzen
wiederzufinden.

Die Auflésung der Kohirenz der Selbst- und Weltverhiltnisse eines
Menschen kann leicht mit der fiir das Ich-Selbst bedrohlichen Erfahrung
von Leere einhergehen. Es kommt zu einer Dezentrierung von Wertrefe-
renzen, die dann nicht mehr in einem koharenten Ich-Erleben gebunden
werden konnen, wie es dann teilweise Menschen in einer Psychose er-
fahren.” Der Verlust eindeutiger Selbst- und Weltverhiltnisse erscheint

22 Siehe zur Beziehung von religioser Kommunikation und der Giinther’schen Kon-
zeption von Negativsprache ausfiihrlicher Vogd und Harth (2015, 155).

23 Siehe hierzu insbesondere Clifford Geertz (1983, 44ff.), der aufzeigt, dass nahe-
zu Beliebiges durch kollektive Enaktierung im religiosen Sinne zugleich als ein
Modell fiir und als ein Modell von der Welt erscheinen kann.

24 Varela et al. (1992). Siehe auch Vogd (2014).

25 Batesons (1992) Double-Bind-Theorie der Schizophrenie zeigt die kommunika-
tionstheoretischen Bedingungen auf, unter denen der Versuch, das Erlebte zu in-
tegrieren, scheitern muss. Wenn in existenziellen Situationen die Unterscheidung

173

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

gerade deshalb fiir den normalen Menschen so bedrohlich, weil — so
Gregory Bateson — in »Wabhrheit [...] ein Bruch in der scheinbaren Ko-
hirenz unseres geistigen logischen Prozesses als eine Art Tod erscheinen«
wiirde.? Wir landen bei Zusammenbriichen, wie sie in Kap. IV von einer
ehemaligen Psychiatriepatientin berichtet wurden.

Entsprechend sind hier gerade bei sogenannten >normalen< Menschen
starke Immunreaktionen zu erwarten.”’ Um diesem Gefiihl der Leere
auszuweichen,® ist dem Ich* nahezu jedes Mittel recht — selbst der Riick-
griff auf Imaginire, die jeder Vernunft spotten. Um weiter mit Bateson
zu sprechen:

»Es ist, als misse die dichte Kohirenz des logischen Gehirns, selbst bei
Personen, die notorisch eine ganze Menge wirres Zeug denken, immer
noch hochheilig sein. Wird gezeigt, daf§ es gar nicht so kohirent ist,
dann stiirzen sich die Individuen oder Kulturen wie die Schweine von
Gadara in Komplexititen des Ubernatiirlichen. Um den Millionen von
metaphorischen Toden zu entkommen, die sich in einem Universum von
Zirkeln der Kausalitit abzeichnen, leugnen wir einfach die Realitit des
gewohnlichen Sterbens und fliichten in Phantasien von einer Nachwelt
und sogar der Reinkarnation.«*

zwischen Information und Kontext nicht mehr moglich ist, miissen die Wirk-
lichkeitskonstruktionen zusammenbrechen. Genau dieser Problemlage sind nun
schizophrene Patienten ausgesetzt. Sie konnen nur schwer »kohirente Wertebi-
lanzen« (Emrich 1994, 115) erzeugen. Der Schizophrene braucht in seiner Un-
fahigkeit, kohdrente Wirklichkeiten zu erzeugen, entsprechend »Helfer, die die
intern nicht ausreichenden Kohidrenzen quasi extern reprasentieren und zum
Teil realisieren. Nach der Objektbeziehungstheorie von Winnicott kann man
dies so formulieren, dass die verschiedenen divergenten Selbstanteile des Pati-
enten sich an verschiedene Bezugspersonen eines therapeutischen Teams quasi
identifikatorisch anbinden und diese dann wie »Marionetten an Fiaden« bewe-
gen« (Emrich 1994, 115). Ein stabilisierender therapeutischer Prozess besteht
dann darin, »eine so gestaltete vorsichtige gegenldufige Reduzierung dieser Be-
wegung zu vollziehen, dass im Patienten mehr Kohirenz entsteht als urspriing-
lich vorhanden war. Hier handelt es sich also quasi um eine soziale beziehungs-
weise gruppensystemische Konstruktivitit des Gehirns, deren Einwirkung auf
die interne Konstruktivitit des Gehirns des Betroffenen den eigentlichen Ge-
genstand sozialpsychiatrischer systemischer Therapie ausmacht« (ebd.).

26 Bateson (1987, 160).

27 Siehe zur immunologischen Reaktion aus einer sozialphilosophischen Perspek-
tive auch Peter Sloterdijk (2009).

28 Um hier Peter Fuchs aufzugreifen: Das psychische System kippt im Begreifen der
Realitit des Todes in eine Leere, die jedoch nicht Nichts ist, sondern mit einem
bestimmten Gefiihl einhergeht: dem »Grauen« (Fuchs 2015, 240).

29 Der Begriff >Ich« steht hier synonym fiir das System des Selbst, wie es Fuchs
(2010a) beschreibt.

30 Bateson (1987, 159).

174

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Unweigerlich gelangen wir hiermit in das Grenzgebiet zwischen Wahn-
sinn, den Imaginiren des Nihilismus, der politischen Theologie und der
Religion sowie einer in Leere und Bodenlosigkeit gegriindeten Spiritua-
litde.!

Gerade weil der Status Ich-Selbst prekir ist, lassen sich Menschen durch
die kommunikative Bedrohung dessen, was sie als ihre Identitit bzw. ihr
Selbst betrachten, in Rage bringen. Die hiermit einhergehenden Gefiihle
tibernehmen, so Luhmann, gewissermafden eine »Immunfunktion«. Sie
treten auf, wenn der » Weitervollzug der Autopoiesis« des Selbstsystems
gefahrdet ist, etwa im Falle der »Diskreditierung einer Selbstdarstellung«.
Wenn Worte nicht mehr weiterhelfen, hilft das Gefiithl dem psychischen
System »im Hinblick auf die Fortsetzbarkeit seiner Operationen«, wie-
der eine entsprechende »Selbstinterpretation« zu finden,* die weitere
Moglichkeiten der Selbstidentifikation liefert. Emotionen wie Arger — bis
hin zu morderischer Wut — erscheinen deshalb in Bezug auf die Integra-
tion des Selbstsystems als funktionale Aquivalente zu den Formen des
Selbstwertes, wie sie durch soziale Integration (Gemeinschaft) oder eine
gesellschaftliche Einbettung in die Rollenskripte einer funktional differen-
zierten Gesellschaft verbunden sind. Umgekehrt lisst dies auch verstehen,
warum fir schwach integrierte Individuen die Gewalt in der Gruppe so
attraktiv ist. Sie erlaubt relativ voraussetzungslos starke Selbstgefiihle
aufzubauen, insofern Adressaten gefunden werden, auf die sich der Arger
richten kann. Hier erscheint das gewaltsame Delikt dann selbst als der
Vektor, tiber den sich in Verbindung mit geeigneten, in der Regel massen-
medial angelieferten Imaginativen ein mit machtvoller Selbstwirksamkeit
aufgeladenes Ich-Gefuhl aufbauen lisst.

Als auch philosophisch ausgearbeitetes Extrembeispiel lisst hier etwa
an Carl Schmitts politisch-theologisches Dogma denken: »Souverin ist,
wer tiber den Ausnahmezustand entscheidet.«* Die hiermit einherge-
hende Hypostasierung eines beziehungslosen Selbst, dem offenbar nichts
anderes mehr uibrig bleibt, als das Momentum der Glaubenskrise selbst
zu nutzen, fithrt hier in faschistische Imaginire, welche das Selbst des
Fithrers dann an die Stelle Gottes setzen.** In Kapitel VI ist am Beispiel
der Waffen-SS und der Rede Himmlers die Verschrinkung unterschied-

31 Siehe zur Letzteren und in Bezug auf den Buddhismus Vogd und Harth (20715),
»Die Praxis der Leere«. In Hinblick auf das Christentum lisst sich hier etwa an
Dietrich Bonhoeffers (1988) »religionsloses Christentum« denken, das er im KZ
und mit Blick auf die Schwiche und Hilflosigkeit Christi formulierte und in dem
die Vorstellung einer Transzendenz aufSerhalb des unmittelbaren Lebensvollzu-
ges aufgegeben wird. Siche zur religionsphinomenologischen Ausarbeitung ei-
ner solchen Perspektive auch Michel Henry (20115 2012).

32 Luhmann (1993, 370f.).

33 Schmitt (2009 [1922]).

34 Um hier wieder mit Bateson zu sprechen: »Wir Menschen scheinen zu wiinschen,
daf$ unsere Logik absolut wire. Wir scheinen uns nach der Annahme zu richten,

175

24.012026, 06:13:30.



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

licher Kontexturen zu einem fatalen Arrangement dargestellt worden.
Hier sind die epistemischen Weichenstellungen deutlich geworden, die
zu einem hermetisch abgeschlossenen Selbst- und Weltverhaltnis fithren,
das nur noch in Gewalt und Terror Zuflucht finden kann.

Derridas Beispiel und die Probleme an der Nahtstelle zum Nihilismus
verdeutlichen nochmals die Brisanz unserer Fragestellung. Anders als etwa
in der Habermas’schen Diskursethik, welche »abgekiihlte< (und damit in
der Regel irrelevante) Problemstellungen behandelt, begegnen wir im
Bereich der impliziten Ethik >heifsen< Problemen.* Bei Habermas disku-
tieren wir iiber Geltungsanspriiche und Vernunftgrinde und kénnen uns
auf den »eigentimlich zwanglosen Zwang des besseren Argumentes«3*
gerade deshalb einlassen, weil wir genau wissen, dass die Argumente,
denen wir uns vermeintlich verpflichten, doch nicht zdhlen, wenn es um
etwas fur uns wirklich Wichtiges geht (also etwas, das wirklich unsere
Werte bertihrt). Demgegentiber geht es in den hier angerissenen Problem-
feldern um etwas, das uns wirklich wichtig ist, namlich um etwas, das
in existenzieller Weise die Wertbeziehungen beriihrt, welche uns selbst
ausmachen.’’

dafs es sich so verhilt, und geraten in Panik, wenn wir auf das leiseste Anzeichen
treffen, daf$ es nicht so ist oder sein konnte« (Bateson 1987, 161).

35 Aus einer gesellschaftstheoretischen Perspektive liefSe sich hier die These wagen,
ob nicht die eigentliche Funktion von Habermas’ Diskursethik darin liegt, zu
heif$e politische Themen — wie sie im Anschluss an die 1968er-Bewegung noch
virulent waren, durch die Sozialtechnologie des Diskurses abzukiihlen, weil es
den Menschen um zu viel ging, als dass damit noch eine gesellschaftliche Ord-
nung aufrechterhalten werden konnte. Im Sinne von Luhmanns (1969) »Legi-
timation durch Verfahren« wiirde es sich hier also um Verfahren handeln, die
Probleme zwar nicht l6sen, die aber immerhin die Menschen ein wenig davon
ablenken konnen, inkommensurablen Wertkonflikten allzu viel Aufmerksamkeit
zu schenken.

36 Habermas (1984, 161).

37 Es handelt sich um ein weitverbreitetes Missverstandnis, dass die Vertreter der
soziologischen Systemtheorie grundsatzlich einer Haltung der Werturteilsfreiheit
zugeneigt seien. Dies ist, wie Martin Weiffmann (201 5) in expliziter Referenz auf
Luhmanns Werk aufzeigt, nicht der Fall. Sehr wohl steht auch hier oftmals die
»Suche nach weniger schmerzlichen Zustinden, besser ertrigliche Konstrukti-
onen« im Vordergrund (ders., 287ff.). Hierbei ist allerdings hinzunehmen, dass
»Werturteile« ihrem »Charakter nach ambivalent ausfallen« missen, bzw. ge-
rade in der Fihigkeit, Ambivalenzen aushalten zu koénnen, ein Gltezeichen ei-
ner systemtheoretisch informierten Ethik liegt (ders., 297ff.) Mit Blick auf die
funktionale Methode gilt dartiber hinaus: Die »Orientierung an Alternativen«
ermoglicht in einem zweiten Schritt die »systemtheoretischer Kritik in dem wer-
tenden Vergleich wirklicher und moglicher Problemlosungen«. »Steigerung sozi-
aler Freiheiten durch soziologische Phantasie« konnte man ein solchermafSen in-
formiertes ethisches Programm auch bezeichnen. Oder anders herum formuliert:
Erst die Kombination von »Wirklichkeits- und Moglichkeitssinn« ermoglicht
eine »verantwortliche Form der Sozialkritik« (ders., 291ff.). Die soziologische

176

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS
Sollen und Wollen, Entfremdung und ethische Positionierung

An dieser Stelle lohnt es sich, die Beziehung zwischen Werten, Gefiithlen
und Identitdt etwa genauer anzuschauen. Zunichst gilt mit Andreas We-
ber: »Subjektive Bedeutung ist Gefiihl«, » Leben ist Gefiihl«, »Fiihlen ist
der unmittelbare Eindruck davon, am Leben zu sein. Es ist die magische
Verwandlung, die aus Materie eine Identitit katalysiert.«* Jeder Prozess,
der die Kohiarenz des Selbst im Sinne einer Stimmigkeit in sich erhohen
lasst, steigert die Empfindung unserer subjektiven Bedeutung. Das Selbst
erscheint dabei freilich nicht als eine isolierbare Entitat, sondern ergibt
sich — wie die Systemtheorie formuliert — als Funktion seiner Selbst und
seiner Umwelt, also als eine Form, die in Auseinandersetzung mit der
Umwelt erst die Grenze und Beziehung zur Umwelt bestimmt. Dabei sind
verschiedene Formen moglich, wie solch ein Selbst- und Weltverhaltnis
realisiert werden kann. In unserem Zusammenhang sind hier typologisch
insbesondere zwei unterschiedliche Wege zu nennen.

1. Im ersten Typ nihrt sich das Selbst durch religiose, zivilreligiose oder
andere ideologisch aufgeladene Imaginare, die sich ihrerseits sozial
angeliefertem Sinn verdanken. Indem diese Sinnkonstrukte gewisser-
mafsen wortlich genommen werden, kann gerade dadurch eine hohe
Kohirenz gewonnen werden, indem das Selbst sich gleichsam in fun-
damentalistischer Manier auf diese bezieht, um in der Folge storende
Umweltbeziige abzublenden bzw. abzuschneiden (man denke hier
wiederum an das Beispiel von Abraham). Subjektivitit entsteht dann
durch die Verbindung der imaginaren Projektionen mit der Leiblich-
keit der subjektiv empfundenen Ermachtigung. In der Folge entsteht
sozusagen eine unendliche Spiegelung des Egos in den Worten und
Konzepten, die man glauben will, um auf diese Weise den Konzepten
und dem Ego einen hyperrealen Status zu verleihen, also die eigenen
Setzungen mit der Wirklichkeit zu verwechseln.

2. Die zweite Moglichkeit, Kohirenz zu gewinnen, besteht in der Off-
nung gegenuber der Mitwelt, also darin, Weltkomplexitdt aktiv in
die eigenen Lebensvollziige mit hineinzunehmen und in einer Weise
mit dem eigenen Lebensvollzug in ein Verhiltnis zu setzen, sodass ein
flimmerndes und dynamisches Gewebe entsteht, in dem die unter-
schiedlichen Perspektiven und Referenzen situativ zu einer Resonanz
gelangen, die ein stimmiges Bild ergibt. Das Selbst verlagert sich hier
gleichsam in die Schnittstelle des Weltkontakts. Es erscheint zugleich

Systemtheorie richtet sich nicht in der Position des Kritikers in einer Haltung des
Besserwissens ein, um dann jedoch praktisch nichts erreichen zu konnen. Sie be-
halt vielmehr in der inkongruenten Perspektive eine aushaltbare Spannung bei,
um eine vermittelnde Beziehung zur Praxis zu ermdoglichen.

38 Weber (2008, 61f.).

177

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

in Differenz zur Welt, wie auch in Beziehung mit der Welt und gewinnt
seine Subjektivitit aus der gefithlten Resonanz der auf diese Weise
moglichen Beziehungen.*

Im einen Fall entsteht subjektive Bedeutung durch Offnung, im ande-
ren Fall durch SchliefSung, wobei eine reale menschliche Lebenspraxis
nicht nur an einem Pol dieser Idealtypen verharren, sondern zwischen
Offenheit und Geschlossenheit oszillieren wird* bzw. sich dann auch in
Mischformen einrichten kann. Die ethische Dimension bzw. das ethische
Potenzial zeigt sich in der jeweils impliziten Form des realisierten Selbst-
und Weltverhiltnisses, wobei sich hier schon andeutet, dass sich zwischen
einer egologischen, monokontexturalen und einer 6kologischen, poly-
kontexturalen Perspektive unterscheiden lasst. Erstere klammert sich an
einer Wertreferenz fest, um das hiermit einhergehende Ich-Konstrukt mit
dem ubergreifenden Selbstprozess zu verwechseln. Es miissen also syste-
matisch die Umweltbeziehungen ignoriert werden, denen sich auch dieser
Prozess letztlich verdankt. Das Ego erhebt sich hiermit in eine Sphire,
die auSerhalb der Welt zu stehen scheint, und kann entsprechend nicht
anders agieren, als die damit aufscheinende Subjekt-Objekt-Dichotomie
zu hypostasieren.

Dies —so die These, die im Folgenden von verschiedener Seite entwickelt
wird — geht unweigerlich mit dem Gefiihl von Entfremdung einher, denn
das Beziehungsverhiltnis zur Welt muss nun allein schon deshalb prekar
erscheinen, weil es immerfort Indizien liefert, die dem aufgespannten
Selbst- und Weltverhaltnis zu widersprechen drohen. Kommunikation
und die hiermit einhergehende Begegnung mit dem eigenen Nichtwissen
erscheint gefihrlich, weil es den imagindren Status des eigenen Egos
zu entlarven droht. Das polykontexturale Selbst ist demgegeniiber in
der Lage, zwischen verschiedenen Perspektiven und Arrangements von
Perspektiven zu oszillieren, um dann situative Anpassungen zu finden
und dabei Alteritidt nicht nur anzuerkennen, sondern sich von ihr auch
beriihren oder verandern zu lassen.* Die Form des Selbst- und Weltver-
hailtnisses — oder um es mit Wittgenstein eleganter auszudriicken: die

39 Die Idee der Resonanz ist auch das Antidot, das Hartmut Rosa (2016) als Ant-
wort auf die typischen Entfremdungen der spatmodernen Gesellschaften vor-
schlagt.

40 Vgl. Armin Nassehi (2003).

41 Um mit Latour zu sprechen: Der eine Zugang gelangt im »Doppelklick« zu einer
epistemischen Perspektive, die dann unweigerlich in eine Art Fundamentalismus
fithrt, welche dazu zwingt, den eigenen Glauben, die eigene Wirklichkeitssicht
gegeniiber anderen moglichen Perspektiven zu verteidigen. Der andere Zugang
fithrt demgegeniiber zu einem dynamischen Spiel vielfiltiger Existenzweisen, die
sich wechselseitig bedingen und erméglichen, ohne ineinander tibergefiithrt oder
aufeinander zuriickgefiihrt werden zu mussen (Latour 2014, 639ff.).

178

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSTIMMUNG UND PROBLEMAUFRISS

Lebensform* — wird hier selbst zur ethischen Determinante. Bezichungen
zu anderen Menschen erscheinen dann nicht mehr bedrohlich, sondern
anregend und interessant, denn sie er6ffnen einen Raum, in dem Sub-
jektivitat neu erschaffen und erlebt werden kann.

Die vorangehenden Ausfithrungen lassen deutlich werden, wie Epi-
stemologie, Ethik und Ontologie untrennbar miteinander verflochten
sind. Es zeigt sich: Ethik erscheint weniger als ein Sollen (das dann ja
nur dem faktischen Lebensvollzug entgegenstehen wiirde) denn als ein
Wollen und Konnen, das sich aus den realisierten Selbst- und Weltver-
haltnissen einer Lebensform und den mit ihr verbundenen Wertbeziigen
ergibt. Das Ethische ist hiermit keineswegs suspendiert, ebenso wenig
wie es fiir uns als Menschen weiterhin wichtig ist, das Geftihl zu haben,
gut zu sein. Eine so verstandene Ethik hat ihren Ort jedoch nicht mehr
im Dartiber-Sprechen, auf einem philosophischen Reflexionsstandpunkt,
der gleichsam von auflen beurteilend absolute Prinzipien oder Regeln
abzuleiten beansprucht. Das Ethische zeigt sich jetzt vielmehr im un-
mittelbaren Lebensvollzug selber, in der Art und Weise, wie wir mit uns
selbst, mit unseren Mitmenschen und der nichtmenschlichen Umwelt in
Beziehung treten. Fur uns Menschen als sprachliche Wesen offenbart
sich dies insbesondere auch in unseren sprachlichen Handlungen, die
wir als Teil unseres Selbst fithlen und empfinden und mit denen wir mit
anderen Menschen nicht nur in Resonanz treten, sondern uns mit ihnen
im Verhalten und Erleben koppeln. Die sprachlichen und symbolischen
Zeichen stehen nicht aufSerhalb des menschlichen Lebens, sondern sinnd
(auch) sein Ausdruck. In der Sprache zu Hause zu sein und auf diese
Weise zu sich selbst und mit anderen in Beziehung zu treten, ist die
menschliche Lebensform.

Hiermit einhergehend entwickelt sich jedoch die dem Menschen ty-
pische epistemologische Spaltung, die darauf beruht, die sprachlichen
Objekte mit der Praxis der durch ihren Gebrauch konstituierten Le-
bensform zu verwechseln.* Begriffe und Konzepte erscheinen aus dieser
Perspektive nicht mehr als Ausdruck von Relationen, sondern vielmehr
als ein Ding oder eine Wahrheit.

Genau hierin besteht nun auch die Problematik expliziter ethischer
Satze. Denn hier schieben sich Worte gleichsam zwischen den Menschen

42 Vgl. Liitterfelds und Roser (1999).

43 Um es mit Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela auszudriicken:
»Wenn die Sprache entsteht, dann entstehen auch Objekte als sprachliche Un-
terscheidungen sprachlicher Unterscheidungen, die die Handlung verschleiern,
die sie koordinieren. So koordiniert das Wort >Tische« unsere Handlungen in
Hinsicht auf die Handlungen, die wir ausfithren, wenn wir mit einem >Tisch«
umgehen. Der Begriff >Tisch« verschleiert uns jedoch die Handlungen, die (als
Handlungen des Unterscheidens) einen Tisch konstituieren, indem sie ihn her-
vorbringen« (Maturana/Varela 1987, 227).

179

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

und die Praxis, die gestaltet werden soll. Anstelle in lebendigen Beziehun-
gen in ihrer jeweils spezifischen, situationsangemessenen Tonalitdt zur
Anwendung zu kommen, entwickeln sich ethische Sitze zu einem Fetisch.
Indem aber ethische Begriffe und Konzepte in dieser Form verdinglicht
werden, verlieren sie ihre Bedeutung fiir das unmittelbare menschliche
Beziehungsgeflecht. In der Folge entsteht eine Entfremdung, die darauf
beruht, dass das, was gesagt und gedacht wird, nicht mehr mit der ge-
lebten Beziehungspraxis tibereinstimmt. Als Konsequenz entwickelt sich
ein zynisches Bewusstsein, das theoretisch aufgeklart zu wissen glaubt,
was zu tun ist, jedoch genau dies in seinen Lebensvollziigen nicht rea-
lisieren kann.*

Hiermit soll freilich nicht der Sinn einer ethischen Positionierung oder
Stellungnahme per se negiert oder als etwas Verwerfliches betrachtet
werden. Die hier entwickelten Uberlegungen stellen nicht die moralphi-
losophischen Interventionen eines Adam Smith, eines Immanuel Kant,
eines Jurgen Habermas oder anderer prominenter Sprecher und Spreche-
rinnen in Frage. Nicht die Praxis ihrer Rede steht hier zur Disposition,
sondern allein die Verdinglichung und Essenzialisierung ihrer Positionen
zu einer normativen Theorie, die auch jenseits eines bestimmten sozialen
Kontextes universelle Geltung beansprucht.

In einer konkreten zeitgeschichtlichen Situation und in hoher gesell-
schaftlicher Sensibilitit eine bestimmte Sprecherposition einzunehmen, ist
etwas anderes, als von der konkreten kommunikativen Lagerung zu ab-
strahieren und hieraus Kriterien fiir ein universelles Sollen zu formulieren.
Ersteres erscheint als eine Praxis. »Etwas zu sagens, bedeutet, etwas zur
Gestaltung eines konkreten sozialen Beziehungsraums beizutragen bzw.
in eine konkrete kulturpolitische Lagerung hinein zu intervenieren. Die
zweite Bewegung l6st das Ethische aus der konkreten Beziehungsdynamik
sozialer Prozesse heraus (um es hiermit zu verfehlen). Die moraltheoreti-
sche Perspektive erhebt eine theoretische Position zu einer Art Gesetz, in
dem in einer eigentiimlichen Weise Tatsachenbehauptungen und logische
Beziehungen in ethische Konklusionen miinden, in denen dann das Sollen
dem Wollen gegeniibersteht. Theorie und Praxis, Epistemologie und Ethik
fallen nun auseinander. Die menschlichen Selbst- und Weltverhaltnisse
drohen sich von den Praxen zu entfremden, denen sie sich verdanken.

Mit den vorangehenden Ausfithrungen sollte die Relevanz des Themas
deutlich geworden sein.

44 Genau dies ist auch der Topos von Peter Sloterdijks (1983) »Kritik der zynischen
Vernunft«.

180

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. FOERSTERS VERBINDUNG VON ETHIK UND EPISTEMOLOGIE

Heinz von Foerster — die Verbindung von
Ethik und Epistemologie

In intimer Kenntnis der Wittgenstein’schen Arbeiten hat Heinz von Fo-
erster immer wieder versucht, die bereits angedeutete Idee der impliziten
Ethik aus einer kybernetischen Perspektive zu reformulieren.* Schon der
Titel der Monografie »Wissen und Gewissen: Versuch einer Briicke«*
lasst deutlich werden, dass auch von Foerster Epistemologie und Ethik
von vornherein zusammen denkt.

Eigenwerte vs. Kausalgesetze

Die implizit ethische Dimension erscheint bei Heinz von Foerster als ein
Eigenwert eines Eigenzustandes der jeweiligen Lebensform,*” gleichsam als
Ausdruck eines Arrangements leiblich verkorperter Wertreferenzen, die
in einem spezifischen Selbst- und Weltverhaltnis zum Ausdruck kommt.
Homolog zur kybernetischen Rede von Eigenwerten und Eigenzustan-
den* wiirde dann die Lebensform selbst den Operator darstellen, der im
Prozess der Autopoiesis die Struktur hervorbringt, welche eben die Funk-
tion ermoglicht, die wiederum diese Struktur hervorbringen ldsst. Das
Selbst- und Weltverhiltnis, also der hiermit zum Ausdruck kommende
Orientierungsrahmen, konnte folglich als Eigenvektor dieses Operators
verstanden werden, denn er liefert genau die Sichiweise oder Kognition,
die zu einem Handeln in eine bestimmte Richtung motiviert. Den Eigen-
werten wiirden wiederum bestimmte Handlungsakte entsprechen, die

45 Vgl. von Foerster (1993).

46 Von Foerster (1994).

47 »Im Gegensatz zu der orthodoxen Position, die als primire Begriffe (d. h. als
»Gegebenheiten« etwa Daten, Gegenstiande, Naturgesetze, Wirklichkeit usw.
oder im sozialen Bereich Sprache, Kommunikation, Werte, Ordnungen usw.)
annimmt und diese Begriffe dann so arrangiert, dafd daraus eine priskriptive,
postskriptive oder deskriptive Ethik ableitbar ist (was immer der Fall sein mag),
schlage ich vor, als primire Gegenstinde Autopoiese, Eigenzustinde, Selbstre-
ferenz usw., das heifst die vorerwihnten Begriffe mit innewohnender Zirkula-
ritdt zu postulieren (also solche, die eo ipso Wittgensteins Kriterium [Ethischer
Lohn muf§ in der Handlung selber liegen] erfiillen), und mit dieser Hilfe Begrif-
fe, Daten, Gegenstiande, Naturgesetze zu konstruieren, die dann zu sekundiren
Gegebenheiten werden.

Da die Ethik hierbei nicht in den Wortern liegt, kann sie offenbar — und mufS es
auch nicht — ausgesprochen werden: Ethik ist implizit« (Foerster 1994, 348).

48 Die hier verwendete Terminologie von Operator, Eigenvektor, Eigenzustand und
Eigenwert wird in der Physik immer dann angewendet, wenn Prozesse der Selb-
storganisation eine Beschreibung mittels Operatoren nahelegen. Insbesondere
werden Operatoren auch im Formalismus der Quantentheorie verwendet (vgl.
Friebe et al. 2015, 16ff.).

181

24.012026, 06:13:30. [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

dann auf Basis der durch die Selbst- und Weltverhiltnisse aufgespannten
»fungierenden Ontologien«* gleichsam als ein natiirlich gebotenes Ver-
halten erscheinen. Rationalitat und Reflexivitit — ebenso die ganze Welt
der Griinde - kann entsprechend auch nicht aufSerhalb dieses Prozesses
stehen. Griinde erscheinen aus Perspektive einer kybernetisch informier-
ten und leiborientierten Phinomenologie ja ihrerseits als nichts anderes
als ein Konnex semantischer Figuren, der sich einer bestimmten sozialen
Praxis verdankt. Sie erkldren weder etwas noch lasst sich aus ihnen eine
normative Begriindung ableiten, die dann dem eigenen Handeln vor-
anstehen wurde. Gleiches gilt fiir die hiermit einhergehenden logischen
Beziehungen, aus denen heraus sich nun ein jeweils spezifisches Selbst-
und Weltverhiltnis entfaltet.®

Auch Wittgensteins Satz »Der Glaube an den Kausalnexus ist der
Aberglaube«*' ldsst sich in diesem Sinne mit von Foerster reformulieren.
Die Problematisierung des Kausalititsgesetzes ergibt sich aus kyberne-
tischer Sicht allein schon aus der Intransparenz komplexer Systeme. Da
diese fiir einen externen Beobachter nicht berechenbar sind, lisst sich
eben auch keine zuverlissige Aussage hinsichtlich der Kausalitaten der
Input-Output-Relationen treffen: »Wenn man Wittgensteins Satz kennt:
»Der Glaube an die Kausalitat ist der Aberglaubes, sicht man genau die
nichttriviale Maschine, die prinzipiell unanalysierbar und nicht vorhersag-
bar ist, hier realisiert. Das heifst, wenn wir von der Idee, dass die Welt eine
triviale Maschine ist, weggehen, ist die Welt nicht mehr voraussagbar. «*?

Wenn wir sprachliche Handlungen als ein Verhalten zur Koordination
von Verhalten begreifen, ist es nur ein kleiner Schritt zu der These, »dass
mit der Entwicklung der Sprache die Idee einer magischen Weltauffassung
entstanden ist«.”* Diese Magie zeigt sich im performativen Vollzug der
Sprache und der hiermit einhergehenden Suggestion einer bestimmten
Verbindung von unserem Fiihlen, unseren gesprochenen und gehorten
Worten und der von uns wahrgenommenen Welt. Die magische Kausalitat
zeigt sich dann allein schon darin, dass Worte etwas mit uns machen.

49 Fuchs (207103, 130).

5o Gut herausgearbeitet hat dies Bourdieu in seinen »Meditationen. Zur Kritik der
scholastischen Vernunft« (Bourdieu 2001).

51 Wittgenstein (1990), Proposition §.13671.

52 Von Foerster (2002, 177).

53 Von Foerster (2002, 337).

54 »Du musst doch bedenken, was Sprache fiir ein magisches Element hat! Da ma-
che ich gewisse Gerdusche mit meinem Mund, und auf der anderen Seite ma-
chen Leute etwas, das mit meinen Gerduschen korrespondiert. Wenn das nicht
Magie ist, weifd ich nicht, was Magie ist! [...] Auch Gregory Bateson hatte das
Gefiihl, dass in dem Moment, in dem wir zwei Sitze miteinander verbinden,
eine Erklarung entsteht. Ich habe eine Beobachtung A und eine Beobachtung B,
und die Sitze, die Beobachtung B und A verbinden, sind die Erklirung« (von
Foerster/Brocker 2002, 337).

182

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. FOERSTERS VERBINDUNG VON ETHIK UND EPISTEMOLOGIE

Jede Regel und jede Kausalbeziehung erscheint entsprechend als eine
gemachte Gesetzlichkeit innerhalb eines jeweils bestimmten Sprachspiels.
Die polykontexturale Perspektive kann und darf jedoch dieses Spiel und
die hiermit verbundenen Regeln nicht absolut setzen, sondern hat die
Entscheidung tiber die Frage, welches Spiel gespielt wird, wiederum selbst
nach Position und Standortabhiangigkeit zu befragen. Zudem ergibt sich
als weiteres Problem die Frage nach der Regel der Regelanwendung.*
Die Frage nach der richtigen oder situationsangemessenen Regel bzw.
deren Umsetzung lasst sich ebenfalls nicht trivialisieren und bringt also
ihrerseits Unbestimmtheiten mit sich, die nicht logisch, sondern nur
performativ gelost werden konnen, indem man etwas tut, was dann fiir
sich selbst steht und weitere Anschliisse moglich macht.

Grund und Begrindung, Handeln und Erkennen, Epistemologie und
normative Ordnungen stehen damit in einem rekursiven Verhaltnis. Es
gibt keinen Grund der Griinde, keinen Wert der Werte, von dem aus eine
hierarchische Ordnung ableitbar ware. »Erfahrung ist die Ursache. Die
Welt ist die Folge. Die Epistemologie ist die Transformationsregel«, so
wiederum von Foerster.’¢ Es gibt keine Position auflerhalb dieses Zirkels
aus Epistemologie und Ontologie.”

Man mag die hiermit einhergehende Verlegenheit nun durch ein tran-
szendentales Postulat beruhigen wollen, also mit Kant eine Setzung pos-
tulieren, dass diese Fragen an einem Ort jenseits unserer personlichen
Urteile zu beantworten seien. Wie Armin Nassehi bemerkt, hatte aller-
dings schon Kant die Vervielfaltigung moglicher Perspektiven, also das
»Pluralismusproblem«, »im Blick, als er auf eine prozedurale Ethik,
von Was- auf Wie-Fragen« umgestellt hat und gerade deshalb als »Re-
aktion« mit »moglichst abstrakten Begriffen« geantwortet hat.’® Als

55 Siehe hierzu — ebenfalls im Anschluss an Wittgenstein — Gunther Ortmann
(2003).

56 Foerster (1994, 369).

57 »Rationalitit bemifdt sich« entsprechend — so auch Merleau-Ponty — »nach die-
sem Begriff genau an der Erfahrung, in der sie sich enthiillt. Dafs es sie gibt, be-
sagt, daf$ Perspektiven sich kreuzen, Wahrnehmungen sich bestitigen und ein
Sinn erscheint. Doch ist dieser Sinn nicht fiir sich zu setzen und umzudeuten in
absoluten Geist oder Welt im Sinne des Realismus. Die phanomenologische Welt
ist nicht reines Sein, sondern Sinn, der durchscheint im Schnittpunkt meiner Er-
fahrung wie in dem der meinigen und der Erfahrungen anderer durch dieser al-
ler Zusammenspiel, untrennbar also von Subjektivitat und Intersubjektivitit,
die durch Ubernahme vergangener in gegenwirtige wie der Erfahrung anderer
in die meine zu einer Einheit sich bilden« (Merleau-Ponty 1974, 17).

58 Nasschi (2015, 26). Und an anderer Stelle: »Von Was- wird auf Wie-Fragen um-
gestellt, um die Freiheitsgrade des Handelnden zugleich zu erhohen und zu be-
grenzen; sie werden erhoht, weil sie universell anwendbar sein miissen und des-
halb rein prozedural angelegt sind; sie werden begrenzt, weil sie verniinftigen
Prinzipien und Maximen unterworfen werden sollen. Hier beginnt das Arena-
Modell der Subjektivitit, das zwischen der nicht-empirischen Geisterwelt der

183

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Preis ist hierfiir jedoch zu zahlen, dass auch bei Kant die Eindeutigkeit
moralischer Urteile wegfillt, denn wir landen hier bei einem abstrakten
Vernunftbegriff, der zwar den Stern der Aufklarung weiter leuchten ldsst.
Doch bei niherem Hinschauen ist nicht so ohne Weiteres ableitbar, was
in konkreten ethischen Problemlagen zu tun ist, zumal die Kant’schen
Prinzipien ja ihrerseits wieder in die konkrete Welt — also von der Tran-
szendenz in die Immanenz — tibersetzt werden mussen. Oder wiederum
mit Nassehi gesprochen: »Die Ethisierung des Moralischen ist bereits
eine Reaktion darauf, dass Moral nicht, oder: nicht mehr, vermag, was
sie will.«®Ubrig bleibt allein die Reflexion der moralischen Unsicherheit,
also der Unbestimmtheit und damit einhergehend die Subjektivierung
des Problems.

Hiermit landen wir jedoch erneut bei von Foersters Einsicht in die
Unbestimmtheiten, die auftreten, insofern das Selbst sich selbst und die
Welt beobachtet (der Begriff des Subjekts erscheint damit synonym fur
eine systemische Position, die sich zugleich durch Nichtwissen als auch
eine Bewegung des lebendigen Wollens auszeichnet). Wenn es aber weder
ein rationales Kalkil noch eine zwingende normative Konzeption gibt,
die besagt, wie mit diesen Unbestimmtheiten umzugehen ist, verbleibt
als Antwort nur die Moglichkeit, eine bestimmte Praxis als Antwort
zu wihlen. »Wir konnen nur jene Fragen entscheiden, die prinzipiell
unentscheidbar sind «,® lautet entsprechend das bekannte Theorem von
Foersters. In Folge zeigt sich nun auch in ethischen Fragen ein enger Kon-
nex von systemisch bedingter Unbestimmtheit, den hieraus resultierenden
Freiheitsgraden und der damit einhergehenden Reflexivitat. Oder um es
einfacher zu formulieren: Es bleibt uns also nurmehr tibrig, sich fiir eine
mogliche Antwort zu entscheiden und die Verantwortung fiir die hiermit
einhergehenden Konsequenzen zu iibernehmen.

Nichtwissen, unentscheidbare Fragen und Freiheit

Der Rekurs auf transzendentale Prinzipien, eine gottliche Ordnung oder
eine ubergreifende Rationalitdt erscheinen damit nur noch als eine weitere
Ausrede, die mit der eigenen Lebenspraxis verbundenen Folgen nicht
verantworten zu wollen — so die sich bereits hier andeutende ethische
Dimension:®' Reflexivitit, Subjektivitit und das eigene Wollen fallen

verniinftigen Wesen und der realen Welt von Neigungen korrumpierter Perso-
nen oszilliert« (ders.: 19).

59 Nassehi (2015, 23).

60 Von Foerster (1994, 351).

61 »Ich brauche die Transzendentalitit nicht, denn ich sage: >Die bin ich. Ich bin der
Mensch, der das nun entscheidet.« Worin liegt der Unterschied zwischen Kant,
Schopenhauer und mir? Kant und Schopenhauer sagen: >Es ist die Transzenden-
talitat, die entscheidet, wihrend ich sage: >Ich entscheide.< Daher ist es meine

184

24.012026, 06:13:30.



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. FOERSTERS VERBINDUNG VON ETHIK UND EPISTEMOLOGIE

damit in einer eigentimlichen Bewegung zusammen. Das Wissen um die
Unentscheidbarkeit geht unweigerlich mit der Erfahrung von Freiheit
und Kontingenz einher. Nichtwissen zwingt zu einer Handlung, die nicht
durch Objektivitat oder ein logisches Kalkul gedeckt ist, sondern nur aus
dem Impuls einer Subjektivitat, die sich dem perspektivischen Zentrum
des eigenen Selbst- und Weltverhiltnisses verdankt.

Auf den ersten Blick konnte man meinen, von Foerster hypostasiere
hier die Idee eines unabhingigen Seelenwesens, von dem nun die Willens-
bewegung ausgeht oder kybernetisch gesprochen von einem System, das
aufgrund seiner Eigenkomplexitit von seiner Umwelt unabhingig gewor-
den ist.®? Genau dies kann jedoch nicht die Implikation einer Kybernetik
zweiter Ordnung sein, die Systeme immer zugleich als Funktion ihrer
selbst und ihrer Umwelt begreift. Vielmehr geht es darum zu verstehen,
dass Unbestimmtheiten und die hiermit einhergehenden Freiheitsgrade
Eigenschaften des uibergreifenden systemischen Arrangements darstellen,
das die Beziehung zur Umwelt immer schon einschlieft. Mit von Foerster
wird also keineswegs eine radikale Individualverantwortung proklamiert,
sondern eher eine Form der Designverantwortung, bei der die systemische
Einbettung menschlicher Praxis ins Spiel kommt.

Das Problem der Ethik erscheint damit gewissermafSen als Folgelast
von Systemkomplexitit und der hiermit einbergehenden Selbstreflexion.
Insofern Systeme iiber ein hinreichendes Gedachtnis sowie die kognitiven
Kapazititen verfugen, ihr eigenes Selbst- und Weltverhaltnis zu reflektie-
ren, wird fiir sie auch die Frage der Konsequenzen der durch sie einge-
nommenen Epistemologie virulent. Aus diesem Grunde haben Menschen
als komplexe Wesen nicht nur die Verantwortung dafiir zu tibernehmen,
was sie tun, sondern auch dafiir, wie sie sich selbst und die Welt sehen.

Die Frage, wie und was die Welt (und das Selbst) ist, erscheint selbstre-
dend ihrerseits unentscheidbar. Denn die Weltkomplexitat — oder die Welt
als Ganzes — kann sich aus Perspektive der fungierenden Ontologie eines
konkreten Selbst- und Weltverhaltnisses nicht erschlieffen. Die Antwort

Verantwortung, dass Schach so, Bridge so und Miihle so gespielt wird. Der Unter-
schied zwischen diesen beiden Haltungen ist, dass ich mich in dem einen Fall auf
etwas anderes berufen kann; dass solche Regeln existieren. In meinen Fall kann
ich mich nur auf mich berufen; dass ich diese Entscheidungen gefallt habe. Wie
du siehst, taucht da schon eine seltsame Haltung auf; namlich die Haltung, dass
ich, wenn ich mich fiir dieses und jenes entschieden habe, die Verantwortung fiir
diese Entscheidung zu iibernehmen habe« (von Foerster/Brocker 2002, 68).

62 In diesem Grunde spricht Jorg Michael Kastl (1998) auch von der »insgehei-
men Transzendenz der Autopoiesis« der Luhmannschen Theorie, denn auch
wenn Polykontexturalitit proklamiert wird, kommt in den einschligigen Tex-
ten performativ dann doch die monadische Struktur eines zum Beobachter sti-
lisierten Systems zum Ausdruck. Siehe jedoch als Ausnahme die Arbeiten von
Peter Fuchs, welche die konditionierte Koproduktion und damit die Nichtloka-
lisierbarkeit des Beobachters pointieren (vgl. Fuchs 2010a; Fuchs 20715).

185

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

bleibt fiir das Bewusstsein unzuginglich. Entsprechend kann das Selbst-
und Weltverhiltnis eines Menschen seinerseits nur durch eine Praxis
bestimmt werden. Denn schon die beiden Positionen »Welt sein< und »eine
Welt haben« sind weder ineinander tiberfihrbar noch logisch auseinander
ableitbar, sondern miinden in ein Grenzverhiltnis, das — einer Mobius-
schleife gleich — in und mit sich selbst verwunden ist. Innen und AufSen
erscheinen jedoch nicht identisch und genau aus dieser Paradoxie, aus
dieser epistemischen Unbestimmtheit, speist sich das Subjekt. Letzteres
ist jedoch nicht mehr als eine Entitat im Sinne eines inneren Seelenwesens
zu begreifen, sondern nur als substanzlose Differenz.%

Die Frage nach der Stellung des Menschen in der Welt wird hiermit
selbst zu einer unbeantwortbaren Frage, da die Beschreibung seiner
Position entweder von der Totalitidt der Welt ausgehen kann oder von
einem subjektiven Zentrum, dem dann eine (Um-)Welt gegeniibersteht.
Auf diesem Reflexionsniveau erscheinen fiir den Menschen zwei erkennt-
nistheoretische Unbestimmtheiten in Hinblick auf seine epistemische
Verortung, die wiederum nur durch die Wahl einer konkreten Praxis
entschieden werden konnen. Mit Heinz von Foerster hat der Mensch
also zwei grundsatzliche Entscheidungen zu treffen:%

e Die Entscheidung der Stellung des Menschen im Universum: Bin ich
Beobachter (1) oder bin ich Teil des Universums (2)?

® Die Frage der Kausalitdt meiner Erfahrung: Bin ich Opfer (3) oder
bin ich Schopfer meiner Erfahrung (4)?

Je nach Antwort auf diese Fragen ergeben sich unterschiedliche Selbst-
und Weltverhiltnisse, die entsprechend mit verschiedenen Konsequenzen
einhergehen: Die Wahl von (1) und (3) fithrt zu einer vermeintlich objek-
tiven Welt, in der die potenziell mogliche Verantwortung eines Menschen
zu Lasten der firr wirklich genommenen Weltrationalitit getilgt wird.
Die Wahl von (2) und (4) fihrt zu einer Haltung, die den Menschen als
mit seiner Welt verbunden erleben ldsst. Er zeichnet zudem mit seinem
Handeln fur die Entwicklung der Welt verantwortlich. Denn mit dem
hiermit einhergehenden Selbst- und Weltverhaltnis »entsteht« — so von
Foerster — »sofort eine Zirkularitiat zwischen mir und was immer du
in dieser Welt betrachtest; besonders mit dem Anderen. Durch meine
Behauptung: >Ich bin ein Teil der Welt, werde ich sofort ein Teil des
Anderen; das heifSt, es wird damit sofort die Haltung des Mystikers
postuliert: >Ich bin du, du bist ich.« Durch die Gegenwartigkeit und die
Postulierung eines Anderen bin ich sofort mit dem Anderen durch eine

63 In diesem Sinne formuliert dann Wittgenstein (1990, Proposition 5.632): »Das
Subjekt gehort nicht zur Welt, sondern ist eine Grenze der Welt.«
64 Von Foerster (1994, 350ff.).

186

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. FOERSTERS VERBINDUNG VON ETHIK UND EPISTEMOLOGIE

zirkuldre Schleife verbunden. [...] Das Bedeutungsvolle an der Zirkularitit
ist die Verkniipfung mit etwas Anderem; das heifSt, es handelt sich nicht
mehr um Propositionen, sondern um Relationen: Ich bin verwandt. Ich
habe eine Beziehung.«% Diese Beziehung manifestiert sich im dynamischen
Wechselspiel von Selbstreferenz und Fremdreferenz und damit einher-
gehend in der Reflexion von sich selbst im Anderen — im Nicht-Selbst.*

Die hier seitens von Foerster ausgefiihrte Bewegung reflektiert ihrerseits
Polykontexturalitit. Sie ibernimmt Verantwortung fiir die eigene Epis-
temologie und fiir das hiermit aufgespannte Selbst- und Weltverhaltnis.
Eine polykontexturale Perspektive einzunehmen, heifSt zu verstehen,
dass die durch das eigene Sehen, Denken und Handeln aufgespannten
Verhiltnisse zwischen Ich und Du, zwischen Subjekt und Objekt, zwi-
schen Selbst und Welt sich ihrerseits komplexen Beziehungen verdan-
ken, die chiastisch tiber verschiedene Positionen verteilt sind. Selbst und
Nicht-Selbst verschrinken sich hier in einer Weise, die Individualitit
und Verantwortung gerade durch die Negation der Totalitit des eigenen
Beobachterstandpunktes hervorbringt. Wir begegnen hier einem Selbst,
das gerade deshalb nicht mehr autistisch oder monadisch in der eigenen
Selbstreferenz gefangen ist, weil es sich als ethisches Subjekt durch das
Nicht-Selbst, also durch unbestimmtes Anderes, enaktieren lasst. Wir
landen hiermit bei einer Zirkularitit, die mit einer Vielzahl von Orten
mit ihrer jeweils eigenen Epistemologie, Ontologie und Dignitit rechnen
lisst, einer Welt, in der Uberraschungen willkommen sind und die durch
eine Haltung der Offenheit und des Staunens geprigt ist.”

Das mit der Wahl von (1) und (3) als Gegenhorizont eingefiihrte Selbst-
und Weltverhiltnis bleibt demgegeniiber egologisch und monokontextu-
ral. Beobachter und Welt erscheinen hier als fundamental voneinander
getrennt. Da nun von eindimensional gelagerten Kausalbeziehungen
ausgegangen wird, erscheinen Paradoxien und unbestimmte Verhaltnisse
nicht als Bestandteil der Welt, sondern nur als Ausdruck mangelnden

65 Von Foerster (2002, 335f.).

66 »Oder von A zu A; das ist dann Selbstreferenz. A zu B — B zu A ist Reflexion. Ich
reflektiere; das ist so wie ein Spiegel. A zu B und B zu A gehoren ja zusammen.
Das ist die Idee der Zirkularitit. Wenn du nur A zu B betrachtest, bist du noch
single cause thinker, ein linearer Denker. Der Formalismus, der meine Haltung
>Ich bin ein Teil der Welt< unterstiitzen oder untermauern kann, wird am besten
durch den Begriff der Zirkularitit ausgedriickt: dass A B beeinflusst und B sich
wieder auf A zuriickbezieht, so dass Ursache und Wirkung plotzlich im Kreis
laufen« (von Foerster/Brocker 2002, 33 5f.), kursiv im Original.

67 Dabei stellt sich die Frage, ob der polykontexturalen Denk- und Handlungs-pra-
xis aus dieser polykontexturalen Perspektive keine andere Dignitit zukommt als
etwa einer gottlichen oder einer diskursethischen. Epistemisch ist dies der Fall,
da die polykontexturale Welt eine Welt unter anderen darstellt. Aus einer ethi-
schen Perspektive deutet sich jedoch eine andere Antwort an, hierzu jedoch erst
spater.

187

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Wissens. Zumindest theoretisch glaubt man, eindeutig zwischen wahr
und falsch bzw. gut und richtig unterscheiden zu konnen. Es bleibt den
Menschen, welche diese Wahl getroffen haben, entsprechend nichts an-
deres tibrig, als die von den eigenen Rationalititsmodellen suggerierten
Kausalititen fir real zu halten, um dann zugleich in den hiermit verbun-
denen Postulaten und Setzungen gefangen zu sein. %

Die polykontexturale Perspektive fihrt demgegentiber zu einer Ethik,
die ihre Freiheitsgrade aus der Kontingenz des Weltgeschehens gewinnt
und gerade deshalb nicht in vordefinierte Positionen, Regeln oder Ge-
setzlichkeiten einzurasten braucht. Als einziges ethisches Postulat lassen
sich hier die systemischen und strukturellen Bedingungen fur die Frei-
heit selbst benennen. Entsprechend gilt dann hier allein das von Foer-
ster formulierte ethische Primat: »Handle stets so, dass die Anzahl der
Moglichkeiten vermehrt wird«,* oder in Bezug auf die Sozialdimension
reformuliert: »Das Wegnehmen der Freiheit ist genau das Gegenteil von
dem, was [...] ein Zusammenleben mit anderen Menschen moglich und
erfreulich macht.« Aus diesem Grunde ist das »Hinzuftgen freiheitlicher
Dimensionen« tendenziell immer vorzuziehen.™

Nicht-Ich und eine Ethik, die zwischen den Worten sitzt

Wiederum sollte sich der Leser an dieser Stelle bewusst machen, dass
Freiheit hier nicht im subjektphilosophischen Sinne als ein Attribut des
menschlichen Ichs missverstanden werden darf. Das Problem der Wil-
lensfreiheit miindet nimlich seinerseits wiederum in die unentscheidbare
Frage, die sich der Systemik eines polykontexturalen Arrangements ver-
dankt, das zudem durch sprachliche Handlungen konfiguriert wird.”
Heinz von Foerster verdeutlicht uns, dass Epistemologie und Ethik
unentwirrbar miteinander verwoben sind. Da die epistemische Kon-

68 Schon ausgedriickt hat diese Haltung Erwin Schrodinger: »Der Grund dafir, daf§
unser fithlendes, wahrnehmendes und denkendes Ich in unserem naturwissen-
schaftlichen Weltbild nirgends auftritt, kann leicht in finf Worten ausgedriickt
werden: Es ist selbst dieses Weltbild« (Schrodinger 1959, 39).

69 Von Foerster (2002, 349).

70 Von Foerster (2002, 335).

71 »Die Frage nach der Freiheit des Willens, darauf macht Schopenhauer uns eben
schon aufmerksam, ist ein sprachliches Problem und nicht eines des freien Wil-
lens. Die Frage macht eben semantisch keinen Sinn. Wenn ich frei bin, kann ich
doch wollen, was ich will. Ich bin frei zu wahlen. Es gehort zur Klasse der Se-
mantik und nicht der Freiheit des Willens. Diese, wie ich heute nenne, Fragen
zweiter Ordnung haben mich meiner Meinung nach schon damals beeinflusst;
wie zum Beispiel Schopenhauer das Wollen auf sich selber angewendet hat. Wo
dann eben ein sprachlicher Knoten entsteht; ein Knoten, der mehr sprachlich
ist, als dass er mit dem Willen zu tun hat. Die Frage nach der Freiheit des Wil-
lens ist prinzipiell unentscheidbar« (von Foerster/Brocker 2002, 115f.).

188

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. FOERSTERS VERBINDUNG VON ETHIK UND EPISTEMOLOGIE

figuration des Selbst- und Weltverhiltnisses ihrerseits die Praxis eines
Menschen bestimmt, kann es keine Position des Dariiberstehens geben,
sondern nur die Welt, welche eben durch diese Praxis generiert wird. Die
hier zum Ausdruck kommende ethische Perspektive kann entsprechend
nicht durch Worte im Sinne von Wert- oder Tatsachenbehauptungen
ausgedriickt werden, sondern sie zeigt sich durch ihre Praxis. Mit dem
Einnehmen einer solchen ethischen Perspektive werden die Welt und das
hiermit aufgespannte Selbst- und Weltverhaltnis ein anderes. Dies wird
dann auch Wittgenstein gemeint haben, als er davon sprach, dass sich
mit dem »guten oder bosen Wollen die Grenzen der Welt andern«. Eine
verdnderte epistemische Perspektive fihrt zu einer neuen Welt, zu einer
anderen Lebensform. »Kurz, die Welt muss dann dadurch uberhaupt eine
andere werden. Sie muss sozusagen als Ganzes abnehmen oder zuneh-
men«, formuliert Wittgenstein, um abschliefSend auf die Verbindung der
impliziten ethischen Dimension mit der Frage des Gliicks zu schliefSen:
»Die Welt des Gliicklichen ist eine andere als die des Ungliicklichen. «”
Die Welt erscheint als eine andere, weil ein anderes Selbst- und Welt-
verhaltnis eingenommen wird, das gewissermaflen eine reichhaltigere
Lebensform ermoglicht.

Die Suchrichtung in Hinblick auf die Frage, worin das Implizite der
Ethik bestehen konnte, klart sich mit Heinz von Foerster zumindest an-
satzweise. Die Metapher hierfiir ist der Tanz: »Denn ich erzeuge durch
mein Tanzen mit all diesen Erscheinungen die Welt. Indem ich durch mein
Tanzen mit diesen Erscheinungen jetzt eine Welt erzeuge, entsteht eine
Relationsstruktur zwischen mir und all diesen Erscheinungen. Das heifst,
in meinen Tanzschritten realisiert sich die Ethik, von der ich wiinsche,
dass sie sei.«”

Genau deshalb lasst sich auch tiber Ethik nicht sprechen, denn entweder
wirde sie dann in einem (logischen) Rational aufgehen miissen, das keine
andere Wahl mehr liefSe. Der Tanz wiirde damit zu einer mechanischen
Bewegung verkommen. Man wirde tber die eigenen guten Absichten
stolpern und hierdurch schliefSlich die Fahigkeit verlieren, die Welt zu
verzaubern. Oder der Tanz wiirde durch das >Dartiber-Sprechenc« seine
Kohirenz verlieren und damit in der Welt nicht mehr wirksam werden
konnen. Man wirde gewissermafsen die Magie verlieren, den anderen
durch seine Performance zu verzaubern. Aus diesem Grund muss »Ethik
immer implizit« bleiben. »Das heifst, sie sitzt zwischen den Zeilen; sie
sitzt zwischen den Worten. Sie ist eben nicht artikuliert; sie schwebt, sie
flieSt dahin.«™

72 Die Zitatstellen finden sich in Proposition 6.43 (Wittgenstein 1990).
73 Von Foerster (2002, 52f.).
74 Von Foerster (2002, 52f.).

189

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Tugendhats Arbeiten zur Ethik

Die Arbeiten zur Ethik von Ernst Tugendhat sind fiir uns insbesondere
deshalb interessant, weil Tugendhat wie kaum ein anderer in analytischer
Strenge und mit hoher intellektueller Redlichkeit die Grenzen der gegen-
wirtig diskutierten moralphilosophischen Diskussion ausgelotet hat.
Zumindest partiell beginnt er dabei bereits, ethische Problemstellungen
multizentrisch zur begreifen, freilich um den Preis, auf eine philosophisch
begriindete Letztreferenz fiir normative Aussagen verzichten zu mussen.

Zudem hat Tugendhat in den spaten Jahren seines Wirkens, insbeson-
dere mit den Schriften zur » Egozentrik und Mystik «,” eine Wende vollzo-
gen, die ihn noch starker von der Idee einer philosophischen Rationalitit
wegfithrt, um stattdessen in einer Anthropologie gebrochener Selbst- und
Weltverhdltnisse den Ausgangspunkt eines nun tiefer verstandenen Hu-
manismus zu vermuten.” In beiden Schaffensperioden wird die Frage der
Beobachterabhingigkeit von ethischen Haltungen deutlich.

Auf diese Weise gelangen wir zu differenzierteren Ansitzen einer poly-
kontexturalen Perspektive, welche von eindimensionalen normativen Po-
sitionierungen Abstand zu nehmen weif§ und bereit ist, ethische Fragen als
per se komplex zu betrachten. Der Verweis auf die Komplexitit heifst hier,
dass in der Praxis von moralisch kompetenten Akteuren unterschiedliche,
teils inkommensurabel erscheinende ethische Reflexionsperspektiven aufge-
griffen und miteinander verwoben werden, ohne dabei auf ein einheitliches
normatives Begriindungssystem zuriickgreifen zu mussen.” Zugleich er-
scheinen die gefundenen Losungen jedoch als nicht beliebig. Sie zeugen also
keineswegs von einem ethischen Relativismus, sondern im Gegenteil eher
von einer hohen Sensibilitit im Umgang mit ethisch prekiren Lagerungen.

Schicklichkeit

Fuir Tugendhat driickt sich eine solche komplexe ethische Haltung insbe-
sondere in Adam Smiths Uberlegungen zur Schicklichkeit aus,™ die etwa
in Freundschaft oder romantischer Liebe zum Ausdruck kommt. Der

75 Tugendhat (2006; 2007).

76 Tugendhats Arbeiten entwickelten sich bekanntlich in kritischer Auseinanderset-
zung mit Heidegger. Man konnte in Tugendhats spiaten Arbeiten damit zugleich
eine Riickkehr zu den Heideggerschen Fragen sehen (vgl. Heidegger 1949) als
auch eine Transzendenz der bei Heidegger doch noch dominanten egologischen
Perspektive.

77 Damit erscheint die >Wirklichkeit< nicht mehr als moralisch defizitir vor dem
Hintergrund eines normativen Sollens-Anspruchs, als abweichendes Verhalten.
Vielmehr umgekehrt: Es ist die eindimensionale normative Positionierung, die
der Komplexitit der Wirklichkeit nicht gerecht wird.

78 Smith (1976).

190

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

Ausgangspunkt hierfiir ist die Uberlegung, dass in solchen Beziehungen
gefithlsbestimmte Haltungen wie Sympathie oder Liebe nicht ausrei-
chen konnen, um mit den sich hier typischerweise ergebenden sozialen
Situationen angemessen umgehen zu konnen. Das Paradebeispiel ist der
Umgang mit einerseits verstandlich erscheinenden, aber zugleich auch
iibertriebenen Affekten eines Freundes oder einer Freundin, insbesondere
der Umgang mit Zorn und Groll:

»Der hiufig besonders schrill gedufSerte Zorn erscheint auf Anhieb als
unangebracht. Erst in dem MafSe, in dem ich die Griinde fiir einen sol-
chen Gefiithlsausbruch meines Freundes erfahre (die Situation erfasse),
werde ich mitfithlen: meine Empérung (indignation) entspricht dann sei-
nem Groll (resentment). Mein Freund seinerseits wird besonderes Ge-
wicht darauf legen, dafs ich gerade mit seinem Zorn mitgehe, mehr noch
als mit seinen anderen Affekten, und es ist an dieser Stelle, an der Smith
sagte, dafs ein Unverstandnis unertraglich wird [...]. Andererseits wird
der nicht selbst betroffene Freund, wenn er sich dem anderen nicht ein-
fach unterwirft, die Situation von Natur aus objektiver und ebenso aus
Perspektive eines Dritten sehen (with the eyes of a third person [...]), so
dafs er sich gegebenenfalls, so gerne er es mochte, nicht in der Lage sieht,
mit dem Affekt des anderen mitzugehen. In Ausnahmefillen wirkt aber
der andere auch umgekehrt verachtlich, wenn er auf Krankungen, die
ich als solche ansehe, nicht beherrscht-zornig reagiert.«”

In solchen Situationen wird das Ethische konkret, denn es begegnet einer
lebenspraktischen Problemstellung, die ein gewisses Taktgefiihl verlangt.
Es kann entsprechend eben nicht mehr darum gehen, ein Urteil aus ei-
ner abstrakten Perspektive zu fillen (das handlungspraktisch in einem
hilflosen Moralisieren stecken bleiben miisste), sondern darum, die »ver-
schiedenen Perspektiven aus verschiedenen Erfahrungshintergriinden« zu
integrieren. Dies ist immer dort notig, wo, »wie bei den Affekten, einer
der besonders Betroffene ist«. Gerade hier »ist diese »Harmonie und
Ubereinstimmung schwieriger und ungleich wichtiger<«. Entsprechend
miissen sich hier »zwei Aspekte« erginzen, welche dann erst in Kombi-
nation »die Grundlage der Rede von etwas Objektivem oder Richtigem
(Schicklichem)« ergeben: die »Perspektivendifferenz, die wir auch beim
Asthetischen haben, und die Differenz zwischen Betroffenem und nicht
selbst Betroffenem. Diese beiden Aspekte betreffen die zwei Momente, die
Smith [...] verbindet: die primare Nichtbetroffenheit (indifference) des po-
tentiell Mitschwingenden (spectator) und die Beliebigkeit des Standortes
(any)«, wobei dann »freilich vorausgesetzt«, ist, dass »der Nichtbetrof-
fene mit dem Betroffenen mitfiithlen will oder soll«.® Die Losung zeigt
sich in der gelungenen Tonalitit und in einer sich selbst plausibilisierenden

79 Tugendhat (1994, 290).
80 Tugendhat (1994, 293).

191

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Form, wie Ich, Du und objektivierende Versachlichung, also Distanz und
Mitgefiihl, in ein Arrangement gebracht werden konnen, das innerhalb
der Beziehung tragt und moglicherweise sogar tiber die hier verhandelte
Problematik hinausweist, etwa indem es dazu beitrigt, Perspektiven in
einer neuen Weise zu verbinden.

Eine solche Haltung verlangt von den Akteuren die Kompetenz, un-
terschiedliche, inkommensurable Perspektiven priasent zu halten und
miteinander in Beziehung zu setzen. Man hat Mitgefiihl zu zeigen, ohne
sich aber vom Zorn und Arger des anderen in einer Weise anstecken zu
lassen, dass man sich selbst zu verlieren droht, was die Sache nur noch
schlimmer machen wiirde. Man hat zugleich die Situation anhand tiber-
greifender Kriterien zu beurteilen, aber in der Artikulation diesbeziiglicher
Einschitzungen darauf zu achten, den anderen nicht zu sehr zu verletzen.
Man sollte authentisch und ehrlich, aber so taktvoll sein, dann eher ein
wenig Mitgefiihl vorzuspielen denn zu offenbaren, dass einen das Leiden
des anderen gerade nicht interessiert.

Die Komplexitit der hier benannten Anforderungen lisst deutlich
werden, dass der richtige Umgang mit der Situation nicht auf ein ratio-
nales Kalkil oder ein Set normativer Regeln zuriickgefiihrt werden kann
(etwa im Sinne: >Nimm 25 % Mitgefiihl, 30 % Distanz und beziehe dich
auf die Kriterien eines generalisierten Utilitarismus«). Ein gut gemeintes
Wort kann falsch ankommen und entsprechend bleibt nun nichts anderes
tibrig, als zu versuchen, aus der neuen Situation heraus gegenzusteuern.
Der Verlauf der Beziehungsdynamik bleibt ebenso wie die eigene Reaktion
unvorhersehbar. So mag man es zwar einerseits gut gemeint haben, spiirt
aber andererseits einen inneren Widerstand gegen die Zumutungen, die
mit der artikulierten Emotion einhergehen, was der andere wiederum
merken kann. In Folge ist eine neue Balance zu suchen, eine angemesse-
nere Position zu finden, in der Ich, Du, Distanz und Mitgefiihl zu einem
taktvollen Arrangement finden.

Genau dies driickt bei Tugendhat der Begriff Schicklichkeit aus, namlich
die Haltung, kontinuierlich nach einer Form zu suchen. Dies mag dann
gelingen oder nicht gelingen, wobei sich dies aufgrund der Unbestimmtheit
der Situation eben immer nur im Nachhinein beurteilen ldsst. Sehr wohl
lasst sich jedoch etwas tiber die Gelingensbedingungen aussagen:

e Der schickliche Akteur hat eine polykontexturale Haltung einzuneh-
men, kann und darf sich also nicht auf eine monokontexturale Kau-
salbeziehung oder Wertreferenz festlegen. Er oder sie muss demnach
in der Lage sein, unterschiedlichste Perspektiven einzunehmen und
diese wiederum zu verlassen, um sie situationsbezogen relationieren,
affirmieren oder rejizieren zu konnen. Logisch gesehen hat er oder

192

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

sie also die Positionen eines Tetralemmas einzunehmen.®* Das be-
deutet, zwischen den Positionen des einen, des anderen, der Relation
(beides), der Negation der Relation (keines von beiden) und einer
logischen Position, die all dies zuriickweist, zu oszillieren.

®  Der Suchprozess stellt sich nicht als ein formallogisch abstrakter, son-
dern als ein sinnlich konkreter Vorgang dar, der Korperlichkeit, also
Gefithle und Empfindungen, beinhaltet. Es bedarf eines Menschen,
der als leibliches Wesen aktiv Teil der Situation ist, um von dort aus
die Resonanzen, Dissonanzen, Spannungen und Ambivalenzen spiiren
und um aus dieser unmittelbaren Beteiligung heraus eine Form finden
zu konnen.

Da diese beiden Gelingensbedingungen Relationen bzw. Relationen von
Relationen ausdriicken, kann sich die hier geforderte Haltung im Sinne
von Foersters nur implizit zeigen. Gerade in der konkreten Situation, wo
die Schicklichkeit verlangt ist — also da, wo es auf sie ankommt — ldsst
sich nicht dariiber sprechen, sondern nur versuchen unter Einbeziehung
aller kognitiven und emotionalen Ressourcen eine Form zu finden, die
in Anbetracht der komplexen Situation angemessen erscheint. Eine phi-
losophische Reflexionsinstanz kann hier nicht vom >griinen Tisch« aus
normative Kriterien an die Hand geben, was im konkreten Fall genau zu
tun ist. Auch sie kann nur im Nachhinein feststellen, ob der Tanz gelun-
gen ist — oder eben nicht. Sie kann rekonstruieren, welche Komplexitat,
welche Perspektiven und deren Verbindungen, die Situation pragten,
um dann jedoch feststellen zu missen, dass nicht nur eine Moral, nicht
nur ein ethisches Prinzip in der Situation zur Anwendung gekommen ist,
sondern mehrere — und zwar moglicherweise in einer in Bezug auf die
konkrete Situation einzigartigen Verbindung.

Das gute Leben, das Gelingen einer menschlichen Lebenspraxis — so
zeigt sich gerade in solchen Problemlagen — kann namlich gerade nicht
darauf grinden, einer Ethik, einem normativen Prinzip zu folgen, sondern
beruht auf einer geschickten — ja schicklichen — Kombination unterschied-
licher Wertbeziige aus verschiedenen Perspektiven. Hier gilt aber nun, dass
das, was an einem Ort als >gut< erscheint, sich an einem anderen Ort als
sschlecht« herausstellen kann und umgekehrt. Der Moralcode ist damit
zwar nicht aufgehoben — denn seine Werte spielen weiterhin eine Rolle —,
doch besteht in seiner Anwendung jetzt keine Eindeutigkeit mehr, denn
auch in normativer Hinsicht gibt es jetzt nicht mehr die »Ortschaft der
Orte«.* Es kann entsprechend keine globale Perspektive geben, von der
aus eine definitiv >gute< Entscheidung getroffen werden konnte.

81 Siehe zur Formulierung der Tetralemma die Arbeit von Insa Sparrer und Mat-
thias Varga von Kibét (2000). Vgl. auch Heiko Kleve (2011).
82 Kaehr (1993, 171).

193

24.01.2026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Nur aus der Situation selber (wohlwissend um die hiermit verbundenen
Unsicherheiten) konnen sich dann Hinweise ergeben, auf welche Wei-
sen die unterschiedlichen Perspektiven und Wertreferenzen zueinander
finden konnen. So konnen tragfihige Losungen gefunden werden und
eine gewisse Harmonie mit sich bringen, selbst wenn bestimmte Werte
offensichtlich verletzt worden sind. Umgekehrt kann — frei nach dem
Motto »Das Gegenteil von gut ist gut gemeint« — die Berticksichtigung
von Werten mit destruktiven Folgen einhergehen. Wie dem auch sei:
Das »Muster, das die Muster verbindet«,* lisst sich nicht auf triviale
Verrechnung einzelner Werte zurtuckfiihren. Es offenbart sich erst in der
gefundenen Gestalt — gewissermafSen in der Schonheit und Eleganz der
Losung. Auch in diesem Sinne weist dann Wittgensteins Satz »Ethik
und Asthetik sind Eins«* darauf hin, dass Ethik implizit bleiben muss.

Eine philosophische Position, die weiterhin zu normativen Aussagen
gelangen will, steht damit freilich vor dem Problem, sich der Paradoxie
der Moral zu stellen, also die Einheit der Differenz von gut und schlecht
zu reflektieren und dabei einsehen zu miissen, dass das Problem auch
nicht in Referenz auf ein System von Regeln zu losen ist.®

Ethik im Plural

Man konnte jetzt auf die Idee kommen, die komplexe soziale Situation,
die Tugendhat in Referenz auf Adam Smith beschreibt, als einen exoti-
schen Sonderfall aus dem Spektrum moralischer Probleme zu betrachten.
Man konnte also denken, dass — gleichsam wie das Dreikorperproblem
in der Physik — diese spezifische ethische Konstellation zwar mit moral-
philosophischen Mitteln nicht eindeutig losbar sei, sich demgegentiber
jedoch — nach einer griindlichen philosophischen Reflexion — fur die

83 Bateson (1987, 15ff.).

84 Wittgenstein (1990) Proposition 6.421.

85 Hierauf hat auch Niklas Luhmann immer wieder hingewiesen: »Die Funktion
der Ethik ist es, die Einheit des Moralcodes, die Einheit der Differenz von gut
und schlecht zu reflektieren. Wenn die moralische Differenz das Problem ihrer
Einheit stellt (und nicht einfach als Natur genommen wird), generiert sie Ethik.
Die Ethik mufS sich daher vornehmen, will sie eine moralische Theorie der Mo-
ral sein, die moralische Paradoxie zu entparadoxieren. Das kann sie nur, wenn
sie nicht weifs, was sie tut; denn die Entparadoxierung der Paradoxie ist natiir-
lich selbst ein paradoxes Unterfangen. Die Ethik mufs sich daher ein Ersatzpro-
blem stellen, das es ihr ermoglicht, zu verdecken, um was es in erster Linie geht.
Sie wiirde es nicht ertragen, gleichsam >carefully careless< vorzugehen, wie es die
gesellschaftliche Moral seit dem 17. Jahrhundert vorschreibt. Als Reflexions-
theorie ist sie zu sehr auf das Offenlegen des Prinzips der Einheit der Differenz
verpflichtet. Sie wihlt daher als Ersatzproblem die Einheit einer Regel, die den
Gesamtbereich der (guten) Moral aus sich entldfst — zum Beispiel den kategori-
schen Imperativ« (Luhmann 1986, 262). Vgl. auch Luhmann (2008).

194

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

uberwiegende Fiille ethischer Fragen eine normativ eindeutige Antwort
geben lasse. Dies ist jedoch nicht der Fall, wie Tugendhat in seinen Vorle-
sungen aufzeigt. Vielmehr begegnen wir schon bei vermeintlich einfachen
moralischen Problemen einer Vielzahl von Ethiken, die logisch wie auch
mit Blick auf ihre Handlungsimplikationen in einem Spannungsverhaltnis
zueinander stehen.

Schauen wir zunachst auf vier Konzepte, welche auf den ersten Blick
eine eindeutige normative Orientierung zu geben scheinen:

1. Zunichst ist hier der Kontraktualismus bzw. die Vertragstheorie zu
nennen. Man folgt Vertridgen oder rechtlichen Vorgaben bzw. hilt sie
ein, weil sie gelten. Dies ist allein schon dadurch motiviert, dass im
Falle der Vertragsverletzung negative Konsequenzen oder Sanktionen
zu erwarten sind. Auf der positiven Seite ist festzustellen, dass die
Vertragsunterzeichnung die betroffenen Akteure als rechtliche Subjekte
erhebt, was mit Handlungssicherheit einhergeht und in der Folge wei-
tere Vertriage und die hiermit einhergehenden Geschifte ermoglicht.
Streng genommen wirft die Vertragstheorie jedoch keine moralischen
Fragen auf, da es sowieso im eigenen Interesse der betroffenen Akteure
liegen sollte, den Rechtsnormen nachzukommen (die Vertragstheorie
l6st moralische Fragen, indem sie ethische Dilemmata durch formale
Vorgaben tilgt). Ob die geforderte Einhaltung von Vertriagen mit mora-
lisch fragwiirdigen Konsequenzen einhergeht (man denke etwa an die
Schadigung Dritter durch vertraglich nicht behandelte Nebenfolgen),
interessiert an dieser Stelle nicht. Das normative Primat besteht einzig
und allein darin, dem Vertrag Folge zu leisten. Die Referenz ist das
geltende Recht.

2. Das zweite Moralkonzept, das es hier zu behandeln gilt, ist die Sit¢lich-
keit, eng verwandt mit der Loyalitit gegeniiber der eigenen Gruppe.
Sittlichkeit steht im Anschluss an Hegel »fiir eine Moralitat, deren
Normen von Gemeinschaftsmitgliedern wesentlich als in ihrer Geltung
vorgegeben angesehen werden«.* Die Kultur der Gemeinschaft wird
damit selbst zum moralischen MafSstab bzw. umgekehrt die Verlet-
zung kultureller Normen zum Anlass von moralischer Missachtung.
Tugendhat weist mit Recht darauf hin, dass dieses Konzept, insofern es
absolut gesetzt wird, mit einer volligen » Entleerung des Moralischen «
einhergehen wiirde. Denn im Sinne einer tautologischen Beziehung
wiirde die Sittlichkeit des Menschen jetzt allein in der »einfachen Ange-
messenheit des Individuums an die Pflichten der Verhiltnisse « bestehen.
»Tugend besteht also nicht in einer prinzipiellen Haltung unabhangig
gegeniiber den Verhiltnissen.«*” Auch hier wirde dann — wie schon

86 Tugendhat (1994, 204).
87 Tugendhat (1994, 207).

195

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

im Kontraktualismus — das » Moralische oder Sittliche iberhaupt kein
eigenes systematisches Thema mehr« darstellen. Es wiirde »einfach
fiir das« stehen, »was uns aus der Herkunft — den Traditionen — vor-
gegeben ist«. Das »Vorgegebene« wird »verklart«, und zwar »nicht
weil es das und das ist (oder weil man an eine entsprechende Autoritit
glaubte)«, sondern allein »weil es vorgegeben ist«.* Nolens volens
landen wir also bei einem moralischen Relativismus, der dann nahezu
alles akzeptieren wiirde, insofern es der jeweiligen Gruppenkultur
entspricht. Zudem wird der Leser an dieser Stelle schon feststellen
konnen, dass die Gruppenmoral nicht in jedem Fall kompatibel mit
der Regelmoral des Kontraktualismus ist. Erstere fordert selbst bei
markanten Verstoflen gegeniiber dem Gesetz die Loyalitit von Grup-
penmitgliedern, insofern dieses Verhalten nicht im Widerspruch zum
Gruppenethos steht (man denke hier etwa an den moralischen Kodex
der Mafia oder an die Bindekrifte in Organisationen, die Luhmann
mit dem Begriff »brauchbare Illegalitit« umschrieben hat*’). Aus einer
vertragstheoretischen Perspektive wire demgegeniiber die Offenlegung
des Vergehens zu verlangen, da die wiinschenswerte Giltigkeit der
Rechtsnormen von ihrer Einhaltung bzw. von der Sanktionierung von
Normverletzungen abhingt.

. Als drittes Konzept ist die sogenannte Mitleidsethik zu nennen. Diese
griindet darauf, dass Menschen in sozialen Situationen oftmals die Lage
anderer Menschen mitempfinden konnen und aus dem hieraus erwach-
senden Mitgefiihl den Drang spiiren, zu helfen oder das Leid des anderen
zu mindern.” Tugendhat weist mit Recht darauf hin, dass Mitleid (besser
im Englischen: compassion) unabdingbar fir die Entstehung prosozialen
Verhaltens sei, hiermit aber noch keine moralische Reflexion verbunden
sei, da die prosozialen Impulse gleichsam automatisch bzw. natiirlich
erfolgen wiirden, sich also nicht einer Auseinandersetzung verdanken,
was im Anbetracht der Situation nun angemessenerweise zu tun ist.
Zudem weisen die Befunde einer kognitionswissenschaftlich informier-
ten Anthropologie darauf hin, dass es eine Reihe weiterer kognitiv-emo-
tionaler Systeme gibt, deren motivationale Vektoren zwar ebenfalls in
den Bereich der sozialen Emotionen fallen, jedoch in eine andere Rich-
tung weisen. Zu nennen sind hier etwa die emotionale »Entriistung«
und die »Wut« bei »Verletzung von Normen durch andere«’! sowie
nicht zuletzt die existenzielle Bedeutsamkeit, die in Hinblick auf die

88 Ebd.
89 Luhmann (1999 [1964], 304ff.).
90 Siehe diesbeziiglich aus neurowissenschaftlicher Perspektive Spiegel Rizzolatti

und Sinigaglia (2008) bzw. aus einer differenzierten anthropologischen Perspek-
tive Tomasello (2016).

91 Damasio (2007, 185). Siehe etwa auch Seymour et al. (2007).

196

24.012026, 06:13:30. [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

eigene Gruppe empfunden wird.”? Dartiber hinaus bestehen eine Reihe
kognitiv-emotionaler Systeme, die eher egoistische Motivlagen mit sich
bringen. Insofern wir also ernsthaft versuchen, die menschliche Ethik zu
naturalisieren, kommen wir nicht umhin festzustellen, dass der kognitive
Apparat des Menschen aus einer Vielzahl konkurrierender Systeme und
Verhaltensprogramme besteht, wobei mit deren Identifikation und Be-
schreibung noch nichts dariiber gesagt ist, wie es im Angesicht der Viel-
falt von Verhaltensmoglichkeiten zu einer Reflexionsbeziehung kommt,
die im weitesten Sinne als eine ethische beschrieben werden konnte.
So gesehen stellen (soziale) Emotionen und die hiermit einhergehenden
Korperlichkeiten ihrerseits keine Einheit dar, sondern bilden einen
Komplex, der dann seinerseits eine polykontexturale Beschreibung
nahelegt. Man denke beispielsweise an eine Situation, in der eine
Mitarbeiterin von ihren Arbeitskollegen gemobbt wird, weil sie ein
Verhalten an den Tag legt, das den impliziten kulturellen Normen der
Gruppe widerspricht. Das Leiden der betroffenen Akteure kann wie-
derum bei manchen Kollegen Mitgefiihl hervorrufen, was wiederum
zu Spannungen fiihrt, da die zugleich empfundene Gruppenloyalitit
es nicht so recht zuldsst, das Mobbing zu problematisieren.

4. Das vierte ethische Konzept beruht auf einem abstrakten Kalkiil, das
von der konkreten sozialen Situation abstrahieren ldsst, um so ein un-
personliches ethisches Kriterium entwickeln zu konnen. In diesem Sinne
proklamiert der Utilitarismus eine Reflexionsinstanz, die es erlaubt,
Entscheidungen so zu treffen, dass die tiber ein soziales System verteilte
Gesamtmenge des Gliicks im Verhaltnis zu der mitzuverrechnenden
Menge des Leidens zunimmt. -Moglichst viel Nutzen fiir viele Menschen
bei moglichst wenig Schaden fiir wenige« lautet entsprechend das Krite-
rium, um eine Wertentscheidung treffen zu konnen. Indem die Interessen
und Bediirfnisse aller Menschen sozusagen gleichberechtigt aufsum-
miert und entsprechend dieser abstrakten Formel gleichmafSig verrech-
net werden, konstruiert sich der Utilitarist gleichsam einen virtuellen
Gliickskorper der Gesellschaft, der nun zur moralischen Reflexionsin-
stanz wird. Als Referenzpunkt erscheint also kein gemeinschaftliches
Wir im Sinne einer konkreten Gruppe, sondern ein Abstraktum (wie
etwa die Menschheit als Ganzes), auf das sich das Kalkiil nun bezieht.
Genau die fehlende Beziehung zwischen Konkretem und Allgemeinem

92 Um es mit Boyer zu formulieren: »Um jeden Preis versucht man sich einer Grup-
pe anzuschlieflen und dort seine Loyalitdt unter Beweis zu stellen. Aber aus den
Befunden geht auch hervor, wie leicht es ist, eine essenzialistische Auffassung
von Gruppen zu erzeugen und diese Auffassung in reales Verhalten im Biindnis-
kontext umzusetzen. [...] Binnen kurzem entwickeln sie Emotionen und intuitive
Gewissheiten, in denen Vertrauen und Verlasslichkeit eng mit der Gruppenzu-
gehorigkeit assoziiert sind und die sich als unverzichtbar fiir jede Koalitionsbil-
dung erweisen« (Boyer 2004, 248).

197

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

erscheint mit Tugendhat jedoch als Problem und nicht als Tugend.
Denn die utilitaristische Moral erlaubt nicht zwischen »Beziehungen
von Nihe und Ferne, in denen wir zueinander stehen«, zu unterschei-
den. Deutlich wird dies etwa an Verwandten, Kindern oder Kollegen,
die »ein Recht auf meine Fursorge« haben, »die andere« mir nicht
so nahe Menschen nicht ohne Weiteres beanspruchen konnen. Auf
die Spitze getrieben wirde der Utilitarismus jegliche gemeinschaft-
liche Beziehung (die ja immer nur nah und konkret sein kann) zu-
gunsten eines formalen Ausgleichs auf gesellschaftlicher Ebene tilgen.
Ein anderes grundsatzliches Problem des Utilitarismus entsteht mit Tu-
gendhat im Umgang mit »verliechenen Rechten, wenn z. B. ein Vertrag
besteht oder ein Versprechen gegeben wurde«. Die Regeln des Anstandes
und oftmals auch das Gesetz wiirden hier verlangen, dass diese Rechte
auch dann fortbestehen, wenn hiermit moglicherweise fir die Beteiligten
das durchschnittliche Leiden zunehmen wiirde. Demgegeniiber musste
der »konsequente Utilitarismus immer bereit sein«, ein Recht oder »ein
Versprechen zu brechen, wenn das insgesamt« auf abstrakter Ebene mehr
»Glick« und weniger Leiden erwarten liefe.” Ein weiteres Problem
des Utilitarismus ergibt sich aus der Verrechnung segen- und schaden-
bringender Konsequenzen, was impliziert, dass man einzelne Menschen
opfern kann bzw. sollte, insofern es fiir die Gesamtbilanz positiv ist.”*
Zusammenfassend lisst sich also feststellen, dass auch hier der zu-
nachst eindeutig erscheinende Wertbezug von einer Reihe ethischer
Spannungslagen durchsetzt ist, zumal bei niherem Hinsehen alles an-
dere als klar ist, ob und wie man Gliick berechnen kann bzw. welche
Kriterien eigentlich anzulegen sind, um beurteilen zu konnen, ob eine
Entscheidung langfristig zu einer gliicklicheren oder weniger glickli-
cheren Gesellschaft fihrt.

An dieser Stelle geht es uns jedoch nicht darum, einen moralphiloso-
phischen Diskurs fortzufithren, der dann seinerseits einzelne ethische
Konzeptionen zu beurteilen versucht. Vielmehr versuchen wir weiterhin
die Idee einer impliziten Ethik zu umkreisen, die in polykontexturalen
Beobachtungs- und Reflexionsverhiltnissen gegriindet ist. Aus dieser
Perspektive ergibt es wenig Sinn, die einzelnen ethischen Positionen zu kri-

93 Tugendhat (1994, 325).

94 Es »scheinen die negativen Pflichten einen wenigstens ohne zusitzliche Gesichts-
punkte groferen Stellenwert zu haben als die positiven, jedenfalls sehen wir es
so aus der Perspektive des unparteiischen Betrachters. Auch das kann man in
der Terminologie von Rechten zum Ausdruck bringen. Der Arzt, der fiinf seiner
Patienten mit Organschidden retten will, hat nicht das Recht, einen sechsten ge-
sunden Insassen seines Spitals auseinanderzuschneiden, obwohl er es nach dem
utilitaristischen Prinzip miite, denn der Gesamtschaden wire geringer, wenn
fiinf am Leben blieben und nur einer umkdme« (Tugendhat 1994, 325).

198

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

tisieren oder gegeneinander auszuspielen. Reizvoller erscheint es vielmehr,
diese Positionen selbst wiederum als Reflexionsorte zu verstehen, die in
konkreten empirischen Verhaltnissen vorzufinden sind bzw. angelaufen
werden konnen wie auch wieder relativiert werden miissen. Mit Blick auf
die zuvor angefiihrten Konzepte sind hier zumindest folgende Positionen
zu nennen: das Recht (Kontraktualismus), die Gruppe (sittliches Prinzip
der Gruppenloyalitit), die Empathie mit dem unmittelbaren Gegeniiber
(Mitleidsethik) sowie der qua Berechnung antizipierte wirtschaftliche
bzw. wobhlfabrtsstaatliche Nutzen fur die Gemeinschaft, Organisation
oder Gesellschaft (Utilitarismus). Diese Konzepte zusammendenkend
stellt sich dann die Frage: Liegt das Ethische hier — wie schon am Beispiel
der Schicklichkeit diskutiert — nicht eber in der Asthetik bzw. Form des
gekonnten Arrangements der unterschiedlichen Positionen?

Implizite Ethik und das Risiko der Kausalitit

Betrachten wir zur Illustration unterschiedlicher Implikationen dieses
Gedankens drei konkrete Beispiele.

a) Konkursverschleppung: Die verspitete Stellung eines Insolvenzantrags
ist eine Straftat. Nun kann es im Einzelfall vorkommen, dass eine
Firma zu einem Zeitpunkt X faktisch zahlungsunfihig ist, aber noch
Hoffnung auf einen grofleren Auftrag besteht, welcher verspricht, dass
die Organisation in naher Zukunft aus der prekaren finanziellen Lage
entkommen konnte. Fiir das Uberleben der Organisation erscheint es
entsprechend zunichst nicht grundsétzlich verwerflich, einen Rechts-
bruch zu begehen, da fiir die Mehrzahl der Beteiligten hierdurch mehr
Nutzen als Schaden zu erwarten wire. Ein solcher Schritt kann jedoch
nur gewagt werden, insofern man sich auf die Gruppenloyalitit aller
mitwissenden Akteure verlassen kann. Die Entscheidung fiir die auch
mit potenziellen strafrechtlichen Konsequenzen verbundene Konkurs-
verschleppung verlangt zudem innerhalb des engen Fithrungskreises
entweder ein durch Sympathie und Mitgefuhl stabilisiertes Vertrauen
(man will dem anderen kein Leiden zufiigen) oder aber eine Lagerung,
die durch wechselseitige Erpressbarkeit Verlasslichkeit verspricht (etwa
indem bei Verletzung der internen Absprache dem anderen seinerseits
straf- oder zivilrechtlich bedeutsame Fehler vorgeworfen werden kon-
nen). Wie auch immer die Entscheidung im Einzelfall aussehen mag,
es wird deutlich, dass hier nicht nur eine, sondern unterschiedliche
ethische Perspektiven mit jeweils inkommensurablen Werthorizonten
verwoben werden missen, um zu einer Losung zu gelangen. So kann
etwa ein subtiles Arrangement von Wissen und Nichtwissen entfal-
tet werden, das dann seinerseits die Gesamtdynamik konditioniert.

199

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Solche Beispiele sind nicht aus der Luft gegriffen, sondern haben sich
auch in Fillen gezeigt, die von uns eingehender untersucht wurden.’s
So offenbarte sich in unseren Studien zur Arbeit des Aufsichtsrats
etwa, dass die Fithrungskrifte eines Kontrollgremiums sehr wohl eine
Ahnung davon hatten, dass mit hoher Wahrscheinlichkeit eine Kon-
kursverschleppung vorliegen konnte, wenngleich sie jedoch nicht naher
nachgefragt hatten, um ebendiesen Sachverhalt nicht explizit werden zu
lassen. Ein solcher kollektiver Umgang mit Nichtwissen setzt seinerseits
wiederum die Einbettung in eine Gruppenkultur voraus wie auch ein
sympathisches Einfiithlen in die Lage des jeweils anderen. Auch solch
ein Arrangement verlangt es, zugleich auf unterschiedliche Wertrefe-
renzen zurlickzugreifen (etwa zugleich zu sehen und wegzuschauen),
um zu einer hinreichenden Stabilitdt zu gelangen.

b) Verletzung der Compliance-Regeln: Die Organisation Y, die auf den
Vertrieb und die Vermittlung von Dienstleistungen spezialisiert ist,
hat sich selbst strenge Regeln in Hinblick auf die Bestechlichkeit ihrer
Mitarbeiter gegeben. Nun stellt sich heraus, dass gerade der Kollege,
der mit Abstand am meisten zum 6konomischen Erfolg des Unter-
nehmens beigetragen hat, offensichtlich in groferem Ausmafle in die
eigene Tasche gewirtschaftet hat. Im Vorstand steht nun die Frage im
Raum, ob man in diesem Falle nicht entsprechend den eigenen Regeln
eine Kiundigung aussprechen miisse. Man entscheidet sich fiir eine
Verwarnung, da man den Kollegen ja auch personlich sehr gut kenne
und um seine Leistungen, aber auch seine Schwichen wisse und gerade
deshalb nicht mit der formal geforderten Harte durchgreifen konne.
Auch hier findet sich wiederum ein Arrangement, in dem unterschied-
liche Referenzen in Beziehung gesetzt werden, deren Wertvektoren in
unterschiedliche Richtungen weisen (insbesondere der Vertrag, welcher
die Einhaltung der Compliance-Regeln fordert, der Verdienst fur das
Unternehmen und die personliche Beziehung, die vermutlich immer
auch ein Mitwissen um bestimmte personliche Schwiachen beinhaltet).

¢) Rechnen miissen unter der Voraussetzung von Unberechenbarkeit:
Das dritte Beispiel handelt von dem Umgang des Priifungsausschus-

95 Die hier geschilderten ethischen Dilemmata sind im Rahmen unterschiedlicher
an der Universitdt Witten/Herdecke durchgefiihrter Forschungsprojekte erhoben
worden. Die Gegebenheiten sind selbstverstindlich in einer Weise dargestellt,
welche die Anonymitit der betroffenen Akteure und Organisationen wahrt.
Zu nennen sind hier insbesondere die DFG-Projekte Entscheidungsfindung im
Krankenhausmanagement (Projektlaufzeit 1.10.2013 bis 31.12.2016, Volumen

500.270) und Entscheidungsfindung im mitbestimmten Aufsichtsrat (Projekt-
laufzeit 1.1.20171 bis 31.12.20712) sowie die zwischen 2014 und 2016 an der
Universitdt Witten/Herdecke durchgefiihrten Lehrforschungsprojekte Ethische
Dilemmata im Fithrungsalltag. Siehe zu Publikationen zu den Projekten Jansen
(2013), Reuter (2014) und Vogd et al. (2017).

200

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

ses einer groflen Bank mit dem Problem der Bewertung gebiindelter
Subprime-Forderungen.?® Der Vorsitzende offenbart im Interview, dass
der Ausschuss fachlich und mit Blick auf die notwendigen Zeitressour-
cen nicht in der Lage sei, die konkurrierenden Berechnungsmodelle
nachzuvollziehen bzw. zu priifen, wenngleich allein schon unter den
verschiedenen zur Anwendung kommenden Modellen in der Risiko-
beurteilung Abweichungen in Hohe von mehreren Milliarden Euro
auftreten. Ebenso konnten auch die Aufsichtsbehérden (BaFin und
SoFFin) keine validen Informationen zu den Rechenmodellen zur Verfi-
gung stellen. Als Orientierung bleibe also — vermittelt durch Gesprache
mit Beratern — allein die zirkulidre Referenz auf andere Banken, welche
dann ihrerseits ein Modell wihlen wiirden, ohne dieses jedoch in der
Tiefe priifen zu konnen. Eine andere Wahl bleibe nicht, man miisse
ja weiterhin innerhalb dieser Art von Geschiften operieren konnen.?”

96 Subprime-Forderungen sind spekulative Produkte auf dem Markt der Hypothe-
kendarlehen.

97 Hier der vollstindige Interviewausschnitt, wie er bei Reuter (2014, 237f.) doku-
mentiert ist:
»Interviewer: Also kénnen Sie sagen wieso? Also wie, besteht im Priifungsaus-
schuss dann eben doch die Moglichkeit, dass man denkt, oh Gott, es kann ir-
gendwas falsch laufen.
Schweitzer: Ja gut, wenn man Thnen erklart, also es gibt kein Bewertungsmodell
fiir Subprime-Forderungen ...
Interviewer: M-m.
Schweitzer: ... aber wir miissen jetzt eins nehmen. (.) Und da haben die Theo-
retiker sieben gemacht (.) und die haben wir mal verglichen, die Abweichungen
sind nicht so grofs. Nun miissen Sie immer sehen, dass wir mittlerweile ja in ei-
ner Bank, wenn wir sagen, die Abweichungen sind nicht so grof$, dann ist das
nicht iiber finf Milliarden. (.) Aber fiir den Normalbiirger sind auch 4,5 Milli-
arden eine ganze Menge und wenn er haften muss, glaube ich, kriegt die kaum
einer auf die Beine. Also (..) Sie miissen sich in bestimmten Situationen drauf
verlassen, nicht nur, dass das alles, dass die Zahlen stimmen, dass da aeh-aeh
richtig aeh gerech-, ne, gerechnet ist oder auch die Ubertragungen, die zum Teil
manuell erfolgen mussen, weil die DV das nicht hergibt ...
Interviewer: M-hm.
Schweitzer: ... dass die richtig sind, sondern dass auch das Modell, auf dem nun
die Risikoseite der Bank bewertet ist, stimmt. Dann fragt man, was machen denn
die anderen, ja die haben auch solche Modelle. (..) Es gibt ja keine Vorschrift.«
Interviewer: M-hm.
Schweitzer: Das Bundesfinanzministerium sagt nicht, ihr miisst das wie folgt ma-
chen oder ...
Interviewer: Ja, klar.
Schweitzer: ... die SoFF-, nee, SoFFin noch nicht, aber BaFin sagt auch nichts.
Interviewer: M-hm.
Schweitzer: Gut, dann kénnen Sie davon ausgehen, dass Thr Wirtschaftspriifer
natiirlich tber seine Kontakte zu den Kollegen vom KPMG, weil die ja PwC ha-
ben ...
Interviewer: M-hm.

20I

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Auch im Aufsichtsrat bzw. im Priifungsausschuss als untergeordne-
tem Gremium spielen die bereits bei den vorangehenden Beispielen
benannten Referenzen (Gruppenloyalitat, Vertrauen, Abtasten und
Stabilisierung von Ambivalenzen durch Interaktion etc.) eine wich-
tige Rolle. Im Kontext von diesem Beispiel interessieren uns jedoch
vor allem die Kontingenzen des 6konomischen Nutzenkalkiils, das ja
seinerseits in eine utilitaristisch begriindete Wertreferenz eingebettet
ist. Frei nach Milton Friedman besteht die soziale Verantwortung
einer privatwirtschaftlichen Bank ja gerade darin, Zahlungsfihigkeit
sicherzustellen und zu vermehren, um auf diese Weise den Wohlstand
ihrer Shareholder und Stakeholder zu maximieren.?® Der Wertvektor
»Wohlstand« beruht dabei auf der Vorstellung bzw. Kausalannahme,
dass Mittel und Zwecke klar definiert und entsprechend eindeutig
auseinanderzuhalten sind. Die Rationalititsmodelle der Wirtschaft
beruhen ja geradezu auf der Annahme, dass die beteiligten Akteure
wissen, was sie geben und was sie bekommen. Genau dies ist jedoch im
Falle der Bewertung der Subprime-Forderungen — wie ubrigens in vie-
len anderen unternehmerischen Entscheidungslagen — alles andere als
klar. Es ist weder zu beantworten, ob die mit dem Modell vermuteten
Kausalititen richtig sind, noch ist auszuschlieflen, dass im Sinne einer
Selffulfilling Prophecy das Kalkiil in Verbindung mit seinen Anwen-
dern selbst erst die Bedingungen und Kontexte erschafft, welche der
mit ihm zu beantwortenden Wertfrage zugrunde liegen. Damit wird
das Kalkiil gleichsam selbst zu einer autonomen Reflexionsinstanz,
die erlaubt, in Anbetracht von Nichtwissen Werte zu generieren. Denn
das wirtschaftliche Primat fordert, wie Bruno Latour in seiner ihm
eigentiimlichen Prazision feststellt, von seinen Protagonisten: »Das

Schweitzer: ... aeh (.) sich mal abstimmen. (.) Aber mehr als, wie macht ihr das
denn, ja, wir nehmen eins der Modelle, (.) ist da auch nicht.

Interviewer: M-hm.

Schweitzer: Und dass da jemand, der jetzt wirklich Vermogen hat, weil er Un-
ternehmer ist, nach Hause geht und sagt, jetzt habe ich dem da zugestimmt, (.)
tja, Mensch, wenn da morgen einer kommt und sagt, das hitten sie aber doch
merken missen, dass das ein Shitmodell ist war, das sie da genommen haben,
das reduziert doch. Sie konnen ja auch nicht erwarten, dass — will ich das in Pa-
renthese anfiigen — dass die Thnen die sieben Modelle vorrechnen.

Interviewer: M-hm.

Schweitzer: Dann wiirden wir aech zwei Monate in Klausur gehen miissen, das
ist nicht machbar.

Interviewer: M-hm.

Schweitzer: Bei dem Zahlenwust.

Hier in Referenz auf den Aufsatz » The Social Responsibility of Business is to In-
crease its Profits« (Friedman 1970).

202

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

929

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

Optimum muf$ berechnet werden, wihrend es unberechenbar ist.«%

Die eigentliche Bedeutung 6konomischer Kalkiile kann entsprechend
nicht in den expliziten Werten der Berechnung liegen. (Diese konnen
namlich bei genauem Hinsehen nicht wirklich etwas tiber die mit
ihnen antizipierte Zukunft aussagen. Die Verhiltnisse sind einfach
viel zu komplex, als dass diesbeztiglich verlassliche Aussagen getrof-
fen werden konnten.) Die Kalkile und die im Zusammenhang mit
ihnen vorgetragenen Berechnungen gewinnen ihre soziale Bedeutung
also nicht tiber die wahrheitsgetreue Abbildung und Verrechnung. Thr
Sinn liegt vielmehr im Performativen. Sie behaupten und konstruieren
Werte. Sie bringen Mittel und Zwecke sowie soziale Bindungen in eine
Form und in ein Skript, indem sie Kausalititen postulieren, um auf
diese Weise Grenzen und Rahmen zu generieren, innerhalb derer dann
Zusammenarbeit passieren und Vertrauen sowie Ordnung — oder eben
auch Misstrauen und Chaos — moglich werden kann.

Formal ausgeschlossen, jedoch sozial immer mit eingeschlossen sind
dabei die Kunden und Geschiftspartner wie auch die Mitarbeiter des
Unternehmens, die sich dann nolens volens ihrerseits zu der performativ
hergestellten Kausalitdt in Beziehung setzen (miissen). Wir begegnen
hier einem Phinomen, das Luhmann als »Risiko der Kausalitat«®
bezeichnet hat und - so die Vermutung — gewissermaflen in das Herz

Latour (2014, 622). Und weiter: Je nach Reflexionsniveau, das heifdt abhin-
gig davon, ob diese Frage monokontextural oder polykontextural angegangen
wird, ergeben sich zwei Formen, »diesen Paralogismus anzugehen: indem man
so tut, als konne man das Optimum berechnen, wobei man den Modus der
Referenz imitiert, ohne dafS dies je gelingt [...]; oder indem man in einer stets
wiederaufzunehmenden Form diejenigen versammelt, die unmittelbar betrof-
fen sind und an denen der Skrupel nagt, dafl man sich wieder einmal in der
Verteilung der Mittel und Zwecke geirrt hat« (Latour 2014, 622f.).

100 Um diesen wichtigen Gedanken mit Latour weiter auszuarbeiten: »Die Oko-

nomik mit der Referenz zu verwechseln hat genauso wenig Sinn, wie von der
Religion zu verlangen, uns in die Ferne zu transportieren [...] oder vorzuge-
ben, dank eines juristischen Urteils seine Trauer abgeschlossen zu haben [...].
Niemals hatten Berechnungsvorrichtungen zum Ziel, objektiv zu erkennen.
[...]. Im gewissen Sinn haben sie stets etwas Besseres getan, sie haben erlaubt,
Priferenzen auszudriicken, Quittungen einzurichten, Zwecke vorzuzeichnen,
Konten zu priifen und vielleicht sogar, wenn wir sie umzuwenden verstehen,
zu helfen, neu das Optimum zu berechnen. Die Berechnungen der 6konomi-
schen Disziplinen hatten nie zu verstehen, zu >erkennen<, wenn man darunter
den Verlauf der Referenzketten [...] versteht, sie haben wirklich etwas Besseres
zu tun: Sie sollen dem Grenzen geben, was ohne sie ohne Grenze und ohne Ziel
wire; sie sollen denen Instrumente anbieten, die Mittel und Zwecke verteilen
miissen. Sagen wir, daf§ sie ausgehend vom Rohstoff der Bindungen, Skripte
und Skrupel Relationen formatieren, in Form bringen, Form geben, performa-
tiv darstellen (performer)« (Latour 2014, 625f.).

1o1 Luhmann (1995).

203

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

der impliziten Ethik weist. Die Aufmerksamkeit richtet sich namlich
jetzt mit der Konstruktion von Kausalitit auf die Selbst- und Welt-
verhdltnisse der jeweiligen Sprecher und Beobachter. Mit dieser Re-
flexionsperspektive geht zugleich die Frage nach der Verantwortung
fur die postulierten Kausalzusammenhinge einher, die sich einerseits
— dies liegt in der Sache ihrer Natur — aus der Kontingenz, aus dem
Ungewissen speisen, anderseits aber eben getroffen werden miissen, um
eine Gestalt zu kreieren, die Sinnhorizonte 6ffnet, in der sich Menschen
dann mehr oder weniger hauslich einrichten konnen.

Die ethischen Implikationen konnen sich wiederum nur in dem gefunde-
nen Arrangement selber zeigen. So konnen die generierten Kausalitaten
als Imaginative fungieren, um die sich dann soziale Prozesse produktiv
gruppieren lassen, um so gemeinsam eine Wirklichkeit aufbauen zu
konnen. Sie konnen aber auch Imaginare bleiben, die von der sozialen
Realitat niemals eingeholt werden konnen, und stattdessen in Blasen
miunden, die irgendwann platzen und nur noch Hilflosigkeit und Chaos
hinterlassen. Die konkreten Weichenstellungen lassen sich auch hier
wiederum (wie auch am Beispiel der Schicklichkeit) nicht formal von
aufSen entscheiden, sondern verdanken sich einem Handeln, das sich der
Komplexitit der Situation zu stellen traut und hierfiir Verantwortung
zu ibernehmen bereit ist — wohl wissend, dass das Risiko der Kausalitit
neben den Chancen eben auch immer die Moglichkeit der Fehlbarkeit
birgt. In Anbetracht von Nichtwissen in eine offene Zukunft zu agieren,
bringt unweigerlich die Moglichkeit des Scheiterns des eigenen Projektes
und unerwarteter Nebenfolgen fir Dritte mit sich.

Die anhand der Beispiele entwickelten kurzen Analysen verdeutlichen,
welche Komplexitit selbst vermeintlich einfache ethische Entscheidungs-
lagen bergen. Sie zeigen die Bedeutung von Beziehungen, Vertrauen und
Gruppenloyalititen auf, um zugleich ahnen zu lassen, wo genau hier
die Problematik liegt, denn die Grenze zwischen Kumpanei und einer
sensiblen sozialen Einbettung kritischer Entscheidungen ist ein schma-
ler Grat. Sie weisen darauf hin, dass es auch mal gut sein kann, Regeln
und Gesetze zu brechen, wenngleich wir uns auch hier schnell in den
Grauzonen von Kriminalitat befinden oder zumindest die nicht von der
Hand zu weisende Gefahr besteht, dass mittelfristig die Geltung genau
der Regeln unterlaufen wird, die fir die nachhaltige Aufrechterhaltung
der sozialen Ordnung notwendig sind. Nicht zuletzt wird deutlich, dass
die Kalkiile, welche das Nutzenoptimum berechnen sollen, genau dies
nicht leisten konnen. Thre eigentliche Bedeutung liegt vielmehr darin, in
Bezug auf einen unbestreitbaren Wertbezug eine Kausalitit zu behaupten,
um die sich dann kohirente Handlungen gruppieren konnen, wodurch
Organisation und soziale Ordnung moglich werden.

204

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

Damit ist die ethische Bedeutung der vier genannten Konzepte nicht
hinfallig. Im Gegenteil: Kontraktualismus, Sittlichkeit, Mitleidsethik und
Utilitarismus generieren Werte, die gleichsam einen mehrdimensionalen
motivationalen Vektorraum aufspannen, aus dem heraus sich im Guten
wie im Schlechten soziale Beziehungskonstellationen gestalten lassen.
Doch wie auch immer, inkommensurable und nicht berechenbare GrofSen
lassen sich nicht zu einem eindeutigen Ergebnis verrechnen. Auch hier
landen wir bei einer prinzipiellen Unbestimmtheit, die jedoch im Sinne
von von Foerster den eigentlichen Nahrboden fiir ethische Fragen bildet.

Die Ethik erscheint damit selbst irreduzibel und nicht auf Kausalgesetze
oder letztbegriindete normative Prinzipien zurtickzufithren. Wenngleich
die Ethik aus Ordnungen (kausalen und normativen) ihrerseits das Ma-
terial fiir die Bestimmung von Unbestimmtheiten gewinnt, um Ambiva-
lenzen und Mehrdeutigkeiten in Entscheidungen zu tiberfithren, welche
unsere Welt gestalten, bleibt sie implizit. Es wird aber jetzt auch deutlich,
dass ethische Fragen nicht unabhingig von dem Risiko der Kausalitit zu
behandeln sind. Sie hangen unweigerlich damit zusammen, dass Kausal-
annahmen getroffen werden miissen, die nicht durch Wissen oder ein
logisches Kalkil gedeckt sind — und gerade hierfiir die Verantwortung
zu iibernehmen ist. Gerade hinter der an die utilitaristische Idee an-
kniipfenden 6konomischen Perspektive — so die Einsicht aus dem dritten
Beispiel — offenbart sich bei genauerem Hinsehen eine Komplexitit, die
unweigerlich in ethische Problematiken miindet.

Exkurs: Gerechtigkeitstheorien — aber welche Gerechtigkeit?

Auch die sogenannten Gerechtigkeitstheorien stehen, so Tugendhat, vor
dem Problem, ein Kriterium dominant setzen zu miissen — und damit ein
monokontexturales Modell zu verwenden —, wenngleich im Alltag verschie-
dene untereinander inkommensurable Gerechtigkeitskonzepte miteinander
im Widerstreit stehen.'”> Unweigerlich tauchen prinzipiell unbeantwortbare
Fragen auf wie: Sollen Menschen alle gleich behandelt werden, auch wenn
sie Ungleiches leisten? Wie verhilt es sich mit Menschen, die aus welchen
Griinden auch immer (etwa aufgrund von Krankheit oder Behinderung)
bediirftiger bzw. weniger leistungsfihig sind als andere? Sind Menschen,
die fur kompetenter gehalten werden, von deren Arbeit also grofSere Er-
rungenschaften fur die Entwicklung der Menschheit zu erwarten sind,
mehr zu fordern als weniger begabte Menschen? Welcher Schlussel fur die

102 »Dasist die Stelle, wo manche moderne Autoren wie Rawls und Ackermann einen
egalitiren Gerechtigkeitsbegriff einfach voraussetzen« (Tugendhat 1994, 373),
und an anderer Stelle: »Bediirfnis (das hungrige Kind), Verdienst im engeren Sinn
(Leistung), erworbene Rechte (Versprechen der Mutter) konnen in einer Gerech-
tigkeitstheorie nicht in Einklang gebracht werden« (Tugendhat 1994, 378).

205

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Verteilung von Ressourcen und Chancen im Einzelfall auch gelegt wird, die
Wabhl ldsst sich wiederum nicht aufgrund eines rationalen Kalkiils entschei-
den. Die Ausgangssituation, an der sich eine Entscheidung abzuarbeiten
hat, erscheint auch hier als ein polykontexturales Gewebe verschiedener
Perspektiven und Standorte, das neben rechtlichen, wirtschaftlichen und
organisationalen Momenten eine Vielzahl weiterer Wertreferenzen (etwa
die Bindung an eine bestimmte Gruppe oder Problematik) beinhaltet. Um
wiederum mit von Foerster zu sprechen: Gerade weil diese Fragen logisch
unentscheidbar sind, miissen sie entschieden und die mit der Entscheidung
verbundenen Konsequenzen ertragen und verantwortet werden.

Komplexe Ethiken

Nachdem nun deutlich geworden ist, dass selbst auf den ersten Blick
eindeutige ethische Positionen in der Praxis an polykontexturalen Re-
flexionsverhiltnissen gebrochen werden und entsprechend zu ethischen
Unbestimmtheiten fithren, konnen wir uns einigen wichtigen komplexeren
ethischen Konzeptionen zuwenden.

1. Durchaus subtile ethische Perspektiven entfalten sich bereits in der aris-
totelischen Tugendethik. Fur Aristoteles erscheinen die Tugenden als
ein durch Einsicht und Vernunft vermittelter Weg, die Mitte zwischen
den Extremen des Mangels und des Ubermafles zu finden. Zudem
wird das Ethische an die menschliche Leiblichkeit zuriickgebunden,
denn das Tugendhafte neigt dazu, die Dinge um ihrer selbst willen
zu tun, und ist gerade deshalb in der Lage, dabei Genuss zu empfin-
den. Die Frage des guten Lebens erscheint damit zugleich als eine des
glicklichen Lebens und wird auf diese Weise auch an das fihlende
Ich gekoppelt. Glick und Ungliick werden damit als ein gelungenes
Selbstverhiltnis im Sinne einer reflexiven Leiblichkeit verstanden, die
sich bewertend auf sich selbst zuriickwendet. Denn die Stimmigkeit
bzw. Unstimmigkeit mit sich selbst wird wiederum gefiihlt. Aristoteles
rechnet gleichsam schon mit einem polykontexturalen Korper, der
keine Einheit darstellt, sondern eine Relation von Differenzen, die zu
einem mehr oder weniger kohirenten Arrangement finden konnen oder
eben nicht. Fiir Aristoteles driickt sich dies, wie Tugendhat feststellt,
etwa in der Frage aus, ob man sein eigener Freund sein konne, man
also in der Lage sei, sich selbst zu mogen und zu akzeptieren. »Nur
der Tugendhafte ist mit sich selbst befreundet, der Schlechte kann es
nicht sein. Als Kriterium fiir Freundschaft gilt dabei, daf$ man mit
seinem Freund im Positiven wie im Negativen mitempfindet [...] und
dafd man mit dem, mit dem man befreundet ist, zusammenleben will.
Wer nun tugendhaft ist, der hat eine bestindige Haltung (und das

206

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

ermoglicht es auch umgekehrt, mit anderen echt befreundet zu sein
[...]), und das heifst, daf$ fir ihn immer dasselbe angenehm und un-
angenehm ist [...], er will daher immer mit sich zusammenleben [...].
Wer dagegen Spielball seiner Gefiihle ist, dessen Innenleben befindet
sich im Aufruhr [...], man flieht vor sich selbst [...]. >Wenn also so
zu leben etwas sehr Unglickliches ist, mufs man die Schlechtigkeit
mit aller Kraft fliehen und versuchen gut zu sein.<« Und, so Tugend-
hat weiter: »In diesem Satz drickt Aristoteles die Verklammerung
zwischen Moral und Glick aus, die wir bisher vermif§t haben. «'®
In Kontrast zum Utilitarismus geht das gliickliche Leben hier nicht
in einer eindimensionalen Nutzenfunktion auf, welche unterschied-
liche Gliicksfaktoren einfach nur addiert, sondern zeigt sich als ein
komplexes Reflexionsverhiltnis. Um die tugendhafte Mitte zu finden,
hat der Mensch unterschiedliche Reflexionsperspektiven dynamisch
zueinander in Beziehung zu setzen. Den MafSstab bilden entsprechend
keine egologischen Gliickskriterien mehr, sondern dialogische. Das Bild
vom Freund suggeriert dabei (mindestens'®*) drei Positionen: ich, du
und die Relation (welche miteinschlief3t, sich aus der Perspektive des
anderen zu sehen). Tugendhat weist allerdings mit Recht darauf hin,
dass Aristoteles die zu vermittelnde Mitte zu sehr durch eine Einheit
informiert sieht und damit nicht so recht die Einheit der Differenz,
also das Verschiedene und moglicherweise auch Agonische in den Blick
nehmen kann.'” Mit der Tugendethik des Aristoteles wird es zwar
moglich, die Frage des guten Lebens wieder an die Reflexivitdt der
menschlichen Leiblichkeit zuriickzubinden. Es gelingt ihm dabei jedoch
nicht, die hier auftretenden Differenzen in einer Weise aufzuschliefSen,
wie es etwa Adam Smith in seinen Untersuchungen zur Schicklichkeit
gelungen ist. Hier kommen namlich auch Arrangements in den Blick,
welche die Differenz und ggf. das Unbehagen gegeniiber Emotionen
und Verhaltensweisen des Freundes auf einer komplexeren Ebene inte-
grieren lassen. Die ethische Komplexitat, d. h. die Freiheitsgrade und
Moglichkeiten, Unbestimmtes durch das eigene Handeln zu bestimmen
und in ein befriedigendes Arrangement zu uiberfithren, sind hier grofer.
2. Als einer der bedeutendsten ethischen Entwurfe der Neuzeit ist wohl
Kants Moral der universellen Achtung zu benennen: »Handle so, dafs
du die Menschheit sowohl in deiner eigenen Person, als in der Position

103 Tugendhat, hier in Referenz auf Aristoteles (1994, 261).

104 Eine genaue Analyse der Kontexturen wird dariiber hinaus noch die Relatio-
nen Ich-Es und Du-Es mitberiicksichtigen miissen, denn neben der Referenz
auf eine zweite subjektive Position ldsst sich der jeweils andere ja auch als Ob-
jekt verdinglichen bzw. instrumentalisieren.

105 »Der Mensch wird, wenn er tugendhaft wird, eins mit sich. Die Rede von dem
»mit sich Befreundetsein< konnte Zweifel erwecken, wenn man fiir Freund-
schaft das Verschiedensein als konstitutiv ansieht« (Tugendhat 1994, 262).

207

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals blofs als
Mittel brauchst!«'Es ist offensichtlich, dass die berithmte zweite
Formel des kategorischen Imperativs ein komplexes, auf verschiedene
Orte verteiltes Reflexionsverhaltnis aufspannt. Wir finden konkrete
Menschen vor, die sowohl mit Blick auf ihr Selbstverhiltnis (»sowohl
in der eigenen Person«) als auch mit Blick auf den konkreten anderen
(»in der Position eines jeden anderen«) zugleich als autonome Sub-
jekte zu begreifen sind (»als Zweck«), was jedoch nicht heif3t, dass
sie auch als Objekt betrachtet werden konnen (»als Mittel«). Die
Formel schlieft also nicht aus, mit sich selbst bzw. mit anderen Men-
schen auch in ein Nutzenverhiltnis zu treten. Die Beziehung darf sich
jedoch nicht darauf reduzieren (»niemals blof$«). »Instrumentalisiere
niemanden!«, lautet entsprechend der grundlegende »Imperativ« der
»Moral der universellen Achtung«.!”” Wenngleich diese Formel aus
heutiger Perspektive unmittelbar plausibel und intuitiv einleuchtend
erscheint, ist jedoch darauf hinzuweisen, dass der Kantsche Imperativ
in einem transzendentalen Apriori — auf einem abstrakten und entsub-
jektivierten Konzept von Mensch bzw. Menschheit — gegriindet ist. Die
Menschbheit ist bei Kant also keine empirische Kategorie. Es geht nicht
um konkrete Menschen, sondern um einen abstrakten, transzendental
begriindeten Begriff. Tugendhat weist mit Recht darauf hin, »dass eine
solche apriorische Begriindung eine pseudoreligiose Begriindung ist,
ein Versuch, die religiose Begriindung zu sikularisieren«.!” Hiermit
hingt die »Moral der universellen und gleichen Achtung, die Moral
des Nichtinstrumentalisierens« in »gewisser Weise in der Tat in der
Luft«, denn »es lafdt sich nicht mehr zeigen, als dafs sie das plausibelste
(bestbegriindete) inhaltliche Konzept des Guten ist«. Zudem wiirde
das seinerseits voraussetzen, dass »man moralisch urteilen konnen
will«,'” also moralische Urteile als wichtig und bedeutsam ansieht.

Mit Kant entsteht zudem das Problem, dass das gute Wollen nicht mehr
in die leibliche Bewegung des Erkennens und Ergreifens einer Wirklich-
keit eingebettet ist, sondern sich in eine Sphare auflerhalb des konkreten
Lebensvollzugs verlagert. Die Referenz ist nun eine transzendental be-
griindete Vernunft, die gewissermafSen gleich einer Art moralischer Insel
ein eigenstindiges Reflexionsverhiltnis konstatiert, das sich jedoch nun
in merkwiirdiger Distanz zu den konkreten menschlichen Lebensver-
héltnissen befindet.

Kant gelingt es zwar, wie Armin Nassehi feststellt, eine Antwort auf
das »Pluralismusproblem« der modernen funktional differenzierten Ge-

106 Kant (1999, BA67).
107 Tugendhat (1994, 8of.).
108 Ebd., 19f.

109 Ebd., 30f.

208

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

sellschaft zu geben. Es wird nun »auf eine prozedurale Ethik « umgestellt,
die »von Was- auf Wie-Fragen« umschaltet, wodurch dann zumindest
eine Orientierung an »abstrakten Begriffen« moglich wird."® Als Problem
erscheint nun jedoch die Kluft zwischen der »transzendentale[n] Figur des
verniinftigen Subjekts« und der » (wenigstens drohende[n]) empirische[n]
Unvernunft der Menschen«, denen die » Verniinftigkeit ihres Tuns« unter
den gegebenen Verhiltnissen einer komplexen Gesellschaft nunmehr nur
noch »in sich selbst und nicht mehr in Geboten« einer eindeutigen Moral
»gelingen kann«.!'!!

Kants Vernunftbegriff 1ost also nicht das Problem, das es zu losen
vorgibt. Anstatt zu einer hoheren Ebene der Integration unterschiedlicher
Positionen und Wertsphiren zu finden, entsteht nun eine weitere Spaltung.
Die Fragen nach dem guten und richtigen Leben, nach Glick, Wohlbe-
finden und dem, was man vernunftigerweise tun soll, fallen auseinander.
Der Moralphilosophie bleibt unter diesen Bedingungen nur noch die
diinne Sphire hochabstrakter moralischer Reflexionen. Was dabei her-
auskommit, fallt fur die meisten Menschen in die Kategorie unsinnlicher
und entsprechend wenig motivierender Konzepte. Es mag zwar in einigen
Sonderkontexten akademischer Zirkel seine Verkorperung finden,'? wird
jedoch dartiber hinaus in konkreten ethischen Spannungslagen kaum
Handlungsorientierung bieten kénnen. Da sich jedoch der Anspruch an
den Menschen, auch in ethischer Hinsicht verniinftig zu handeln, nicht
so leicht von sich weisen ldsst, beginnt das Subjekt »zwischen der nicht-
empirischen Geisterwelt der verniinftigen Wesen und der realen Welt von
Neigungen korrumpierter Personen« zu oszillieren,!* ohne hier jedoch
in eine befriedigende Losung einrasten zu kénnen.

Der Appell an die Vernunft mag zwar ethische Reflexionsdefizite the-
matisieren, fithrt dann aber nicht automatisch zu ethischem Verhalten.
Man muss das ethisch Verniinftige auch wollen, wobei mit Letzterem
ebenjene habituelle Dimension gemeint ist, die in konkreten Handlungs-
konstellationen zu einem Verhalten motiviert, das dann auch aus mo-
ralischer Perspektive als angesagt gilt. Mit Tugendhat bleibt an dieser
Stelle jedoch nichts anderes tibrig, als sich zuzugestehen, dass man aus
guten Griinden eben auch egoistisch sein wollen kann, um dann sehen zu
miussen, dass »der Schritt zum Verniinftigen (wenn man denn mit Kant
das Ethische so verstehen will) als voluntativ und seinerseits nicht mehr
als begriindbar anzusehen « ist."* Von hier aus stellt sich jedoch die Frage,

110 Nassehi (2015, 26).

111 Ebd., 18.

112 Siehe zu den (problematischen) Bedingungen, welche philosophisches Theo-
retisieren zum Habitus werden lassen, Bourdieu (2001). Vgl. auch Bourdieu
(1998).

113 Nassehi (2015, 19).

114 Tugendhat (1994, 215).

209

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

warum man ethisches Verhalten tiberhaupt in einer transzendental oder
transzendentalpragmatisch begriindeten Rationalitdt'" begriindet sehen
sollte. Genau zu diesem Zweifel bekennt sich schlieSlich auch Tugend-
hat selbst, ohne dabei jedoch die Relevanz bzw. Bedeutung der Ethik
der universellen Anerkennung abzuschwichen oder in ihrer Bedeutung
relativieren zu wollen. »Es wire ein weiterer Schritt in der Betonung des
voluntativen Momentes, das Ethische auch immanent nicht mehr als
rational anzusehen; das wire die Auffassung, die ich selbst vertrete.«!'¢

Aus soziologischer und sozialpsychologischer, allerdings auch aus
empirischer Sicht erscheint die Frage der Achtung viel zu bedeutsam,
als dass die hiermit verbundenen Anspriiche negiert werden konnten
bzw. tiberhaupt einer moralphilosophischen Begriindung bediirften, die
aufserhalb der menschlichen Praxis liegt.!” In den relationalen Dyna-

115 Die Habermas’sche Diskursethik leistet — so Tugendhat — aus zweierlei Griinden
nicht das, was sie vorgibt. Zum einen ist der sogenannte >performative Selbst-
widerspruch« namlich aus pragmatischer und moralischer Sicht kein Wider-
spruch: »Die einzige fiir das Moralische relevante Regel lautet jetzt: >Jeder darf
seine Einstellungen, Wiinsche und Bediirfnisse duffernc [...]. Soll man nun wirk-
lich sagen, dafs in einem Diskurs, in dem diese Regel verletzt wird, ein (prag-
matischer) Widerspruch begangen wird? [...] Entscheidend ist, daf$ man sofort
sieht, daf diese Bedingung, welchen Status sie auch immer haben mag, viel zu
schwach ist, um zu irgendwelchen moralischen Prinzipien zu fithren« (Tugend-
hat 1994, 168). Es kann sich niamlich auch moralisch als gut erweisen, man-
che Teilnehmer aus dem Diskurs auszuschliefSen, etwa wenn auf Basis fehlen-
der Sachkompetenz anderweitig nicht zu einer guten Entscheidung zu gelangen
ist. Die Benachteiligung der Ausgeschlossenen erscheint entsprechend nur aus
der moralischen Perspektive der Diskursethik als unmoralisch. Im Sinne einer
polykontexturalen Weltbeschreibung lasst sich der Ausschluss etwa aus recht-
lichen, wissenschaftlichen, professionellen und aus Perspektive einer Vielzahl
anderer Wertreferenzen sehr gut auch in normativer Hinsicht begriinden. Das
diskursethische »Kriterium« ist »nicht die Zustimmung als solche, sondern die
egalitire Moral« (Tugendhat 1994, 174). Genau dies lisst sich aber mit guten
Griinden bezweifeln, namlich dass Diskurse unter der gleichberechtigten und
symmetrischen Beteiligung aller zu auch in moralischer Hinsicht guten Ergeb-
nissen fithren. All dies stellt den ethischen Impetus der Habermasschen Diskurs-
theorie nicht in jeden Fall in Frage. Wie etwa Armin Nassehi herausgearbeitet
hat, erscheint die Diskursethik etwa in Zeiten und politischen Lagerungen op-
portun, in der Freiheit der Rede und Entscheidung iiber Lebensformen noch
erkdmpft werden miissen (Nassehi 2015, 30). Der ethische Gewinn erscheint
jedoch spitestens dann nicht mehr nachvollziehbar, wenn es nur noch darum
geht, kulturelle Argumente auf seiner Seite zu haben, es gesagt haben zu diir-
fen und damit als Sprecherposition mit einer bestimmten Meinung identifiziert
werden zu konnen. Spatestens hier lduft der Diskurs leer und tragt entsprechend
auch kaum mehr etwas zur Verstandigung bei (ebd. 36). Siehe zur Problematik
der Kulturalisierung des Diskurses auch Joachim Renn (2014, 71ff.).

116 Tugendhat (1994, 215).

117 Siehe Pars pro Toto fiir eine Vielzahl von Arbeiten, die auf das Anerkennungs-
problem hinweisen, Sennet (2004) und Honneth (1994).

2I0

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TUGENDHATS ARBEITEN ZUR ETHIK

miken des alltdglichen menschlichen Lebens macht es namlich in der
Tat einen Unterschied, ob Vorgesetzte ihre Mitarbeiter, eine Frau ihren
Mann, Eltern ihre Kinder (und jeweils umgekehrt) nur als Mittel fiir
eigene Ziele und Bedirfnisse betrachten, oder ob den jeweils anderen
Achtung und Anerkennung als ein eigenstandiger Mensch zukommt, der
seine eigenen Selbst- und Weltverhaltnisse aufbaut und in diesem Sinne
autonom agiert.'!

Die Haltung, jemand anderes als Mensch anzuerkennen, zeigt sich
dabei ihrerseits als ein komplexer Vorgang, der, wie Tugendhat feststellt,
sowohl eine affektive als auch eine reflexive Komponente beinhaltet und
damit also sowohl tiber die sympathetische Verbundenheit einer liebevol-
len Haltung als auch tiber das abstrakte Primat einer universellen Nich-
stenliebe hinausgeht."” Auch hier wird wiederum eine polykontexturale
Beschreibung notwendig, die verschiedene Positionen, die zugleich als
leiblich verfasst und reprasentiert zu denken sind, miteinander in Bezie-
hung setzt. Erst auf diesem Wege ldsst sich die Ethik der Achtung wieder

118 Mit Martin W. Schnell ldsst sich in Bezug auf das Verhaltnis von Anerkennung
und Gleichheit formulieren: »Die Stiftung der Anerkennung ist die Gleichheit,
die die Wiirde bedeutet und inhaltlich besagt: »Auch Du bist ein Mensch, vul-
nerabel und endlich!< Ausgeschlossen von Anerkennung sind der Papierkorb
und Gott, da sie nicht vulnerabel und somit nicht meinesgleichen sein kon-
nen. Gleichheit ist keine Eigenschaft einer Person, sondern eine interpersonale
Relation. Die Stiftung der Gleichheit ist keine Bestitigung eines Gleichseins,
weil die Personen, die sich als gleich anerkennen, ohne die Anerkennung nicht
gleich wiren. Anders gesagt: Nur Wesen, die nicht gleich sind, konnen als ei-
nander gleich gelten. Zum Beispiel: Mann und Frau sind gewiss nicht gleich,
sie gelten aber durch Anerkennung als gleich. Die Gleichheit figt jenen Wesen
etwas Neues hinzu, namlich die Gleichheit. Wire es nicht so, dann wiren jene
Wesen nicht nichtgleich, sondern ununterscheidbar dieselben Wesen oder gar
dasselbe Wesen« (Schnell 2017, 99).

119 Tugendhat formuliert in Referenz auf Erich Fromm (1980 [1956]): »Die mo-
ralische Haltung als Nichstenliebe zu verstehen, scheint aus zwei Griinden
falsch, erstens weil Liebe auf Grund des individuell affektiven Charakters mehr
ist als eine moralische Haltung und zweitens weil Moral in einem anderen Sin-
ne mehr ist als Liebe: Als Achtung des anderen ist sie eine andere Art der Beja-
hung des anderen. Das ist schon daran erkennbar, dafy moralische Probleme,
besonders wenn mehrere Personen impliziert sind, durch das schlichte Gebot
der Nichstenliebe nicht zu 16sen sind. Es kann also sein — und das wire der
Wabhrheitskern in Fromms Auffassung —, daf$, was er echte Liebe nennt, die
moralische Haltung impliziert, aber um das zu behaupten, mufS erst einmal die
moralische Haltung als eine zweite, strukturell verschiedene Grundform der
intersubjektiven Bejahung neben der Liebe anerkannt werden. Das ist implizit
bei Fromm gegeben, wenn er sagt, daf$ wahre Liebe >Achtung« impliziert [...],
aber was das heif3t, hat er nicht herausgearbeitet. [... Es] ldsst sich Fromms
Grundidee, daf$ Liebe und Moral zusammengehoren, nur so durchfiihren, daf§
man nicht ihre Identitit behauptet, sondern ein Implikationsverhaltnis nach-
weist« (Tugendhat 1994, 273f.).

21T

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

zuriick in das menschliche Wollen (und Konnen) fithren, namlich als eine
bestimmte Art des Fiihlens, aus dem eine eigene Motivation erwachst.

Insofern wir bereit sind, auch an dieser Stelle Tugendhats Argumenta-
tion zu folgen, haben wir zu akzeptieren, dass sich ethische Sitze nicht
moraltheoretisch durch eine gleichsam von einem Gottesaugenstand-
punkt aus informierten Vernunft begriinden lassen — weder durch das
Kantsche Apriori noch durch eine vermeintliche Letztbegriindung der
Diskursethik.'” Unberthrt ist hiervon die Frage, ob es tiberhaupt sinnvoll
ist, Ethik auf Akte des Willens zurtickzufihren, oder ob nicht Ethik mit
Lévinas beim Anspruch des Anderen beginnt, also bei der phinomenolo-
gischen Erfahrung einer der eigenen Willensbewegung nicht zuganglichen
Alteritit.

Von der Vernunft zum Menschen?

Die philosophische Reflexion uiber ethische Fragen fithrt also nicht zum
Einrasten in einer sich zugleich selbst plausibilisierenden wie selbst be-
grindeten moralischen Position. Wir begegnen hier vielmehr Kontingenz
und Perspektivenvielfalt. Die Frage des guten Lebens erscheint damit
jedoch nicht suspendiert, sondern verlagert sich in die im einzelnen Men-
schen und die mit ihm performativ zum Ausdruck kommenden Selbst-
und Weltverhiltnisse. Auch das Problem der Ethik wird damit nicht
obsolet, sondern verschiebt sich gewissermafSen von der Philosophie in
Richtung einer Sozialanthropologie, welche den Menschen per se in einen
komplexen sozialen Beziehungsraum eingebettet versteht. Gerade hier
schlieffen dann auch die spaten Schriften von Tugendhat an, in denen
das Verhiltnis von Anthropologie und Mystik ausgelotet wird. Schauen
wir im Folgenden, welche Einsichten sich in Bezug auf die Frage der
impliziten Ethik aus diesen Arbeiten gewinnen lassen.

120 Auch wenn wir der Diskursethik von Habermas eine hohe philosophische Ra-
tionalitit zugestehen mogen, so bleibt doch mit Martha Nussbaum das Pro-
blem bestehen, dass »[s]ein Konzept so moralisch und so abstrakt [ist], dafS
man nicht darauf vertrauen kann, daf es im realen Leben funktioniert« (Nuss-
baum 2016, 338). Nussbaum versucht ihrerseits den Habermasschen Vorbe-
halt gegeniiber Emotionen aus der Geschichte Deutschlands zu erkliren, um
dann aber darauf hinzuweisen, dass »die extreme Abstraktheit« und die fiir
ihn »sehr wichtige [...] Unparteilichkeit« eben nicht die wichtige Frage aufhellt,
»was diese Unparteilichkeit emotional bedeutet« (Nussbaum 2016, 339). Ge-
nau hier liegt jedoch fiir Nussbaum wie auch aus Perspektive einer Theorie der
leiblichen Verkorperung das Problem. Die Distanz fithrt aus der unmittelbaren
Welt heraus und fithrt damit zugleich zu einem Verlust des Gefiihls von Ver-
antwortlichkeit, da die unmittelbaren Lebensbeziige nun nicht mehr den Wert
haben, den sie entsprechend der mit ihr verbundenen emotionalen Tonung fur
uns haben. Nussbaum setzt dann demgegentiber auf eine in Liebe eingebettete
Achtung als die fiir eine gute Politik unabdingbare emotionale Verortung.

212

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WITTGENSTEINS SPUREN FOLGEN - VON DER EGOZENTRIK ZUR MYSTIK

Wittgensteins Spuren folgen — von der
Egozentrik zur Mystik

Der Ausgangspunkt der Tugenhatschen Uberlegungen bildet der Mensch
als ein komplexes Wesen, das als Ich-Sager in besonderer Weise zu sich
selbst in Beziehung tritt. Auf diese Weise konnen sich anthropologische
und sprachphilosophische Perspektiven in einer Weise verzahnen, dass
spirituelle Bediirfnisse des Menschen verstandlich werden, ohne diese mit
einer religiosen Dogmatik untermauern zu miussen. Systemtheoretisch
gesprochen erscheint das menschliche Bediirfnis nach Spiritualitat als
Antwort auf ein bestimmtes Bezugsproblem, das aus dem fiir Menschen
typischen In-der-Sprache-Sein erwiachst. Der mittels der Sprache ange-
lieferte soziale Sinn'?! fithrt auf Ebene der Psyche dazu, ein »System des
Selbst« (Peter Fuchs)'?? — im Folgenden als >Ego< benannt — auszubilden,
das nun seinerseits ein Teil der vom Menschen gelebten Lebensvollziige
wird (namlich als ein sich selbst vergegenstandlichendes Ich- bzw. Selbst-
empfinden). Unweigerlich tritt dieses Ego — sobald es entstanden ist — zu
einem anderen Teil der leiblich realisierten Lebensvollziige in Spannung
oder Konflikt — und zwar allein schon deshalb, weil die Projektionen
und Erwartungen des Selbst an der niemals zu durchschauenden oder
zu beherrschenden Selbst- und Weltkomplexitat scheitern miissen (der
Mensch bleibt sich selber gegentiber intransparent). Konflikte in Bezug
auf das Verhaltnis zu sich selbst bzw. die realisierten und sich nun an
der Schnittstelle zum Ego reflektierenden Selbst- und Weltverhaltnisse
treten auf.'? Die Sinnformen, denen sich das Ego verdankt, kommen
unter Druck. Es entsteht Bedarf bzw. das Bediirfnis nach einer Ver-
mittlung durch weiteren Sinn, der sich jedoch — da ebenfalls nur sozial
angeliefert — aus verschiedenen Griinden als problematisch erweist, also
nicht grundsitzlich das Problem der Diskrepanz zwischen Ego und den
umfassenderen leiblichen Selbst- und Weltverhaltnissen [6sen kann.!?*

121 Hier durchaus im Anklang an Bourdieu (1997c), denn es ist der gefiihlte, in
den Signifikanzen eines sozialen Feldes aufgeladene Sinn gemeint.

122 Fuchs (20102).

123 Die folgende Auflistung lehnt sich an die Ausfiihrungen aus Kapitel II.2 aus
Vogd/Harth (2015) an, jedoch etwas umformuliert mit Blick auf eine leibori-
entierte polykontexturale Perspektive.

124 Um es mit Niklas Luhmann zu pointieren: »Von daher ist die moderne Gesell-
schaft mehr, als man gemeinhin denkt, durch Emotionen gefihrdet. Zum einen
werden Individuen veranlafit, iiber sich selbst und ihre Probleme zu reden. Wenn
akzeptiert wird, daf§ ein Individuum seine Anspriiche nicht nur auf Verdiens-
te, sondern auch und vor allem auf sich selbst griinden kann, mufs es Selbstbe-
schreibungen anfertigen. [...] Das Individuum nétigt sich zur Reflexion und zur
Selbstdarstellung (die nie >stimmen< kann). Es kommt damit in Schwierigkei-
ten, sucht Hilfe und entwickelt den Zusatzanspruch auf verstindnisvolle, wenn
nicht therapeutische Behandlung seiner Anspriiche. Dieser letzte Anspruch auf

213

24.01.2026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Zunichst ergibt sich die banale, aber folgenschwere Konsequenz,
dass die an sich selbst und andere gestellten Wiinsche und Erwartungen
nicht immer erfiillt werden konnen. Es ist weder sicher, dass es mit Hilfe
der als >Ich« ausgeflaggten sprachlichen Operationen des Egos gelingt,
brauchbare Modelle hinsichtlich der Umweltbeziehungen zu gewinnen, in
welcher der iibergreifende leibliche Prozess eingebettet ist, noch ist garan-
tiert, dass die auf die Selbststeuerung ausgerichteten Impulse des Egos im
leiblichen Vollzug in der Weise aufgegriffen werden, wie es dem Selbstbild
entspricht. Zugleich erscheint die Diskrepanz jedoch als eine leibliche
bzw. sinnlich wahrnehmbare — und zwar allein schon dadurch, dass die
imaginativen Projektionen des Selbstprozesses ebenso gefithlt werden wie
die Widerstdndigkeit der Welt innerhalb der leiblichen Vollziige.

In den typisch menschlichen Handlungsvollziigen erscheint damit
nicht nur das Problem, dass unsere Wiinsche und Projektionen nicht
immer im Sinne einer Befriedigung oder zumindest von Stimmigkeit
aufgelost werden konnen. Mit der propositionalen Struktur der Sprache,
die allein schon grammatikalisch das Ich als aktives Handlungszentrum
positioniert, wird eine weitgehende Spannungslage generiert, die darauf
beruht, dass Widerspriiche dem eigenen Selbst als ein Scheitern zuge-
rechnet werden und damit ihrerseits identititswirksam werden konnen:
Indem der Mensch »sich sagt, »es liegt an mir<, konfrontiert er sich mit
sich selbst«, so Tugendhat, und »dieselbe Konfrontation mit sich erfolgt
im Selbstvorwurf (>ich hiatte mich mehr bemiithen konnen<)«.'?> Solche
selbstkritischen Impulse fithren zu einer emotionalen Bewegung, welche
mit Verdnderungsdruck einhergeht und zur Etablierung einer normativen
Stimme fihrt, die jedoch ihrerseits nicht auf das Selbst- und Weltverhalt-
nis durchgreifen kann, sondern nur eine Stimme unter anderen darstellt.

Als weitere Konsequenz der Sprachlichkeit — die hier wie gesagt immer
als eine leiblich verankerte (namlich als Sprechen und Worte horend oder
lesend nachempfindend) zu verstehen ist — kommen Menschen nicht um-
hin, sich in Bezug auf ihr Leben mit den Lebensentwiirfen und der Praxis
anderer Ich-Sager zu vergleichen, um hieraus Wertorientierungen zu ge-
winnen und als Konsequenz des Vollzugs der diesbeziiglichen sprachlichen
Handlungen auch zu fuhlen. Man reflektiert, dass man Dinge besser oder
schlechter als andere tun kann, und hieraus erwachst dann unweigerlich
eine Wertdimension, die wieder auf das eigene Verhalten zuriickwirkt. Es
erscheint jetzt bedeutsam, in bestimmten Aspekten gut zu sein. Da diese
Prozesse jedoch kein abstraktes Zeichensystem darstellen, sondern — wie
bereits mehrfach geschildert — als Konfigurationen des eigenen Lebens
gefiihlt werden, gehen sie mit Bediirfnissen einher, insbesondere, so Tu-

Hilfe bei der Fundierung von Anspriichen ist so absurd, daf$ es ebenso moglich
ist, ihn anzuerkennen wie ihn abzulehnen« (Luhmann 1993, 366).
125 Tugendhat (2006, 57).

214

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WITTGENSTEINS SPUREN FOLGEN - VON DER EGOZENTRIK ZUR MYSTIK

gendhat, mit dem Bediirfnis, bestitigt zu werden bzw. »liebenswert und
schdtzenswert zu sein«. Nicht zuletzt miinden sie schliefSlich in die Suche
nach »dem Gefihl, sich wichtig vorzukommen«.!%

Hieraus ergeben sich auf psychologischer Ebene eine Reihe von kom-
plexen kognitiv-emotionalen Lagerungen wie Scham, Schuld, Neid, Ei-
fersucht und Reue, die darauf basieren, dass das vermeintlich gelebte
Leben nicht mit den Bildern, Konzepten und Empfindungsprojektionen
ubereinstimmt, welche das Selbst als propositionaler Entwurf seiner
selbst hervorgebracht hat.'”’

Daruber hinaus ist zu betonen, dass sich die geschilderten Spannungs-
lagen auch in einer sozialen Dimension entfalten. Da die Werte und das
Verhalten, aus denen sich der Vergleich der eigenen Anspriiche bestimmt,
auch von anderen Menschen wahrgenommen werden, ergibt sich fiir den
Ich-Sager das Problem, dass er nicht nur fiir sich selbst, sondern auch
in den Augen der anderen >geschitzt¢, das heifst als gut beurteilt und
anerkannt werden mochte. Der Mensch wird also nicht nur von sich
selbst beurteilt. Die wertenden Aspekte seines Weltbezuges erscheinen
vielmehr ebenso ins Geflecht seiner sozialen Beziehungen eingelagert.
Sozialen Akteuren wird innerhalb der Kommunikation ein normativer
Status zugeschrieben, der sich aus der Diskrepanz von Rollenerwartun-
gen und Verhaltensbeobachtungen bemisst.'”® Fiir das Ego geht es also
nicht nur darum, gut und wichtig zu sein, sondern auch darum, gut und
wichtig zu erscheinen. Dies erzwingt eine weitere Weichenstellung und
Differenzierung im Selbst-System, ndmlich die Unterscheidung zwischen
sozialer Identitat und psychologischer Identitit.'” Sich als gut darzustellen
und gut zu sein erscheinen damit als zwei unterschiedliche Dinge, was
in der Folge wiederum Integrationsprobleme aufwirft, da hiermit im
Selbst- und Weltverhaltnis eine weitere identitdtswirksame Spannungslage
wahrgenommen werden kann, die ihrerseits auf Bearbeitung drangt. Aus
diesem Grunde erscheint Authentizitdit jetzt selbst als ein Wert, den es zu
erreichen gilt, was die Sache jedoch in Hinblick auf die Reflexionsverhalt-
nisse nicht unbedingt leichter macht. Die Aufforderung, >authentisch zu
sein¢, geht namlich unweigerlich mit der Paradoxie einher, Natiirlichkeit
absichtlich herstellen zu wollen, was zu Reflexionsschleifen fithren kann,
die stindig zwischen Sein, Sollen und Darstellung oszillieren,'* ohne dabei

126 Ebd., 44.

127 Vgl. zu den komplexen Emotionen Neid und Eifersucht auch Kettner (2007).

128 Robert Brandom (2000) spricht in diesem Zusammenhang von »deontischem
Kontofiihren«.

129 An dieser Unterscheidung setzten dann auch viele der Arbeiten von Erving Go-
ffman an (siehe etwa Goffman 1967; Goffman 2000).

130 Entsprechend kommt Austin (1979) in seiner Sprechakttheorie dann auch zu
dem Schluss, dass die performativen und die konstativen Aspekte einer AufSe-
rung simultan erscheinen, also streng genommen nicht getrennt werden kénnen.

215§

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

jedoch zu einer stabilen Losung zu gelangen.’! Auch hier erschlieflen sich
die aufscheinenden Verhiltnisse erst auf Basis einer polykontexturalen
Beschreibung, welche erlaubt, die benannten Positionen in einer nicht-
trivialen Weise zueinander in Beziehung zu setzen.

Aus unserem In-der-Sprache-Sein und den sich hier entfaltenden Per-
spektivierungen der Selbst- und Weltverhaltnisse erwachst mit Tugendhat
noch eine weitere Konsequenz, die sich aus der Zeitdimension von sprach-
lich angeliefertem Sinn ergibt: das Bewusstsein unserer eigenen Sterblich-
keit. Hiermit einhergehend beginnt sich der Sinnbezug des Menschen
vom unmittelbaren Lebensvollzug zu l6sen und kann sich nun in einer
abstrakten, allgemeinen Form stellen. Anstelle sich nur mit dem im kon-
kreten Moment vorzufindenden Beziehungsgefiige zu beschiftigen, kann
der Mensch jetzt, so Tugendhat, »seine Wichtigkeiten aus der Perspektive
seines Lebens im Ganzen« betrachten, so wie sie »durch die allgemeinen
Aspekte des menschlichen Lebens wie Tod, Verganglichkeit, Kontingenz
usw.« erscheinen.'” Die Sinnfrage wird virulent und erscheint, sobald
Menschen sich in sie zu verwickeln beginnen, beunruhigend, da sich im
Angesicht der Kontingenz und der Absurditit des Lebens keine Antwort
ergibt, die in einer intellektuell redlichen Weise tiberzeugen kann.'*

Die Frage nach dem Sinn von Sinn taucht auf, ist jedoch nicht im-
manent zu beantworten, da jede Antwort ihrerseits auf das Medium
Sinn zurtckgreifen muss, also in dem selbstreferenziellen Zirkel des
nun fragwiirdig gewordenen Sinngeschehens gefangen bleibt. Hiermit
plausibilisiert sich als weitere, jedoch nur negativsprachlich formulier-
bare Perspektive die Transzendenz als ein (Nicht-)Ort, aus dem heraus
sich jedes Sinngeschehen speist. Insofern sich Sinn (der sich immer nur
immanent, also als weltliches Sinngeschehen, prozessieren ldsst) nun in
expliziter Form durch Transzendenz informieren ldsst, landen wir mit
Niklas Luhmann bei der Kontextur der Religion, einer Sinnbewegung,
welche die Immanenz durch die Transzendenz informiert sieht, also
dem »re-entry dieser Form in die Form«. Da nun aber die Transzendenz
per definitionem nicht erreichbar ist, bleibt nur die Moglichkeit tibrig,
die Wissensliicke durch die Imaginire des Glaubens zu schliefSen. Die
verschiedenen »Religionen unterscheiden sich« entsprechend »durch
den Vollzug des re-entry und die von daher bestimmte Ausmalung der
Transzendenz«.'*

131 Zudem geben unsere derzeitigen gesellschaftlichen Institutionen einen starken
Anreiz, sich in einer Scheinwelt einzurichten, die in offensichtlichem Wider-
spruch zu unseren eigenen Verwirklichungs- und Realisierungsmoglichkeiten
liegt. Siehe aus einer sozialphilosophischen Perspektive etwa Charles Taylor
(1995; 2009), Zygmunt Bauman (2005) und Richard Sennet (2004).

132 Tugendhat (2006, 97f.).

133 Konsequent durchdacht hat dies nicht zuletzt Albert Camus (2013).

134 Luhmann (2000¢, 83ff.).

216

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WITTGENSTEINS SPUREN FOLGEN - VON DER EGOZENTRIK ZUR MYSTIK

Fassen wir zusammen: Aufgrund seiner Conditio humana erscheint
der Mensch als ein unruhiges Wesen, das von seinen Anspriichen hin
und her getrieben wird, dabei in Hinblick auf unterschiedliche Rollen-
anforderungen nach Authentizitdt sucht und — sobald es ein wenig zu
Ruhe kommt - von einer Sinnfrage aufgewtihlt wird, die darin gegriindet
ist, dass sie seine Fihigkeit zum abstrakten Denken, die Frage seines Le-
bens und seiner biografischen Verortung als Ganzes reflektieren lasst.!*
Hieraus erwichst eine besondere Form des Leidens, die wohl nur bei
Menschen und nicht bei anderen Tieren zu finden ist: das Leiden an sich
selbst. Das menschliche Selbst- und Weltverhiltnis wird nun selbst zum
Problem und hiermit taucht die Frage der Transzendenz am Horizont
auf, also die Frage nach einer Referenz, welche wiederum ordnend und
strukturierend in das Selbst- und Weltverhiltnis eingreifen kann.

Kommen wir abschlieflend zu einer weiteren Differenzierung Tugend-
hats, die fur unsere Studie zur impliziten Ethik von erheblicher Relevanz
ist, namlich der Unterscheidung zwischen Religion und Mystik. Beide
setzen an den zuvor herausgearbeiteten Bezugsproblemen des mensch-
lichen Selbstsystems an, entwickeln dabei jedoch Losungsansitze, die
sich in ihrer Form grundlegend unterscheiden. Die Religion arbeitet mit
Waunschprojektionen, wihrend die Mystik den Wiinschenden bzw. seine
Egozentrik selbst als das zu tiberwindende Problem betrachtet. Lassen
wir Tugendhat selbst mit einem ldngeren Zitat zu Wort kommen:

»Um diesen leidvollen Zustand zu lindern, sind in der Geschichte der
Menschheit zwei Wege beschritten worden, eben der der Religion und
der der Mystik, und beide implizieren eine unterschiedliche, ja entgegen-
gesetzte Deutung im Verhiltnis zum numinosen Universum, in dem die
Menschen sich vorfinden. Der Weg zur Mystik wird darin bestehen, daf3
man das Gewicht, das die eigenen Wiinsche fir einen haben, relativiert
oder geradezu leugnet, also eine Transformation des Selbstverstindnis-
ses. Der Weg der Religion hingegen besteht darin, dafs man die Wiinsche
143t wie sie sind, und statt dessen eine Transformation der Welt mittels
einer Wunschprojektion vornimmt: die Macht, die die Menschen um-
gibt, wird zu diskreten Wesen verdichtet, von deren Wirken man sich
vorstellen kann, daf$ das eigene Glick oder Ungliick abhingt, und die
als von uns beeinflufSbar ansehen werden. Ein solches Beeinflussen ist
auch durch Riten und Magie denkbar, aber es ist naheliegend, sich diese

135 Siehe hierzu auch Oevermanns Strukturmodell der Religiositit, das einen dhn-
lichen Ausgangspunkt nimmt wie die anthropologische Problemlage, die Tu-
gendhat hier nachzeichnet, jedoch zu anderen Schlussfolgerungen gelangt, da
die Mystik nicht als eine eigenstindige Perspektive rekonstruiert wird. Als Al-
ternative zu den Bewidhrungsmythen einer Religion, die unter modernen Re-
flexionsverhiltnissen jedoch nicht mehr recht geheuer sein kénnen, bleibt fiir
Oevermann nur noch die ebenso problematische Suche nach Authentizitit tib-
rig (Oevermann 1995).

217

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

machtvollen Wesen personalisiert vorzustellen, so daf§ man sich zu ih-
nen auf analoge Weise verhalten kann, wie zu méichtigen Mitmenschen:
bittend, dankend, ihre Macht anerkennend und sich ihnen gegentiber
fiir verantwortlich ansehend. «!3¢

Die Religion erscheint — wie bereits die Magie — als ein Versuch des
Selbst, die Kontrolle tiber die Kontingenzen des Lebens mittels imaginarer
Projektion wiederzugewinnen. Die Mystik besteht demgegeniiber auf der
Problematisierung des Selbst, um das Leiden am Selbst zu transzendieren.
Auf einer rudimentiren Ebene und in noch nicht besonders ausgearbei-
teter Form begegnet uns dieses Motiv in der Suche nach Zerstreuung
oder Rausch. Auf einer subtileren Ebene zeigt es sich in der Hingabe an
ein Ziel, das nicht mehr unmittelbar in dem eigenen Egoismus gegriindet
ist.’37 Auf diese Weise ist fiir Tugendhat im Keim schon eine Bewegung
hin zur Spiritualitit oder Mystik angelegt: » Wer in der Lage ist, innerhalb
der zwischenmenschlichen Verhiltnisse die Zinke des Zuriicktretens zu
akzeptieren, weil er einen Bezugspunkt hat, relativ zu dem es moglich
ist, sich selbst nicht so wichtig zu nehmen, verhilt sich zumindest partiell
als Mystiker (so wie ich das Wort verstehe). «!

Diese mystische Perspektive wiirde dann im Sinne von Winfried Ma-
rotzki auf einem Entwicklungs- bzw. »Bildungsprozess« beruhen — und
zwar einer »Transformation des Selbst- und Weltverhaltnisses«.!** Sie
erscheint als ein polykontexturales Arrangement, das zu einer Bewegung
fiihrt, entsprechend der ein sich seines eigenen Leidens bewusst werden-
des Selbst- und Weltverhaltnis beginnt, die Hypostasierung des Egos als
problematisch und als Ursache des eigenen Leidens anzuerkennen, um
in der Folge aus dieser Reflexionsperspektive ein Selbst- und Weltver-
haltnis zu suchen, das sich durch das Nicht-Selbst enaktieren lisst. Diese
Bewegung darf weder als ein passiver Prozess noch als eine Auflosung
in die Indifferenz einer wie auch immer gearteten Alleinheit verstanden
werden. Sie erscheint vielmehr im Gegenteil als lebendige Aktivitit eines
hochdifferenzierten Reflexionsverhiltnisses, in dessen Folge das subjek-
tive Wollen kohidrent darauf hinarbeitet, den Sinnprozess, welcher eben
das problematische Selbst konstituiert, nicht mehr ernst zu nehmen, und
sich stattdessen der Mitwelt zuzuwenden.

136 Tugendhat (2006, 122).

137 Um es mit Tugendhat zu formulieren: »Menschen sind offenbar Hingabe-be-
durftig, sie brauchen normalerweise etwas, das nicht sie sind, auf das hin sie
ihre Egozentrizitit ohne den Egoismus im engen Sinn ausleben konnen. In al-
len solchen Titigkeiten ergeben sich Gabelungen, in welchen dem »ich«-Sager
auf verschiedenen Ebenen abverlangen wird, nicht nur sein Wohl, sondern sei-
ne Egozentrizitit zuriickzustellen« (Tugendhat 2006, 87f.).

138 Ebd., 87f.

139 Marotzki (1990).

218

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

Als zweite Antwort auf das Bezugsproblem des Leidens eines sich
seiner eigenen Unvollkommenheit, Schwichen und Verginglichkeit be-
wusst werdenden Selbst erscheinen die Projektionen in die Imaginire der
Religion. Diese fithren freilich zu einem Arrangement, das den Kontakt
zur Mitwelt zumindest dann kappen muss, wenn innerhalb der Kom-
munikation die Gefahr droht, die religiosen Imaginare als Illusion zu
entlarven. Die Frage bleibt entsprechend mit Luhmann, ob und unter
welchen Bedingungen die Religion bereit ist, sich polykontexturalen
Reflexionsverhiltnissen zu 6ffnen, welche es gestatten, die Kontingenz
ihrer eigenen Formen und Glaubensprojektionen mit zu beobachten.'4

Auch die implizite Ethik kann freilich nicht in einer explizi-
ten Religion grunden, wohl aber — so die Vermutung der weite-
ren Untersuchung — in der Bewegung eines Selbst- und Weltverhilt-
nisses, welches im Sinne der Mystik das Verhaltnis von Selbst und
Nicht-Selbst in einer besonderen Weise zu dynamisieren erlaubt.

Stanley Cavell — Tragodie und
implizite Ethik

Versuchen wir im folgenden Kapitel die Frage der Verbindung von Poly-
kontexturalitat und impliziter Ethik im Anschluss an Ludwig Wittgenstein
nochmals von einer anderen Seite zu umkreisen. Insbesondere die Unter-
suchungen von Stanley Cavell zur Beziechung von Skeptizismus, Moral
und Tragodie bieten einen idealen Ausgangspunkt, denn hier werden
die unterschiedlichen Wittgensteinschen Motive nicht nur produktiv

140 »Wenn aber hier die gesamte Kultur auf polykontexturale Beschreibungen und
auf Beobachtungen im Modus zweiter Ordnung eingestellt ist, ist nicht zu se-
hen, dafs nicht auch die Religion sich darauf einlassen konnte. Sie mufS dann
freilich auf ihre ontologisch fundierten Kosmologien verzichten und ebenso auf
Selbstsicherheit in Sachen Moral. [...] Eine mogliche Hypothese wire, daf3 alle
Funktionssysteme, Religion eingeschlossen, in der modernen Welt unter enorm
gesteigerten Komplexititsdruck geraten. Es wird, wenn die Evolution keine ge-
eigneten Medien zur Verfugung gestellt hat (Paradigma >Geld<), immer schwie-
riger, in den Systemen >requisite variety«<zu beschaffen. Das ist zwar, wenn man
das Komplexitatsgefille zwischen Systemen und Umwelten bedenkt, immer
unmoglich. Aber unter modernen Bedingungen wird diese Unmoglichkeit in
den Systemen selbst auch beobachtet. Die Systeme miissen ihre eigene Sinnge-
bung dann darauf einstellen, daf§ sie nicht weltaddquat operieren konnen und
dies erkennen miissen. In der Wissenschaftstheorie scheint der (radikale oder
nicht radikale) Konstruktivismus die Antwort auf dieses Problem zu sein. Im
Religionssystem diirfte eine solche Anpassung sehr viel schwieriger sein; man
kann das an der Frage testen, ob die Vorstellung, Gott sei eine >Kontingenz-
formels, religios akzeptabel ist oder nicht« (Luhmann 2000¢, 315f.).

219

24.01.2026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT
zusammengebracht,'*! sondern mit den Uberlegungen zur Tragédie auch
in Hinblick auf die Verfehlungen der impliziten Ethik weitergedacht. Auf
diese Weise kann es gelingen, die Frage der Ethik noch stirker an die
leibliche Existenz des Menschen zuriickzubinden.

Berechtigte Blindbeit

Rekapitulieren wir zunachst mit Ludwig Wittgenstein die Problematik
einer implizit bleibenden Ethik, die uns jedoch gleichsam im Kern un-
serer Existenz beriihrt und die wohl als das eigentliche und zugleich ge-
heimnisvollste Thema der Wittgensteinschen Arbeiten angesehen wer-
den kann.

In Einklang mit den vorangehenden Uberlegungen Tugendhats gilt
auch fur Wittgenstein: »Es gibt keinen Sachverhalt, der — wie ich es nen-
nen mochte —, die Zwangsgewalt eines absolut Richtigen besitzt«, denn
»wire es ein beschreibbarer Sachverhalt, miifSte ihn jeder — unabhingig
von seinen jeweiligen Vorlieben und Neigungen — notwendig herbeifiih-
ren oder sich schuldig fihlen, weil er ihn nicht herbeifiihrt. Ein solcher
Sachverhalt, mochte ich behaupten, ist ein Hirngespinst.«'* Die Ein-
sicht in die Unfihigkeit, etwas tiber »das absolut Gute, absolute Werte
usw. «'¥ zu sagen, steht jedoch in Kontrast zu einer bestimmten Art des
Erlebens, einer bestimmte Art des Fiihlens, des Mit-der-Welt-in-Bezie-
hung-Seins, die Menschen insbesondere in existenziellen oder erhabenen
Situationen erfahren.'* Dies sind Situationen, in denen gewissermafSen
die absolute Wertigkeit des Lebens aufleuchtet.

Wittgenstein benennt mit Verweis auf seine personlichen Erfahrun-
gen drei Formen eines solchen Erlebens. Die erste Form stellt fur Witt-
genstein »gewissermaflen« das Erlebnis »par excellence« dar. Es lasst
sich »mit den Worten beschreiben, daf§ ich, wenn ich es habe, iiber die
Existenz der Welt staune«. Als weiteres »Erlebnis« benennt er eine Er-
fahrung, die »mir ebenfalls vertraut ist und das womoglich auch man-
chem von Thnen vertraut ist. Dies konnte man das Erlebnis der abso-
luten Sicherheit nennen. Damit meine ich den BewufStseinszustand, in
dem man zu sagen neigt: >Ich bin in Sicherheit, nichts kann mir weh

141 Fiir Cavell steht der Tractatus nicht im Widerspruch zu den Philosophischen
Untersuchungen, sondern stellt gewissermaflen die Entfaltung des gleichen
Grundthemas dar, namlich die Frage nach der richtigen Lebensform in Anbe-
tracht der Tatsache, dass die Vernunft hier keine Antwort geben kann.

142 Wittgenstein (1989, 13f.).

143 Ebd.

144 An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass Wittgenstein den Tractatus unter
dem Eindruck der Todesnihe, welche er an der Ostfront des Ersten Weltkriegs
in Galizien erleben konnte, schrieb.

220

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

tun, egal, was passiert.<«'* »Ein drittes Erlebnis der gleichen Art ist das
Schuldgefiihl. «*¢ Eine sprachphilosophische Analyse kann jedoch leicht
zeigen, dass sich hinter den fiir die Erlebnisse verwendeten Begrifflichkei-
ten kein sinnhaft-logischer Zusammenhang verbergen mag. Das Staunen
lasst sich leicht storen, insofern man den Staunenden auffordert, mog-
liche Kausalzusammenhinge fiir die beobachteten Erscheinungen zu er-
ortern. Das Gefuhl der absoluten Sicherheit ldsst sich mit dem Verweis
auf die Verganglichkeit und auf mogliche zukunftige Widrigkeiten an-
zweifeln. Schuldgefiihle schliefSlich lassen sich mit Blick auf die Umstin-
de und die mit ihnen einhergehende Situationslogik relativieren sowie
mit Verweis auf die Unmoglichkeit, Werte zu benennen, welche eine ab-
solute ethische Orientierung geben konnten.

Die skeptische Betrachtung durch die Vernunft generiert also unwei-
gerlich die Evidenzen, welche diese Erlebnisse anzweifeln lassen. Doch
wenngleich Wittgenstein bestens um die Regeln der skeptischen Ver-
nunft weif$, kann und will er nicht auf die gleichsam mystische Evidenz
einer impliziten ethischen und spirituellen Dimension verzichten. Deut-
lich wird das etwa in Wittgensteins Brief an den Verleger Ludwig Ficker
zu seinem Tractatus:

»[D]er Sinn des Buches ist ein Ethischer. Ich wollte einmal in das Vor-
wort einen Satz geben, der nun tatsdchlich nicht darin steht [...]. Ich
wollte namlich schreiben, mein Werk bestehe aus zwei Teilen: aus dem,
der hier vorliegt, und aus alledem, was ich nicht geschrieben habe. Und
gerade dieser zweite Teil ist der Wichtige. Es wird namlich das Ethische
durch mein Buch gleichsam von Innen her begrenzt; und ich bin tber-
zeugt, dafs es streng NUR so zu begrenzen ist.«'¥

Wie gelangt man aber nun mit Wittgenstein in den Bereich der impliziten
Ethik? Seine Anweisung ist deutlich: Man muss die »Leiter« — der skep-
tischen Vernunft, so konnte man mit Wittgenstein erganzen — »wegwer-
fen«, nachdem man »auf ihr hinaufgestiegen ist«.'* Nur so wird ein epi-
stemischer Sprung in ein spezifisches Selbst- und Weltverhiltnis moglich,
in dem Staunen vorherrscht, in dem Unsicherheit nicht Ungewissheit be-
deutet, in dem An-der-Welt-Teilhaben nicht durch Zweifel belastet wird
und in dem der Mensch den Wesen, welche die Folgen vergangener Ent-
scheidungen zu tragen haben, mit einem Gefiihl von Schuldigkeit gegen-
ubertritt. Dieses Selbst- und Weltverhaltnis erschliefSt sich nicht auf Basis
logischer Argumente, sondern beruht auf dem Sprung in eine verdnderte
Lebensform — in ein anderes Sprachspiel, wenn man so will —, die bzw.
das nicht mehr durch den Zweifel gepragt ist, sondern durch das Staunen

145 Wittgenstein (1989, 14f.), kursiv im Original.

146 Ebd., 16.

147 Wittgenstein (1980, 96f.), kursiv und Grofsbuchstaben im Original.
148 Wittgenstein Tractatus, Proposition 6.54.

221

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

im Angesicht des eigenen Nichtwissens und gerade deshalb mit einem
glicklichen Leben einhergehen kann. Cavell hat wohl wie kein anderer
gerade diese Pointe der Wittgenstein’schen Arbeiten herausgearbeitet:

»Im Angesicht des Zweifels zu leben, die Augen gliicklich geschlossen,
hiefSe, sich in die Welt zu verlieben. Denn sollte es eine berechtigte Blind-
heit geben, dann besitzt nur die Liebe sie. Und entdeckt man, daf§ man
sich in die Welt verliebt hat, dann wire man schlecht beraten, ihren Wert
durch den Hinweis auf ihr System der Endursachen lobend zu unter-
streichen. Denn damit schwinde wohl die Verliebtheit, und man konn-
te dadurch vergessen, daf§ die Welt, so wie sie ist, Wunder genug ist.«'¥

Anders als Tugendhat, firr den die mystische Bewegung aus dem Leiden
des Menschen an seiner eigenen Egozentrik erwichst, um von dort aus
die eigene monokontextural gepriagte Monade tiberwinden zu wollen,
erscheint fiir Cavell und Wittgenstein der Sprung in die Polykontextu-
ralitit nicht durch das Leiden motiviert, sondern durch einen positiven
Sinnhorizont geleitet. Es ist ein Sprung in das Gluck der Frische und
Spontanitit, nicht das sekundire Resultat einer Anstrengung, die darauf
beruht, Frieden und Liebe zu finden, indem man seine eigene Egozentrik
zu tiberwinden versucht. In die Welt verliebt zu sein, ist mit weniger Pa-
thos verbunden — denn das Gefiihl, verliebt zu sein, ist lockerer, sponta-
ner, erscheint kindlicher und unschuldiger als die elaborierteren Formen
des Altruismus, die bei Tugendhat anklingen. In gewisser Weise erscheint
es damit tiefgriindiger, denn es beinhaltet auf einer weniger voreinge-
nommenen Weise die Anerkennung von Polykontexturalitat. Die Welt
erscheint jetzt per se bevolkert von einer Vielzahl von Wesenheiten, die
alle ihre Eigenaktivitdt haben und die damit zur Unberechenbarkeit des
Weltverlaufs mit beitragen. Die Haltung der Verliebtheit ermoglicht es,
sich von fremder Subjektivitit berithren zu lassen, mitzufuhlen, mitzu-
leiden und sich mitzufreuen, ohne dabei die Welt verstehen zu miissen
oder kontrollieren zu konnen.

Wenngleich das Bewusstsein nicht einmal ansatzweise tiber die Mittel
verfligt, Welt zu berechnen oder zu beherrschen — welche Kalkiile oder
welche Mittel konnten angesichts der tiberbordenden Komplexitat hier-
fur auch noch geeignet sein? —, geht das Wissen um das Nichtwissen,
das Wissen um die eigenen blinden Flecken hier jedoch nicht mit Beun-
ruhigung einher. Es miindet vielmehr umgekehrt in einen Tanz mit einer
Welt, um gleichsam berauscht von der Verliebtheit nahezu jede unvor-
hergesehene Widrigkeit ertragen zu konnen. Es ist die Bereitschaft, auf
diese Weise von Moment zu Moment sich selbst und andere zu trans-
zendieren.'™

149 Cavell (2016, 684).
150 An dieser Stelle ist die Frage angebracht, ob nicht Luhmanns Systemtheorie noch
zu stark einer monadischen Konzeption der Autopoiesis verhaftet bleibt und aus

222

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

Hieraus entsteht eine Lebendigkeit, die ihre Energie aus Uberraschun-
gen gewinnt, nicht aus den Routinen erwarteter Kausalititen und gerade
deshalb nicht aus dem Staunen herauskommt. Es entsteht eine Gewiss-
heit, die nicht auf dem scheinbar festen Fundament eines Wissens fufSt,
sondern in der Bodenlosigkeit der Liebe grundet.'”! Zugleich beginnt das
Bewusstsein — insofern es sich einmal des Unterschieds gewahr wird, was
es bedeutet, nicht geliebt zu haben — zu spiiren, das Leben zu versaumen,
indem nur mechanisch den Programmen der eigenen Egozentrik gefolgt
wird, und auf diese Weise dem Leben gegentiber schuldig zu werden.

Mit Blick auf die vorangehenden Ausfithrungen haben wir uns be-
wusst zu sein, dass es sich bei der Haltung, »sich in die Welt zu verlie-
ben«, um ein epistemisches Verhaltnis handelt, also um ein spezifisches
Selbst- und Weltverhiltnis, das ebenso eingenommen werden kann wie
der Skeptizismus, der Nihilismus, der Relativismus und vieles andere
auch. Formal bzw. aus einer abstrakten logischen Perspektive kann es
kein Kriterium geben, der einen Epistemologie den Vorzug gegeniiber ei-
ner anderen zu geben, da die Welt eben immer nur aus der inneren Pers-
pektive eines bestimmten Selbst- und Weltverhaltnisses beurteilt werden
kann und von hier aus gesehen eben schliissig erscheint.

Qualitdt unserer Beziehungen

Moglicherweise gibt es aber intrinsische Kriterien, die gewissermafSen in
den verkorperten eigenen Lebensvollzug eingelagert sind: »Die Welt des
Gliicklichen ist eine andere als die des Ungliicklichen «,'*? so Wittgensteins
Diktum. Auch Cavells Untersuchungen zur Tragodie erlauben hier noch

dieser Position heraus zwar berechtigterweise feststellen muss, dass das menschli-
che Bewusstsein weder Weltkausalitit begreifen kann noch sich qua synthetischer
Urteile die Welt aneignen kann. Aber ob dies jetzt unbedingt zu Beunruhigung,
Verstorung oder einer anderen Haltung fithren muss, die das Leben tendenziell
als Problem wahrnehmen lasst, ist eine andere Frage. Luhmann tendiert hier zu
einer eher depressiv anmutenden Haltung und pflegt entsprechend eine analyti-
sche Distanz. Siehe etwa: »Im Unterschied dazu [zur Transzendentalphilosophie,
in der das transzendentale Subjekt die Synthesen leistet, die zur Ordnung seiner
Erfahrungswelt notwendig sind] fiihrt die systemtheoretische Analyse zu der Ein-
sicht, daf$ die Welt das BewufStsein und Kommunikation tiberfordere und in die-
sem Sinne transzendent sei. So verstanden wirkt der Hinweis auf Transzendenz
nicht beruhigend, sondern beunruhigend« (Luhmann 2000c, 109).

151 Nicht das Ich bildet das Zentrum der Stabilisierung (Egozentrik), sondern die
Einbettung in ein Netz von Relationen, in denen das >Ich< dann nur noch ega-
litdarer Teil eines Gefiiges ist. Man muss sich quasi in dieses Netz >fallenc las-
sen, um zu merken, dass es hilt bzw. halten kann. Das Ich verschwindet hier-
durch nicht, sitzt aber nicht mehr auf dem Thron und bildet gewissermafSen
auch nicht mehr den Fokus der erlebten Subjektivitat.

152 Die Zitatstellen finden sich in Proposition 6.43 (Wittgenstein 1990).

223

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

tiefere Einsichten. Hierzu jedoch etwas spater, denn es fehlen noch einige
Bausteine. So gilt es zunichst, die Beziehung von Sprache, Lebensform
und Werturteilen noch etwas genauer herauszuarbeiten.

Cavell arbeitet anhand der Wittgensteinschen Konzeption der Sprach-
spiele heraus, dass Werturteile nicht von der performativen Seite, einen
Tatsachenzusammenhang zu bebaupten, zu trennen sind und damit ih-
rerseits zugleich eine bestimmte Lebensweise darstellen.'* Die Uberein-
stimmung in Bezug auf eine Lebensform ergibt sich entsprechend nicht
nur aus den Pramissen dessen, was gesagt wird, sondern auch aus den
Urteilen, aus denen das Gesagte erst Sinn ergibt.!** Es geht also primar um
die Resonanz einer bestimmten Art und Weise des gemeinsamen In-der-
Sprache-Seins, also der hiermit einhergehenden geteilten epistemischen
Perspektive.'”> Da es um eine Sicht geht, lasst sich hier nicht formal auf die

153 »Es geht vielmehr darum, wie ich es formulieren mochte, dafs beides, Tatsa-
chenbehauptungen und Werturteile, in derselben Fahigkeit der menschlichen
Natur griinden; daf sozusagen nur ein Wesen, das iiber einen Wert urteilen
kann, eine Tatsache behaupten kann« (Cavell 2016, 58).

154 Genau dies ist dann auch der zentrale Befund der Ethnomethodologie, die ihr
methodologisches Augenmerk anstelle der Klarung der inhaltlichen Gehalte
auf die Diskursstrukturen lenkt. Das Problem der Indexikalitit — also der in
der Regel unbeantwortbaren Frage, worauf denn Ausdrucksgestalten wirklich
verweisen — wird nun eingeklammert, denn »indexikalische Ausdriicke« kon-
nen grundsitzlich nicht und brauchen deshalb auch nicht aufgeklart bzw. »re-
pariert« werden (Garfinkel/Sacks 2004). Als Befund dieser Studien lisst sich
in generalisierter Form zunachst als Ausgangspunkt festhalten, das Sprache
»wesensmifSig vage« ist (Bohnsack 1998, 109), also Themen und ihre Rah-
mungen zunichst diffus bleiben, dann aber im Verlauf der Kommunikation ei-
ner Bestimmung zugefiihrt werden. »Der Sinn des Sachverhalts, auf den man
sich bezieht, wird vom Horer nicht dadurch entschieden, dass er nur das be-
reits Gesagte in Betracht zieht, sondern dass er auch dasjenige einbezieht, was
im kunftigen Gesprachsverlauf gesagt sein wird. Derartige zeitlich geordnete
Mengen von Feststellungen machen es erforderlich, dass der Horer an jedem
gegenwirtig erreichten Punkt in der Interaktion voraussetzt, durch das Warten
auf das, was die andere Person noch zu einem spateren Zeitpunkt sage, wer-
de die gegenwirtige Deutung dessen, was schon gesagt oder getan worden ist,
spater einer endgiltigen Klarung zugefiihrt sein« (Garfinkel 1973, 208).

155 »Es ist dufSert wichtig, dafl Wittgenstein sagt, wir stimmten in etwas (Lebens-
formen) iiberein, es gebe Ubereinstimmung in etwas (Urteilen): »Zur Verstin-
digung durch die Sprache gehort nicht nur eine Ubereinstimmung in den Defi-
nitionen. Sondern (so seltsam das klingen mag) eine Ubereinstimmung in den
Urteilen< (§ 232); >Richtig und falsch ist, was Menschen sagen; und in der Spra-
che stimmen Menschen iiberein« (§231). Der Gedanke der Ubereinstimmung
besagt hier nicht, dafl man bei einer bestimmten Gelegenheit zu einer Uberein-
stimmung kommt oder gelangt, er besagt vielmehr, dafl im ganzen Ubereinstim-
mung herrscht, daf$ etwas in Harmonie ist, wie Tonhohen oder Tone, Uhren,
Waagschalen oder Zahlenkolonnen. DafS eine Gruppe von Menschen in ihrer
Sprache iibereinstimmt, besagt sozusagen, dafs sie in bezug auf sie synchron lau-
fen, dafs sie von Kopf bis Fuf§ aufeinander eingestellt sind« (Cavell 2016, 85).

224

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

tibergreifenden Regeln einer Institution verweisen, denn es geht um das
Wirken von Individuen, die sich gleichsam (bewusst oder unbewusst) fiir
eine Sicht und die hiermit verbundenen Konsequenzen entscheiden. Die
moralische Position ergibt sich hier, wie bereits bei von Foerster, aus der
Anerkennung der Unbestimmtheit von Selbst- und Weltverhaltnissen und
den hiermit einhergehenden Freiheitsgraden der sich hieraus ergebenden
subjektiven Perspektiven —also gerade daraus, den anderen und sich selbst
als autonom zu seben. In diesem Sinne erscheint es »fiir die Moralitat
genannte Lebensform« dann »ebenso essentiell«, dass festgeschriebene
institutionelle »Regeln fehlen, wie es fur die >Ein Spiel spielen< genannte
Lebensform essentiell ist, dafS es sie gibt«.!5

Die moralische Position erscheint entsprechend nicht auflerhalb der
menschlichen sprachlichen Praxis, sondern ist vielmehr ihrerseits als
Ausdruck einer bestimmten Lebensform anzusehen. Sie ist Bestandteil
einer Praxis, die darauf beruht, dass andere mich durch ihre Performa-
tivitit zu einem autonomen Akteur machen und von mir zu begreifen
verlangen, dass »es« fiir mich von nun an »einen Unterschied« macht,
ob »ich es versprochen habe«, ob ich moglicherweise »meine Freunde
verletzen werde«, ob ich Gefahr laufe, einen »Staatsfeind« zu unter-
stiitzen und vieles anderes. In der Folge werde ich mich dann so oder
anders entscheiden konnen, aber eines »kann ich nicht tun, ohne meine
Position als moralisch kompetentes Subjekt einzubiifSen: die Relevanz
der Zweifel anderer verneinen«, »nicht sehen, daf§ sie einen Entschluf
von mir fordern«.'’

Soziologisch gesprochen entsteht die Position des autonomen Ent-
scheiders also erst durch die Erwartung der anderen, die dann — insofern
leiblich empfunden — neue Reflexionsperspektiven mit sich bringen bzw.
einfordern. Hiermit gelangen wir mit Cavell zu einer weiteren Pointe:

»Der Witz der Bewertung ist nicht der, zu bestimmen, ob sie angemes-
sen ist, wobei das, was angemessen ist, durch die Form der Bewertung
selbst gegeben ist; der Witz ist vielmehr zu bestimmen, welche Position
du einnimmst, d. h., fiir welche Position du die Verantwortung iiber-
nimmst — und ob ich diese achten kann. [...] Soweit wir haben sehen
konnen, steht in solchen Beispielen nicht die Giiltigkeit der Moral als
Ganzes auf dem Priifstand, sondern das Wesen oder die Qualitit unse-
rer Beziehung zueinander. «'%

156 Cavell (2016, 495). Dies schliefSt selbstverstandlich nicht aus, dass man sich in
»Verteidigung« seines Verhaltens »auf die Regeln einer Institution« verweist.
»Die Folge davon ist, daf$ man das Aufwerfen einer moralischen Frage nicht
zuldft. Und das ist selbst eine moralische Position, fiir die man Verantwortung
ubernehmen muf$«, bemerkt Cavell in kritischer Reverenz auf Rawls’ Regel-
verstandnis (Cavell 2016, 489).

157 Cavell (2016, 438).

158 Cavell (2016, 438f.).

225

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Da Werturteile auf Tautologien beruhen - sie ergeben sich allein durch
die Wahl der Kriterien und der gewdhlten Verrechnungsmethode — gilt
Gleiches fur die Beurteilung ihrer Angemessenheit. Auch hier ist es nur
moglich, die bereits gewahlte Form zu bestatigen bzw. das hiermit ein-
hergehende Sprachspiel zu vollziehen. Hier stehen zu bleiben, wiirde im
Sinne einer monokontexturalen Perspektive die Tautologie eines wie auch
immer gearteten Dogmatismus mit der Komplexitat des Verantwortungs-
gefliges unserer Beziehungen verwechseln lassen. Die polykontexturale
Perspektive weifs demgegentiber, dass von der Wahl der (epistemischen)
Position die Qualitit unserer Beziehungen abhiangt und wir damit selbst
auf dem Spiel stehen. Wir konnen den anderen beliigen, betriigen, ihm
gegeniiber unsere Versprechen brechen oder anderes tun, doch nun haben
wir die Verantwortung dafiir zu tibernehmen, dass sich hierdurch unser
Beziehungsraum moglicherweise irreversibel verandert. Unter Umstianden
verlieren wir jetzt nicht nur das Vertrauen eines konkreten anderen, son-
dern beginnen uns nun selbst in seinen Augen als Betriiger, Verrdter oder
anderes zu sehen. Die polykontexturale Perspektive wird uns zugleich
in Differenz als auch als Ausdruck unserer Beziehungen sehen lassen,
zugleich als selbstbestimmt (autonom) wie auch als fremdbestimmt (he-
teronom). Gerade deshalb offenbart sie das Zentrum unseres ethischen
Handelns in unseren Beziehungen zur Mitwelt — freilich ohne dabei formal
beantworten zu konnen, wie wir uns im Einzelfall zu entscheiden haben.

Die Antwort ergibt sich wiederum nicht abstrakt, sondern erst aus der
konkreten Positionierung selbst, also aus der Einnahme eines bestimmten
Selbst- und Weltverhiltnisses, das den Beziehungsraum zugleich ordnet
wie auch zu seiner Reorganisation fithrt und damit die zunachst belie-
big erscheinende Entscheidung in eine bestimmte, das heifst konkrete
Verantwortlichkeit tiberfiihrt. Die Antworten aus dem Beziehungsraum
mogen zwar eine Zeitlang negiert werden, damit konnen jedoch nicht die
Verianderungen innerhalb des Beziehungsgeflechts ungeschehen gemacht
werden, das uns ausmacht.

Aspektblindbeit und Entfremdung

Hiermit gelangen wir zu einem weiteren Thema, das uns im Umfeld
der Diskussion um die implizite Ethik bereits begegnet ist, namlich der
Entfremdung, welche aus der Nicht(be)achtung des eigenen Beziehungs-
raums resultiert, der das eigene Selbst- und Weltverhaltnis konstituiert.
Der Topos ist nicht neu — man denke an die Heideggerschen Begriffe
der Seinsvergessenheit und Seinsverlassenheit.'” Fur Cavell nihert sich
Wittgenstein jedoch tiefgriindiger als Heidegger an die Frage an, »womit
wir unsere andauernde Versuchung, wissen zu wollen, eigentlich bezah-

159 Heidegger (1949).

226

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

len. In Sein und Zeit wird mit der Weltverfallenheit bezahlt, d. h. der
Verfallenheit an die Welt des Man.« In Wittgensteins » Philosophischen
Untersuchungen ist es« demgegentiber »geradezu der geistige Verfall,
durch den wir mit den Folgelasten konfrontiert sind (dafs wir z. B. nicht
wissen, was wir gerade sagen, dafd unsere Behauptungen leer sind, dafs
wir nur die Illusion haben, etwas Bestimmtes zu meinen, daf§ wir uns auf
eine unmogliche Privatsprachlichkeit herausreden).«!'®

Nicht zu wissen, was wir sagen, heifst zu verkennen, dass wir keine
Wahrheiten sagen, sondern mit unseren Worten und unserem Denken
den eigenen Beziehungsraum gestalten. Zu glauben, wir wirden wissen,
verkennt, dass die Worte oder Gesten und die mit ihnen getroffenen Unter-
scheidungen nicht uns gehoren, sondern sich einer sozialen Sphare verdan-
ken, die das Ich schon immer transzendiert, da ebendieses Ich selbst nichts
anderes sein kann als eine Position, die erst im Kontext des umfassenderen
Beziehungsraums Sinn ergibt.'*' Anders als Heidegger, der den Menschen
im »Vorlaufen« zum »Tode«'% tendenziell immer noch monadisch und
isoliert denkt, begreift Wittgenstein das menschliche Sein umfassender und
nicht mehr egologisch, sondern als eine gefiihlte und gelebte Sprachlichkeit,
die per se nur im Rahmen ihrer Beziehungswelt ergriindet werden kann.

160 Cavell (2016, g401), kursiv im Original.

161 Die hier entfaltete Perspektive steht im Einklang mit Robert Brandoms Versuch,
intentionale Zustinde in der Weise zu deontologisieren, dass sie als eine beson-
dere Form von Praxis aufgefasst werden, namlich als eine »soziale Praxis des Zu-
und Anerkennens von Festlegungen und Berechtigungen, die solche Status impli-
zit instituieren«. »Etwas als verstandesfihig zu behandeln heif3t, sein Verhalten
dadurch zu erkliren, dass man ihm intentionale Zustinde wie Uberzeugungen
und Wiinsche fiir sein Verhalten unterstellt.« Unter dem Blickwinkel der wech-
selseitigen Zurechnung erscheint Intentionalitit jetzt als ein primares Phinomen
sozialer Genese, denn die »Praktiken«, welche die »fiir intentionale Zustinde
charakteristischen normativen Status etablieren«, miissen soziale Praktiken sein«
(Brandom 2000, 115). Hierdurch riickt die Inferenz, die Schlussfolgerung, ins
Zentrum der Analyse: »Begriffe sind wesentlich inferentiell gegliedert. Sie in der
Praxis zu begreifen heifst sich bei Richtigkeiten der Inferenzen und Inkompatibi-
litdt auszukennen, in die sie eingebunden sind. Eine Klassifikation verdient be-
grifflich genannt zu werden aufgrund ihrer inferentiellen Rolle« (Brandom 2000,
152). Im Einklang mit Luhmann kann Sinn hier nicht mehr essenzialistisch, son-
dern nur noch prozessual, das heifst im Hinblick auf die Anschliisse und Verwei-
sungszusammenhinge, die mit seinem Gebrauch eroffnet werden, verstanden
werden: »Jede eingefiihrte Behauptung erweist sich als bewiesen durch bereits
etablierte Behauptungen, wobei sie die Primissen, aus denen sie folgt, als Konklu-
sion darstellt« (Brandom 2000, 161). » Verstehen<« kann hier also nicht mehr als
»das Anknipsen eines cartesianischen Lichts« begriffen werden (Brandom 2000,
193), das Welt im Sinne einer Subjekt-Objekt Beziehung erkennen lasst. Vielmehr
ist Verstehen jetzt als praktische Beherrschung einer inferentiell gegliederten Pra-
xis zu konzipieren. Siehe ausfiihrlicher in Bezug zu einer polykontexturalen, re-
konstruktiven Perspektive Vogd (2011, 251ff.).

162 Heidegger (2006 [1926], 260ff.).

227

24.012026, 06:13:30. [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Die eigentliche Entfremdung besteht entsprechend darin, dies zu ver-
kennen, also in einer Art » Aspektblindheit« zu leben, die ebendiesen
Zusammenhang verlustig gehen lasst, sodass, wenngleich »Worte ein
Leben haben«, diese »fiir uns tot sein kénnen«. Jenseits der Entfremdung
bedeutet entsprechend »ein Wort erleben«, »die Aufmerksamkeit auf
unsere Beziehung zu den Worten zu lenken«, zu fihlen und damit zu
verstehen, dass »unsere Beziehungen zu Bildern in einigen Hinsichten
wie unsere Beziehung zu dem sind, wovon sie Bilder sind«. Denn auf
diese Weise wirden wir unser Sprechen ernst nehmen.

In diesem Sinne stellt sich »unsere Bindung an Worte« thematisch
homolog als »eine allegorische Behandlung an uns selbst und an andere«
dar.!®® Das hierdurch gesponnene Gleichnis ist nicht anders als die Welt
selbst, die mit und im Einklang mit ihm hervorgebracht wird. Es gibt
mit Wittgenstein kein Geheimnis oder verborgene Bedeutung hinter den
Worten oder Bildern. Das menschliche Selbst- und Weltverhiltnis mani-
festiert sich vielmehr genau in diesen Prozessen, kann also nicht getrennt
von ihnen gedacht und erfahren werden. Erkennen, Sehen, Denken und
Sprechen sind das Hervorbringen einer Wirklichkeit. Epistemologie,
Ontologie und Ethik sind entsprechend niemals wirklich voneinander
getrennt, wobei das Medium dieses Prozesses eben nicht wir selbst sind,
sondern der grofSere Beziehungsraum, aus dem heraus erst die Mittel er-
wachsen, mittels derer wir uns und die Welt sehen und erkennen konnen.

In diesem Sinne lasst sich in Hinblick auf die Frage der Entfremdung
immerhin als ethisches Primat formulieren: Ein Selbst- und Weltverhaltnis,
das sich durch ein hohes Maf$ an Aspektblindheit auszeichnet, ist allein
schon deswegen als schlecht zu beurteilen, weil es mit dem Verlust von
Lebendigkeit und (hiermit verbunden) von Beziehungsfihigkeit einher-
geht. Selbstredend lasst sich auch hier wiederum die ethische Dimension
nicht an externen Kriterien festmachen, sondern zeigt sich implizit anhand
der Qualitdt eines jeweiligen konkreten Lebensvollzugs.

An dieser Stelle verdichtet sich wiederum der Befund, Epistemolo-
gien sowie die hiermit einhergehenden Selbst- und Weltverhiltnisse als
die eigentliche Quelle ethischer Dignitdt zu betrachten. Kann aber eine
Epistemologie falsch sein bzw. was wiirde es bedeuten, in einer falschen
Epistemologie zu leben?

Die Antworten auf diese Fragen konnen wiederum nicht trivial sein. Sie
stellen sich jedenfalls nicht in der Form dar: >So oder so sind die Dinge
und wenn du dieses oder jenes Wissen angesammelt hast oder dies oder
jenes glaubst, dann bist du auf der richtigen Seite.< So etwas zu vertreten,
wiirde wiederum nur heiflen konnen, eine Wahrheit, ein Konzept falsch-
licherweise wortlich zu nehmen und damit aus dem Beziehungsgeflecht
seiner Behauptung herauszulosen und hiermit zu etwas Absolutem zu

163 Cavell (2016, 566).

228

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

verdinglichen. Doch in diesem Sinne verstandene >Wahrheiten< konnen
sich bei genauerem Hinsehen nur als Tautologien offenbaren, als Ideo-
logien, die selbstreferenziellen Konstrukten aufreiten.

Jedes Postulat einer absoluten Wahrheit oder eines absoluten Wertes
wirde unweigerlich an der Kontingenz einer komplexen Welt scheitern
miuissen, die eben lehrt, dass die Dinge sich anders verhalten, dass Regeln
und Konzepte, die sich heute als nutzlich erwiesen haben, nicht auch
morgen gelten miissen und dass das Einzige, was wir wissen konnen,
darin besteht zu begreifen, dass auch unser Wissen beschrankt ist, wir
also gut beraten sind, uns auf Nichtwissen und Unsicherheit einzustellen.

Oder um es dramatischer zu formulieren: Ob wir es wollen oder nicht,
wir leben in einer Welt, die nicht von der Vernunft regiert wird und in der
auch in moralischer Hinsicht nicht das geschieht, was geschehen sollte.
Die Frage der Theodizee bleibt gerade unter der vermeintlich aufgeklarten
Rationalitit modernen Denkens hochgradig virulent. Ob wir es fur gut
heiffen mogen oder nicht: Wir leben in einer Welt der Unvernunft, der
Verganglichkeit und der Ungerechtigkeit.

Die ethische Dimension der Tragodie

Gerade in den Abgriinden des menschlichen Lebens zeigt sich jedoch mit
Cavell eine weitere ethische Dimension. Diese zeigt sich noch starker an
die Bedingungen der menschlichen Leiblichkeit gekoppelt. Sie erscheint
gleichsam als ein Wissen, das in dem Sinne nicht verneint werden kann,
da die negierten Inhalte in Form der Tragodie in das eigene Leben zu-
riickkehren. Dieses Motiv driickt sich fiir Cavell insbesondere in den
grofsen Tragodien Shakespeares aus. Schauen wir deshalb abschliefSend
auf Cavells Interpretation des Othello, dem eine Schlisselstellung inner-
halb seiner Auseinandersetzung mit Wittgenstein zukommt.

Hier zunichst eine kurze Zusammenfassung des Dramas: Der dun-
kelhdutige Othello, Feldherr der venezianischen Armee der Republik
Venedig, hat heimlich und ohne Einverstindnis ihres Vaters die schone
Desdemona geheiratet. Der Vater versucht die Ehe annihilieren zu las-
sen, doch Desdemona bekennt weiterhin, dass sie Othello aus Liebe
geheiratet hat, und so bleibt dem Vater letztendlich nichts anders tibrig,
als die Verbindung zu akzeptieren. Jago, der vermeintlich treue Unterge-
bene Othellos spinnt derweil eine Intrige, die Zweifel an der Treue und
Integritat von Desdemona entstehen lasst. Das Misstrauen wiachst und
erreicht seinen Hohepunkt, als ein von Desdemona verlorenes Taschen-
tuch als vermeintliches Beweismittel fiir ihre Untreue missbraucht wird.
In rasender Eifersucht erdrosselt Othello seine geliebte Frau, wenngleich
diese ihm ihre Unschuld beteuert. Als die Intrige ans Licht kommt und
Othello seinen fatalen Fehler begreift, nimmt er sich seinerseits das Leben.

229

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Fiir Cavell entwickelt sich die spezifische Dynamik der Tragodie aus
der Verschrinkung zweier Schichten. Auf der oberfldchlichen Ebene er-
scheinen die Eifersucht und der Zweifel als ein stereotypes Skript, dem
die Akteure im Sinne eines kulturell vorformatierten Sprachspiels folgen
konnen. Auf der Tiefenebene erscheint demgegeniiber die Semantik einer
Liebe, in der sich Desdemona und Othello existenziell begegnen. Wihrend
auf der Ebene der Fifersucht gewissermafSen ein Beziehungsspiel aufge-
fithrt wird, das durch die mit dem Zweifel einhergehenden Emotionen
angefacht wird (es bleibt ein Spiel, weil es allein auf begrifflich und imagi-
nativ aufgeladenen Konstruktionen beruht), beriihrt die Liebesbeziehung
auf einer tieferen Ebene die eigene Existenz. Desdemona riskiert mit der
Hochzeit den Verlust ihrer gesellschaftlichen Stellung und den Bruch
mit ihrer Herkunftsfamilie, doch sie kann sich der hiermit einhergehen-
den Unsicherheit stellen, weil sie zu lieben bereit ist. Doch fiir Othello
erscheint genau die mit Liebe einhergehende eigene Verunsicherung als
Problem. Die Unwissenheit in Hinblick auf das, was mit ihm und seiner
Frau infolge der Beziehung geschieht, erscheint fiir ihn so unertréglich,
dass er sich letztlich fiir den Zweifel und gegen die Liebe entscheidet.

Diese Liebe erscheint gerade deshalb so verunsichernd, weil sie die
eigene Leiblichkeit in ihrer Totalitit beriithrt. Die nun doppelte Bezie-
hung zwischen >Ich< und >Du« und >Leib sein< und >einen Korper habenc
verunsichert das eigene Selbstverhiltnis.'* In dieser Reflexionsbeziehung
erscheint nicht nur die Beziehung zum anderen, sondern wird zugleich
die Position der eigenen Leiblichkeit unbestimmit und damit prekir. Folgt
man Cavells Interpretation, »so wiirde die von« Othello »in Hinblick
auf die Treue bekundete Skepsis etwas Tieferes verschleiern, es wire ein
furchtbarer Zweifel, der eine noch furchtbarere GewifSheit verdeckt, eine
uneingestehbare GewifSheit«,' nimlich die der eigenen Vergénglichkeit
und Unvollkommenheit. Gegeniiber diesem schmerzhaften existenziellen
Stachel erweisen sich die vorgefertigten Skripte des Eifersuchtsdramas
einschliefSlich des Ehrenmordes als die weniger bedrohliche Alternative.

164 Mit Merleau-Ponty lisst sich die Beziehung folgendermaflen pointieren: »Ist
der Andere, iiber sein Fiir-mich-sein hinaus, wahrhaft ein Sein-fir-sich, und
sind wir wirklich einer fiir den anderen, und nicht allein einer wie der andere
fiir Gott, so muf$ der eine dem anderen zu erscheinen vermogen, mufl er und
mufS ich ein Aufleres haben, mufS es aufler der Perspektive des Fiir-sich — meines
Blickes auf mich und des Anderen Blickes auf sich — eine Perspektive des Fiir-
Andere geben — die meines Blickes auf den Anderen und des Blickes des Ande-
ren auf mich. Beide Perspektiven konnen nicht einfach in einem jeden von uns
sich nebeneinanderstellen, denn dann wire nicht ich es, den der Andere sihe,
und wire es nicht der Andere, den ich sihe. Ich mufl mein Aufleres sein, und
der Leib des Anderen muf er selbst sein. Dies Paradox, diese Dialektik von ego
und alter ist moglich nur, wenn ich wie der Andere aus der Situation nicht un-
abhingig von jeglicher Bindung sich definieren« (Merleau-Ponty 1974, 9f.).

165 Cavell (2016, 780).

230

24.01.2026, 06:13:30. O



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STANLEY CAVELL - TRAGODIE UND IMPLIZITE ETHIK

Der Zweifel formatiert die Liebe hin zur Eifersucht als einem hochdra-
matischen Gefiihl, das den Stachel der Unsicherheit und Verginglichkeit
jedoch zu nehmen verspricht, den die Liebe birgt. Zumindest erlauben
sie die Illusion der Machtigkeit des eigenen Egos noch fiir einige Zeit
aufrechtzuerhalten. Genau aus diesem Grunde kann Othello das Opfer
der Liebe von Desdemona nicht annehmen:

»Das ist das Opfer, das er nicht hat annehmen konnen, denn in diesem
Fall wire er seinerseits nicht vollkommen gewesen. Es mufS verdrangt
sein. Die Narbe ist das Merkmal der existenziellen Endlichkeit, der Ge-
trenntheit. Tragen muf$ man sie, wie auch immer man anatomisch be-
schaffen oder welcher Hautfarbe man ist. Es ist die Siinde [sin] oder das
Zeichen [sign] der Weigerung, unvollkommen sein zu wollen, was die
Teufelsgesichte und Teufelsqualen sowohl hervorruft als auch rechtfer-
tigt, die den Spiel-Raum dieses Stiicks ausfullen. «!°

Hiermit schlief3t sich der Bogen. Wir begegnen den tieferen Grinden der
menschlichen Entfremdung und bekommen eine Antwort auf die Frage,
warum es fiir uns Menschen so attraktiv ist, in Beziehungsspiele einzuras-
ten, die uns den Inhalt unserer Worte und Gesten mit der Bedeutung des
hierdurch aufgespannten Beziehungsraums verwechseln lassen. Ebenso
wird deutlich, dass auch die Vernunft und die hiermit einhergehenden
Spiele des intellektuellen Zweifels etwas anderes leisten, als sie vorzugeben
scheinen. Sie tragen namlich weder zur Gewissheit oder Aufkliarung noch
zu einem besseren Leben bei. Sie leisten vor allem eines: Sie lenken uns
von unseren eigenen existenziellen Bedingungen ab.'¢”

Zugleich offenbart sich hier eine Tiefenebene der impliziten Ethik, denn
wir begegnen nun der Tragodie als dem »Ort, wo es uns nicht vergonnt ist,
vor den Konsequenzen oder davor davonzulaufen, was diese Verdeckung
nun einmal kostet: daf§ die dem anderen versagte Anerkennung zum einen
darauf hinauslauft, diesen anderen zu negieren, seinen Tod vorauszusagen«,
und zum anderen »auf den Tod unserer eigenen Fahigkeit zur Anerkennung
als solcher, darauf, dafS unsere Herzen entweder zu Stein werden oder
zerspringen. Also die unvermeidliche Reflexivitit spiritueller Qual. «!¢8

Die implizite Ethik findet damit selbstredend keine letzte Begriin-
dung (wie auch?), sehr wohl aber ein fundamentales Gefiihl, namlich
die von Cavell angefiihrte spirituelle Qual. Ob wir wollen oder nicht,
zumindest im Gefuihl der existenziellen Bertihrung ldsst sich der Einsicht
nicht ausweichen, dass wir uns nicht uns selbst verdanken, sondern

166 Cavell (2016, 779).

167 »Aber dann handelt es sich hier eben genau darum, wovon ich die ganze Zeit
behaupte, dafs es die Ursache des Skeptizismus sei: um den Versuch, die con-
ditio humana in ein intellektuelles Problem zu verwandeln, in ein Ritsel (>eine
metaphysische Endlichkeit als intellektuellen Mangel< zu interpretieren)« (Ca-
vell 2016, 780).

168 Cavell (2016, 780).

23T

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

einem polykontexturalen Geflecht entspringen, also unbestimmten und
unberechenbaren Konstellationen einer immer wieder iiberraschenden
Welt. Allerdings macht es einen Unterschied, mit welcher epistemischen
Haltung ein Mensch sich dieser Welt ndhert. Die eine Variante ist das
Leiden der Trennung — also einer Spaltung, in der das Ego zwar die in-
tensiven Geftihle haben will, die mit der Liebe verbunden sind, zugleich
aber mit aller Gewalt an der eigenen Egozentrik festhalten will, also nicht
das Risiko der Unsicherheit annehmen kann. Hierfuir steht Shakespeares
Othello Pate und entsprechend bleibt fiir ihn am Ende der Tragodie keine
andere Wahl, als sich selbst umzubringen. Die alternative Variante besteht
darin, sich in die Welt zu verlieben, um sich aus dieser narrischen Haltung
mitfiihlend — mitfreuend und mitleidend — von ihr mitreifsen zu lassen.

Die zuvor benannte Spaltung tritt in kaum weniger dramatischer Form
in den Arrangements des Terrors auf, die im vorangehenden Kapitel aus-
fuhrlich geschildert wurden. Auch hier miindet der menschliche Drang,
sich als lebendig und wirkmachtig zu spiiren, in eine Entfremdung, die um
alles in der Welt an vermeintlichen politischen und religiosen Rationalen
festhalten ldsst, um damit jedoch genau die Schrecken und Hoéllen zu
produzieren, welche dann auf kurz oder lang die Moglichkeiten zerstoren,
mit anderen gliicklich zusammenzuleben.

Im Angesicht einer Welt, die allein schon deshalb auf Kontingenz und
Unbestimmtheit gebaut ist, weil Lebensformen selektiv blind sein miissen,!®
lieSe sich mit den Worten Gregory Batesons entsprechend ein weiteres
ethisches Primat formulieren: Vertraue besser nicht auf die »innere Kon-
sistenz von Ideen und Prozessen«, denn ab und zu wird »die Konsistenz
zerrissen; die Tautologie bricht auf wie die Oberflidche eines Gewassers,
wenn ein Stein hineingeworfen wird. Dann fingt die Tautologie langsam,
aber unmittelbar an, sich zu heilen. Die Heilung kann unbarmherzig sein.
In dem Prozefs konnen« sogar »ganze Spezies ausgeloscht werden«.'

In der Option der gefiihlten Akzeptanz der Bodenlosigkeit kann uns die
implizite Ethik demgegentiber eine paradoxe Sicherheit anbieten. Dies ist
nicht nichts, sondern gerade das, was Wittgenstein, wohl wissend, dass
man hiertiber nicht so recht sprechen kann, in den drei Erlebensformen
ausgedriickt hat, die er um nichts preisgeben mochte: dem Staunen tiber
die Existenz der Welt, dem Erleben absoluter Gewissheit und der Erfah-
rung, am Leben schuldig zu werden. Auch hier kommt das eigene Leben
wieder gefiihlt zu sich selbst zurtick. Doch die hiermit verbundene Selbst-
erhebung geht nicht mit Entfremdung einher, sondern erscheint als eine
Lebensform, die mit innerem Frieden und Gliick verbunden sein kann.

169 Hier in Anklang an Spencer Brown: »Existence is a selective blindness« (Spen-
cer-Brown 2005, 192).
170 Bateson (1987, 253).

232

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Faden zusammenfuhren:
implizite Ethik unter dem Blickwinkel
von Polykontexturalitit

Versuchen wir nun abschlieSend die unterschiedlichen Faden der voran-
gehenden Erorterungen zusammenzufiihren. Hierzu gilt es zunachst die
wichtigsten Aspekte der einzelnen Stationen nochmals aufzugreifen. Unser
Ausgangspunkt bestand zunachst in der Einsicht, dass Lebensvollzuige
und Wertbezuge nicht zu trennen sind, da lebendige Prozesse sich gerade
dadurch definieren, ein Selbst- und Weltverhaltnis aufzuspannen, das sich
schon immer an Wertedifferenzen abarbeitet. Erkennen und Handeln,
eine Welt wahrzunehmen, zu sehen und zu fithlen und auf Basis der
hiermit vollzogenen Unterscheidungen zu reproduzieren, sind so gesehen
immer schon in einer rekursiven Einheit verwoben. Epistemologie (die
Frage, wie eine Welt erkannt wird) und Ontologie (die Frage, was fiir
eine Welt ich habe) sind dabei kreuzweise ineinander verschriankt. Denn
Lebensformen zeichnen sich dadurch aus, nicht nur in der Welt zu sein,
sondern zugleich eine Welt zu haben. Sie bringen sich selbst in Differenz
zur Umwelt hervor und generieren auf diese Weise eine epistemische
Unbestimmtheit. Sie erscheinen jetzt ndmlich zugleich als Subjekt (als
autonom agierende Einheit, die ihrer eigenen Epistemologie folgt) wie
auch als Objekt (als strukturdeterminierte Einheit vernetzter kausaler
Prozesse). Um es kurz zu fassen: Lebensformen zeigen sich als wertbe-
zogenes Selbst- und Weltverhiltnis.

Das menschliche Leben erscheint dabei in besonderer Weise komplex.
Seine Leiblichkeit differenziert sich in Begegnung mit anderen Menschen
in vielfiltiger Weise aus, da infolge des gemeinsamen In-der-Sprache-Seins
unterschiedliche Beziehungen und Semantiken in der eigenen Korper-
lichkeit zum Ausdruck kommen. Es erscheint nicht nur die Spaltung
zwischen >Leib sein< und einen >Korper habens, vielmehr entsteht in der
Vielstimmigkeit des verkorperten menschlichen Beziehungsgeflechts ein
polykontexturaler Kérper mit einem polykontexturalen Bewusstsein.
Das konstituierende Selbst- und Weltverhiltnis droht dadurch proble-
matisch zu werden, da sich unter Bedingungen vielfiltiger und teilweise
inkommensurabler Wertreferenzen nicht so ohne Weiteres eine koharente
Lebensform gewinnen ldsst.

Zugleich erscheinen die hiermit einhergehenden Dissonanzen als Quelle
menschlicher Individuierung. Als Ergebnis der sozialen Differenzierung
beginnen Menschen - sei es tiber Sympathie, durch Gruppenbindung oder
einfach durch das Spiiren der Wirkung von Worten und Symbolen — den
sozial angelieferten Sinn als Teil des eigenen Selbstprozesses zu fiihlen,
um aus den hiermit einhergehenden Spannungen das Material fiir eine
individuelle Personlichkeit zu gewinnen.

233

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Wir begegnen nun dem von unterschiedlichen Seiten beleuchteten
Motiv, dass das eigene Selbst nur durch die anderen moglich wird, jedoch
diese Beziehung nicht in einem harmonischen >Wir< aufgeht, sondern
seinerseits unweigerlich mit Konflikten einhergeht. Man denke hier etwa
an die Arbeiten von René Girard zur mimetischen Rivalitat, entsprechend
der die mimetische Identifikation (also das Spiegeln der Wiinsche und
Abneigungen des anderen im eigenen Selbst) unweigerlich komplexe
kognitiv-emotionale Lagerungen wie Neid, Eifersucht und Scham mit
sich bringt — und entsprechend zu Konflikten fihrt, die nun auf einer
tieferen Ebene nach einer gesellschaftlichen Integration verlangen.!”! Die
ernsthafteren moralischen Probleme des Menschen erwachsen damit - so
auch Marta Nussbaum — weniger aus seinen elementaren Trieben denn
aus seiner besonderen Form der Vergemeinschaftung.'”

In einem dhnlichen Sinne erscheinen auch fiir Tugendhat die Folgen
unseres gemeinsamen In-der-Sprache-Seins hochgradig problematisch.
Es entsteht zwar jetzt ein Ich-Sager, was zusitzliche Freiheitsgrade fiir
das Handeln mit sich bringt. Der hiermit ausdifferenzierte Selbstprozess
beginnt sich selbst in die Sozial- und Zeitdimension hinein zu projizieren,
um dann jedoch unweigerlich feststellen zu miissen, dass ein wesentlicher
Teil der nun als eigenes Ego gefiihlten Konstruktionen — wenngleich als
existenziell bedeutsam wahrgenommen — briichig oder widerspriichlich
erscheint. Der Mensch beginnt an der zunehmenden Komplexitit der
eigenen Selbst- und Weltverhaltnisse zu leiden und erst hier — so lasst
sich vermuten — beginnen fiir ihn moralische Probleme relevant zu wer-
den. Die Frage, wie man gut sein kann, wird also erst virulent, wenn der
eigene Lebensvollzug in einem Mafle fragmentiert erscheint, dass nicht
mehr klar ist, was in einer bestimmten Situation zu tun ist bzw. wie
das, was man getan hat, im Nachhinein zu bewerten ist. Evolutionsge-
schichtlich ist diese Vertreibung aus dem Paradies (also nicht mehr in
Bezug auf die Unterscheidung von richtig und falsch gewiss zu sein, um
genau deshalb der Unterscheidung von gut und schlecht ausgeliefert zu
sein'”) wohl im Ubergang vom Affen zum Menschen aufgetreten. In der
stammesgeschichtlichen Entwicklung der Primaten scheint namlich mit
dem geteilten In-der-Sprache-Sein eine neue Beziehungsqualitat erfunden
worden sein. Neben den Werten des Selbsterhalts und des mit der ko-
gnitiven Spiegelung einhergehenden Mitfithlens kommt jetzt auch dem

171 Siehe etwa Girard (1987).

172 »Die Tatsache, daf§ wir Tiere sind, ist nicht die Hauptursache unserer mora-
lischen Schwierigkeiten. [...] Der Versucher, der unsichtbare innere Feind ist
etwas spezifisch Menschliches, eine Neigung zu Selbstliebe und Konkurrenz-
denken, die sich immer dann manifestiert, wenn wir in einer Gruppe zusam-
men kommen« (Nussbaum 2016, 253f).

173 Hiermit ldsst sich nun auf die Eigenarten einer Person schliefSen, die dann eben
gut oder schlecht sei.

234

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

geteilten sprachlichen und symbolischen Handeln selbst ein existenziell
bedeutsamer Wert zu.!” Sich in den Inferenzen sprachlichen Handelns
zu bewegen, generiert damit eigenstandige Reflexionsperspektiven, die
dann in Spannung zu anderen kognitiv-emotionalen Moden menschlicher
Praxis treten, da mit der Sprache ihrerseits Wertreferenzen aufgebaut
werden, deren Bedeutung nun gefiihlt wird. Fiir die nun derart ausdif-
ferenzierte und fragmentierte polykontexturale Leiblichkeit stellt sich
dann nicht nur psychologisch, sondern auch sozial die Frage, wie die
unterschiedlichen Spharen integriert werden konnten.

Integration kann unter den benannten Voraussetzungen (konflikthafte
Selbst- und Weltverhiltnisse, heterogene Wertreferenzen) jedoch nicht in
einer Form aufgehen, die sich durch eindeutige kausale oder hierarchi-
sche Beziehungen auszeichnet. Die Form muss vielmehr selbst komplex
sein, das heif3t situativ mal das eine, mal das andere in den Vordergrund
stellen lassen, also hinreichende Flexibilitdt liefern, um situativ ange-
passte Losungen zu ermoglichen, ohne dabei jedoch den Anspruch von
Integration aufzugeben.

Religiése Formen und implizite Ethik

Mit Blick auf die benannten sozialanthropologischen Konstellationen
erscheint es zunichst reizvoll, Girards Intuition zu folgen, Religion als
eine Antwort auf diese Probleme zu sehen. Wenngleich Religion historisch
gesehen vielfach mit kollektiver Gewalt einherging, besteht mit Girard
ihr eigentliches Motiv vielmehr darin, Gewaltmomente, die aufgrund
mimetischer Rivalitit entstehen, zu kanalisieren und zu dimpfen, indem
sie Formen bereitstellt, um Spannungen infolge von Wertkonflikten zu
harmonisieren.'”

Das Bezugsproblem der Religion wire damit gewissermaflen dhnlich
dem der impliziten Ethik, denn der Bezug auf Transzendenz ist ja per se
unbestimmt. Es wirde auch hier vielmehr um ein tibergreifendes >Gut-
Sein« gehen, ohne jedoch Werte oder Kausalzusammenhinge explizieren
zu konnen, welche dieses >Gut-Sein« ein fur alle Mal spezifizieren.'7¢

174 Vgl. Tomasello (2009; 2016).

175 Gerade deswegen kann sich als Nebenfolge die Gewalt kollektivieren. Die Bin-
nenharmonisierung, welche durch die Religion zunichst erreicht wird, entladt
sich dann umso intensiver an den Grenzen, quasi kollektiv nach aufSen gerich-
tet, und umgekehrt erhoht der gemeinsame Feind wiederum die interne Bin-
dewirkung.

176 In spirituellen Gipfleerfahrungen kann Menschen genau dieser Zusammen-
hang tiberdeutlich werden, wie folgendes Interviewzitat verdeutlicht: »Es war
eine sehr intensive Erfahrung fiir mich, eine Erfahrung von/ wirklich von gro-
Bem Gliick. Wihrend dieser Erfahrung hatte ich auch wirklich nur einen Ge-
danken, und das war, ein anderes Ziel im Leben gibt es nicht, als dort/ da

235

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Brauchbare religiose Formen wiirden es also erlauben, mit Paradoxien
umzugehen (etwa indem sie zumindest prinzipiell gestatten, auch als
Stinder Heil zu finden oder auch als Letzter der Erste zu sein bzw. auch
als vergangliches Wesen Zeitlosigkeit zu erfahren).

Religiose Formen entfalten sich dabei zunichst im Sinne von Clifford
Geertz als kollektive Praxen, die auf Basis von Ritualen zugleich ein
Modell von wie auch ein Modell der Wirklichkeit generieren, sodass eine
neue Form der Integration im Sinne einer nun als koharent gefuhlten
Einheit von Selbst und Welt zum Ausdruck kommt.'”” Religiose Formen
konnen zwar die Grundprobleme des menschlichen Lebens nicht 16sen
(etwa Konflikte zwischen Menschen oder zwischen inkommensurablen
Werten; ebenso werden die grundlegenden ethischen Problematiken im
Zusammenhang Ungleichheit und Gerechtigkeit durch Religion nicht auf-
gehoben). Es werden jedoch Imaginative geschaffen, die ein Arrangement
ermoglichen, welches dem Menschen seine eigene Welt wieder ein wenig
mehr vertraut werden ldsst. Im Sinne von John Dewey fiihrt die imagina-
tive Projektion dann gewissermafSen zu einer Harmonisierung des Selbst
mit seiner Welt, namlich indem auf diesem Wege eine verianderte Episte-
mologie moglich wird, welche die Dinge unter einer anderen Perspektive
sehen und ordnen ldsst.'” Religion erscheint aus dieser Perspektive als

anzukommen. [...] Das Besondere war, dass es begleitet war wirklich von Ein-
sichten, und zwar von mehreren Einsichten. Zum Beispiel, war eine der/ eine
der wichtigsten Einsichten war direkt am Anfang, es/ als das kam, hatte ich
direkt auch das Bediirfnis, mit meinem Bruder driiber zu sprechen, das heifst,
mein Bruder kam mir in den Geist als jemand, mit dem ich gerne diese Erfah-
rung, die schon sehr intensiv war, teilen wollte. Und als ich an meinen Bruder
dachte, war so was da wie eine Erkenntnis, das Gutsein bedeutet, gut zu je-
dem Men- schen zu sein, also so was wie Liebe zu empfinden zu jedem Men-
schen. Und die/ was ich iiber meinen Bruder wusste bis dahin, war so eine Art
gut bedeutet, besser zu sein als jemand anderes. Also, auch wenn ich mochte,
dass man mich gut findet, dann muss ich besser sein als jemand anderes. Ja,
das heifSt, ich muss mich immer in Relation setzen zu jemandem anderen. Das
ist immer/ hat/ kriegt immer so was von Konkurrenz. Und die erste Erkenntnis,
die ich hatte, wo ich dachte, die muss ich mit meinem Bruder teilen, ich habe
das leider bis heute so klar noch nicht getan, dass gut bedeutet, gut zu jedem
zu sein, Liebe zu sein zu allen Individuen, Liebe zu haben zu allen Individuen
in der Welt und/ bedeutet nicht, besser als sie zu sein.« (Vogd/Hart 2015, 111)

177 »Religion ist (1) ein Symbolsystem, (2) dessen Ziel es ist, starke, umfassende
und dauerhafte Stimmungen und Motivationen im Menschen zu erzeugen, (3)
indem Vorstellungen einer allgemeinen Seinsordnung formuliert werden, (4)
die mit einer solchen Aura von Faktizitit umgeben werden, (5) dass die Stim-
mungen und Motivationen vollkommen der Realitit zu entsprechen scheinen«
(Geertz 1983, 48).

178 Dewey formuliert: » The new vision does not arise out of nothing, but emerges
through seeing, in terms of possibilities, that is, of imagination, old things in
new relations serving a new end which the new end aids in creating« (Dewey
1986, 34).

236

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

eine komplexe Praxis der Integration von problematischen Selbst- und
Weltverhiltnissen. Sie ermoglicht es, die Widerspriiche, welche mit den
typischen existenziellen Lagen einhergehen, zu integrieren (etwa indem
Sunden zugleich angeklagt wie auch vergeben werden konnen, Freiheit
und Subordination gleichzeitig moglich werden, Leid und Ungerechtigkeit
zugleich als unvermeidbar wie auch als iiberwindbar markiert werden,
der Tod sowohl notwendig wie auch als iiberwunden erscheint). Die
Gelingensbedingungen fir diese Integrationsleistung liegen dabei — ent-
gegen den typischen Selbstbeschreibungen der Religionen — in der Praxis
selber, also in einer bestimmten Art des Redens, Vermittelns, Verstorens,
Versohnens, Bertihrens und Beunruhigens.

Die eigentliche Bedeutung der Imaginative der Religion wiirde also
gerade nicht in der Eindeutigkeit des Wortes oder der Dogmatik der
Verkiindigung liegen, sondern im Gegenteil darin, polyvalente Formen
anzubieten, die gerade deshalb, weil sie nicht eindeutig sind, erlauben,
problematische Ambivalenzen zu arrangieren. Die Funktion der Religion
wiurde dann darin bestehen, das immer problematische Verhaltnis von
Individuum, Gemeinschaft und Gesellschaft durch ihrerseits unbestimmte
Formen auszutarieren. Der eigentliche Clou der religiosen Codes Imma-
nenz/Transzendenz wiirde entsprechend darin bestehen offenzuhalten,
was Transzendenz und Immanenz in der jeweiligen Situation bedeuten,
um gerade auf diese Weise eine angemessene Antwort auf Problemlagen
suchen zu konnen, die logisch und moralisch nicht so ohne Weiteres
eindeutig entschieden werden konnen. Die gefundene Losung wiirde
dann weder durch Vernunft begriindet noch auf Basis eines moralischen
Codex'” entschieden werden miissen, doch dennoch nicht irrational
erscheinen. Sie wiirde vielmehr eine neue Sicht der Dinge ermoglichen,
etwa indem vorher Problematisches nun als Weg zum Heil gesehen wer-
den kann.'® Bei diesen Prozessen handelt es sich jedoch nicht nur um ein
abstraktes symbolisches Spiel, sondern um die Veranderung in den Selbst-
und Weltverhaltnissen. Gnade und Vergebung miissen erfahren werden.

Gelungene religiose Rede ist damit verwandt mit Poesie und Kunst, die
ebenfalls die Seele berithren konnen.!®! Was diesen Praxisformen jeweils
gemein ist, ist die Uberschreitung der Grenzen logischer Kausalitit und

179 Moral und Religion stehen hiermit in einer problematischen Beziehung, da sie
einerseits verbunden zu sein scheinen (etwa in der Formulierung von Geboten
und der Konzeption von Stinde), anderseits auseinandergehen, da die Gnade
eben auch dem Siinder zuteilwerden kann. Siehe zum Verhiltnis von Religion
und Moral auch Luhmann (2000c¢, 95ff.).

180 Hierin setzt dann auch die Seelsorge an. Siehe zu einer Theorie der Seelsorge
Vogd (2016) wie auch Gunther Emlein (2017).

181 Der Begriff der Seele darf hier in keinem Falle so verstanden werden, als wiirden
wir von der Existenz eines inneren Seelenwesens ausgehen. Im Sinne der Roman-
tik steht er vielmehr fiir ein umfassendes Empfinden lebendiger Zusammenhinge.

237

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

normativer Erwartung, um auf diese Weise Muster zu generieren, die
Probleme und Losungen in neuer Form verbinden lassen.!'®? So verstanden
wirde die Tugend der Religion darin bestehen, das zu verbinden, was
logisch nicht verbunden werden kann. Sie wiirde Kontexturen uiberschrei-
ten und Unerreichbares miteinander verbinden lassen, indem sie dariiber
redet, woriiber man nicht sprechen kann,'®* um gerade auf diese Weise
neue Selbst- und Weltverhaltnisse zu ermoglichen.

Transjunktionale Operationen und religiose Rede

Schauen wir etwas ausfuhrlicher aus Perspektive einer Theorie der Poly-
kontexturalitit auf die hier vollzogenen Bewegungen. Dabei wird deut-
lich, dass den sogenannten transjunktionalen Operationen eine Schlissel-
rolle zukommt. Transjunktionale Operationen tiberschreiten ein jeweils
konkretes Selbst- und Weltverhiltnis, indem sie Kontexturen verbinden,
vermitteln, o6ffnen und schliefSen, also ihr Verhiltnis zueinander neu
arrangieren. Transjunktionale Operationen stellen also Bewegungen
dar, welche das individuierte Denken und Wahrnehmen einer konkreten
Egozentrik immer schon tiberschreiten, da sie nicht in den »fungierenden
Ontologien« einer Monokontextur aufgehen konnen.'® Diese Bewegung
kann nur durch das Nicht-Selbst, eine Sphire, welche das eigene Selbst-
und Weltverhiltnis iberschreitet, informiert werden, denn innerhalb
einer monokontexturalen Welt konnen sich, so Gotthard Gunther, nur
die Zeichen des Todes offenbaren, nicht jedoch die Moglichkeit der
Transzendenz in eine Sphire unendlicher Alteritat:

»Eine monokontexturale Welt ist eine tote Welt, und der Tod ist das
uberall Zugingliche: ein anderer Ausdruck dafur, dafs alles Lebendi-
ge sterben mufs. Das Phanomen des Todes bedeutet vom Standpunkt
des Logikers nichts anderes als den Ubergang aus der Polykontextu-
ralitit in das Monokontexturale. [...] Leben und kontextureller Ab-
bruch im Wirklichen sind nur zwei verschiedene Ausdriicke fiir den-
selben Sachverhalt. Was jenseits des Abbruchs liegt, ist schlechterdings

182 Siehe zur epistemischen Nihe von religiosen und kiinstlerischen Formen eben-
so Dewey (1987).

183 »Wovon man nicht sprechen kann, dariiber mufS man schweigen«, so das be-
rithmte Diktum Wittgensteins, das jedoch zugleich performativ dadurch gebro-
chen wird, dass Wittgenstein redet bzw. schreibt und nicht zuletzt dazu auf-
fordert, die Leiter wegzuwerfen, auf der man hochgestiegen ist (Wittgenstein
1980, Proposition 7 und 6.54).

184 Peter Fuchs hat den Begriff >fungierende Ontologienc als eine besondere Art
von Fiktionen eingefiihrt, die eine tatsichliche, konkrete und erfahrbare Wirk-
lichkeit erzeugen. Gleichzeitig existieren sie aber nicht voraussetzungslos qua
Substanz, sondern werden erst durch die Beobachtungsoperationen konstitu-
iert (vgl. Fuchs 2004, 11).

238

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

unzugidnglich. Was hiermit gemeint ist, mufS jedem sofort deutlich wer-
den, wenn wir auf eine ganz alltigliche Erfahrung hinweisen. Fir jedes
erlebende Ich ist die innerste Privatheit der Du-Subjektivitit ein ebenso
unzuginglicher Raum wie die mythologischen Dimensionen, in denen
die himmlischen Heerscharen schweben. In beiden Fillen stehen wir am
Rande eines Kontexturabbruches, der in keinem Fall grofSer oder gerin-
ger ist als in dem anderen. «!%

Die Kontexturanalyse wiirde hier also zunichst beim >Ich< beginnen — als
einem zundichst einfachen monokontexturalen Reflexionsverhaltnis. In
der Reflexion des >Es< durch das >Ich« stellt sich das Subjekt qua Reflexion
einer Welt gegentiber. Einhergehend mit der Etablierung dieser Beziehung
wird eine Kontextur eroffnet, d. h. ein epistemisches Zentrum, das tiber
eine Ontologie verfugt. Denn das auf diese Weise konstituierte Subjekt ist
nicht nur Welt, sondern verhilt sich zur Welt. Mit der Entstehung einer
solchen Monokontextur tritt zugleich die Moglichkeit des Todes auf,
also der reflexionslogisch naheliegende Schluss, dass es eine Welt geben
kann, in der das >Ich< nicht mehr ist. Die Negation von Sein im Nichts
taucht auf. Die transjunktionale Operation der Projektion in die (logisch
unerreichbare) Du-Subjektivitit eroffnet jedoch eine andere Form der
Negation, welche die Alternative bzw. die Unterscheidung von Sein und
Nichtsein ihrerseits verwirft und stattdessen der Transzendenz in einen
offenen, unbestimmten Raum gegeniiberstellt.'s

So verstanden — und in dhnlicher Weise innerhalb der negativen Theo-
logie thematisiert'®” — arbeitet die Religion mit dem Unbestimmten, das
jedoch in ein konkretes Selbst- und Weltverhaltnis eintritt. Als trans-
junktionale Operation lasst sich dieses Unbestimmte nur negativsprach-
lich — das heif$t als eine noch zu bestimmende Leerstelle — artikulieren.
In diesem Sinne erscheint fiir Luhmann >Gott< als Kontingenzformel,
namlich als ein unbestimmter Gott, von dem man nicht wissen kann,
wer er sein wird, ob er sich gnadig oder erbarmungslos zeigt bzw. ob es
ihn Giberhaupt gibt. Noch radikaler erscheint im indischen Denken die
kreative wie auch zerstorerische Leere als negativsprachlicher Verweis
auf ein schopferisches Universum, von dem man nicht wissen kann, was
es bedeutet.'s

In Verbindung mit der Phanomenologie Merleau-Pontys eroffnet sich
eine praxistheoretische Konzeption der Negativsprache, die diese zugleich

185 Gunther (1975, 61f.).

186 Siche zur Beziehung zwischen Religion und Negativsprache ausfiihrlicher Vogd
(20172).

187 Siehe aus einer religionsphilosophischen Sicht etwa Rentsch (2010).

188 Dies drickt sich — mit dem Verweis auf ein universales Nichtwissen — bereits
in den Schopfungsmythen der Rig Veden aus: » Weder Nichtsein noch Sein war
damals; nicht war der Luftraum noch der Himmel dariiber. Was strich hin und
her? Wo? In wessen Obhut? Was war das unergriindliche tiefe Wasser?

239

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

unter dem Blickwinkel der Transzendenz als auch ihrer leiblichen Verkor-
perung betrachten ldsst. Zunichst ist es im Sinne von Giinther moglich,
zwei Formen der Rede vom Nichts zu unterscheiden. Die erste Form ist die
Negation innerhalb der Monokontextur eines Seinsverhaltnisses. Etwas
ist oder ist nicht bzw. aussagenlogisch gefasst ist eine Aussage entweder
wahr oder nicht wahr. Die zweite Form negiert im Sinne von Guinther als
transjunktionale Operation die Ausgangsunterscheidung, die der Aussage
zugrunde liegt.!® In unserem Fall — der Kontingenzformel Gott oder dem
funktionalen Aquivalent der mystischen Leere — wird negiert, dass es in
der religiosen Rede iiberhaupt um seinslogische Aussagen und die hier-
mit einhergehenden Wahrheitsanspriiche geht. Die soteriologische Rede
zielt vielmebr auf den Raum der Sinnunterscheidungen selber und kann
- wenn ebendiese Rede gelingt — den Sinn in seinen Sinndimensionen in
produktiver Weise zum Kollabieren bringen, um auf einen offenen Raum
zu verweisen, in dem das Nichts nicht nur nichts ist, sondern buchstiblich
alles Mogliche bedeuten kann.

Letzteres ist nur mit Hilfe von Kommunikation moglich, denn wihrend
das Bewusstsein allein das wahrnehmen kann, was es erlebt (und sei es
nur das Horen und Empfinden sinnloser Worte), vermag Kommunika-
tion auch Nichtexistierendes zu thematisieren. Die Unterscheidung von
Kommunikation und Bewusstsein ist damit unabdingbar, um die Bedeu-
tung religioser oder mystischer Rede verstehen zu konnen. Sei es Gott,
die buddhistische Leere oder das transzendente Nichts eines Nikolaus
von Kues — durch Kommunikation kénnen sprachliche Gegenstinde
thematisiert werden, die nicht mit einer positivsprachlichen Reprisen-
tation einhergehen. Oder anders herum gesagt: Etwas, das durch das
Sein nicht erreichbar ist, kann instruktiv werden, weil Kommunikation

Weder Tod noch Unsterblichkeit war damals; nicht gab es ein Anzeichen von

Tag und Nacht. Es atmete nach seinem Eigengesetz ohne Windzug dieses Eine.

Irgend ein Anderes als dieses war weiter nicht vorhanden.

Am Anfang war Finsternis in Finsternis versteckt; all dieses war unkenntliche

Flut. Das Lebenskriftige, das von der Leere eingeschlossen war, das Ein e

wurde durch die Nacht seines heifSen Dranges geboren.

Uber dieses kam am Anfang das Liebesverlangen, was des Denkens erster Same

war. Im Herzen forschend machten die Weisen durch Nachdenken das Band

des Seins im Nichtsein ausfindig.

Quer hindurch ward ihre Richtschnur gespannt. Gab es denn ein Unten, gab

es denn ein Oben? Es waren Besamer, es waren Ausdehnungskrifte da. Unter-

halb war der Trieb, oberhalb die Gewihrung.

Wer weif$ es gewifS, wer kann es hier verkiinden, woher sie entstanden, woher

diese Schopfung kam? Die Gotter (kamen) erst nachher durch die Schopfung

dieser (Welt). Wer weifS es dann, woraus sie sich entwickelt hat?

Woraus diese Schopfung sich entwickelt hat, ob er sie gemacht hat oder nicht

— der, der Aufseher dieser (Welt) im hochsten Himmel ist, der allein weifS es,

es sei denn, dafs auch er es nicht weifS« (Geldner 2003, Bd. 3, S. 359-361).
189 Giinther (1976).

240

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Negativsprachliches thematisieren kann, ndmlich >Gegenstidnde« oder
»Wesenheiten<, die weder sinnlich reprasentiert noch vom Bewusstsein
logisch deduziert werden kénnen. Auf diese Weise kann etwas, das durch
das Sein nicht erreichbar ist, auch fiir das Bewusstsein relevant werden.
Dies eroffnet die Moglichkeit, dass sich eine Differenz ereignet.

Im Sinne von Lévinas beginnt diese Transzendenz bereits in der Be-
gegnung mit einem anderen Menschen, insofern man diesen sich noch
nicht typisierend angeeignet hat, sich also noch von der fundamentalen
Fremdheit und Andersheit des Gegentibers irritieren lasst. Zugleich gilt
aber auch: Worte und Gesten — auch wenn sie nicht vom Seienden handeln
oder etwas thematisieren, was »anders als Sein geschieht«' — dringen
in den Leib ein (d. h. zugleich psychisch und physisch). Sie werden also
gefthlt. So wie das Horen der Worte »Ich liebe Dich« einen Menschen
berithren kann (letztlich sind es immer nur Worte, es ist niemals die Seele
des anderen), lasst sich das Bewusstsein auch durch eine religiose Rede
affizieren, die von Dingen spricht, die man nicht verstehen kann. Kom-
munikation geht mit einer spezifisch empfundenen Leiblichkeit einher,
die einen Unterschied macht und gerade deshalb als fleischgewordenes
Symbol erscheint, weil sie sich als eine Erfahrung reprasentiert, die zu-
gleich nicht das ist, was sie ist. Der empfundene Gott oder die gefiihlte
buddhistische Leere sind zunichst nicht Gott oder die Leere, sondern
nur eine leibliche Empfindung. Auf der anderen Seite erscheint die auf
diese Weise vermittelte Empfindung als das logisch unerreichbare Andere,
sie gibt diesem also nicht nur eine leibliche Reprisentation, sondern ist
zugleich Transzendenz. Das Nichtseiende, das Nichtzugingliche ist vor
diesem Hintergrund mebr als nichts, denn es inkarniert im Sein und tritt
hierdurch immanent in diese Welt ein.!”!

Die negativsprachliche Reflexion verweist also auf eine Reflexionsbe-
ziehung, welche die Option eines Verstehens eroffnet, das jedoch keinen
semantischen Inhalt umfassen kann,"? sondern nur als eine bestimmte
Form von Praxis zu verstehen ist, entsprechend der das Nichtexistie-
rende (Gott, die Leere, das mystische Nichts — oder die ontologisch
ebenso unerreichbare Subjektivitit eines anderen Menschen) immanent
(d. h. als Vollzug einer gefiihlten Praxis) zum Bestandteil der eige-
nen Lebensform wird. Im Sinne einer polykontexturalen Beschreibung

190 Lévinas (1998).

191 Siehe in diesem Sinne auch die religionsphinomenologischen Arbeiten von Mi-
chel Henry, welche die Inkarnation, die Fleischwerdung, in besonderer Weise
thematisieren (s. etwa Henry 20171).

192 Um es mit Bruno Latour zu formulieren: »Man hat den Atem der Religion je-
desmal verloren, wo man fragte: >Aber was sagt sie letztendlich?< Auf der Stelle
ist sie in eine Monstrositit verwandelt. Denn strenggenommen sagt sie nichts,
sie macht etwas Besseres: Sie bekehrt, sie rettet, sie transportiert Transforma-
tionen. Sie erweckt Personen wieder zum Leben« (Latour 2014, 440).

241

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

wiirde das nun erscheinende Selbst- und Weltverhiltnis also darauf
beruhen, dass das >Ich< mit seinen projektiven Angsten und Hoffnungen
in den Hintergrund tritt und stattdessen der gegenwartige Weltbezug
in den Vordergrund riickt. Auf diese Weise kann sich das Selbst durch
das Nicht-Selbst berithren und transzendieren lassen. In etwas anderen
Begrifflichkeiten, jedoch im homologen Sinne formuliert Bruno Latour:

»Bezogen auf den — wenn man so sagen kann — Vorrat des Seins-als-an-
deres stellen wir folgende Frage: Welches ist demnach die Alterierung, die
das Religiose daraus ziehen wird? [...] Andersheit kann definitiv sein. Die
Zeit ist erfilllt.« Es gibt keine Substanz, und dennoch verschafft die Sub-
sistenz so ein Ziel, etwas Definitives, jedenfalls Ende, Sinn, ein Verspre-
chen von Fiille. Was man, sehr ungeschickt, das stimmt, durch >Ewigkeit«
und >ewiges Leben« ibersetzt — aber in der Zeit, stets wiederaufgenom-
men in der Zeit. Ein erstaunlicher Widerspruch, der alle verblufft hat, die
beten, und den sie mit den geeignetsten Namen benannt haben, die sie
finden konnten: Gegenwart, Schopfung, Heil, Gnade. Eine erstaunliche
Neuerung in der Alterierung, Differenz in der Differenz, Wiederaufnah-
me in der Wiederaufnahme. Man kann gleichzeitig die Passage durch das
Andere und den definitiven Gewinn des Heils haben — unter der Bedin-
gung, stets wieder anzufangen. Das ist der Knoten, die Verbindungsstelle,
die entscheidende Neuerung: Es ist in der Zeit, und es entgeht ihr, ohne
ihr zu entgehen, vor allem ohne die Zeit aufzugeben. Eine erstaunliche
Ausarbeitung, die unter dem Namen der Inkarnation geleistet wurde.«'**

Metaphern und transjunktionale Operationen

Dem aufmerksamen Leser wird nicht entgangen sein, dass der
Tugendhat’sche Vorschlag, Religion und Mystik als gegensatzliche Be-
wegungen aufzufassen, auf den ersten Blick in eine andere Richtung zu
weisen scheint als die hier vorgestellten Uberlegungen. Der Grund fiir
diese Divergenz ist jedoch nicht ein inhaltlicher, sondern ein begrifflich-
konzeptioneller. Als analytischer Philosoph praferiert Tugendhat eine
begriffliche Reinheit, welche die Unscharfen in den Unterscheidungen von
Religion und Mystik sowie die Verbindung von Kognition und Emotion
in der Leiblichkeit realer Praxen tibersehen lasst.

Die religiose Praxis folgt jedoch einer anderen Logik, einer — um es
mit George Lakoff auszudriicken — »naturlichen Logik «."* Diese natiir-

193 Latour (2014, 430f.). Wenn der von Latour beschriebene Prozess gelingt, kol-
labiert gewissermafSen die Zeitdimension von Sinn. Damit erschliefSt sich auch
Wittgensteins Satz: »Wenn man unter Ewigkeit nicht unendliche Zeitdauer,
sondern Unzeitlichkeit versteht, dann lebt der ewig, der in der Gegenwart lebt«
(Wittgenstein 1990, 6.4311).

194 Siehe George Lakoff (1971).

242

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

liche Logik beruht auf Metaphern, die nicht den strengen Kriterien der
philosophischen Analyse gehorchen, sondern sich vor allem durch die
Riickbindung an tief situierte Erfahrungs- und Assoziationskomplexe in-
formieren lassen. Die Grenzen zwischen Glaube und Wissen, Begriindung
und Begrundetem sowie zwischen Ontologie und Epistemologie miissen
in einer menschlichen Praxis verschwimmen, weil sie auf nichts anderem
griinden konnen, als dass sich Handeln und Erkennen in einem rekursiven
Prozess verweben. Insofern wir jedoch Sprechen, Denken und andere
Formen des symbolischen Handelns nicht als einen Vorgang ansehen,
der Welt erkennen oder verstehen lisst, sondern als Teil eines ubergrei-
fenden Prozesses betrachten, der ein Selbst- und Weltverhiltnis aufbaut,
eroffnen sich weitergehende Perspektiven. Abduktionen, Allegorien,
Analogien und andere Homologien erscheinen jetzt, wie insbesondere
Gregory Bateson herausgearbeitet hat, weder als eine falsche Logik noch
als eine bildhafte Sprache, die verwendet wird, um ansonsten nur schwer
nachvollziehbare Zusammenhinge zu verdeutlichen.'”

Vielmehr werden erst tiber diese Prozesse transjunktionale Operationen
moglich, die Verbindungen zwischen logisch unverbundenen Sphiren ge-
stalten. Erst auf diesem Wege kann das vermeintlich Unmogliche moglich
werden, was dann bedeutet, dass Lebensformen — sozusagen auf den Kon-
tingenzen der Welt aufreitend — dieses oder jenes Selbst- und Weltverhaltnis
annehmen konnen. Denn Lebensformen - hierin besteht die grundlegende
Einsicht systemtheoretischer Forschung — konnen aufgrund der undurch-
schaubaren Weltkomplexitit nicht darauf beruhen, Kausalititen oder
Wahrheiten zu erkennen. Es gibt sie deshalb, weil sie qua ihrer Existenz
Kausal- und Sinnzusammenhinge behaupten und mit so viel Redundanz
ausstatten, dass ein Selbst- und Weltverhiltnis entsteht, in dem sie sich
als eigenstindige Form wiedererkennen konnen. All dies setzt freilich
voraus, dass die Welt (was immer das auch ist) die hiermit einhergehende
Blindheit toleriert."*® Lebensformen konnen gewissermafSen nur aufgrund
ihrer eigenen Projektionen und Imaginationen sehen, was zugleich heifst,
dass sie nicht sehen konnen, wie und was die Welt >wirklich« ist.

195 »Metapher, Traum, Gleichnis, Allegorie, die gesamte Kunst, Wissenschaft, Re-
ligion, Dichtung, der Totemismus (wie bereits erwdhnt), die Organisation der
Tatsachen in der vergleichenden Anatomie — all dies sind Fille oder eine An-
sammlung von Fillen der Abduktion innerhalb der Sphire des menschlichen
Geistes« (Bateson 1987, 178). »Es wird deutlich, daf§ Metaphorik nicht blofle
Poesie ist. Sie ist nicht entweder gute oder schlechte Logik, sondern sie ist in
der Tat die Logik, auf der die biologische Welt gebaut ist, das Hauptcharak-
teristikum und der organisierende Leim dieser Welt geistiger Prozesse« (Bate-
son/Bateson 1993, 50).

196 Hier nochmals Spencer Browns Diktum: »Existence is a selective blindness«
(Spencer-Brown 2005, 192).

243

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT
Unterscheidung zwischen dem Imaginativen und dem Imagindren

Im Sinne der vorangehenden Ausfithrungen wiirde es jetzt zu kurz greifen,
mit Tugendhat die imaginativen Projektionen der Religion generell als
unredliche Praxis — eben nur als eine Illusion — abzulehnen, wihrend allein
die mystische Bewegung der Abwendung von der eigenen Egozentrik als
eine auch unter aufgeklarten Verhiltnissen korrekte Form der spirituellen
Praxis zu akzeptieren wire. Aus einer polykontexturalen Perspektive
ist demgegenuber zunachst zu wiirdigen, dass jedes Selbstverhaltnis auf
imaginativen Projektionen beruht, also darauf, dass ein jeweils spezifi-
scher Unterschied von Selbst und Welt behauptet wird, indem Selbst und
Welt in einer bestimmten Weise konstruiert werden. Zudem besteht aus
einer leiborientierten phinomenologischen Perspektive kein Unterschied
zwischen Konstruktion und Imagination (Letzteres stellt nichts anderes
dar als der gefiihlte, erlebte und zu einer intentionalen Sinnbewegung
verdichtete Ausdruck einer Konstruktionsleistung).

In diesem Sinne wiirde sich jetzt auch der Mystiker einer bestimm-
ten imaginativen Bewegung verdanken, die dann jedoch freilich — und
hierin kénnen wir sehr wohl Tugendhat folgen — ein anderes Selbst- und
Weltverhiltnis aufbaut, als eine magische Wunschprojektion in Richtung
eines allmiachtigen Gottes. Die polykontexturale Perspektive wird also
einerseits wiirdigen, dass wir nicht anders konnen, als eine Welt und damit
eine Ontologie aufzubauen, denn sobald beobachtet wird, wird etwas
wahrgenommen (und dies gilt selbst fiir die Erfahrung des Eingehens in
die mystische Alleinheit).

Andererseits wird sie begreifen lassen, dass dies nicht alles ist, dass
das, was wahrgenommen und gefiihlt wird, eben nur die Perspektive
der eigenen Projektionen sein kann, also auf der anderen Seite unbe-
stimmte Alteritat besteht und entsprechend die eigene Transzendenz in
die Immanenz des gelebten, jedoch nicht wahrnehmbaren Beziehungs-
geflechts keine Fluchtbewegung darstellt, sondern vielmehr die einzige
Moglichkeit, um das eigene Selbst zu realisieren. Dies verhilt sich gerade
deshalb so, weil die Imaginative, welche das Selbst- und Weltverhaltnis
aufspannen, nicht in einem virtuellen inneren Raum verkorpert werden,
sondern in dem Beziehungsgeflecht, welches das Selbst- und Weltverhalt-
nis ausmacht. Eine polykontexturale Welt ist nicht vereinbar mit einem
konstruktivistischen Solipsismus, entsprechend dem sich ein Mensch
seine Welt qua Wunsch und Vorstellung ertraumen und gestalten kann,
sondern rechnet per se mit einer radikalen Dezentrierung des Egos in
einem Selbst, das in umfassender Weise von der Sphire des Nicht-Selbst
ergriffen und konditioniert wird.!”’

197 Insofern man mit Giinther die Entstehung von Leben mit der Bildung von Sys-
temen gleichsetzt, entsteht Leben nicht aus einer Welt von Unordnung und

244

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Dies nicht zu begreifen, genau darin griindet sich die menschliche
Tragodie, von der Cavell im Anschluss an Wittgenstein spricht. Diese Tra-
godie entsteht infolge eines epistemischen Irrtums, der den imaginativen
projektiven Prozess des nur auf diesem Wege moglichen Weltkontaktes
(denn wie anders lasst sich der Welt begegnen, als etwas zu fiihlen und
zu sehen) mit den imagindren Zweckprojektionen eines virtuellen Selbst
verwechseln lasst, das seine eigene Korperlichkeit und Verganglichkeit
verneint.

Wenn wir nun Religion als Uberbegriff fiir eine besondere Form der
imaginativen Praxis betrachten, welche inkommensurable Kontexturen
mittels transjunktionaler Operationen in ein Arrangement zu bringen
sucht, dann erscheint nicht die religiose Praxis an sich problematisch.
Mit Blick auf die vorangehenden Ausfithrungen ergibt sich allerdings jetzt
eine weitere Unterscheidung, die gewissermafSen zwischen angemessenem
Gebrauch und Missbrauch religioser Formen unterscheiden lasst: der
Unterschied zwischen dem Imagindren und dem Imaginativen.

Im ersten Falle werden die Figuren der religiosen Rede aus dem Bezie-
hungsraum, in dem sie entstanden sind, herausgelost und als Begriffe und
Konzepte wortlich genommen. Latour bezeichnet in metaphorischer An-
lehnung an den naiven Umgang mit Computerschnittstellen diese dekon-
textualisierte Operation mit dem Begriff Doppelklick.”® Der Doppelklick
lasst die verstorende Komplexitit sowie die vielfaltigen uniiberbriickbaren
Griben zwischen den unterschiedlichen Kontexturen durch einen episte-
mischen Kurzschluss verschwinden. Der Doppelklick suggeriert nun, dass
die Verhaltnisse klar und eindeutig sind, dass also die Bilder, Worte und
Texte, die zirkulieren, der Wirklichkeit entsprechen und man entsprechend
das Netzwerk der Beziehungen vergessen darf, aus dem heraus ebendiese
Bilder, Worte und Texte erwachsen sind. Indem die Inhalte nun als »wahr«
genommen werden, treten sie als Imaginare in das eigene Selbst- und
Weltverhaltnis ein und miuissen entsprechend geglaubt werden.

Unbestimmtem, wie Schrédinger in seiner berithmten Abhandlung »Was ist
Leben« angenommen hatte (Schrodinger 1946). Vielmehr kann Leben entspre-
chend von Foersters »order-from-noise«Prinzip erst in einem (logischen) Raum
entstehen, der zugleich Ordnung und Unordnung, Struktur und Unbestimm-
tes enthilt: »The noise is something which is capable of instigating a process
that absorbs lower forms of order and thereby converts a corresponding de-
gree of disorder into a system of higher order. In other words: it is a synthe-
sis of the order-from-order and the order-from-disorder ideas. Having discar-
ded Schrodinger’s simple order-from-order concept we obtain now two basic
principles: Schrodinger: order-from-disorder [and] von Foerster: order-from-
(order-plus-disorder)« (Giinther 1976, zitiert nach der Onlineversion, verfiig-
bar unter http://www.vordenker.de/ggphilosophy/gg_bibliographie.htm). [Zu-
griff: 24.9.2016]

198 Siehe Latour (2014, 151f.) sowie zur Spiegelbildlichkeit der Forschungspro-
gramme von Latour und Luhmann die Arbeit von Vogd (2015).

245

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Ansonsten wiirde das nun seinerseits als Lebensform zur Gestalt ge-
ronnene Selbst- und Weltverhiltnis seine Kohirenz verlieren. Da eine
psychische Identitit, wenngleich sie in diesem Falle nur auf imaginaren
Projektionen beruht, dennoch als real empfunden wird, steht damit
das eigene Ego auf dem Spiel. Entsprechend muss aus Perspektive eines
solchen Selbstverhiltnisses die Grenze zwischen Glauben und Nicht-
glauben gerade deshalb mit hoher Vehemenz verteidigt werden, weil sich
bei niherem Hinsehen zeigen wiirde, dass nichts dahintersteht, also fiir
den Glaubenden das Geglaubte alles andere als gewiss ist. Bedrohlich
erscheint dabei insbesondere die Erfahrung der eigenen Korperlichkeit,
da hierdurch unweigerlich das Selbst- und Weltverhaltnis in die eigene
Beziehungsnatur und damit an die Verginglichkeit und Unvollkommen-
heit des menschlichen Seins zuriickgefihrt wird.'”

Werden religiose Formen demgegentiber als Imaginative verwendet,
erscheinen Begriffe wie Gott, Leere (Sanskrit: Stinyata), Nirvana oder Tao
nur als Chiffren fiir eine bestimmte Riickwendung an das Leben, tiber
die es moglich wird, das Unbestimmte, die Vergdnglichkeit sowie das
Leiden an sich selbst und der Welt in einer neuen Weise zu integrieren.
Sie erscheinen im Sinne von Luhmann als Kontingenzformeln, deren An-
rufung die Offenheit des eigenen Selbst- und Weltverhaltnisses adressiert.
Auf diese Weise ermoglichen sie eine besondere Art der Reflexivitit, die
das Gewahrsein auf den eigenen Lebenszusammenhang lenkt. In einer
so verstandenen religio (lateinisch: Riicksicht, Besorgnis, Bedenken) sind
die Wahrheitsanspriiche und Inhalte des Glaubens nicht von Belang. Es
geht namlich nicht mehr um Inhalte, sondern allein um den Prozess der
kreativen Riickwendung zum eigenen Lebensvollzug. Religiose Formen
vermitteln, um es mit den Worten Latours auszudriicken, »Subsistenz, die
sich auf keinerlei Substanz stiitzt«.2° Sie versohnen mit der Ungewissheit
und der Kontingenz des Lebens.

Das paradigmatische Beispiel fiir solche Prozesse sind fir Latour »Lie-
besbeziehungen« und ihre »Krisen«.2! Denn gerade in der Liebe geht es
um ein Selbst- und Weltverhaltnis, das jene Form der Subjektivierung
ermoglicht, die darauf beruht, sich einer ebenso wenig begreifbaren

199 In diesem Sinne ist dann auch Slavoj iek zuzustimmen, wenn er vermutet, dass
das eigentliche Problem islamischer Fundamentalisten darin bestehe, im Glau-
ben nicht sicher zu sein und deshalb Angst vor der Verfithrung einer Frau zu
haben. Im urspriinglichen Islam stelle ja die Frau und nicht der Mann das Bin-
deglied zur gottlichen Wahrheit dar. Gerade hiermit offenbare sich dem funda-
mentalistischen Mann, dass er eigentlich nichts vom Leben wisse (iek 2015).
Siehe zu einer iibergreifenden psychoanalytisch inspirierten Perspektive, wel-
che die Verdriangung der eigenen Vergénglichkeit, (religiosen) Fundamentalis-
mus und die Angst vor der Begegnung mit der eigenen Korperlichkeit in der
Sexualitdt zusammendenkt, auch Ernest Becker (1997).

200 Latour (2014, 409).

201 Ebd.

246

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

wie beherrschbaren Alteritat auszuliefern, die einen Menschen zugleich
erméchtigen wie auch zerstoren, zu hochster Subjektivitit erheben wie
auch in Verzweiflung und Einsamkeit stiirzen kann. Die Liebesbeziehung
steht hiermit Pars pro Toto fiir den Kontakt mit einer Welthaftigkeit, die
sich durch Unbestimmtheiten und Krisen auszeichnet, fir die Bertihrung
mit einer Welt, in der die mittels sprachlicher Typisierung angeeigneten
Routinen nicht mehr tragen. Die Liebe steht fir das Erleben einer unbe-
stimmten Alteritat,”? in der das, was dem Ego als vertraut und selbsver-
standlich erscheint, aufzubrechen beginnt.?*

In einem so verstandenen Sinne stehen dann Chiffren wie Gott, Stinyata,
oder Nirvana also nicht fiir eine Transzendenz, welche die krisenhafte Welt
in Richtung imaginarer Projektionen verlassen ldsst, sondern umgekehrt
fiir die radikale Hingabe an eine Immanenz, welche das Ego schon allein
deshalb transzendieren lasst, weil es mit seinen Erwartungen bricht. Es
ist die Hingabe an etwas, von dem man nicht weifs, als was es sich of-
fenbaren wird, und das nicht zu berechnen ist. Es ist die bedingungslose
Hingabe an ein Schicksal, das sowieso nicht abzuwenden ist und deshalb
in der bewussten Annahme zur Hingabe an das Leben wird. Es ist eine
Hingabe, die nichts erwarten oder verlangen kann — allein schon weil sie
nicht weif3, was die Zukunft bringt. Es ist eine Hingabe, die um die eigene
Ohnmacht weifS und gerade deshalb bereit und offen ist, mit der Mitwelt
zu fithlen, statt die Augen vor den Leiden der anderen zu verschliefSen.

Es ist eine Hingabe, die nicht davor zuriickschreckt, sich dem letzten
Zweifel zu stellen, nimlich dem Verdacht, dass moglicherweise keine
transzendente Macht irgendetwas an dieser Welt andern kann und auch

202 »Die Liebe ist nicht eine Moglichkeit, sie verdankt sich nicht unserer Initiative,
sie ist ohne Grund, sie tiberfillt uns und verwundet uns und dennoch iiberlebt
in ihr das Ich«, so Emmanuel Lévinas (1984, 59).

203 Solche Krisen sind entsprechend mit Ullrich Oevermann gesprochen keine na-
iven Erfahrungen, ansonsten wiirden sie nicht als Krisen erlebt werden kon-
nen. Der Charakter der Krise lasst sich vielmehr als »aufgebrochene Routine«
(Oevermann 2008, 7f.) bestimmen, als Bewusstwerden einer Liicke im sprach-
lich formatierten Erleben, in der Typisierungen und Sinnstiftungen nicht tragen
und in der sich die Wirklichkeit nicht handelnd, d. h. im Sinne von Um-zu und
Weil-Skripten aneignen lisst. Hier zu verbleiben heifst aber, eine Offenheit bzw.
Unmittelbarkeit aushalten zu konnen, die nicht mehr — bzw. in einem schwi-
cheren Maf3e — gesellschaftlich, das heifSt durch die Subjekt-Objekt-Struktur der
propositionalen Sprache, formatiert ist. Insofern es Menschen gelingt, sich in
solch einer Krise einzurichten, gelingt ihnen auch — zumindest temporir — die
Befreiung von der Gesellschaft, denn das Subjekt ist dann nicht mehr im Bedeu-
tungsnetz einer immer auch gefithlten und damit subordinierenden Sprache ge-
fangen. »Die Unmittelbarkeit der menschlichen Erfahrung ist eine, die gewisser-
mafSen durch die Moglichkeit der Bestimmung durch Pridikate, also durch die
Maoglichkeit der Vermittlung schon hindurchgegangen ist. Sie vertritt das, was
sich der grundsitzlich gegebenen Bestimmbarkeitsmoglichkeit — noch oder wie-
der — entzieht und deshalb Krise bedeutet« (Oevermann 2008, 8).

247

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

diesbeziiglich nichts zu hoffen bleibt. In letzter Konsequenz gelangen wir
hier zu einer Haltung, wie sie der spéte Dietrich Bonhoeffer in den letzten
Monaten seiner Gefangenschaft im Konzentrationslager ausdriickt. In
der von ihm jetzt als religionsloses Christentum bezeichneten Spiritualitat
besteht fur ihn die radikale Riickwendung zum eigenen Leben gerade
darin, den schwachen und verletzlichen Jesus als Identifikationsfigur zu
nehmen.?* Gerade in Bonhoeffers Beispiel wird die Differenz zwischen
dem Imagindren und Imaginativen tiberdeutlich. Letzteres ermoglicht ein
Selbst- und Weltverhaltnis, welches tiber die Vermittlung eines imaginati-
ven Dritten (hier der Liebe zum bzw. des schwachen Christus) gestattet,
das eigene Schicksal anzunehmen. Erstere erscheint als eine Wunschpro-
jektion, deren Bilder sich gleichsam in die Schnittstelle zwischen Selbst
und Welt schieben, ohne hier wirklich eine Vermittlung leisten zu konnen.

Epistemischer Irrtum und implizite Ethik

Die Unterscheidung zwischen dem Imaginativen und dem Imaginaren ist
in der Tat eine, die im Sinne einer impliziten Ethik den entscheidenden
Unterschied macht. Unweigerlich geht Letzteres mit Entfremdung einher,
also mit Selbst- und Weltverlust im Sinne des Verblassens der Moglichkeit,
auf einer tiefen Ebene mit der Mitwelt in Beziehung zu treten.

Ein Selbst- und Weltverhiltnis, das auf imaginaren Projektionen beruht,
stellt sich als hierarchisches Zweck-Mittel-Verhiltnis dar. Es ist vorde-
finiert, wer wem gegeniiber als Subjekt und als Objekt erscheint, wobei
dann diese Fixierung verdeckt, dass nichts anderes als eben die imaginire
Projektion selbst dieses Verhiltnis konstituiert. Paradigmatisch fiir solch
eine Beziehung ist Derridas Rekonstruktion des biblischen Mythos von
Abraham und Isaak. Die Instrumentalisierung Isaaks als Mittel erscheint
hier ebenso unumstoflich wie die hierarchische Subordination Abrahams
unter den Gott des Alten Testamentes.?*

Die Unterwerfung unter das hierarchische Ordnungsschema einer
imaginidren Projektion ist etwas fundamental anderes als die Hingabe
an eine polykontexturale Welt, die heterarchisch organisiert ist. Letztere
lasst im Sinne eines Tanzes unterschiedliche Subjekt-Objekt- und Subjekt-
Subjekt-Beziehungen ausflaggen, ohne dabei jedoch definitiv in eine

204 »Gott ist ohnmachtig und schwach in der Welt und gerade und nur so ist er
bei uns und hilft uns. Es ist Matth. 8,17 ganz deutlich, daf§ Christus nicht hilft
kraft seiner Allmacht, sondern kraft seiner Schwachheit, seines Leidens« (Bon-
hoeffer 1988, 394).

205 Nur Gott selbst kann dann den Wahnsinn beenden, indem er auf das Opfer
verzichtet. Hier kippt die Relation vom Imaginiren ins Imaginative (die Lehre
der Geschichte konnte namlich auch darin bestehen, dass Abraham die Sache
schon immer missverstanden hat), freilich ohne die fundamentalistische Les-
art wirklich aufzuheben.

248

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Figur einrasten zu konnen — denn damit wire die lebendige Bewegung
des Tanzes zerstort, man wiirde nur noch mechanisch den durch dieses
Schema vorprogrammierten Trajektorien folgen konnen. Mit Latour
gesprochen wiirde hiermit der »Schatz an Andersheiten« verloren gehen,
den das »Sein-als-anderes in seinem Inneren birgt«. Das »Ritsel«, das
sich »jedem Existierenden« offenbart,? zeigt sich demgegentiber nur in
einem Selbst- und Weltverhaltnis, das erlaubt, die Beziehung zwischen
Subjekt und Objekt, zwischen Mittel und Zweck zu verfliissigen. Auch fiir
Latour offenbart sich erst im Ubergang von einer monokontexturalen zu
einer polykontexturalen Welt*” jene » Nuance«, die zwischen dem » Guten
und Schlechten« unterscheiden lasst. Erst auf dieser Basis erscheint fiir
den Menschen die »moralische Erfahrung« des Zweifels an der eigenen
egologischen Perspektive:2®

»Wenn ich nur durch den anderen existiere, wer ist dann Zweck und
wer ist Mittel? Bin ich sein Zweck, oder ist er mein Zweck?« Ein Pro-
blem [...], dem man nicht entgehen kann, sobald man versucht, einem
Handlungsablauf zu folgen, der lange Ketten von Mitteln und Zwecken
verbindet; und je langer die Kette, desto bohrender die Frage. Vor allem,
wenn man ihr, je mehr sich die modernistische Parenthese schliefSt, die
Vielfalt der nichtmenschlichen Wesen wieder hinzuftigt, welche in allen
Bereichen der Okonomie von den 6kologischen Krisen zusammenge-
mischt werden. Dieser Baum, dieser Fisch, dieser Wald, diese Pflanze,
dieses Insekt, dieses Gen, diese seltene Erde, sind sie mein Zweck, oder
soll ich fiir sie wieder ein Mittel werden? Allmahliche Riickkehr zu den
alten Kosmologien und ihren Besorgnissen, von denen man auf einmal
merkt, daf$ sie gar nicht so schlecht begriindet sind. «**

Mit dem Verweis auf die immer schon bestehende polykontexturale
Einbindung des Selbst bedarf der Kant’sche Imperativ >Instrumenta-
lisiere niemanden« keinerlei transzendentaler Begriindung mehr. Der
Imperativ offenbart sich nun weniger apodiktisch und gewissermaflen in
einer zarteren, eher suchenden und tastenden Variante spontan in jedem
Selbst- und Weltverhaltnis, das sich seiner polykontexturalen Einbettung
bewusst zu werden beginnt.

206 Latour (2014, 612).

207 Latour verwendet seinerseits nicht den Begriff sPolykontexturalitit«. In seinem
Buch »Existenzweisen«, dem die Zitatreferenzen entlehnt sind, wird jedoch
eine homologe Konzeption inkommensurabler epistemischer Dominen ent-
faltet. Ebenso wird der »Doppelklick¢, der epistemische Kurzschluss zu einer
Domine, von der aus totalitdr von einem Gottesaugenstandpunkt Wahrheiten
postuliert werden, als der grundlegende epistemische Irrtum betrachtet, unter
dem die moderne Gesellschaft leidet. Siehe zur Homologie der systemtheore-
tischen und der Latour’schen Perspektive auch Vogd (2015).

208 Latour (2014, 612).

209 Ebd.

249

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Aus dieser Perspektive ldsst sich auch erahnen, warum fiir Wittgenstein
das Gefuihl der Schuld neben dem Staunen zu den Erlebnissen gehort,
welche gleichsam von innen her auf die implizite Ethik verweisen.?® Es
ist das Wissen, dass sich die eigene Existenz immer auch der selektiven
Bezugnahme auf Welt, also der einen oder anderen Form der Instrumen-
talisierung verdankt. Hiermit einhergehend entsteht unweigerlich die
Besorgnis, im Umgang mit sich selbst und der Welt Zweck und Mittel
verwechselt zu haben. Im Sinne von Keiji Nishitani kann hiermit jedoch
keine Schuld im Sinne der »Konfrontation mit sich« im »Selbstvorwurf«
gemeint sein,?!" wie sie noch bei Tugendhat anklingt.

Es ist vielmehr eine existenzielle Schuld, eine »Schuld des Daseins«,
eine »schuldlose« Schuld, eine >Unschuld der Schuld««, »die an einer
Stelle entsteht, die der Selbstzentriertheit und des mit ihr einhergehenden
unendlichen Impulses ledig ist. Sie ist die Schuldigkeit dem >Nachsten<
gegeniiber bzw. allem >Anderen< gegeniiber«, denn, so Nishitani weiter,
»wenn Sein, Tun und Werden zu einer selbstauferlegten Aufgabe und
Berufung« werden, »so bedeutet dies gerade, dafs das Dasein selbst als
ein Seiendes auftritt, das angesichts des >Nachsten< und alles »Anderen¢
Schuld tragt«.?'?

Selbsttranszendierung des Sozialen

An dieser Stelle sind die Begrifflichkeiten und Konzepte hinreichend
ausgearbeitet, um die Unterscheidung zwischen dem Imaginativen (als
Riickwendung auf das eigene Beziehungsgeflecht, dem sich das eigene
Selbst verdankt) und dem Imagindren (als Form der fundamentalisti-
schen Essenzialisierung von Worten und Begriffen) auf andere soziale
und gesellschaftliche Dynamiken zu uibertragen. Die Religion ist damit
also nur als eine mogliche soziale Form zu begreifen, innerhalb derer die
oben beschriebenen Problematiken auftauchen.

Im Sinne einer Theorie der funktional differenzierten Gesellschaft lasst
sich jetzt fragen, ob das Problem der Verwechslung von Zwecken und
Mitteln bzw. die Verdinglichung von Systemzusammenhingen mittels
imagindrer Projektionen auch bei anderen Funktionssystemen auftaucht.
Spatestens mit der Aufklarung und der hiermit beginnenden Sakularisie-
rung erscheint die Religion nur noch als eine Semantik unter anderen und
fungiert nicht mehr als die universale Integrationsinstanz, um Selbst- und
Weltverhiltnisse in eine Ordnung zu bringen. Infolge der gesellschaft-
lichen Ausdifferenzierung werden die Wertbeziige nunmehr verteilt auf
spezialisierte gesellschaftliche Teilsysteme, wobei mit Gertrud Bricher

210 Wittgenstein (1989, 16).
211 Tugendhat (2006, 57).
212 Nishitani (1986, 389).

250

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

gilt, dass alle Funktionssysteme »moralische Funktionen« erfillen. »Das
politische System betreut den Wert der Sicherheit (securitas), das Wirt-
schaftssystem dient idealtypisch der Wohlfahrt (caritas), das Rechtssystem
der Gerechtigkeit (justicia), das Erziehungssystem dient dem zivilisierten
Umgang miteinander (tranquillitas)«,?* die Wissenschaft dient der Wahr-
heit, das moderne Intimsystem der Liebe und das Medizinsystem betreut
den Wert der Gesundheit.

Die Ausdifferenzierung in die unterschiedlichen Wertspharen fuhrt
jedoch nicht zu einer Integration in der Gesellschaft, wie Talcott Parsons
noch vermutete,*"* denn es gibt weder den Ort, von dem aus eine solche
Zusammenfuhrung geleistet werden kann, noch gibt es einen Zentralwert,
von dem aus sich die unterschiedlichen Wertreferenzen ordnen liefSen. Wir
leben vielmehr in einer »Gesellschaft der Gegenwarten«,?" in der an ver-
schiedenen Orten, parallel und ohne einander aufzuheben, unterschied-
liche — oftmals untereinander inkommensurable — Wertarrangements
verwirklicht werden. Die Aushandlung und Konditionierung dieser Ar-
rangements findet ihrerseits an unterschiedlichen Orten statt. Zu nennen
sind hier etwa Organisationen als » Treffraum fiir die unterschiedlichsten
Funktionssysteme«,?'¢ Professionen, die daran arbeiten, ihren Zentralwert
gegeniiber Organisation, Wirtschaft und Politik auszubalancieren.?'” Als
weitere Instanzen der Vermittlung sind hier Gruppen zu nennen, die dann
Loyalitaten nutzen konnen, um in Anbetracht iberkomplexer Sachlagen
zu einer Entscheidung zu gelangen,'® sowie nicht zuletzt die psychischen
Systeme, welche dann etwa den schwierigen Spagat zwischen Organisa-
tionsmoral und Individualmoral zu bewailtigen haben.?"

Die (perverse) Kopplung von Erleben und sinnfreiem Sinn

Der epistemische Siindenfall, namlich das Verwechseln von Begriffen mit
der Lebenspraxis, in deren Beziehungsgeflecht diese Begriffe urspriing-
lich einmal Sinn ergeben haben, resultiert dabei aus einer Bewegung,
die im Sinngebrauch bzw. in der Verwendung der menschlichen Sprache
bereits immer schon angelegt ist: Bei hinreichend wiederholtem und
emphatischem Gebrauch beginnen die verwendeten Begriffe und Sitze
nun selbst als die Wirklichkeit zu erscheinen, wihrend die Beziehungen

213 Briicher (2017, 45).

214 Parsons (1951).

215 Nassehi (2o011).

216 Luhmann (2000a, 398).

217 Vgl. Klatetzki und Tacke (2005) sowie zu einer polykontexturalen Perspekti-
ve auf Professionen Vogd (2017¢).

218 Hiermit erscheint dann auch das Thema Korruption in einem etwas anderen
Lichte. Vgl. Priddat und Schmid (2011).

219 Siehe hierzu Ortmann (2010).

25T

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

und Inferenzen, denen sich diese Sinnsphire verdankt, mehr und mehr
zu verblassen beginnen.??

Hierdurch beginnen sich die soziogenetisch und ontogenetisch verbun-
denen Prozesse Sinn und Sinnlichkeit zu trennen, wenngleich auf einer
tieferen Ebene eine Verbindung bestehen bleibt. Die Dynamik dieser Tren-
nung erschliefSt sich in ihrer Tiefe erst mit Hilfe der fur die soziologische
Systemtheorie konstitutiven Unterscheidung zwischen psychischen und
sozialen Systemen. Sinn verstehen konnen namlich nur Systeme, welche
die Welt erleben, das heifSt sinnliche Unterschiede in ihrer phinomenalen
Qualitait wahrnehmen konnen. Dies konnen — soweit wir derzeit wis-
sen — nur leiblich vermittelte Prozesse. Soziale Systeme demgegeniiber
entstehen aus der Eigendynamik kommunikativer Anschlisse, etwa in
dem Sinne, dass Zahlungen andere Zahlungen auslosen (Wirtschaft) oder
Entscheidungen in Rechtsverfahren andere Rechtsprozesse konditionieren
(Rechtssystem). Wenngleich diese Systeme durch Menschen, die etwas
wahrnehmen und empfinden, in Gang gehalten werden, so operieren diese
Systeme selbst jedoch »sinnfrei«, wie Peter Fuchs lakonisch feststellt.
Denn als soziale Systeme sehen, horen und empfinden sie nichts, sie sind
»indifferent gegeniiber Sinn und Nichtsinn«.?*!

Dieser auf den ersten Blick kontraintuitive Befund erschlief3t sich sofort,
wenn wir gedankenexperimentell von der Wirtschaft fordern wiirden,
Mitgefiihl mit den Opfern von Finanzkrisen zu haben oder vom Rechtssy-
stem Mitleid firr abgelehnte Asylbewerber. Diese Gemiitsregungen konnen
Menschen haben, nicht jedoch Funktionssysteme. Letztere operieren allein
aufgrund ihrer kommunikativen Programmierung und fithlen oder sehen
dabei nichts. Ebenso absurd wire es, von dem durch organisationale Ent-
scheidungen programmierten Qualitatssicherungssystem zu verlangen, es
solle im Sinne einer Qualia (also einer phanomenalen sinnlichen Qualitat)
die Asthetik einer Losung oder die mit ihren Maffnahmen einhergehenden
Gefuhle der Zustimmung oder Missbilligung wahrnehmen.

Aus Perspektive der Psyche stellt sich die Sachlage jedoch anders dar.
Da sprachliche Handlungen leiblich verankerte Prozesse sind, werden
die mit ihnen verbundenen Aufforderungen als intentionale Bewegun-
gen gefithlt und konfigurieren damit in der einen oder anderen Weise
das Selbst- und Weltverhiltnis. Da wir unwillkiirlich die Bedeutung
von Worten wahrnehmen, dringen gewissermafSen die Sinnzumutungen

220 Latour hat diesen epistemischen Irrtum, wie bereits erwihnt, in Anlehnung an
den Umgang mit den Schnittstellen des Computers als »Doppelklick « bezeich-
net. Diese Operation zeichnet sich aus (1) durch die » Abscheu vor dem Hia-
tus«, der zwischen unterschiedlichen Kontexturen besteht, (2) dem Verzichten
auf »Ubersetzungen«, (3) dem »wortwortlich Sprechen«, (4) dem Pochen auf
ein »unbestreitbares Reich der Vernunft« (5) und darauf, das »Selbe trotz des
Anderen aufrechterhalten« zu wollen (Latour 2014, 655).

221 Fuchs (2016, 83).

252

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

der sozialen Systeme (die ihrerseits nicht wahrnehmen oder empfinden)
gleichsam viral in unsere psychischen Prozesse ein — namlich allein schon
deshalb, weil die mit den Worten verbundenen Artikulationen leiblich
geftihlt werden —, um dort mit anderen ebenfalls leiblich gefiihlten Im-
perativen oder Semantiken zu interagieren.

Das polykontexturale Selbst

Der psychische >Innenraum< phanomenalisiert eine Welt, in der unter-
schiedliche Gedanken, Empfindungen, Gefiihle, Tone, Bilder, Gertche
und Geschmicke sowie deren synisthetische Verbindungen erscheinen.
Die Psyche kann entsprechend allein schon deshalb nicht als eine Einheit
erscheinen, da sie durch soziale Prozesse formatiert wird und damit gleich-
zeitig von verschiedenen Stimmen durchsetzt ist. Wie bereits in Sigmund
Freuds Konzeption von Es, Ich und Uber-Ich erscheint sie damit eher als
eine konflikthafte denn als eine harmonische Vielheit oder Multiplizitit.
So wird man oftmals beim Horen der Rede eines vertrauten oder ander-
weitig als bedeutsam erachteten Menschen kaum anders konnen, als eine
Art Aufforderung zu spiiren,*** um dann oftmals jedoch zugleich eine
Gegenbewegung wahrzunehmen, den implizit artikulierten Erwartungen
eigentlich doch nicht nachkommen zu wollen. Diese Ambivalenz verlangt
dann ihrerseits nach einem Arrangement, welches die unterschiedlichen
Artikulationen in der einen oder anderen Form integrieren ldsst.

Unter dem Blickwinkel einer polykontexturalen Gesellschaft, die in
unterschiedlichste Wertsphdren ausdifferenziert ist, ist der psychische
Raum jedoch — anders als in der stindischen Gesellschaft — weniger durch
eine Art grundlegender Ambivalenz formatiert (etwa der Spannung zwi-
schen Trieben und einer christlichen Moral, die Triebverzicht verlangt)
denn durch eine Fragmentierung in multiple Korper-Selbst-Referenzen,
die ihrerseits auf spezifische sozial angelieferte Sinnkonfigurationen zu-
ruckgreifen konnen.

Der Anspruch, durch das Ausleben der eigenen Sexualitat die eigene
Personlichkeit zu entwickeln und sich in religioser Rede mit dem Gott-
lichen zu verbinden, schliefst sich heutzutage ebenso wenig aus, wie im
Beruf opportunistisch die eigene Karriere zu verfolgen und entsprechend
iiber Rechtsvergehen der eigenen Organisation stillschweigend hinweg-
zusehen, wahrend man sich in der Freizeit politisch fur Birgerrechte in
vermeintlich unterentwickelten Landern einsetzt. Homolog zu den Inseln
der vielfaltigen sozialen und gesellschaftlichen Semantiken entstehen
jetzt in den menschlichen Psychen vielmehr unterschiedliche Denk-Fuhl-

222 Siehe diesbeziiglich auch die Unterscheidung zwischen den illokutiven und per-
lokutiven Aspekten des Sprechakts innerhalb der Sprechakttheorie von Austin

(1979).

253

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Reaktions-Muster, die situationsspezifisch angelaufen werden konnen,
um dann jeweils hochspezifische Wertreferenzen in ebenso spezifizierten
Bogen aus Wahrnehmung und Handlung zu realisieren. Nahezu jeder
soziale Sinn, insofern er tiber den Leib die Psyche affiziert, kann damit
sein eigener Zweck werden. Dies gilt im Sinne der oben benannten Aus-
fithrungen freilich auch fiir die imaginaren Projektionen, die erst auf Basis
dieser Prozesse zum Leben erwachen und ansonsten keine Funktion fiir
den Menschen haben.

Wie bereits gesagt, verlauft die Integration der unterschiedlichen Wert-
spharen heutzutage nicht mehr tiber den tbergreifenden Sinnvektor eines
religiosen Narrativs, das zwischen Anfang und Ende, Zweck und Mittel,
Teil und Ganzem, Siinde und dem Weg zur Erlosung unterscheiden lasst.
Eine »Verbindung« ergibt sich vielmehr nur noch tiber eine Art spontanes
Driften zwischen unterschiedlichen Funktionen, in welchem dann jeweils
isoliert System- und Zweckrationalitat autologisch in einer Art Solip-
sismus zusammenzufallen scheinen. Insbesondere Keiji Nishitani weist
auf den Zusammenhang zwischen der Fragmentierung dieser leiblich
empfundenen Bewegungen des Wollens und dem Problem der Zeit hin:
Es gibt keine Stoppregeln mehr, die besagen, wann eine Funktion erfillt
ist, wann also der Systemvollzug nicht weiter perpetuiert werden sollte:

»Mit dem Zusammenbruch des teleologischen Systems einer gottlichen
Weltordnung zerfiel auch die damit gegebene Hierarchie der Werte. |[...]
Tatsache ist, dass mit der Sdkularisierung jeder der unterschiedlichen As-
pekte des menschlichen Seins sich verselbstandigt, zum Selbstzweck und
sein eigener Herr wird. Jeder einzelne tragt nun eine Art Unendlichkeit
in sich.« [...] »Mit dem Zusammenbruch des teleologischen Systems ei-
ner gottlichen Weltordnung zerfiel auch die damit gegebene Hierarchie
der Werte. Fortan gingen die unterschiedlichen menschlichen Bestrebun-
gen auseinander, jede einzelne wurde Zweck ihrer Selbst, wurde ihr eigener
Herr und geriet damit zu etwas, dem durch nichts mehr Einhalt zu gebieten
war. Mit anderen Worten: Unendliche Impulsivitit trat als etwas Zielloses
auf. Das entspricht der Situation einer Welt ohne Gott, in der >Zeit< nach
beiden Richtungen hin offen steht. Die >Zeit<, die ihren durch den Willen
Gottes gesetzten Anfang und ihr Ende eingebiifSt hat, ist die »Zeit« der si-
kularisierten >Welt<; innerhalb dieser Zeit liuft jede Funktion des Lebens
als etwas, das Zweck seiner selbst ist, endlos auf sich selbst heraus«.>*

Konditionierte Koproduktion und das Problem der Kompossibilitdt
Leicht konnte man auf die Idee kommen, die Selbsttranszendierung von

Funktionen zum Zweck ihrer selbst sei nichts anderes als das, was Hum-
berto R. Maturana und Francisco J. Varela mit dem Begriff Autopoiesis

223 Nishitani (1986, 356f.).

254

24.012026, 06:13:30. [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

umschrieben haben. Die Autopoiesis (altgriechisch: autos >selbstc und @
poiein >schaffen, bauen«) charakterisiert ja die Eigenbewegung lebendiger
Formen, Wertreferenzen zu behaupten, um hierdurch einen intentionalen
Bogen aufzuspannen, der das eigene Selbst- und Weltverhaltnis repro-
duzieren ldsst.

Die autologische oder solipsistische Verkiirzung des Autopoiesis-Kon-
zepts beruht jedoch auf einem grundlegenden Missverstandnis, denn die
grundlegende Einsicht der Theorie autopoietischer Systeme besagt gerade,
dass Selbstreferenz nur auf Basis konditionierter Koproduktion moglich
ist.*+ Auf physiologischer Ebene ist die Entwicklung organischen Lebens
nur auf Basis einer Weltentwicklung moglich, die eine entsprechend kom-
plexe, ausdifferenzierte Umwelt bereitstellt. Die einzelnen Organismen
und die Okosphire bedingen sich wechselseitig, sie verdanken sich einer
gemeinsamen Koevolution.

Homolog hierzu kann sich die Psyche nur auf Basis von Kommuni-
kation entwickeln, wie umgekehrt die Ausbildung sozialer Systeme nur
mit Hilfe der Ausdifferenzierung psychischer Prozesse moglich ist, wie
Peter Fuchs formuliert:

»Weder das psychische noch das soziale System wiren unter den Aus-
picen konditionierter Koproduktion, wie man es in anderen philosophi-
schen Zeiten gesagt hitte, Systeme-an-sich. Psychische und soziale Sys-
teme sind das, was sie sind, durch das, was sie nicht sind. Oder anders
ausgedriickt: Jedes dieser Systeme bedingt (konditioniert) die Systeme,
durch die es konditioniert (bedingt) ist. «**5

Autopoiesis — die Erzeugung und Erhaltung eines Selbst — gelingt also
nur auf Basis des Nicht-Selbst. Unter dem Blickwinkel der reziproken
Heteronomie*** einer konditionierten Koproduktion wird aber deutlich,
dass die nun zum Zwecke ihrer selbst gewordenen menschlichen Selbst-
funktionen vor allem eins nicht sind: Sie sind kein autonomes Selbst.
Diese Inseln des >Selbst-Zwecks«< verdanken sich vielmehr einer langen
gesellschaftlichen Evolution, in deren Folge sich soziale Wertspharen in
einer Form voneinander entkoppelt haben, dass die hiermit einhergehen-
den Spannungen von den beteiligten Bewusstseinssystemen und Korpern
in einer Weise ausgehalten werden konnten, ohne dass Konflikte entstan-
den, welche zu einer Zerstorung der beteiligten sozialen und psychischen
Systeme gefithrt haben. Wie voraussetzungsvoll ein solches Arrangement
ist, lasst sich erahnen, wenn wir uns mit den oftmals dramatischen Folgen
gesellschaftlicher Umbriiche beschaftigen. Man denke hier beispielsweise
an die Religionskriege im Anschluss an die Freigabe der Interpretation

224 Siehe —in diesem Zusammenhang zu wenig beachtet — auch die Studie »Orga-
nismus und Freiheit« von Hans Jonas (1973).

225 Fuchs (2015, 139f.).

226 Hier ebenfalls in Referenz auf Peter Fuchs (a. a. O., 138).

255

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

heiliger Texte nach der Erfindung des Buchdrucks oder die Folgen der
Franzosischen Revolution. Moderne Errungenschaften wie Freiheit in
Bezug auf die Wahl der religiosen Anschauung, sexuelle Selbstbestimmung
oder die Buirgerrechte einer Demokratie — auch wenn das Postulat der
universellen Menschenrechte anderes suggerieren mag — sind Ausdruck
eines immer prekar bleibenden Gleichgewichts zwischen gesellschaftlicher
Differenzierung (Gesellschaftsstruktur), den in gemeinschaftlichem Zu-
sammenleben reproduzierten Werten (Semantik) sowie den psychischen
Systemen, welche die weiterhin bestehenden Agonien und Widerspriiche
aushalten mussen.

Die konditionierte Koproduktion fihrt damit unweigerlich zu dem, was
von Foerster als das »Kompositionsproblem der Autopoiesis« benannt
hat. Die » Autopoiese des zusammengesetzten Systems darf die Autopoiese
seiner Bestandteile nicht ausloschen«.>*7

Auch wenn es zunidchst kontraintuitiv erscheint, aus Perspektive der
konditionierten Koproduktion miissen nun die zum Selbstzweck gewor-
denen Funktionen des menschlichen Selbsts als das zusammengesetzte
System angesehen werden, denn die hiermit einhergehenden Inseln der
Subjektivitit bilden gewissermafSen in Verbindung mit der Selbsttranszen-
dierung von Funktionen und Werten den evolutionidren Hohepunkt der
Systemdifferenzierung. Diese Inseln der Subjektivitit bediirfen vielmehr
der Komplexitit eines ausdifferenzierten Gesellschaftssystems, das erst
die Ressourcen und Differenzierungsoptionen erwirtschaftet, auf dessen
Basis Systemvollziige zum Zwecke ihrer selbst werden konnen. Hiermit
stellt sich jedoch die Frage, ob diese Komplexitit von den Teilsystemen
ausgehalten wird. Zu nennen sind nicht nur jedes einzelne psychische Sys-
tem, sondern auch die primir interaktionsbasierten sozialen Systeme wie
Familie, Partnerschaft und Freundschaften, aber auch Organisationen,
welche die Komplexititszumutungen immer weiter hochgeschaukelter
Systemanspriiche ebenfalls auszuhalten haben.>**

Das Kriterium fiir die erfolgreiche Losung des Kompositionsproblems
der Autopoiesis ist die Passung oder Kompossibilitat unterschiedlicher
Systemvollziige in einem polykontexturalen Arrangement.>* Dies setzt
voraus, dass die einzelnen Systeme auch etwas fiir andere Systeme leisten,
also nicht nur im Selbstbezug aufgehen, sondern auch Funktionen aufSer-
halb ihrer selbst erfiillen. In diesem Bild leisten Systeme etwas fiir andere
Systeme und genau hierin besteht ihre Funktion fiir die Gesellschaft wie
auch fiir den Menschen.

227 Von Foerster (1994, 348).

228 Als Anforderungen an die Organisation sind hier etwa zu nennen: Gleichzei-
tigkeit von Verrechtlichung, Okonomisierung, Szientifizierung und Evidenz-
basierung bei gleichzeitigem Anspruch auf Qualititssicherung, Nachhaltigkeit,
Gleichberechtigung, Mitsprache, Personalentwicklung etc.

229 Hartmut Rosa (2016) spricht in diesem Zusammenhang auch von Resonanz.

256

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Wenn aber System- und Zweckrationalitit im Sinne der Selbsttranszen-
dierung des Systembezugs zusammenfallen, droht der Zusammenhang
der konditionierten Koproduktion aufzubrechen. Doch genau dieses
Problem ist in der Dynamik von Sinnsystemen im Speziellen und infor-
mationsverarbeitenden Prozessen im Allgemeinen schon immer angelegt,
denn, so Gregory Batesons Diktum: »Sucht und Pathologie« stellen »die
andere Seite der biologischen Anpassung« dar.>>°

Das grundlegende Dilemma autopoietischer Prozesse besteht darin,
eine Grenze und damit einen Wertbezug setzen zu mussen, um in der
Folge den Konsequenzen der hiermit gesetzten Verabsolutierung von
Wertbeziigen ausgeliefert zu sein. Das Geheimnis der konditionierten
Koproduktion, die Tatsache, dass ein Selbstbezug nur durch andere,
eben durch das Nicht-Selbst, moglich wird, ist von der Innenseite bzw.
aus der Perspektive des Selbst nicht wahrnehmbar (» Existence is selective
blindness«*"). Von der Innenseite her gesehen ist nur die Welt sichtbar,
die auf Basis der eigenen Unterscheidungen aufgebaut wird. »Sich selbst
tiberlassen« wird jedoch — so Bateson — jede »Creatura dazu tendieren,
in Richtung Tautologie abzugleiten, das heifst in Richtung auf die innere
Konsistenz von Ideen und Prozessen«. *3* Selbstvergessen gegentiber dem
Beziehungsgeflecht und der reziproken Heteronomie, der sich dieser
Prozess verdankt, reduziert sich der Selbst- und Weltbezug mehr und
mehr zu einer tautologischen Affirmation des deklarierten Wertes. Der
Sinnbezug, der im Rahmen der Anpassung noch funktional war, mutiert
nun zu einem sinnlosen Sinn reiner Operativitit. Uber kurz oder lang
beginnt die Selbstreferenz ihren diabolischen Charakter zu offenbaren.
Hier nochmals, aber diesmal in ausfithrlicher Zitation:

»Ab und zu wird aber die Konsistenz zerrissen; die Tautologie bricht
auf wie die Oberfldche eines Gewadssers, wenn ein Stein hineingewor-
fen wird. Dann fingt die Tautologie langsam, aber unmittelbar an, sich
zu heilen. Die Heilung kann unbarmherzig sein. In dem Prozefs konnen
ganze Spezies ausgeloscht werden. «233

Lebende Systeme beruhen — ebenso wie abstrakte, korperlose systemische
Zusammenhinge — auf Anpassungsprozessen, entsprechend denen ein
Wert zu einer distinktiven Unterscheidung fiihrt, die an einer anderen
Stelle wiederum einen Unterschied macht. Erst die Verkettung von sol-
chen Informationen®* fithrt zu einem Netzwerk von Unterschieden, das
dann zugleich den Selbst- wie auch Weltkontakt moglich werden lasst.

230 Bateson & Bateson (1993, 212).

231 Spencer Brown (2005, 192).

232 Bateson (1987, 253).

233 Ebd.

234 »Informationen bestehen aus Unterschieden, die einen Unterschied machen«
(Bateson 1987, 123).

257

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Aus Bewegungen, die aus der Innenperspektive als intentionale Prozesse
erscheinen, wird die Begegnung mit einer unbestimmten, da nicht bere-
chenbaren Welt moglich, wodurch dann weitere Unterschiede entstehen,
die ihrerseits das Selbst- und Weltverhaltnis konfigurieren. Der kreisfor-
mige Prozess, in dem Unterschiede einen Unterschied machen, schliefst
entsprechend auch Aspekte des Nicht-Selbst mit ein.?*

Sucht erscheint dann als eine Art Kurzschluss, in dessen Folge der Wert,
welcher den entscheidenden Unterschied generiert, nun in einer reduzier-
ten Kette angelaufen wird. Es kommt zu einer autologischen Schliefsung
(aus der Innenperspektive wiirde man von Selbstbefriedigung sprechen),
wobei die heteronomen Anteile der Informationsverarbeitung, welche den
Lebensvollzug ausmachen, zumindest partiell, gekappt werden.

Ein solcher Kurzschluss kann anschaulich an folgendem Experiment
illustriert werden: Ratten wurde im Gehirn eine Elektrode implantiert,
uber die sie ihr Belohnungssystem durch Betatigung eines Schalters stimu-
lieren konnten.?® Infolge der nun selbst aktivierbaren Lust verloren die
Ratten nicht nur das Interesse an Sexualitit, sondern vergafSen zu fressen
und waren sogar bereit, schmerzauslosende Handlungen hinzunehmen,
um an den Schalter zu gelangen, der das Lustempfinden auslost.

In der Sucht mutieren die Zeichen (hier die lustvolle Erregung), welche
zundchst im Rahmen der evolutiondren Anpassung entwickelt wurden,
um innerhalb der Interaktion mit einer komplexen Welt Bedeutung zu
vermitteln, zu einer monstrosen Selbstreferenz. Zeichen und Referenz
fallen zusammen. Der Gestaltkreis aus Erkennen und Handeln kollabiert
im Absurden. Das Selbst- und Weltverhaltnis wird auf das Selbstverhaltnis
reduziert, was jedoch zu Paradoxien fihrt, da die ausgeschlossene Welt
damit nicht verschwunden ist, sondern ihrerseits nun zum Problem wird.

Wohl in kaum einem poetischen Text werden die Konsequenzen dieses
Kurzschlusses treffender artikuliert, als im griechischen Mythos von Nar-
ziss. Narziss, dem der Seher Teiresias vorausgesagt hatte, er wiirde nur
dann lange leben, wenn er sich nicht selbst erkennen wiirde, verliebte sich
eines Tages in das eigene Spiegelbild, das er im Wasser sah, und wies von
nun an noch vehementer die Liebe eines jeden anderen Menschen zuriick.

235 Hier Batesons bekanntes Beispiel, um diesen Kreis zu verdeutlichen: »Stellen
Sie sich einen Baum und einen Mann mit einer Axt vor. Wir beobachten, dafs
die Axt durch die Luft saust und bestimmte Arten von Einschnitten in einer
schon existierenden Kerbe an der Seite des Baumes hinterlidfst. Wenn wir nun
diese Menge von Phinomenen erkliren wollen, werden wir es mit Unterschie-
den an der Schnittseite des Baumes, mit Unterschieden auf der Retina des Man-
nes, mit Unterschieden in seinen nach aufSen gehenden nervlichen Mitteilun-
gen, mit Unterschieden im Verhalten seiner Muskeln, mit Unterschieden in der
Flugbahn der Axt bis hin zu den Unterschieden zu tun haben, welche die Axt
dann an der Seite des Baums hinterlifSt. Unsere Erklirung wird (zu bestimmten
Zwecken) immer wieder diesen Kreislauf durchlaufen« (Bateson 1992, 589).

236 Markou & Vlachou (20171).

258

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

In einer Version der Geschichte starb er am Schock tiber die Verdnde-
rungen seines Spiegelbildes, als sich das Wasser aufgrund einer starken
Wellenbewegung triibte und nur ein hassliches Bild seiner selbst zeigte.
Eine andere Variante der Erzihlung berichtet, dass Narziss, iibermannt
von seiner eigenen Selbstliebe, sich mit seinem Spiegelbild vereinigen wollte
und dabei ertrank. Man kann die beiden Fassungen nun so lesen, dass in
einem Fall der Zusammenbruch der Selbstprojektion, im anderen Fall das
ausgeblendete Weltverhiltnis den Tod herbeifithrte. Letzteres ist allein
schon deshalb nicht abzuwenden, weil das Leben eine Autonomie, die
nicht in Heteronomie gegrundet ist, auf kurz oder lang nicht dulden kann.

Zugleich deutet sich hier bereits die Falle bzw. die Paradoxie der
Selbsterkenntnis an: Sobald ich mein Selbst erkenne, verfehle ich es, da
ich es durch mein Erkennen zu etwas Seiendem hypostasiere und damit
verkenne, dass es sich beim Selbst nicht um etwas Substanzielles handelt,
sondern um ein Verhiltnis.

Soziale Systeme und der Kurzschluss der Werte

Ahnlich wie die Neurostimulation (sei es durch psychoaktive Substanzen
oder neuronale Tiefenstimulation) auf physiologischer Ebene erscheint
auf psychologischer Ebene der Narzissmus als autologischer Kurzschluss
innerhalb der Verkettung von Unterschieden im Kreis aus Erkennen
und Handeln. Unterschiede, die im Netzwerk von Beziehungen etwas
bedeuten, verlieren in der autologischen Reduktion auf Selbstreferenz
ihre urspriingliche Bedeutung. Schauen wir etwas systematischer auf
diesbeziigliche Dynamiken innerhalb der Prozesse sozialer Systeme. Wie
bereits beschrieben, konnen wir auch hier eine Neigung zur Selbsttran-
szendierung von Funktionen und Werten feststellen. Nahezu jede System-
rationalitdt kann zum Selbstzweck werden. Ebenso neigen auch andere
Semantiken, die sich auf Werte berufen (man denke hier beispielsweise
an Prozeduren des Qualititsmanagements, Routinen der Organisation
oder auch an Ethikkommissionen), dazu, dass sich der betreute Wert und
das Verfahren kurzschliefSen.

Hiermit wird nun beispielsweise fraglich, ob die Okonomisierung zu
mehr Effizienz, Wohlstand und Handlungsfreiheit fithrt, ob die Verrechtli-
chung in gute und praktikable Verfahren des Umgangs miteinander miin-
det, ob die Verwissenschaftlichung bessere Techniken fiir den Umgang mit
praktischen Problemen bereitstellt, ob die Politisierung von Spannungen
und Konflikten zu einer hoheren Souveranitit der beteiligten Akteure
beitrdgt,”” ob die Referenz auf Ethik die Integritit, also die Koharenz

237 So nach Latour die eigentliche Funktion der Politik: Autonomie des Biirgers

und kollektive Integration gleichzeitig zu steigern, indem der Kreis des Politi-
schen immer wieder erneut durchlaufen wird (Latour 2014, 450ff.).

259

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT
zwischen »action and talk«, erhoht,*® ob die Messung von Qualitit die
Qualitat der Beziehungen erhoht, also dazu beitragt, »gefuhlte Qualitat
zum >Denken zu bringen««,%° oder ob die Ziele und Programmierungen
des Erziehungssystems dazu beitragen, dass die Schiiler wirklich an einer
gemeinsamen Kultur teilhaben konnen.

Leicht kann es geschehen, dass die proklamierten Werte nur noch
in autologischer Referenz als ein Fetisch vorangetragen, also nur noch
durch Selbsterregung perpetuiert werden. Der Funktionsbezug der Sys-
teme beginnt nun leerzulaufen und sich auf eine ritualisierte Form zu
beschranken, die allein darauf griindet, den Wert weiter anzurufen. Die
Verbindungen in das komplexe Bezichungsnetzwerk, in dem die Werte
erst in konkrete Qualitdten tbersetzt werden konnen, werden dann
weitgehend abgeblendet, wenngleich sie weiterhin fortbestehen.

Da der Wert, fiir den die jeweilige Systemrationalitat steht, nicht ge-
opfert werden darf, man also nicht auf Wirtschaft, Recht, Politik, Wis-
senschaft, Qualitit, Bildung und anderes verzichten kann, wird er in der
Regel selbst dann hochgehalten, wenn die imaginative Riickbindung an
die Praxis nicht mehr realisiert werden kann. Als ein Beispiel sei hier etwa
die Beziehung zwischen Finanzwirtschaft und Realwirtschaft genannt.
Insofern Finanzprodukte namlich dazu dienen, die Zukunft in einer
Weise zu imaginieren, dass neue Produkte und Dienstleistungen moglich
werden, findet eine Riickbindung an den wirtschaftlichen Kreislauf statt.
Insofern jedoch ebendiese Produkte mehr und mehr zum Zweck ihrer
selbst werden, also nur noch Wetten auf ihre eigene Wertentwicklung
darstellen, geht die politisch-0konomische Riickbindung an die Gesell-
schaft mehr und mehr verloren. Die Beziechung von Finanzwirtschaft
zur Realwirtschaft verschiebt sich vom Imaginativen zum Imaginaren.?*

Als weiteres Beispiel sei hier die Beziehung zwischen Bildung (als
Selbstermachtigung tiber Kulturteilhabe) und Schulen als Bildungstra-
gern genannt. Dabei erscheint es mit Blick auf die benannte Funktion
zunichst weniger wichtig, was gelernt wird, sondern darum, in einer
Weise lernen zu konnen, dass dem weiteren Lebenslauf eine Richtung
gegeben werden kann, also eine Biografie entsteht, in der sich der Schiiler
in einer produktiven Weise zu sich selbst und zur Gesellschaft verhalten
kann.?*' Die Schiiler bekommen hiermit eine Biografie im Sinne eines

238 Brunsson (1989). In diesem Zusammenhang zu erwihnen sind auch die Unter-
suchungen von Sulilatu (2008) zu klinischen Ethikkomitees. Hier wird deut-
lich, wie schnell die Selbstreferenzialitidt des Verfahrens die professionelle Ver-
antwortung fiir den Umgang mit ethischen Dilemmata zu ersetzen droht.

239 Schmidt (2017, 391ff.).

240 Siehe zur Illustration der Problematik Heidenreich & Heidenreich (2008) so-
wie Arnoldi (2009).

241 Vgl. Luhmann (2002, 97). Siehe zum Thema Polykontexturalitit und Bildung
auch Vogd (2005).

260

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Zeitverhiltnisses, die der eigenen Vergangenheit in Hinblick auf die
imaginierte Zukunft einen Sinn vermittelt. Wenn aber genau dies nicht
mehr geschieht, also die Verbindung von dem, was man in der Schule
erfahrt, und dem, was man vom eigenen Leben erwartet, nicht mehr
gelingt, verlduft der Bildungsprozess gewissermafSen nur noch im Leer-
lauf. Sowohl auf Seiten der Schiiler als auch der Lehrer beginnt sich eine
Art Defatismus zu verbreiten.?* Seitens der Lehrer hilt man sich zwar
weiterhin an die Form (etwa indem man auf der Schulpflicht besteht und
weiterhin Prifungen durchfiihrt) und die Inhalte (wie sie etwa durch die
Lehrplane vorgegeben sind), ohne jedoch eine Beziehung entfalten zu kon-
nen, welche die Selbst- und Weltverhiltnisse der Schiiler moderieren bzw.
transformieren lasst.>® Auch hier manifestiert sich dann eine Art epis-
temischer Kurzschluss, welcher die Systemrationalitit mit dem betreuten
Zentralwert gleichsetzen lasst. Die nun nur noch imaginir bestehende
Wertreferenz wird zum Selbstzweck, ohne jedoch in den tibergreifenden
Beziehungsnetzwerken menschlicher Selbst- und Weltverhaltnisse seinen
Ausdruck finden zu konnen.

Es wiirde nicht schwerfallen, die in diesen beiden Beispielen aufgefihr-
ten Dynamiken und Weichenstellungen zwischen imaginarem Kurzschluss
und imaginativer Riickbindung an vielen anderen Systemzusammen-
hingen und Semantiken aufzuzeigen. Immer, wo dies geschieht, wird
ein Wert hypostasiert. Etwas, das nur in Gedanken oder als abstrakter
Sinnzusammenhang existiert, wird die Qualitit eines wirklichen Ge-
genstandes zugeschrieben.?* Ein Anpassungsprozess, der zunichst eine
gewisse Funktionalitit hatte, wird nun dysfunktional. Es entwickelt sich
in dem Sinne ein Kurzschluss der Werte, dass weiterhin zwanghaft etwas
angestrebt wird, das faktisch keinerlei Bedeutung mehr fiir die Aufrecht-
erhaltung der Autopoiesis des Gesamtsystems wie auch der beteiligten
Einzelsysteme hat.

242 Illustrativ sind hier die Studien von Bourdieu et al. (1997a, etwa 567ff.) zu
franzosischen Schiilern aus den Banlieues, die auf eine Oberschule wechseln
und hier nach wenigen Tagen zu dem Schluss kommen, dass fiir sie die Zu-
kunftsoptionen abgeschnitten sind.

243 Genau hierin definiert sich fiir Winfried Marotzki (1990) Bildung, nimlich in
der Transformation von Welt- und Selbstverhiltnissen.

244 Der Begriff Hypostasis (griechisch; Umw6otaowg hypostasis: darunter stehen oder
allgemeiner vorhanden sein oder bestehen) verweist urspriinglich auf einen
>dauerhaften Bestand< oder eine >Wirklichkeit< im Sinne einer scheinbaren oder
eingebildeten Existenz. Mit Immanuel Kant kehrt sich dann die Bedeutung um.
Kant versteht in der »Kritik der reinen Vernunft« unter Hypostase nun etwas,
das blof§ in Gedanken existiert, dem aber dennoch die Qualitit eines wirkli-
chen Gegenstands zugeschrieben wird (Kant 1952 [1781]).

261

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT
Entfremdung als Verlust der Kohdrenz der Lebensform

In all diesen Fillen kommt es bei den beteiligten Menschen zu Ent-
fremdungsphanomenen, die ihren Ausdruck in Passivitat, Zynismus,
Resignation oder noch stirkeren Formen des Verlustes von Selbst- und
Weltkontakt finden konnen. Die hiermit einhergehenden Entfremdungs-
phdnomene sind ein bekannter Topos soziologischer und sozialphilo-
sophischer Kritik,** erschliefSen sich aber unter der hier entfalteten
Konzeption einer leiborientierten Polykontexturalitat nochmals in einer
besonderen Weise. Sie erscheinen jetzt nimlich vor allem als ein Verlust
von Kohirenz, der darauf beruht, dass Wertbeztige zwar fortbestehen und
fiir den Lebensvollzug eines Menschen weiterhin existenzielle Bedeutung
haben, jedoch aus einer Innenperspektive zunichst nicht so ohne Weiteres
unterscheidbar ist, wann welcher Wert angebracht ist, wann es also gut
ist, einen Wert zu behaupten, und wann es besser ist, den Wertvollzug
zu wechseln.

Sucht erscheint auch hier als die andere Seite der Anpassung. Zu lernen,
dass bestimmte Wertreferenzen zentrale oder gar existenzielle Bedeutung
haben, ldsst genau jene blinden Flecke entstehen, die eine destruktive
Aufrechterhaltung von Wertbeziigen in der Sucht ermoglichen. Denn
die geschlossenen Zirkel des autologischen Selbstbezugs (psychologische
Ebene) wie auch der Selbsttranszendierung symbolisch generalisierter
Medien (soziale Ebene) konnen sich nicht selbst als Problem erkennen.
Fiir den einzelnen Menschen als leiblich-sinnliches Wesen sind die Folgen
jedoch sptirbar, namlich als Verlust von Kohdrenz und im Verlust von
Lebendigkeit und Bewusstheit im Sinne der Ausdiinnung des eigenen
Selbst- und Weltverhaltnisses.

Anders als Entfremdungstheorien, welche einen grundsatzlichen Wi-
derspruch zwischen System und Lebenswelt postulieren und entsprechend
die Ausdifferenzierung der Wirtschaft tiber die Geldwirtschaft, der Politik
tiber staatliche und tiberstaatliche Organisationen oder der Wissenschaft
auf Basis abstrakter Symbolsysteme? per se als problematisch ansehen,
erscheint jetzt weniger die funktionale Differenzierung als das Problem
denn das Leerlaufen der Funktionen und Semantiken in der Hypostase
ihres Zentralwerts. Allerdings ist aus der hier entfalteten Perspektive zu
betonen, dass keine Idee oder Praxis (sei es der Marxismus, der Libe-
ralismus, der Szientismus oder sonst eine zivilreligiose Theorie) davor
gefeit ist, ihre Werte und Konzepte ins Imaginire hinein zu projizieren.
Denn es liegt in der Natur des Gebrauchs von sprachlichem Sinn, dass
die Symbole mit dem Prozess (also dem Beziehungsgeflecht, in dem der

245 Siehe Pars pro Toto: Baumann (2005), Brockling (2007), lllouz (2011), Sennet
(1998) und Taylor (2009).

246 Zu Letzterem: Edmund Husserls Aufsatz zur »Krisis der europdischen Wissen-
schaften« (Husserl 1996 [1936]).

262

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Zeichengebrauch Sinn ergibt) verwechselt werden konnen. In der Folge
beginnen entsprechend die Differenzen, welche die urspriingliche Be-
ziehungsdynamik aufgespannt haben, aus der diese Zeichen erwachsen
sind, zu verblassen.

Der Weltverlust — oder um es pathetischer mit Heidegger auszu-
dricken: die Seinsverlassenheit?’ — ergibt sich nicht aus der Tatsache der
Ausdifferenzierung sozialer und psychischer Systeme. Die Entfremdung
entsteht aus der Verdinglichung eines Konzepts, einer Idee, einer Theo-
rie, einer Unterscheidung — und den hiermit verbundenen Werten - zu
einem Selbstverhiltnis, das gleichsam in einer autologischen Illusion zu
vergessen beginnt, dass es sich nur als Weltverhaltnis realisieren kann.
Die Entfremdung entsteht infolge eines Prozesses, in dem die Konzepte
und Begriffe, welche ein jeweils eigenes Selbst- und Weltverhiltnis auf-
spannen, gewissermafSen mit sich selbst verwechselt werden.

Damit wird aber auch deutlich, dass kein wertbeladenes Konzept
dem Schicksal entgehen kann, in ein mehr oder weniger geschlossenes
Seinsverhaltnis — also in eine Art Ideologie — tiberfithrt zu werden.?*
Denn genau diese Option ist ja in der Perspektivitit des Denkens und
sprachlichen Handelns immer schon angelegt. Seien es religiose Ange-
legenheiten, Fragen der Gleichberechtigung und des Klassenkampfes,
wissenschaftliche Theoriepraferenzen, normative Konzepte, die Idee von
Organisation und vieles andere — all das, wortiber sich sprechen lasst und
was dem Menschen etwas bedeutet oder sich als niitzlich erwiesen hat,
kann zu einem imaginidren Konstrukt mutieren, das dazu verfiihrt, die
Landkarte mit dem Gebiet zu verwechseln.

Der aus dem sprachlichen Handeln erwachsene Sinn projiziert sich
dann immer weniger in Form von Imaginativen, die in das unmittelbare
Beziehungsgeflecht menschlicher Praxen zuriickfiihren, um in konditio-
nierter Koproduktion eine gemeinsame Welt hervorzubringen, die jedoch
nur perspektivisch wahrgenommen werden kann und deren Dynamik
dabei weder antizipiert noch beherrscht (Unberechenbarkeit), sondern
nur erlebt und mitgefihlt werden kann (Beziehung). In der autologischen
Selbstreferenz mutiert dieser Prozess jedoch zu einer egologischen Dyna-
mik, welche die postulierten Kausalbeziehungen glauben muss (Illusion
der Objektivitit), da sie eine Realitdt haben will (Illusion der Subjekti-
vitat), die nicht im Rahmen der eigenen Lebensvollziige moglich ist. Die
Diskrepanz zwischen dem Imaginativen und dem Imaginaren erscheint
hiermit als die eigentliche Quelle der Entfremdung, als die tieferliegende

247 Heidegger (1949).

248 Hier wird der Begriff der Ideologie im Sinne von Karl Mannheim verstanden,
der jedes Denken, auch das eigene, als ideologisch, namlich notwendig pers-
pektivenabhingig betrachtete. Vorgefiihrt wurde dies von ihm auf Basis de-
taillierter Studien am Beispiel des konservativen, liberalen und sozialistischen
Denkens wie auch der christlichen Wiedertaufer (Mannheim 1995 [1929]).

263

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Ursache dafiir, dass die menschliche Lebensform nicht mit dem gelebten
Leben tbereinstimmt.?*

Das Selbst, das sich im Nicht-Selbst ereignet

Die Aufhebung der Entfremdung wiirde demgegeniiber darin bestehen,
die Konzepte, Begriffe und Werte, welche sich verselbstandigt haben,
wieder zu verflissigen, d. h. an den Beziehungsraum zurtickzubinden,
dem sie sich verdanken. Indem die Konzepte, Begriffe und Werte, welche
das vermeintliche Selbst ausmachen, nun auch ihr Gegenteil oder ein-
fach nur >nichts< bedeuten konnen, wird auf diese Weise ein umfassen-
derer Selbstbezug erfahrbar, der sich zugleich im Nicht-Selbst griindet.
Um mit Nishitani zu sprechen:

»Es ist ein Selbst, das sich an dem Ort ereignet, wo jedes einzelne Ding
in seinem ureigenen Grund bei sich selbst ist und doch im Modus des so-
ku-hi (A ist nicht A, deshalb ist A gleich A) gemeinsam und ineins mit al-
len Dingen existiert. Es ist ein Selbst, das etwa dort erscheint, wo Feuer
deshalb Feuer ist, weil es sich selbst nicht verbrennt; wo die Weide griin
ist, weil sie nicht griin ist; wo die Zeit deshalb die Zeit ist, weil sie nicht
Zeit ist. Dieses Selbst, das nicht selbst ist, das sich im Nicht-Selbst er-
eignende Selbst, ist das wahrhaft urspriinglichste, eigentliche Selbst. «?*

Mit Blick auf die konditionierte Koproduktion von Psyche und sozialen
Systemen diirfen jedoch weder das Problem (die Entfremdung) noch die
Problemlosung (»das sich im Nicht-Selbst ereignende Selbst«) als private
Phinomene angesehen werden. So wie sich die epistemologische Proble-
matik der typisch menschlichen Egozentrik erst aus dem gemeinsamen
In-der-Sprache-Sein ergibt, verdankt sich auch die reflexive Riickwendung
auf diese Problematik wiederum dem sozial angelieferten Sinn. Die Chan-
cen, diesbeziiglich Reflexionsoptionen zu gewinnen, hingen also ihrerseits
wiederum von gesellschaftlichen Semantiken ab bzw. von Menschen,
welche ein diesbeziigliches Selbst- und Weltverhiltnis verkorpert haben.

Theorie der Polykontexturalitit als Ethik¢ Nein!

Man konnte jetzt zunachst erwarten, dass eine Gesellschaft, die in hohem
Maf3e funktional differenziert ist und dartiber hinaus tiber den kultivierten

249 Um es lakonisch mit Wittgenstein auszudriicken: »Die Losung des Problems,
das Du im Leben siehst, ist eine Art zu leben, die das Problemhafte zum Ver-
schwinden bringt. Daf§ das Problem problematisch ist, heifst, daff Dein Leben
nicht in die Form des Lebens pafst. Du mufSt dann Dein Leben verdndern, und
pafst es in die Form, dann verschwindet das Problematische« (Wittgenstein,
zitiert nach KrofS 1993, 108).

250 Nishitani (1986, 386).

264

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

Vergleich der eigenen mit anderen menschlichen Lebensformen®! bereits
eine Multiperspektivitdat aufgebaut hat, den Menschen in die Lage ver-
setzt, die eigenen Positionen nicht nur zu relativieren, sondern zugleich
an das Netzwerk der eigenen Beziehungen zurtickzubinden. Bewusst in
einer polykontexturalen Gesellschaft zu leben, wiirde damit gleichsam
automatisch die begrenzten Perspektiven des Egos transzendieren las-
sen — allein schon dadurch, dass wir in unserem Alltag gewohnt sind,
Perspektiven zu vergleichen.

Im Sinne von Gotthard Gunthers polykontexturaler Logik kimen wir
auf diese Weise zu einer Ethik transjunktionaler Operationen, welche
Polykontexturalitit als die primare Konfiguration gegenwartiger Selbst-
und Weltverhiltnisse anerkennt. Ein solchermafSen konfiguriertes Selbst-
und Weltverhiltnis wiirde stindig oszillieren zwischen Beobachtung
erster Ordnung und Beobachtung zweiter Ordnung sowie einer dritten
Position, welche zwischen Beobachtung erster und zweiter Ordnung
vermitteln ldsst und gerade hieraus ihre ethische Dignitat gewinnt.?? Die
dritte Position kann dabei nicht auf festen Werten oder vorbestimmten
Kausalrelationen grinden. Als transjunktionale Operationen 6ffnen oder
schliefSen, verbinden oder trennen, rejizieren oder affirmieren sie Kontex-
turen von einem >Standpunkt« aus, der sich gerade dadurch auszeichnet,
ontologisch und epistemisch — und damit auch moralisch — noch nicht
definiert zu sein.

Bereits am Beispiel von Adam Smiths Ethik der Schicklichkeit sind
wir mit der Grundidee vertraut geworden, im Wechseln von Positio-
nen und der Suche nach einer situationsangemessenen Vermittlung die
eigentliche ethische Reflexionsleistung zu sehen. Hier tauchte dann
bereits eine polykontexturale Perspektive auf, die erlaubt, polyvalente
(d.h. unterschiedliche und untereinander teilweise inkommensurable

251 Siehe auch Dirk Baecker (2001), »Wozu Kultur?«.

252 Briicher formuliert: »Die Suche nach funktional dquivalenten Antworten auf
die drei Fragen: Was konnen wir wissen? Was sollen wir tun? Was diirfen wir
hoffen? fithrt zu Ergebnissen, sofern die zeitgemifS-plausible Umgangsweise
mit Problemen als Antwort gelten kann. In der vormodernen Semantik stehen
Glaube (Sachdimension), Liebe (Sozialdimension) und Hoffnung (Zeitdimen-
sion) in einem Spannungsverhiltnis, das durch die Figur des Gewissens aus-
balanciert wird. In der Moderne bringt die Trias von Wissen, Diirfen, Hoffen
die vermittelnde Figur des kategorischen Imperativs hervor. Fiir die Postmo-
derne wiirde es gelten, die Gestalt einer Trias von Beobachtung 1. Ordnung
(Beobachtung von Gegenstinden), Beobachtung 2. Ordnung (Beobachtung
des Beobachters), Beobachtung 3. Ordnung (Transferbeziehung von erster und
zweiter Beobachtung) als eine unter den gegebenen weltgesellschaftlichen Be-
dingungen einzig plausible semantische Gestalt herauszuarbeiten, die als ver-
mittelnde Figur die transjunktionale Operation vorsieht« (Bricher 2017, 136),
Kursiv im Original.

265

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

Wertreferenzen) zugleich ernst zu nehmen, ohne jedoch den hiermit ver-
bundenen Unterscheidungen hilflos ausgeliefert zu sein. Ein gutes Beispiel
hierfiir ist die in Kap. IV geschilderte Beziehung der Psychiatriepatientin
zu ihrem Psychiater. Die Androhung von ZwangsmafSnamen, das Vorhan-
densein bestimmter organisatorischer und rechtlicher Zwinge, die wei-
terhin bestehende Wiirde des Patienten und die sich hieraus entfaltende
Interaktionsgeschichte finden hier zu einem gelungenen Arrangement.
Hier wird auch deutlich, dass es sehr wohl einen Unterschied macht, ob
Worte ernst gemeint sind und ob man versucht, ein gegebenes Versprechen
einzuhalten, oder ob man die Worte nur gebraucht, um jemand anderes
zu tiberreden. Ebenso ist aber auch verstandlich, dass hier nicht in einem
trivialen Sinne auf Ubereinstimmung der Perspektiven gesetzt werden
kann. Auch hier bleibt Ethik implizit.

Auf den ersten Blick liegt es hiermit in Referenz auf andere zeitgenos-
sische Wertkonflikte (man denke beispielsweise an die zuvor diskutierten
ethischen Dilemmata im Fuhrungsalltag) zundchst nahe, die Idee der
Polykontexturalitit selbst zum ethischen Prinzip zu erheben, namlich
indem nun das Driften zwischen unterschiedlichen Perspektiven an sich
fir gut erklart wird.

Doch auch hier droht wieder die Gefahr der Hypostase einer Wert-
beziehung. Der hiermit einhergehende epistemische Kurzschluss wiirde
nun gerade darin liegen, einen Gottesaugenstandpunkt aufSerhalb der
gefiihlten Wertverhiltnisse zu projizieren und die sich damit er6ffnenden
Entscheidungsoptionen mit dem eigenen Ego gleichzusetzen. Man agiert
nun gleichsam als vermeintlich souverdner, um die Kontingenzen der Welt
wissender Akteur und verwechselt jedoch auch hier die eigene selektive
Wahrnehmung mit der Wirklichkeit, um dann im allzu elastischen Um-
gang mit Werten den eigenen Opportunismus zu verdecken. Das aus
einer polykontexturalen Perspektive abgeleitete Postulat unterschiedlicher
beobachterabhingiger Positionen wiirde somit selbst zu einer imaginaren
Projektion verkommen. Anders als im relativen Beziehungsnetzwerk der
von Smith beschriebenen Schicklichkeit wiirde sich der hiermit einherge-
hende Werterelativismus nun nicht mehr als Tugend erweisen, sondern
seinerseits in eine Ideologie verwandeln, welche auf kurz oder lang das
eigene Selbst- und Weltverhiltnis unterminiert, da die Kontextualisierung
der Werte nicht mehr an das Beziehungsgeflecht konkreter Interaktionen
ruckgebunden wird, sondern nur noch in abstrakter Form proklamiert
wird.

Diese Ruckbindung kann nur gelingen, wenn die Arrangements der
Werte (also die Muster ihrer Affirmation und Rejektion) ihrerseits in die
Beziehungen zurtckprojiziert werden, denen sich der gesamte Prozess
verdankt. Nur so konnen sie sich als Werte realisieren, die fiir einen
Menschen nun zugleich einen tieferen Sinn haben. Nur auf diese Weise
kann die paradoxe Einheit verschiedener Beobachtungsverhiltnisse ihren

266

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

jeweils spezifischen Ausdruck finden. Nur mittels dieser Riickbindung
kann im Netzwerk der Beziehungen das Vertrauen entstehen, dass der
jeweils andere die Verantwortung fir seine Entscheidungen tibernimmt,
man also davon ausgehen kann, dass es firr den jeweils anderen einen
Unterschied macht, ob er seine Freunde oder Kollegen beltigt oder nicht.
Wenn, so auch Briicher, »Werte nicht diese Form annehmen, sondern
subjektive Praferenzen und pure Opportunititsregeln bleiben, dann un-
terminieren sie« die Beziehungen, denen sich das menschliche Dasein
verdankt, anstatt diese »zu festigen und allererst zu ermoglichen «.2%
Die Protagonisten der Systemtheorie laufen Gefahr, ethische Problemla-
gen, denen sie begegnen, wegzurationalisieren, indem sie so lange mit der
Verschiebung der Schnitte zwischen System und Umwelt experimentieren,
bis das Problem zu verschwinden scheint. Hiermit riickt jedoch aus dem
Blick, dass auch diese Praxis nur innerhalb der (phanomenologischen)
Welt stattfinden kann, also das grundlegende Problem, die Folgen dieser
Praxis erfahren und verantworten zu miissen, damit nicht aufgehoben ist.
Oder einfacher gesagt: Auch komplexes Denken und Intelligenz schiitzt
nicht vor dem Stndenfall, das eigene Beziehungsnetzwerk dadurch zu
verfehlen, dass die Landkarte mit dem Gebiet verwechselt wird.

Es ist weiterhin klar, dass sich die Ethik nicht aussprechen lisst

Der vorliegende Text versucht das Wittgenstein’sche Postulat der impli-
ziten Ethik zu umkreisen. Unser Ausgangspunkt ist eine Welt des sprach-
lichen und symbolischen Handelns, in der »jede Operation eine Grenze
markiert, welche System und Umuwelt, Selbstreferenz und Fremdreferenz
spaltet und damit eine Trennung mit all ibren Konsequenzen in die Welt
setzt«.?* Die Selbsttranszendierung sozial angelieferten Sinns und hiermit
einhergehend die Hypostase eines von der Welt abgespaltenen Egos, das
sich mittels der dadurch entstehenden Imaginire aufbaut, erscheint als die
eigentliche Ursache einer Entfremdung, in deren Folge der Mensch nicht
mehr weifd, wem und was er sich verdankt. Das Entstehen einer Welt des
Sollens, die auf expliziten ethischen Satzen beruht, kann entsprechend
nur Ausdruck dieser Verfehlung sein, nicht deren Losung. Die Losung
erscheint nicht im Bereich der Sprache, sie liegt nicht in den Worten, die
gesagt oder behauptet werden, sondern in dem Selbst- und Weltverhaltnis,
aus dem heraus sich erst der Sinn der Worte entfaltet. Als grundlegende
Weichenstellung erscheint dabei mit von Foerster die Frage, ob ein Mensch
sich als Teil der Welt oder getrennt von seiner Welt erfahrt. Die entschei-
dende Frage ist also epistemischer Natur. Thre Antwort hangt davon ab,
wie die Einheit von Autonomie und Heteronomie angeschnitten wird,

253 Briicher (2017, 190).
254 Ebd., Kursiv im Original.

267

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

ob sich das Ego der Fiktion einer Privatsprache hingibt oder Sprechen
immer schon als eine Art Magie begriffen wird, welche das, was jeweils
als Extim oder Intim erscheint, immer schon durchkreuzt, trennt und
verbindet — im Guten wie im Schlechten.?*

Mit Tugendhat entfaltet sich das Problem anhand der fir den Men-
schen typischen Egozentrik sowie der hieran anschliefSenden Suche nach
Befreiung und Erlosung. Doch die Suche nach Erlosung pointiert das
Ausgangsproblem nochmals in besonderer Form. Als Antwort erscheint
jetzt namlich einerseits die Option, das Ego in die Imaginare religioser
und zivilreligioser Sinnangebote hineinzuprojizieren oder anderseits eine
aktive Bewegung anzustreben, die vom eigenen Ego wegfiihrt. Mit der
Religion stellt sich damit unweigerlich die Gretchenfrage der Transzen-
denz: Zielt diese auf die unbestimmte Alteritit, also auf die immanente
Transzendenz in eine konkrete, jedoch nicht beherrschbare Welt? Diese
Form der Transzendenz hiefse, so Cavell, sich gleichsam mit geschlossenen
Augen in die Welt zu verlieben. Aus dieser Perspektive wiirde die religiose
Rede mit Bateson oder Latour dann als eine besondere Form der Poesie
erscheinen. Cavell bindet diese Bewegung wie auch die Konsequenzen
der damit einhergehenden epistemischen Haltungen unmittelbar an die
menschliche Leiblichkeit zuriick, wodurch die tragische Seite der mensch-
lichen Entfremdung deutlich wird. Die Kontingenz und Offenheit der Welt
und damit auch die eigene Verginglichkeit zu verneinen, bedeutet hier
namlich letztlich, das zu zerstoren, was nahrt — das Beziehungsgeflecht,
das die eigene Lebendigkeit ausmacht.

Die andere Form, das Problem der Transzendenz zu l6sen, besteht
in Selbsttranszendierungen von Funktionen und Werten. Die hiermit
einhergehenden imagindren Projektionen miissen dann geglaubt und
gegenuber jedem Anflug von Zweifel verteidigt werden. Wir landen bei
religiosen, szientistischen und anderen Fundamentalismen.

In diesem Zusammenhang wurde auch deutlich, warum gerade die
religiose Rede paradigmatisch fiir die Problematik der impliziten Ethik

255 Um diesen Aspekt mit Cavell nochmals zu pointieren: »Die Phantasie einer
Privatsprache, so habe ich behauptet, 1d3t sich als der Versuch verstehen, un-
ser Getrenntsein, unsere Unwissenheit, unsere fehlende Bereitschaft oder un-
ser Unvermogen, sei es zu wissen oder gewufSt zu werden, zu erkldren oder zu
schiitzen. Dementsprechend bedeutet das Fehlschlagen der Phantasie: Es gibt
kein anzugebendes Ende unserer Tiefe, bis zu dem Sprache reicht; gleichwohl
gibt es kein Ende unseres Getrenntseins. Wir sind aus keinem Grund endlos
getrennt. Doch dann sind wir fur alles, was zwischen uns tritt, verantwortlich;
wenn nicht dafiir, es verursacht zu haben, so doch dafiir, es fortzusetzen; wenn
nicht dafiir, es zu leugnen, so doch dafiir, es zu bejahen; wenn nicht dafiir ver-
antwortlich, dann doch demgegeniiber verantwortlich. Die in der Phantasie ei-
ner Privatsprache gedufSerte Vorstellung von Privatheit vermag nicht auszudri-
cken, wie privat wir metaphysisch und praktisch sind« (Cavell 2016, 587f.),
Kursiv im Original.

268

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FADEN ZUSAMMENFUHREN

steht. Denn insbesondere hier zeigt sich die Weichenstellung zwischen
Anpassung (als imaginative Riickwendung in das Beziehungsnetzwerk,
dem sich das Selbst verdankt) und Sucht (als dem autologischen Kurz-
schluss zwischen projiziertem Wert und Systemvollzug). Die Studien
zur Aneignung der Religiositit des tibetischen Buddhismus in Kapitel V
zeigen, welche Gratwanderungen hier zu leisten sind.?*

Aus der Abwesenheit der mit der Gleichschaltung von Wissen und
Spiritualitit einhergehenden Entfremdung offenbart sich ex negativo die
Dimension der impliziten Ethik. Die implizite Ethik handelt also immer
von der anderen Seite, also davon, was nicht bereits durch sprachliche
Typisierungen, das heift in Form der Unterscheidung von Subjekt und
Objekt, von Vergangenheit und Zukunft, von Mittel und Zweck, ange-
eignet worden ist. Sie erscheint also im Bereich der Krise, also dort, wo
Kontingenz, Unsicherheit und Verganglichkeit herrschen.?” Hiertiber
lasst sich selbstverstindlich nicht in einer konkreten Weise sprechen,
denn die Negativsprache, welche dafiir notwendig wire, ldsst sich nicht
artikulieren, sondern kann nur auf die Leerstellen der konditionierten
Koproduktion verweisen, an denen es geschieht. Was unbestimmt ist
und entsprechend noch nicht versteh- und unbeherrschbar erscheint, ist
eben unbestimmt.

Das Risiko der impliziten Ethik besteht darin, das jeweils aktualisierte
Ego — und die hiermit einhergehenden kausalen Konzepte von Selbst
und Welt — sterben zu lassen, also auf eine Weise in Kontakt zur Welt zu
treten, welche das eigene Selbst- und Weltverhiltnis transzendiert, um
genau hierdurch in der Mitte des Lebens zu landen. »Die menschliche
Existenz ist eine kontinuierliche Transzendenz«, formuliert Humberto
R. Maturana, und zwar »nicht im Sinne vom Hinausgehen in einen
fremden Raum, sondern im Sinne dieser Dynamik, in welcher unsere
Korperlichkeit sich in dem MafSe wie unsere Beziehungen verdndert
und umgekehrt«.® Da wir die leibliche Verkorperung dieser Prozesse
sind, erscheint die implizite Ethik als die Kunst des Lebens, namlich als

256 Der Glaube kann hier eine bewusste Entscheidung sein, die einen bestimm-
ten Beziehungsraum ermoglicht, um gleichzeitig mitzufithren, dass man es
nicht wissen kann. Unter dieser Voraussetzung kénnen dann Zweifel mitlau-
fen, ohne dass man sich hiervon allzu sehr storen lassen wiirde. Denn die in
der Gruppe zum Leben erweckten Imaginative erschaffen eine eigene Realitit,
der sich hingeben ladsst, ohne dabei andere Perspektiven negieren zu mussen.
Zugleich kann der Glaube jedoch mit Liigen einhergehen, die dann verteidigt
werden miuissen, man denke hier etwa an das im Einstieg angeftihrte Beispiel
von dem Lama, der vermeintlich iber den Naturgesetzen steht.

257 Mit Dirk Baecker liefSe sich auch sagen: »Wer nicht in einer Krise steckt« —
also zu viel versteht —, »hat ein Problem, denn er hat den Kontakt mit der dif-
ferenten Wirklichkeit verloren und verwechselt seine eigene selektive Wahr-
nehmung mit der Welt, in der er sich bewegt« (Baecker 2009, 59f.).

258 Maturana (1994, 170).

269

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IMPLIZITE ETHIK, LEIBLICHKEIT UND POLYKONTEXTURALITAT

die Suche nach einer Form, wie unser Fithlen und Wollen miteinander
verbunden werden konnen, um eine Lebensform zu gewinnen, die uns
mit der Welt, der wir uns verdanken, verbindet.

Wie lasst sich dies erreichen? Aus der Perspektive einer polykontextura-
len Leiblichkeit kann es hierauf keine direkte, sondern nur eine mittelbare
Antwort geben: Es wiirde jetzt vor allem darum gehen, jene Entfremdung
und Seinsvergessenheit zu tiberwinden, die darauf beruht, den eigenen
Selbstprozess in einer Weise kurzzuschliefSen, dass sich das Selbst mit
den imagindren Projektionen des Egos zu verwechseln beginnt. Der Weg
hierzu liefSe sich mit Nishitani als die Riickkehr zur »Selbstzentriertheit
des Daseins« bezeichnen: » Wiewohl hier aber von Selbstzentriertheit die
Rede ist, handelt es sich doch um die Selbstzentriertheit des zon-ego, um
die des >Selbst, das nicht Selbst ist« — um wahre Selbstzentriertheit. «**
Die Unterscheidung von Sucht — hier im Sinne von Bateson verstanden
als Kurzschluss der Werte — und Anpassung ist selber eine, die erfahren
und gelebt werden muss. Hier sind keine Abkiirzungen moglich. Auch
aus diesem Grunde muss Ethik implizit bleiben. Es zeigt sich: »Ethik und
Asthetik sind Eins.«2 Als Imperativ ldsst sich hier bestenfalls formulieren:
Schaue, fithle, nimm wahr und lass dich iiberraschen, was dies mit Dir
und der Welt macht! Oder von der anderen Seite her formuliert: Riskiere
Dich selbst! Denn wie sonst kannst Du zu Dir finden?

259 Nishitani (1986, 390).
260 Wittgenstein (1990, Proposition 6.421).

270

24.012026, 06:13:30. [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Einstimmung und Problemaufriss
	Heinz von Foerster – die Verbindung von Ethik und Epistemologie
	Tugendhats Arbeiten zur Ethik
	Wittgensteins Spuren folgen – von der Egozentrik zur Mystik
	Stanley Cavell – Tragödie und implizite Ethik
	Die Fäden zusammenführen: implizite Ethik unter dem Blickwinkel von Polykontexturalität

