Setting, Traumdeutung,
Sublimierung, Angst, Lehren,
Norm, Wirksamkeit

[transcript Psychoanalyse



https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrungen in die Psychoanalyse 11



https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Psychoanalyse«

Karl-Josef Pazzini, Claus-Dieter Rath, Marianne Schuller

Editorial »Aus praktischen Griinden haben wir, auch fiir unsere Publikationen, die
Gewohnheit angenommen, eine arztliche Analyse von den Anwendungen der Analyse
zu scheiden. Das ist nicht korrekt. In Wirklichkeit verlduft die Scheidungsgrenze zwi-
schen der wissenschaftlichen Psychoanalyse und ihren Anwendungen auf medizi-
nischem und nichtmedizinischem Gebiet.« (Sigmund Freud, Nachwort zur Laienanalyse,
1926, StA Erg.Bd., 348)

Die Reihe »Psychoanalyse« stellt Anwendungen der Psychoanalyse dar,
d.h. Arbeiten, die sich mit den Bildungen des UnbewuBiten beschiftigen,
denen wir in der analytischen Kur, in kulturellen und gesellschaftlichen
Erscheinungen, aber auch in den Theorien und Forschungsmethoden der
Wissenschaften sowie in den Erfahrungsweisen und Darstellungsformen
der Kiinste begegnen.

Psychoanalytische Praxis und Theoriebildung stiitzen sich nicht allein
auf die Erfahrungen der analytischen Kur. Sobald ein Psychoanalytiker
aber versucht, sein eigenes Tun zu begreifen, begibt er sich in andere
Gegenstandsbereiche und befragt andere Disziplinen und Wissens-
gebiete und ist damit auf die Arbeiten von Wissenschaftlern und Kiinst-
lern angewiesen.

Insofern exportieren die Anwendungen der Psychoanalyse nicht ledig-
lich nach Art einer Einbahnstralle die Erkenntnisse einer »fertigen< Psy-
choanalyse in andere Gebiete, Disziplinen und Bereiche, sondern sie
wendet sich auch an diese und wendet diese auf sich zuriick. Ohne den
eingehenden Blick auf die Naturwissenschaften, Kulturwissenschaften,
Sozialwissenschaften, Mythologien, Literatur und bildenden Kiinste
konnte die Psychoanalyse weder erfunden noch von Freud und seinen
Schiilern ausgebaut werden. Ein Forum dafiir war die 1912 gegriindete
Zeitschrift und Buchreihe »Imago«, die sich der Anwendung der Psy-
choanalyse auf die Natur und die Geisteswissenschaften gewidmet hat;
spiter nannte sie sich allgemeiner »Zeitschrift fiir psychoanalytische
Psychologie, ihre Grenzgebiete und Anwendungen«. Die dort erschiene-
nen Arbeiten sollten andere Disziplinen befruchten, der psychoanalyti-
schen Forschung neue Gebiete erschliefen, aber auch in jenen anderen
Bereichen Modelle und Darstellungsmoglichkeiten fiir die psychoanaly-
tische Forschung ausfindig machen. In der Hoffung auf ein dhnlich ge-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lagertes Interesse von der anderen Seite her, also in der Hoffnung, daf3
»Kulturhistoriker, Religionspsychologen, Sprachforscher usw. sich dazu
verstehen werden, das ihnen zur Verfiigung gestellte neue Forschungs-
mittel selbst zu handhaben« (Freud, Frage der Laienanalyse, StA Erg.
Bd., 339), wurde um 1920 sogar eine spezielle Art von Lehranalyse«
eingerichtet, denn:

»Wenn die Vertreter der verschiedenen Geisteswissenschaften die Psychoanalyse
erlernen sollen, um deren Methoden und Gesichtspunkte auf ihr Material anzuwenden,
so reicht es nicht aus, daR sie sich an die Ergebnisse halten, die in der analytischen
Literatur niedergelegt sind. Sie werden die Analyse verstehen lernen miissen auf dem
einzigen Weg, der dazu offensteht, indem sie sich selbst einer Analyse unterziehen.«
(Freud, ebd.)

Fiir Freud war klar, daf die Erforschung des Einzelmenschen eine Frage
der Sozialpsychologie ist, denn »im Seelenleben des Einzelnen kommt
ganz regelmifBig der Andere als Vorbild, als Objekt, als Helfer und als
Gegner in Betracht« (Freud, Massenpsychologie und Ich-Analyse, 1921,
GW Bd. XIII, 73). Ihn interessierte auch, auf welche Fragen tiberlieferte
und zeitgendssische Kulturphdnomene wohl eine Antwort darstellen und
wie derartige Kultursymptome sich bilden, oder welcher Illusionen
Menschenwesen fahig sind, und auch, welche organisierten (neuen und
alten) Bedrohungs- und Heilsphantasmen ihnen von Religion und Mas-
senmedien aufgedriangt werden. Er befaBte sich also einerseits mit den
Mechanismen und Funktionen, vermittels derer Kulturelles im Psychis-
mus wirkt, und andererseits mit dem inneren Funktionieren kultureller
Gebilde und Prozesse. (Zu letzterem gehéren die Motive, die Okonomi-
en und die Uberlieferungswege kultureller Vorginge, die ja auch Bil-
dungen des Unbewuften sind: kulturelle Zensur, Reaktionsbildungen,
Symptombildungen, Regressionen, Sublimierungen usw.)

Zugleich erkannte er, daB »manche AuBerungen und Eigenschaften des
Uber-Ichs [...] leichter bei seinem Verhalten in der Kulturgemeinschaft
als beim Einzelnen« zu erkennen sind. Aufgrund der zumeist unbewuf3-
ten Natur der »Aggressionen des Uber-Ichs« seien die zur Gewissens-
angst »gehorigen seelischen Vorgénge uns von der Seite der Masse
vertrauter, dem BewuBtsein zugénglicher [...] als sie es beim Einzelmen-
schen werden konnen« (Freud, Das Unbehagen in der Kultur, 1930, GW
Bd. XIV, 502). Einige wesentliche Elemente seiner Theorie sind fiir
Freud vorzugsweise als »Spiegelung« in kulturellen Erscheinungen be-
obachtbar. So zeigten manche »der dynamischen Konflikte zwischen

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ich, Es und Uber-Ich« sich viel deutlicher im Bereich der Religionen.
Diese Strategie, etwas allein theoretisch Erschlossenes dort erkennbar zu
machen, wo es sich wie »auf einer weiteren Biithne wiederholt« (Freud,
Nachschrift 1935, GW Bd. XVI, 32), verfolgt Freud auch mit seinem
Versuch, »einige Ubereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und
der Neurotiker« (so der Untertitel von »Totem und Tabu«) herauszuar-
beiten.

Freuds wissenschaftliches Projekt einer ErschlieBung des »unerkennba-
ren< Unbewuflten — Vorgéinge, Inhalte, psychische Gebiete und Struktu-
ren — ist die Darstellung dessen, was er das »Reale« nennt. Diesem
Realen, das »immer »unerkennbar< bleiben« (Freud, Abrif} der Psycho-
analyse, 1940,GW Bd. XVII, 126) wird, begegnet der Psychoanalytiker
in erster Linie in Gestalt des Symptoms. Er kann in seiner Forschung
nicht auf Versuche anderer Wissenschaften und Kiinste verzichten, das
unerkennbare Reale zu erfassen und darzustellen.

Freud wird dabei notwendigerweise selbst zu einem psychoanalytischen
Kulturforscher und zu einem wissenschaftlichen Dichter, der seine
Theorie der Urhorde »unseren Mythus« und die Triebe »unsere Mytho-
logie« nannte. Jacques Lacan hat sich u.a. von der surrealistischen Be-
wegung inspirieren lassen, und seine Lehre entsteht aus der Verbindung
der klinischen Beobachtung, des Studiums des Freudschen Textes, der
kritischen Wiirdigung der zeitgendssischen psychoanalytischen Literatur
im Durchgang durch die Philosophie, linguistische Theorien, Ethnolo-
gie, Literatur und Mathematik (Topologie).

Der Begegnung der Psychoanalyse mit anderen Wissenschaften und
Kiinsten eignet ein Moment der Nicht-Verfiigbarkeit, des Nicht-Ver-
fligens, ein Moment, das Verschiebungen und Verdnderungen mit sich
bringt. Dadurch entstehen auch in der Psychoanalyse Spielrdume fiir
neue Konfigurierungen. In diesem Sinne geht es in der Schriftenreihe
um den Stoffwechsel zwischen Psychoanalyse, den Wissenschaften und
den Kiinsten. Nicht nur die psychoanalytische Forschung, sondern auch
die psychoanalytische Kur ist von Sigmund Freud als »Kulturarbeit«
verstanden worden: sie wirke der »Asozialitdt des Neurotikers«, der
»Kulturfeindschaft« der Menschen und insofern der Barbarei entgegen.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini, Susanne Gottlob (Hg.)

Einfilhrungen in die
Psychoanalyse Il
Setting, Traumdeutung, Sublimierung, Angst,

Lehren, Norm, Wirksamkeit



https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek:

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
BY NC ND

Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

© 2006 transcript Verlag, Bielefeld

Lektorat & Satz: Susanne Gottlob, Hamburg

Layout: Jeannie Moser, Torsten Meyer, Hamburg
Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion, Wetzlar

ISBN 3-89942-391-7

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Karl-Josef Pazzini | Susanne Gottlob 9
Vorwort
Karl-Josef Pazzini 15

Couch und Sessel.
Entstehung und subversive Kraft des psychoanalytischen Settings

Marianne Schuller 35
Sigmund Freuds Schrift »Die Traumdeutung«.
Eine fortgesetzte Lektiire

Karin Dahlke 49
Uber Sublimierung. Eine Phantasie Leonardo da Vincis —
eine Konstruktion Sigmund Freuds

Bernd Arlt-Niedecken 81
Angst

Hinrich Lithmann 97
Schule der Ubertragung

André Michels 119

Psychoanalyse und normatives Denken

Harald Greil 139
Was wirkt?

Autorinnen und Autoren 165

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 08:25:37.


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Das ist nun die zweite Folge der Vorlesungen »Einfiihrungen in die Psy-
choanalyse«. AnléBlich der Publikation der ersten Folge kniipften wir an
Sigmund Freud an. Wir erinnerten noch einmal an den Beginn seiner
ersten Vorlesung:

»Ich weil} nicht«, sagt Sigmund Freud zu Beginn seiner ersten Vorle-
sung in einem Hoérsaal der Wiener psychiatrischen Klinik im Winterse-
mester 1915/1916, »wieviel die einzelnen von Ihnen aus ihrer Lektiire
oder vom Horensagen iiber die Psychoanalyse wissen. Ich bin aber
durch den Wortlaut meiner Ankiindigung — Elementare Einfiihrung in
die Psychoanalyse — verpflichtet, Sie so zu behandeln, als wiiiten Sie
nichts und bediirfen einer ersten Unterweisung.«' Vor einem gemischten
Auditorium aus Horern aller Fakultdten weil Freud nicht, was die Zuho-
rer wissen und diese wissen nicht, was ihnen zu Ohren kommen wird,
sie ahnen vielleicht unbewulit etwas. Fiir Freud entsteht daraus eine
Verpflichtung, die einzelnen Zuhdrenden so zu behandeln, als wiilten
sie nichts, einen Stil der Rede an den anderen zu finden, der einem, und
genau genommen einem vielseitigen, »ich weil} nicht« statt gibt. Es geht
dabei um ein Nicht-Wissen, das nicht das Umfeld der Dummbheit oder
Klugheit anspielt, sondern einen Zwischenraum an Unwissenheiten dar-
iiber annimmt, was sich durch Lektiire und Horensagen an Beziigen zum
psychoanalytischen Verfahren bereits eingeschrieben hat.

Die rhetorische Geschicklichkeit der Freudschen Rede unternimmt so
gelesen mit den anfanglichen Worten bereits eine erste Unterweisung in
der Psychoanalyse: Zwischen dem, der spricht und dem, der hort, wirkt

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrungen in die Psychoanalyse Il

10

ein prinzipieller, uneinholbarer Hiatus von Nicht-Wissen, der als Vor-
aussetzung fiir den Impuls zu sprechen und zu horen in der Kur und zu
lehren in der Universitét lesbar ist. Gibt es hier wie da einen Austausch
von Worten, so bleibt ein grundlegender Unterschied zwischen der Insti-
tution Universitdt und der Kur. Erstere lebt von einem mehr oder minder
offentlichen, diskursiven Austausch, letztere vertragt keinen Dritten. Der
intime Sprachort zwischen Analytiker und Analysant »1at sich nicht
demonstrieren.«’ Anders als ein medizinisch-psychiatrisches Deskripti-
onsverfahren mit einer Nosologie, so Freud etwas spéter in dieser Vorle-
sung, entzieht sich das psychoanalytische Verfahren einer Evidentia
iibers Auge und der Logik des Beweisens. Nicht das visuelle Abbilden,
nicht das Lernen an Patienten wird die Technik der Vermittlung sein,
das Horen auf das Wort, dem »Zauber des Wortes«® nachzulauschen,
bleibt das grundlegende psychoanalytische Verfahren. Es bahnt den
Weg zum Unbewulten, es 1dBt, im Horen des Wortes, und zwar auf der
Schwelle vom Sprechen zur »Sprache unserer Wahrnehmungen«’, Un-
bewuBtes, Geschichtlichkeit auftauchen.

Wir haben uns zu einer Fortsetzung der Vorlesungen entschieden, gera-
de weil es Unvereinbarkeiten zwischen einem normativ-ideologischen
Ausbildungs- und Wissensanspruch der Universitit gibt, der fortschrei-
tend auf Entmiindigung und Formalisierung der Studierenden sowie der
Lehrenden zustrebt, und einem Diskurs der Psychoanalyse, der notwen-
digerweise seinerseits als Name fiir diverse Praktiken steht. Denn die
Produktivitét der Psychoanalyse lebt von der Spannung zwischen unter-
schiedlichen Diskursen, ihren Dissonanzen. Das haben wir versucht zu
vergegenwartigen, indem wir Analytiker und Lehrende eingeladen ha-
ben, zu uns zu sprechen: von der Angst, der Traumdeutung, der Subli-
mierung, vom psychoanalytischen Setting, dem Lehren und der Ubertra-
gung, von dem Verhiltnis zwischen Psychoanalyse und normativem
Denken, von dem, was in einer analytischen Kur wirkt. Da3 andere
wichtige Themen wie u.a. Trauer, Widerstand, Schrift, Schuld, Arbeit,
Erinnerung, Suggestion, Hal3, Psychose gewil} in einzelnen Vortrdgen
gestreift werden, nicht aber eigens ihre Zeit einer genaueren Explikation
erhalten haben, markiert nachtriaglich, da8 auch eine Fortsetzung immer
schon unabgeschlossen und liickenhaft sein wird — was nicht notwendi-
gerweise zum Schaden geraten muB.

Die Liicken, die Erinnerungsliicken begleiten Freuds Studium der hyste-
rischen Phdnomene so ziemlich von Anfang an. Ein entscheidendes
Moment des theoretischen Wertes des Freudschen Werkes liegt in der

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Anerkennung der Macht des Wortes — als gesprochenes, zugetragenes,
gehortes sowie vergessenes, verschwiegenes und auch nachtriglich auf-
geschriebenes. Dem Wort Gewicht zu verleihen, dem Wortlaut zu ver-
trauen und nachzugeben, davon erzéhlt eine kleine Geschichte Freuds.
In den Studien iiber Hysterie schreibt er von einer Szene im Rahmen der
Behandlung einer Dame, die an Zwangsvorstellungen und Phobien litt.
Freud praktizierte nicht mehr die Hypnose, er arbeitete allerdings noch
mit der Drucktechnik, indem er einen leichten Druck mit seinen Handen
auf die Stirn der liegenden Patienten ausiibte:

»Als ich diese Dame fragte, ob sie unter dem Drucke meiner Hand etwas gesehen oder
eine Erinnerung bekommen habe, antwortete sie: »Keines von beiden, aber mir ist
plotzlich ein Wort eingefallen.c —» Ein einziges Wort?« —»Ja, aber es klingt zu dumm.« -
»Sagen Sie es immerhin.c — >Hausmeister.c — »Weiter nichts?« — >Nein.c — Ich driickte
zum zweiten Male, und nun kam wieder ein vereinzeltes Wort, das ihr durch den Sinn
schoR: >Hemd:. Ich merkte nun, daRf hier eine neuartige Weise, Antwort zu geben,
vorliege, und beforderte durch wiederholten Druck eine anscheinend sinnlose Reihe
von Worten heraus: >Hausmeister — Hemd — Bett — Stadt — Leiterwagen.«>Was soll das
heien?, fragte ich. Sie sann einen Moment nach, dann fiel ihr ein: >»Das kann nur die
eine Geschichte sein, die mir jetzt in den Sinn kommt. [...J«’

Als wiirde die Erinnerung (wie die Traume) immer schon néher am Bil-
de denn am Worte liegen, fragt Freud ganz gemil seiner Erfahrung die
Dame danach, ob sie etwas sehen oder erinnern wiirde; woraufhin die
Dame palit, keines von beiden — aber ihr sei plétzlich ein Wort eingefal-
len. Nun gibt es keinen Einfall, der einfach so vom Himmel fallt; dafl
etwas einzutreffen vermag, bedarf einer unbewuBten Offnung zum ande-
ren hin, schlicht formuliert. Die Dame gibt Freud, dem Arzt, vereinzelte
Worte und ihm, der so sehr mit dem Raétsel der Hysterikerinnen und an-
deren neurotischen Leiden zu tun hat, er6ffnet sich etwas: »eine neuarti-
ge Weise, Antwort zu geben« — dafiir war Freud empféanglich, etwas Be-
fremdliches zu bemerken. Fiinf Jahre spéter, in der Traumdeutung, ver-
sucht Freud, den Wert des Wortes, also statt des Bilderwertes die Zei-
chenbeziehung zwischen den Worten zu wiirdigen und zu theoretisieren.
»Man darf sich iiber die Rolle, welche dem Worte bei der Traumbildung
zufdllt, nicht wundern. Das Wort als der Knotenpunkt mehrfacher Vor-
stellungen, ist sozusagen eine préidestinierte Vieldeutigkeit, und die Neu-
rosen (Zwangsvorstellungen, Phobien) beniitzen die Vorteile, die das
Wort so zur Verdichtung und Verkleidung bietet, nicht minder unge-
scheut wie der Traum.«®

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

1


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrungen in die Psychoanalyse Il

12

In diesem Sinne verweist das Wort auf die Finte bzw. Fiktivitdt, mit de-
nen das Faktum und auch eine wissenschaftliche Tatsache immer schon
zu tun haben. Uns scheint, daf} sich in dem kurzen Zeitraum zwischen
dem Erscheinen des ersten und zweiten Bandes die Differenz zwischen
dem Diskurs der Psychoanalyse und dem der Universitit noch verscharft
hat. Fraktionen innerhalb der Psychoanalyse (die sich z.B. der Neuro-
wissenschaften bedienen) meinen, sich dem eingeschrankten Verstdnd-
nis von Empirie, verkiirzt auf prinzipiell sichtbar gemachte Daten, nicht
mehr entziehen zu konnen. Sie wollen endlich und wieder einmal aner-
kannt werden. Sie setzen auf sogenannte harte Fakten. Wie im Wissen-
schaftsverstidndnis an den Universitdten sehnen sie sich nach der Beru-
higung, die sich in vermeintlich iibertragungsfreien Zonen einstellt. Sie
theoretisieren ihre Erfahrung, als gibe es keine Ubertragung, als erforde-
re dies nicht, andere Darstellungsformen zu erfinden. Verloren gehen
dabei all die Argernisse, Irritationen, produktiven Momente der Ubertra-
gung, eben die Derivate der Liebe, der Beliebigkeit7 — als der Besetzung
von etwas, das sich durch eine nur mit groer Anstrengung formulierba-
ren Bindung in der Liebe zur Wahrheit ergibt —, sie sollen nicht mehr
provokativ an die wissenschaftlichen Verfahren herangefiihrt werden.
Wir haben versucht, das Besondere der Psychoanalyse deutlich zu ma-
chen.

Jede Vorlesung ging auch dieses Mal von ein paar Textstellen bei Freud
und Lacan aus, die den Horern zugénglich gemacht wurden. Die Vorle-
sung war als Lektiire, Auslegung, Ubersetzung und Performanz gedacht
vom Ort der jeweiligen Praxis der Psychoanalyse her. In diesem Buch
sind die Vorlesungen in der Reihenfolge, in der sie als Ringvorlesung
unter dem Titel »Einfiihrungen in die Psychoanalyse 11« an der Universi-
tit Hamburg im Wintersemester 2005 gehalten wurden, transkribiert.
Die Vorlesungsreihe wurde gemeinsam konzipiert im Rahmen der
Assoziation fiir die Freudsche Psychoanalyse (AFP), dem Lehrhaus der
Psychoanalyse (Hamburg) und der Le[]r- und Forschungsstelle: Kunst,
Pddagogik, Psychoanalyse (Fakultit filir Erziehungswissenschaft,
Psychologie und Bewegungswissenschaft, Universitit Hamburg). Wir
danken dem Lehrhaus der Psychoanalyse, der AFP und der Universitit
Hamburg auch fiir finanzielle Unterstiitzung bei der Durchfiihrung und
Publikation der Vorlesungen. Des weiteren mochten wir Harald Freese,
Christoph Bardtke, Klara Klippstein und Renate Pukies danken.

Karl-Josef Pazzini und Susanne Gottlob

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Anmerkungen

1 Gehalten im Wintersemester 1915/16 an der Universitit Wien, verdffentlicht in drei
Teilen von 1916 bis 1917. Vgl. Sigmund Freud: »Vorlesungen zur Einfithrung in die
Psychoanalyse«, in: ders., Gesammelte Werke, 1-XVIII Bde. und Nachtragsband, Lon-
don 1940, Frankfurt am Main 21999, hier Bd. X1, 7.

2 Ebd. 10.

Ebd.

4 Jutta Prasse: Sprache und Fremdsprache. Psychoanalytische Aufsdtze, herausgegeben
von Claus-Dieter Rath, Bielefeld 2004, bes. 106f.

5  Sigmund Freud: »Zur Psychotherapie der Hysterie. [Aus: Studien iiber Hysterie]«, in:
ders., Studienausgabe [StA] I-X Bde. und Ergidnzungsband, Franfurt am Main 1982,
hier Ergénzungsband 69.

6  Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/II1, 346.

7  Um auf ein fast vergessenes Wort zu referieren vgl. Grimmsches Worterbuch: »BE-
LIEBIG [Lfg. 1,7], gratus, commodus, voluntarius, gefillig: beschenket zu werden ist
beliebig und niitzlich. VON BUTSCHKY Patm. 434; den bienen ihre neue herberge
angenehm und beliebig machen. [...]«. Jakob und Wilhelm Grimm: Wérterbuch der
deutschen Sprache, 1-XVI Bde., Leipzig 1862 und spitere Auflagen, hier Bd. I, Sp.
1449, 21.

w

13

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 08:25:37.


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

Couch und Sessel.
Entstehung und subversive Kraft des

psychoanalytischen Settings

Das Setting ist immer wieder Ausgangspunkt fiir Scherze, Witze, Ent-
stellungen, Spekulationen, Verdichtigungen, Comics. Allein das zeigt,
dafB} es irritiert. Sigmund Freud entwickelte schrittweise aus seiner Arbeit
mit Patienten heraus in Wechselwirkung mit theoretischen Uberlegun-
gen ein neues Setting. Seine Arbeit basiert auch auf neurophysiologi-
scher Forschung, also auf einem naturwissenschaftlichen Paradigma.
Dieses ist wie ein Faden bis zu den letzten Schriften durch seine Texte
gewebt." Hieriiber legt sich aber kritisch — in Interferenz, in Absetzung
und im Riickgriff auf éltere Traditionen, vor allem durch hysterische Pa-
tientinnen >erfunden< und von Freud j>entdeckt« oder wiederentdeckt —
ein Arbeiten in, mit und an der Sprache, horend und sprechend. Struk-
turelemente der naturwissenschaftlichen Forschung wie Laboratorium,
Experiment und Uberpriifbarkeit bleiben in Freuds Denken zwar erhal-
ten, werden aber transformiert. Der neue Schauplatz ist das psychoana-
lytische Setting. Das hat weitreichende Konsequenzen fiir die Einrich-
tung der Psychoanalyse in der Gesellschaft als Technik, im Verhéltnis
zur Wissenschaft, fiir die Ausbildung und fiir ihre eigene Organisations-
form. Nur um es vorweg anzudeuten: Im Setting wird das Gleichge-
wichtsgefiihl suspendiert, damit auch illusiondre Standpunkte, die Selb-
stindigkeiten. Analysanten finden sich wieder in der Lage eines Schli-
fers, eines Kindes, eines Kranken, vielleicht eines Toten. Ruhebett und
Sexualitdt haben auch miteinander zu tun. In dieser Regel wird angedeu-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

15


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

16

tet, dafl es sich hier um eine Fiktion handelt, was einschneidende Folgen
hat.”

Das Setting geht aus einer Mischung von Bequemlichkeit, bewuflter und
unbewuBter Fortfiihrung von Traditionen, von Verfahrensweisen, die der
Psychoanalyse vorausgingen und diese weiter begleiten, von theoreti-
scher Arbeit und von Metapsychologie hervor. Es entwirft ein Laborato-
rium, das als ein zentrales Element, auch fiir die institutionelle Organisa-
tion »der< Psychoanalyse, zu reflektieren notwendig ist.

Abb. 1: Mit den Mitteln der mathematisch korrekten Zeichenmethode war es nicht gelungen, die
Frage zu beantworten: Was will das Weib? Albrecht Diirer: Ein Mann zeichnet eine liegende Frau.
Underweysung der messung mit dem zirckel un richtscheyt in Linien ebenen und gantzen corpo-
ren, durch Albrecht Dijrer zusammen gezogen und zu nutz allen kunstliebhabenden mit zugehdri-
gen figuren in truck gebracht im jar MDXXV (Erstausgabe 1525, rev. Ausgabe 1538), in: Max
Steck: Ddrers Gestaltlehre der Mathematik und der Bildenden Kiinste. Tafel I1l. Halle (Saale) 1948.

Anmerkungen zu Psychoanalyse und Wissenschaft

Der Universitdt als Institution ist ein Setting wie das psychoanalytische
fremd. Es kommt auch in dieser Institution tatséchlich nicht vor. Nicht
nur das. Die Standards wissenschaftlicher Forschung gleiten an ihm ab.
Setzt man sie zur Untersuchung des Settings ein, dann wird zerstort, was
untersucht werden soll. Das passiert manchmal auch bei anderen Objek-
ten wissenschaftlicher Forschung.

Freud, wie auch Jacques Lacan, haben zweifellos gesehen, dafl Psycho-
analyse nicht im konventionellen Sinn Wissenschaft ist, dennoch wire
es fatal, den Anspruch an Wissenschaftlichkeit aufzugeben, im Sinne
eines Ansprechens der Wissenschaft, einer Wendung an Wissenschaft
im Dienste der Aufrechterhaltung eines Begehrens in der Suche nach der
Wahrheit, die man nicht haben kann und wenn, dann nur unrein.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Couch und Sessel

Nun sind aber auch Psychoanalytiker vor den Herausforderungen des
Settings ausgewichen, nicht wenige. Die einen untersuchen das, was im
Setting geschieht, quasi wissenschaftlich, schreiben wihrend der Sitzung
mit, machen Audio- oder Videoaufzeichnungen, filmen und transkribie-
ren auf Teufel komm raus, andere halten es einfach fiir eine Zumutung
im Verhéltnis zu normalen Umgangsformen menschlichen Miteinanders
im Gespréch.

So ist es auch. Es soll zu Mut fiihren. Mut braucht man nur, wenn es
Angst gibt, und Freud zufolge ist die Angst das Geld der Psyche, ihre
interne Wihrung, »die allgemein gangbare Miinze, gegen welche alle
Affektregungen eingetauscht werden oder werden kénnen.«’ D.h. unter
Angst konnen neue Verbindungen geschaffen werden. Das ist die struk-
turierende Chance der Angst. Sie wird nur gewahrt, wenn nicht vom
Analytiker oder Therapeuten sofort eine neue Bindung angeboten wird,
ein neues Bild. Angst ist Voraussetzung fiir neue Verkniipfungen und
Besetzungen, fiir Verdnderungen. Das Setting versucht Mut zu machen,
auch indem es Angste sich artikulieren 148t, nicht zuletzt oder vielleicht
sogar zuerst beim Analytiker. (Deshalb gibt es so zwanghafte Ausbil-
dungsinstitutionen).

Neben der Angst ist das zweite grofle wissenschaftsfremde Thema die
Trauerarbeit — infolge symbolischer Kastration® —, wissenschaftsfremd
nicht so sehr als Objekt der Untersuchung, sondern als Produktionsstétte
von Forschung und Lehre selber. Es gibt viele Themen, Notlagen, Sym-
ptome, Freuden, entscheidende Ziige menschlichen Lebens, die aufgrund
notwendig konventionalisierter Methoden der Wissenschaft nur am Ran-
de universitirer Forschung eine Rolle spielen. Dies erfahrt man nicht nur
aus der Perspektive der Psychoanalyse, sondern ebenso aus den Kiin-
sten.

Nachtriglich 148t sich allerdings auch feststellen: Konsequentes wissen-
schaftliches Forschen hat so etwas wie das psychoanalytische Setting
produziert. Die von René Descartes entwickelte Methode, der unser wis-
senschaftliches Arbeiten soviel verdankt, treibt unersittliche Neugier
und Forschen hervor, die sich im selben methodisch abgesicherten Sy-
stem nicht einfangen lassen. Unerséttliche Neugier wird im Verhéltnis
zu der von Descartes ausgearbeiteten Methode zur Krankheit. Die Pra-
sentation seiner Methode nennt er ein Gemilde’, er erzihle »gleichsam
eine Geschichte«, »gleichsam eine Fabel«’, er wolle sich von den Theo-
rien abwenden, wolle die unmittelbaren Effekte der Gedanken in den

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

17


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

18

alltiglichen Angelegenheiten kennenlernen.” Hier treibt etwas iiber die
»Methode« hinaus ins Existentielle, wie schon im viel zitierten Satz —
»Cogito, ergo sum« — das Denken unmittelbar mit einer existentiellen
Aussage vermischt wird. Der Griindungsmythos der modernen Wissen-
schaft kommt in Gestalt einer Fiktion, einer Art Autobiographie an die
Offentlichkeit. In diesem DarstellungsprozeB liegt noch eine Ahnung der
UnabschlieBbarkeit. Sie wird als die »Krankheit der Neugier« bezeich-
net. Eine andere Formulierung fiir das Begehren.

Kiirzt man dieses Begehren auf Wunscherfiillung, 146t dies den para-
noischen und wahnhaften Zug dauernder Kontrolle, des Verdachts der
Tauschung und der Sehnsucht nach Erfiillung neuzeitlicher Wissen-
schaft entstehen. Freud hat mit der allméhlichen Erfindung der Psycho-
analyse nach Ansétzen gesucht, das Projekt der Aufklarung mit seinem
inhdrenten Bezug zur drohenden Verriicktheit weiter zu treiben.

Freuds Forschungen®

Freud trifft als naturwissenschaftlich ausgerichteter Mediziner gegen
Ende des 19. Jahrhunderts unbehandelbare und unbegriffene Leiden an.
Es tauchten Symptome auf, die etwas anzeigten, fiir das kein physiologi-
sches Korrelat gefunden werden konnte, das in keiner Weise nach bisher
geltenden wissenschaftlichen Methoden beobachtbar war oder hitte
sichtbar gemacht werden konnen. Diese Symptome machen auf die
Konstruktionen der Naturwissenschaft als hochst fragile aufmerksam.’
Freud bleibt Naturwissenschaftler, aber einer, der die Konstruktionen als
fiktive wahrnimmt, fiir wahr nimmt. Jacques Derrida schreibt:

»Die Psychoanalyse dagegen bricht mit der Psychologie, indem sie mit der Unvernunft
spricht, welche im Wahnsinn spricht, indem sie also durch diesen Wortwechsel nicht
zum klassischen Zeitalter selbst zuriickkehrt, das im Unterschied zur Psychologie eben
den Wahnsinn als Unvernunft bestimmt hatte [...].«"°

Dieser riskante Versuch 146t Freud nach anderen Forschungsmethoden
und Darstellungsweisen der Ergebnisse suchen. Das verdndert nicht nur
die Niederlegung von Forschungsergebnissen in schriftlicher Form, son-
dern auch den Rahmen, das »Laboratorium« zur Gewinnung von Er-
kenntnissen; es dndert sich die Einrichtung von Freuds Arbeit im Sozia-
len, im Handeln.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Couch und Sessel

Vorgeschichte des Settings

Freud traf auf seiner Suche nach (Be-)Handlungskonzepten in der Salpe-
tricre auf Jean Martin Charcot, der dabei war, in Anlehnung an die
(natur-)wissenschaftlichen Erfordernisse der Uberpriifbarkeit und der
Sammlung von Daten, konsequent, aber ihm selber wohl unbemerkt, Ar-
tefakte zu produzieren. Charcot suchte das Fiktive seiner Vorgehenswei-
se (sich) zu verbergen.'' Eng miteinander verschlungen waren bei Char-
cot die Produktion von Wissen als Auffiihrung, die Klassifikation dieses
Wissens, eine daraus abgeleitete Diagnostik und die Versuche der Hei-
lung. Freud schreibt iiber seinen dortigen Aufenthalt:

»Der Schiiler aber, der mit ihm einen stundenlangen Gang durch die Krankenzimmer
der Salpetriere, dieses Museums von klinischen Fakten, gemacht hatte, deren Namen
und Besonderheit groRtenteils von ihm selbst herriihrten, wurde an Cuvier erinnert,
dessen Statue vor dem Jardin des plantes den groRen Kenner und Beschreiber der
Tierwelt, umgeben von der Fiille tierischer Gestalten, zeigt, oder er muf3te an den My-
thus von Adam denken, der jenen von Charcot gepriesenen intellektuellen Genu im
hochsten AusmaR erlebt haben mochte, als ihm Gott die Lebewesen des Paradieses zur
Sonderung und Benennung vorfihrte.«"

In diesem Zitat sind unterschiedliche Momente der Ausgangssituation
fiir die Erfindung des psychoanalytischen Settings verdichtet. Freud deu-
tet an, dafl es Charcot gelungen sei, Fakten zu schaffen, etwas der Beob-
achtung zuginglich zu machen. Freud konstatiert zudem eine Sammlung
(von Kranken in der Klinik). Diese Fakten wurden benannt (Représenta-
tion). Charcot fand die Fakten, die Daten nicht vor, sondern er produ-
zierte sie. Das konfrontiert Freud mit dem ungewissen Rand des Expe-
riments; daher und von seiner Zeit bei Briicke behilt Freud die Rede
vom »Laboratorium fiir seine » Versuchsanordnung« des Settings bei.
Freud stellt eine Nachbarschaft zu den Kranken und Krankenzimmern
der Salpetriere fest: Cuvier, Jardin des plantes, Tierwelt, tierische Ge-
stalten. Seine Erinnerung fiihrt eine scheinbar klarere Ausgangssituation
vor: Aus der Distanz des Uberlegenen heraus werden die Angehdrigen
einer anderen Art klassifiziert. Freud bemerkt, hier nur in der Form einer
Erinnerung an die heroischen Zeiten einer Naturwissenschaft, dal ihm
ein sicheres Abgrenzungskriterium, eine Norm, gegeniiber den »Kran-
kenc fehlt.

Freud féllt ein Bezug zur Thora und zur mythischen Menschheitsge-
schichte ein: Adam. Dieser Einfall fdllt aus der Reihe der anderen her-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

19


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

20

aus, stellt einen Bezug zur Sprache, zu den Wirkungen des Sprechens
auch auf den, der spricht, heraus: Danach war es bald aus mit dem Para-
dies. Nachdem die Menschen einmal gesprochen hatten, wollten sie zwi-
schen gut und bdse unterscheiden.

Freud selber bezeichnet sich als Schiiler. Charcots Salpetriére ist also
eine Lehranstalt. Die Kranken, Fakten, um die es ging, waren die Hyste-
rischen, deren Herausforderung auch Freud annahm.

Damit sind einerseits wichtige Institutionen und Verfahrensweisen ge-
nannt, die vor der Psychoanalyse das neuzeitliche Verhéltnis zur Realitét
geprigt hatten, damals aber als richtungweisend in Zweifel gezogen
werden konnten: Benennung, Sammlung, Fakten, Sichtbarkeit, Klassifi-
kation, Lehranstalt, Konstruktion der Genese, der Geschichte, der Reli-
gion. Die Rettung der alten Verfahrensweisen, die Charcot in den Augen
Freuds betrieb, kulminierten — wie Freud spéter erkannte — in einem
Irrweg: der Verwendung der Hypnose. Diese konnte nicht mehr die Un-
terscheidung von Beobachtung und gleichzeitiger Produktion des Beo-
bachteten, erst recht nicht die Reflexion des Hervorgebrachten durch den
Patienten, leisten."

Entwicklung des Settings

In Kooperation mit Josef Breuer entwickelte Freud schrittweise aus ei-
ner Praxis der Hypnose heraus und in Wechselwirkung mit theoretischen
Uberlegungen ein neues Setting. Darin grenzte er sich immer mehr vom
stirker physiologisch orientierten Breuer ab. Dennoch bleiben Struktur-
elemente der naturwissenschaftlichen Forschung erhalten: Laboratorium,
Experiment, Uberpriifbarkeit. Elemente des Arbeitens, die diesen Krite-
rien nicht entsprachen, wurden immer wieder als Um- oder Ausweg be-
trachtet, bis dereinst physiologische Forschung soweit sei. Josef Breuer,
eine halbe Forschergeneration' dlter als Freud, ebenso wie Freud ausge-
bildet am physiologischen Forschungsinstitut Briickes, hatte, davon
zeugt die gemeinsam verfafite Einleitung zu den »Studien iiber Hyste-
rie«, grofere Schwierigkeiten als Freud, das naturwissenschaftliche
Paradigma als begrenzt zu akzeptieren.'’ Breuer erfaBte nicht die Bedeu-
tung des Sprechens und des Horens. Das 146t sich vielleicht bildlich
auch so formulieren: Breuer hatte sich zwar mit dem Ohr beschéftigt,
doch nicht mit dem Hoéren. Er hatte entdeckt, »dal das Gleichgewichts-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Couch und Sessel

gefiihl unseres Korpers durch die zéhfliissige Bewegung der Endo-
lymphe im inneren Ohr geregelt wird.«'®

In dem mit der Zeit entwickelten genuin psychoanalytischen Setting
wird dieses Gleichgewichtsgefiihl in seiner Aktivitdt suspendiert. Man-
che konnen sich nur mit Schwierigkeiten oder tiberhaupt nicht auf diese
Lage einlassen, weil sie keine der gewohnten Aktivitit ist, manche er-
greift der Schwindel — beim Aufstehen. Analysanten spiiren sich in der
Lage eines Kranken, vielleicht eines Toten auf der kline (KMW]).]7 Sie
liegen wie aufgebahrt, es besteht kein strikter Anlal dafiir, dal man lie-
gen miifite, man konnte auch sitzen. Schon mit dieser Verfahrensweise
wird angedeutet, daf} es sich hier um eine Fiktion handelt, um ein als ob,
dennoch mit Folgen. Das Liegen trigt zur Entspannung bei, jedenfalls
konnte es das. Zur Tiir hinaus, durch die sie eingetreten sind, konnten
die Analysanten liegend nur getragen werden. Moderne Psychoanalyti-
ker versuchen ihren Analysanten solche unangenehmen Sensationen zu
ersparen. Sie werden nicht >ausgelegt<, sondern diirfen sitzen, sie besit-
zen einen Platz, jedenfalls behalten sie sich im Blick. Solche Analytiker
stirken die Versicherung, dafl »wir beide< doch hier noch leben und im
lebendigen Gesprich sind — von Angesicht zu Angesicht. Die Analyse
beginnt unter diesen Vorzeichen mit dem Ende. — Paulus hatte im Brief
an die Korinther geschrieben, daB3 das erst im Himmel der Fall sein wer-
de, erst dann wiirden wir von Angesicht zu Angesicht sehen, davor wie
durch einen Spiegel."® — Auch hier gilt es zu bedenken, daB dies nicht
konkretistisch aufgefalit werden darf, auch sitzend kann man liegen. Das
psychoanalytische Setting arbeitet nur im iibertragenen Sinne von Ange-
sicht zu Angesicht. Es soll die Moglichkeit gegeben werden, sich nicht
zu verwechseln, das heifit, daB der Wechselproze3 selber, der Stoff-
wechselprozeB der Seele, die Ubertragung, als Relation bemerkt werden
kann. Dann kann deutlich werden, daf3 eine feste Unterscheidung von
Subjekt und Objekt eine Illusion ist. Durch das Wechselspiel zwischen
Phantasien, situativen Einbettungen, Symbolisierungen, affektiven
Spannungen verschiebt sich die Grenze stdndig, im Extremfall der Psy-
chose konnen sie sogar als verschwunden erlebt werden. Unterscheidet
man also zwischen Ubertragung und Gegeniibertragung, so betrachtet
man den Verwechslungs- und Austauschprozel mit dem Akzent auf
dem Imagindren. Das kann methodisch nur als Durchgangsstadium sinn-
voll sein. Die Sichtbarkeit dient in der Theorie Freuds und wohl auch in
dessen Praxis, wie Georges Didi-Huberman schreibt, als ein »fragiler

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

21


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

22

Uberrest«.”” Die Analysanten geben ein Bild ab, lassen sich® fallen,
nehmen einen Platz ein, der im Verhéltnis zur alltdglichen Gesprichssi-
tuation asymmetrisch ist, es gibt zwei deutlich unterschiedene Plitze —
nicht substantiell, sondern sie miissen immer wieder eingenommen wer-
den. Dabei veréndert sich dementsprechend auch die Position dessen,
der den Platz des Analytikers einnimmt. Der Analytiker wird zum Bei-
sitzer, entbehrt des durch den Blick formgebenden Gegeniibers, er kann
sich® auch lassen. Das gilt umgekehrt auch fiir den Analysanten. Beiden
entzieht sich damit die visuell iiberpriifbare Wirkung ihrer Worte — und
des dann erst moglichen Schweigens — auf dem Gesicht und in der Kor-
perhaltung des anderen, weitgehend. Die Einbildungen aus vorangegan-
gener Erfahrung bleiben zunéchst. Im von Freud entwickelten und ihm
allmihlich zugefallenen Setting — aus der Geschichte der Hypnose und
der medizinischen Klinik — wird so eine Aufmerksamkeit fiir das Horen
in Szene gesetzt. Damit wird die Aufmerksamkeit {ibers Horen und
Sprechen auf die Produktion der Einbildungen, der Phantasmen gelenkt,
die es zu durchkreuzen gilt. Jegliches Phantasma ist eine Antwort auf die
Frage des Anderen »Was willst Du mir? Was willst Du, daB ich fiir Dich
bin?«. Das Setting ist demnach auch als Anleitung und Ermunterung zu
sehen, ja fast als Zwang, die genannte Frage neu zu stellen.

Im psychoanalytischen Setting entsteht eine Situation wie in groBer kor-
perlicher Ndhe. Der Andere ist nicht mehr zu sehen, aber dennoch da,
sogar in der Nihe; er ist horbar, aber nicht in gewdhnlicher Gesprachs-
ansicht sichtbar. Es besteht die Chance, den Anderen als Anderen belas-
sen zu miissen, wenn die Ubertragung umgearbeitet werden kann. Es
fehlt das Fiihlen einer korperlichen Nihe, die Beriihrung. Es ist nur die
Ahnung davon da. Das Sehen als phantasmatische Ersetzung der Beriih-
rung fehlt. Das kann in Gang bringen. Sprechendes und imaginierendes
Ich haben so Gelegenheit, bemerkbar auseinander zu treten. Damit wan-
dert Fremdheit ein, in beide, den Analytiker und den Analysanten. Das
heif3it auch, dal bisher geschlossene Systeme attackiert werden, z.B. fast
alle Regeln einer alltiglichen Kommunikation und Interaktion. Stattdes-
sen wird ein anderes System geschaffen, in dem sich die beiden Indivi-
duen wechselseitig bedingen, es idealerweise aber nicht zu einem
Abschlul oder AnschluBl kommt (keine Bediirfnis- und Anspruchsbe-
friedigung), sondern sich eine interaktive Leerstelle auftut (Freisetzen
des Begehrens), eine kiinstliche Asozialitit, die dazu hinfithren kann,
Gesellungsprozesse zu begreifen, eben die Assoziation, die als freie As-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Couch und Sessel

soziation auch ein politischer Begriff war.”> Niemand ist das, was er
momentan ist, zur Génze, er ist immer an einem symbolischen Platz, der
ihm die Totalitdt verweigert. Dies zu begreifen, ist Voraussetzung fiir
ein Leben in einer demokratischen Gesellschaft. Beide, Analysant und
Analytiker, werden mit ihren notwendigen Fiktionen konfrontiert, und
so auch damit, daB sie anders sein konnten. Fiktionen sind notwendig fiir
Bildung.

Die Befolgung der psychoanalytischen Grundregel schafft wegen ihrer
Kiinstlichkeit und ihren Zwéngen einen Widerstand gegen die Einbil-
dung, die sich schon auszukennen glaubt, was deren Hauptfunktion und
alltdglich notwendig ist. Freud formuliert die Regel so:

mNoch eines, ehe Sie beginnen. Ihre Erzahlung soll sich doch in einem Punkte von
einer gewdhnlichen Konversation unterscheiden. Wahrend Sie sonst mit Recht versu-
chen, in lhrer Darstellung den Faden des Zusammenhanges festzuhalten, und alle
stérenden Einfalle und Nebengedanken abweisen, um nicht, wie man sagt, aus dem
Hundertsten ins Tausendste zu kommen, sollen Sie hier anders vorgehen. Sie werden
beobachten, daR Ihnen wahrend Ihrer Erzahlung verschiedene Gedanken kommen,
welche Sie mit gewissen kritischen Einwanden zuriickweisen mdchten. Sie werden ver-
sucht sein, sich zu sagen: dies oder jenes gehort nicht hieher, oder es ist ganz unwich-
tig, oder es ist unsinnig, man braucht es darum nicht zu sagen. Geben Sie dieser Kritik
niemals nach und sagen Sie es trotzdem, ja gerade darum, weil Sie eine Abneigung
dagegen verspiiren. Den Grund fiir diese Vorschrift — eigentlich die einzige, die Sie
befolgen sollen — werden Sie spater erfahren und einsehen lernen: Sagen Sie also
alles, was lhnen durch den Sinn geht. Benehmen Sie sich so, wie zum Beispiel ein Rei-
sender, der am Fensterplatze des Eisenbahnwagens sitzt und dem im Inneren Unter-
gebrachten beschreibt, wie sich vor seinen Blicken die Aussicht verdndert. Endlich
vergessen Sie nie daran, dal sie volle Aufrichtigkeit versprochen haben, und sehen Sie
nie {iber etwas hinweg, weil lhnen dessen Mitteilung aus irgendeinem Grunde unan-
genehm istc.«®

Die Grundregel schafft einen Widerstand, an dem iiber Entbildung der
Einbildungen Bildung statthaben kann, eine Ubertragung, an der gear-
beitet werden kann. Einsatzmomente dafiir, dem Unbewufiten auf die
Spur zu kommen, sind da der Traum und seine Erzéhlung mit den Cha-
rakteristika der Verdichtung, Verschiebung und der Riicksicht auf Dar-
stellbarkeit sowie Fehlleistungen, Wiederholungen. Freud schafft mit
dem Setting Raum und Zeit fiir Experimente. Fast jedem Beteiligten
wird dabei deutlich — auch heute noch —, daf} dies nicht >natiirlich< ist,

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

23


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

24

man sich nicht auskennt. Freud — so hat es insbesondere Lacan erst viel
spéter herausgearbeitet — konstruiert einen Platz fiir den Analytiker (als
u.a. den eines Forschers), auf dem ein Individuum sitzt, das dadurch, daf3
es in das Setting eingespannt ist, zum Subjekt wird, dem Wissen unter-
stellt wird. Die Suche nach dem Unbekannten, nach dem, was fehlt, was
zuviel ist, nach dem Grund fiir ein Leiden, setzt den Psychoanalytiker in
die Position des Wissenden. Der Analytiker darf sich aber mit dieser
Zuweisung nicht identifizieren, nur die Unterstellung 1Bt Wissen ent-
stehen, nicht die Einbildung, tatséchlich zu wissen. Natiirlich ist Wissen
vorhanden, beim Analytiker wie bei den Analysanten, beim Analytiker
wahrscheinlich mehr an disziplinirem Wissen iiber den psychoanalyti-
schen ProzeB als beim Analysanten. Aber beide werden damit konfron-
tiert, dal} dieses Wissen zundchst einmal abwesend ist und nur in einem
Spiel, in einem Fort-Da-Spiel** wieder aktiviert und in Erfahrung ge-
bracht werden kann, indem es in die singuldre Situation Einlaf findet. Es
wird dabei ein anderes, ein situatives, soeben entdecktes. An das psy-
choanalytische Wissen wird von der Kur her die Anforderung gestellt,
daf} es nicht abgeschlossen und verallgemeinert sein kann, keine Gewif3-
heit, also kein Wissen im Perfekt erzeugen darf und auch nicht kann. Es
darf nicht zur Subsumtion verleiten, sonst wird das Einzigartige der je-
weiligen Begegnung verpallt. Beide beteiligten Individuen werden zu
Forschern. Der Analytiker sitzt zwar dort als Experte, insofern er sich
mit Psychoanalyse auseinandergesetzt hat, selber in der Regel in der Po-
sition des Analysanten war, aber gerade aus dieser Erfahrung und nur
durch diese ist er gewarnt, etwas Bestimmtes zu wissen, etwas mittels
dessen er bestimmen und représentieren konnte, worum es geht. Weder
er noch der Analysant sind selbstindig. Damit verdndert sich die Rede
im Setting. Sie wird theatralisch, ein gemeinsames, lebendiges Artefakt,
aber wirklich und wirksam.” Diese Fiktionen miissen immer wieder
»geglaubt« werden. Zusitzlich muB der Zugang zur Uberpriifung ihrer
Realitdt versperrt werden durch ein Nein, durch ein Untersagen, durch
ein kompromiBloses Nein, ein Verbot, das im Setting konkret inszeniert
wird, aber auch dariiber hinaus gilt: Hier und jetzt ist nicht alles mog-
lich. Dadurch entsteht die Fiktion, als sei da jemand, von dessen Willen
es abhing, dieses Verbot aufzuheben. Verbote bringen Erleichterung,
weil sie vor der unvermittelten Einsicht in die Unmdglichkeit schiitzen,
dall man etwas schon Bestimmbares iiber den Anderen wissen kann. Es
gibt Schutz insbesondere vor der Unmdoglichkeit, daB der je andere

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Couch und Sessel

schon weil}, wer man ist. Dieses Nein besagt: es ist hier und jetzt nicht
alles moglich. Nur innerhalb dieses Verbots, innerhalb des Regelwerks
des Settings kann die Unmoglichkeit auftauchen, anerkannt werden und
damit die Voraussetzung fiir Trauer geschaffen werden, deren andere
Seite neue Erfindungen und Empfindungen sind.

Abstinenz

Das ist eine mogliche Formulierung der sogenannten Abstinenzregel, die
besagt, da3 die Anspriiche der Beteiligten nicht an- oder miteinander
erfiillt werden diirfen. Insofern fehlt eine glatte AnschluSfdhigkeit etwa
an den Alltag in Form von Ratschldgen oder Verwertungsvorschldgen,
wie sie fast {iberall in der Wissenschaft gegenwiértig gefordert wird. Das
generiert eine Distanz, Ambiguititstoleranz, etwas Drittes zwischen der
Zweiwertigkeit von Ja und Nein, Schwarz und Weil}, Gut und Bdse. —
Im {brigen eine der wichtigsten Voraussetzungen fiir Demokratie. —
Messianismus, Heils- und Heilungsversprechen, Vermittlung der Ge-
wiBheit, da3 es Erldsung von der Distanz gidbe, Unmittelbarkeit, wenn
nur die Abstinenz nicht wére, ist immer darauf aus, Liicken zu stopfen
und das Dritte zu eliminieren.”® Diese Sehnsucht kommt in den Forde-
rungen nach direkter AnschluBfihigkeit, Uberpriifung an der Praxis und
nach Empirie zum Vorschein. Und insofern ist Wissenschaft, auch Er-
ziehungswissenschaft, als sdkularisierte Form des Milleniarismus zu
verstehen: Sie befordert die Hoffnung, dafl die Menschen sich eines Ta-
ges verstehen und auf sich selber als Garanten des Zusammenhalts von
Signifikant und Signifikat Bezug nehmen kdnnten, ohne da3 dabei etwas
offen bleibt. Da3 dann z.B. ein Kopftuch wieder ein Kopftuch ist. Ein-
passung, Stimmigkeit, Bediirfnisbefriedigung ist im Setting untersagt,
damit die Unmoglichkeit ertrdglich wird. Es erzeugt Spannung, Suspen-
se, Begehren. Eine erste Formulierung dieser Untersagung, dieses Ver-
botes steht im Dekalog, das sogenannte Bilderverbot.”” Das Verbot kann
libertreten werden.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

25


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

26

Macht

Die Ausiibung von Macht wird eingeschrankt auf das Sprechen bei sehr
eingeschrinkter Motorik, die ein Handeln im umfassenden Sinne nicht
zuldft. Es wird also unter den vielen Moglichkeiten, unter denen der
Andere auftauchen kann, Medialitdt eingeschriankt. Das erscheint zu-
nichst als eine Erschwernis; es trigt aber dazu bei, da8 nun das Bild der
Macht®® leichter auftauchen kann — durchaus nicht unriskant.

»So grolS ist das Entsetzen, das sich des Menschen bei der Entdeckung des Bildes sei-
ner Macht bemdchtigt, daf er in seinem eigenen Handeln sich von ihm abwendet, so-
bald dieses Handeln ihm jenes Bild unverstellt zeigt. Das jedenfalls geschieht im Fall
der Psychoanalyse. Die prometheische Entdeckung Freuds war ein solches Handeln.«*®

Das Bild der eigenen Macht kann entsetzlich sein, widerstreitet oft der
Erinnerung und treibt so zur Wiederholung. Das Bild der eigenen Macht
mul} aus dem Imagindren heraus in eine kulturell wahrnehmbare Form
gebracht und moderiert werden, wenn nicht gewaltsam die Mitglieder
einer Gesellschaft an einem Platz, in einer bestimmten und damit defi-
nierbaren Funktion gehalten werden sollen. Daran wird im Setting gear-
beitet.

Zunéchst war die Einfiihrung der freien Assoziation, die als Grundregel
in das analytische Procedere eingefiihrt wird, motiviert durch eine de-
terministische, naturwissenschaftliche Uberzeugung: Sie diente der Su-
che, der Benennung und Deutung unbewuBter Determinanten der je
individuellen Psyche. Freud riickte nicht davon ab, daB3 es da einen De-
terminismus gebe, nur die Form, die sich ergab, um ihn im Einzelfall zu
entdecken, war ganz und gar nicht der naturwissenschaftlichen Methode
zuzurechnen, sondern eher dem Detektivioman:* Freud lieB sprechen
und horte. Prinzipielle Beobachtbarkeit und deren Wiedergabe auf3erhalb
des Freudschen Laboratoriums, des Settings, waren damit ausgeschlos-
sen, zumal er jedenfalls nach auflen zur Offentlichkeit hin, nichts genau
Bestimmtes benennen konnte, das zur Identifizierung hétte fithren kon-
nen, von dem, was ihm im Vertrauen frei assoziativ mitgeteilt worden
war, weil damit die Intimsphire und z.T. 6ffentliche Belange®' tangiert
worden wiren. Dies hitte sein neues Forschungssetting zerstort. Hier
findet ein AbschluB8 nach auflen statt. Das Gesprochene unterliegt der
Riicksicht auf Darstellbarkeit, es dringt zur Uberschreitung dieser Gren-
zen, zu neuen Formen der Darstellung. Gehalte, die nicht nach auflen
kommen diirfen, sind aber gleichwohl im Setting die stirksten Garanten

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Couch und Sessel

einer relativen GewiBlheit, einer GewiBlheit, die sich aus dem Verfahren
ergibt. Dieses Verfahren setzt den auBenstehenden Rezipienten, etwa
Kollegen, vor die Wahl, entweder dem vom Forscher Mitgeteilten zu
vertrauen oder das Vernehmbare als nicht valide abzulehnen, weil er es
nicht mit eigenen Augen hat sehen, mit eigenen Ohren hat horen kon-
nen. Er kann sich auch nicht auf scheinbar authentische Daten verlassen,
etwa Photographien oder Film. Vertrauen kann er nur aus dem Kontext
und dem Intertext gewinnen. Es geht dabei um die Moglichkeit der An-
erkennung von Zeugenschaft. Freud macht an einem Beispiel deutlich,
welche Offenheit nach innen verlangt wird und welche komplementére
Diskretion nach aulen erfordert ist, und er zieht daraus fiir sein Verfah-
ren einen weitgehenden Schluf3:

»Auch auf die Mitteilung von Namen kann man nicht verzichten [...]. Es ist sehr merk-
wiirdig, daR die ganze Aufgabe unldsbar wird, sowie man die Reserve an einer einzi-
gen Stelle gestattet hat. [...] Ich behandelte einmal einen hohen Funktiondr, der durch
seinen Diensteid genotigt war, gewisse Dinge als Staatsgeheimnisse vor der Mitteilung
zu bewahren, und scheiterte bei ihm an dieser Einschrankung. Die psychoanalytische
Behandlung muR sich tiber alle Riicksichten hinaussetzen, weil die Neurose und ihre
Widerstande riicksichtslos sind.«*

Anders als in der physiologischen Forschung gab es im psychoanalyti-
schen Setting somit eine Verschrinkung von gesellschaftlicher Offent-
lichkeit, Privatsphédre und Wissenschaft, die an die bisherigen Grundre-
geln der jeweiligen Sphéren stie. Es wurden andere Zusammenhénge
deutlich, die in den jeweiligen systemischen Abgrenzungen der einzel-
nen Bereiche nicht mehr wahrnehmbar waren. Das Setting zeigt damit
einen Zusammenhang auf, der nicht zu haben ist, der nicht zu bemei-
stern ist, es bildet sozusagen eine Enklave, ein Asyl.33 Bei all diesen Er-
orterungen darf man einen wichtigen Zug zur allméihlichen Entwicklung
des Settings, wie wir es heute kennen, nicht iibersehen: Sie war immer
auch pragmatisch ausgerichtet, in einer seltsamen Mischung von theore-
tischen Uberlegungen und Handlungsméglichkeiten, den Mdglichkeiten
geschuldet, ein »Laboratorium« zu errichten.”*

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

27


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

28

Produktion und >Beobachtung« des >Faktums:«
zur gleichen Zeit

Sperrig aus der Perspektive vieler wissenschaftlicher Betrachtungswei-
sen ist, daB3 im Setting die Krankheit erst als solche, wie sie allmdhlich
auftaucht, produziert wird (nachtraglich erst kann man sehen, daf3 das
bei der Medizin auch nicht anders ist). Die Krankheit ist nicht einfach
da, sie wird nicht mitgebracht, lediglich ein paar Beschwerden werden
mitgeteilt. Mitgebracht wird ein Anspruch auf Anderung, auf Erfiillung
eines Wunsches. Es wird dann auf der Ebene dessen, was im Sprechen
moglich ist, die Krankheit konstruiert, das Symptom gesprochen. Es
wird aber nicht festgemacht, fixiert, sichtbar gemacht. In aller Radikali-
tdt zu Ende gedacht, verbdte dies auch die Erstellung einer Diagnose.
Der Krankheit wird dadurch eine andere Form gegeben. Sie wird zum
relationalen Geschehen — so ist sie auch entstanden —, in dem die Uber-
tragung die Verbindung herstellt zwischen Analysant’ und Analytiker.
Es kann in jeder Sitzung zu einer anderen Darstellung der Symptome im
Rahmen eines unverdnderten Settings kommen. Wegen des notwendig
auftretenden Widerstands durch die Ubertragung kommt es zu Wieder-
holungen, die erst im relativ stabilen Rahmen auffillig werden konnen.

Paranoische Ziige

Im Setting wird eine >kiinstliche< Psychose, ndmlich in Form einer Para-
noia inszeniert; bei einem >normalens, gebildeten biirgerlichen Indivi-
duum ist sie schon unbemerkt da, in der Kur erst wird sie aufgefiihrt.
Diese Paranoia entdeckt Lacan in der Relektiire Freuds nicht ohne Mit-
hilfe der Surrealisten, insbesondere Salvador Dalis. Die Paranoia ist in
diesem Kontext gleichzusetzen mit dem Entwurf eines verantwortlichen
und verniinftigen Subjektes, das zundchst einmal alles auf sich bezieht,
gerade auch dann, wenn es andere verantwortlich macht. Es muf} erst
miihsam lernen, andere Instanzen anzuerkennen oder zu konstruieren,
die es verantwortlich machen kann, die es als mitursdchlich anerkennt,
im Verein mit anderen Individuen iiber die Sprache.*

Gegeniiber einer im herkdmmlich klinischen Sinne so bezeichneten Pa-
ranoia verdoppelt sich die Paranoia im Setting als Verfolgungs- und Be-
ziehungswahn.”” — Der Psychoanalytiker kann dazwischen nicht sicher
unterscheiden. Diese Form der Ohnmacht will aber nicht besagen, dafl

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Couch und Sessel

sich zwischen ihm und dem Analysanten nichts &ndern kann. Ohnmacht
besteht vielmehr in der Unmdglichkeit der Vorhersage, eines gerichteten
Plans, einer Heilung auf der Basis einer zu Beginn absicherbaren Dia-
gnose, einer daraus ableitbaren Prognose und eines die Liicke zwischen
beiden ausfiillenden Behandlungsplanes. Damit wiirde das, was im Set-
ting geschehen kann, auf der Basis der Grundregel entgrenzt. Auf Defi-
nitionen muf} verzichtet werden. Es geht vielmehr um die Frage der
Grenze im Prozef3 selber, in dem die einzelnen Elemente diesseits und
jenseits der mitgebrachten Grenzen sich neu sortieren konnen, indem
Analytiker und Analysant Verantwortung fiir die Zuordnung iiberneh-
men. Das geschieht in der Ubertragung, die keine sichere Grenze zwi-
schen zwei Subjekten beanspruchen kann.*®

Im Setting wird das individuelle Subjekt also nicht als Schopfer, Her-
steller konzipiert, sondern es taucht als Sprechendes und Gesprochenes
auf. Das Subjekt entsteht so relational (in einem Hiatus). Das Setting ist
ein Ort seines Studiums.

Unsichtbar

Der Korper wird im Setting aus der Sichtbarkeit herausgenommen, auch
aus der Deutung. Es geht gerade nicht darum, das, was sich an Regun-
gen des Korpers tut, zu deuten, sondern nur um die Artikulation des
Sprechens. Sie ist natiirlich eine korperliche, eine die nicht ohne die Be-
teiligung etwa der Zunge und der Stimmbaénder zutage tritt. Aber es soll
nicht die paranoide Selbstbeherrschung evoziert werden, die Disziplin,
die aus der wortwdrtlichen Beobachtung resultiert. Es ist nur ein mo-
menthafter Bestandteil der Analyse, dem Blick ausgesetzt zu sein —
meist zu Beginn und zu Ende der Sitzung. Jedem der beiden Beteiligten
wird die durch die dauernde Beobachtung und den wechselseitigen Blick
ausgeiibte Macht, wie es in der klassischen Forscherperspektive provo-
ziert wird, tiber den anderen versagt. Das ist nicht nur eine Gnade, denn
der Blick hélt ja auch den anderen mit Macht zusammen, verleiht eine
Kontur. Die Potenz des Gesichts ist gesellschaftlich zu dem Modus der
Bemaichtigung und Beherrschung geworden. Das, was in unserer Gesell-
schaft als bedrohlich gilt, ist meist dem Unsichtbaren zuzurechnen.
Darauf verweisen Psychotiker. Das sind die, die die Grenze unseres Ver-
stehens darstellen, markieren. Sie geben zu verstehen, als Aufgabe, »von

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

29


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

30

welchen Dingen die grofite Bedrohung ausgeht: von den nicht wahr-
nehmbaren, unsichtbaren, immateriellen Dingen, von welchen wir
verfolgt, vergiftet, verstrahlt werden.«’’ Insofern richtet sich die Psycho-
analyse im Setting auf genau die psychotische Struktur (in jedem Sub-
jekt) ein.

Auf der Couch

Ein Analysant: »Das wiirde mir aber schwer fallen, mich auf die Couch
zu legen. Das ist ja die Stelle, an der ich beim ersten Mal ausgestiegen
bin. Das wollte ich nicht. Mir war klar, da3 ich dann etwas sagen konn-
te, was ich nicht weif}. Ich weil} ja dann nicht, wann ich besser stoppen
sollte, damit ich nichts ausplappere. Aber deshalb bin ich ja hier. Und
ich weil}, daB ich viel zuviel weil«. Und nach einiger Zeit der Stille:
»Auf der Couch ist das Schweigen ganz anders«.

Mit dem psychoanalytischen Setting wird eine Einrichtung geschaffen,
die kontinuierlich festgefahrene Bedeutung abbaut und andere Verkniip-
fungen ermdglicht. Der Erfahrungsprozefl bekommt dadurch eine soziale
Dimension als Ritus. Riten mildern den Zerstérungsprozef3 durch Schon-
heit, mit Weihrauch, Licht, Feuer, Gesang, Tanz, Drogen, wertvollen
Geridten. Sie leiten iiber in einen immer wieder zu reformulierenden
Bund, in eine neue Verbindung der beteiligten Individuen, die als ver-
sprengte einzelne nicht {iberleben konnen, keine Zugehorigkeit haben,
als Subjekte nicht vernehmbar werden.

Institutionen, auch die Universitdt, so wie wir sie bisher kennen und
kaum anders denken konnen, bieten und inszenieren Bilder von Proze-
duren zur Besetzung, so daB3 man sich dort auf eine Zeit niederlassen
kann. Es besteht in ihnen immer wieder die Gefahr, da3 der unaussagba-
re >Mittelpunkt¢, der kaum mit festen Bildern dargestellt werden kann
und den »>Geist< einer Institution bildet, entweder verschwindet oder
doch (fetischistisch) festgelegt wird. Ist aber ein Bild plotzlich weg, da
wo wir es erwarteten, besteht die Chance einer Unterbrechung. Etwas,
was zusammenzugehoren scheint auf immer, hort nicht mehr auf die An-
forderungen der Wiederholbarkeit. Es kann mdoglicherweise dann eine
andere Konfiguration entstehen.

Eine andere Reaktion kann freilich auch die Halluzination sein: da, wo
etwas fehlt, wird einfach etwas hinzu gesehen. Fast alle Institutionen

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Couch und Sessel

dienen genau diesem Zweck: Das Halluzinatorische jeglicher Wahrneh-
mung wird unterstiitzt und damit entsteht die Gefahr zum Umkippen in
einen asozialen Wahn. Freuds >Erfindung« des Settings 146t sich auch als
ein Plddoyer fiir Zeiten und Orte lesen, fiir eine Wahrung eines prinzipi-
ell leeren Platzes zur gemeinsamen Konstruktion von Sinn, der aus ei-
ner Dekonstruktion resp. Relektiire hervorgebracht werden kann. Ein
solcher leerer Platz kann Anreiz sein, in der symbolischen und damit
sozialen Struktur stetig einen Prozef der Verschiebung und Trauerarbeit
anzuregen. Fiir diese Ereignisse braucht es eine fortgesetzte, lebendige
Zeugenschaft im Gegensatz zu abgelegten archivierbaren Fakten. Denn
dieser Sinn, wenn er nicht zum bleibenden, inkarnierten Symptom wer-
den soll, mul immer wieder in einen Prozel der Dekonstruktion ge-
bracht werden. Das Setting antwortet auf einen Verlust an Zusammen-
hang, bzw. in ihm wird eine andere Form des Zusammenhangs entdeckt:
die Ubertragung. In diese Dekonstruktion ist das gesamte institutionelle
Umfeld einbezogen, aus dem heraus Freud allméhlich das Setting ent-
wickelt hat. Es unterscheidet sich von den institutionellen Rahmungen
der Naturwissenschaft, der Medizin, aber auch der Geisteswissenschaft
und Kunst. Der damit gelegte Sprengsatz ist immer noch virulent und
auch in der Geschichte der Psychoanalyse selbst noch nicht ganz begrif-
fen.

Das sei hier zum Schlufl nur angedeutet: Damit das Setting als Laborato-
rium funktioniert, braucht es des intellektuellen Austauschs. Dazu muf}
erzahlt werden konnen, etwas vorgestellt werden kénnen. Aus dieser
Notwendigkeit ergab sich die Mittwochsgesellschaft, eine Art des
Schreibens, des nachtriglichen Schreibens (nicht des protokollierenden
Mitschreibens), ein Austesten der Grenzen der Darstellbarkeit sowie
verdnderter Formen der Tradierung (eigene Analyse); aus ihr gingen
Konzepte fiir die psychoanalytische Ausbildung sowie Griindungen von
psychoanalytischen Vereinigungen hervor, die sich immer noch in der
ungliicklichen Phase der Kopie traditioneller, bekannter Institutionalisie-
rung befinden: sie dhneln, vermutlich unbedacht und mal mehr, mal we-
niger, der Struktur einer Handwerkerinnung, eines katholischen Ordens,
einer Armee, auch einer Universitdt in ihren historisch unterschiedlichen
Ausprigungen.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

31


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

32

Anmerkungen

1

12
13

Das ist auch aus einem Brief erkennbar: Nach seiner Riickkehr aus England schreibt
Freud am 09.09.1875 seinem Freund Eduard Silberstein: »Vielleicht, lieber Freund,
da3 mich nach Beendigung meiner Studien ein giinstiger Wind nach England zum
praktischen Wirken hiniiberweht. [...] Voriges Jahr hitte ich auf die Frage, was mein
hochster Wunsch sei, geantwortet: Ein Laboratorium und freie Zeit oder ein Schiff auf
dem Ozean mit allen Instrumenten, die der Forscher braucht, jetzt schwanke ich, ob ich
nicht lieber sagen sollte: ein grofles Spital und reichlich Geld«. Sigmund Freud: Ju-
gendbriefe 1871-1881, hg. von Walter Boehlisch, Frankfurt am Main 1989,144.
Grundlegende Textstellen fiir das hier Entfaltete finden sich bei: Sigmund Freud, Josef
Breuer: Studien iiber Hysterie, in: Sigmund Freud, Gesammelte Werke [GW], London
1940, Frankfurt am Main 1999, I-XVIII Bde. und Nachtragsband, hier GW I, 227;
Sigmund Freud: »Zur Einleitung der Behandlung. Weitere Ratschlidge zur Technik der
Psychoanalyse l«, in: ders., Studienausgabe [StA], Frankfurt am Main 1969ff., I-X
Bde. und Ergidnzungsband, hier Ergénzungsband, 181-204, 193-195. Und fiir den
Ubergang von der Neurophysiologie zur Psychologie: Freud, »Entwurf einer Psycho-
logie«, GW 1, 375-488.

Freud, »Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse«, StA I, 390.

Der Begriff der Kastration ist in der Psychoanalyse hoch aufgeladen. Hier nur ein
Hinweis: Er bezeichnet einen Zustand des Mangels. Etwas immer wieder Entscheiden-
des fehlt. Das Eingetauchtsein in Sprache, in ein symbolisches Universum, spaltet das
Subjekt. Es kann alles nur >halb« sagen, nie genau treffend. Es ist nie mehr ganz. Indem
das Subjekt anerkennt, dal es weder als verfiigbares Objekt eines anderen, noch durch
bestimmte Aktionen aus eigener Kraft Ganzheit erlangt, wird es ein begehrendes, neu-
gieriges, lebendiges.

René Descartes: Discours de la Méthode. Von der Methode des richtigen Vernunftge-
brauchs und der wissenschaftlichen Forschung. Franzosisch-Deutsch, hg. von Liider
Gibe, Hamburg 1969, hier Discours I, comme une histoire, comme un fable, 6 (franzo-
sisch), 7 (deutsch).

Ebd., Discours I.

Ebd., Discours I, 16 (franzosisch), 17 (deutsch).

Einige der folgenden Abschnitte sind Modifikationen aus der Publikation Karl-Josef
Pazzini: »Zur Konstellation von Wahn, Wissen und Institution im psychoanalytischen
Setting«, in: Karl-Josef Pazzini, Marianne Schuller, Michael Wimmer (Hg.): Wahn,
Wissen, Institution. Undisziplinierbare Niherungen, Bielefeld 2005, 293-331.

Zur Umgebung dieser Forschungen vgl. Michael Worbs: Nervenkunst. Literatur und
Psychoanalyse im Wien der Jahrhundertwende, Frankfurt am Main 1983; Andreas
Mayer: »Zur Genealogie des psychoanalytischen Settings«, in: Osterreichische Zeit-
schrift fiir Geschichtswissenschaften. Psychoanalytisches Wissen, Lydia Marinelli
(Hg.), Nr. 2, 14/2003, 11-42.

Jacques Derrida: »Gerecht sein gegeniiber Freud«. Die Geschichte des Wahnsinns im
Zeitalter der Psychoanalyse, in: ders., Vergessen wir nicht — die Psychoanalyse!, iiber-
setzt von Hans-Dieter Gondek, Frankfurt am Main 1998, 59-127, 76.

Vgl. Georges Didi-Huberman: Die Erfindung der Hysterie. Die photographische Klinik
von Jean-Martin Charcot, iibersetzt von Sylvia Henke, Miinchen 1997 [Georges Didi-
Huberman: /nvention de I’Hysterie. Charcot et L’Iconographie, Photographique de la
Salpetriere, Paris 1982]; vgl. Mayer, »Zur Genealogie des psychoanalytischen Set-
tings«, 11-42.

Freud, »Charcot«, GW 1, 22-23.

Vgl. Didi-Huberman, Die Erfindung der Hysterie. — Zur Beschreibung des dann ent-
wickelten Settings vgl. Freud, »Zur Einleitung der Behandlung. Weitere Ratschlidge zur
Technik der Psychoanalyse«, StA Ergédnzungsband, 181-204, 193-195.

Jakob Hessing: Der Fluch des Propheten. Drei Abhandlungen zu Sigmund Freud, Rhe-
da-Wiedenbriick 1989, 60ff.

Er reiste statt dessen Hals iiber Kopf weg von seiner Patientin und schwingerte statt
deren seine Frau.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16
17

18

19
20

21
22

23
24
25

26

27
28

29

30

31
32
33

34

Couch und Sessel

Hessing, Der Fluch des Propheten, 61.

Die Couch ist die direkte Verwandte der Kline, dem Liegemdobel, das auch in den Kli-
niken gebraucht wurde, verwandt auch mit dem Bett. Die Einfithrung der Couch ins
Setting hat auch mit den damals modernen Schlaf- und Entspannungskuren zu tun.
Vgl. hierzu: Freud und Breuer, Studien iiber Hysterie, GW 1, 262.

»Wir sehen jetzt durch einen Spiegel ein dunkles Bild; dann aber von Angesicht zu
Angesicht. Jetzt erkenne ich stiickweise; dann aber werde ich erkennen, wie ich er-
kannt bin«. Paulus, 1 Korinth 13, 12.

Georges Didi-Huberman: Was wir sehen blickt uns an. Zur Metapsychologie des Bil-
des, iibersetzt von Markus Sedlaczek, Miinchen 1999, 67.

Sie bringen das Ich in eine andere Position.

Siehe vorige Anmerkung.

Vgl. Dieter Flader, Wolf-Dietrich Grodzicki: »Hypothesen zur Wirkungsweise der
psychoanalytischen Grundregel«, in: Psyche. Zeitschrift fiir Psychoanalyse und ihre
Anwendungen, Nr. 7, 32/1978, 545-594.

Freud, »Zur Einleitung der Behandlung«, StA Ergdnzungsband, 194.

Vgl. Freud, »Jenseits des Lustprinzips«, StA 111, 213-272, 224f.

Vgl. Pierre Legendre: La Fabrique de I’Homme occidental, Paris 1966. Hier in der
Ubersetzung von Clemens Pornschlegel im Nachwort zu Legendre: Das Verbrechen
des Gefreiten Lortie, Freiburg 1988, 189.

Vgl. Karl-Josef Pazzini: »Tertius datur. Skizze zur Funktion des Vaters in Bildung,
in: Werner Friedrichs, Olaf Sanders (Hg.): Bildung, Transformation. Kulturelle und
gesellschaftliche Umbriiche aus bildungstheoretischer Sicht, Bielefeld 2002, 85-110.
Das Bilderverbot entstammt der anderen Tradition, in der Freud stand, dem Judentum.
Ausfiihrlicher hierzu vgl. Karl-Josef Pazzini: »Aggressivitit im Rahmen der psycho-
analytischen Kur und der Bild-Kiinste«, in: André Michels, Peter Miiller, Achim Per-
ner, Claus-Dieter Rath (Hg.): Jahrbuch fiir klinische Psychoanalyse. Aggressivitdt, Tii-
bingen 2005, Bd. VI, 236-274.

Jacques Lacan: »Funktion und Feld des Sprechens und der Sprache in der Psychoana-
lyse«, in: ders., Schriften I, iibersetzt von Klaus Laermann, hg. von Norbert Haas, Ol-
ten, Freiburg 1973, 71-171, hier 78.

Bei der Kriminalistik ist man gezwungen, zwei Bewegungen miteinander zu kombinie-
ren: Das Setzen und Erfinden einer Story (so wie es gewesen sein konnte), sie gleich-
zeitig zu zersetzen und durch gefundene Indizien zu stabilisieren, um nicht den eigenen
Vorstellungen zu erliegen. Indizien werden sie aber nur durch die vorgingige Erfin-
dung einer Geschichte. Eingebaut in diese konnen sie die Geschichte zerstoren. In der
Psychoanalyse geht es darum, die Geschichte, die aufgedrangt wird, die sich aufdriangt,
nicht entstehen zu lassen.

Freud, »Zur Einleitung der Behandlung, StA Ergdnzungsband, 195, Fuflnote 1.

Ebd.

Die nach wie vor wissenschaftliche Intention ist im iibrigen auch einer der markanten
Unterschiede zu einem z.T. dhnlichen Verfahren, der Beichte.

So konnte Freud es nicht ertragen, den ganzen Tag beobachtet, von Blicken in Form
gebracht zu werden. »Ehe ich diese Bemerkungen zur Einleitung der analytischen Be-
handlung beschliele, noch ein Wort iiber ein gewisses Zeremoniell der Situation, in
welcher die Kur ausgefiihrt wird. Ich halte an dem Rate fest, den Kranken auf einem
Ruhebett lagern zu lassen, wiahrend man hinter ihm, von ihm ungesehen, Platz nimmt.
Diese Veranstaltung hat einen historischen Sinn, sie ist der Rest der hypnotischen Be-
handlung, aus welcher sich die Psychoanalyse entwickelt hat. Sie verdient aber aus
mehrfachen Griinden festgehalten zu werden. Zundchst wegen eines personlichen Mo-
tivs, das aber andere mit mir teilen mogen. Ich vertrage es nicht, acht Stunden taglich
(oder langer) von anderen angestarrt zu werden. Da ich mich wihrend des Zuhorens
selbst dem Ablauf meiner unbewuf3ten Gedanken iiberlasse, will ich nicht, dal meine
Mienen dem Patienten Stoff zu Deutungen geben oder ihn in seinen Mitteilungen be-
einflussen. Der Patient faBt die ihm aufgezwungene Situation gewdhnlich als Entbeh-
rung auf und straubt sich gegen sie, besonders wenn der Schautrieb (das Voyeurtum) in
seiner Neurose eine bedeutende Rolle spielt. Ich beharre aber auf dieser Mafiregel,
welche die Absicht und den Erfolg hat, die unmerkliche Vermengung der Ubertragung

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

33


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karl-Josef Pazzini

34

35
36

37

38

39

mit den Einfillen des Patienten zu verhiiten, die Ubertragung zu isolieren und sie zur
Zeit als Widerstand scharf umschrieben hervortreten zu lassen. Ich weill, daf viele
Analytiker es anders machen, aber ich weif3 nicht, ob die Sucht, es anders zu machen,
oder ob ein Vorteil, den sie dabei gefunden haben, mehr Anteil an ihrer Abweichung
hat«. Ebd., 193ff. auch 198.

Hier ist es wichtig Analysant mit »t« zu schreiben.

Vgl. hierzu David Ratmoko: »Die ddmonische Wiederkehr des Verworfenen«, in:
RISS. Zeitschrift fiir Psychoanalyse. Psychosen, Nr. 53,2002, 31-65, 33.

Das fiihrt in der Konsequenz auch zu der von Freud konstatierten UngewiBheit der
Unterscheidung von Wahn und Wissenschaft.

Vgl. Alain Juranville: Lacan und die Philosophie, iibersetzt von Hans-Dieter Gondek
Miinchen 1990, 370. Juranville macht allerdings hier iberhaupt keinen Hinweis auf das
psychoanalytische Setting. — Kompliziert wird es dann, wenn der Analysant an Para-
noia leidet, dann kann es zum Patt kommen, das dann nur noch in einer zufilligen Un-
terbrechung, die beide zur Kenntnis nehmen konnen, aufgelost werden kann.

August Ruhs: »Triebquelle Auge/Triebobjekt Blick, in: texte. psychoanalyse. dsthetik.
kulturkritik, Nr. 3, 19/1999, 105-123, 108.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marianne Schuller

Sigmund Freuds Schrift
»Die Traumdeutung.

Eine fortgesetzte Lektiire

In einem Brief vom 12. Juni 1900 adressiert sich Freud an den lang-
jéhrigen Freund aus den »Anfiangen der Psychoanalyse«l, an Wilhelm
FlieB, mit einer Wunschvorstellung. Sie betrifft seine Schrift Die
Traumdeutung. War diese bereits im November 1899 erschienen, so war
das Erscheinungsdatum auf 1900, also auf die einen epochalen Aufbruch
symbolisierende Jahrhundertwende, vordatiert. Freud, der sich samt Fa-
milie in dem vor den Toren Wiens gelegenen Ort Bellevue zur Sommer-
frische aufhilt, trdumt von einem Denkmal, auf dem ein revolutiondrer
Moment, der ihm, dem Wortlaut zufolge, eher widerfahren ist, fiir alle
Welt und fiir alle Ewigkeit festgehalten ist: Dieser Moment ist die Ent-
hiillung des Traumgeheimnisses, das zugleich die Geburtsstunde der
Psychoanalyse markiert. Freud schreibt halb im Scherz, vielleicht aber

auch sehr ernst:

»Glaubst Du eigentlich, daR an dem Hause dereinst auf einer Marmortafel zu lesen

sein wird?:

Hier enthiillte sich am 24. Juli 1895 dem Dr. Sigm. Freud
das Geheimnis des Traumes.

Die Aussichten sind bis jetzt hiefiir gering. Wenn ich aber in den neuesten
psychologischen Biichern [...] lese, was sie iiber den Traum zu sagen wissen, so freue
ich mich doch wie der Zwerg im Marchen, »daR die Prinzessin es nicht weiR«.«?

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

35


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marianne Schuller

36

Wihrend Freud sich als Rumpelstilzchen imaginiert, als jene Figur, die
sich boshaft und diebisch ihres geheimen Wissens freut, so ist der
Scherz doch von tiefem Ernst durchmischt. Wird die Arbeit, die Freud
»nur mit einem dunklen Takt weiter in den Ritseln«’ tappen lieB, die ihn
mit Zweifeln und Verzweiflung immer wieder heimgesucht hat, die im
Riickblick als Jakobs Kampf mit dem Engel erscheint (wobei sich Freud
als der Unterlegene beschreibt, dem von Jakob nur das Hinken blieb®),
wird diese Arbeit ihre wissenschaftliche Anerkennung finden? Jene
Marmortafel ist ldngst angebracht (1977), die Auffassung vom Traum
als dem Vorboten eines ddmonischen Schicksals wie das medizinische
Vorurteil, dal das Traumleben Ausdruck einer nervosen oder neurona-
len Dysfunktion sei, stehen heute nicht mehr zur Debatte. Und doch sind
die mit der Traumdeutung aufgekommenen Fragen nach der Struktur des
Subjekts unter MaBlgabe der Erfindung dessen, was Freud das UnbewulB3-
te nannte, keineswegs erledigt. Auch die Auffassung des Traums als
einer verhiillten Erfiillung verdringter Wiinsche, die im Prozef der Deu-
tung enthiillt und einer addquaten Befriedigung zugefiihrt werden kann,
wird der Freudschen Entdeckung nicht gerecht. Vielmehr wird diese die
einfache Ausdruckslogik von Verhiillung und Enthiillung zerlegen mit
dem Effekt, daB3 sich eine neue Problematik abzuzeichnen beginnt: Der
unbewulite Wunsch verwirklicht sich nicht, indem er sich »erfiillt¢, son-
dern indem er sich hervorbringt.

Ist die nun folgende Lektiire der Traumdeutung von dem Wunsch getra-
gen, diese grundlegende Verschiebung zu akzentuieren, so wird sie ihren
Ausgangspunkt bei jenem Traum nehmen, den Freud auf der vorgestell-
ten Marmortafel als Initial der Traumlehre bezeichnet hat: dem beriihm-
ten »Traum von Irmas Injektion«. Warum ist es ausgerechnet dieser
Traum, der die Funktion eines Initials abgibt? Diese Frage fordert eine
genaue Lektiire des Freudschen Verfahrens heraus: Ist dieses zum einen
durch einfache Aussagen gekennzeichnet, so geraten diese zum anderen
in Widerspriiche, die, so die These, ihrerseits aussagekriftig sind: Nicht
einfach der Korrektur fahig, meldet sich in den Widerspriichen und im
Fehlgehen der Aussage das UnbewuBte als das, was das Subjekt konsti-
tuiert, ohne von ihm gekannt werden zu kdnnen.

In der Absicht, das Mindestmal} eines Kontextes herzustellen, schickt
Freud seinen Traumerzdhlungen in der Regel einen »Vorbericht« vor-
aus. So auch im Falle des >Irma-Traums<.” Danach trifft Freud am Vor-
abend des Traumes, also am 23. Juli 1895, einen Kollegen mit Namen
Otto, der gerade aus der Sommerfrische zuriickgekehrt ist, wo er die

14.02.2026, 08:25:37. @)


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sigmund Freuds Schrift »Die Traumdeutung«

junge Irma getroffen hat. Irma ist oder war eine Patientin Freuds und
zugleich eine Freundin der Familie. Freud ist also ihr gegeniiber in jener
delikaten Situation, in der sich der Analytiker befindet, der jemand aus
seinem Bekanntenkreis behandelt. Irmas Behandlung durch Freud war
liberdies nur teilweise erfolgreich. Zwar ist sie von ihrer hysterischen
Angst, nicht aber von bestimmten somatischen Symptomen befreit. Vor
den Ferien hatte Freud Irma eine Interpretation angeboten — eine »Lo-
sung«’ des Riitsels ihrer Symptome —, aber Irma war unwillig oder unfé-
hig, die »Losung« zu akzeptieren. Als Freud nun seinen Freund Otto
nach dem Befinden Irmas fragt, antwortet dieser, daf3 es ihr besser gehe,
aber nicht ganz gut. Da er einen Vorwurf aus Ottos Worten hort, setzt
sich Freud noch am selben Abend hin und schreibt eine Krankenge-
schichte, die er an Dr. M., einen gemeinsamen Freund und geachteten
Mediziner, adressiert, wie um sich zu rechtfertigen. »In der auf diesen
Abend folgenden Nacht«, so Freud, »hatte ich den nachstehenden
Traum, der unmittelbar nach dem Erwachen fixiert wurde«.” An diesen
»Vorbericht« schlie3t sich der Traumtext an:

»Traum vom 23./24. Juli 1895

Eine groRe Halle — viele Géste, die wir empfangen. — Unter ihnen Irma, die ich sofort
beiseite nehme, um gleichsam ihren Brief zu beantworten, ihr Vorwiirfe zu machen,
daR sie die »Losung¢ noch nicht akzeptiert. Ich sage ihr: Wenn du noch Schmerzen
hast, so ist es wirklich nur deine Schuld. — Sie antwortet: Wenn du wiitest, was ich
fiir Schmerzen jetzt habe im Hals, Magen und Leib, es schniirt mich zusammen. — Ich
erschrecke und sehe sie an. Sie sieht bleich und gedunsen aus; ich denke, am Ende
bersehe ich da doch etwas Organisches. Ich nehme sie zum Fenster und schaue ihr in
den Hals. Dabei zeigt sie etwas Strduben wie die Frauen, die ein kinstliches Gebi3
tragen. Ich denke mir, sie hat es doch nicht notig. — Der Mund geht dann auch gut auf,
und ich finde rechts einen groRen Fleck, und anderwarts sehe ich an merkwiirdigen
krausen Gebilden, die offenbar den Nasenmuscheln nachgebildet sind, ausgedehnte
weiRgraue Schorfe. — Ich rufe schnell Dr. M. hinzu, der die Untersuchung wiederholt
und bestétigt... Dr. M. sieht ganz anders aus als sonst; er ist sehr bleich, hinkt, ist am
Kinn bartlos... Mein Freund Otto steht jetzt auch neben ihr, und Freund Leopold
perkutiert sie iiber dem Leibchen und sagt: Sie hat eine Dampfung links unten, weist
auch auf eine infiltrierte Hautpartie an der linken Schulter hin (was ich trotz des
Kleides wie er spiire) ... M. sagt: Kein Zweifel, es ist eine Infektion, aber es macht
nichts; es wird noch Dysenterie hinzukommen und das Gift sich ausscheiden... Wir
wissen auch unmittelbar, woher die Infektion riihrt. Freund Otto hat ihr unlangst, als
sie sich unwohl fiihlte, eine Injektion gegeben mit einem Propylpraparat, Propylen...

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

37


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marianne Schuller

38

Propionsaure... Trimethylamin (dessen Formel ich fettgedruckt vor mir sehe) ... Man
macht solche Injektionen nicht so leichtfertig ... Wahrscheinlich war auch die Spritze
nicht rein.<

Die sich anschlieBende, von Satz zu Satz fortschreitende Analyse
kommt, durch eine Fiille sich verzweigender Assoziationen hindurch,
schlieBlich zu der bahnbrechenden These, dal der Traum eine Wunsch-

erfiilllung sei. Freud schreibt resiimierend:

»lch habe nun die Traumdeutung vollendet. [...] Wahrend dieser Arbeit hatte ich Miihe,
mich all der Eindriicke zu erwehren, zu denen der Vergleich zwischen dem Trauminhalt
und den dahinter versteckten Traumgedanken die Anregung geben mufSte. [...] Das
Ergebnis des Traumes ist namlich, daf ich nicht Schuld bin an dem noch vorhandenen
Leiden Irmas, und daf Otto daran Schuld ist. [...] Von der Verantwortung fiir Irmas
Befinden spricht der Traum mich frei, indem er dasselbe auf andere Momente (gleich
eine ganze Reihe von Begriindungen) zuriickfiihrt. Der Traum stellt einen gewissen
Sachverhalt so dar, wie ich ihn wiinschen mochte; sein Inhalt ist also eine Wunsch-
erfillung, sein Motiv ein Wunsch.«®

Der erste Satz des Resiimees erklirt die Traumdeutung fiir vollendet. Es
folgt jedoch eine FuBnote, die besagt: »Wenn ich auch, wie begreiflich,
nicht alles mitgeteilt habe, was mir zur Deutungsarbeit eingefallen ist.«"°
Wihrend Freud die Deutungsarbeit fiir vollendet erkldrt, macht er zu-
gleich darauf aufmerksam, daB sie durch Liicken, Verschweigungen,
Abbriiche und Auslassungen ausgezeichnet ist. Ist es an dieser Stelle
nicht wichtig, nach den Griinden fiir diese Abbriiche zu fahnden, kann es
also nicht darum gehen, da eine Exegese zu machen, wo Freud sich
selbst unterbricht,'" gilt es vielmehr, deren Wirkung in Erfahrung zu
bringen. Unter dieser Perspektive treten die Widerspriiche nicht so sehr
als korrigierbare Fehler, sondern als ein ironischer Gestus hervor. Die
Ironie' ist es, welche der so eindeutig scheinenden These von der
Wunscherfiillung gleichsam in die Parade fahrt mit dem Effekt, daB die
vorgetragenen Annahmen und Selbstgewi3heiten, die GewiBheit {iber
das, was der Wunsch ist, instabilisiert und fragwiirdig werden." So wird
beispielsweise das medizinisch-therapeutische Wissen wie das Selbst-
verstindnis des Arztes in ein zutiefst ironisches und selbstironisches
Licht getaucht, wenn es heif3t:

»lch mache Irma Vorwiirfe, daR sie die Losung nicht akzeptiert hat; ich sage: Wenn du
noch Schmerzen hast, ist es deine eigene Schuld. Das hatte ich ihr auch im Wachen
sagen konnen, oder habe es ihr gesagt. Ich hatte damals die (spater als unrichtig

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sigmund Freuds Schrift »Die Traumdeutung«

erkannte) Meinung, daR meine Aufgabe sich darin erschopfe, den Kranken den
verborgenen Sinn ihrer Symptome mitzuteilen; ob sie diese Losung dann annehmen
oder nicht, wovon der Erfolg abhéngt, dafiir sei ich nicht mehr verantwortlich. Ich bin
diesem jetzt gliicklich (iberwundenen Irrtum dankbar dafiir, daB er mir die Existenz zu
einer Zeit erleichtert, da ich in all meiner unvermeidlichen Ignoranz Heilerfolge
produzieren sollte. —«'*

Im Laufe der Deutungsgeschichte von Freuds Traumdeutung ist, vor
allem von feministischer Seite,"” immer wieder auf den gegen die weib-
lichen Figuren, vor allem gegen Irma gerichteten ménnlichen Meister-
und Wissensdiskurs Freuds aufmerksam gemacht worden. Liest man
jedoch die Gesten der Selbstironie mit, hort man den selbstironischen
Ton, dann wendet sich das Blatt: Der Text wiederholt nicht einfach ei-
nen arztlichen und sexuellen Herrschaftsdiskurs, sondern er stellt sich
als Dramatisierung des Scheiterns eben dieses Wissens und seiner
Machtanspriiche dar. Zugespitzt formuliert: In der Traumerzdhlung und
in der Deutung zeichnet sich zweifellos Freuds Wunsch nach Aneignung
nach, wie es immer wieder heif3it, Gefligigmachen des anderen in Gestalt
der Hysterikerin Irma, aber auch in Gestalt seiner namenlos bleibenden
Ehefrau und einer dritten »gutenc, weil gefiigigen Patientin ab. Zugleich
aber werden die Grundlagen und Stiitzpfeiler dieser >ménnlichen< Wis-
sensordnung untergraben. Mit dem Traum wird ein Sprechen vernehm-
bar, das von einem anderen Ort als dem sich selbst gegenwirtigen Be-
wulBltsein, das von anderen, bis dahin »unentdeckten Provinzen im See-
lenleben«'® spricht. Nicht zuletzt durch die Ritzen des widerspriichlichen
Textes kommt der Traum als eine in die Einheit des Sinns intervenieren-
de Sprache des Anderen im Freudschen Text zum Zuge. »The Irma
dream is [...] a recognition of the impasse (medical and sexual) inherent
in the very impulse to appropriate, to forcefully reduce the otherness of
the other.«'” Wihrend also der Arzt und Freund Freud nach »Losungen«
fiir Irma sucht, findet die Traumdeutung eine ganz anders geartete unbe-
kannte Fragestellung: die nach dem Unbewuften als etwas, das spricht.
Wihrend auf der Ebene der Aussage die Wunscherfiillung als das nam-
haft wird, was Freud als Arzt und Freund von der Schuld an Irmas
Schmerzen freispricht, trifft Freud auf eine andere Sprache, eine Sprache
ohne Gesicht und Identitdt, die, in die Verfligungsgewalt des Ich inter-
venierend, im Subjekt murmelt und spricht. Eine Artikulation dieser
Sprache des Unbewulten ist der Traum.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

39


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marianne Schuller

40

Was bedeutet die Freudsche Erfindung eines Unbewuften, das spricht,
fir die These vom Wunsch und der Wunscherfiillung? Dazu noch ein-
mal eine ldngere Sequenz aus der Analyse des Traums von Irmas Injek-
tion:

»lrmas Schmerzen fallen nicht mir zur Last, denn sie ist selbst schuld an ihnen, indem
sie meine Losung anzunehmen verweigert. Irmas Schmerzen gehen mich nichts an,
denn sie sind organischer Natur, durch eine psychische Kur gar nicht heilbar. Irmas
Leiden erklaren sich befriedigend durch ihre Witwenschaft (Trimethylamin!), woran ich
ja nichts andern kann. Irmas Leiden ist durch eine unvorsichtige Injektion von seiten
Ottos hervorgerufen worden mit einem dazu nicht geeigneten Stoff, wie ich sie nie
gemacht hatte. Irmas Leiden riihrt von einer Injektion mit unreiner Spritze her wie die
Venenentziindung meiner alten Dame, wahrend ich bei meinen Injektionen niemals
etwas anstelle. Ich merke zwar, diese Erklarungen fiir Irmas Leiden, die darin zu-
sammentreffen, mich zu entlasten, stimmen untereinander nicht zusammen, ja sie
schlieRen einander aus. Das ganze Plaidoyer — nichts anderes ist dieser Traum —
erinnert lebhaft an die Verteidigung des Mannes, der von seinem Nachbarn angeklagt
war, ihm einen Kessel in schadhaftem Zustande zuriickgegeben zu haben. Erstens
habe er ihn unversehrt zuriickgebracht, zweitens war der Kessel schon durchléchert,
als er ihn entlehnte, drittens hat er nie einen Kessel vom Nachbarn entlehnt. Aber um
so besser; wenn nur eine dieser drei Verteidigungsarten als stichhaltig erkannt wird,
muB der Mann freigesprochen werden.«®

Im Zusammenhang der Rede von der Wunscherfiillung also fiihrt Freud
einen Witz an: den beriihmten Witz vom geborgten Kessel. Wie Freud in
seiner 1905 publizierten Schrift Der Witz und seine Beziehung zum Un-
bewufSten ausfiihren wird, artikuliert der Kessel-Witz ein Sophisma, das
mit dem »Schein von Logik«'? arbeitet: Wihrend die einzelnen Begriin-
dungen in sich stimmig sind, wird die an die Stelle eines »Entweder —
Oder« das Wortchen »und« setzende Zusammenstellung logisch unsin-
nig. Wird Freud das »Gewaihrenlassen« dieses »Unsinns« als Moment
»unbewuBter Denkweise«”’ kennzeichnen, so sind Witz und Traum als
Abkommlinge des UnbewuBten strukturell dhnlich: »Der Traum, an dem
ja die Denkweisen des Unbewufiten manifest werden, kennt dement-
sprechend auch kein Entweder — Oder, nur ein gleichzeitiges Nebenein-
ander.«’' Bezogen auf den Irma-Traum heiBt das: »Ich miiBte fiir das
»Und<« des Traumes ein »Entweder — Oder< einsetzen, um dem Vorwurf
des Unsinns zu entgehen.«*

Wenn Freud der Witz vom durchlécherten Kessel, dem Kleists Lustspiel
Der zerbrochne Krug an die Seite zu stellen wire, einfillt, so stellt sich

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sigmund Freuds Schrift »Die Traumdeutung«

eine strukturelle Ahnlichkeit zwischen dem Witz und der Aussage von
der Wunscherfiillung her. Ist der Witz nicht zuletzt komisch deswegen,
weil er Locher in die Konzeptionen von Logik, Identitit und Ganzheit
reift und gewdhren 146t, so gilt dieses auch fiir den Traum und seine
Deutung: »Ich will nicht behaupten, dafl ich den Sinn dieses Traumes
[von Irmas Injektion] vollstindig aufgedeckt habe, dal seine Deutung
eine liickenlose ist.«”® Es gibt also Locher und Liicken in der Traum-
deutung, die nicht nach Maflgabe eines Ganzheitsideals geschlossen
werden konnen. Dazu Freud in einem Brief an Flie3 vom 11.9.1899, der
ihm offenkundig den umwegigen, verschlungenen, witzigen Stil der
Traumdeutung angekreidet hatte:

»Die Traumsachen selbst halte ich fiir unangreifbar; was mir an ihnen migfallt, ist der
Stil, der unfdhig war, den edlen einfachen Ausdruck zu finden, und in witzelnde,
bildersuchende Umschreibungen verfallen ist. Ich weil das, aber der Teil in mir, der es
weill und zu schatzen weil}, der produziert leider nicht. Da der Trdumende zu witzig
ist, ist sicher richtig, aber es trifft weder mich, noch motiviert es einen Vorwurf. Alle
Traumer sind ebenso unausstehlich witzig, und sie sind es aus Not, weil sie im
Gedrénge sind, ihnen der gerade Weg versperrt ist.«**

Durch diese Anordnung von Witz und Traum erscheint die von Freud
immer wieder aufgefiihrte Wunscherfiillung selbst wie ein Witz: ein ge-
borgter und durchlocherter Kessel, der, indem er nie wieder an seinen
Ursprungsort und nie wieder zur Ganzheit zuriickkehren kann, die Vor-
stellung eines vorausliegenden Ursprungs wie einer gegebenen, erst
nachtréglich zerstorten Ganzheit selbst in Frage stellt. Wenn Freud den
Traum nicht nur als Text, sondern als krisenhaften Text, als liickenhaftes
und selbstwiderspriichliches, witziges Textgebilde konstruiert, so wird,
wie man schlulfolgern muf3, davon auch die These von der Wunscher-
fullung infiziert. Der Traum sagt nicht einfach: Das ist dein Wunsch;
hier hast du ihn; nun weifit du, was du willst und es ist an dir, deinen
Wunsch zu befriedigen. Was Freud im Zuge der Unstimmigkeiten und
Dissonanzen seiner Deutung des Irma-Traumes entdeckt, ist nicht so
sehr ein bei seinem Namen zu nennender Wunsch — die Unschuld ge-
geniiber Irma —, sondern die unbewuflte Natur des Wunsches: Das, was
nicht prisentiert und nicht gewufit werden kann und eben deswegen eine
Deutung erfordert. Wahrend das Ich weif3, dal es an Irmas Schmerzen
nicht Schuld ist, weill der Traum, dal3 dieses Wissen unzureichend und
bezogen auf den unbewufBiten Wunsch verfehlt ist. Paradoxer Weise er-
fiillt sich die Aussage »Der Traum ist eine Wunscherfiillung< darin, daf3

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

4


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marianne Schuller

42

sie sich verfehlt und dadurch zum Ausgangspunkt von Fragen wird. Im
Falle Freuds: Was will ich wirklich? Als Arzt, als Mann, als Ehemann,
als zukiinftiger Vater und als der Schopfer und Stifter der Psychoanaly-
se?”

Warum aber kann sich der Traumwunsch nicht anders als krisenhatft, als
ein durchléchertes Gebilde artikulieren, dessen Sinn geborgt ist? Warum
ist nicht nur der Traum, sondern auch die Deutung von der Krisenhaftig-
keit und der konstitutiven Blindheit im Wissen selbst heimgesucht? Die-
se beunruhigenden Fragen, die allererst durch die Traumdeutung mog-
lich geworden sind, haben ihre Ursache nicht zuletzt in der Freudschen
Entdeckung eines >sprechenden Unbewuflten<. Das Freudsche Unbe-
wullte ist nicht eine substantielle tiefe, hohere, dimonische oder trieb-
hafte Macht, sondern es ist das, was im Subjekt wie eine dem Subjekt
fremde, nicht unmittelbar zugéngliche Sprache spricht. Hatte Freud die-
se fremde, das UnbewuBte artikulierende Sprache in den wirren, unver-
stindlichen Klagen der Hysterikerinnen, in den Versprechern, den slips
of the tongue oder im Witz vernommen, so wird er sie auch im Traum
als einer Bildung des Unbewufiten am Werke sehen; und er wird alles
daran setzen, sie nicht zu entkréiften, sondern sie zu héren und zu entzif-
fern: als Artikulationen, die entstellt, umwegig wie alte verderbte My-
then das Subjekt jenseits seines Wissens strukturieren. Dieses Sprechen
von woanders her vernimmt Freud nicht nur bei den anderen — der Hy-
sterikerin, dem Patienten usw. —, sondern auch bei sich als ein sprachlich
verfahrendes Andere. Von diesem Anderen im Subjekt erzéhlt der Irma-
Traum ausdriicklich, wenn es heif3t:

»Eine infiltrierte Hautstelle an der linken Schulter. Ich weif sofort, das ist mein eigener
Schulterrheumatismus, den ich regelmaRig verspiire, wenn ich bis tief in die Nacht
wach geblieben bin. Der Wortlaut im Traume klingt auch so zweideutig: was ich ...
wie er spiire. Am eigenen Korper spiire, ist gemeint. Ubrigens fallt mir auf, wie
ungewdhnlich die Bezeichnunginfiltrierte Hautpartie« klingt.«*®

Wihrend Freuds Ich die ganze Zeit sagt, dal ihn der Schmerz Irmas
nichts anginge, kommt hier zur Sprache, dal3 er die weibliche Klage als
ein dem eigenen Korper schmerzhaft eingeschriebenes Fremdes zu spii-
ren bekommt. Wie Irma diese fremde Inschrift im »Eigenenc< figuriert, so
konstituiert der Traum den anderen nicht nur als Gegenstand, sondern
als Figurierung eines im Subjekt sprechenden Anderen. Wenn der
Traum unter den Bedingungen des Schlafes, sofern dieser die zensurie-
renden, von der Instanz des BewuBtseins regierten Abwehrkrifte min-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sigmund Freuds Schrift »Die Traumdeutung«

dert, die Bildungen des UnbewuBten in fremden Figuren artikuliert, so
heiflt das noch lange nicht, daB wir nur trdumen, wenn wir schlafen:
»Das UnbewulBte«, so heifit es einmal bei Jacques Lacan, »ist genau die
Hypothese, da man nicht nur triumt, wenn man schlift.«’” Gibt es da-
nach keinen kategorialen Unterschied zwischen dem Trdumen und dem
Wachen, so wird es der fliichtig und vielleicht fast unmerkliche Traum
gewesen sein, der Freud (und uns) aus der Illusion einer allumfassenden
Wachheit und Wachsamkeit mit ihren Tageslosungen aufgeweckt und
die alarmierende Frage nach einem anderen Sprechen und Sprechen des
Anderen im Subjekt aufgeworfen hat.

Nun klingt das Sprechen, bzw. das Sprachliche im Traum von Irmas In-
jektion selber als Motiv an, das zugleich eine signifikante Funktion
tibernimmt. Wihrend Freud der Irma-Figur zur 4rztlichen Inspektion den
Mund 6ffnet und eines grausigen Anblicks ansichtig wird, taucht gegen
Ende des Traumes eine chemische Formel auf, die Freud »fettge-
druckt«®® wie eine Schrift vor sich sicht. Es geht also um eine Art Bild
und um eine Schrift. Lacan hat in seiner Relektiire des Irma-Traums die-
se beiden Szenen akzentuiert und ihre Abfolge als einen theoretisch ent-
scheidenden Wink gelesen. In seinem Seminar Das Ich in der Theorie
Freuds und in der Technik der Psychoanalyse, das Freuds Lehre aus den
Fingen der Ich-Psychologie zu befreien sucht,” kommentiert Lacan die-
sen in Bellevue getrdumten Blick in den Schlund als den Wunsch, das
Reale, das sich im Dialog des Ego mit dem Objekt immer entzieht, zu
sehen und zu wissen:

»Nachdem er’s [Freud] geschafft hat, daR die Person den Mund aufmacht — gerade
darum geht's in der Realitdt, daR sie den Mund nicht aufmacht —, sieht er auf dem
Grund diese mit einem weiRlichen Hautchen (berzogenen Nasenmuscheln, ein
scheuRlicher Anblick. Es gibt zu diesem Mund alle Aquivalenzbedeutungen, alle
Verdichtungen, die Sie nur wollen. Alles vermischt und assoziiert sich in diesem Bild,
vom Mund bis zum weiblichen Geschlechtsorgan [...]. Es gibt da eine schreckliche
Entdeckung, die des Fleisches, das man niemals sieht, den Grund der Dinge, die
Kehrseite des Gesichts, des Antlitzes, die Sekreta par excellence, das Fleisch, aus dem
alles hervorgeht, aus der tiefsten Tiefe selbst des Geheimnisses, das Fleisch, insofern
es leidend ist, insofern es unférmig ist, insofern seine Form durch sich selbst etwas ist,
das Angst hervorruft.<*®

An dieser Stelle des Traums hort Freud nicht und liest Freuds Traum-Ich
nicht, sondern es sicht. Was aber sieht es? Einen grauenerregenden An-
blick. Das Grauen scheint von einer Unférmigkeit auszugehen, mit der

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

43


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marianne Schuller

44

sich alles mit allem vermischen und assoziieren kann — vom Mund bis
zum weiblichen Geschlechtsorgan. Wenn der getrdumte Blick den
Wunsch betrifft, das Lebendige, den Grund allen Lebens zu sehen und
als Objekt medizinisch-wissenschaftlichen Wissens zu konstituieren, so
zeichnet sich ein signifikanter Bezug zur folgenden >Schrift-Szene< ab:
Vor den unsiglichen Anblick schiebt sich, in fett gedruckten Lettern,
eine Formel, welche die Formel fiir Trimethylamin ist, ein Zersetzungs-
produkt des Spermas. Wie im 5. Buch Daniel, dem zufolge wéhrend ei-
nes Gelages dem Jehova ldsternden Belsazar an einer Wand eine ihn zu
Tode erschreckende Schrift erscheint, welche die berauschten Géste we-
niger ihres Inhalts als ihres Schriftcharakters wegen entsetzt, so 146t sich
die Formel auch bei Freud als Figurierung von Schrift lesen. Wiahrend
Freud diese Formel und deren Erscheinen in fetten Druckbuchstaben nur
erwihnt, wird sie Lacan in seiner Relektiire als Formel AZ mit dreimal
CH3 anschreiben. Lacan avisiert eine Lesart des Traumes, die sich we-
niger auf die inhaltliche Bedeutung als vielmehr auf die Strukturierung
des Traumes richtet. Danach setzt sich die Struktur des Traumes aus un-
terschiedlichen Figurationen zusammen: aus Ich-Figurationen (a); aus
einem Anblick, der grauenhafter Weise nur zeigt, daf} sich etwas zeigt
(b), und aus einer Formel aus Buchstaben, in der ein Ingredienz des
Zeugungsstoffes in symbolisierter Form erscheint (c). Diese drei Modi
wird Lacan als die drei das Subjekt konstituierenden Register anschrei-
ben: das Imagindre (Ich-Figurationen), das Symbolische (Formel) und
das Reale als das, was sich der Symbolisierung entzieht. Diese drei nicht
aufeinander abbildbaren, sondern ineinander verknoteten Register sieht
Lacan in Freuds Traum und seiner Deutung am Werke:

»Was den wahrhaft unbewuften Wert des Traums ausmacht [...], ist die Suche nach
dem Wort, die direkte Frontstellung gegen die geheime Realitat des Traums, die Suche
nach der Bedeutung als solcher. Inmitten all seiner Kollegen, dieses Konsensus der
Republik derer, die wissen [...], inmitten dieses Chaos enthiillt sich Freud in diesem
urspriinglichen Moment, in dem seine Lehre entsteht, der Sinn des Traums — daR es
kein anderes Traumwort gibt als die Natur des Symbolischen selbst.<'

Aus einer anderen, nachtrdglichen Position heraus, in der Freuds Lehre
mit Bezug auf den symbolischen Anderen, also signifikantentheoretisch
umgeschrieben worden ist, hat sich Jacques Lacan der Frage gestellt,
warum Freud ausgerechnet diesen Traum als Initial der Traumdeutung
und der Psychoanalyse privilegiert hat. Hatte bereits die Ironie und
Selbstironie in der Rede Freuds die manifesten Aussagen in Zweifel ge-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sigmund Freuds Schrift »Die Traumdeutung«

zogen, so zeigen sich in Lacans Lektiire die »drei Kategorien des Imagi-
néren (die ganze Clownerie seiner Ichfunktionen und Identifizierungen),
des Symbolischen (die Formel Trimethylamin) und, so weit das tiber-
haupt sichtbar werden kann, des Realen, in dem entsetzlichen Gebilde in
Irmas Schlund.«’®> Nach MaBgabe dieser Lektiire ist der Irma-Traum
nicht nur ein Traum von dem »nie unschuldigen Wunsch nach Erkennt-
nis«,” sondern ein Traum vom Einbruch oder Aufscheinen der Struktur
des Subjekts des UnbewuBten.**

Lange nach der Deutung des Traums von Irmas Injektion, nach anderen
von Freud erzdhlten Trdumen und deren weit gefdcherter Deutung
schldgt Freud unter dem Titel Traumarbeit ein metapsychologisches
Thema an. Es ist der theoretischen Konstruktion der Gesetze der Traum-
bildung gewidmet. Der Traum, so lautet das von Freud konstruierte Ge-
setz, bildet sich nach einem dreifaltigen Mechanismus oder durch drei
kooperierende »Werkmeister«: die »Verdichtung«, »Verschiebung« und
»Riicksicht auf Darstellbarkeit«.”> In dem MafBe, wie die Verdichtung
und Verschiebung mit den rhetorischen Figuren von Metapher und Me-
tonymie iibereinstimmen, in dem Male, wie sich mit Freud eine Rheto-
rik des Unbewullten abzeichnet, tritt die sprachlich-textuelle Natur des
Unbewufiten hervor. Das heiflt: Nicht das einzelne Traumelement ent-
hélt in sich eine Bedeutung, einen »Bilderwert«, sondern die Zeichen-
haftigkeit entsteht erst in bezug zu anderen Traumelementen oder, signi-
fikantentheoretisch ausgedriickt: in bezug zum symbolischen Anderen.
So formuliert Freud im Hinblick auf die zwei von ihm konstruierten Po-
le, den manifesten Traum und den zu erschlieBenden latenten Traumge-
danken:

»Der Trauminhalt ist gleichsam in einer Bilderschrift gegeben, deren Zeichen einzeln in
die Sprache der Traumgedanken zu (ibertragen sind. Man wiirde offenbar in die Irre
gefiihrt, wenn man diese Zeichen nach ihrem Bilderwert anstatt nach ihrer
Zeichenbeziehung lesen wollte. Ich habe etwa ein Bilderrdtsel (Rebus) vor mir: ein
Haus, auf dessen Dach ein Boot zu sehen ist, dann ein einzelner Buchstabe, dann eine
laufende Figur, deren Kopf wegapostrophiert ist u. dgl.«<**

Von heute aus 146t sich zusammenfassend sagen: Freud entdeckt, daf
die Bildungen des Traumes einer Differenzstruktur folgen, die mit der
unableitbaren Struktur der Sprache zusammenfillt. Damit trifft sich
seine Konzeption der Traumarbeit in gewisser Weise mit den fast
gleichzeitigen Entdeckungen der strukturalen Linguistik Ferdinand de
Sausurres, sofern beide die Differenz zwischen den sprachlichen Ele-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

45


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marianne Schuller

46

menten beriicksichtigen. Schematisch gesagt: a ist bedeutsam nur, sofern
es nicht b ist, bzw. sich von allen anderen Buchstaben unterscheidet.
Wird Lacan diese Differenzstruktur der Sprache radikalisieren, indem
der Signifikant das wird, was nur in bezug auf den symbolischen Ande-
ren entsteht, so wird, wie Freud im Kapitel iiber die Traumarbeit darlegt,
der Bezug durch die Figuren der Verdichtung / Substitution / Metapher
und der Verschiebung / Kontiguitit / Metonymie konstituiert.

Das Ritselhafteste der Traumarbeit aber ist das, was Freud die »Riick-
sicht auf Darstellbarkeit« nennt. Warum? Weil die Rede ein Signifikat,
einen Sinn vorauszusetzen scheint, der nachtriaglich représentiert werden
muf} oder kann. Bei Freud jedoch geht es um ein anderes Konzept der
Nachtréglichkeit: nicht um ein représentatives, sondern um ein perfor-
matives Konzept. Der Signifikant erzeugt allererst in bezug auf einen
anderen Signifikanten das, wovon er zeugt. Wenn Freud das »Bilderrét-
sel« als Strukturmodell des Traums anfiihrt, so zeichnet sich damit zu-
gleich ein epistemologisches Paradigma ab: Konstruiert aus den Ziigen
des manifesten Bildes, ist das >Rétsel« nicht wie im metaphysischen Pa-
radigma >hinter< oder »unter< dem Bild versteckt, sondern als ein Frem-
des im Traumgebilde >selbst<. Wir hitten es mit dem Paradox einer
Oberfliche ohne Tiefe zu tun.”’

Im Zuge dieser signifikanten, den rhetorischen Gesetzen der Metapher /
Verdichtung und Metonymie / Verschiebung folgenden Anordnung, dem
nicht nur der Traum, sondern auch die Deutung unterliegt, wird das
Konzept eines urspriinglichen Wunsches, den es in der Deutung zu ent-
hiillen gelte, obsolet. Vielmehr gilt es, die Entstellung / Darstellung als
Verdichtung und Verschiebung und damit die uneinholbare Fremdheit
als Moment der Traumschrift zu lesen. »Jeder Traume, so Freud in einer
FuBnote zur Deutung seines Traums von Irmas Injektion, »hat minde-
stens eine Stelle, an welcher er unergriindlich ist, gleichsam einen Na-
bel, durch den er mit dem Unerkannten zusammenhingt.«’®

Gegen Ende seiner Schrift Die Traumdeutung kehrt das Bild vom Nabel

des Traums noch einmal wieder:

»In den bestgedeuteten Traumen muR man oft eine Stelle im Dunkeln lassen, weil man
bei der Deutung merkt, daR dort ein Knduel von Traumgedanken anhebt, der sich nicht
entwirren will, aber auch zum Trauminhalt keine weiteren Beitrage geliefert hat. Dies
ist dann der Nabel des Traums, die Stelle, an der er dem Unerkannten aufsitzt. Die
Traumgedanken, auf die man bei der Deutung gerat, missen ja ganz allgemein ohne
AbschluR bleiben und nach allen Seiten hin in die netzartige Verstrickung unserer

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sigmund Freuds Schrift »Die Traumdeutung«

Gedankenwelt auslaufen. Aus einer dichteren Stelle dieses Geflechts erhebt sich dann
der Traumwunsch wie der Pilz aus seinem Mycelium.«*

Im Sprung von der Funote in den Haupttext hat sich eine kleine Verdn-
derung vollzogen: Jetzt ist der Nabel des Traumes nicht mehr jene Stel-
le, durch die der Traum mit dem Unerkannten zusammenhéngt, sondern
die, an welcher er dem Unbekannten aufsitzt. Wenn >aufsitzen< neben
vielem anderen die Bedeutung von >festsitzen< hat, dann hat der Auf-
stieg von der Fulnote zum Haupttext zugleich eine Radikalisierung mit
sich gebracht. Der Nabel ist nicht ldnger eine Transformationsstelle des
Ubergangs zwischen dem Erkannten und dem Unerkannten, sondern er
ist die Stelle, an der die Deutung festsitzt. Es gibt in jeder Deutung und
im Zuge jeder Deutung einen Rest; etwas, das der Symbolisierung unzu-
génglich ist. Wird damit an das Register des Realen appelliert, so verlau-
fen, der Logik des Bildes zufolge, die Traumgedanken nicht einfach in
alle Richtungen, sondern sie verstricken sich >netzférmig«. Taucht damit
das Konzept einer unendlichen Textur auf, so hat der Signifikant »Netz<
auch die Bedeutung eines Gewebes, in dem man sich, ohne Ausweg,
verfangen und verstricken kann. Sind Traum und Deutung, da sie beide
der netzartigen entstellenden Signifikantenstruktur folgen miissen, in-
einander verfangen und verstrickt, so folgt daraus: Die Traumdeutung
konstituiert sich nicht allein als Wissenskorpus, der ohne Riicksicht auf
Darstellbarkeit abgerufen und mechanisch angewendet werden kdnnte;
vielmehr stellt sie sich als ein Text dar, dessen bildliche und buchstébli-
che Konfigurationen immer wieder und immer wieder das erste Mal ge-

lesen werden miissen.

Anmerkungen

1 So der Titel der von Marie Bonaparte und Anna Freud besorgten Erstveroffentlichung
der Briefe an FlieB [= Aus den Anfingen der Psychoanalyse. Briefe an Wilhelm Fliefs.
Abhandlungen und Notizen aus den Jahren 1887-1902], Frankfurt am Main 1950.

2 Freud an FlieB3, 12.VI. 1900, in: Sigmund Freud, Briefe an Wilhelm Flief3 1887-1904,

Ungekiirzte Ausgabe, hrsg. von Jeffrey Moussaieff Masson. Deutsche Fassung von

Michael Schréter, Frankfurt am Main 1986, 458.

Freud an FlieB, 11.111.1900, 442.

4  Freud an FlieB3, 7.V.1900, 453.

Vgl. Sigmund Freud: »Die Traumdeutung«, in: ders., Gesammelte Werke [GW]

[-XVIII Bde. und Nachtragsband, Frankfurt am Main, 61976ff, hier GW II/111, 110f.

Ebd.

Vgl. ebd., 111.

Ebd., 111f.

Ebd., 123.

w

v

0o ~NO

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

47


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marianne Schuller

48

10
1

12
13

14
15

16
17
18
19
20
21
22
23
24

25
26
27
28
29

30
31
32
33
34
35

36

37

38

39

Ebd., Anm. 1.

Vgl. Jacques Lacan: Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoana-
lyse. Das Seminar von Jacques Lacan. Buch II, 1954 -1955, Textherstellung durch
Jacques-Alain Miller, iibersetzt von Hans-Joachim Metzger, herausgegeben in deut-
scher Sprache von Norbert Haas; im folgenden abgekiirzt als SE II, 196.

Vgl. ebd., 193.

Im Anschlufl an Lacan hat Shoshana Felman den ironischen und selbstironischen Zug
des Freudschen Textes herausgearbeitet. Vgl. Shoshana Felman: »Competing Pregnan-
cies: The Dream from which Psychoanalysis Proceeds (Freud, The Interpretation of
Dreams), in: dies., What does a Woman want? Reading and Sexual Difference, Balti-
more and London 1993, 68-120, bes. 89f.

Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/I11, 113.

Vgl. Sarah Kofman: L énigme de la femme. La femme dans les textes de Freud, Paris
1980; dazu genauer vgl. Felman, »Competing Pregnancies«, 87f.

Freud an FlieB3, 7.V.1900, 453.

Felman, What does a Woman Want?, 90.

Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/I1, 124f.

Freud, »Der Witz und seine Bezichung zum Unbewuften, in: ders., GW VI, 65.

Ebd. 233f.

Ebd., 234.

Ebd., 234f.

Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/111, 126.

Freud an Flie, 11.1X.1899, 407; vgl. hierzu grundlegend Jutta Prasse: »Der blode Si-
gnifikant und die Schrift — Stilfragen«, in: Der Wunderblock. Zeitschrift fiir Psycho-
analyse, Berlin 1982, Nr. 9, 3-22 (1. Teil) und Nr. 10, Berlin 1983, 327-49 (2. Teil).
Vgl. hierzu grundsétzlich Felman, What does a Woman Want?, bes. 92-99.

Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/111, 118.

Zit. nach Felman, What does a Woman Want?, 91.

Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/111, 112.

Vgl. Lacan, SE II; vgl. hierzu den Kommentar von Jutta Prasse: »Lacan liest Freuds
Traumdeutungen, in: dies., Sprache und Fremdsprache. Psychoanalytische Aufsdtze,
herausgegeben von Claus Dieter Rath, Bielefeld 2004, 139-156, bes. 141-144.

Lacan, SE II, 199f.

Lacan, SE 11, 205f.

Vgl. Prasse, »Lacan liest Freuds Traumdeutungen«, 145.

Ebd.

Vgl. Lacan, SE 1II, 205.

Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/III, »Kapitel VI. Die Traumarbeit¢, 283-512, ins-
besondere »A Die Verdichtungsarbeit¢, >B Die Verschiebungsarbeit¢, »C Die Darstel-
lungsmittel des Traums¢, »D Die Riicksicht auf Darstellbarkeit¢, 283-354.

Ebd. 283f.

Vgl. Rainer Négele: »Vexierbilder des Anderen, in: ders., Literarische Vexierbilder.
Drei Versuche zu einer Figur, Eggingen 2001, 27.

Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/III, 116; vgl. hierzu und zum folgenden den nach
wie vor grundlegenden Text von Samuel Weber: Freud-Legende. Drei Studien zum
psychoanalytischen Denken, Olten, Freiburg im Breisgau 1979.

Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/111, 530.

14.02.2026, 08:25:37. @)


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

Uber Sublimierung.
Eine Phantasie Leonardo da Vincis —

eine Konstruktion Sigmund Freuds

Uber Sublimierung, iiber diesen Begriff, iiber dieses Wort, mochte ich
heute im Folgenden ein wenig nachdenken.' Sublimierung ist ein Wort,
das vermutlich jede/r selbst schon einmal in den Mund genommen haben
wird — aber, um was zu bezeichnen? Dieser Begriff ist ndmlich auch
Schauplatz fiir einen bemerkenswerten Widerstreit der Bedeutungen.
Einerseits scheint es eindeutig, da das Adjektiv sublim Eigenschaften
wie fein, erhaben und vergeistigt bezeichnet. Von Sublimierung spricht
man, um etwas zu bezeichnen, das in die Hohe gehoben wurde, oder von
dem man auch sagen kdnnte, es stehe erhaben iiber den anderen Dingen.
Sicher spielt auch die Assoziation an Platons Philosophie mit, in der
Sublimierung den Aufstieg der niederen sinnlichen Dinge des Kdrpers in
die erhabenen Regionen des Geistes zu erkennen. Ganz in diesem Sinne
iibersetzt der Duden sublimieren mit: »den unbefriedigten Geschlechts-
trieb in kulturelle Leistungen umsetzen«.” Das zweite groe Bedeutungs-
feld fiihrt hiniiber zur Chemie, hier bezeichnet Sublimation den unmit-
telbaren »Ubergang eines festen Stoffes in den Gaszustand«.’ Es scheint
also, als ob es sich bei dem allgemeinen Sprachgebrauch der Sublimie-
rung um die Metaphorisierung eines chemischen Prozesses, und zwar
des Ubergangs von einer festen Stofflichkeit in eine gasformige, hande-
le, als ob dieser Prozefl auf den geistigen Vorgang der Vergeistigung
korperlicher Dinge {ibertragen wiirde. Soweit die eine Sinnrichtung.

Zerlegen wir aber das Wort in seine Vor- und Hauptsilbe, dann kehrt
sich die Richtung des Sinns fast um. Die Vorsilbe sub bezeichnet im La-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

49


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

50

teinischen unter, sie fiihrt also keineswegs hinauf, sondern hinab, fiihrt
nicht auf den Gipfel, sondern hinunter, vielleicht nicht nur ins Tal, son-
dern mehr noch in eine Unterwelt. Limen bezeichnet im Lateinischen die
Schwelle, limen ist verwandt mit limes, dem Querweg, dem Rain, der
Grenze.! Limes bezeichnet in der Mathematik den Grenzwert, auf den
eine Zahlenreihe zustrebt. Von subliminal spricht man, wenn man etwas
bezeichnen will, was unterschwellig vorhanden ist. Statt ins Erhabene
fiihrt die Sublimierung, so gelesen, hinab in eine Unterwelt, strebt hier
unten auf eine Grenze zu, bezeichnet eine Schwelle, die gerade nicht in
der hochsten Hohe, sondern vielleicht eher in der tiefsten Tiefe zu su-
chen wire. Will man nun diese hochst gegenldufigen Sinnrichtungen
zusammenfiigen, dann wird man die Sublimierung an zwei Orten zu-
gleich, ndmlich dem Erhabenen der hochsten Gipfel wie der Unterwelt
suchen miissen. Querwege und Raine, also jene Wege, die fruchtbare
Acker teilen, sind dabei zu liberqueren, um sich diesem eigenartigen Zu-
stand eines Ubergangs eines festen korperlichen Stoffs in ein luftiges
korperloses Gas zu ndhern. Sublimierung bezeichnet somit auch eine
Schwelle, einen Moment des Ubergangs, ein Streben auf eine Grenze zu,
aber zugleich auch einen Schauplatz, auf dem zwei hochste Gegensétze
in ein Verhdltnis miteinander treten, sei es der Gegensatz zwischen Kor-
per und Geist, Stoff und Gas, oder auch jener zwischen der Héhe und
dem, was unten vermutet wird.

Nihern wir uns diesem schillernden Begriff noch einmal anders, indem
wir einen Bezug herstellen zum Reich der Wiinsche, zum Feld des Un-
bewuBlten, wie Freud es definiert. Nun reicht es nicht mehr aus, nur zu
sagen, Sublimierung bezeichne das Interesse eines Menschen fiir die so-
genannten hoheren kulturellen Werte wie Musik, Kunst, Literatur, Wis-
senschaft oder iiberhaupt eine intellektuelle Tétigkeit. Es geht offenbar
um mehr, es geht immer auch um eine besondere Befriedigung, welche
die Sublimierung gewihrt. Nicht umsonst spricht man von der/dem
Kunstliebhaber/in wie auch vom Kunstgenuf3. Es geht im Fall einer Sub-
limierung auch um eine besondere Befriedigung, um eine Form der Lie-
be und um eine besondere Art der Lust, um ein Genieflen. Dariiber hin-
aus scheint die Sublimierung unmittelbar mit dem Schonen zusammen-
zugehoren. Wie aber? Die Neigung, die Bezeichnung Sublimierung nur
jenen Werken vorzubehalten, die man zugleich als erhaben und schén
bewertet, scheint sehr méichtig zu sein. Wenn man sich beispielsweise
der Reaktionen auf den Literaturnobelpreis fiir Elfriede Jelinek in die-
sem Jahr erinnert, dann kann man in den wiitenden Protesten ebenso et-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

was iiber die Macht des Willens zur Idealisierung der Kunst, ja aller kre-
ativen Produktionen erkennen, aber auch etwas iiber die Abscheu und
auch den Hal} erfahren, welche eine Literatur hervorruft, die sich dem
Ideal nicht fiigt, sondern die Kehrseite, den Abgrund des Leidens und
der Gewalt zur Sprache und auch in die Sprache bringt. Diese Abscheu
trifft ebenso ein Wissen, das sich dem Ungliick und Gewalt, das sich den
zerstorerischen Trieben im Menschen zuwendet, eine Abscheu, der sich
die Psychoanalyse auf dem Feld der Wissenschaft immer wieder aufs
Neue ausgesetzt weill. Die Psychoanalyse, Freuds Erfindung, produziert
weder ein schones noch ein erhabenes Wissens, sondern eher ein ab-
griindiges. Diesem anderen Wissen entgegen stemmt sich der Wille zum
Ideal. Allzu leicht wird Sublimierung mit einer Idealisierung verwech-
selt, ganz so, als ob man mehr oder minder verzweifelt versucht, nur die
schone Kunst, nur die schone Musik, nur die schone Literatur zu lieben,
ganz so, als ob man mit diesem Verfahren iiber die Schatten und Ab-
griinde im Leben hinweg sehen kdnne. Der Wille zur Idealisierung ver-
leugnet zugleich mit aller Gewalt die Gewalt des Glanzes des Schonen,
denn das Schone erstrahlt um so gewaltiger, ja blendet uns um so stér-
ker, je ndher es vom Abgrund her zu uns heriiber strahlt. Oder um es
noch einmal mit dem so berithmten Rilke-Vers zu sagen:

»Wer, wenn ich schriee, horte mich denn aus der Engel
Ordnungen? und gesetzt selbst, es nadhme

einer mich plétzlich ans Herz: ich verginge von seinem
starkeren Dasein. Denn das Schone ist nichts

als des Schrecklichen Anfang, den wir gerade noch ertragen,
und wir bewundern es so, weil es gelassen verschmaht,

uns zu zerstéren.«®

Dort an dieser Grenze zur Unterwelt, an der das Schone aufscheint, dort,
an dieser Grenze, wo die Zerstdrung beginnt, wo die destruktiven Krifte
hausen, dort, an dieser Grenze, wo jenseitige Wesen wie Engel allein
noch sein kdnnen, dort, an dieser Grenze, auf welche die Sublimierung
womoglich zustrebt, ist man als Lebende/r allein. Niemand hort. Kein
Anderer mehr, reine Abwesenheit, nichts als Leere. Nur die reine
Schonheit eines unsterblichen Wesens wie man sie Engeln nachsagt,
konnte den Schrei des Subjekts noch horen. Rilke spricht hier von einer
Erfahrung im Dichten, von einer Begegnung mit dem Andern, von einer
Begegnung, in der das Fehlen eines Andern, der horen kann, unvermit-
telt umschlédgt in die Gegenwart eines schrecklichen allgewaltigen An-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

51


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

52

dern als Boten und Wichter an der Schwelle der Unterwelt. Auch diese
Doppelgesichtigkeit des Andern, seine Abwesenheit wie schreckliche
Unmittelbarkeit gehort vermutlich, sofern man Rilke hier folgen will, zu
den Bedingungen, unter denen Sublimierung stattfindet. Wenn es sich so
verhilt, wie Rilke hier in der Ersten Duineser Elegie sagt, was liebt dann
also die/der Kunstliebhaber/in in der Sublimierung? Mit Rilke miifite
man antworten: nicht nur das Schone, sondern ebenso das Schreckliche,
und zwar insbesondere jenen Schrecken, der vom Andern herstrahlt und
bis zur Selbstzerstérung fithren kann. Soweit mein erster Auftakt zur
Sublimierung.

Aber der Sublimierung ist auch eine andere Hilfte eigen, zur Sublimie-
rung gehdren wohl untrennbar auch immer ein Leiden und eine Melan-
cholie. Diese These mochte ich im Folgenden auf unterschiedliche Wei-
se begriinden. Ich beginne mit der Anmerkung, daf} sich auch Freuds
Traumdeutung als eine Sublimierung lesen 146t — und zwar nicht nur,
weil sie die Geburtsstunde und den Grundstein der Erfindung der Psy-
choanalyse darstellt, sondern weil eben auch ein Leiden urspriinglich zur
Traumdeutung gehort. Freud schreibt in seinem zweiten Vorwort zur
Traumdeutung im Jahr 1908, nachdem er zuvor festgestellt hat, dall das
Buch gegeniiber seinen Revisionsversuchen ein eigentiimliches Behar-
rungsvermdgen bewies, folgendes:

»Fir mich hat dieses Buch ndmlich noch eine andere subjektive Bedeutung, die ich erst
nach seiner Beendigung verstehen konnte. Es erwies sich mir als ein Stiick meiner
Selbstanalyse, als meine Reaktion auf den Tod meines Vaters, also auf das bedeutsam-
ste Ereignis, den einschneidendsten Verlust im Leben eines Mannes. Nachdem ich dies
erkannt hatte, fiihlte ich mich unfahig, die Spuren dieser Einwirkung zu verwischen.«®

Mit Freud muf3 man feststellen, dal zu dem bekannten Element der Er-
findung und der Schopfung immer noch etwas anderes hinzutreten muf,
damit es zur Sublimierung kommt, etwas, was ich versuchsweise den
anderen Grund der Sublimierung nennen mdchte, so da3 eigentlich von
einem Abgrund zu sprechen wire, einem Abgrund, der sich herstellt in
einem je besonderen Zusammenhang zwischen Schopfung und Verlust,
zwischen Erfindung und Trauma, zwischen Sublimierung und Einschnitt
im Leben eines Menschen.

Damit sind nun diese zwei Tone angeschlagen, der Ton des Schonen,
jedoch im Rilkeschen Sinne, wie der des Leidens, die im Folgenden
meine Gedanken tragen werden. Mein Ziel ist es, den Zusammenhang
zwischen Sublimierung und Trauma in ihrer je besonderen Konstellation

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

mit dem Schonen und dem Leiden ein wenig zu erhellen. Dazu will ich
zundchst den Begriff mit einigen theoretischen Pramissen Freuds zur
Sublimierung im Verhéltnis zum Trieb beleuchten, um von hier aus
dann die Frage zu stellen, was es mit dem Objekt der Sublimierung auf
sich hat, was dies Objekt so besonders macht. Struktur und Funktion
dieses besonderen Objekts werde ich danach mit Freuds Studie zur Sub-
limierung im Fall Leonardo da Vincis und dem Lécheln der Mona Lisa
ein wenig néher erforschen. Schluendlich will ich noch einige Worte zu
der Art und Weise verlieren, wie die Sublimierung uns unterhélt. Das
heif3t, ich mochte fragen, ob die Sublimierung vielleicht weniger geeig-
net wére, das Lustprinzip zu befriedigen, sondern vielmehr das Begeh-
ren und damit das Subjekt selbst zu unterhalten? Der Unterhalt, den uns
die Sublimierung gewihrt, wére dann nicht nur im Sinne einer willféhri-
gen Zerstreuung zu verstehen, sondern auch im Sinne einer Stiitze zum
Uberleben.

Zum Begriff Sublimierung — oder:
Was heiBt Ablenkung vom Ziel?

Was findet man in Freuds Texten zur Sublimierung? Als erstes fallt auf,
daf Freud diesen Begriff nie systematisch ausgearbeitet hat, zu ihm gibt
es keine metapsychologische Abhandlung wie etwa zum Unbewufiten,
zum Trieb, zum Ich etc. Allerdings kommt Freud immer wieder auf die
Sublimierung zuriick und dieses stete Wiederaufgreifen deutet an, daf3
die Sublimierung im Denken Freuds nicht nur eine Nebenpartie spielt.
Zweitens fillt auf, wie schwer falbar dieser Begriff bleibt, eine Unfal3-
barkeit, die Freud mit einem hochst eigentiimlichen Stil offenkundig
macht. Diesem Stil begegnet man schon in einer der ersten Aussagen zur
Sublimierung. So heilit es in den Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie
von 1905:

»Die Kulturhistoriker scheinen einig in der Annahme, daR durch solche Ablenkung
sexueller Triebkrafte von sexuellen Zielen und Hinlenkung auf neue Ziele, ein ProzeR,
der den Namen Sublimierung verdient, machtige Komponenten fiir alle kulturellen
Leistungen gewonnen werden.«’

Sehr klar scheint das Verhéltnis zwischen Sublimierung und Trieb defi-
niert, allerdings als eines der Ablenkung, und zwar der Ablenkung des
Triebs von seinem Ziel. Dennoch eine eindeutige Aussage, so scheint es.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

53


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

54

Was so einfach scheint, fiihrt sogleich in einen der Abgriinde des psy-
choanalytischen Wissens. Denn um die Rede Freuds der Ablenkung des
Triebs von seinen sexuellen Zielen zu begreifen, miiite man wissen, was
Freud unter dem sexuellen Trieb und seinem Ziel iiberhaupt versteht.
Hier wére nun eigentlich eine lingere Darstellung zu Freuds Triebbe-
griff vonndten — und zwar insbesondere, um an die Fremdartigkeit des-
sen zu erinnern, was Freud mit Trieb zu bezeichnen versucht — ich kann
und will das hier nicht leisten, sondern werde mich auf einige wesentli-
che strukturelle Momente beschrinken. Den Triebbegriff hat Freud 1915
in Triebe und Triebschicksal® einer systematischen Ausarbeitung unter-
zogen. Vor allem zwei Merkmale scheinen mir im Kontext der Subli-
mierung wichtig: 1. Der Trieb ist ein steter Reiz — diese Stetigkeit unter-
scheidet ihn von biologischen Reizen, die immer einem Rhythmus unter-
liegen. Der Trieb somit gehorcht nicht mehr der Biologik. 2. Der Trieb
entzieht sich jeglicher Vorstellung. Vom Trieb kénnen wir nur etwas
wissen, sofern er sich an Objekte heftet, die die begehrte Wunscherfiil-
lung versprechen. Der Trieb ist also nur an seinen Objekten erkennbar
sowie an den Vorstellungen dieser Objekte; er selbst entzieht sich der
Darstellung, und zwar, ich betone das, auch auf der Ebene des Unbe-
wuBten.

»lch meine wirklich, der Gegensatz von BewuRt und UnbewuRt hat auf den Trieb keine
Anwendung. Ein Trieb kann nie Objekt des BewuRtseins werden, nur die Vorstellung,
die ihn reprdsentiert. Er kann aber auch im UnbewuRten nicht anders als durch die
Vorstellung reprasentiert sein. Wiirde der Trieb sich nicht an eine Vorstellung heften
oder nicht als ein Affektzustand zum Vorschein kommen, so kénnten wir nichts von

ihm wissen.«®

Man kann daraus den Schluf} ziehen: Will man vom Trieb etwas wissen,
mull man sich seinen Objekten und den dazugehdrigen Vorstellungen
zuwenden. Vermutlich kdnnte man analog auch von der Sublimierung
sagen: Will man etwas von ihr wissen, wird man sich an ihre Objekte
halten miissen. Weiter sagt uns Freud, dafl der Trieb sich so gut wie nie
direkt und unmittelbar an seinem Objekt befriedigen kann, da sich ihm
immer schon ein Widerstand entgegenstellt, und zwar keineswegs der
Widerstand einer frustrierenden Umwelt, sondern jener Widerstand, der
vom psychischen Apparat selbst ausgeht. Schon der Widerstand des
psychischen Apparats bringt den Trieb von seinem primédren Ziel der
unmittelbaren Befriedigung ab, verwandelt den sexuellen Trieb, der da-
mit zum entscheidenden Motor der geschichtlich-kulturellen Entwik-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

klung des Subjekts mutiert. Denn jeder Triebreiz stelle, so Freud, eine
Arbeitsanforderung an den psychischen Apparat dar, er zwinge unwei-
gerlich zur Produktion von Vorstellungen und Phantasien iiber das be-
gehrte Objekt; er provoziere ein Denken, in dem erprobt wird, wie an
das begehrte Objekt heranzukommen sei — sei es etwa durch die halluzi-
natorische Wunscherfiillung, durch Phantasien oder auch eine Bearbei-
tung der Aullenwelt. Sagt man aber nun nicht genau diese Verschiebung
vom sexuellen Objekt auf so genannte hohere kulturelle Werte auch der
Sublimierung nach? Anders gesagt, mit dieser Wendung unterminiert
Freud selbst die vermeintlich sichere Differenz zwischen sexuellem
Trieb und Sublimierung bereits auf der Ebene der Definition des Trieb-
begriffs. Man konnte sich angesichts dieser Wirkung des Triebs auf den
psychischen Apparat durchaus fragen: Ist also nicht alles Sublimierung?
Jedoch, Freud beharrt entschieden auf dem anderen Ziel des Triebs im
Falle seiner Sublimierung. Was hat dieses Beharren zu bedeuten, worauf
deutet es hin?

Es muB3 offenbar noch etwas hinzukommen, bevor wir Freuds These von
der Ablenkung des Triebs von seinem Ziel verstehen koénnen. Dieses
Etwas tragt den Namen NarziBmus. In Das Unbehagen in der Kultur
von 1930 stellt Freud zur Sublimierung fest:

»Eine andere Technik der Leidabwehr bedient sich der Libidoverschiebungen [...]. Die
zu lésende Aufgabe ist, die Triebziele solcherart zu verlegen, daR sie von der Versa-
gung der AuBenwelt nicht getroffen werden konnen. Die Sublimierung der Triebe leiht
dazu ihre Hilfe. Am meisten erreicht man, wenn man den Lustgewinn aus den Quellen
psychischer und intellektueller Arbeit geniigend zu erhohen versteht. [...] Die Befriedi-
gung solcher Art, wie die Freude des Kiinstlers am Schaffen, an der Verkorperung sei-
ner Phantasiegebilde, die des Forschers an der Losung von Problemen und am Erken-
nen der Wahrheit, haben eine besondere Qualitat, die wir gewiR eines Tages werden
metapsychologisch charakterisieren kénnen. [...] Die Schwache dieser Methode liegt
aber darin, daR sie nicht allgemein verwendbar, nur wenigen Menschen zugénglich

ist.«'°

Freud nimmt hier Bezug auf seinen metapsychologischen Aufsatz Zur
Einfiihrung des NarziSmus von 1914." Mit NarziBmus bezeichnet Freud
den Vorgang, dal der sexuelle Trieb das Ich selbst zum Objekt seiner
Befriedigung wihlt. Im Narzimus verschiebe sich die Libido, wende
sich von den Objekten in der Auflenwelt ab und nehme statt dessen das
eigene Ich zum Liebesobjekt. Der Trieb werde damit jedoch keineswegs
asexuell, sondern er wechsele lediglich den Raum, in dem er von nun an

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

55


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

56

nach seinem Objekt sucht. Deshalb kann Freud sagen, daB3 es moglich
ist, mit dieser Verschiebung der Suche von der Aullenwelt in die innere
Welt auch sehr gut den Versagungen zu entgehen. Offen bleibt an dieser
Stelle, warum die Versagungen der AuBlenwelt derart sind, daf} es zu
einem Abzug des Interesses von ihr kommen kann. Es ist anzunehmen,
dafl sie unertriaglich sein miissen. Dem Aufkommen des sekundéren
Narzimus, wie Freud es nennt, dem Riickzug der Liebe auf sich selbst,
geht also vermutlich eine einschneidende Versagung durch die Aufen-
welt voraus. Die Rede von der Verschiebung bedeutet weiterhin, daB3 in
diesem Fall das Leid nicht verdrangt wird. Da ist Freud immer ganz ent-
schieden: Sublimieren ist nicht gleich verdriangen, sondern wirkt anders.
Das heifit, sofern es zur Sublimierung, nicht aber zur Verdrangung des
Leidens kommt, bleibt der Trieb in seiner urspriinglichen Kraft erhalten,
auch wird dem Leid der Zugang zum BewuBtsein anders als in der Ver-
dringung nicht versperrt. Anders gesagt, unter der Sublimierung kann
man noch wissen. Der Riickzug der Liebe auf sich selbst hat des weite-
ren nicht nur zur Folge, dal3 es zu einem Abzug des libidindsen Interes-
ses von der AuBlenwelt und ihren Objekten kommt, sondern er fithrt mit
einer Riickwendung der Libido auf das Ich auch zu einem Riickstromen
der libidindsen Energie auf die eigene Person. Kommt es hier zu einer
»Hochflut« der Libido im Ich, wie Freud es formuliert, dann kann diese
Flut das Tor zum Wahnsinn aufstoBen.'> Mit dem Narzimus 6ffnet sich
somit zugleich eine Beriihrungsstelle fiir die immer wieder diskutierte
Niéhe zwischen Wahnsinn und Kunst — dazu gleich mehr.

Kommen wir aber zunéchst auf die Frage nach dem Ziel und seiner Ab-
lenkung zuriick: Freuds Bemerkung in Das Unbehagen der Kultur gibt
uns einen ersten Wink, wo wir die Antwort zu suchen haben. Am Ur-
sprung steht ein Verlust, ein Leiden, eine Versagung, die dazu fiihren,
daf} der Trieb sich von einem Objekt auf ein anderes verschiebt und es
zu einem Abzug des Interesses von der Aufienwelt sowie einer libiding-
sen Uberbesetzung des eigenen Ichs kommt. Weiter sahen wir: Sobald
der NarziBmus das Ich iiberstromt, gerédt es in Gefahr. Die eine, eher
spezielle Gefahr wire die des Wahnsinns, die andere aber eine, der ver-
mutlich jeder ausgesetzt ist. Von dieser allgemeinen Gefahr erzéhlt auch
der Mythos des Narzif. Und Freud hat den Namen Narzimus mit expli-
zitem und wiederholtem Bezug auf den Mythos des Narzif3 gewéihlt.I3
Warum hat Freud den Namen eines Mythos gewihlt, der davon erzéhlt,
wie ein schoner Jiingling mit Namen Narzif} eines Tages sein Spiegel-
bild auf der dunklen Oberfliche eines Teiches entdeckt, sogleich von

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

seinem Spiegelbild so ergriffen ist, dal er sich mit ihm vereinigen will,
und zwar ganz und gar, mit Haut und Haar, und in der Erfiillung dieses
Wunsches ertrinkt? Der Mythos trostet uns mit der Metamorphose, er
schenkt uns das Bild, daf3 an der Stelle des Leichnams eine Blume
wichst, die wir seither Narzisse nennen. Bietet die Psychoanalyse eben-
falls noch einen Trost wie jenen, den ein schones Spiegelbild gewéhrt?
Teilt sie, anders gesagt, die kulturelle Praxis der Selbstidealisierung oder
verlangt sie nicht vielmehr die Selbsterkenntnis, da wir Heutigen in
Zeiten der radikalen Endlichkeit leben, also diesen Trost nicht mehr ha-
ben?'* Miissen wir Heutigen nicht mit dem Wissen leben, da jenseits
der Spiegel nichts als die Zerstérung des schonen Spiegelbildes, nichts
als das Nichts oder aber der Tod wartet? In diesem Kontext kann man
sich fragen, ob der Sublimierung nun angesichts dieses Wissens vom
Schrecken die Funktion zufallt, doch etwas Trost zu spenden? Der Sub-
limierung konnte, so gesehen, auch die Bedeutung zukommen, die Tr6-
stung der Moderne darzustellen.

Fragen wir also noch einmal: Was ist das Ziel, was die Befriedigung des
Triebs, sofern es sich um den zum Narzi3mus verschobenen Trieb han-
delt? Miissen wir nun nicht die Vereinigung mit dem Spiegelbild als das
Ziel des Narziimus nennen? Eine Befriedigung, die nicht nur im Mythos
unweigerlich zum Tod fiihrt, sondern ebenso im Leben. Denn wenn es
zum absoluten Einessein zwischen Subjekt und Andern, zwischen dem
Subjekt mit dem idealen Bild seiner selbst oder zur autistisch-schi-
zophrenen Symbiose mit sich selbst kommt, dann kommt dieses Ver-
schmelzen einer Art psychischem Tod gleich. Damit dringt sich mir fol-
gende Frage auf: Ist eine Ablenkung vom Triebziel im Falle des Nar-
ziBmus nicht geradezu lebensrettend? Rettet die Sublimierung vor dem
Absturz in den Abgrund des Schreckens? Gewihrt sie mit der Schonheit
eines Engels noch einigen Halt? Oder ist das nicht mehr als eine schone
Illusion? Halten wir fest: 1. Unter der Sublimierung wechselt der Trieb
sein Objekt und den Raum, in dem er sein Objekt sucht. Statt in der Au-
Benwelt wird das Objekt nun innerhalb der eigenen Psyche gesucht.
2. Der Narzifimus verlangt nach einer Ablenkung vom Ziel — um des
Uberlebens willen. 3. Der narziBtischen Riickwendung des Triebs von
der AuBenwelt auf das eigene Ich wird eine schwere leidvolle Versa-
gung vorausgegangen sein. 4. Damit es zur Sublimierung kommt, muf}
es aber nach dem Riickzug auch wieder eine Wende ins Auflen geben.
Anders gesagt, es mufl zur Produktion von Objekten kommen, die den
psychischen Apparat wieder verlassen — sonst droht das Subjekt in der

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

57


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

58

Hochflut des Narzilmus zu ertrinken und lduft Gefahr, im Wahnsinn zu
enden. Das bedeutet: In der Sublimierung des Narzimus wird vermut-
lich nicht wie in der Psychose das Ich selbst narziftisch besetzt, sondern
statt dessen die Produktionsweise, das Phantasieren und Denken ebenso
wie die Produkte des psychischen Apparates. Wenn zusitzlich die neuer-
liche Wendung ins AuBlen gelingt, konnen Gedanken und Phantasien,
konnen die Worte, die Stimme, der Gesang, konnen die Tone wieder
hinaus zu den Andern gelangen. Anders im Wahnsinn: hier scheint der
Weg ins Auflen und zum Andern versperrt zu sein. 5. Aufgrund dieser
rettenden Wirkung der Wendung ins Auflen gewinnt die Frage an Be-
deutung, wie die Objekte, wie die Produktionen und Produkte beschaf-
fen sein miissen, damit sie die Ablenkung des Narzilmus von seinem
Ziel bewerkstelligen konnen.

Man kann nun wohl Freuds Bemerkung von der Sublimierung als einer
Methode der Leidabwehr wie folgt ergidnzen: Die Schwiche der Metho-
de liegt nicht nur darin, da3 nicht alle gleichermalfen iiber Begabungen
und besondere Féhigkeiten verfiigen, nicht jeder ein Leonardo da Vinci
oder auch Sigmund Freud ist, sondern ebenso darin, dafl nicht jedem
dieselben Traumata und dasselbe Leid widerfuhren. Ich behaupte des-
halb, da3 der Weg in die Sublimierung sich erst 6ffnet, wenn es zu einer
besonderen, genauer, zu einer singuldren Konstellation zwischen Trau-
ma und Begabung gekommen ist, durch welche die Produktion von
ebenso singuldren Objekten moglich wird. Denn nur singuldre Objekte,
nur Objekte, die aus der je einmaligen Zusammenarbeit zwischen Trieb
und psychischem Apparat hervorgehen, werden die Kraft in sich tragen,
den Narziimus von seinem Ziel ablenken zu kénnen. Diese Konstellati-
on 1dBt sich daher nur am je besonderen Fall ndher erforschen — man
kann allenfalls gewisse Koordinaten verallgemeinern. Freud ist eben
diesen Weg gegangen, indem er die Sublimierung in seiner Studie Eine
Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci'® niher untersucht hat.

Eine Phantasie Leonardo da Vincis —
eine Konstruktion Sigmund Freuds

Beginnen wir gleich mit der entscheidenden Stelle, auf die Freud seine
gesamte Argumentation zur Sublimierung im Werk von Leonardo da
Vinci stiitzt, ja, mit der er auch das Rétsel um das berithmte Lacheln der
Mona Lisa versucht, psychoanalytisch zu deuten.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

»Ein einziges Mal, soviel mir bekannt ist, hat Leonardo in einer seiner wissenschaftli-
chen Niederschriften eine Mitteilung aus seiner Kindheit eingestreut. An einer Stelle,
die vom Fluge des Geiers handelt, unterbricht er sich plétzlich, um einer in ihm auftau-
chenden Erinnerung aus sehr friihen Jahren zu folgen. >Es scheint, da es mir schon
vorher bestimmt war, mich so griindlich mit dem Geier zu befassen, denn es kommt
mir als eine ganz friihe Erinnerung in den Sinn, als ich noch in der Wiege lag, ist ein
Geier zu mir herabgekommen, hat mir den Mund mit seinem Schwanz gedffnet und
viele Male mit diesem seinen Schwanz gegen meine Lippen gestoRen.«'®

Wie analysiert Freud diesen Text einer Erinnerung? Er teilt ihn sogleich
auf in eine Mischung aus Erinnerung an etwas, was er fortan »kleine
Wirklichkeiten« nennt, und jenem Teil, der durch die nachtrigliche Ar-
beit der Phantasie, die dem Lustprinzip gehorcht, entstellt wird. »Die
spét geschaffenen Phantasien der Menschen iiber ihre Kindheit lehnen
sich sogar in der Regel an kleine Wirklichkeiten dieser sonst vergesse-
nen Vorzeit an« (Leo 151, FuBnote). »Kleine Wirklichkeiten« finden
sich weder abgebildet noch im Wort unmittelbar dargestellt, sie sind le-
diglich als ein kleines Stiick Realitét, als Spur eines Realen in den Zei-
chen und Bildern lesbar. Woran erkennt man, daf} bestimmte Zeichen
Spuren von kleinen Wirklichkeiten transportieren? Freud erkennt sie
daran, dal} sie in einer besonderen Weise wiederholt an den Stellen auf-
tauchen, die signifikante Liicken in der Erinnerung betreffen, wobei man
hinzufiigen muB, daB3 es nach Freuds Erkenntnis iiberhaupt keine Erinne-
rung ohne Leerstellen und blinde Flecken geben konne. Freud bean-
sprucht mit seinem Deutungsverfahren, diese Liicken fiillen zu kdnnen,
sein Ziel ist, »die Liicke in Leonardos Lebensgeschichte durch die Ana-
lyse seiner Kindheitsphantasie auszufiillen« (Leo 153). Bestimmte Zei-
chen, Worte, Daten nehmen dabei eine besondere Funktion an. Sie sind
zum Beispiel nicht austauschbar, sondern fiir die liickenlose Konstrukti-
on unverzichtbar. Kleine Wirklichkeiten nehmen, anders gesagt, inner-
halb der Konstruktion eine tragende Rolle ein. Wie wir gleich sehen
werden, wird Freuds gesamte Konstruktion von einer kleinen Wirklich-
keit getragen und zugleich zum Einsturz gebracht.

Um welche Liicke in der Lebensgeschichte Leonardos handelt es sich?
Um eine in der frithen Kindheit. Genau genommen findet man zwei
Liicken in Leonardos Lebensgeschichte, namlich sowohl am Platz der
Mutter wie auch des Vaters. Freud geht dabei von folgender Datenlage
aus: Leonardo da Vinci ist am 15.04.1452 unehelich geboren, was nach
Freud in der Renaissance jedoch keineswegs einen so schweren Makel

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

59


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

60

bedeutet hitte wie spdter im biirgerlichen Zeitalter. Im Alter von fiinf
Jahren erscheint Leonardos Name in den Steuerakten des véterlichen
Haushaltes. Freud schlieft daraus, Leonardo habe die ersten Jahre gliick-
lich allein mit der Mutter gelebt und sei erst kurz vor dem fiinften Le-
bensjahr von ihr getrennt worden und zum Vater gekommen. Soweit
Freuds Annahme (vgl. Leo 148f). In der heutigen Forschung ist Leonar-
dos Aufenthalt in den ersten fiinf Lebensjahren duBlerst umstritten, es
gibt hier kaum GewiBheiten. Sicher scheint nur, daf3 die Mutter, selbst
arme Biuerin, bald geheiratet hat, und zwar einen armen Kalkbrenner,
mit dem sie in der Ndhe von Vinci lebte. Unentscheidbar bleibt nach der
Aktenlage, ob Leonardo mit der Mutter und diesem Mann als seinem
Stiefvater zusammengelebt hat, oder aber mehr oder minder die ganze
Zeit getrennt von der Mutter im Haushalt des GroBvaters véterlicherseits
in Vinci lebte, in dem er auch getauft worden war. Die Steuererklarung,
die Leonardo als einen »Mund« erwéhnt, war iibrigens die des GroBiva-
ters, nicht die des leiblichen Vaters. Dieser fiihrte im fernen Florenz sein
Haus samt einer sehr erfolgreichen Notariatspraxis. Wann Leonardo in
das viterliche Haus kam, ist offen. Mit GewiBheit 148t sich also lediglich
sagen: am Anfang des Lebens von Leonardo da Vinci wird ein zweifa-
cher Verlust gestanden haben: Verlust des Vaters, der ihm einen siche-
ren Platz in der gesellschaftlichen Ordnung hitte geben konnen, und
Verlust der Mutter, ein Verlust, der spétestens in dem Moment eingetre-
ten sein wird, in dem Leonardo in den viterlichen Haushalt des Vaters
iibersiedelte und dort eine Stiefmutter bekam."’

Freud beginnt seine Analyse mit einer Rickversicherung bei seiner
Traumdeutung. Dem psychoanalytischen Blick enthiillt sich demnach
die Geierphantasie sogleich dhnlich wie ein Traum. Der Geier ist dem-
nach Erinnerungszeichen an ein reales sexuelles Lusterleben zwischen
Mutter und Sohn. Denn da der Name fiir den Schwanz des Geiers, im
Italienischen »coda«, zugleich einer der bekanntesten Ersatzworte des
ménnlichen Genitals ist, und die dargestellte Szene zeige, wie ein Vogel-
schwanz einen Mund 6ffnet und tiichtig darin herumarbeitet, stellt diese
Szene, Freud zufolge, auf entstellte Weise die Vorstellung einer Fellatio
dar (Leo 154). Aber auch diese Darstellung ist noch als Verschiebung zu
lesen, denn der Genuf3, den eine Fellatio bereite, sei seinerseits wieder-
um vor allem als Erinnerung an den ersten Lebensgenu3 zu verstehen,
und das war das Saugen an der Mutterbrust. Die kleine Wirklichkeit be-
trifft demnach ein iiberwiltigendes Lusterleben, es durchzieht fortan die
Phantasie in Gestalt von Spuren der Lust, die sich an die Erinnerungs-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

zeichen heften. Von dieser individuellen Lusterfahrung wagt Freud ei-
nen Blick auf die Malerei im Allgemeinen:

»Hinter dieser Phantasie verbirgt sich doch nichts anderes als eine Reminiszenz an das
Saugen — oder Gesaugtwerden — an der Mutterbrust, welche menschlich schone Szene
er wie so viele andere Kiinstler an der Mutter Gottes und ihrem Kinde mit dem Pinsel

darzustellen unternommen hat« (Leo 155).

Was soll man daraus schlieen? Wir, die wir die Bilder der Szenen zwi-
schen der Mutter Gottes und ihrem Sohn schauen, genielen wir dabei
zweifach? Erstens voyeurhaft eine damit assoziierte Fellatio-Phantasie
sowie zweitens die eigene Spur der Erinnerung an das einstige Geniellen
wihrend des Saugens an der Mutterbrust? An dieser ersten Ersetzung
der Mutter durch den Geier hingt jedoch fiir Freud noch weit mehr, die
Suche nach der kleinen Wirklichkeit ist noch lange nicht zu Ende. Freud
wird auf alle moglichen Weisen um einen Zugang zu diesen kleinen
Wirklichkeiten ringen.

1. Die wegweisende Ersetzung fiir seine weitere Analyse findet Freud in
der Schrift. Er leitet sie mit der Behauptung ein, nun einen dhnlich un-
vermittelten Einfall wie Leonardo gehabt zu haben, den er zwar selbst
flir fast abwegig erklért, um ihn dann doch ausfiihrlich zu erldutern. Sein
Einfall: In der &gyptisch-hieroglyphischen Schrift wird »Mutter« mit
dem Bild des Geiers geschrieben. Auch verehrten die Agypter

»eine miitterliche Gottheit, die geierkdpfig abgebildet wurde [...]. Der Name dieser
Gottin wurde Mut ausgesprochen; ob die Lautdhnlichkeit mit unserem Worte >Mutter«
nur eine zufallige ist? So steht der Geier wirklich in Beziehung zur Mutter, aber was

kann uns das helfen?« (Leo 156).

Diese Ubersetzung geht iiber jene der Deutung einer Phantasie oder ei-
nes Traumes, wie von Freud in der Traumdeutung praktiziert, hinaus,
denn die Betonung liegt nun ganz auf »wirklich«. Ich weise ebenso dar-
auf hin: Durch diese Verkniipfung von Phantasie-Bild und realer Schrift
ist der Name des Vogels — Geier — unersetzbar geworden, das heifit, kein
anderes Zeichen oder Bild konnte den Namen an seiner Stelle symboli-
sieren oder ersetzen.

2. Priifung der historischen Umstédnde. Freud priift, ob auch Leonardo
von dieser wirklichen Beziehung zwischen Mutter, Geier und Hierogly-
phe »wirklich« etwas gewufit haben konnte. Er vergifit dabei durchaus
nicht zu erwdhnen, daB die Entzifferung der Hieroglyphen erst viel spa-
ter durch Francois Champollion gelungen sei. Freud fdllt dazu ein, daf3

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

61


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

62

nach einer orientalischen Priesterweisheit der Geier auch deshalb als
Symbol der Miitterlichkeit gelten konne, weil es nur weibliche Geier
gébe. Dann findet er schlieBlich die Erklarung, da3 auch die Kirchenva-
ter zur Zeit Leonardos sich der Fabel der Eingeschlechtlichkeit der Geier
bedient hdtten, um mit diesem Argument aus der Naturgeschichte die
Zweifler an der unbefleckten Empfingnis zum Schweigen zu bringen.
Dank dieses Einfalls kommt Freud zu dem Schlul: »und nun kann es
kaum zweifelhaft sein, da3 sie durch so méchtige Patronanz auch Leo-
nardo bekannt geworden ist« (Leo 159).

3. Analyse der psychischen Verarbeitung. Nachdem Freud mdgliche
Zweifel an der Wirklichkeit der Beziehung zwischen Mutter und Geier
sowie an der Moglichkeit der Kenntnis {iber die Fabel durch Leonardo
beseitigt hat, wendet er sich der psychischen Verarbeitungsspur zu.
Demnach hat Leonardo dank dieser Fabel im Geier sein Spiegelbild ge-
funden, mit der er sich identifizieren und durch das er sich hat erkennen
konnen. Mit Freud gesagt: im Geier erfindet Leonardo sich als ein Gei-
erkind. Durch diese Erfindung kann Leonardo sich damit verséhnen, wie
ein Geierkind auch nur eine Mutter und nie einen Vater besessen zu ha-
ben. Daraus schlieft Freud: »Im Falle Leonardos glauben wir jetzt den
realen Inhalt der Phantasie zu kennen; die Ersetzung der Mutter durch
den Geier weist darauf hin, dall das Kind den Vater vermifit und sich mit
der Mutter allein gefunden hat« (Leo 159). Freud scheint sich ganz ge-
wil} zu sein, daf} die Phantasie von der wirklichen Anwesenheit der Mut-
ter spricht — er 1468t die Tatsache, daB8 auch nach seiner Aktenlage die
Mutter irgendwann das Kind verlassen haben wird, im gesamten Text
vollkommen aufler acht. Es ist, als ob es da einen blinden Fleck in dem
Willen zum Wissen bei Freud gébe.

4. Freuds eigene Theorie: Gestiitzt und gestdrkt durch den nun bewiese-
nen realen Gehalt der Phantasien {iber die Mutter wagt Freud sodann ei-
ne durchaus riskante theoretische Spekulation: Zundchst stellt er ein
Verhiltnis zwischen der passiven Position des Sohnes in der Szene zu
einer theoretischen Vorstellung, die von ihm selbst als absurd bezeichnet
wird, ndmlich zu der Vorstellung, da8 dieser Szene zufolge die Mutter
es sei, die liber den Phallus verfiige, mit dem sie dem Sohn zwischen die
Lippen dringe. Freud fiihrt diesen Gedankengang mit der Geste ein, zu-
néchst die Absurditit seines eigenen Denkens offen auszusprechen: Er
werde angesichts »dieser Absurditét«, ndmlich dal die Phantasie gerade
den miitterlichen Vogel mit dem Abzeichen der Miannlichkeit versieht,
»an der Moglichkeit irre, dieses Phantasiegebilde auf einen verniinftigen

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

Sinn zu reduzieren« (Leo 162). Wie um sich selbst Mut zuzusprechen,
greift Freud erneut auf seine Erfolge in der Traumdeutung zuriick:
»Wieviel scheinbar absurde Trdume haben wir nicht schon genétigt, ih-
ren Sinn einzugestehen!« (Leo 162). Um dann im néchsten Satz, immer
noch wie im Selbstgespréch, die Absurditit beim Wort zu nehmen und,
wenn sie schon da ist, sie sogleich zu verdoppeln: »Erinnern wir uns
daran, daB} es nicht gut ist, wenn sich eine Sonderbarkeit vereinzelt fin-
det, und beeilen wir uns, ihr eine zweite, noch auffilligere, zur Seite zu
stellen« (Leo 162).

Freud verdoppelt mit dieser absurden Begriindung zwar die zu erfor-
schende Absurditit des UnbewuBten, er verspottet zwar einerseits sein
eigenes Verfahren, andererseits aber auch nicht, denn diese Argumenta-
tion nimmt durchaus Bezug auf die Logik der Signifikanten in der
Traumbildung, wie Freud sie in der Traumdeutung erstmals analysiert.
Auch ein Signifikant ist fiir sich allein undeutbar und bedarf deshalb
immer eines Zusammenhangs mit einem anderen, allein durch sein Spiel
zwischen Gemeinsamem und Unterschiedenem produzieren sich Bedeu-
tungen.'® Was ist nun die Sonderbarkeit, mit der Freud jene vom miitter-
lichen Vogel mit einem ménnlichen Genital noch zu {ibertrumpfen
versucht? Freud kommt wieder auf die »geierkdpfig abgebildete Gottin
Mut der Agypter« zuriick, und fiigt hinzu, daB diese Géttin »in den mei-
sten Darstellungen phallisch gebildet« (Leo 163) ist. Wie, fragt Freud,
kann man diese Ubereinstimmung zwischen der dgyptischen Mythologie
und Leonardos Phantasie erkldren? Sollte man nicht ein gemeinsames,
noch unbekanntes Motiv vermuten? Freud sucht nach weiteren Zusam-
menhéngen, dringt dazu noch tiefer in die Mythologie ein und fordert
nun androgyne Darstellungen der Gotter auch bei den Griechen zutage,
Athene zum Beispiel." Auch sie erkliren aber noch nicht das Freud in-
teressierende Rétsel, warum die Phantasie der Menschen an derartigen
Darstellungen keinen Anstol nehme. Damit hat Freud zugleich eine
weitere entscheidende Rétselfrage an die Sublimierung gestellt: Da Sub-
limierung also keineswegs gleichbedeutend damit ist, daf} die Darstel-
lungen frei von Sexuellem oder Obszonem sein miissen, insistiert die
Frage, was an ihren Objekten so besonders ist, dal die Kultur dennoch
daran keinen Anstof3 nehme.

Zur Losung sucht Freud Beistand bei den von ihm analysierten infanti-
len Sexualtheorien, und zwar insbesondere bei der Phantasie aller
kleinen Kinder, der zufolge sie sich die allméchtig erlebte Mutter un-
vermeidlich mit einem Phallus ausgestattet vorstellten. Neugier und

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

63


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

64

kindliche Sexualforschung fiihrten erst spdter dann zur ebenso unver-
meidlichen Entdeckung, dal es sich nur um eine Phantasie handele.
Dieser Schock 16se zunédchst den Kastrationskomplex aus, der in den
Odipuskomplex miinde. Zerschelle schlieBlich der Odipuskomplex,
werde das Wissen von dieser Phantasie verdringt. In Ubertragung dieser
Verdrangung auf die Sublimierung schliet Freud: Bei Objekten der
Sublimierung nimmt man offenbar keinen Ansto3 an dem, was man
sieht, sofern »es< zugleich verdréngt ist, also der Phantasie, die zu die-
sem >es< gehort, der Zugang zum Bewultsein versperrt bleibt. Mit dieser
Kindheitsphantasie, mit diesem Phallus der Mutter hat Freud aber nun
auch das Ding gefunden, das er zuvor noch eine kleine Wirklichkeit
nannte. Es handelt sich, anders gesagt, um eine Wirklichkeit, die, ob-
wohl sie nur innerhalb der psychischen Struktur wirkt, zugleich wirkt,
als wiére sie auch im Auflen real. Dieses Ding stellt zugleich das
Verbindungsglied zwischen dem individuellen Unbewufiten und der
Sublimierung als einer Produktion von kulturell als wertvoll geschitzten
Objekten dar.

5. Auch den Narzimus hat Freud am Fall von Leonardos Leben und
Werk das erste Mal beschrieben, in dem er in ihm erstmalig das libidi-
nése Fundament der Sublimierung erkennt. Freud zeigt, wie die Riick-
wendung des Triebs auf das Ich den Boden fiir die mehr oder minder
manifeste Homosexualitit Leonardos bereitet. Seine Argumentation lau-
tet: Wie die Phantasie demonstriere, miisse es einmal einen unendlichen
GenuB} gegeben haben. Dieser wiederum lege nahe, dal Leonardo die
Erinnerung sich immer bewahren wollte und deshalb seine Mutter nicht
wie andere Ménner durch andere Frauen ersetzen konnte. Aus dieser
Hemmung heraus hétte er statt dessen sich selbst an die Stelle seiner
Mutter gesetzt und nun junge Minner, die ihm im Spiegelbild dhnlich
waren, in der Weise geliebt, wie es einst seine Mutter mit ihm getan hét-
te. Leonardo hat sich, anders gesagt, mit seiner Mutter identifiziert, um
sie nicht zu verlieren. Man erkennt auch, daf} Freud zu diesem Zeitpunkt
die Ursache fiir die Riickwendung des Triebs auf das Ich noch nicht in
einer Leidabwehr anerkennt, sondern einzig in einem Zuviel an Gliick
sicht. In diesem Zusammenhang mochte ich auch nicht unerwéhnt las-
sen, dafl Freud Homosexualitit, wenngleich vor allem in ihrer verdring-
ten Form, erstens als eine Form der Liebe betrachtet, die jeder unbewuft
praktiziert, und zweitens, da Homosexualitdt das libidindse Fundament
fiir alle Freundschaften wie auch fiir alle gesellschaftlichen Gruppierun-
gen und Formationen bildet, seien es Kirche, Staat, Armee — aber ebenso

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

fiir alle Sublimierung.”® Halten wir einen Moment inne: Soviel diirfte
deutlich geworden sein: Die Analyse der Geier-Phantasie stellt Freud
vor ungeahnte Schwierigkeiten, er fiihrt fast seine gesamte psychoanaly-
tische Theorie ins Feld. Sie steht damit aber zugleich auch auf dem
Spiel. Der Name des Vogels, also der Geier, funktioniert in der ge-
samten Konstruktion Freuds wie ein unersetzbarer, da alles tragender
Schlufstein.

Wie schon angedeutet, stiirzt mit diesem SchluB3stein aber auch zugleich
die gesamte Konstruktion, denn sie beruht auf einem Fehler in der Uber-
setzung vom Italienischen ins Deutsche. Betrachten wir zundchst den
Sachverhalt etwas genauer: Den Ubersetzungsfehler hat eine andere
Ubersetzerin begangen, Freud hat ihn jedoch nicht korrigiert. Genauer
gesagt, es gibt zwei Ubersetzungsfehler, den einen korrigiert Freud still-
schweigend, den anderen nicht. Marie Herzfeld hat das Wort »dentro«
nicht mitiibersetzt. Es bedeutet »zwischen«, zutreffender wire also die
Ubersetzung: »zwischen die Lippen« und nicht wie bei Herzog »gegen
die Lippen«. Diesen Fehler korrigiert Freud in seiner Darstellung ohne
weitere Angaben. Der andere Fehler betrifft den Namen des Vogels. Im
Leonardo-Text lautet er »nibio«, im modernen Italienisch »nibbio«, und
miiBte, die Ubersetzungslage scheint in diesem Fall recht eindeutig, mit
»Milang, nicht aber mit »Geier« iibersetzt werden. Dieser entscheidende
Fehler geht moglicherweise auf Freuds Lektiire der deutschen Uberset-
zung des Buchs Leonardo da Vinci (1903) des russischen Dichters
Dmitrij Sergejewitsch Mereschkowskij zuriick. Die zahlreichen Rand-
bemerkungen deuten Freuds Begeisterung fiir diese Darstellung an, die
wahrscheinlich auch seine wichtigste Informationsquelle darstellte. In
der deutschen Ubersetzung des Textes von Mereschkowskij lautet das
Wort fiir den Vogel der Phantasie »Geier«, wihrend Mereschkowskij
selbst »korshun«, das heifit die russische Bezeichnung fiir Milan ver-
wendete.”’

Was nun? Ist dieser Fehler Grund genug, die gesamte Studie zu verwer-
fen, wie es seit dem Kunsthistoriker Meyer Schapiro, der als einer der
ersten auf diesen Fehler aufmerksam machte, viele weitere Kritiker der
Psychoanalyse taten? Oder sollte man diesen Fehler des groBen Freud
peinlich beriihrt verschweigen? Oder vielleicht umgekehrt mit Freud,
dem Erfinder der Psychopathologie des Alltagslebens, davon ausgehen,
daf3 auch bei ihm selbst der Wunsch als Vater des Gedankens sich als
stirker erwiesen hat als das Wissen? Diese Fragen fiihren nicht weit ge-
nug. Ich habe Freuds Fehlkonstruktion hier deshalb so ausfiihrlich nach-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

65


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

66

gezeichnet, weil an ihr etwas Bedeutsames diskutierbar wird, das mir
sowohl fiir die Sublimierung wie fiir die Psychoanalyse iiberhaupt signi-
fikant erscheint, da es sie von anderen Wissensformen unterscheidet.
Zunichst einmal: Als AnlaB fiir diese Fehliibersetzung kann man Freuds
Leidenschaft fiir den Text von Mereschkowskij vermuten, der Freud so
mit sich fortriB, daB er die deutsche Ubersetzung nicht noch einmal
iberpriifte. Mit anderen Worten, man begegnet in diesem Fehler einer
Leidenschaft, einem Begehren Freuds, dem Begehren eines Analytikers.
Dieses Begehren Freuds straft die géngige Idealisierung der Analytiker
als moderne allwissende Andere, eine Idealisierung, an der sich nicht
wenige Analytiker durchaus auch selbst beteiligen, Liigen — zum Gliick.
Lacan stellt mit Blick auf Freuds Versuch, anhand von Leonardos Kind-
heitsphantasie der Sublimierung ndher zu kommen und mit Blick auf
seinen Fehler eine andere Frage, ndmlich, was uns dieser Fehler Freuds
sehen 146t:

»Ist es mein Anliegen, lhnen zu zeigen, daR von all dem nichts Bestand hat, daR von
diesem ganzen Teilstlick der Freudschen Ausarbeitung nichts festzuhalten ware? Nein,
das ist nicht der Grund, warum ich lhnen dies erzahle. Ich wiirde mir nicht den billigen
Vorteil anmaRen, eine geniale Erfindung nachtraglich zu kritisieren. Es kommt héufig
vor, daB, Fehler aller Arten eingeschlossen, das Sehen des Genies eben von anderen
Dingen geleitet wurde als diese kleinlichen Untersuchungen und viel weiter gekommen
ist als bis zu den Stiitzen, die irgendein Zufall ihm zur Verfigung gestellt hat. Die Frage
ist, was man herausbekommt, was das heifen kann, was uns zu sehen erlaubt.«*

Was 146t uns Freud dank seines Fehlers und seiner Leidenschaft sehen?
Offenkundig wird an dem Fehler, daB es fiir Freud zu diesem Zeitpunkt
seiner Theorieentwicklung eine Schwierigkeit in der Analyse der Subli-
mierung gibt. Freuds Interesse an der Sublimierung war, wie die Einfiih-
rung dieses Begriffs in den Drei Abhandlungen zeigt, zundchst allein
darauf gerichtet, anhand ihrer Funktion etwas iiber den Trieb, einen so
iiberaus schwierigen Begriff, der aber, wie Lacan sagt, zu einem der vier
Grundbegriffe der Psychoanalyse zéhlt, etwas Anschauliches und fiir die
Allgemeinheit Interessantes mitteilen zu kénnen. An der Sublimierung
interessiert Freud daher zundchst vorrangig die Moglichkeit, an ihr die
Plastizitdt des Triebs sowie die Freiheit seiner Objektfindung zu demon-
strieren. Doch dann erdffnen das dgyptische Schriftzeichen und das
Wort Geier Freud plotzlich ganz ungeahnte theoretische Erkenntniswe-
ge. Mit dem Wort Geier entspinnt sich die unglaubliche Moglichkeit,
iiber die Assoziationen zu der dgyptischen Go6ttin Mut von einer weite-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

ren theoretischen Ungeheuerlichkeit zu sprechen, ndmlich der Konstruk-
tion einer phallischen Mutter auf dem Grund aller Kindheitsphantasien —
bevor das Phantasma der Kastration diese Ursprungsphantasie in der
Regel verdridngt. Wie Lacan in seinem Seminar zur Objektbeziehung
sagt, ist es der Phallus der Mutter, dessen Fehlen irgendwann vom Kind
als Realitdt begriffen wird, der von da an das Objekt als etwas konstitu-
iert, dal diesen Mangel der Mutter auszufiillen hat. Freud hat in seiner
Leonardo-Studie allerdings noch allein die positive Existenz der phalli-
schen Mutter im Unbewulten der Kinder wie der Kultur behauptet, nicht
aber schon jene andere Wirkung, die das reale Fehlen dieses miitterli-
chen Phallus fiir das werdende Subjekt bedeutet. Mit dem Fall des Gei-
ers fdllt daher zu diesem Zeitpunkt der Theorieentwicklung der von
Freud in dieser Zeit noch so wichtige Beweis fiir die wirkliche Anwe-
senheit der Mutter als Ursprung der Phantasie Leonardos. Mit dem Zu-
sammensturz der gesamten Konstruktion, die sich um die Gegenwart der
Mutter zentriert, wird aber nun auch etwas Neues denkbar, wird statt des
einfachen Zuviel an Lust auch der Mangel als Ursache der Sublimierung
denkbar, wird nun statt dem UbermaB einer Lust auch ein vielleicht
ebenso malloses Leiden denkbar, das sich durch das Fehlen der Mutter
ins Subjekt eingeschrieben haben wird. Damit 6ffnet sich auch ein Raum
jenseits dieses von Freud allzu dicht gewebten Schleiers der Spekulatio-
nen tber die kleine Wirklichkeit eines maBlosen Lusterlebens als der
einzigen Ursache der Sublimierung im Falle Leonardos. Dieser Raum
offnet sich, weil nun die Abwesenheit der Mutter, die Abwesenheit des
miitterlichen Phallus und damit die Suche nach einem Objekt denkbar
wird, das diese schmerzhafte Liicke im eigenen Sein zu fiillen in der La-
ge ist.

Mit dem Sturz des Geiers ist somit auch die Frage der Sublimierung
noch einmal neu zu stellen: Wie kommen nun Lusterleben und Abwe-
senheit der Mutter, wie fiigen sich das Leiden und die Offnung des
Raumes in einem Phantasieobjekt zusammen? Gut zehn Jahre spéter, im
Jahr 1920, mit der Einfithrung eines Jenseits des Lustprinzips und damit
auch der Einfiihrung des Todestriebs als der anderen Hilfte des sexuel-
len Triebs, stellt Freud die Frage der Sublimierung noch einmal und gibt
uns nun etwas vom Todestrieb und seinen Objekten zu sehen, und zwar,
indem er eine Geschichte erzdhlt. Er erzdhlt die Geschichte eines Kin-
derspiels, die beriihmte Geschichte vom Fort-Da-Spiel, erzihlt, wie er
als GroBvater das Spiel seines Enkels immer wieder beobachtet, um es
schluBBendlich zu begreifen. Freud erzihlt, wie der Kleine allein fiir sich

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

67


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

68

spielend eine Holzspule iiber den verhingten Rand seines Bettchens
wirft, die er dank eines Fadens an der Spule auch wieder zu sich zuriick-
ziehen kann, wobei er ihr Verschwinden mit einem »0—0—0—0«, ihr Wie-
dererscheinen mit einem schon artikulierten »da« kommentiert. Freud
deutet die Lautfolge »o—0—o0—o« entsprechend als »fort«. Fort und da,
dieses Spiel wiederholt der Kleine unermiidlich, bald schon gelingt ihm
eine Variation. Als eines Tages die Mutter erst nach mehrstiindiger Ab-
wesenheit zuriickkehrt, begriifit er sie mit dem Ausruf: »Bebi 0-0-0-0«.
»Es hatte sein Bild in dem fast bis zum Boden reichenden Standspiegel
entdeckt und sich dann niedergekauert, so da3 das Spiegelbild >fort«
war.«”

Fort und da, die Laute, die das Verschwinden der Holzspule wie des
Spiegelbilds im Spiegel begleiten, werden mit einem Ausdruck von In-
teresse und Befriedigung gesprochen, dem ganzen Spiel hdngt unzwei-
felhaft eine Lust an, es bildet eine Quelle der Lust. Freuds Frage ist
daher: Wie kommt es, da3 ein Geschehen, das zweifellos Unlust berei-
tet, ndmlich das Fortgehen der Mutter, erstens im Spiel wiederholt wird
und zugleich auch noch Lust bereitet? Es mufl eine Umarbeitung und
Verschiebung des Ungliicks des Verlassenwerdens in das Gliick des
Spiels stattgefunden haben, diese Umarbeitung nennt Freud die erste
groBe kulturelle Leistung des Kindes, das heifit, eine Sublimierung.
Kurzschliissig wire es aber zu glauben, daf3 die Mutter es ist, die durch
die Holzspule oder das Spiegelbild représentiert wird. Die Lust an die-
sem Spiel legt vielmehr den Schluf3 nahe, da3 die Holzspule keineswegs
die Mutter vertritt, es gar nicht um Représentation geht, sondern sich
etwas ganz anderes abspielt, ndmlich das Gliick des Findens eines Ob-
jekts. Die Holzspule ist ein gliicklicher Fund, mit ihm kann das Kind die
Abwesenheit iiberspielen. Mit der Holzspule am Faden tritt das Subjekt
ein in den leeren Raum, der sich mit der Abwesenheit der Mutter geo6ft-
net hat. Lacan spricht von einer Kluft, die sich mit der ersten Abwesen-
heit 6ffnet und die sich nie wieder schlieen wird. Mit der Abwesenheit
der Mutter 6ffne sich eine Bahnung im psychischen Apparat, auf die hin
sich nicht das Bild der Mutter, auch nicht das des Subjekts, sondern die
Spule projiziere. Mit dem Spiel beginne sowohl die signifikante Artiku-
lation wie auch das Finden und Erfinden von Objekten, mit denen das
Subjekt durch einen Faden sich verbunden wisse, mit denen es fortan
iiber die Griben der Entfremdung springen kénne.** Ich méchte an die-
ser Stelle ihre Aufmerksamkeit noch einmal auf folgenden Umstand
lenken: am Anfang steht wieder ein Verlust, wieder der Verlust der Mut-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

ter. Dem folgt wieder ein Finden, das gliickliche Finden eines Objekts.
Dieses Objekt wird im Spiel immer wieder verloren und immer wieder-
gefunden. Deshalb kann man sagen, am Anfang steht das verlorene Ob-
jekt. Das Aufreilen der Kluft wie das Verschwinden des Subjekts und
das stete Wiederfinden des erfundenen und verlorenen Objekts, dieses
Spiel ist voller Lust. Also konnte man auch von dieser Lust als einer
kleinen Wirklichkeit sprechen, konnte es folglich auch Spuren von ihr
im Phantasieleben geben. Halten wir aber auch fest: Diese Lust ist signi-
fiziert von dem verschobenen Leid und dem iiberspielten Schrecken, der
sich mit dem Fort der Mutter in das Kind eingeschrieben haben wird.

Betrachtet man nun das Fort-Da-Spiel im Zusammenhang mit Freuds
Konstruktion zum Geier, dann kann man sagen: Die Abwesenheit der
Mutter 6ffnet einen Raum, in dem Leonardo sich als allein erféhrt.
Allein und vogelfrei und vielleicht doch voller Lust. Frei wie ein Vogel
sein gilt vielen als Traum — aber darin kann man auch hoéren: vogelfrei.
Fiir vogelfrei wurden diejenigen erklért, die man verbannt hatte — ver-
bannt aus dem Machtbereich des Gesetzes. Vogelfreie durfte jeder toten,
sie unterstanden nicht mehr dem Schutz des Gesetzes. Der Vogel der
Phantasie ist daher nicht nur Signifikant der Lust an der eigenen gren-
zenlosen Freiheit, sondern ebenso Verkdrperung des unauthebbaren
Alleinseins und Objektivierung einer hochsten Gefdhrdung. Diese Ge-
fahrdung gilt ebenso fiir das vogelfreie Leben eines unehelichen Kindes,
das sich seines Platzes innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung nie
sicher sein konnte. Die Vogelfreiheit, mit ihr wird nun auch eine Verlas-
senheit, ein traumatischer Verlust am Ursprung der Sublimierung denk-
bar. Damit kann man endlich auch die Sublimierung der Psychoanalyse
mit der Melancholie zusammen in den Blick nehmen, wie sie seit der
Antike immer wieder mit dem Forschen, Denken, Dichten und Malen in
einen Zusammenhang gebracht wird. Freud war die Melancholie eben-
falls nicht unbekannt, aber er hat sie nicht mit der Sublimierung verbun-
den, sondern sie vor allem als eine Reaktion des psychischen Apparates
auf ein traumatisches Verlusterleben gedeutet. Genauer gesagt, in der
Melancholie wird der reale Verlust eines andern nicht anerkannt, es
kommt statt dessen zu einer Identifizierung mit dem verlorenen Objekt.
Diese Identifizierung fiihrt nach Freud dazu, dal die Melancholie einer
Wunde der Seele gleicht, die nie wieder heilt.”® Trauma bedeutet, anders
gesagt, daB der Schutzschirm des Ichs, gewebt aus dem symbolischen
Netz der Worte und dem Imagindren der Vorstellungen, durch ein Er-
eignis zerrissen wird und an dieser Stelle auch nicht wieder heilt — weil

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

69


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

70

die Worte und Vorstellungen das Ereignis des Verlusts nicht zu fassen
vermdgen. Der Verlust kann, wird er traumatisch erfahren, nicht
verdringt werden — die Gewalt des Schmerzes 146t sich ebenfalls nicht
verdrangen, muf} also anders bearbeitet werden — im gliicklichen Fall
gelingt eine Sublimierung.

Von der Sublimierung kdnnen wir bis jetzt sagen: Sie produziert, d.h.
findet und verliert Objekte, die auf diese Bahnung hin stiirzen, die sich
mit dem Trauma ein erstes Mal 6ffnete. So wie die Holzspule nicht die
Mutter, sondern den Weg aus der Verlassenheit heraus verkorpert, so
wird der Vogel, der frei durch die Liifte fliegen kann, weniger die Mut-
ter reprasentieren als das Objekt, mit dem Leonardo sich fortan allein im
offenen Raum bewegen kann, der sich mit ihrer Abwesenheit gedffnet
hatte. Die erste Spur der Bahnung der Objektfindung auf dem Weg zur
Sublimierung scheint nun erkennbar. Wie man sich aber weitere Arbeit
der Sublimierung eines Traumas in einem singuldren Objekt vorstellen
konnte, mochte ich Thnen nun anhand von Freuds Analyse des Lichelns
der Mona Lisa etwas nédher bringen.

Mona Lisa

Am Anfang dieses Abschnitts seiner Analyse warnt Freud vor der Ver-
suchung, in Kunstwerken bloBe Abbildungen frithkindlicher Wunscher-
flillung zu lesen, warnt davor, das Ausmal der tiefgreifenden Umwand-
lung nicht ausreichend zu beachten.”® Die nichste Warnung betrifft die
Versuchung, der faszinierenden Macht des Lichelns zu erliegen. Dazu
zitiert Freud als warnendes Beispiel zahlreiche Kunstkritiker seiner Zeit.
Alle von Freud ausgewihlten Zitate sprechen die Macht der Faszination
an, die von der offenbar unaufhebbaren Ambiguitit des Lachelns der
Mona Lisa auszugehen scheint. Voller Lust spielen die Kritiker mit ih-
ren Méanner-Phantasien, deuten das Lécheln als das Lacheln einer launi-
schen Weiblichkeit, die nichts als ihre, der Ménner Vernichtung
wiinscht, spielen noch einmal Odipus vor der Sphinx — so heiBt es: »Was
den Betrachter namentlich bannt, ist der ddimonische Zauber dieses La-
chelns.«*’ Ein Licheln, das eine bannende Macht ausstrahlt, verspricht
offenbar die VerheiBung des Vernichtetwerdens: »Hunderte von Dich-
tern und Schriftstellern haben iiber dieses Weib geschrieben, das bald
verfiihrerisch uns anzuldcheln scheint, bald kalt und seelenlos ins Leere

. 28
zu starren scheint [...].«

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

Geht aber nicht gerade von diesem seelenlosen Starren ins Leere, von
der Leblosigkeit und von der Leere selbst die eigentliche Verfiihrung
aus, namlich jene, die verwirrt und die deshalb nach einer erldsenden
Deutung verlangt? Freud fiigt in einer Fulnote selbst eine kleine, aber
sehr bemerkenswerte Assoziation hinzu: »Der Kunstkenner wird hier an
das eigentiimliche starre Lacheln denken, welches die plastischen Werke
der archaischen griechischen Kunst, z.B. die Aegineten zeigen [...]J«
(Leo 179, FuBnote 1).

Eine derartige Starrheit ist auch Totenmasken eigen. Wovon aber spricht
der Blick einer Toten, was verspricht der Blick einer Toten? Ohne hier
ndher auf die offenkundige Ndhe zwischen der Frau und dem Tod in der
Kunst” eingehen zu wollen, bleibt festzustellen: Die Worte der Kunst-
kritiker sprechen zugleich vom Begehren der Kunstliebhaber. Ein Be-
gehren scheint auf, signifiziert durch Wiinsche wie: die seelenlose Leere
hinter dem Schleier des Lichelns erahnen zu diirfen; gefesselt und ver-
nichtet zu werden von dem Blick, der aus dem Bild auf sie fillt; verfiihrt
zu werden zu hochster Lust von einem Lécheln, das alles und nichts ver-
spricht — also auch das Nichts. In all diesen Deutungen ergreift lichelnd
das Lécheln den Betrachter und stiirzt ihn ebenso in Verwirrung wie ins
Nichts. Der Betrachter erlebt sein eigenes Verschwinden — zumindest fiir
einen Moment — vor dem Bild. Aber, wie schon Freuds Enkel seinen
GrofBvater belehrte, das eigene Verschwinden kann ungeheuere Lust be-
reiten, um damit ein bislang unsagbares Leid abwehrend zu verschieben.
Freud greift jedoch keine diese Fahrten fiir seine Deutung auf. Er weist
lediglich noch auf eine weitere Quelle der Ambiguitit im Lécheln hin,
ndmlich auf sein unendliches Changieren zwischen Ménnlichem und
Weiblichem, ein Spiel, das auf dem L&cheln des Dionysos im letzten
Bild Leonardos seinen Triumph feiert.* Tiefgreifende Umarbeitung und
Entstellung des »Lebenseindrucks« in Rechnung stellend kommt Freud
zu dem SchluB}, dal man auch in diesem Objekt die Spur eines vergan-
genen Lusterlebens finden kann. Freud fiihrt dafiir zwei Argumente an:
1. Nicht nur die Bildbetrachter, sondern auch Leonardo selbst war nicht
minder von diesem Léacheln fasziniert. Auch er habe unter dem Bann
gestanden, dieser Zauber habe ihn so gefesselt, daB3 alle Bildnisse danach
und noch die seiner Schiiler eben dieses eigentiimliche Lécheln zur
Schau stellten. Diese Faszination, erkldrt Freud, sei gleich jener, wie sie
im Moment eines verlorenen und wieder gefundenen Objekts auftrete.
Bei dem Licheln handele es sich demnach um ein wieder gefundenes
Léacheln, und zwar um das wieder gefundene Lécheln seiner Mutter. Die

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

Al


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

72

Rede vom wieder gefundenen Lacheln setzt seinen Verlust voraus —
dennoch verliert Freud dazu kein Wort. Thn dréngt es offenbar auf etwas
anderes hin.

Dazu wechselt sein Gedankengang erneut hiniiber zur wirklichen Mut-
ter, diesmal in Verbindung mit der Analyse des kurze Zeit spiter begon-
nenen Geméldes »Die heilige Anna selbdritt«. Wieder sucht Freud auch
in diesem Bild nach Beweisen fiir die Gegenwart der Mutter im Bild.”'
So hétte nur Leonardo diese Anordnung aus zwei Miittern und einem
kleinen Sohn mit diesem seligen Lacheln malen kénnen, weil er eben in
seiner Kindheit auch zwei Miitter hatte. Dann aber tritt etwas Neues in
Freuds Analyse ein. Jetzt deutet er die Zusammensetzung des Lachelns
der heiligen Anna als Zeichen einer kleinen Wirklichkeit, die sowohl
»schrankenlose[r] Zairtlichkeit wie die unheilverkiindende Drohung«
verspricht (Leo 186). Dieses Zeichen erkennt Freud von da ausgehend in
Ubertragung dann auch in dem Licheln der Mona Lisa wieder: Die klei-
ne Wirklichkeit ist nicht mehr allein jene des Genieflens, sondern auch
die einer Erfahrung von Gewalt, der Erfahrung einer Beraubung. »So
nahm sie nach der Art aller unbefriedigten Miitter den kleinen Sohn an
Stelle ihres Mannes an und raubte ihm durch die allzu friihe Reifung
seiner Erotik ein Stiick seiner Méannlichkeit« (Leo 187).

Die Unbefriedigtheit der Mutter, ihr Begehren ist also Ursache dafiir,
daB ihre iibergroBe Zirtlichkeit den Sohn um ein Stiick seiner Ménnlich-
keit beraubt. Es ist die Erfahrung einer grenzenlosen Mutterliebe, die
den kleinen Sohn als Ersatz fiir den fehlenden Mann liebte, aber eben
durch ihr UbermaB zugleich Leonardo zum Verhiingnis wurde und fort-
an sein Schicksal bestimmte (Leo 186). Der Sohn gerét als Substitut auf
dem Platz des Vaters ebenso in Gefahr wie in der Position, das ein und
alles seiner Mutter zu sein. Diese erste Gefahr ist, vom grenzenlosen
Begehren der Mutter verschlungen zu werden; die zweite Gefahr besteht
darin, mit ihrem Begehren dem Sohn eine so iiberwéltigende Befriedi-
gung zu verschaffen, daf3 es ihm fiir immer unmdglich sein wird, diesen
GenuB je zu verdrangen, und er eben deshalb andere Wege als die Ver-
driangung wird finden miissen, um sich doch von der Mutter trennen zu
konnen. Aufgrund dieser doppelten Gefdhrdung ist es fiir den Mann
notwendig, dal ihm etwas Reales geraubt werde, ja, der Mann miisse
geradezu verlangen, dal man ihn um etwas Reales beraube, so Lacan:
»Wir sehen hier in der reinsten Form, welche Spannung an jenem Ort
ist, den die Triebabsicht bei der Sublimierung einnimmt, das heif3it, da3

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

das, was der Mann verlangt, was der Mann verlangen muf, eben das ist,
daB er eines Realen beraubt werde.«”

Der Raubvogel in Leonardos Kindheitsphantasie mufl etwas rauben,
mul} ein Loch graben, ein Loch zwischen die Lippen bohren, in dieser
grenzenlosen Liebe zwischen Mutter und Sohn, die in ihrer Grenzenlo-
sigkeit der inzestudsen Liebe gleichkommt. Der Raubvogel soll eine Un-
terbrechung, eine Offnung, einen RiB einschreiben — mit diesem Wunsch
beauftragt, vertritt der Vogel in der Phantasie den fehlenden Vater, der
mit seinem Nein eine Grenze hdtte setzen sollen. Verbindet man die
Deutung Lacans mit den Assoziationen Freuds zur Beraubung seiner
Erotik durch die Mutter wie auch mit der Kindheitsphantasie, dann er-
kennen wir, wie genau Leonardos Wortwahl der kleinen Wirklichkeit
verpflichtet war, als er den Milan sprach, also den Namen eines Raub-
vogels erinnerte.

Trotz seines irrefiihrenden Festhaltens am Geier als dem Vogel der
Phantasie gelangt Freud dennoch zur Erkenntnis, da3 die kleine Wirk-
lichkeit, die der Trieb unabléssig sucht, in sich das Genieen mit dem
Leiden vereint, daB Leiden wie GenieBen also gleichermaflen und ver-
eint am Ursprung der Sublimierung zu vermuten sind, man also auch
von einem leidvollen Genielen, insbesondere jenem zwischen Mutter
und Sohn sprechen konnte.”” GenieBen wie Leiden in Freuds Analyse
sprechen aber auch davon, daB bei aller Entstellung des GenieBens durch
seine Umarbeitung doch eine Spur im Objekt lesbar bleibt. Diese Spur
aber bleibt nur aufgrund des traumatischen Lochs in der Erinnerung an
die kleinen Wirklichkeiten erhalten. Widerfahrt einem Subjekt das Ge-
nieBen wie das Leid als eine kleine Wirklichkeit, dann sind beide weder
symbolisierbar noch vorstellbar, sondern traumatisch. Folglich ist die
Verdrdngung unmoglich, kann es nur um Entstellung und Umarbeitung
gehen. Ich denke, man kann daher auch sagen, dafl das, was an einem
Objekt der Kunst fasziniert, verwirrt und eben deshalb nach einer Deu-
tung verlangt, mit dieser Spur der Gegenwart eines Geniefens im Leiden
zusammenhingt, daB3 eine kleine Wirklichkeit den Betrachter fasziniert,
die nun sichtbar, doch »normalerweise«< verdriangt, also der iiblicherweise
der Zugang zum BewuBtsein versperrt bleibt. Anders gesagt, diese Spur
des leidvollen GenieB3ens konnen zwar viele fiir sich selbst nicht ins Be-
wultsein treten lassen, offenbar aber in den Werken anderer sehend und
lesend geniefen. Warum das vielleicht so sein konnte, warum man die
Spur des leidvollen GenieBens anderer im KunstgenuB3 moglicherweise
genieft, werde ich gleich ndher begriinden.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

73


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

74

Zuvor mochte ich aber noch zu bedenken geben, dal selbst dem strah-
lendsten Genieen der Lust zwischen Mutter und Sohn immer auch eine
dunkle andere Hilfte eingeschrieben ist. Von ihr sprechen die Vernich-
tungswiinsche ebenso wie die Faszination, die vom Blick einer Toten,
aus einer seelenlosen Leere heraus, vom Licheln der Mona Lisa auf das
betrachtende Subjekt zu fallen scheinen. Diese Assoziationen entsprin-
gen dem Wissen, dafl das Genief3en, wenn es sich nicht nur fiir Momente
ereignet oder ihm anders keine andere Grenze gesetzt wird, nur zum To-
de fiihren kann. Wenn die Mutter nicht auch andere begehrt, wenn kein
Vater sein Nein zum Inzest trennend ausspricht und auch durchsetzt,
dann droht dem Kind der psychische Tod. Deshalb fordert das Genielen
zugleich die Schranke und damit auch das Gesetz heraus. Mit dem Auf-
tritt des Gesetzes aber wird aus dem tddlichen Genieen ein Objekt des
Begehrens; danach vermuten wir das Genieflen unerreichbar jenseits des
Verbotes. Im Genielen 6ffnet sich, anders gesagt, das Jenseits des Lust-
prinzips, weil es die von Freud fiir das Lustprinzip noch als giiltig ange-
nommene »physiologische Grenze« nicht mehr kennt.

Das Lécheln der Mona Lisa trigt wie der Raubvogel der Phantasie nicht
nur die Doppelspur des GenieBens und des Gesetzes in sich, beide Ob-
jekte werden in der Bahnung gefunden worden sein, die sich mit der er-
sten Abwesenheit der Mutter gedffnet und nie wieder geschlossen haben
wird. Das Lacheln der Mona Lisa hat Leonardo erst sehr spét gefunden,
erst von diesem Moment an wurde es zum Objekt, mit dem er wie mit
dem Milan iiber die Griben seiner Entfremdung hinweg fliegen konnte.
So wird das Lécheln als das Objekt lesbar, in dem sich sowohl das Ge-
nieBen, das Gesetz wie auch die Kluft verkorpert, welche die Trennung
und damit den Weg ins Freie aus der Umklammerung des todlichen Ge-
niefens moglich machte. Doch von welcher Substanz ist dieses Objekt
der Sublimierung? Handelt es sich bei dem Lécheln nicht um ein hochst
fliichtiges Objekt, unfalbar, obgleich sichtbar, das sich selbst der Spie-
gelung entzieht, sondern umgekehrt erst durch die spiegelnde Identifi-
zierung der Betrachter seine Sichtbarkeit erlangt? Wie von diesem
lachelnden wie scheinhaften Objekt sprechen, wie von einem Objekt
sprechen, dem seine stoffliche Substanz nur vom Auge des Betrachters
her zuzukommen scheint? Dieser Frage mochte ich mit einigen ab-
schlieBenden Uberlegungen zum Objekt der Sublimierung zuwenden,
und zwar, indem ich ein anderes Wort Lacans fiir dieses Schattenobjekt
aufgreife und nun vom Ding sprechen will. Zum Beispiel vom Ding des
Léchelns der Mona Lisa.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

Vom Ding

Was ist das fiir ein Objekt, dieses Lécheln der Mona Lisa, das in der La-
ge ist, das Begehren der Kunstliebhaber aufrecht zu erhalten — und zwar
seit Jahrhunderten? Das Lécheln gewihrt offenbar nicht nur die Erinne-
rung an ein verbotenes wie leidvolles Geniellen, sondern es stiitzt ebenso
das Begehren. Wie aber unterhélt das Licheln der Mona Lisa das Begeh-
ren der Kunstliebhaber? Der Kultur im Allgemeinen, der Kunst im Be-
sonderen kommt die Aufgabe zu, so Lacan, das Begehren zu stiitzen,
also anders gesagt, das Begehren zu unterhalten. Wie aber unterhalten
Kunstobjekte? Man erinnere sich an die Zitate der Kunstfreunde zum
Léacheln der Mona Lisa: was sie unterhalten hat, war offenkundig gerade
nicht die Befriedigung ihres Lustprinzips, sondern weit eher das Vermo-
gen des Gemdldes, bei ihnen Unlust zu schiiren — auf diese Weise wird
das Begehren der Kunstliebhaber unterhalten. Statt um Unterhaltung, im
Sinne von Zerstreuung, geht es bei der Sublimierung um eine Unterhal-
tung, die unbefriedigt 148t, es geht um eine Unterhaltung, die allein das
Begehren des Subjekts ernéhrt, es fiittert mit Phantasien, aber auch einen
Zufluchtsort in einer Kultur gewéhrt, die einzig auf Befriedigung aus
ist.* Wie also, so kénnte man mit Lacan fragen, kénnte die Kunst das
Begehren mit Unlust unterhalten? Eine Antwort lautet: Indem die Kunst
unsterbliche Objekte produziert. Unsterblich werden Objekte, sobald sie
dem aggressiven Anspruch auf Wunscherfiillung entgehen, denn so
konnen sie durch keinerlei Befriedigung erldschen. Diese Objekte miis-
sen unerreichbar bleiben, es muf3 sich um Objekte jenseits der Spiegel
handeln. Diese Objekte diirfen nicht mehr iiber die imaginére Identifizie-
rung erreichbar und damit auch zerstorbar werden.” Diese Objekte soll-
ten sich auch ihrer endgiiltigen Deutung entziehen kdnnen. Um einige
Beispiele zu nennen: Die Frau als Objekt der Kunst, man denke an die
unerreichbare hohe Frau der Minne. Sicher ist auch hier das Lacheln der
Mona Lisa zu nennen, denn Leonardo malte es mit einer Ambiguitét, die
aufgrund ihrer UnfaBbarkeit zur Identifizierung verlockt, sie aber zu-
gleich zerstdrt. Man konnte die dem Menschen unzugéngliche Freiheit
der Vogel nennen, ich mochte aber an dieser Stelle auch die Holzspule
nennen. Wenn diese Kette von der hohen Frau iiber das Lécheln der
Mona Lisa zu den Vogeln und zur Holzspule vielleicht erstaunt — dann
mochte ich daran erinnern, was geschieht, wenn einem Kind sein
»Ding« weggenommen — sei es eine Holzspule oder ein Fetzen Stoff
oder ein alter Teddybdr. Sobald jemand das Ding in den Miilleimer

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

75


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

76

wirft, wird das Kind zu schreien beginnen. Was artikuliert sich in die-
sem Schrei? Ein kleiner Fetzen Wirklichkeit? Das unbewufBite Wissen
eines werdenden Subjekts, das schon weil3, dal es sterben muf3, wenn
man ihm sein Begehren, wenn man ihm sein Ding zerstort? Was also
zerstoren wir in dem Moment, wo wir das Ding wegwerfen?

Ich habe eben vom Ding gesprochen, wie man es im Alltag so oft tut.
Aber ich habe mich damit zugleich auf einen Terminus von Lacan bezo-
gen. Anders gesagt: Wenn wir von Objekten als einem Ding sprechen,
wie in dem Fall der Holzspule als Objekt des Kinderspiels, dann
sprechen wir diesem Objekt einen besonderen Status zu. Sublimieren
bedeutet nun nach Lacan, den Objekten die Wiirde des Dings wieder zu
geben.”® Wie aber gibt man einem Objekt die Wiirde eines Dings? Ich
mochte Thnen dazu eine jener kleinen Geschichten von Lacan kurz er-
zahlen. Diese handelt von seinem Besuch bei Jacques Prévert zu der Zeit
der deutschen Besetzung Frankreichs. Er fand eine Sammlung von
Ziindholzschachteln vor. Diese Objekte des Alltags waren in einer be-
stimmten Weise geordnet — eine Reihung zu einem zusammenhéngen-
den Band, das die Winde und Tiiren hoch und herunter lief — und sie
waren einer gewissen Bearbeitung unterzogen worden: »es waren alles
die gleichen Schachteln, sehr gefillig angeordnet, ndmlich so, dal3 eine
jede Schachtel in die Ndhe der néchsten gebracht war mit Hilfe einer
leichten Verriickung des Innenschubers.«’” Diese leichte Verriickung
148t etwas in Erscheinung treten, wodurch diese simplen Schachteln von
ihrem simplen Objektsein in einen anderen Status iiberfiihrt werden:

»Anders gesagt, das Arrangement machte deutlich, daf eine Ziindholzschachtel nicht
einfach etwas mit einer bestimmten Verwendung ist, nicht einfach ein Typus im Plato-
nischen Sinne ist, die abstrakte Ziindholzschachtel, da die Ziindholzschachtel viel-
mehr fiir sich allein ein Ding ist in ihrem kohdrenten Sein. Das vollkommen Willkiirli-
che, Wuchernde, Uberfliissige, gleichsam Absurde dieser Sammlung zielte in der Tat
auf ihre Dinghaftigkeit als Zindholzschachtel. Der Grund fir den Sammler lag also in
der Auffassungsweise, die weniger der Ziindholzschachtel galt als diesem Ding, das in
einer Ziindholzschachtel subsistiert.«*®

Meines Erachtens war es insbesondere die Wirkung des Ausstellens der
Leere der Schachteln, die diesen alltdglichen Dingen eine Wiirde verlie-
hen. Wie aber vom Ding reden? Ohne die Hilfe einer Geschichte vom
Ding zu sprechen, ist aulerordentlich schwierig, denn es gehdrt zu sei-
nem strukturellen Merkmal, sich der Darstellung zu entziehen. Ich will
deshalb an dieser Stelle nur versuchen, meinerseits mit einigen Assozia-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

tionen das Verhiltnis zwischen Ding und der Wiirde des Objekts und der
Leere zu umreifien.

Lacan macht darauf aufmerksam, daf} eines der vermutlich ersten Kunst-
schopfungen tiberhaupt, die Schopfung des Krugs, eben die Leere in sich
tragt, jenes Nichts, das den Krug erst zu dem macht, was er ist, nimlich
ein Ding, mit dem wir schopfen kénnen. Mit Heinrich von Kleist konnte
man hier auch einen Bogen zur Moderne schlagen. Wenn man sich an
den Titel eines seiner Lustspiele erinnert, an Der zerbrochne Krug, dann
konnte einem zum Beispiel einfallen, daf3 es eine Signatur der Kunst der
Moderne ist, die schiitzende Hiille zu zerbrechen, die tonernen Winde
zu zerschlagen und die Leere, das Nichts auszustellen. Andererseits exi-
stiert offenbar eine heilige Beziehung zur Leere seit den Anfingen der
Kultur, so Lacan. Die Kultur identifiziere offenbar die Leere mit dem
Heiligen. Die Orte des Heiligen, die Tempel zum Beispiel kénne man
auch als ummauerte Rdume der Leere ansehen, denn jenseits des Altars
und der heiligen Opferstétten seien die Gotter nicht gewesen. Warum
aber spreche die Kultur die Leere heilig? Weil jede Schopfung aus ei-
nem Nichts heraus entstehe und dadurch den Ursprung des eigenen
Werdens ehre, indem sie die Leere in sich trage oder auch offen zur
Schau stelle? Die Leere in und um ein Objekt herum, sie gibt ihm nicht
zuletzt deshalb die Wiirde, weil die Leere nichts ist auller sie selbst,
Raum und Spur des Nichts, eine Absurditit, etwas vollkommen Willkiir-
liches, etwas Uberfliissiges — und die Leere ist etwas, was nur durch die
menschliche Schopfung zu den Objekten hinzu tritt.”’ Ich méchte hinzu-
fiigen: In dem Verhiillen wie Ausstellen der Leere wird zugleich die
Kluft als Spur gegenwdértig gehalten, die uns vom GenieBBen wie vom
Leiden trennt. In dem Nichts begegnen wir der Dingseite des Objekts,
die uns wie ein Faden mit uns selbst und der ersten Kluft in uns verbin-
det.

Das Ding, die Leere, das Nichts, es scheint so leicht zerstorbar. Denn es
ist singulr, es ist nicht universalisierbar. Man kann sich das Ding weder
aneignen noch kaufen, und auch kaum zum Gegenstand eines Diskurses
machen. Der Anspruch der Universitit auf die Produktion eines univer-
sellen Wissens mufl am Ding scheitern, der Diskurs der Universitdt kann
es nur mit dem Objekt verwechseln — so wie die Kultur einerseits die
Unterhaltung des Begehrens begehrt, die das Ding gewéhrt — und es zu-
gleich immer wieder zerstort, da es ihr unmdoglich ist, es nicht mit dem
Objekt zu verwechseln. Man kdnnte auch sagen: Sobald man seine An-
eignung versucht, stoft man nicht auf das Ding, sondern auf das Objekt,

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

77


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

78

und sei es auf das Lacheln der Mona Lisa. Oder auf Joseph Beuys’ But-
ter, diesem Ding, das die Putzfrauen in den Miill geworfen hatten.
Offenbar hatten sie nicht das Ding in der Butter sehen konnen. Diese
Frauen werden vermutlich auch nicht gewuf3t haben, daf3 es ranzige But-
ter war, mit denen die Tartaren im Kriegsjahr 1942 die verbrannte Haut
des Jagdfliegers Beuys geheilt hatten — nachdem er als brennende Fackel
vom Himmel auf sie herab gestiirzt war. Einen dhnlichen Sturz aus dem
Himmel hat Michael Ondaatje bekanntlich mit seinem Englischen Pati-
enten erfunden — der Englische Patient 146t sich als Metapher fiir das
verbrannte, verstimmelte Subjekt am Ende des Zweiten Weltkrieges le-
sen, dem nur noch das Sprechen geblieben ist, das nun das Wortwerden
der Erinnerung an eine kleine Wirklichkeit betreibt, in diesem Fall an
die groBe, an die unmdgliche Liebe eines Mannes zu einer Frau.

Das Ding, das eigentiimliche Objekt der Sublimierung trégt das Subjekt,
hélt es am Leben, 146t es iiberleben. Wir konnen es sehen und lesen, und
dennoch bleibt es unfallbar, wird es nie Beute unseres Denkens. Mit
einer unerreicht schonen Metapher Lacans, in der sich die chemische
Sublimierung, das heift der Ubergang zwischen festen stofflichen und
gasformigen Zustidnden, mit der Raubvogelphantasie Leonardos beriih-
ren, mochte ich schlieBen:

»Diesem Objekt, das fiir den Spiegel unfabar ist, gibt das Spiegelbild seine Beklei-
dung. Beute, gefangen in den Netzen des Schattens, die, im Aufflug den Schatten auf-
blasend nach ihrem Umfang, dessen nachlassende Lockung wieder anspannt mit ei-
nem Schein von Beute.«*

Anmerkungen

1 Uberarbeitete Fassung eines Vortrags im Rahmen der Ringvorlesung >Einfithrungen in
die Psychoanalyse (II)< am 25.11.2004 an der Universitdt Hamburg.

2 Bibliographisches Institut AG: Der grofie Duden. Fremdwérterbuch, Mannheim 1966,

692.

Ebd.

4 Friedrich Kluge: Etymologisches Warterbuch der deutschen Sprache, bearbeitet von
Elmar Seebold, Berlin, New York 231999, 807.

5  Rainer Maria Rilke: »Die Erste Elegie«, in: Rainer Maria Rilke. Die Gedichte, Frank-
furt am Main 1996, 629.

6  Sigmund Freud: »Die Traumdeutung«, Vorwort zur zweiten Auflage, in: ders., Ge-

sammelte Werke [GW] I-XVIII Bde. und Nachtragsband, London 1940, Frankfurt am

Main 1999, hier GW II/111, S. X; Freuds Vater starb 1896.

Freud, »Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie«, GW V, 79.

Freud, »Triebe und Triebschicksale«, GW X, 210-232.

9  Freud, »Das UnbewuBte«, GW X, 275.

w

0 N

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10
1
12

13
14

15

16

17

18
19

20
21

22

23

24

25
26

27
28
29

Uber Sublimierung

Freud, »Das Unbehagen in der Kultur«, GW XVI, 438.

Freud, »Zur Einfiihrung des Narziimus«, GW X, 137-170.

Freud, »Psychoanalytische Bemerkungen iiber einen autobiographisch beschriebenen
Fall von Paranoia«, GW VIII, 239-320. Vgl. dazu auch: Daniel Paul Schreber: Denk-
wiirdigkeiten eines Nervenkranken, unverdnderter Nachdruck des Bandes Biirgerliche
Wahnwelt um 1900, Frankfurt am Main [1972] 1985.

Vgl. Freud, »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci«, GW VIII, 170.

Ich beziehe mich hier auf die einleitenden Bemerkungen von Bernhard Baas zu seiner
philosophischen Analyse der Sublimierung in Jacques Lacans Ethik der Psychoanaly-
se: »Unser philosophisches Jahrhundert hat die Endlichkeit zur Angelegenheit des
Denkens gemacht. [...] Als Sprechende oder Denkende (inzwischen wissen wir, das
dies dasselbe ist) nimmt uns die Endlichkeit in die Pflicht. Sie ist unsere Aufgabe.
Vielleicht ist sie der einzige Imperativ, der uns bleibt. [...] Weder gibt es ein Wesen
noch eine Erfahrung, die den konsistenten Grund unserer Existenz bilden und ihm Sinn
und Authentizitdt verleihen konnen; es gibt nur das Grund-Lose und das Nicht-
Authentische«. Bernhard Baas: Das reine Begehren, Wien 1995, 7, aus dem Franzosi-
schen von Gerhard Schmitz, [Le désir pure. Parcours philosophique dans les parages
de J. Lacan, Leuven 1992].

Freud, »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci«, GW VIII, 127-211. Im
Folgenden wird aus diesem Text unter der Sigle Leo mit Seitenangabe zitiert.

Leo 150. Freud fiigt in der Funote den italienischen Text hinzu, zitiert nach: Codex
atlanticus, F 65 V. nach Scognamiglio (1900, S. 22); vgl. auch Fufinote in Freud, »Ei-
ne Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci«, in: ders., Studienausgabe [StAl],
Frankfurt am Main 1969ff., I-X Bde. und Ergidnzungsband, hier Bd. X, 109.
Diskussion zum Stand der Forschung vgl. Kurt Eissler: Leonardo da Vinci. Psychoana-
Iytische Notizen zu einem Ritsel, Basel, Frankfurt am Main 1992, 227f.

Vgl. Freud, »Die Traumdeutung, »Kapitel VI. Die Traumarbeit<, GW II/I11, 283-512.
Z.B: Er nennt Athene, fiigt unbestimmter hinzu, dafl »das gleiche fiir viele der grie-
chischen Gotter besonders aus dem Kreise des Dionysos, aber auch fiir die spéter
zur weiblichen Liebesgottin Aphrodite galt« (Leo 164). Diese Darstellungen, die
man damit erkldren konnte, »dal der dem weiblichen Korper angefiigte Phallus die
schopferische Urkraft der Natur bedeuten solle, und [...] erst die Vereinigung von
Mainnlichem und Weiblichem koénne eine wiirdige Darstellung der géttlichen Voll-
kommenheit ergeben« (Leo164).

Vgl. Freud, »Massenpsychologie und Ich-Analyse«, GW XIII, 71-161.

Ich beziehe mich hier vor allem auf die Editorische Vorbemerkung der StA X, 88f und
109 FuBnote.

Jacques Lacan: Das Seminar. Buch 1V. Die Objektbeziehung, Text eingerichtet von
Jacques Alain-Miller, aus dem Franzdsischen von Hans-Dieter Gondek, Wien 2003,
502.

Freud, »Jenseits des Lustprinzips«, GW XIII, 12-13 sowie FuBinote auf Seite 13. Der
Kommentar der Studienausgabe bemerkt dazu, dafl Freud dieselbe Szene bereits in der
Traumdeutung mitteilte. StA 111, 225. Es handelt sich wohl um eine der am héufigsten
gedeuteten Szenen der psychoanalytischen Literatur. Vgl. Norbert Haas: »Fort/da¢ als
Modell«, in: Dieter Hombach (Hg.): Mit Lacan, in: ZETA 02, Berlin 1982; Peter
Widmer: Subversion des Begehrens, Frankfurt am Main 1990, 48.

Jacques Lacan: Das Seminar Buch XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse,
Textherstellung durch Jacques-Alain Miller, aus dem Franzosischen von Norbert Haas,
Weinheim, Berlin *1987, 68.

Freud, »Trauer und Melancholie«, GW X, 427-446.

»Wenn man aber erwigt, was fiir tiefgreifende Umwandlungen ein Lebenseindruck des
Kiinstlers durchzumachen hat, ehe er seinen Beitrag zum Kunstwerk stellen darf, wird
man gerade bei Leonardo den Anspruch auf Sicherheit des Nachweises auf ein ganz
bescheidenes Maf} herabsetzen miissen« (Leo 178).

Freud zitiert Muther: Geschichte der Malerei, Miinchen 1893/94, Bd. 1, 314.

Muther, Leo 179.

Freud zitiert ausfiihrlicher auch Angelo Conti, einen italienischen Kritiker, dem ein
Schleier iiber dem gesamten Gemalde auffiel: »[...] all dies erschien und verschwand

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

79


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

80

30

31

32

33

34
35
36
37
38
39

40

hinter dem heiteren Schleier und ging in dem Gedicht ihres Léchelns unter [...]. Gut
und bodse, grausam und barmherzig, lieblich und katzenhaft lachelte sie [...J« (Leo
180). Zum Verhiltnis von Weiblichkeit und Asthetik, vgl. Elisabeth Bronfen: Nur iiber
meine Leiche. Tod, Weiblichkeit und Asthetik, Miinchen 1994.

Nur wie nebenbei erwihnt er, da3 Leonardo in dem Bild sich auch selbst gefunden
habe. Freud fligt nur hinzu, daB »dessen Ziige von jeher in ritselhafter Sympathie in
Leonardos Seele gelegen haben« (Leo 182).

Wihrend Freud die Bindung an die Erinnerung fiir die Geierphantasie also lockert, halt
er nun um so enger an dem realen Hintergrund fiir die Wahl des Motivs der Anna Selb-
dritt fest. Nur Leonardo konnte diese Anordnung aus zwei Miittern und einem kleinen
Sohn mit diesem seligen Léacheln malen, weil er eben in seiner Kindheit auch zwei
Miitter hatte, und dies auch noch zweifach. Einerseits wird er im Haus seines Vaters
seine Stiefmutter und auch deren Mutter, also eine GroBmutter, um sich gewuf3t haben.
Und er hatte die Erinnerung an seine leibliche Mutter. Freud vermutet nun, daf} sich im
Lécheln der heiligen Anna die Verdichtung der Erinnerung an das Lacheln der leibli-
chen Mutter und der Gromutter darstellt, insofern aus Leonardos Perspektive beide
ihm in dhnlicher Weise ferner standen als die Stiefmutter, im Bild dargestellt von Ma-
ria.

Jacques Lacan: Das Seminar Buch VII. Die Ethik der Psychoanalyse, Textherstellung
durch Jacques-Alain Miller, aus dem Franzgsischen von Norbert Haas, Weinheim, Ber-
lin 1996, 184.

»Sie ist von der Natur eines vollbefriedigenden Liebesverhiltnisses, das nicht nur alle
seelischen Wiinsche, sondern auch alle korperlichen Bediirfnisse erfiillt, und wenn sie
eine der Formen des dem Menschen erreichbaren Gliickes darstellt, so riihrt dies nicht
zum mindesten von der Moglichkeit her, auch lédngst verdringte und pervers zu nen-
nende Wunschregungen ohne Vorwurf zu befriedigen« (Leo 188).

Vgl. Lacan, Ethik, 187.

Ausfiihrlich ebd., 171f.

Ebd., 139.

Ebd., 141.

Ebd., 141f.

Vgl. ebd. dazu wiederum den ausfiihrlichen Diskurs von Lacan in seiner Ethik, insbe-
sondere ab 143f.

Jacques Lacan: »Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens im Freudschen
UnbewuBten, in: ders., Schriften II, ausgewahlt und herausgegeben von Norbert Haas,
Weinheim, Berlin *1996, 194.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

Angst

Wir brauchen eigentlich gar nicht erst die Frage zu stellen, wie wir uns
dem Thema Angst ndhern wollen, denn sie ist ja immer schon da oder
zumindest schon da gewesen. Sie ist uns irgendwie bekannt, aber eben
nur irgendwie. Es ist in der Praxis gar nicht so einfach einzuschétzen,
was jemand meint, der sagt: Ich habe Angst.

Da gibt es Leute, die klagen, sie hatten stindig Angst, gelegentlich gar
Panikattacken, und sie wiirden sich nicht mehr aus der Wohnung trauen.
Es gibt welche, die von grellen Angsten vor einem Verfolger gepeinigt
werden und nach einer Therapie mit Medikamenten eine bodenlose, na-
menlose Angst verspiiren, die alles Denken einnimmt. Dann wiederum
sagen uns einige, sie hétten manchmal aus unerfindlichen Griinden
Herzrasen, der Atem gehe schwer und sie bekdmen weiche Knie und das
sei Angst.

Wir wissen selbst, da3 es eine Angst bei real drohenden Gefahren gibt,
eine Angst ganz allein und verlassen zu sein, und auch jene Angst vor
Strafe, die uns veranlalit, an der roten Ampel doch lieber zu halten, auch
wenn niemand anders zu sehen ist. Psychoanalytiker haben sich dariiber
viele Gedanken gemacht und man erwartet schon, etwas liber Angst und
Sexualitit, Odipuskomplex und Kastrationsangst zu héren. Das soll hier
auch kurz und knapp referiert werden, aber eigentlich geht es mir an die-
ser Stelle um das grundlegende Problem — und das ist hier wortlich zu
nehmen —, bzw. um die grundlegende Funktion, die Angst fiir das Sub-
jekt hat ebenso wie der Phallus, der von der Angst nicht zu trennen ist.
Sigmund Freud hat mehrere Arbeiten zum Thema verfalit, die wichtigste

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

81


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

82

heiit Hemmung, Symptom und Angst, deren Zusammenfassungen er in
der 25sten und 32sten seiner Vorlesungen gibt. Er definiert Angst so:

»Wir haben gesagt, Angst sei ein Affektzustand, also eine Vereinigung von bestimmten
Empfindungen der Lust-Unlust-Reihe mit den ihnen entsprechenden Abfuhrinnervatio-
nen und deren Wahrnehmung, wahrscheinlich aber der Niederschlag eines gewissen be-
deutungsvollen Ereignisses, durch Vererbung einverleibt [...]. Als jenes Ereignis, das eine
solche Affektspur hinterlassen, haben wir den Vorgang der Geburt in Anspruch genom-
men, bei dem die der Angst eigenen Beeinflussungen von Herztétigkeit und Atmung

zweckmaRig waren.«'

Er unterscheidet die Realangst als eine begreifliche Reaktion auf die Ge-
fahr einer von aulen erwarteten Schédigung und die neurotische Angst,
die durchaus rétselhaft und zwecklos erscheint. Bei der letzteren unter-
scheidet er die Angstneurose mit der frei flottierenden allgemeinen Angst-
lichkeit, die bereit ist, sich mit jeder neu auftauchenden Mdoglichkeit oder
Vorstellung in der sogenannten Erwartungsangst zu verkniipfen, von der
Phobie. Hier ist die Angst fest an bestimmte Vorstellungen gebunden, die
eine Begriindung liefern, aber maBlos iibertrieben sind (Schlangenphobie,
Spinnenphobie, Platzangst, Klaustrophobie). Die Angst in der Hysterie
und in anderen schweren Neurosen wird von Symptomen begleitet, tritt
als Anfall oder langer anhaltender Zustand auf, ohne einen fiir die bewul3-
te Wahrnehmung ersichtlichen Grund. Ich ergidnze noch die Liste durch
die psychotische Angst, die im Wahn als Angst vor einem Verfolger vor-
kommt oder als ein Gefiihl der absoluten Haltlosigkeit, so als miisse man
gleich in einen Abgrund stiirzen oder sterben.

In seinen ersten Forschungen zu unserem Thema hat Freud festgestellt,
dal} offenbar ein frustrierendes Sexualleben mit der Angstentwicklung
zusammenhénge. Die gewohnlichste Ursache der Angstneurose sei die
frustrane Erregung, in der libidindse Erregung hervorgerufen aber nicht
befriedigt sei und nicht verwendet werden konne. Die Erregung kdnne
nicht in der Schwebe gehalten werden, die unbefriedigte Libido verwand-
le sich direkt in Angst.

Die Untersuchung der Phobien kleiner Kinder zeigt Freud, daf hier Ein-
samkeit oder ein fremdes Gesicht beim Kind die Sehnsucht nach der ver-
trauten Mutter wecken; das Kind kann diese libidindse Erregung nicht
beherrschen, sondern verwandelt sie in Angst. Bei den erwachsenen Pho-
bikern verhilt es sich ganz dhnlich. Hier geniigt eine auslosende Situation,
um eine unbewufite Sehnsucht oder Versuchung zu wecken, deren Erre-
gung das gleiche Schicksal ereilt. In der Hysterie fdllt die abzuweisende

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

Vorstellung meist bis zum Unkenntlichen entstellt der Verdringung
anheim, ihr Affektbetrag wird, so Freud, regelmifig in Angst verwandelt,
gleichgiiltig ob es Aggression oder Liebe ist.” Der Libido- bzw. Affektbe-
trag ist also in allen drei Fillen unverwendbar geworden, d.h. die Erre-
gung findet keine befriedigende Abfuhr, sowohl bei ungestillter
Sehnsucht, bei unterdriickten sexuellen Strebungen als auch bei den ver-
dréngten erregenden Vorstellungen in der Hysterie.

Es wiederholen sich jeweils Trennungserfahrungen mit der Konsequenz
eines unlustvollen Anwachsens der Bediirfnisspannung.” Das Vermissen
des geliebten Objekts ist also die Gefahr geworden, bei deren Eintreten
das Subjekt das Angstsignal gibt. Ist es bei der Geburt noch eine reale
Trennung, so wird das geliebte Objekt mit voranschreitender Entwicklung
mehr und mehr zu einem psychischen Objekt, d.h. zu einer im psychi-
schen Apparat mit einem libidinésen Affektbetrag besetzten Représen-
tanz, die sich urspriinglich von einer geliebten Objektperson ableitet.
Beim Séugling ist es die fiir die Versorgung und Befriedigung wichtige
Mutter, beim Kleinkind wird es immer mehr das Genital, dessen hohe
narzifitische Einschitzung sich, so Freud, darauf berufen kann, »daf} der
Besitz dieses Organs die Gewiahr fiir eine Wiedervereinigung mit der
Mutter (dem Mutterersatz) im Akt des Koitus enthilt.«* Wohlgemerkt:
hier geht es bereits um eine Vorstellung, ndmlich dafl die Befriedigung
mit dem gerade lustvoll entdeckten Organ gemeinsam mit dem geliebten
Objekt erfolgt. Das Subjekt ist schon vorher auf die Moglichkeit der Tren-
nung vom geliebten Objekt aufmerksam geworden. Es ist also keine intel-
lektuelle Verrenkung oder die explizite Gewaltandrohung nétig, um diese
Maoglichkeit auf weitere Objekte fortzuschreiben.

Aber die Kastrationsangst ist ganz und gar nicht einfach. Wir haben es
nidmlich mit einem Subjekt zu tun, das zu sich selbst in ein Verhéltnis tritt.
Es nimmt sich selbst wahr, indem es sich auf seine Sinneseindriicke, z.B.
das im Korper Gefiihlte, das Gesehene und das Gehorte bezieht. Und die-
se Wahrnehmungen sind alles andere als einheitlich, sondern beunruhi-
gend, befremdlich und fremd, sie kommen von auBlen, von anderen und es
sind Worte, die ihm ein Verhéltnis nahelegen oder sogar aufdridngen. Das
alles ist in Teile zerstiickelt, verwirrend und wirr und lduft stdndig davon
und wieder auseinander. Festhalten gelingt selten und einen Halt zu fin-
den, ist beschwerlich und nicht von Dauer. Seinen Korper kann es nie
ganz sehen, der Spiegel vermittelt zwar einen erfreulichen Eindruck, aber
der ist imaginér, d.h. man sieht nur die ihm zugewandte Seite des Korpers,
die Seiten sind verkehrt und das, was man sieht, entspricht nicht unbe-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

83


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

84

dingt der Vorstellung, ganz zu schweigen vom Erwiinschten. Die auf-
kommende Kastrationsangst ist aber keineswegs abhéngig von zufélligen
Lebensereignissen oder davon, wie padagogisch aufgeklart die Eltern je-
weils sind, z.B. ob sie heute noch so blod sind, mit dem alten »>ich
schneid’ dir gleich den Pimmel ab< zu drohen.

Die Kastrationsangst entsteht logisch notwendig in dem Moment, wo das
Subjekt zum geliebten Mutterobjekt in eine dialektische Beziehung tritt,
d.h. in dem es seine Wunschvorstellungen in ein gegenseitiges Wechsel-
verhiltnis iibertrdgt: Das kleinkindliche Subjekt befindet sich in einem
engen liebevollen Verhéltnis zu seiner Mutter. Es verlangt, daf3 sie stets
zur Verfiigung steht und alle Bediirfnisse ohne Verzug befriedigt. Es hat
seine Mutter in einer liebevollen Umschlingung >zum Fressen gern<. In
seiner gleichermalien alles vereinnahmenden Eigenliebe setzt es voraus,
dal3 sie es ebenso wiederliebt. Indem es versucht, sich dies vorzustellen,
wird es buchstiblich eng. Das Wort Angst gehort zum Wortstamm eng
und das Gefiihl der beklemmenden Beengung reicht vom Geburtserlebnis
an bis in den wortlichen Ausdruck. Wenn ndmlich die riesige Mutter ihren
kleinen Fratz ebenso in iiberschwinglicher Liebe verschlingen wollte, wie
er selbst es sich von sich vorstellt und wie sie das gemal seiner Forderung
der gleich grofen Gegenliebe eigentlich tun miifite — wir sagen dazu: das
Kind hélt sich fiir den Phallus der Mutter —, dann wiirde es bedrohlich
eng, ja vernichtend fiir das kindliche Subjekt werden. Spétestens hier steht
es einer libidinésen Konstellation gegeniiber, die Gefahr bedeutet: Es
steht seinen eigenen Wiinschen hilflos gegeniiber. Befriedigung heif3t
Vernichtung. Verzicht bedeutet, dem Ansteigen der unlustvollen Erregung
hilflos ausgeliefert zu sein, und er bedeutet, das geliebte Objekt, insbe-
sondere das lebensvolle Gefiihl geliebt zu werden, zu verlieren, also den
wichtigsten Teil des Gefiihls {iberhaupt zu leben, zu verlieren. Dies ist ein
Moment, in dem nicht nur die Objektreprasentanzen, sondern auch der
bisher fast ausschlieBlich iiber diese Liebesbeziehung laufende Prozef3 der
Selbstwahrnehmung und Selbstdefinition erléschen. Das Subjekt droht,
sich aufzuldsen. Das ist die eigentliche Gefahr, vor der das Angstsignal es
bewahren soll.

Sobald das kindliche Subjekt wéhnt, es sei Phallus der Mutter, ist es hilf-
los dariiber, wie es das vorgestellte Begehren der Mutter befriedigen soll
und erfihrt gleichzeitig, dal es sich verloren hat, weil es sich als Phallus
der Mutter definiert hat, und es nun nie wieder sein kann. Hier fehlt etwas,
das es dem Subjekt ermoglicht, sich anders als einem radikalen Mangel
ausgesetzt wahrzunehmen. Kastration bezieht sich also hier auf den Ver-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

lust des Phallus, nicht des Penis. Eine Verschiebung muf} her, etwas, das
den Phallus ersetzt. Das Subjekt muf} in die symbolische Ordnung eintre-
ten, um die symbolische Operation vollziehen zu kdnnen, mit der ein An-
deres das vormals eingebildete Eine an dessen Platz ersetzen kann. Hier
wird hoffentlich deutlich, was so schéadlich am Inzest ist und warum das
Subjekt eine Struktur durchlaufen muB, die wir den Odipuskomplex nen-
nen. Das ist nicht nur etwas, das nur sexuell frustrierte jiidische Wienerin-
nen vor hundert Jahren mal hatten. Es ist ein Vorgang, in dem das Subjekt
sich selbst konstruiert und zugleich konstruiert wird. Konstruktion heif3t
Zusammenstellung, Struktur heifit Aufstellung. Es geht auch um einen
konsistenten Stand des Subjekts. Andernfalls wiirde es immer wieder zer-
fallen und buchstéblich nicht wissen, wer es ist, wie z.B. in sehr schweren
psychotischen Zustéinden oder bei schweren Hirnverletzungen, bei denen
nicht einmal mehr der Angstzustand moglich ist.

Die Aufstellung bekommt eine neue Wendung, wenn das Wissen um die
Zeugung hinzutritt. Denn das bedeutet, da3 es da einen gegeben hat, der
sich liebestoll dem Mutterdrachen genéhert hat, etwa wie das Méannchen
einer Gottesanbeterin, das im Zeugungsakt gefressen wird. Oder aber es
ist einer, der noch méchtiger ist als die Mutter. Hier ist die Stelle fiir die
Vorstellung von Freuds Urvater. Eine gleichfalls bedngstigende Figur,
aber mit dem Vorteil, da3 sie sich zwischen das Subjekt und die Mutter
schiebt und es abschirmt. Natiirlich darf man — in der Logik dieser Vor-
stellungen — nicht die Aufmerksamkeit dieser zwei méchtigen Triebwesen
auf sich ziehen, man wiirde mit einem Happs verschlungen: die Vorlage
fiir viele Geschichten mit Ungeheuern, etwa wie Jurassic Park. Es ergibt
sich also fiir das Subjekt ein gewisser Nutzen daraus, sich in der Néhe der
Angst aufzuhalten. Hinter dem Riicken der bedngstigenden Figuren gibt
es so etwas wie eine heimliche Sicherheit. Diese Figuren, wir konnen sie
fiir spatere Aufstellungen auch Gott nennen, diirfen nur gerade nicht auf
das sich verbergende Subjekt aufmerksam werden. Das erinnert daran,
wie viele neurotische Subjekte sich in ihr Heim zuriickziehen, den Namen
von der Klingel entfernen und sogar Angst davor bekommen, den Brief-
kasten zu 6ffnen.

Der Vater kommt als ungeliebter geliebter Retter in der Not ins Spiel. Er
wird kiinftig fiir das Subjekt diese schwarze Stunde der Not, des Mangels
und des Versagens, und zugleich den Verlust des phallischen Mutterob-
jekts reprasentieren. Und da es nicht angenehm ist, sténdig im vollen Be-
wulltsein des eigenen Untergangs zu leben, baut sich das Subjekt eine
Konstruktion aus Vorstellungen, das Phantasma. Der Inhalt: Vater ist

85

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

86

schuld an dem, was er als Signifikant fiir das Subjekt eigentlich nur repré-
sentiert: Durch das Phantasma erhilt es sich die Illusion, das phallische
Mutterobjekt wire noch verfiigbar, wenn Vater nicht dazwischen gegan-
gen wire. In diesen Vorstellungen erscheint dann héufig, der Vater habe
die Mutter kastriert und das Kind damit bedroht. Hier ist die Quelle fiir
gewisse neurotische Gewaltphantasien, die nicht zuletzt unter anderem in
Albtriumen den Angsttraum machen. Es wird vielleicht auch deutlich,
warum der Vaterldowe im Angsttraum nicht nur droht, sondern auch an-
greift, denn wenn der Vater die Mutter-Kind-Verbindung nicht wirklich
und wirksam trennt, dann droht Schlimmeres als nur die Panikattacke,
welche die Angstneurotiker mit Nachdruck angeblich von uns abgeschafft
haben wollen: ndmlich die Aufldsung des Subjekts. Das Phantasma hat
die Aufgabe, das Subjekt vor dem Schrecken seiner eigenen Auflosung
abzuschirmen, das Symptom soll ihm die Angst vor dieser gro3en Gefahr
ersparen, sogar durch herabgeminderte Angstsignale, wie in der Angst-
neurose, bzw. Angststorung. Halten wir fest: Wenn wir unseren Analy-
sanden das Symptom nehmen, so wir es denn konnten, wir haben nichts,
was wir ihnen statt dessen geben kdnnen.

Die Angst entsteht also sowohl, wenn zuviel Phallus erkennbar wird, als
auch, wenn zu wenig davon erscheint. Das Objekt wird von nun an ein
vages Ding, das sich von einem anderen zum néchsten anderen verschiebt,
der Phallus wird sich fortlaufend verwandeln. Die Untersuchung des Ob-
jekts vollzieht sich in der Untersuchung vieler kleiner sich abwechselnder
Objekte. Das Objekt des GenieBlens ist zum Objekt des Begehrens, der
imaginére Phallus der Vorstellung zum symbolischen Phallussignifikanten
geworden. Es ist immer die unbewufBte Suche nach dem Phallus und dem
Begehren im urspriinglichen Objekt, die man den Objekten der Realitét
nicht ansieht: Man sieht eben im Spiegel nicht das Begehren, allenfalls
einen Gesichtsausdruck, der darauf schlie3en 146t.

Der Ubergang von der Situation, in der die Beziehung zwischen Mutter
und Kind hin und her flimmert, in die sogenannte 6dipale Struktur, ist also
nicht nur ein zufélliger Werdegang, sondern eine logische konstruktive
Entwicklung des Subjekts. Sie wird aber nicht nur durch imaginére Pro-
zesse erreicht, also nicht nur dadurch, daf das Subjekt sich in ein Verhalt-
nis zu Eigen- und Fremdwahrnehmungen und zu gewissen Vorstellungen
setzt, sondern auch und vor allem durch die Wirkungen der Sprache und
des Sprechens. Es ist von Anfang an in eine Sprechumgebung hineingebo-
ren. Denken Sie nur daran, wie das Signal »Nein!< und warnende Sitze
mit dem Wort »>nicht¢, immer mehr an Bedeutung in der Entwicklung ge-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

winnen und das Subjekt vor Gefahren bewahren und gleichzeitig mit
sprachlichen Mitteln bei Gelegenheit das Angstsignal ausldsen.
Geschichten und Erzdhlungen, in Gesprichen von Erwachsenen offen
oder heimlich Mitgehortes, sind flir das kindliche Subjekt von hochstem
Interesse, weil hier das eigentliche Begehren der Erwachsenen verhandelt
wird und man merkt am Tonfall, wenn es begehrlich oder eng wird. Wer
kennt nicht die Angst vor den Réubern oder dem Wolf aus Geschichten,
prominente Gestalten des Seelenlebens, die heute kaum jemand person-
lich trifft. So ist es kein Wunder, wenn das Angstsignal auch durch
sprachliche Wendungen ausgeldst wird, ja sogar Symptome auf das engste
mit sprachlichen Strukturen, etwa in Worten gedachten gefahrlichen
Wunschstrebungen verkniipft sind.

Eine Analysandin berichtete mir eines Tages, sie habe sich eine neue Bril-
le kaufen wollen und sei deshalb in die Monckebergstralle gegangen. Sie
wollte zu Fielmann (dem Optiker), konnte den Laden jedoch nicht finden
und dachte bei sich »Das gibt es nicht mehr«. Dann habe sie einen Panik-
anfall bekommen. Sie erklérte sich den Anfall damit, daB3 hier die groBe
Menschenansammlung den Anfall ausgelost hatte, eine Symptomatik, un-
ter der sie schon seit Jahren litt. Sie hatte ihren Mut zusammengenommen
und die Innenstadt aufgesucht, um den Umgang mit der Angst zu iiben, so
wie sie es in mehreren Therapien gelernt hatte. In der Therapie war man
davon ausgegangen, dal} es die Situation ist, die Angst auslost, also dhn-
lich wie in der Kind-Mutter-Stellung, die in der Vorstellung immer be-
drohlicher wurde. Entsprechend dachte man, indem man die Situation
iibe, werde eine Gewodhnung eintreten, welche die Angst verschwinden
lasse.

Die Psychoanalyse ergab etwas ganz anderes: Als Kern der Erzdhlung der
Dame entpuppte sich ein Satz, der den zentralen Gedanken wiedergibt,
welcher die Angstreaktion ausloste: Ich wollte zu Fielmann, das gibt es
aber nicht mehr. Dieser Satz versteckt hinter einer kleinen Verdnderung
der Buchstaben das ganze Problem der Frau, auf das ich durch Berichte
iiber die Lebenssituation und ihre Geschichte nicht ganz unvorbereitet
war. Sie hatte ihren Gedanken mehr schlecht als recht verborgen, indem
sie Fiel und Mann zusammenzog und das V durch das F ersetzte, was man
freilich beides kaum hort. Die Verkleidung liegt hier also auf der Ebene
der Schrift und der Betonung. Der Gedanke lautete: Ich wollte zu viel
Mann, das gibt es aber nicht mehr.

In der Tat hatte die Dame sich vorgenommen, nach etlichen schwierigen
Partnerschaften, deren letzte gerade beendet war, zu versuchen, allein zu

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

87


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

88

leben und in der neu gewonnenen Freiheit den Versuchungen neuer Lie-
besbeziechungen, deren sich einige anboten, aus dem Wege zu gehen. Der
Versuchung standen auch moralische Bedenken entgegen. Den Wunsch
nach einer neuen Liebe hatte sie also zugunsten ihres Seelenfriedens un-
terdriickt. Aber Wiinsche kann man nicht erschlagen und so dringte diese
Strebung weiter nach Befriedigung. Die bewulite Vorstellung und der
Wunschgedanke konnten zwar verdriangt werden, nicht aber der Affekt.
Der Wunsch nach Seelenruhe stand also unvereinbar dem Wunsch nach
neuer Liebe gegeniiber und ersterer wurde gegen den anderen durchge-
setzt, indem der Liebeswunsch durch das Angstsignal aus dem Bewul3t-
sein verbannt wurde. Diese Abwehrfunktion ist recht einfach und sehr
wirkungsvoll. Der unterdriickte Wunsch drangt mit seinem unbefriedigten
Affektbetrag ins BewuBtsein. Das Angstsignal wird dazwischen gesendet
und die Aufmerksamkeit von der Innenwahrnehmung auf eine vermeintli-
che duBere Gefahr abgelenkt. Die Gefahr des Durchbrechens der uner-
wiinschten Vorstellung in das Bewultsein ist fiirs erste gebannt. Das
Subjekt nimmt hier also die Qual einer Angstempfindung auf sich, um
sich vor einer grofleren Unlustempfindung zu schiitzen.

Aber das erscheint bis jetzt noch recht beliebig. Bisher haben wir zwei
Wiinsche und es kann uns egal sein, welcher hier mit Unlust durch Unlust
gemieden wird. Es geht also um mehr. Das Zuviel des Triebanspruches im
Wunsch nach einer neuen Liebe ist heikler, als der scheinbar freiwillige
EntschluB zur Selbstbescheidung, der das Subjekt sich selbst als Herrin
ihrer Entscheidung erscheinen ldBt. In Wahrheit ist sie alles andere als
souverdn. Die Dame war vor kurzem flinfzig Jahre alt geworden und die-
ses Datum hatte ihr in Erinnerung gebracht, das sie dlter wurde. Die
Furcht, unattraktiv zu werden, nichts mehr zu genie3en zu haben und die
folgende Zeit ihres Lebens alt und einsam verbringen zu miissen, hatte sie
ergriffen, und sie wollte nunmehr ein autonomes Subjekt werden, das auf
andere nicht angewiesen ist und nicht mehr zur Selbstvergewisserung in
den Spiegel schauen muB}, wofiir sie seit einiger Zeit die Brille brauchte.
Die Vorstellung von Liebesverlust, Verlassenheit, Einsamkeit und
schlieBlich dem Tod war ihr unertréglich. Hier haben wir die grundlegen-
de Angst vor der Aufldsung des Subjekts, die den eigentlichen Anlaf3 fiir
die Angst und den hohen psychischen Aufwand der Symptomproduktion
motiviert. Wir sehen hier, dafl sich die Anlésse fiir die Angst mit der
Lebenszeit und der Lebenssituation fortentwickeln, das grundlegende Pro-
blem der Gefahr der Aufldsung und die Funktion der Angst mit der Kon-
struktion des Subjekts jedoch eng verkniipft sind. Sowohl das kindliche

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

Subjekt in der Beziehung zur Mutter wie auch die eben erwidhnte Dame
kommen in ihrer Konfrontation auch an jene Schwelle, an der deutlich
wird, daf3 es eine volle Befriedigung nicht gibt, ja, da3 das Objekt des Be-
gehrens eigentlich der Mangel im Anderen ist, denn der soll ja unter dem
Mangel leiden, dal ich ihm fehle, damit er mich auch ordentlich will.
Umgekehrt ist klar, daB3 der andere dies ganz genauso in mir sucht. Der
Phallus, also das was dieses Loch schlieBBen soll, fehlt gerade dann, wenn
man ihn am meisten braucht. Wir ahnen schon, dal} es sich dabei um ei-
nen Signifikanten handelt, also um eine Art virtuelle symbolische Struk-
tur, die da erscheint, wo wir den Untergang unserer — sagen wir Einheit
oder Ganzheit — erlebt haben, und dessen Spur wir in unserer Erinnerung
ausloschen miissen, weil es sich damit nicht leben 146t. Und auch die Aus-
16schung der Ausloschung muf3 noch sein, damit es so ist, als hétte es das
nie gegeben.

Jacques Lacan sagt dazu: >Der Phallus ex-sistiert dem Realen<.” Wir kén-
nen das fiir unsere Zwecke ungefahr iibersetzen mit: Es gibt ein Element,
das ist nicht Element der Menge des Unmdglichen. Und dieses Element
trigt den Namen Phallus. Das heifit noch lange nicht, dal es wirklich so
etwas gibt, was das Loch schlie3t. Aber da ist zumindest eine Mdoglich-
keit, an der sich der Wunsch bzw. das Begehren ausrichten kann. Ein Si-
gnifikant ist eine virtuelle Struktur, die Bedeutungseffekte produziert, und
damit entsteht eine Mdglichkeit fiir die Verschiebung des Wunsches von
einem Objekt zum néchsten.

Ich mochte noch einmal zuriickkommen auf Freuds Wort, in der Neurose
bleibe die libidindse Erregung in der Schwebe und wandele sich in Angst
um. Was entscheidet dariiber, ob eine Erregung als Angst oder als lustvoll
erlebt wird, sind doch die korperlichen Erregungen im Angstanfall zu-
néchst die gleichen wie beim Liebesakt? Das menschliche Subjekt unter-
scheidet sich dadurch von allen anderen Wesen, dal} es zu sich selbst in
ein Verhdltnis treten kann. Es kann sich selbst als ein von anderen Wesen
Verschiedenes wahrnehmen, innere von dufleren Erscheinungen und so-
gar, alltagssprachlich ausgedriickt, seinen Willen von seinen Triebansprii-
chen unterscheiden. Diese Selbstwahrnehmung ist existentiell, das heif3t,
wenn sie nicht moglich ist, dafiir werden bisweilen Begriffe wie Ver-
schwimmen der Ich-Grenzen, Kontrollverlust oder Hilflosigkeit einge-
setzt, erlebt es das als Gefahr. Wir sagen, daB3 jene beiden Verhiltnisse, in
denen das Subjekt sich intensiv wahrnimmt, Begehren und Angst sind.

Im Begehren steht das Subjekt ja eigentlich in der gleichen Struktur wie in
der Angst. Es begehrt, da3 der andere es begehrt. — Ich sollte hier viel-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

89


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

90

leicht den Satz mit ich formulieren, aber wir unterscheiden in der Psycho-
analyse zwischen Ich und Unbewuf3tem, und wenn wir vom Subjekt spre-
chen, meinen wir in erster Linie das Subjekt des Unbewuliten. — Also das
Begehren, wie Lacan sagt, ist das Begehren nach dem Begehren des ande-
ren. Dieser andere/Andere ist hier, nach Lacan, zweifach zu denken. Zum
einen als das andere Subjekt, zum anderen aber auch als jene symbolische
Ordnung der Signifikanten, in der das Subjekt seine Selbstreprasentanzen
findet, z.B. seinen Namen, das heif}t jene Ordnung, die mir einen Platz in
der Ordnung der Subjekte zuweist und so meine Existenz absichert, die,
wie wir uns erinnern, in dem Zusammenbruch der Kastration auf neue
Beine gestellt werden mufte. Uber diese Ordnung kann ich mich selbst
anerkennen und von anderen als Subjekt anerkannt werden. Deren Zersto-
rung bedeutet die Zerstdrung des Subjekts und dessen Auslieferung an die
Angst: die Methode der Folter und der Konzentrationslager. Das Begeh-
ren héngt also davon ab, daf} das Subjekt im Anderen/anderen seinen Platz
hat, in der symbolischen Ordnung der Signifikanten oder im anderen Sub-
jekt, dem ich fehle, im giinstigen Falle, weil er oder sie mich liebt. Oder
um es anders zu sagen: Ich liebe es, wenn ich begehrt werde. Denn dann
bin ich Phallus des anderen. Das kann auch unheimlich werden. Hier gibt
es einen Ubergang zur Angst, aber davon spiiter.

Im Begehren gibt es eine Libidobesetzung eines Objekts, das der Mangel
des anderen ist. Der begehrt mich, weil ich ihm fehle oder umgekehrt, ge-
nau weill man das ja nie, und gerade das ist es, was ich so anziehend an
ihm finde, denn es ist genau das, was mir fehlt. Es gibt fiir die Erregung
einen Ausgang in der Befriedigung des Begehrens durch ein Objekt. Ob
die Befriedigung gelingt, ist zunéchst einmal eine andere Geschichte. Der
Unterschied zwischen Panikattacke und Orgasmus ist der Ausgang. Wol-
len wir sagen: der Erguf3?

In der Angst ist die Libido in der Schwebe, nicht festgelegt, aufler in dem
autoerotischen oder narzifftischen Rest, den man nicht hergibt, der den
Selbstbezug absichert, das Heim, von wo aus man auszieht, damit etwas
moglich wird, wie Kierkegaard® deutlich gemacht hat. Die Erregung hat
keinen Ausgang, das Subjekt weill nicht, wohin es sich wenden soll oder
will. Es ist nichts mdglich oder eben alles mdglich. Mein Mangel be-
kommt weder Form noch Gestalt durch den Anderen/anderen und bleibt
dadurch ein Loch. Es ist das Reale einer radikalen Einsamkeit. Aber es ist
eben auch die Bedingung fiir die Moglichkeit des Subjekts, also einer
Struktur, die sich selbst als etwas vom Anderen Getrenntes wahrnehmen
kann. In der Angst vor seinem Untergang bescheinigt es sich selbst seine

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

Ex-sistenz, denn was es nicht gibt, kann auch nicht untergehen. Insofern
gibt es einen Grund, die Angst festzuhalten als eine Art Existenzwahr-
nehmungsversicherung. Die Angst kann bestdndiger, sicherer wirken als
das Begehren, das wandelbar, manchmal schwindet und wankelmiitig we-
sentlich unsicherer anmutet. Insofern kann man die Neurose auch als eine
Strategie des Subjekts begreifen, die Angst fiir diese Funktion festzuhal-
ten, als Angst vor der Angst herabgemindert auf ein ertragliches Maf}
durch Spiegelung.

Wie entsteht die neurotische Angst in der Spiegelung? Ich betone hier die
Spiegelbeziechung des Subjekts zu sich selbst, die Lacan hauptsichlich in
seinem Seminar L Angoisse (Die Angst), in seiner Lektiire des Textes
von Freud iiber Das Unheimliche® entwickelt.

Freud zeigt in seinem Aufsatz, wie das Wort heimlich seine Bedeutung
hin zu einer Ambivalenz entwickelt. Unheimlich sei irgendwie eine Art
von heimlich, und er verweist auf ein Zitat von Schelling, der schreibt,
unheimlich nenne man alles, was im Geheimnis, im Verborgenen bleiben
sollte und hervorgetreten ist. In unsere Auffassung vom Subjekt konnte
man dies so iibersetzen, dafl das Eigene, also das, was in der imaginiren
Spiegelung das Subjekt als sich selbst zugehorig ansieht, im Verlaufe der
Subjektentwicklung sich von etwas narziitisch Geliebtem zu etwas ambi-
valent Bewertetem verdndert. Das Heim, welches spéter unheimlich wird,
ist zunéchst die vom kindlichen Subjekt autoerotisch geliebte eigene Ge-
stalt, bezichungsweise das, was es davon z.B. im Spiegel wahrnehmen
kann, aber auch die lustspendenden Organe, das Genital, Hinde, Augen,
Gehor, die in der Vorstellung, etwa im Traum, einander auch vertreten.
Dazu gehodren auch narzifitische Vorstellungen von magischen Fahigkei-
ten wie jene, dal sich der bloBe Gedanke oder Wunsch in der Realitdt er-
fiillt oder dafl man leblose Dinge per Gedanken zum Leben erwecken
kann.

Diese autoerotische Besetzung, deren wesentlichen Teil Freud den prima-
ren NarziBmus nennt,” wird vor dem Untergang der Kastration gerettet.
Das Subjekt ist nicht in der Lage sie aufzugeben, mufl dafiir aber den
Preis zahlen, daf} diese Inhalte kiinftig aus dem Bewuftsein verbannt sind,
denn ein allméchtiges Ich konnte in der Konfrontation mit dem allméchti-
gen Vater geféhrlich werden. Kiinftig werden jene Vorstellungen und Ge-
danken, die sich mit den unbewuBten geféhrlichen Vorstellungen ver-
kniipfen lassen, ihrerseits gefdhrlich. Das Gewissen, bzw. das Uber-Ich,
wie Freud diese Funktion spiter zusammenfaBt,'" wird schlieBlich zur
psychischen Kontrollinstanz, die {iber die psychischen Vorginge, insbe-

91

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

92

sondere die Gedanken, eine Zensurfunktion ausiibt. Was nun aus dem
Heim kommt, wird unheimlich. Der Doppelgénger in der Geschichte wird
unheimlich, wenn er durch die Projektion mit Vorstellungen ausgestattet
wird, die den verdridngten narzifltischen Anteilen fritherer Phasen der Ich-
Entwicklung angehoren. Die durch die Betreuung ihrer Kinder an einer
Karriere gehinderte Mutter wird eine Angst um die Kinder entwickeln,
wenn sich die unterdriickten Aggressionen gegen die Kinder mit der un-
bewuBten alten Vorstellung verkniipfen, Gedanken konnten sich durch
magische Krifte erfiillen.

Hier fallt auf, daB diese Vorginge dem sonst im psychischen Apparat
herrschenden Lustprinzip widersprechen. Die psychische Funktion stellt
Verkniipfungen her, die unlustvoll sind. Der Riickgriff auf die das Ich be-
griindenden Besetzungen hat als eine Art Existenzversicherung offenkun-
dig Vorrang vor dem Lustprinzip. Freud schreibt dazu in seinem Text
iber Das Unheimliche:

»Im seelisch UnbewuBten 3Rt sich ndmlich die Herrschaft eines von den Triebregungen
ausgehenden Wiederholungszwanges erkennen, der wahrscheinlich von der innersten
Natur der Triebe selbst abhangt, stark genug ist, sich iiber das Lustprinzip hinauszuset-
zen, gewissen Seiten des Seelenlebens den damonischen Charakter verleiht, sich in den
Strebungen des kleinen Kindes noch sehr deutlich duRert und ein Stiick vom Ablauf der
Psychoanalyse des Neurotikers beherrscht. Wir sind durch alle vorstehenden Erérterun-
gen darauf vorbereitet, daR dasjenige als unheimlich verspirt werden wird, was an die-

sen inneren Wiederholungszwang mahnen kann.«"

Das Selbstbild, iiber welches das Subjekt zu sich ins Verhéltnis tritt, ist in
Lacans Konzept der Spiegelbeziehung ein Spiegelbild.'> Wo sich das Sub-
jekt in der direkten Wahrnehmung nur partiell, also zerstiickelt wahrneh-
men kann, bietet das Spiegelbild die Vorstellung von einer idealen
Einheit. Fiir diesen Prozel der Selbstwahrnehmung schreibt er den Funk-
tionen des Blicks, der Projektion und der Projektionsfliche die entschei-
dende Bedeutung in jenem Vorgang zu, in dem das Objekt entsteht, das
zundchst einmal das Subjekt fiir sich selbst ist. Als Beispiel fiir dieses
Verhiltnis im Zusammenhang mit der Entstehung von Angst kann Freuds
Analyse des »bosen Blicks« dienen, welches er in seinem Text anfiihrt:

»Eine der unheimlichsten und verbreitetsten Formen des Aberglaubens ist die Angst vor
dem >bésen Blick« [...]. Die Quelle, aus welcher diese Angst schdpft, scheint niemals ver-
kannt worden zu sein. Wer etwas Kostbares und doch Hinfalliges besitzt, fiirchtet sich
vor dem Neid der anderen, indem er jenen Neid auf sie projiziert, den er im umgekehr-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

ten Falle empfunden hatte. Solche Regungen verrat man durch den Blick, auch wenn
man ihnen den Ausdruck in Worten versagt, und wenn jemand durch auffllige Kennzei-
chen, besonders unerwiinschter Art, von den anderen hervorsticht, traut man ihm zu,
daR sein Neid eine besondere Starke erreichen und dann auch diese Starke in Wirkung
umsetzen wird. Man fiirchtet also eine geheime Absicht zu schaden, und auf gewisse
Anzeichen hin nimmt man an, daR dieser Absicht auch die Kraft zu Gebote steht.«"

Der kostbare und doch hinfillige Besitz, den Freud hier anspricht, der
Schatz, ist das, was der andere begehrt, und zwar nach der Vorstellung
des édngstlichen Subjekts. Es handelt sich um eine Projektion, und die Pro-
jektionsflache, der Spiegel, ist der andere. Und Lacan betont hier: Das,
was hier das Objekt, die Ursache des Begehrens, beriihrt bzw. trifft, ist der
Blick."* Im Blick des blickenden Subjekts auf den Blick des anderen ent-
steht jenes Objekt, das der andere begehrt, das selbst aber nicht zu sehen
ist. Es ist zugleich das, was das Subjekt unter allen Umsténden fiir sich
behalten will. Lacan spricht vom autoerotischen Rest, von der libidindsen
Besetzung des Ichs als Ideal, die nicht auf andere Objekte iibertragen wird
und primér narziltisch ist. Wenn, wie im Beispiel des bosen Blicks, dieses
Objekt in diesem Projektionsvorgang plotzlich als etwas erscheint, das,
wie andere Objekte auch, vom anderen weggenommen, abgeschnitten
werden kann, dann macht das Angst. Dieses Objekt a wird in der Vorstel-
lung représentiert durch den Phallus oder auch anderes. Lacan sagt dazu:

»Es gibt aber — und wenn ich den Phallus hervorgehoben habe, dann natiirlich deshalb,
weil er hinsichtlich der Tatsache der Kastration das illusterste ist —, es gibt aber auch
noch andere, das wissen Sie, andere, die Sie kennen, die bekanntesten Aquivalente die-
ses Phallus, die, die ihm vorausgehen, das skybalon, die Brustwarze. Es gibt vielleicht
auch welche, die Sie weniger kennen, auch wenn sie in der analytischen Literatur sehr
gut zu sehen sind, und wir werden versuchen, sie zu bezeichnen. Diese Objekte — wenn
sie frei erkennbar in dieses Feld eintreten, wo sie nichts zu suchen haben, ins Feld des
Teilens, wenn sie erscheinen, dann signalisiert uns die Angst die Besonderheit ihres Sta-
tus'. Diese Objekte, die der Konstituierung des Status des gewdhnlichen Objekts voraus-
liegen, des kommunizierbaren, des vergesellschafteten Objekts — genau darum handelt
es sich beim a.«®

Lacan verweist darauf, daB es bei der Projektion dessen, was als Genie3en
begehrbar ist, um einen imagindren Zustand geht, in dem das Subjekt sich
ungehemmt auf sich selbst in einer Vorstellung als unbeschrinktes ein-
heitliches Wesen ohne Mangel bezieht. Einen Zustand, den es nicht geben
kann, weil bereits das sich auf sich selbst beziehen schon eine Teilung

93

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

94

erfordert, und die Vorstellung einer Einheit und eines am hochsten Begeh-
renswerten schon den Bezug auf ein anderes erfordert, in dem es Zer-
stiickelung, Mangel und Unlust gibt. So erinnert das Auftauchen des
Phallus im Feld der Projektionen, sobald er durch sein Fehlen oder durch
ein Zuviel an Phallus auffillt, das Subjekt immer zugleich auch an seine
eigene Gebrechlichkeit, d.h. daB nur eine zerbrechliche virtuelle Kon-
struktion seine letzte Bastion ist, die vor der Aufldsung im Nichts steht.
Schauen wir uns nun einen anderen Fall an: Ein Mann berichtet, er habe
von seiner Kindheit an, bis zu seiner Volljahrigkeit im Bett der Mutter
schlafen miissen, in einem Schlafzimmer, dessen Zugang durch ein Vor-
zimmer fiihrte, in dem der Vater schlief. Der Vater habe ihm von Beginn
an zu verstehen gegeben, er habe nur eine Daseinsberechtigung, weil die
Mutter sich ihn gewiinscht habe. Er habe nichts tun kdnnen, was er selbst
wollte. Hitte er sich geweigert, diese Funktion auszufiillen, hitte ihm et-
was Schlimmeres gedroht als der Tod.

Wir haben es hier mit einer Aufstellung zu tun, in der das Subjekt dem
Genieflen der iiberméichtigen Eltern nicht ausweichen kann. Es wird zum
Ding der Mutter an der Hand des Vaters oder zum Phallus des Vaters,
welcher der Mutter zum GenieBen angeboten wird. Die Moglichkeit als
etwas Besonderes oder Eigenes, also als Subjekt in Erscheinung zu treten,
beinhaltet Schlimmeres als den Tod. Der Vater erforscht mit dem Kind als
Ding die Bedingungen des Begehrens, d.h. des Mangels der Mutter, um
dieses Loch endgiiltig zu stopfen. Der Vater ist grausam. Das Subjekt ist
seiner Subjektwerdung beraubt, weil es nur von Mdglichkeiten der Un-
moglichkeit umstellt ist. Ein Signifikant, der das Subjekt als etwas, was
sich von anderen unterscheidet, représentieren kdnnte, kann nicht erschei-
nen. Das Ergebnis dieser Konstellation war eine paranoid-halluzina-
torische Psychose, frither Schizophrenie genannt. Das Subjekt konnte sich
allenfalls im Imaginéren entwerfen, im Wahn, und nur imaginédre Bedeu-
tungseffekte haben, Halluzinationen empfangen, in der symbolischen
Ordnung war es noch gar nicht reprisentiert. Das Subjekt ist in dieser
Konstellation, sobald es zu sich als Subjekt ins Verhéltnis tritt, mit den
Moglichkeiten seiner Ausloschung konfrontiert. Erscheint es als Subjekt,
verliert es seine Daseinsberechtigung, erscheint es als Ding, wird es von
der Mutter konsumiert. Aber beachten wir, daf3 es hier an der Moglichkeit
leidet und ihm genau genommen die Wendung in den Akt, d.h. in die Rea-
lisierung fehlt. Dieses Verhéltnis entwickelt Kierkegaard in seinem Text
Der Begriff der Angst. Genau genommen kann es, da es nur von Moglich-
keiten der Ausléschung umgeben ist, nur noch seiner Angst entgegentre-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

ten und als Subjekt hervortreten und so aus dem Zustand der Moglichkeit
der Vernichtung libergehen in die Handlung, seinen eigenen Tod als eige-
nen zu riskieren und so erfahren, was die Wirklichkeit gegeniiber der
Moglichkeit wirklich bringt. An dieser Stelle hat der psychotische Aus-
bruch in eine pldtzliche Handlung, passage & ’act, seine Funktion. Das
psychotische Subjekt versucht sich in einem Akt zugleich gegen seine
Bedringung zu wenden und sich damit zugleich als Subjekt zu setzen und
endlich dem Verharren in der Angst vor der Moglichkeit seiner Auslo-
schung zu entkommen. Es gelingt heute mit Medikamenten, das Subjekt
soweit ruhig zu stellen, da3 die Angst stark gemildert und die imaginére
Tatigkeit soweit geldhmt werden kann, da es kaum noch zu grofler
Angst, Wahn, Halluzinationen und Ausbriichen kommen kann. Das
Ergebnis ist aber ein Subjekt, das entsetzt auf die dumpfe Leere seiner
haltlosen Ex-sistenz starrt. Diesen Zustand nennt man auch depressive
Nachschwingung einer Psychose. Auch die kann noch mehr oder weniger
gut medikamentds behandelt werden. Das Subjekt als Pausenzeichen, das
sich mit den Ereignissen des Tages die Zeit totschldgt. Viele finden das
noch weit besser als die grellen Schrecken der psychotischen Symptome
oder die dumpfe Agonie der Depression.

Ich glaube, Kierkegaard rechnet nicht mit der Psychose, wenn er die
Angst als einen Kursus der Moglichkeiten schétzt und beschreibt, daf} sie
eben eine Funktion ist, in der das Subjekt zu sich selbst und zu seinen
Moglichkeiten und dadurch eben auch zu seiner Wirklichkeit kommen
kann.'® Fiir das neurotische Subjekt mag das gelten. Aber selbst in der
Psychose behélt die Angst jene fundamentale psychische Funktion als
letzte Bastion des Subjekts, in der es sich unter Zuhilfenahme des starken
Affekts eine konsistente Wahrnehmung ermdoglicht. Der Ausfall dieser
Funktion, sei es bei Drogenvergiftung, Demenz, Hirnverletzungen oder
katatonem Stupor, kennzeichnet regelméBig die schwersten psychopathi-
schen Fille.

Anmerkungen

1 Sigmund Freud: »Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse
(1933 [1932]), 32. Vorlesung, in: ders., Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psycho-
analyse. Und Neue Folge, Studienausgabe [StA] I-X Bde. und Ergénzungsband, Frank-
furt am Main 1969, hier StA 1, 517. Vgl. auch Freud, »Hemmung, Symptom und
Angst, in: ders., Hysterie und Angst, StA VI, 228-309.

2 Freud, »Neue Folge der Vorlesungen«, StA I, 519ff.

3 Vgl Freud, »Hemmung, Symptom und Angst«, StA VI, 277ff.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

95


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

96

wv

O ooNO

1
12

13
14

15
16

Ebd., 279.

Vgl. Jacques Lacan: Das Seminar. Buch X. Die Angst (1961-1962), unautorisierte Mit-
schrift, libersetzt von Gerhard Schmitz, Lacan-Archiv, Ziirich.

Vgl. Soren Kierkegaard: Der Begriff Angst, Frankfurt am Main 1984.

Vgl. Lacan, Die Angst, 94.

Freud, »Das Unheimliche, in: ders., Psychologische Schriften, StA 1V, 241-274.

Vgl. Freud, »Zur Einfiihrung des NarziBmus, in: ders., Psychologie des Unbewussten,
StA III, 37ff.

Vgl. Freud, »Das Ich und Das Es«, in: ders., Psychologie des Unbewussten, StA 111,
273ff.

Freud, »Das Unheimliche«, StA IV, 261.

Vgl. Jacques Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion«, in: ders.,
Schriften I, Norbert Haas (Hg.), iibersetzt von Rudolphe Gasché, Norbert Haas, Klaus
Laermann, Peter Stehlin unter Mitwirkung von Chantal Creusot, Olten 1973.

Freud, »Das Unheimliche«, StA IV, 262.

Vgl. Jacques Lacan: Das Seminar. Buch XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse,
Textherstellung von Jacques-Alain Miller; Norbert Haas, Joachim Metzger (Hg.),
ibersetzt von Norbert Haas, Weinheim, Berlin 1978, 73ff.

Lacan, Die Angst, 94.

Kierkegaard, Der Begriff Angst, 143.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Liihmann

Schule der Ubertragung

Pisas Wirkungsmacht

Wer heute von Bildung spricht, muf} sich auf PISA beziehen. Das ver-
traute Begriffsinventar der Pddagogik, zu dem >Bildung« und >Entfaltung
der Personlichkeit« gehdren, ist zurlickgedréangt, wurde durch das Voka-
bular der Statistiker ergdnzt und um Konzepte wie >Standards< und
»Kompetenzen« erweitert, die ohne PISA kaum zur Wirkung gelangt wi-
ren. Die Wirkungsmacht des Zahlenwerks hat drei Griinde.

Erstens offenbart und belegt PISA Miflistdnde, die zuvor zwar bekannt,
aber nicht nachgewiesen waren und von der Politik nicht zur Kenntnis
genommen wurden: das Scheitern von Kindern aus bildungsfernen Fa-
milien, die millungene Integration vieler Migrantenkinder, dramatische
Niveauunterschiede zwischen den Bundeslidndern, die Unféhigkeit Fiinf-
zehnjdhriger, mathematische und physikalische Elementarkenntnisse fiir
die Bewiltigung lebenspraktischer Aufgaben einzusetzen, erstaunliche
Schwichen selbst der Gymnasiasten bei dem, was PISA Lesen nennt:
der Entnahme von Informationen aus Texten und Tabellen. Vergessen
wird: die PISA-Diagnostik hat auch Grenzen; erfafit sie doch kaum die
Fahigkeit unserer Schiiler, Texte zu analysieren und zu problematisieren,
Subtexte zu entdecken, Aussagen zu iibertragen, Muster und Strukturen
zu begreifen.

Zweitens wirkt PISA verflihrerisch, weil es in der Sprache der Zahlen
artikuliert ist. Zahlen und Figuren suggerieren gesicherte Erkenntnis.
Vergessen wird: woriiber wir mit Hilfe der Statistiken verfligen, ist eine
in Zahlen ausgedriickte Beschreibung, keine Analyse der Ursachen, die
ohnehin nur zum Teil in der Schule zu suchen wéren.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

97


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

98

Drittens verleitet PISA zu der Hoffnung, dal — wohl in Analogie zu be-
triebswirtschaftlichen Verfahrensweisen — aus der zahlengestiitzten Be-
schreibung der Defizite auch Methoden abzuleiten seien, die zu einer
»besseren< Schule fiihrten. Die so gewonnene neue Qualitit konne dann
wieder gemessen und in Zahlen dargestellt werden. Wird, so die Hoft-
nung, dermaleinst der deutsche Lehrer »professioneller<' handeln, dann
wird man giinstigere Zahlenwerte messen und nach PISA-Kriterien im
internationalen Vergleich besser sein als heute. Zwar waren Deutsch-
lands Lehrer gewi3 nicht unprofessionell; aber im Gefolge der PISA-
Debatte wurde Professionalitdt neu definiert. Der professionelle Lehrer
verfligt iiber eine ausgefeilte Instruktionstechnik und ist Organisator
eines Lernprozesses, in dem seine Schiiler moglichst selbstdndig die als
Standards definierten Kompetenzen erwerben. Vergessen wird: Unter-
richt ist kein planungsrationales Geschehen, sein Gelingen hidngt nur zu
einem kleinen Teil von der Instruktionstechnik und zu einem groflen von
Faktoren ab, die in der Personlichkeit der Lehrer und Schiiler liegen. Der
Moment, in dem ein Schiiler etwas lernt und annimmt, ist zwar anzu-
steuern (und dafiir gibt es erlernbare, oftmals altiiberlieferte Techniken),
aber daB er die Lehre iiberhaupt annimmt, da3 er behalten will und auch
behalten kann, dal er denken will und auch denkt — das entzieht sich
weitgehend der Planung und rationalen Durchdringung.

Handhabbarkeit

Der aktuelle Professionalitétsbegriff geht von einer vollstindigen Hand-
habbarkeit des Lernprozesses aus. Dafiir gibt es ein reichhaltiges Me-
thodenrepertoire. Nun gibt es aber Lehrer, die nutzen diese Methoden
nicht und machen alles »falschg, sie dozieren Stunde um Stunde, daf} es
einen graust — dennoch: die Schiiler hdngen an ihren Lippen, und nach-
weisbar ist: sie lernen etwas. Und umgekehrt: Es gibt Lehrer, die ma-
chen alles »richtig¢, kunstvoll und stiihleschurrend finden sich ihre
Schiiler in wechselnden Expertengruppen, bilden Auflen- und Innenkrei-
se, malen ein Plakat nach dem anderen, es powerpointet, daf die Augen
trdnen, aber nachweisbar ist: sie lernen nichts.

Erfolg oder MiB3erfolg hingen offensichtlich nur zum Teil davon ab, ob
der Unterricht >lehrerzentriert<, >fragend-entwickelnds, in Gruppenarbeit,
als entdeckendes Lernen oder gar nicht organisiert ist. Auch Verhal-
tensweisen des Lehrers, die noch vor aller Methode wichtig und wirk-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schule der Ubertragung

sam sind — wie zum Beispiel Klarheit der Ziele, sicheres Auftreten und
regelméBiges Wiederholen —, garantieren keinen Erfolg.

Etwas nicht FaB3bares ist im Spiel. Wir neigen dazu, es in der >Lehrer-
personlichkeit< zu suchen und dann die Achseln zu zucken, weil es oh-
nehin aussichtslos ist, die zu dndern. Jeder Schulleiter kennt die Grenzen
der BeeinfluBbarkeit von Kollegen, deren Unterricht kritisiert wird. Sie
sind durch kein >Mitarbeitergesprach¢, keine >Zielvereinbarung<« und
durch keine Fortbildung wirklich zu bessern.” Nicht, weil sie nicht wil-
lens wiren, sondern weil ihre Schwichen unabéanderlich in der Person
liegen. Das ist triviales Alltagswissen aller Eltern, Schiiler, Lehrer und
Schulleiter.

Wenn Menschen einander belehren, dann ist dies kein neutrales Verhalt-
nis geschickter Manipulation wie vielleicht zwischen Handwerksmeister
und Werkstiick. Sondern: Zwischen den Beteiligten entsteht eine Bezie-
hung besonderer Art, die sich der berechnenden Steuerung und der Mes-
sung entzieht. Diese Erfahrungstatsache ist verstdrend, weil sie uns die
planende Verfligung iiber den Unterrichtserfolg nimmt. Deshalb taucht
sie heute in der Rechnung der Bildungstheoretiker und der Bildungspoli-
tiker nicht auf. Sie widerspricht dem Glauben an die Manipulierbarkeit
der auf Bediirfnisse reduzierten Subjekte. Die aktuelle Bildungspolitik
verkennt die Menschen, die als Lehrer und als Schiiler in ihrer Beson-
derheit am péddagogischen Diskurs teilhaben. Was der einzelne Lehrer
weil, was er auf Grund seines Bildungsganges und seiner Lebenserfah-
rung will und fiir wichtig halt, sein Bildungsverstdndnis, sein Ethos,
sein Menschenbild interessieren nicht’ oder allenfalls unter dem Ge-
sichtspunkt, ob sie forderlich oder storend im Hinblick auf seine Ver-
mittlerfunktion sind. Es scheint, da3 es darum geht, der Schule die unbe-
rechenbare Subjektivitdt ihrer Individuen auszutreiben und sie durch das
Rationale, Planbare, Evaluierbare, durch klare Durchschaubarkeit und
Reinheit zu ersetzen. Das Unheimliche, Anriichige, ja, Schmutzige der
Péddagogik, ihre Aggressivitit und sublimierte Sexualitdt sollen ver-
schwinden — dorthin, wo sie uns nicht mehr beunruhigen, dorthin, wo
man sie in Ruhe genieBen kann, in den Paukerfilm — O Captain, my
Captain —, in die Literatur, warum nicht: nach Hogwarts. Aber was ver-
worfen wird, kehrt haltlos wieder — als Unterrichtsstorung durch den
Schiiler oder als Unterrichtsstérung durch den Lehrer, als Aggression
des Schiilers oder als Aggression des Lehrers, als innere und dufere
Schuldistanz der Schiiler, als innere und duflere Schuldistanz ihrer Leh-
rer.

14.02.2026, 08:25:37. fige e )

99


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

100

Ubertragung

Fiir die Beziehung besonderer Art, die dann entsteht, wenn gelehrt und
gelernt wird, hat die Psychoanalyse einen Begriff: Ubertragung. Thr
Auftreten begrenzt Freud keineswegs auf die psychoanalytische Kur,
obwohl sie dort von ihm entdeckt worden ist. Sie ist nichts, was man
will oder nicht will, sie entsteht spontan und hat ihren eigenen »Willen«:

»Glauben Sie iibrigens nicht, daR das Phidnomen der Ubertragung [..] durch die
psychoanalytische Beeinflussung geschaffen wird. Die Ubertragung stellt sich in allen
menschlichen Beziehungen ebenso wie im Verhdltnis des Kranken zum Arzte spontan
her, sie ist iiberall der eigentliche Trager der therapeutischen Beeinflussung, und sie
wirkt um so stérker, je weniger man ihr Vorhandensein ahnt.«*

Fiir Freud stehen die Wirksamkeit drztlicher Bemiihung und die Wirk-
samkeit der Psychoanalyse in Zusammenhang mit der Ubertragung. Da-
bei geht es ihm um die Wirksamkeit der Deutungen, das heifit, um
Effekte der Mitteilung von Wissen — eines Wissens, das, schon immer in
der Rede des Analysanten enthalten, ihm vom Analytiker zugesprochen
wird. Damit es akzeptiert werden kann, bedarf es der Ubertragung.

»Bei diesem Erziehungswerk [!] spielt die bessere Einsicht des Arztes kaum eine
entscheidende Rolle; er weif ja in der Regel dem Kranken nichts anderes zu sagen, als
was diesem sein eigener Verstand sagen kann. Aber es ist nicht dasselbe, etwas bei
sich zu wissen und dasselbe von anderer Seite zu horen; der Arzt ibernimmt diese
Rolle dieses wirksamen anderen; er bedient sich des Einflusses, den ein Mensch auf
den anderen ausiibt [...], der Arzt bedient sich bei seinem Erziehungswerk irgend einer

Komponente der Liebe.<
Noch deutlicher:

»Ohne solche Ubertragung [...] wiirde er [der Patient] den Arzt und dessen Argumente
nicht einmal zu Gehor kommen lassen. [...] Argumente ohne solche Stiitze [...] gelten
bei den meisten Menschen niemals im Leben etwas. Der Mensch ist also im
allgemeinen auch von der intellektuellen Seite her nur insoweit zugdnglich, als er der
libidindsen Objektbesetzung fahig ist.«®

Vereinfacht gesagt, nur wenn »irgend eine Komponente der Liebe« im
Spiel ist, wirken die Argumente, nur so wird der Arzt zum »wirksamen
anderen«. Dabei wird die Ubertragung als Stiitze gesehen, als Voraus-
setzung dafiir, dafl eine Aussage angenommen werden kann. Dem geht
jedoch logisch (nicht zeitlich) als ein Moment voraus, daf3 einem Sub-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schule der Ubertragung

jekt unterstellt wird, daB3 es iiber Wissen verfiige. Diese Unterstellung ist
die Ubertragung. Sie tritt iiberall dort auf, wo unterstelltes Wissen im
Spiel ist, also auch und vor allem in der Pddagogik.

Von seiner alten Schule, dem Leopoldtstidter Kommunalreal- und
Obergymnasium aufgefordert, einen Beitrag zu einer Festschrift zum
50jahrigen Bestehen zu leisten, schrieb Freud einen kleinen Text unter
dem Titel »Zur Psychologie des Gymnasiasten«. Darin heil3t es:

»Wir warben um sie [unsere Lehrer] oder wandten uns von ihnen ab, imaginierten bei
ihnen Sympathien oder Antipathien, die wahrscheinlich nicht bestanden, studierten
ihre Charaktere und bildeten oder verbildeten an ihnen unsere eigenen. Sie riefen
unsere starksten Auflehnungen hervor und zwangen uns zur vollstindigen
Unterwerfung; wir spahten nach ihren kleinen Schwachen und waren stolz auf ihre
groRen Vorziige, ihr Wissen und ihre Gerechtigkeit. Im Grunde liebten wir sie sehr [...];
ich weiR nicht, ob alle unsere Lehrer dies bemerkt haben. [..] Wir waren von
vornherein gleich geneigt zur Liebe wie zum Hal, zur Kritik wie zur Verehrung gegen
sie. [...]

Diese Manner, die nicht einmal alle selbst Vater waren, wurden uns zum Vaterersatz.
Darum kamen sie uns, auch wenn sie noch sehr jung waren, so gereift, so unerreichbar
erwachsen vor. Wir Ubertrugen auf sie den Respekt und die Erwartungen von dem
allwissenden Vater unserer Kindheitsjahre und dann begannen wir, sie zu behandeln
wie unsere Vater zu Hause. Wir brachten ihnen die Ambivalenz entgegen [...].</

Freud beriihrt hier das Phdnomen der Gleichzeitigkeit von Liebe und
HaB in der Ubertragung. Aber der kleine Text leistet mehr. En passant
gibt er uns einen Einblick in das Zustandekommen der Ubertragung, die
er wie bei der #rztlichen Ubertragung in Zusammenhang mit dem Wis-
sen stellt. Er sieht sie als Reaktion auf erhofftes Wissen: »Erwartungen
von dem allwissenden Vater«, hei3t es. Dem entnehmen wir, daf} der
Vater fiir das Kind allwissend sein, iiber alles Wissen verfiigen, eine To-
talitit des Wissens besitzen soll. Es ist ein unterstelltes, erwartetes Wis-
sen all dessen, was dem Kinde noch an Wissen fehlt. Der Schatz des
Wissens, iiber den der Vater verfiigen soll, steht unter dem Anspruch,
daf3 er seine Vollstdndigkeit erweise. Es ist noch aussténdig; es besteht
die Erwartung, es sei ein noch auszufolgendes, zu erlangendes, dem
Kind, das es erlangen will, zu tlibertragendes Wissen. Wir werden auch
deshalb zu diesen Annahmen gefiihrt, weil in allem, was dem Kinde
vom ersten Tag an zugesprochen wird, aufgrund der Struktur der Spra-
che ein UberschuB, eine Offnung zu einem Noch-Mehr enthalten ist —
ein Versprechen. Der Ort, wo dieses Versprechen eingelost werden

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

101


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

102

kann, muf} ein Reprisentant des Anderen, das die Sprache ist, sein. So
gehort zur Ubertragung die Unterstellung, es gebe ein Subjekt, das alles
wisse. Damit ist das Subjekt von vornherein in der Tduschung. In Freuds
Text zeigt sie sich darin, daBl selbst die Junglehrer, denen Wissen unter-
stellt wird, in einem Akt der Verblendung als élter eingeschitzt werden:
sie kamen den Schiilern, »auch wenn sie noch sehr jung waren, so ge-
reift, so unerreichbar erwachsen vor«.

Uns mogen die Formulierungen Freuds hinsichtlich eines allwissenden
Vaters zeitgebunden patriarchalisch erscheinen. Vielleicht sind sie ak-
zeptabler, wenn wir die Sache strukturell betrachten: als notwendige
Kindheitsvorstellung, dafl es ein Wissen gibt, das das Subjekt erst er-
werben muf3, und daf} es eine Person gibt, die dariiber verfligt und die es
hergibt oder nicht. Diese Person ist nicht minder Seinsgarant als die nah-
rungsgebende Person der frithen Kindheit. Sie ist Garant dafiir, daf3 die
undurchschaubare und zersplitterte Welt des eigenen Korpers und der
Dinge um uns herum zu benennen und zu erkldren, in Zusammenhang
und Form zu bringen sind. Die uralte Gleichsetzung von Wissen und
Nahrung hat hier eine Quelle, desgleichen die fundamentale Abhéngig-
keit des jungen Menschen von seinen Eltern, die in Ubertragungssitua-
tionen lebenslang als Abhéngigkeit von anderen Personen wieder
aufleben kann. Und nicht nur Liebe ist der dabei wahrgenommene Af-
fekt, sondern auch Hal3 und Aggressivitit liberfluten das Kind, wenn es
Wissen erlangen will und hilflose Abhédngigkeit von der steinernen Re-
gelhaftigkeit des Anderen und der Willkiir seines Représentanten und
der Unzureichendheit der Sprache erfahrt.

In die Rolle, Triger dieser Unterstellung zu sein, kdnnen wechselnde
Personen geraten. Dies sind zunédchst die Eltern; aber nach und nach er-
weist sich, dal andere ihren Platz einnehmen konnen. Dieser Wechsel ist
notwendig. Die Ubertragbarkeit der Ubertragung von einer Person auf
eine andere und dann wieder auf eine andere und so fort ist eine Voraus-
setzung fiir ein funktionierendes Begehren und ist das, was Kastration
auch bedeutet: ndmlich die Aufgabe der ersten, Wissensfiille verspre-
chenden Figuren, nachdem die Begrenztheit ihres Wissens erkannt wor-
den ist, ihre Ersetzung durch andere und weitere.

In die Position dessen, dem dieses Fiillewissen unterstellt wird, kann je-
der Mensch geraten, der anderen Bedeutung formuliert. Nicht jeder be-
liebige. Es gibt individualgeschichtliche Ankniipfungspunkte, die diesen
oder jenen Menschen Ubertragungsobjekt zu sein ermdglichen, und an-
dere, die genau dies ausschlieflen.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schule der Ubertragung

Neben den individualgeschichtlichen Ankniipfungspunkten gibt es pro-
fessionelle. Sie wirken bei Menschen, die von Berufs wegen ein beson-
deres Wissen reprisentieren — Arzte zum Beispiel. Verstirkt wird dies,
wenn Institutionen wie Kirche, Universitit und Schule sie beherbergen
und ihnen Amtsautoritit verleihen. Die Institutionen entsprechen dem
Bediirfnis nach Sicherheit, daB die Dinge >in Ordnung¢ sind; ihre Ex-
amina und Diplome sind illusionére, aber notwendige Garantien, daf3 das
Wissen bei jemandem ist und damit: daf} es liberhaupt existiert und daf3
es verfiigbar ist. Dabei ist es fiir das Entstehen der Ubertragung zunichst
gleichgiiltig, wie viel der Betreffende wirklich weil und kann.
Ubertragung ist auch ohne Amtsautoritit mit einfachen Mitteln kiinstlich
herzustellen. Wer 6ffentlich, begleitet von Gesten der Sicherheit, sein
Wissen zur Schau stellt, wird andere finden, die sich gerne in die Uber-
tragung begeben. Dieser Mechanismus wird gebraucht und mifbraucht
in der Politik, von Gurus, aber auch von Institutionen aller Arten. In-
wieweit er zur Einleitung der psychoanalytischen Kur unverzichtbar ist,
und wenn dies so ist, ob und wann er dort wieder aufgehoben werden
muB, ist eine Frage, die sich jedem Psychoanalytiker, aber auch jedem
Lehrer stellt: auch er muB die Ubertragung handhaben; er ist verpflich-
tet, ihre Aufhebung zu ermdglichen.

Daf} die Hoffnung auf Wissen, iiber das ein anderer verfiigen und das er
ausgeben soll, Verliebtheitseffekte hat, bedarf der Erklarung: Das Aus-
stehende wird als unverzichtbarer Teil des Subjektes, als ein zu seiner
Vollstandigkeit erforderliches Objekt aufgefaBit. Wissen kann fiir das
Subjekt eine Erscheinungsseite, kann ihm die erhoffte Greifbarkeit des
ausstidndigen Objektes sein.

Von dem der anderen Person unterstellten Allwissen, Fiillewissen wird
angenommen, es sei das, was dem Subjekt zu seiner ersehnten Vollstan-
digkeit fehlt. Als Effekt dieser Konstellation stellt sich ein Affekt ein:
Verliebtheit. Sie ist das Sehnen nach dem zur Gidnze Haben dessen, was
am Ort des unterstellten Wissens sich verspricht. Sie ist eine Tduschung.
Sie ist Tduschung, insofern es aufgrund der Struktur des Symbolischen
eine Totalitdt des Wissens nicht geben kann. Das Subjekt, das dem Fiil-
leversprechen aufsitzt, steckt in der Falle des Imagindren. Und wer sich
als Meister auf diesen Liebesanspruch einlédBt, tduscht sich selbst und er
tduscht, denn er gibt etwas, iiber das er in Wirklichkeit nicht verfiigt, da
unser Wissen nie ganz und nie ungekrinkt sein kann. Auch deshalb ist
Liebe nach einem Diktum Jacques Lacans, >Geben, was man nicht hats,
und zum Lehren gehdrt ganz analog: »Sagen, was man nicht weif3«<.

14.02.2026, 08:25:37. fige e )

103


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

104

Es gibt eine gesellschaftliche Akzeptanz dieses Liebes-Verhiltnisses,
wenn es in der Schule auftritt. Jeder wird fiir die ersten Schuljahre besta-
tigen, dal Kinder ihre Lehrer >lieben<. Mit zunehmendem Alter der
Schuljugend, in dem Malle auch, wie sich wegen des Fachunterrichtes
die Zahl der Lehrer vermehrt, denen der einzelne Schiiler begegnet,
werden solche AuBerungen seltener, sie bleiben aber nicht aus — konven-
tionell als schwiarmende Bewunderung dieses oder jenes Lehrers, um
dessentwillen man ein Fach >liebt¢, es spédter vielleicht studiert. Aber
nicht nur im Falle der manifesten Verliebtheit, sondern auch im Unter-
richtsalltag wirkt Ubertragung in der affektiv stilleren Form der Aner-
kennung und ist Voraussetzung dafiir, da ein Wissen nicht nur mecha-
nisch gepaukt, sondern angenommen wird.

Wo keine Ubertragung zustande kommt, dort herrscht Langeweile —
egal, welcher Unterrichtstechnik sich die Lehrer bedienen — mit oder
ohne Powerpoint. Natiirlich wird auch etwas behalten, aber der Stoff be-
riihrt die Schiiler nicht und fallt bei erster Gelegenheit wieder von ihnen
ab.

Gegenrichtung der Ubertragung

Freud zeigt auch, daB Ubertragung in beide Richtungen wirkt. Dies be-
deutet, dal wir Analytiker unseren Analysanten ein Wissen unterstellen,
daf3 sie iiber etwas verfligen, das wir begehren. Dies ist keine Symmetrie
im Verhiltnis von Analytiker und Analysant — erwarten wir doch ganz
im Gegenteil vom Analytiker, da3 er diesem Versprechen nicht erliegt,
sondern sich dem Mangel, der es ndhrt und erhélt, zu stellen vermag.
Diese Richtung der Ubertragung ist auch im Verhiltnis von Lehrern und
ihren Schiilern im Spiel. Wir beobachten nicht nur die von Freud darge-
stellte Bewunderung, die Lehrer durch ihre Schiiler erfahren, sondern
sehen eine Verliebtheit von Lehrern in ihre Schiiler. Sie treibt die Pad-
agogen an. Gilt es doch, das entwickeln zu helfen, was >in< der Schiile-
rin, »in< dem Schiiler als zu entfaltendes Potential ruht; sie sollen unter
unserer Hand ein Ideal erreichen. Wir sehen in den Heranwachsenden
also weniger das, was sie sind, als das, was sie sein werden, nach unse-
rem Bilde sein sollten — eine Verkennung. Dieses Liebes-Verhéltnis von
Lehrern zu ihren Schiilern ist, solange es im harmlosen Modus des Futu-
rums steht, als »pddagogischer Eros«< gesellschaftlich akzeptiert.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schule der Ubertragung

Diese Gegenrichtung der Ubertragungsliebe ist besser zu verstehen,
wenn wir bedenken, da3 Wissen nur eine Erscheinungsseite des Fiille
versprechenden Objektes ist. Die Liebe der Eltern zu ihren Kindern hat
sehr viel damit zu tun, daf3 sie ihre Kinder als solche Fiille-Objekte, als
ihr Komplement sehen — im Alltag ist uns dies als die narziBtische
Komponente der Elternliebe sehr vertraut. Es kann ein Kennzeichen des
Lehrers sein, daB3 er dazu bereit ist, in diese Figur einzutreten und Kinder
und Jugendliche an die Stelle des Objektes einzusetzen — sie zeitweise
zu dem von ihm begehrten Fiille-Objekt zu machen. Zwar nicht als seine
Kinder, aber als »meine Schiiler¢ sind sie dann Objekte seiner Ubertra-
gung, die darin besteht, sie als Fiilleversprechen wahrzunehmen.

Es gibt durchaus auch den Aspekt eines den Kindern unterstellten Wis-
sens. Diese Moglichkeit wird bereits in der dltesten Lehrprobe deutlich,
die uns tiberliefert ist: In Platons Menon findet sich eine Unterweisung,
die Sokrates einem unwissenden Knaben, einem Sklaven zuteil werden
148t.° Eine Lehrprobe ist dieser Textabschnitt, weil die Unterweisung vor
den Augen eines Anderen, Menon, stattfindet. Eine Unterweisung ist sie,
weil, wie bei heutigen Lehrproben, das zu Begreifende eindeutig in
Lernzielen formulierbar ist — hétte es einen Athener Rahmenplan gege-
ben, wiren die Ziele dieser Stunde so zu lesen: Der Sklave soll selbstén-
dig lernen, daBl die Diagonale eines Quadrats die Grundlinie des doppelt
so grolen Quadrats ist. Damals war nur eine zeichnerische Losung des
Problems moglich. Diese wird dem Sklaven von Sokrates aus der Nase
gezogen — allerdings unter dem Anspruch, der Junge hitte alles selber
herausgefunden (ein Schelm, wer sich an heutige Stundenentwiirfe erin-
nert fiihlt, auf deren Umschlag »entdeckendes Lernenc steht).

Nun verraten des Sokrates Formulierungen aber, was ihn eigentlich be-
schiftigte: nicht das Zeichnen, sondern das Ausrechnen der Lénge dieser
Diagonalen; er will eine Zahl. Aber im Zahlensystem der rationalen
Zahlen war die Lange dieser Strecke nicht auszudriicken, die irrationalen
Zahlen waren noch nicht erfunden. Zur Zeit Platons war dieser existenti-
elle Rif} im Weltgebdude der ganzen Zahlen erkannt worden, im System
war keine Zahl zu finden, die diesen Rif3 heilen konnte. Des Sokrates
fast flehentlicher Appell, das wiederholte: »Sage mir, Knabel«, sein
»Rechne mir aus!« ist nichts weniger als ein Anspruch an den Jungen, er
moge ein Wissen produzieren, das eben diese Liicke im Denken Platons
und seiner Zeit flickt. Ein absurder Appell, gewil, dennoch der Antrieb
dieser Lektion.

14.02.2026, 08:25:37. fige e )

105


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

106

Sie zeigt, dafl der Lehrer hier von einem Begehren getrieben wird, deren
Ziel ein neues Wissen ist, und daf3 dieses Begehren Substrat seiner im
vertrauten Wissen angesiedelten Fragen mit den vorberechneten eindeu-
tigen Antworten ist. Mit anderen Worten: das, wonach Platon seinen
Lehrer Sokrates in dieser Lehrprobe streben 148t, ist etwas, das ein Zer-
rissenes heilen, eine Ganzheit herstellen soll. Nichts anderes, nicht Gro-
Beres und nichts Geringeres als das, was wir mit Freud als Agens der
kindlichen Wibegier und ihres Anspruches an den allwissenden Vater
ausgemacht haben.

Offensichtlich ist in dieser Figur der Ubertragung das Generationen-
verhéltnis aufgehoben. Der Schiiler hat seinen Part nicht als zu unter-
weisendes Kind, sondern als Gleichberechtigter, der in den Proze3 der
Wissenssuche aufgenommen wird. Insofern unterstellt, iibt und bewirkt
dieser Diskurs Miindigkeit der Schiiler — ob sie zehn oder achtzehn oder
dreiBig Jahre alt sind. Dies ist, denke ich, das entscheidende Momentum,
das die Wirksamkeit des Lehrers in der Ubertragung auf den Schiiler
moglich macht: der Lehrer dringt ihn in die Bewegung dessen hinein,
der Wissen nicht iibernehmen, sondern produzieren soll.

So arbeiten, ob sie wollen oder nicht, Lehrer und Schiiler in der Ubertra-
gung. Das bedeutet: Ubertragung ist kein Akzidens, keine Komplikation,
die zu einem simplen, technisch aufzufassenden Lehrverhéltnis hinzutré-
te und es verwirrt, sondern: sie ist die entscheidende Gegebenheit der
schulischen Arbeit, die Voraussetzung ihrer Wirkung, in ihr vollzieht
sich die Bildung des Subjekts.

Erosion der Ubertragung

In Deutschland sind in den letzten Jahrzehnten jene Strukturen, die der
schulischen Ubertragung von alters her Halt und Struktur geben, erodiert
— in dreierlei Hinsicht. Der Lehrer ist nicht mehr Repréisentant einer
Obrigkeit, der Lehrer ist nicht mehr alleiniger Reprédsentant eines ver-
bindlichen Wissens, der ProzeB des Lernens wird entpersonalisiert, vom
Lehrer abgelost.

Zu Freuds Zeiten war es selbstverstindlich, da3 sich der Lehrer als Teil
der Institution, als ihr Reprédsentant verstand und ihre Rituale und An-
spriiche durchsetzte — autorisiert vom monarchischen Staat. Wie Freud
es beschreibt, nahm er in seiner Bartpracht die Rolle des allwissenden
Vaters ein. Die Institution erwartete dies von ihm und stiitzte ihn darin.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schule der Ubertragung

Die Gesellschaft respektierte die Schule als Institution und es war Kon-
sens, dall mit ihr der Lehrer respektiert werden mufite — auch dann, wenn
er ein unwiirdiger Vertreter seines Standes war. Damit war eine wichtige
Voraussetzung der Ubertragung gegeben, eine Herausforderung zur
Ubertragung >von Amts wegen<. Das hat sich griindlich geindert. Die
meisten Schulen werden zwar nach wie vor staatlich alimentiert und un-
ser Grundgesetz legt im Artikel 7 fest: »Das gesamte Schulwesen steht
unter der Aufsicht des Staates«; sie verstehen sich aber nicht mehr als
den Staat représentierende Institutionen, sie geben sich herrschaftsfrei,
zwar gesetzestreu, selbstverstindlich, aber nicht mehr als Obrigkeit.

Das ist nicht zu dndern und es ist gut so — die jeweilige rationale Legiti-
mierung von Autoritét ist eine Errungenschaft der Aufklirung; Autoritit,
insofern sie nur Amtsautoritit ist, kann uns nicht gefallen, wir wollen sie
nicht dulden. Das Prinzip der Rechtsstaatlichkeit unterwirft potentiell
nahezu jede schulische Entscheidung einer juristischen Uberpriifbarkeit.
Freilich betrigt sich seit einigen Jahren die ganze Republik’ wie eine
Kinderhorde, die feixend und erleichtert jemanden umtanzt, der ihr zu-
vor Angst gemacht hat, jetzt aber entzaubert am Boden liegt. Es scheint,
dafl Deutschland in der Herabsetzung seiner Schulen und der Verécht-
lichmachung seiner Lehrer einen spédten Abschied vom Obrigkeitsstaat
feiert, den es nicht aus eigener Kraft losgeworden ist. Lehrerbashing ist
Volkssport geworden. Jemand, damals immerhin Ministerprasident, spa-
ter Kanzler, warb im Wahlkampf um Volkes Stimmen, als er pdbelte:
»Lehrer sind faule Sécke«. In nuce sehen wir hier den Wandel der Posi-
tion von Schule und Lehrer im Staat.

DaB es heute nur noch eine geringe Amtsautoritit des Lehrers gibt, hat
zur Folge, daB3 er die Position dessen, auf den iibertragen wird, erst er-
werben, sich verdienen muf3. Dies wiederum wird durch die hausliche
Tageskritik am langweiligen Lehrer und durch den Presse-Dauerlutscher
»friithpensionierter Studienrat< nicht erleichtert.

Ein zweiter Aspekt der Erosion der Ubertragung ist, daB die Kinder der
Informationsgesellschaft Informationen aus tausend Quellen schlucken.
Die Verfiithrung ist groB, sie bereits fiir Wissen zu halten. Die Konkur-
renz der allwissenden Medien ist in jeder Schulstunde zu spiiren. Das
Wissen ist nicht mehr allein beim Lehrer, es geht nicht mehr notwendig
durch seine Stimme, durch seinen Tafelanschrieb, durch seine Lehrbii-
cher, sondern durch Bild und Ton der Medien — anschaulicher, netter,
nicht so elend systematisch, weniger 6de und abstrakt. Jeder Lehrer, der
sein Lehren als Informationen-Ausgabe versteht, ist damit in Konkur-

14.02.2026, 08:25:37. fige e )

107


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

108

renz zu diesen Medien und hat eine weitere Moglichkeit der Ubertra-
gung verloren; denn die Verfligung iiber die Informationen wird nicht
ihm alleine unterstellt, sondern oft den konkurrierenden Medien. Freilich
ist es genau dies, was seit PISA von den Schulen verlangt wird: die Re-
duktion von Wissen auf lebenspraktische Informationen, die, das wird
nicht bedacht, woanders auch und billiger und lustiger zu haben sind.
Die didaktischen Modestromungen tragen dem Rechnung. Der Lehrer
wird nunmehr als Moderator gesehen, als jemand, der den Unterricht
vorbereitend arrangiert, die Materialien zusammentragt, die Lernstatio-
nen ausriistet, die Gruppenarbeit plant. Es z&hlt nicht, was er weifl und
sagt, nicht sein je besonderes Wissen, nicht seine Willbegier. Er soll gar
nicht Auskunft geben, wenn die Schiiler etwas wissen wollen, sondern
sie auf das Internet oder bereit stehende Lexika verweisen; das heif3t, er
lehrt nicht, das heiBt: er darf die Rolle der Ubertragungsfigur gar nicht
annchmen. Am konsequentesten ist hier das aktuelle Konzept des
»E-Learnings, das auch einen garantiert iibertragungsfreien Menschenty-
pus generiert: die »E-Peoplex.

Diese dreifache Erosion der iiberkommenen Formen der Ubertragung
schafft freilich die Ubertragung nicht aus der Welt — sie nimmt ihr nur
die bisherigen Formen, in denen sie sich kanalisieren und kenntlich ma-
nifestieren konnte, bearbeiten, ertragen und wieder autheben lie. Da-
durch, daB es in der Schule um Wissen geht, bleibt aber ein Ubertra-
gungspotential vorhanden und die begleitenden Affekte stehen nach wie
vor im Raum. Wenn Personen und Strukturen fehlen, an die sie zu bin-
den sind, dann vagieren sie. Hier, so vermute ich, ist eine der Quellen
der diffusen Aggressivitit in vielen Schulen. Ursache ist nicht ein Zuviel
an Struktur und Ordnung, sondern ein Zuwenig: Erosion der die Affekte
bindenden Ubertragungsfiguren.

Ausrichtung der Ubertragung

Wissensiibermittlung ist, weil Ubertragung im Spiel ist, zugleich ein
padagogischer ProzeB3. Es wire schon viel gewonnen, wiirden die Lehre-
rinnen und Lehrer sich dessen bewuBter sein, als sie es heute sind. Das
mindeste, was in den pddagogischen Seminaren gelehrt werden sollte, ist
ein Wissen um solche ungewollten »Nebenwirkungen in der Erzie-
hung«'’. Eine Ausbildung, die die jungen Lehrerinnen und Lehrer in der
Illusion der zielgerichteten Manipulierbarkeit des Lehrens wiegt, treibt

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schule der Ubertragung

sie in Situationen, in denen sie Stoérungen nur als eigenen technischen
Fehler oder als Fehlverhalten ihrer Schiiler auffassen konnen. Dagegen
ermdglicht ihnen das Wissen, daB Lehrer und Schiiler in Ubertragung
verbunden sind, besser zu verstehen, was in ihren Stunden geschieht,
und gibt ihnen die Chance, sich zu den Effekten der Ubertragung zu
verhalten, deren unbegriffenes Wirken einen groBlen Anteil am frithen
Burn out hat.

Bis zu einem gewissen Grade kann der Lehrer die Ubertragung handha-
ben. Zwar werden wir nie jene Herren des Prozesses sein konnen, die die
Unterrichts-Technologen zu sein hoffen; nie werden wir berechnen kon-
nen, wie sich der einzelne Schiiler entwickeln, was genau er wann lernen
und vor allem behalten wird. Aber wir konnen im BewuBtsein und in der
Handhabung der Ubertragung darauf EinfluB nehmen, wie er dem Wis-
sen begegnet, das wir fiir ihn reprisentieren.

Das bedeutet, dall unser Verhalten eine Ausrichtung haben muf}. Diese
Ausrichtung will ich so umreiBen: der Heranwachsende soll in der Uber-
tragung in einer Entwicklung gestiitzt werden, die ihn von der Verhaf-
tung an das Lustprinzip — ich will Spal und zwar sofort — durch die
Engpisse des Symbolischen und die Harte seiner Strukturen zu der Fa-
higkeit fiihrt, halbwegs frei von Verfilhrungen des Imagindren und im
fruchtbaren Ertragen der Sinnverfehlungen und Sinnproduktionen des
Symbolischen seine je besonderen Lebensziele zu verfolgen. Im Jargon
der Psychoanalyse: er soll zu begehren wagen. Denn es ist unser Ziel der
Enkulturation, daB3 an die Stelle des Wunsches nach sofortiger Triebbe-
friedigung nicht die stumpfe Unterordnung, sondern das Begehren tritt.
Begehren setzt die Akzeptanz der symbolischen Ordnung voraus; dahin
zu gelangen ist nur in ihrer Durchquerung, die eine Entfremdung von
dem bedeutet, was das Subjekt zunéchst als seinen Lebenszweck will
oder zu erfassen meint. Gegen den Widerstand des Subjektes miissen
zunidchst die Strukturen des Symbolischen von ihrer Regelseite erfahren
und akzeptiert werden — so wie die Hérte des (vaterlichen) Gesetzes hat
erfahren und ertragen werden miissen. Der privilegierte Ort dafiir ist die
Institution Schule.

Des weiteren ist es die besondere Aufgabe der Schule, auch jene Sinn-
stiftungen zu zerschlagen, die als Versuchungen des Imagindren die of-
fene Struktur des Symbolischen zu ersparen versprechen und mit siifer
Zufriedenheit locken. Man begehrt nicht durch fragloses Sich-Hingeben
an Bilder — so betrachtet, séttigen sie nur —, sondern durch Zeichen. Bil-
dung heiBit auch: an Stelle der Bilder Zeichen einfiihren, auf daB begehrt

14.02.2026, 08:25:37. fige e )

109


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

110

werde. Wir miissen den nur geniefenden Begegnungen mit einem Ge-
genstand, ob Buch, ob Bild, ihre Zeit lassen, sie dann aber durchbrechen
und Kriterien, Strukturen, Begriffe bereitstellen, die sie aufheben. Im
schulischen Alltag bedeutet dies, dafl wir stets und stdndig Faszinatio-
nen, die sich zwischen Schiiler und Sache gebildet haben, nachdem wir
ihr Zustandekommen bef6rdert haben, wieder dadurch aufheben, daf} wir
sie begrifflich machen. Dies ist ein notwendiges Unterbrechen des Ge-
nieBens. In welcher Haltung wir dies tun, ist auch fiir den Erfolg des
Lehrens entscheidend. Wenn der Lehrer selbst nur schwérmt und ge-
nieB3t, wird dies nicht gelingen, er muf als Mentor (nicht als Guru) die
Maoglichkeit des begehrenden Diskurses vorleben und die Schiiler in die-
sen Diskurs mit einbeziehen.

Zwei Formen des Wissens

Die schulische Entwicklung des Subjekts zum Begehren geschieht in der
Ubertragung und in der Auseinandersetzung mit dem Wissen. Ich unter-
scheide vereinfachend zwei Formen des Wissens, die, obwohl sie in der
Realitdt kaum isoliert auftreten, den Unterricht unterschiedlich prigen
und die der Schiiler durchqueren muB. Ich nenne sie Konventionswissen
und Redewissen.

Beide sind wichtig auf dem Weg zum Adulten. Das eine Wissen er-
zwingt die Erfahrung des Symbolischen in seiner Hirte und Dogmatik,
es unterstiitzt die authebende Benennung. Das andere Wissen kenn-
zeichnet das Feld, in dem im Reden Wissen entsteht und wieder aufge-
hoben wird.

Konventionswissen

Schule ist dazu da, daB die Kinder etwas lernen. Stadt, Land, Fluf3, im-
mer wieder: Fakten und Regeln. Alle Féacher enthalten einen Kanon der
Kenntnisse und Methoden, mehr oder weniger entfaltet, staatlich festge-
schrieben oder in den Lehrbiichern aufgelistet, manchmal im Gebrauch
der unterschiedlichen Schultraditionen von Haus zu Haus ein wenig
verschieden. Raison d’étre jeder Schule. Eine Generation muf} die nach-
folgende auf Inhalte und Fertigkeiten verpflichten, die sie fiir lebens-
notwendig hilt. Das funktioniert nur mit Gesichertem, das katalogisiert

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schule der Ubertragung

werden kann. Dieses Wissen bezeichne ich als Konventionswissen. Es
beruht auf Ubereinkunft. Es sind »abgemachte Kenntnisse«'' (Wilhelm
von Humboldt), sie werden von keinem verniinftigen Menschen in Frage
gestellt.

Dieses Wissen ist ein lebens- und gesellschaftsnotwendiges Wissen, es
ist die Voraussetzung jeder Wissenschaft, aber es ist auch imaginir.
Nicht weil es sachlich falsch wire, ist es imaginér, sondern weil es dazu
einlddt, es als abgeschlossene, in sich heile Antwort, als Ganzheit zu
verstehen, was eine Tduschung wire. Imaginér ist das dem Konventi-
onswissen inhédrente Versprechen auf eine zu erlangende Geschlossen-
heit und Vollstindigkeit, die Prdtention, daB es auf der Ebene der
schulischen Kenntnisse keine offenen Fragen kennt. Das Kasussystem
des Lateinischen, Mendels Gesetze, die Losung von Gleichungen mit
einigen Unbekannten bereiten zwar Schwierigkeiten, aber sie sind 16s-
bar; der Lehrer wird dafiir bezahlt, daB er die Losung kennt und die We-
ge weist. Dort sind alle Fragen, die gestellt werden, 16sbare Fragen. Jene
Fragen, die auch das differenzierteste und eleganteste System hinsicht-
lich seiner Grundannahmen aufwirft, sind ausdriicklich nicht Gegen-
stand der Lehre.

Dies bedeutet nicht, da3 es ein zu verachtendes oder ein schlechtes Wis-
sen sei. Vielmehr ist es Teil der Tradition, die erworben werden muf3;
ein Schatz formulierter Erfahrungen, die Voraussetzung von Verstindi-
gung und kultureller Gemeinsamkeit. Und: es ist notwendig als Erzieher
des Subjektes. Hier ist der Schiiler gezwungen, das Lustprinzip auf-
zugeben; er wird der Systematik des Wissens unterworfen und soll ak-
zeptieren, dafl dessen Verkniipfungsregeln und strikten Methoden gel-
ten; er mul seine frei vagierenden Einfille und phantasiegebundenen
Wunscherfiillungen, die Tagtrdume, zuriickstellen. Am entschiedensten
geschieht dies in der Grundlagenmathematik, aber auch in den harten
Anteilen des Fremdsprachenerwerbs, der Grammatik. In dieser Hinsicht
ist das Konventionswissen notwendig entfremdend und diese Entfrem-
dung ist notwendig. Auch im Literaturunterricht gibt es diesen harten
Anteil gesicherter Kenntnisse und Methoden, deren Aufgabe auch (nicht
nur, aber auch) darin besteht, Faszination und Identifikation in Termino-
logie und Abstraktion aufzuheben.

Die dem Konventionswissen entsprechenden Unterrichtsmethoden sind
Techniken der Mangelvermeidung. In sogenannten guten Stunden hat
der Planende der Schiiler Fragen antizipiert und die Stunde so manipu-
liert, daf} eben diese Fragen, das heift: seine, und nicht die des Schiilers,

14.02.2026, 08:25:37. fige e )

111


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

112

gestellt werden. Es sind nur Fragen zuldssig, die die Logik des Systems
erlaubt und die aus dem System heraus beantwortet werden kdnnen. Der
Durchschaubarkeit und Regierbarkeit des zu verabfolgenden Wissens
entspricht, da3 man es in bekdmmliche Portionen aufteilt. In regelmafi-
gen Abstinden kann gemessen werden, wie erfolgreich die Wissensver-
abfolgung war. War sie es nicht, so mufl durch geeignete Maflnahmen
der Erfolg verbessert werden — im Idealfall hin zu Input = Output.

Das Konventionswissen ist die hdrteste Zumutung an das Lustprinzip
und die Quelle aller Fliiche, die auf die Institution Schule seit jeher ge-
schleudert werden. Bezogen auf das Konventionswissen und seine
notwendige Funktion sind alle frommen Wiinsche: »Schule moge Spaf3
machenc rithrend, aber vollig obsolet. In weiten Regionen Deutschlands
ist die mit dem Konventionswissen verbundene Hérte geschwunden,
weil narzifitisch gestimmte Eltern es nicht ertragen konnen, daf} ihre
Kinder so unter Druck gesetzt werden. Man suchte nach weicheren
Formen der Wissensvermittlung — und fand zum Beispiel das »entdek-
kende Lernen<. Aber auch hier sollen die Schiiler letztlich das entdek-
ken, was zum Konventionswissen gehdrt; ihnen bleibt die scheinbare
Freiheit des Weges, bei dem man hofft, daB er die Schiiler motiviert.
Ganz falsch ist dies nicht, Eigentdtigkeit fithrt zu eigenen Fragen.
Gleichwohl landet der Schiiler bei der gleichen Geschlossenheit und
antizipierten Eindeutigkeit der Ergebnisse'> bei den gewiinschten Ant-
worten, die nachtrdglich seine Fragen als eben nicht mehr seine denun-
zieren; und auch hier ist die Folge in der Regel: Langeweile und die
herzliche Bitte der Schiiler, endlich nicht mehr in Gruppenarbeit entwik-
kelte Plakate malen zu miissen und statt dessen einen anspruchsvollen
Lehrervortrag héren zu diirfen."

Neben einer Ablehnung des Konventionswissens, die auf dessen Negie-
rung des Lustprinzips beruht, gibt es eine zweite, anders begriindete Ab-
lehnung. Sie beruht darauf, da der Heranwachsende zu erfahren
beginnt, dal die symbolische Ordnung offen ist, daB nichts in ihr end-
giiltig hilt. Mit dieser Erfahrung werden ihm alle Systeme obsolet, die
Geschlossenheit pratendieren. Wenn junge Menschen sich der Verbind-
lichkeit und Stringenz des Konventionswissens entziehen wollen, dann
geschieht dies nicht nur, weil sie das Lustprinzip behaupten wollen, son-
dern auch, weil sie fiirchten miissen, dal es als ein geschlossenes Sy-
stem ihrem Begehren, das sich realisieren will, kontrdr entgegengesetzt
ist. Diese jungen Leute erreichen eine andere Stufe — neben das »Ich will
Spall und zwar sofort« — Prinzip tritt die Einsicht, dal die Wunscherfiil-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schule der Ubertragung

lung >nicht alles« ist; sie wollen die Offenheit des Symbolischen, seinen
Mangel spiiren.

Dies bedeutet einen oftmals schwer zu ertragenden Widerspruch — von
allen Seiten mit Fiirsorge und Konventionswissen gefiittert, ist fiir viele
Lernverweigerung der einzige Weg, etwas vom aufkommenden Begeh-
ren zu retten. Sie fliichten sich in »Wissensanorexie<. Die, sagen wir,
korperliche Anorexie, der wir immer hdufiger bei den jungen Leuten
begegnen, hat etwas damit zu tun, dal sie bereits in einer angeblich
rillosen Welt des totalen Anspruchs, aber auch der totalen Bediirfnisbe-
friedigung leben, die das Begehren zu ersticken droht. Damit das Begeh-
ren nicht erlischt, entzieht sich das anorektische Kind der Befriedigung,
es hungert, um das Begehren zu retten. Wahrend der Sammler den Man-
gel durch das fehlende, potentiell erwerbbare Sammlerstiick kontrollie-
ren will, will der Anorektiker in einer Welt der riBlosen Fiille den
Mangel nicht beheben, sondern sich spiirend vergewissern, da es ihn
gibt: er hungert. Diesen Vorgang koénnen wir auf das Lernen in einer als
Fiillewelt verstandenen Unterweisung iibertragen — daf3 die jungen Men-
schen jenes Fiillewissen, das ihnen das Begehren zu versperren droht,
verweigern, weil sie in der Schule keinen Ort finden, wo sie ihr Begeh-
ren anhéngen konnen. Sie begehren nicht das, was im Konventionswis-
sen gelehrt wird, weil dort im Mangellosen nichts ist, wo ihr Begehren
sich einhaken konnte.

Redewissen

Nun entspricht das Konventionswissen zwar dem papiernen und organi-
satorischen Niederschlag von Schule; nur in diesem Register kann sie
administrativ artikuliert und PISA-gemél evaluiert werden. Die Wirk-
lichkeit ist aber anders. Denn Schule kann nicht nur Ort von Unterwei-
sung im Konventionswissen sein; das ist schlicht unmoglich; bon gré
mal gré ist sie von einem radikal anderen Wissen durchzogen, das die
Gleichsetzung von Wissen und Gewufitem stets und sténdig konterka-
riert, das seinem Wesen nach nicht regulierbar und nicht in die Fixierun-
gen der Rahmenlehrplidne zu gieBen ist.

Denn es wird geredet. Wenn wir reden (und wihnten wir uns auch in
dem schonsten Klarheitsdiskurs gesicherten Wissens), entfdhrt uns mit
der einen eine zweite Rede, von der wir Redenden wenig oder gar nichts
wissen und ahnen, die aber von anderen gehort wird und ihre Effekte

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

113


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

114

macht. Diese Rede lduft auch bei der striktesten Unterweisung mit, ist
dort aber nicht erwiinscht und wird selten beachtet.

Es gibt Stunden, in denen sie zugelassen ist. Unfruchtbar sind diese
Stunden, wenn sie die Form eines unverbindlichen und ergebnislosen
Daherredens annimmt; aber es gibt auch Stunden, in denen die nicht un-
terweisende, nicht unmittelbar am Lernziel orientierte Rede Ziel und
Form hat und iiberraschendes Wissen entsteht. Was hier gesagt wird, ist
ungesichert, ist riskiert und ist niemals zu antizipieren. Damit artikulier-
tes Wissen aus dem Redewissen entsteht, mul3 es von dem Wunsch nach
einem Schliefen getrieben sein. Insofern steht das Sprechen unter einer
Nétigung, wie sie uns Kleist in seinem Aufsatz Uber die allméhliche
Verfertigung der Gedanken beim Reden geschildert und in Der zer-
brochne Krug mit den Liigenreden seines Dorfrichters Adam illustriert
hat. Kleist schildert, wie, ausgeldst durch die drdngende Prédsenz einer
anderen Person, ein Wissen formuliert wird, das bei Beginn der Rede
noch nicht zuhanden war. Dieses Reden steht in der Not, am Ende einen
haltbaren Satz zu produzieren — das heifit, im Medium der Sprache eine
»gelungene< Form zu erzeugen, die ein neues Wissen ist. Dies ist gebun-
den an die Pridsenz anderer Personen; welche der Personen, ob nun der
Lehrer oder seine Schiiler, das Wissen produziert, ist nicht zu antizipie-
ren.

Dieses neue in der Rede gewonnene Wissen ist eine momentane Ver-
kniipfung, ein plétzliches ZusammenschieBen in einer Situation, fiir die
Friedrich Copei einst den Begriff »fruchtbarer Moment«"* geprégt hat.
Ob diese momentane Stimmigkeit — die dem Register des Imagindren
angehorte, wenn sie als abschlieBende Weisheit daherkdme — ein haltba-
res Wissen ist, ganz neu, eine unerwartete Bestétigung von bereits Be-
kanntem, eine Téuschung, das muf sich erst erweisen.

Die dem Redewissen entsprechenden Unterrichtsmethoden sind Techni-
ken der Offnung mit der dringenden Forderung, nicht Wissen zu repe-
tieren, sondern Wissen zu produzieren. Auch wenn sich das im Diskurs
entstandene Wissen letztlich als hinfillig, als erneut zu 6ffnendes Wis-
sen erweisen muf, haben die Schiiler etwas Wichtiges gelernt: nicht sich
an GewiBheiten zu klammern, sondern sich dem in der Rede lebenden
Begehren zu stellen. Damit vermogen sie, dem Imaginéren der endgiilti-
gen Antworten zu entkommen, und sie 6ffnen den Raum fiir eigenes Be-
gehren.

Ich habe vereinfachend zwei Wissensformen unterschieden. Dabei kann

es nicht darum gehen, sie gegeneinander auszuspielen. Aber vielleicht

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schule der Ubertragung

ist ein Dilemma des Lehrerberufes etwas besser zu verstehen. Wir
kommen um die >Fiitterung< mit endlichem Wissen nicht herum. Doch
in der Vermittlung der Kulturtechniken und des Standardwissens muf} in
Anlehnung an das Kantsche »Wage zu wissen!« ein zweites Ziel verfolgt
werden: »Wage zu begehren!<«. Nur so werden die jungen Leute nicht der
fatalen Illusion von Endlichkeit und Handhabbarkeit erliegen.

Ubertragung, Redewissen, Konventionswissen

Beide, Redewissen und Konventionswissen, sind mit Ubertragung ver-
bunden. Wenn zur Ubertragung die Unterstellung eines Mehrwissens
gehort, dann mufl dieses Mehrwissen in beiden Wissensformen in je
spezifischer Weise erscheinen. Soll Ubertragung zustande kommen,
dann darf sich das Wissen des Lehrers nicht in der Endlichkeit der
stiindlich erreichten Lernziele erschopfen. Wer una hora doctior ist,
wird dies nicht konnen. Wir wollen hoffen, dafl die aktuelle Neuorgani-
sation und Entwissenschaftlichung der Lehrerstudienginge nicht genau
zu diesem fatalen Ergebnis fithrt und den oben genannten drei Erosionen
der Ubertragung als vierte das Halbwissen der Lehrer hinzufiigt.

Im Konventionswissen gilt das Schiilerinteresse in der Regel'® nicht die-
sem geschlossenen Wissen selbst, dem Kasussystem des Lateinischen
zum Beispiel, sondern einem Uberschufl an Wissen, das in der Rede des
Lehrers zu horen ist. Dies hat zur Voraussetzung, dal dieser Lehrer
selbst sich als begehrender Lehrer zu erkennen gibt. Das bedeutet, dafi er
weit iiber den aktuellen Stoff hinaus Kenntnisse verkorpert, und zwar
auf eine Weise verkorpert, die seine Suche, sein Interesse erahnen 14ft.
Die Erscheinungsform seiner Suche ist die Begeisterung, mit der er sei-
nen Stoff vermittelt. Sie ladt zur Ubertragung ein und kann im guten
Sinn Verfiihrung sein.

Anders liegen die Dinge bei der Ubertragung im Redewissen, weil es
nicht mehr um ein vom Lehrer aus zu folgendes, sondern ein in der
Wechselrede zu erlangendes Wissen geht. Hier hat der Lehrer eine ande-
re Rolle im Spiel der Ubertragung. Er ist nicht der Wissensgarant, nicht
der Meister, der vorgibt, iiber ein sicheres Wissen zu verfligen, das er
austeilen will. Zwar néhrt sich auch hier die Ubertragung aus der Erwar-
tung eines Mehrwissens, es ist aber nicht einer Person zugeordnet, die es
herausriicken soll, sondern es ist im sich entwickelnden Diskurs verbor-
gen. Hatten wir es zuvor mit einem Subjekt zu tun, dem Wissen unter-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

115


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

116

stellt wird, so gilt fiir das Redewissen, dal dem Diskurs Wissen unter-
stellt ist, das noch entbunden werden muf. Die Ubertragung gilt der Per-
son, die als Mentor die GewiBheit verkorpert, da3 in der Wechselrede
Wissen entstehen wird, da8 es moglich ist und ertragen werden kann,
auf den Géngelwagen gesicherten Wissens zu verzichten.

Die Leistung des Lehrers besteht darin, daB er bereit ist, dem standzu-
halten, eine Rede zu unterhalten, die nicht Konventionswissen austeilt.
Seine Stirke ist, daBB er den Weg des Begehrens mit den Schiilerinnen
und Schiilern gemeinsam geht. Dies sind Stunden, von denen der Lehrer
sagen wird, er habe mit oder sogar von seinen Schiilern gelernt.

Aufhebung der Ubertragung

Die groBe Versuchung jeder Ubertragung ist es, daB der Lehrer sie per-
sonlich nimmt und daB er sie genieit — sei es, da er sich fiir einen Mei-
ster hélt, dem die Schiiler zu Fiilen liegen, sei es, daB er den Schiilern
liebend mehr zumutet, als sie einlésen kdnnen und diirfen. Auch hier gilt
das Inzestverbot. Die padagogische Ubertragung muf aufgehoben wer-
den. Wie in der Psychoanalyse ist die Aufhebung des Ubertragungsver-
héltnisses ein Hinweis auf die Wirksamkeit der zuriickliegenden
gemeinsamen Arbeit. Diese Authebung ist eine elementare Erfahrung,
die junge Menschen machen miissen, damit sie jede neue Ubertragung,
die entstehen wird, unter dem Gesichtspunkt ihrer Auflosbarkeit und
nicht als ein fatales »lebenslénglich< erfahren.

Eben aus diesem Grunde ist Schule nichts Heimisches, nichts, das den
Eltern oder Privatlehrern iiberlassen ist; sie ist Institution, um den Mif3-
brauch zu unterbinden und um die Aufhebung zu ermdglichen. Instituti-
on gibt der Ubertragung einen Rahmen, hebt die Privatheit auf, begrenzt
die Ubertragung von vornherein. Dadurch, dal der Lehrer qua Amt und
nicht aus personlicher individueller Zuneigung handelt, wird die Uber-
tragungsliebe vor einen anderen Horizont gestellt. Zensierungen, tagtig-
liche organisatorische Strukturierungen, bis hin zur Skandierung im
45-Minuten-Takt, aber auch die Organisation im Klassenverband,
schlieBlich die groflen Priifungen wie zum Beispiel das Abitur — all das
entprivatisiert.

Der Lehrer ist damit in einer Doppelrolle, die eine Unmdglichkeit seines
Berufes ausmacht: Er ist in Ubertragungsverhiltnissen, die er auch ge-
weckt hat, und ist zugleich der Dritte, der als Sachwalter und Représen-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schule der Ubertragung

tant der Institution die Ubertragung aufheben muB. Die Schiiler tun dies
ohnehin in frohlicher Brutalitit — zum Beispiel in den oft verletzenden
und bosartigen Abiturzeitungen: einer altbewdhrten Moglichkeit, mit
den Lehrern abzurechnen und die Ubertragung loszuwerden.

Professionalitat der Lehrer?

Die hier geforderte Handhabung der Ubertragung ist die eigentliche Pro-
fessionalitdt, die vom Lehrer zu erwarten ist. Aber es besteht wenig
Hoffnung, daB in Zukunft mehr Menschen als heute dariiber verfligen
werden. Sie ist erfahrbar, ob sie lehrbar ist, ist ungewil3. Die eigene Psy-
choanalyse konnte zu dieser Professionalitdt verhelfen; in der Tat forder-
te Freud, daB die Erzicher eine Psychoanalyse machen sollten.'® Wer die
psychoanalytische Erfahrung hat, von dem ist anzunehmen, daB er freier,
offener und bedachter, warum nicht: weiser, mit den Alltagsphdnomenen
des Unterrichtens und Erziehens umgeht, nicht in alle Fallen des Imagi-
néren tappt, sich nicht in eine Zwangsordnung fliichtet.

Aber die Forderung nach einer Psychoanalyse der Lehrer widerspricht
heute nicht minder dem Zeitgeist als zu Freuds Zeiten; die Zahl der Péad-
agogen, die eine Psychoanalyse gemacht haben, ist gering. Vielleicht
wiére schon einiges gewonnen, wenn die angehenden, aber auch die rou-
tinierten Lehrer in Supervisionsgruppen jene Distanzierung vom Alltag
erfahren, die es ihnen erlaubt, sich bewuBt zur Ubertragung zu verhalten.
Freuen wir uns, dafl es Menschen gibt, »geborene Lehrer<, deren eigene
Entwicklung, gliicklicheren Zuféllen unterworfen, sie von vornherein zu
dieser Professionalitit befdhigt. Glauben wir nicht, dall die Lehrerschaft
insgesamt je eine andere, je >besser< sein kann als gestern und heute.
Hoffen wir, daB die aktuellen Erosionen der Ubertragung ein Ende fin-
den, sich méglicherweise neue zeitgemiBe Ubertragungsstrukturen ent-
wickeln, vor allem: dafl Bildungsminister und die ihnen zuarbeitenden
Theoretiker wieder verstehen, woran der Schiiler sich bildet: nicht an
Informationen, sondern am Anderen in der Ubertragung.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

117


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinrich Lihmann

118

Anmerkungen

1

Vgl. zum Beispiel Dieter Lenzen, zuletzt in »Wirtschaft und Schule«, 15.11.2004,
http://www.wirtschaftundschule.de.

Die Schulleiter mehrerer Bundeslédnder sind nunmehr zu Mitarbeitergespriachen und
Zielvereinbarungen als Mittel der Personalfiihrung verpflichtet.

Heute ist ein Ansatz, wie er im Titel Die Seele des Erziehers (vgl. Georg Kerschenstei-
ner, Leipzig 1921) zu erkennen ist, undenkbar.

Sigmund Freud: »Uber Psychoanalyse. Fiinf Vorlesungen, gehalten zur 20jihrigen
Griindungsfeier der Clark University in Worcester, Mass., September 1909«, in: ders.,
Gesammelte Werke [GW] I-XVIII Bde. und Nachtragsband, Frankfurt am Main
1976ff., hier GW VIII, 55.

Freud, »Einige Charaktertypen aus der psychoanalytischen Arbeit«, GW X, 365f., Her-
vorhebung im Original.

Freud, »Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. XXVII. Die Ubertragung,
GW XI, 463.

Freud, »Zur Psychologie des Gymnasiasten«, GW X, 203-210, hier 205ff.

Vgl. Platon: Menon. Griechisch-deutsch, auf der Grundlage der Ubersetzung von Otto
Apelt in Verbindung mit Else Zekl, neu bearbeitet und herausgegeben von Klaus
Reich, Hamburg 1982, 39-49.

Dies gilt fiir die alten Bundeslander mehr als fiir die neuen, fiir den Norden eher als fiir
den Stiden der Republik.

Eduard Spranger: Das Gesetz der ungewollten Nebenwirkungen in der Erziehung, Hei-
delberg 1962.

»Die Schule [hat] es nur mit fertigen und abgemachten Kenntnissen zu thun«. Wilhelm
von Humboldt: »Uber die innere und #uBere Organisation der hdheren wissenschaftli-
chen Anstalten in Berling, in: ders., Werke, 1-V Bde., Andreas Flitner, Klaus Giel
(Hg.), Darmstadt 1964, 256.

Dies ist gut zu studieren in den Kompendien des zur Zeit erfolgreichsten Methoden-
praktikers Klippert. Zum Beispiel: Heinz Klippert: Methodentraining, Weinheim 1994,
(2004 in 14. Auflage erschienen). Vgl.: http://www.weinreichpeter.de/schule/wwwdi-
daktik/stoevesand_klippertkritik.html.

Nicht in jeder Phase der kindlichen Entwicklung wird das Konventionswissen so als
Hirte empfunden wie vor allem in den ersten Jahren der Oberschule. Zunichst wird
das Faktenwissen nicht in seiner Endlichkeit wahrgenommen, sondern als eine zu er-
obernde ferra incognita. Man denke an die Lern- und Sammellust der Kinder, die mit
der Fiktion der Vollstiandigkeit des Wissens spielt.

Friedrich Copei: Der fiuchtbare Moment im Bildungsprozef3, Phil.Diss. Leipzig 1930,
Heidelberg 1960.

Es wiirde hier zu weit fithren, die zwangsneurotischen Aspekte einer Systemgeniig-
samkeit, die es bei Lehrern wie Schiilern geben kann, darzustellen.

»Die einzig zweckmiBige Vorbereitung fiir den Beruf des Erziehers ist eine griindliche
psychoanalytische Schulung. Am besten ist es, wenn er selbst analysiert worden ist.«
Zitiert aus Freud, »Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse,
GW XV, 161.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

André Michels

Psychoanalyse und normatives Denken

Zur Beziehung zwischen Psychoanalyse und normativem Denken werde
ich heute Abend nicht mehr als einige vorldufige Bemerkungen machen
konnen. Ich will mir zuerst Zugang zu einem Thema verschaffen, das
bisher kaum behandelt wurde. Ich hoffe, Thnen zeigen zu kénnen, daf3 es
sich um eine wirkliche Frage handelt, daB3 die Psychoanalyse von An-
fang an damit beschéftigt war, ja daf sie aus einer Auseinandersetzung
mit dem normativen Denken hervorgegangen ist. Wahrscheinlich kann
sie nur weiterbestehen und sich weiterentwickeln, wenn sie diese kriti-
sche Funktion wahrnimmt und ihr gerecht wird. Eine wahre Herausfor-
derung also filir Theorie und Praxis! Die Psychoanalyse ist aber nicht
bloB Anhéngsel einer Kritik des normativen Denkens, sondern als diese
selbst zu verstehen. Dies betrifft auch ihren Bezug zur Wissenschafts-
theorie, die sich, seit es sie gibt, aus ihrem Verhiltnis zur Norm und zum
Normativen heraus entwickelt hat.

Welche Rolle spielen die Normen im analytischen Prozef3? Sind sie
bloBe Randerscheinungen, Nebenprodukte oder dringen sie vielmehr in
seine Mitte, in den Kern des Geschehens? Anders formuliert: Wird das
normative Denken von auflen an die Psychoanalyse herangetragen oder
geht es vielmehr aus ihr hervor? Wie 1d8t es sich erkldren, daB sich die
Psychoanalyse bisher kaum kritisch mit Fragen der Norm auseinander-
gesetzt hat? Welches ist demnach der sinnvollste Weg, sich einen Zu-
gang zu ihr zu verschaffen? Wie steht es mit der Norm, mit dem norma-
tiven Denken, heutzutage?

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

119


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

André Michels

120

Normative Gewalt

Diese Fragen spielen eine zentrale Rolle bei Michel Foucault, der in sei-
ner Kritik der Gesellschaft und der in ihr vorgefundenen Macht vorwie-
gend vom Begriff der Norm ausgeht. Man kann sie nie allein betrachten
und behandeln, sondern immer nur in einem dialektischen Zusammen-
hang, in Auseinandersetzung mit etwas anderem, auf das sie sich
bezieht. Die Norm steht nie fiir sich allein, sondern immer in einem Ver-
hiltnis oder stellt dieses erst her. Von ihr geht Foucault in seiner Kritik
der herrschenden Verhéltnisse und der Struktur der Macht aus, die seiner
Meinung nach hauptséchlich von den juridischen und medizinischen
Diskursen ausgeiibt wird.

In einem Interview aus dem Jahre 1976 sagt er: »Wir sind in eine Form
der Gesellschaft eingetreten, in welcher die Gesetzesgewalt (le pouvoir
de la loi) nicht im Begriff ist zu regredieren, sondern sich in eine viel
allgemeinere Gewalt zu integrieren, grob gesagt: in jene der Norm.«'
Als Beispiel fiihrt er den Strafvollzug an, dem die Institution des Ge-
fangnisses nicht mehr gerecht wird bzw. Geniige tut. »Als ob es kaum
einen Sinn mehr machen wiirde, ein Verbrechen zu bestrafen, wird der
Verbrecher immer mehr zu einem Kranken und die Verurteilung zu ei-
ner therapeutischen Mafnahme.« In einer Gesellschaft, die vorwiegend
der Gewalt der Norm unterliegt, verliert das Gesetz an Bedeutung.

Ich weiB nicht, ob Foucault mit dieser Darstellung Recht hat oder behal-
ten wird. Immerhin liefert uns die von ihm vorgeschlagene Differenzie-
rung von Norm und Gesetz einen interessanten Anhaltspunkt und einen
ersten Zugang zum Begriff der Norm. Das erstaunliche und auch sehr
beunruhigende Resultat seiner Analyse ist, dal wir uns auf einen Typus
von Gesellschaft hinbewegen, in welcher nicht nur Gewalt und Verbre-
chen, sondern auch die Norm selbst in Konflikt mit dem Gesetz geraten
und sich letztlich seiner Kontrolle zu entziehen drohen. Die zusehends
wachsende Gefahr, die Foucault in der Norm und in der von ihr ausge-
henden Normierung des gesellschaftlichen Geschehens, d.h. der zwi-
schenmenschlichen Beziehungen, sicht, besteht vor allem darin, daf} sie
von seiten der legislativen Gewalt immer weniger kontrolliert wird und
dementsprechend ihre Macht immer uneingeschrénkter ausiiben darf.
Immer mehr Entscheidungen, die fiir die ganze Gesellschaft bindend
sind, werden von den Gerichten, nicht vom Parlament getroffen. Es liegt
nahe, auf faschistische Ziige und Tendenzen in unseren westlichen De-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychoanalyse und normatives Denken

mokratien hinzuweisen. Aber selbst diese Formulierung stellt eine Ver-
harmlosung dar.

Das Hauptinteresse Foucaults galt seit jeher, neben der Jurisprudenz und
den Gefidngnissen, der Medizin und im besonderen der Psychiatrie. »Die
Norm wird zum Aufteilungskriterium der Individuen. Von dem Augen-
blick an, wo eine Gesellschaft der Norm im Begriff ist sich zu konstituie-
ren, wird die Medizin, als die Wissenschaft par excellence des Normalen
und des Pathologischen, zur Konigin der Wissenschaften.«* In einem an-
deren Zusammenhang sagt er von der Psychiatrie des 19. Jahrhunderts,
daf} sie mehr Normen als Wissen produziert habe.

Eine normative Technik?

Was ist von diesen Thesen Foucaults zu halten? Was tragen sie zur Kla-
rung unseres Themas bei? Nach dem Platz der Psychoanalyse befragt,
gesteht er ihr zu, sich zwar von der Psychiatrie getrennt, sich aber nichts-
destoweniger nicht nur in den U.S.A., sondern auch in vielen europii-
schen Landern nach einem medizinischen Modell entwickelt zu haben.
Andernorts fallt seine Kritik viel schérfer aus. Er assoziiert die Psycho-
analyse mit einer normativen Technik und versteht sie als Teil des medi-
zinisch-juridischen Repressionsapparats. Seine Kritik trifft also nicht die
fehlende Wissenschaftlichkeit ihrer Praxis, wie ihr das von manchen im-
mer wieder entgegengehalten wurde, sondern eine bestimmte Form ihrer
Entwicklung. Beruhte ihr anfingliches Selbstverstindnis auf einer Aus-
einandersetzung mit den bestehenden Diskursen, insbesondere der Medi-
zin, der Psychiatrie, der Sexualmoral, der Religion usw., so ging diese fiir
Sigmund Freud grundlegende Position bei seinen »Nachfolgern«< allméh-
lich verloren. Sie wich dem Anpassungszwang, dem diese vielerorts un-
terlagen. Auf beiden Seiten des Atlantiks ging es ihnen vorwiegend um
Respektabilitit, die jedoch nicht immer mit der Diskurs- und Gesell-
schaftskritik in Einklang zu bringen war. Vielmehr entwickelte sich in der
Nachkriegszeit eine Tendenz der Anlehnung der Psychoanalyse an real
existierende 6konomische und gesellschaftliche Verhéltnisse.

Was aber wird aus der Psychoanalyse, wenn die Krankenkassen und
groen Versicherungsgesellschaften den sowohl rdumlichen wie auch
zeitlichen Rahmen ihrer Praxis, d.h. Dauer, Frequenz und Anzahl der Sit-
zungen mitbestimmen? Mit der Normierung dieser wesentlichen Zeitfak-
toren geht jene der Analyse schlechthin einher. Dazu gehdrt auch eine

121

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

André Michels

122

immer weitreichendere Standardisierung des Analytiker-Werdens. Die
dadurch gewonnene vermeintliche Sicherheit wird mit einem Verlust an
Originalitdt und Erfindungsreichtum der Arbeit bezahlt. Zu den originell-
sten Kopfen der Psychoanalyse gehoren, wie auch in anderen Gebieten,
oft jene, die einen untypischen Weg eingeschlagen haben. Theodor Reik,
Pierre Legendre und viele andere hétten es unter den jetzigen Bedingun-
gen kaum mehr zum Analytiker gebracht.

Der Laienanalyse kommt also eine grofle Bedeutung zu. Freud hatte dies-
beziiglich eine viel klarere Position eingenommen als die meisten seiner
Analytiker-Kollegen. Fiir Jacques Lacan wurde sie zum Grundpfeiler sei-
ner analytischen Orientierung beziiglich der von ihm vertretenen Auffas-
sung der Analytiker-Ausbildung. Sie soll weniger von vorab festgelegten
Kriterien, als vom tatsdchlich stattgefundenen analytischen Weg, also von
der Transmission des UnbewufSten, abhdngig gemacht werden.

Die Zukunft wird dariiber entscheiden, ob Foucaults Kritik zutrifft oder
nicht, ob es der Psychoanalyse gelingen wird, sich aus jener Position zu
befreien, in welche sie sich im Laufe von Jahrzehnten selbst hineinman6-
vriert hat. Wenn sich die Situation in Frankreich etwas von derjenigen in
anderen europdischen Landern unterscheidet, dann ist fraglich, fiir wie
lange noch? Bislang hat sich die Gemeinschaft der Analytiker als stark
genug erwiesen, dem Ansturm des Gesetzgebers und dem Bediirfnis nach
Normierung der Praxis durch die gesellschaftlichen Instanzen Widerstand
zu leisten. In Deutschland sind die Schutzwille langst gefallen. Die Ursa-
che liegt sowohl in der philosophischen und psychologischen Tradition,
mit der die Analytiker sich nie ernstlich auseinandergesetzt haben, als
auch in den geschichtlichen Ereignissen, die das 20. Jahrhundert geprigt
haben. Das Wort Psychoanalyse, das in diesem Land schon einmal als
unzuldssig galt, ist im Begriff, aus den einschldgigen Texten des Psycho-
therapiegesetzes, das auch die Ausiibung der Analyse regeln soll, zu ver-
schwinden. Psychoanalyse ist eben keine Tiefenpsychologie und 148t sich
auch nicht auf Psychodynamik reduzieren, wie das immer wieder ge-
schieht.

Dies ist kein Grund, pessimistisch zu sein. Vielmehr gilt es die Bedingun-
gen zu schaffen, die einen Neubeginn ermdglichen. Dieser kann zundchst
nur zégernd und zogerlich vor sich gehen. Die Frage der Norm wird dabei
sicherlich eine grofe Rolle spielen, und zwar in mehrfacher Hinsicht. Da-
zu mochte ich Thnen heute Abend einige Anhaltspunkte liefern. Nur ihre
kritische Betrachtung vermag uns die Instrumente in die Hand zu geben,

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychoanalyse und normatives Denken

die uns erlauben werden, wirksam gegen die schleichende Standardisie-
rung von Theorie und Praxis zu kdmpfen.

Disziplinierung des Wissens

Foucault liefert uns einige sehr wertvolle Denkansétze, auch wenn wir sie,
was die Psychoanalyse anbelangt, nicht wortwortlich nehmen konnen.
Wenden wir jedoch seine Kritik auf die Geschichte und die politische
Situation Europas im 20. Jahrhundert an, so iiberfdllt uns ein groBer
Schrecken. Ohne die vorherige Normierung und damit auch Wertung des
Lebens durch die Medizin und die biologischen »Wissenschaften<, ohne
die aktive Mittiterschaft einer Mehrzahl von Arzten und Psychiatern hit-
ten die Nazis die »Ausrottung< des von ihnen sogenannten >unwerten Le-
bens< nie ausfiihren konnen. Unter diesen besonderen Umstdnden war die
Medizin wirklich zur »Ko6nigin der Wissenschaften« geworden, in deren
Macht es lag, iiber den Wert des Lebens, d.h. letztlich iiber Leben und
Tod, zu entscheiden. Diese diskursive, sozusagen >wissenschaftliche«
Einkleidung des Tdtens, erlaubte es den Tatern, ohne Angst und Hemmnis
zu handeln und auch im Nachhinein weder Reue noch Schuldgefiihle zu
empfinden. Fiir eine iiberwiegende Mehrheit gab es, in der Nachkriegs-
zeit, keine personellen Konsequenzen. Und die Folge auf der diskursiven
Ebene? Die Spuren, welche die politischen Ereignisse dort hinterlassen
haben, sind Teil eines europdischen Verméchtnisses geworden, mit dem
sich noch Generationen zu beschiftigen haben.

Die Biopolitik — als neues Paradigma der Macht — bewirkt eine immer
weitergehende Normierung des Lebens und der Gesellschaft, die unser
demokratisches Grundverstindnis ldngst unterwandert hat und sich der
Kontrolle durch den Gesetzgeber immer mehr zu entziehen droht. Den
Anfang dieser Bewegung setzt Foucault im 19. Jahrhundert an, das durch
eine weitgehende Disziplinierung und Normalisierung gekennzeichnet ist.
Er spricht von einem »grand effort de mise en discipline et de normalisa-
tion poursuivie par le XIXe si¢cle«. In Bezug auf Freud fiigt er hinzu:
»Freud wullite das sehr wohl. Was die Normalisierung anbelangt, war er
sich dessen bewuft, stiarker als alle andern zu sein. Also, was hat es mit
dieser heiligen Scham (pudeur sacralisante) auf sich zu behaupten, die
Psychoanalyse hitte nichts mit Normalisierung zu tun.«’ Disziplinierung
(mise en discipline) kann man in mehrfacher Hinsicht verstehen:

— als Ausiibung der Macht, auf der gesellschaftlichen Ebene;

123

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

André Michels

124

— als Erziehungsideal, unter der Voraussetzung der Zucht, Kasteiung,
ja sogar GeiB3elung;
— als Strukturierung des Wissens, zum Zweck des Forschens und
Lehrens, auf der Ebene der Wissenschaften.
Die Norm, als Instrument sowohl der Macht (pouvoir) als auch des Wis-
sens (savoir), tragt zu einer Wechselwirkung zwischen beiden bei, die
manchmal zu Verwechslungen fiihrt. Tatséchlich haben die Strukturen der
Macht es seit jeher verstanden, sich jene des Wissens zu unterwerfen.
Aber nicht selten ist es diesen gelungen, wenn auch in ganz anderen Zeit-
absténden, jene zu Fall zu bringen. Indem er auf die Ndhe von Macht und
Wissen hinweist, versteht Foucault die Norm jedoch eher repressiv als
kreativ.
Dieser Aspekt wurde besonders von Georges Canguilhem, seinem Lehrer
an der Sorbonne und Doktorvater, hervorgehoben und ausgearbeitet. Thm
hat er den Hinweis auf die Problematik der Norm und des Normativen zu
verdanken, die fiir beide zur Lebensaufgabe wurde. Canguilhem ver6f-
fentlicht 1967 eine kritische Lektiire des im Vorjahr erschienenen Haupt-
werk Foucaults Les mots et les choses.

»Keine Philosophie heutzutage ist weniger normativ als diejenige Foucaults, keine der
Unterscheidung des Normalen und des Pathologischen fremder. Was das moderne
Denken seiner Meinung nach auszeichnet, ist, daR es eine Moral weder vorschlagen will,
noch daR sie es kann. Dennoch gibt es eine Frage, mehr als einen Einwand (objection),
die, wie mir scheint, unmdglich vernachlassigt werden kann: Ist theoretisches Wissen,
als spezifischer Begriff, ohne Bezugnahme auf die Norm, tiberhaupt denkbar?«®

Wichtig ist, daB3 diese Stellungnahme von Canguilhem selbst stammt. Er
spricht vom Standpunkt der Wissenschaftstheorie aus, in welcher der
Norm eine ausgesprochen kreative Funktion zufdllt, insofern sie an der
Produktion des Wissens wesentlich beteiligt ist. Kein Wissen ohne Norm?
Nur eine Frage, kein Einwand, sagt Canguilhem. Er hat sehr grof3en
Respekt vor der Denk- und Schaffenskraft seines Schiilers, den er nichts-
destoweniger an der empfindlichsten Stelle trifft. Als typische Aussage
Foucaults, fast wie ein Leitfaden, gilt der bereits zitierte Satz, daf3 die Psy-
chiatrie des 19. Jahrhunderts mehr Normen als Wissen produziert habe.
Der kritischen Auseinandersetzung mit ihr falle demnach eine Schliissel-
stellung in der Gesellschafts- und Diskurskritik zu.’

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychoanalyse und normatives Denken

Randerscheinungen und Marginalien

Demzufolge hat jedes Studium der sozialen Phanomene von Randerschei-
nungen vielmehr als vom bereits Instituierten auszugehen. Vielleicht wur-
de diese Vorgehensweise nirgendwo konsequenter als bei Foucault (und
einigen anderen wie Erving Goffman, Pierre Bourdieu usw.) durchge-
fiihrt. Vom Rand aus betrachtet erscheint dasselbe Phdanomen in einem
ganz anderen Licht als fiir einen Beobachter, der in der Mitte des gesell-
schaftlichen Geschehens steht. Nicht anders verféhrt die Psychoanalyse,
die vom Unangepaliten ausgeht, um darin eine individuelle Variante einer
allgemeinen Norm wiederzuerkennen. Indem sie das sogenannte >Anor-
male< als eine vollwertige subjektive Aussage deutet, versucht sie, alles
andere als normativ zu verfahren.

Zu den gesellschaftlichen Randerscheinungen gehdren Arme, Bettler,
Verbrecher, Kranke, Wahnsinnige und andere Unangepalite. Als Produkt
der herrschenden Normen wird ihr Status in bereits vorhandenen Katego-
rien gedacht, gegen welche sich Foucaults Kritik an erster Stelle richtet.
Das Normative wirkt sich auf der Ebene der Schwachen und Ausge-
schlossenen gewaltsam aus, wéhrend es auf einer anderen Ebene zur
Begriindung, ja Legitimierung der Macht einer Minderheit beitrégt. Eine
Gesellschaftskritik, die sich mit den politischen Verhéltnissen, dem
Rechtssystem und der Sexualmoral beschiftigt, vermag sich dem norma-
tiven Anspruch der herrschenden Instanzen vielleicht am ehesten zu né-
hern, wenn sie die soziale Struktur von den Réndern her anders lesbar zu
machen versucht. Ganz dhnlich verhilt es sich mit Texturen oder Texten,
deren Deutung auf Fulinoten oder Marginalien angewiesen ist. Der talmu-
dische Text besteht fast nur noch daraus, ansonsten bliebe er unverstand-
lich.

Indem er sich nicht nur fiir die Ausgeschlossenen einsetzt, sondern sich
sozusagen selbst in eine marginale Position begibt, versucht Foucault von
dieser aus die gesellschaftliche Mitte zu betrachten und die dort herr-
schenden Normen einer kritischen Lektiire zu unterziehen. Seine besonde-
re Aufmerksamkeit gilt der Justiz und Medizin, die beide, als Produkt der
praktischen Vernunft, einen normativen Anspruch erheben. In Bezug auf
die Psychoanalyse argumentiert er etwas zuriickhaltender, insofern ihr
Bezug zur Norm und zum normativen Denken noch einer weiteren Aus-
fiihrung bedarf. Er hat dennoch als erster Akzente gesetzt, die insbesonde-
re fiir die queer, die gay and lesbian studies ausschlaggebend geworden
sind. Es trifft zu, dal die Psychoanalyse selbst einer Normierung unter-

125

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

André Michels

126

worfen ist, die jedoch noch kaum erforscht ist. Ein bestimmter Bezug zur
Norm liegt ihr wie jedem Wissen zugrunde, das einen Anspruch auf Wis-
senschaftlichkeit hat.

Dabei kommt es allerdings auf die feinen Unterschiede an, auf das, was
aus einer bestimmten Norm herausfallt und was daraus gemacht wird. Die
Psychoanalyse ist ein bevorzugter Ort, an dem das zur Sprache kommen
kann (darf, soll), was nicht mehr einer Norm entspricht. Jeder Analysant
stellt eine Variante davon oder ein Abweichen von ihr dar. Es geht eben
nicht darum, ihn zur Anpassung an eine bestehende Norm zu verleiten
oder zu iiberreden, sondern ihm den Mut zur eigenen Singularitit zu
vermitteln. Nur unter dieser Voraussetzung vermag der Text — des Unbe-
wullten — von den Réndern aus neu angegangen und lesbar gemacht, ja

sozusagen neu gesponnen zu werden.

Wider den Anpassungszwang

Um mehr dariiber sagen zu konnen, mdchte ich Thnen einen kurzen, wenn
auch etwas schematischen Uberblick iiber die bisherige Geschichte des
analytischen Diskurses geben. Die ersten vierzig Jahre, zwischen 1899
und 1939, zwischen der Drucklegung der Traumdeutung und Freuds Tod,
sind weitgehend durch die AuBenseiterposition Freuds geprégt. Sie be-
stand sowohl im universitiren Betrieb, im gesellschaftlichen Umfeld
Wiens, einer Hochburg des Antisemitismus, als auch den anderen Wis-
senschaftszweigen gegeniiber, in denen der von ihm entwickelte Diskurs
so wenig einzuordnen war wie sein Judentum in dem christlichen Umfeld
Zentraleuropas.

Ofter wies er darauf hin, daB er als Jude vielleicht besser darauf vorbe-
reitet war, diese Position auszuhalten und den zahlreichen Anfeindungen
standzuhalten. Fiir Freud war diese vielféltige, iiberwéltigende Aufen-
seiterposition ein wesentlicher Bestandteil seines Selbstverstidndnisses.
Ohne sie hitte er sein Werk nie schreiben konnen. Er selbst aber ist zur
Randerscheinung des wissenschaftlichen Diskurses geworden. Dies hat
ihm, zeitlebens, zu schaffen gemacht, ihm aber auch erlaubt, 1938 in den
richtigen Zug zu steigen. In Wien war er nur auf der Durchreise: aus
Moravien nach Wien kommend, von wo er nach London aufbrach, um
dort zu sterben.

In der Zwischenzeit hatte er ein bedeutendes, ein bahnbrechendes Werk
geschrieben. Ein jiidisches Schicksal, das sich immer wieder im Proviso-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychoanalyse und normatives Denken

rischen einzurichten wuflte. Freud hat das Nomadentum und das Exil in
ein mogliches Schicksal fiir die Psychoanalyse verwandelt. Was zumin-
dest fiir ihn zutraf, wihrend viele seiner »Anhdnger< gesicherte Verhilt-
nisse vorzogen und dafiir den entsprechenden Preis zu zahlen hatten. Mit
dem Krieg und nach dem Krieg ist alles anders geworden. Lacan hatte
sicherlich Recht, wenn er bereits in den 50er Jahren die amerikanische
Psychoanalyse und ihren unbindigen Drang, sich dem american way of
life anzupassen, ja zu unterwerfen, anprangerte. Die soziologische Kom-
ponente davon war, dafl diese Verschiebung und damit Umwertung der
analytischen Position, besonders von den Exileuropdern, vorwiegend Ju-
den, ausging. Sie setzten alles daran, ihr AuBlenseiterdasein aufzugeben,
vielleicht in der Hoffnung, einmal nicht einer Minderheit anzugehoren.
Was in einer GroBstadt wie New York durchaus moglich war und ist.

Die rdumliche und politische Verschiebung des Zentrums von Wien nach
New York, mit einer Zwischenstation in London, hat jene der gesell-
schaftlichen und diskursiven Position des Analytikers mit sich gebracht.
Im Deutschland der Nachkriegsjahrzehnte war der Anpassungsdruck noch
viel grofler. Er ging manchmal so weit, da3 nur wenige sich trauten, eine
eigene Position zu vertreten oder sie in London oder New York abzusi-
chern suchten, wie mir Margarete Mitscherlich in einem persénlichen Ge-
spriach mitteilte.

Gegeniiber diesem soziologischen und historischen Wandel des analyti-
schen Diskurses, gegeniiber diesem Positionswechsel des Analytikers
wirkte Lacans Ansatz wie ein wohltuender Befreiungsakt. Nachdem er
sich aufgemacht hatte, Freuds Werk zu durchforsten, begab er sich seiner-
seits sehr friih in eine Auflenseiterposition gegeniiber der analytischen In-
stitution, nicht aber gegeniiber seinem gesellschaftlichen und kulturellen
Umfeld. Darin lag der groe Unterschied zu Freud. Anfang der 50er Jahre
verlieB er, zusammen mit Frangoise Dolto und Daniel Lagache, die Socié-
té Psychanalytique de Paris, um eine neue Institution zu griinden, bevor
er 1963 aus der International Psychoanalytic Association ausgeschlossen
wurde. Ohne diese Marginalisierung wére er nie zu dem geworden, was er
fiir eine ganze Generation von Analytikern darstellte. Seine Position, sein
Widerstand gegen den Anpassungszwang, der von den analytischen Insti-
tutionen ausging, wurde zur Voraussetzung fiir die Weiterentwicklung
und Weitergabe des analytischen Diskurses, die an seinen Namen
gebunden sind. Es ist ihm gelungen, dem Druck der amerikanischen Psy-
choanalyse entgegenzutreten und eine andere, lebendigere Lesart des Un-
bewulten zu entwickeln.

127

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

André Michels

128

Das bedeutet nicht, dal die von ihm eingeschlagene Richtung denselben
Stellenwert fiir die kommenden Generationen behalten wird. Bleiben wird
vielmehr die Aufforderung, weiterzuarbeiten und sich nicht von einer
schleichenden >Normalisierung« der Psychoanalyse einnehmen zu lassen.
In der Tat haben sich neuerdings in den U.S.A. die groB3en analytischen
Institutionen zusammengeschlossen, um die Standardisierung der Ausbil-
dung weiterzutreiben und festzuschreiben. Ein Umstand, der sich bereits
in Deutschland und anderen europdischen Lindern ausgewirkt hat. Zu
befiirchten ist, dal es mit der Vereinigung Europas zu einer von oben
festgelegten Vereinheitlichung der analytischen Ausbildung und Praxis
kommen wird.

Zuriick zur Laienanalyse

Der Laienanalyse, die fiir Freud zu den Grundfesten von Theorie und
Praxis gehorte, hatten die Amerikaner seit geraumer Zeit — bereits vor
dem 2. Weltkrieg — den Riicken gekehrt. Die Psychologen haben sich den
Zugang zur Analytikerausbildung erst durch ein Gerichtsurteil erkdmpft.
Es war jedoch ein Pyrrhussieg, denn die jetzige Standardisierung der
Ausbildung tbertrifft die vorher geltenden Regeln bei weitem. Es er-
scheint vollkommen abwegig, im Umgang mit dem UnbewuBten, eine
Position des Wissens a priori festlegen zu wollen. Wer eine Analyse un-
ternimmt, muf} auch dazu bereit sein, sich auf ein nicht bereits vorgefaites
Wissen einzulassen. Somit kann erst im Nachhinein entschieden werden,
ob eine Analyse wirklich stattgefunden hat, ob und inwiefern es dem Ana-
lysanten gelungen ist, dem Wissen — jeder Art von Wissen — gegeniiber
eine andere Position einzunehmen. Das bedeutet eine vollige Umkehrung
der zeitlichen Verhéltnisse und eine nicht minder groe Umwertung der
Wissens- und Denkinhalte. Beides ist nur moglich aufgrund einer Ver-
schiebung der subjektiven Position gegeniiber der klassischen Erkenntnis-
und Wissenschaftstheorie.

Lacan hat sich ab 1964, dem Jahr seines Seminars iiber Die vier Grund-
begriffe der Psychoanalyse, intensiv mit dem Thema der Lehranalyse
(analyse didactique) beschiftigt. Er kam zu dem Schluf}, da3 analytische
Institute weder in die Wahl des Analytikers noch in den weiteren Ablauf
der Analyse einzugreifen haben. Es ginge dabei vor allem darum, einer
kleinen Anzahl von Lehranalytikern institutionelle Macht zu sichern.
Lacan versuchte vielmehr am anderen Ende, nach dem sogenannten Ab-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychoanalyse und normatives Denken

schluBl der Analyse, etwas mehr iiber ihre kruzialen Momente, ihre Be-
endbarkeit und den Wechsel von der Position des Analysanten in jene des
Analytikers zu erfahren. Das brachte allerdings andere Probleme mit sich.
Ziemlich schnell war er sich dariiber im klaren, dafl die von ihm erfunde-
ne Prozedur der passe — eines Ubergangs also — scheitern muBte. Neben
der groBlen seelischen Belastung fiir die Kandidaten erwies es sich als
unmoglich, daran die Aufnahme (Einschreibung) in eine psychoanalyti-
sche Institution zu binden. Als hochst sinnvoll jedoch ergab es sich, erst
im Nachhinein — durch den eingeschlagenen Weg und die wirklich stattge-
fundene Arbeit — dariiber zu entscheiden, ob aus einer Analyse eine Lehr-
analyse geworden ist oder nicht. Die Unmdglichkeit einer vorherigen
Absicherung, gekoppelt an die Notwendigkeit einer nachtriglichen Aner-
kennung des Begehrens — Analytiker zu werden — fordern eine klarere
Einstellung der Laienanalyse gegeniiber.

Die Nachtriiglichkeit gehort ohne Zweifel zu den wesentlichen Punkten,
die Lacan aus Freuds Texten herausgegriffen hat, um sie weiterzuentwik-
keln und zu verallgemeinern. Bei Freud taucht der Begriff — bereits in den
Briefen an Wilhelm Fliel — im Zusammenhang der Phantasiebildung auf,
die sich aus Gehdrtem, aber nicht Verstandenem, erst nachtraglich, auf-
grund der weiteren sexuellen Entwicklung gestaltet.” Derselbe Begriff er-
laubt es Lacan, Melanie Kleins Lesart des Prdddipalen und Prigenitalen
als eine retroaktive Konstruktion vom Standpunkt des Kastrationskom-
plexes aus zu deuten.® Zu einem spiteren Zeitpunkt verhalf ihm die
Nachtraglichkeit zu einer Umdeutung der Lehranalyse in eine subversive
Position — des Begehrens — gegeniiber jedweder Standardisierung der
Analyse und des Analytikerwerdens.

Deshalb mochte ich — im Kontext der Ausbildung — fiir eine Radikalisie-
rung der Frage der Laienanalyse plddieren, die durch keinen Titel, kein
Diplom, kein Curriculum abgesichert werden kann. Auch ein gestandener
Analytiker muB} sich, sogar nach Jahren, immer wieder fragen: »Wo stehe
ich? Was soll ich tun? Was kann ich wissen?« Wenn man von ihm erwar-
ten darf, daB seine Ausbildung nie zum Abschlul kommt, dann ist er auf
ein kontinuierliches Uberdenken seiner subjektiven Position dem Wissen
gegeniiber angewiesen. Im Idealfall bringt es ihn dazu, dieses von seinen
Marginalien aus, von dem was nicht im Text geschrieben steht, immer
wieder neu zu lesen und zu verstehen.

129

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

André Michels

130

Kritik der ddipalen Normalitat

Bei dieser Darstellung der Position Lacans ging es mir vor allem darum
zu zeigen, welche Bedeutung ihr innerhalb des analytischen Diskurses, im
Zusammenhang mit der Lektiire Freuds, dem Umgang mit seinem Text
und der Weitergabe seiner Praxis zukam und weiter zukommt. Diese Au-
Benseiterposition gegeniiber der analytischen Institution — die sich noch in
der Auflésung der von ihm gegriindeten Schule, kurz vor seinem Tode,
zeigte — hielt er bis zuletzt durch. So ausschlagend sie fiir ihn war und
blieb, so bestand sie nicht so sehr gegeniiber seinem direkten diskursiven
Umfeld, in dem sein Name sehr frith zusammen mit Claude Lévi-Strauss,
Roman Jakobson, Michel Foucault, Jacques Derrida und einigen anderen
zitiert wurde. Er war Teil einer wissenschaftlichen, manchmal etwas
dogmatischen Nomenklatura, die sich weltweite Anerkennung — beson-
ders in Nord- und Siidamerika — verschafft hatte. In dieser Konstellation
wurde Foucault, in seinem Denken und Handeln, zu einem Hauptvertreter
der Ausgeschlossenen. Seine Professur am College de France, die er zu
nutzen wufite, hitte jedoch nicht ausgereicht, seine Wirkung zu erkldren,
seine theoretische und diskursive Position zu kennzeichnen, von der aus
er das Normative anprangerte, das sich in den Machtstrukturen der Ge-
sellschaft wie auch der Familie widerspiegelt und sich der Sanktionierung
durch die gesetzlichen Instanzen weitgehend entzieht.

Der Psychoanalytiker Lacan, dem Foucault im Frankreich der 60er und
70er Jahre begegnete, war zu einer intellektuellen Autoritét fiir eine ganze
Generation geworden. Je mehr er versuchte, von einer gewissen Normie-
rung der analytischen Praxis Abstand zu nehmen und die herkommlichen
standards, d.h. die Zeitkriterien, denen sie unterworfen war und noch im-
mer ist, aufzubrechen, umso mehr suchte er die Ndhe zum wissenschaftli-
chen Diskurs, zuerst zur Linguistik und Anthropologie, spiterhin zur
Logik und Mathematik. Nicht ausgemacht ist, was er dabei von einer —
unbewuflt oder implizit — normativen Gewalt oder auch einem kreativen
Umgang mit den Normen stillschweigend iibernommen hat. Eine kritische
Lektiire, die sich Lacans Bezugnahme auf den wissenschaftlichen Diskurs
zuwendet, miilte zuerst danach fragen, inwiefern er sich selbst mit der
Norm und Normativitét in jeglichem Sprechen und Handeln auseinander-
gesetzt hat oder inwiefern seine Aussagen noch das Produkt einer unarti-
kulierten, in seinem Diskurs vielleicht nicht artikulierbaren Norm sind?

In seinem Seminar liber Die Bildungen des Unbewufiten aus dem Jahr
1957-58 weist er zuerst ausfiihrlich auf die Vatermetapher (la métaphore

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychoanalyse und normatives Denken

paternelle) und die drei Zeiten des sogenannten Odipuskomplexes hin.
Die Sitzungen, in denen er diese zeitliche Fligung der 6dipalen Komplexi-
tdt entwickelt, stellen einen Hohepunkt seiner ersten Seminare, vielleicht
seiner Lehrtétigkeit schlechthin dar. Er hat sich auch in spdteren Jahren,
direkt oder indirekt, immer wieder darauf bezogen. Es handelt sich aber
auch um eine der diskutabelsten Stellen, die einer kritischen Beleuchtung
bediirfen. Wenn er dort dem Odipuskomplex explizit eine normativieren-
de, d.h. normalisierende Funktion beimiBt,9 so betrifft sie nicht nur die
moralische Struktur des Subjekts und seinen Bezug zur Realitét, sondern
auch und vor allem die Annahme seines Geschlechts (I’assomption de son
sexe). Dieser haftet jedoch in der Psychoanalyse eine gewisse Zweideu-
tigkeit (ambiguité) an."’

Bei den angesprochenen Registern (Moral, Realitdt, Geschlecht) handelt
es sich um Schwer- bzw. Kristallisationspunkte der drei psychischen
Grundstrukturen: Neurose, Psychose, Perversion. Mit assomption ist we-
niger eine bewuBlte Entscheidung als die Unterwerfung unter eine sprach-
liche, logische, d.h. normative Instanz gemeint. Von da aus lieBe sich das
dialektische Paar von Perversion und Normativitét iiberdenken oder erst-
mals entwickeln und somit das Kapitel der Perversionen neu schreiben.
Das wiirde jedoch den Rahmen dieses Vortrags iiberschreiten.

Norm und UnbewuRtsein

Die Frage, die ich hier mehr andeuten als entwickeln kann, ist jene nach
einem moglichen Beitrag der Psychoanalyse zur Problematik der Norm.
Zundchst wire zu klidren, inwiefern die Norm, die normative Gewalt, im
analytischen Diskurs selbst am Werk ist und was er ihr zu verdanken hat.
Welches ist vor allem der Bezug des Unbewufiten zur Norm? Unter den
Bildungen des UnbewuBten zeigt vielleicht der Witz am anschaulichsten,
inwiefern in jedem Sprechen eine Norm mitspricht, der es nicht gerecht
wird, sogar manchmal widerspricht, ohne welche jedoch jeglicher Aussa-
gewert verloren ginge. Ohne Norm gibe es keinen Witz, wire das abwei-
chende, abwegige Sprechen als solches nicht einmal zu erkennen. Der
gute Witz besteht in einer subtilen, kaum einer groben Variante dessen,
was man sagen kann, darf oder soll. Diese drei Begriffe Kants klingen in
jedem Witz mehr oder weniger mit, am ehesten vielleicht noch in diesem
jiddischen Witz, der unter Freuds Feder zu einem Bestseller wurde und
den ich hier etwas frei wiedergeben mochte:

131

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

André Michels

132

Kommt der arme Lazarus zu Salomon Rothschild und bittet ihn um etwas
Geld. Rothschild, der ihn gut kennt, ist erstaunt {iber die Héhe der Sum-
me, die jener aber damit rechtfertigt, daB3 seine Tochter bald heiraten wer-
de und alles an den Verhandlungen iiber die Mitgift zu scheitern drohe.
Rothschild, der einen guten Tag hat, 148t sich erweichen und gibt Lazarus
das erwiinschte Geld. Etwas spéter begegnen sich beide wieder im besten
Restaurant der Stadt. Rothschild kommt zu einem Geschéftsessen und ist
verbliifft, dort seinen armen Bittsteller vorzufinden. Dieser ist im Begriff,
geniiflich sein Leibgericht, Lachs mit Mayonnaise, zu verzehren und
scheint kaum tiberrascht, seinen G6nner dort wiederzusehen, der ihn an-
faucht: »Wieso sagst du mir, du brauchst das Geld fiir die Hochzeit deiner
Tochter und gibst es aus fiir das teuerste Gericht im besten Restaurant der
Stadt?« Woraufhin Lazarus ganz entriistet antwortet: »Salomon, ich kann
dich nicht verstehen. Wenn ich kein Geld habe, kann ich nicht essen
Lachs mit Mayonnaise, wenn ich Geld habe, darf ich nicht essen Lachs
mit Mayonnaise. Also wann soll ich eigentlich essen Lachs mit Mayon-
naise?«''

Ich weil} nicht, ob derjenige, der den Witz erfunden, zuvor Kant gelesen
hat. Aber eine bessere Variation auf die drei nach ihm benannten Fragen
kann ich mir nicht vorstellen. Von der Anfangsliige ist nicht mehr die Re-
de, weil etwas ganz anderes zur Sprache kommt — das Objekt des Begeh-
rens —, das verstidndlicherweise nicht zugegeben werden kann, ja unsagbar
ist. Nicht immer hat der Witz eine solch vollendete Struktur. In jedem
Witz spricht etwas anderes mit als das, was gesagt wird, so als ob wir es
mit einer Ubereinanderschichtung und Uberschneidung von mehreren
Sprachen oder Sprachebenen zu tun hétten. Lacan versucht diesen Vor-
gang in einer Graphik — seinem graphe'? — darzustellen, auf welcher der
discours courant §°-8 der Alltagssprache von der Signifikantenkette ge-
schnitten wird:

';‘:’ Y ~ *
. )
4 o
/ / \-.
| \'I \
. Bo—<—dB |
% ol 1 e /
Oy B /
»r A"/
A ¥

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychoanalyse und normatives Denken

Aus dem Schema geht hervor, daf der Diskurs orientiert ist und die Signi-
fikantenkette in der entgegengesetzten Richtung kreuzt, so dafl der Punkt
o dem Punkt y auf der Ebene der chronologisch geordneten Alltagsspra-
che vorausgeht, auf jener der logisch geordneten Signifikantenkette aber
folgt. Ein nicht unwesentlicher Teil des Diskurses wird iiber B-B" abge-
zweigt und geht an der Signifikantenkette vorbei, wird sozusagen an ihr
nicht schwanger. Auf diesem Weg kommt nur ein nichtssagendes Spre-
chen zustande, eine Gespridchsmiihle, die wir auch bei einigen Patienten
vorfinden oder bei all jenen, die manchmal viel sprechen, ohne etwas zu
sagen.

Die beiden Sprachebenen werden noch durch jenen klassischen Witz illu-
striert: Zwei alte Freunde treffen sich auf dem Bahnsteig in Warschau.
Sagt der eine zum anderen: »Ich kann dich nicht verstehen. Du sagst mir,
du nimmst den Zug nach Krakau, damit ich denke, du fahrst nach Lem-
berg. Jetzt aber sehe ich, du steigst wirklich in den Zug nach Krakau. Al-
so, warum liigst du?«'® Die Liige, d.h. die andere Sprachebene, welche der
andere Witz erst am Ende aufdeckt, hat hier bereits stattgefunden. Sie ist
von vornherein mit der Dimension der Sprache gegeben. Vorausgesetzt
wird ein tiefes Verstdndnis ihrer metaphorischen Struktur, wobei am Ende
die Wahrheit sich als die wirkliche Liige herausstellt. Uniibertreftbar!
Man spricht vom »jiidischen Witz«. Es handelt sich um den tiefen jiidi-
schen Geist, der in und mit Freud durchbricht, der aber fiir einen guten
Teil Europas unertraglich geblieben war. Ich weil3 nicht, ob er es heute
mehr als damals ist. Um ihn zu verstehen geniigt es nicht, sich rein intel-
lektuell damit zu beschéftigen. Auch dies kann bitterer Ernst sein. Beim
Bahnsteig abstrahiere ich fiir einen Moment davon, dal man auch von an-
deren Ziigen hitte sprechen konnen. Ich brauche nur ein Wort oder einen
Ort zu dndern, und der Witz wird zur Tragik.

Dieser Witz ist paradigmatisch fiir die Logik des Unbewulten. Es ist »wie
eine Sprache strukturierts," die zwar einer Norm unterworfen ist, der sie
sich jedoch immer wieder entzieht. Mit dem ersten Sprechen, iiber den
Umweg der Muttersprache, wird das Unbewufte iibertragen, aber anders
als es »ist«. Es verliert dabei seinen ontologischen Status. Das Unbewulfite
gibt es ndmlich nicht an sich, sondern nur im Unterschied zu sich selbst.
Es ist deshalb der Ort der Differenz schlechthin. Streng genommen lernt
das Kind nicht die Sprache seiner Mutter, sondern von Anfang an lernt es
zwischen ihren Worten zu héren und zu sprechen, behauptet es seine Dif-
ferenz. Daraus entwickelt sich die Metapher, die Fahigkeit mit den Wor-
ten zu spielen, die es erlaubt, die Sprache immer wieder zu erfinden.

133

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

André Michels

134

Diese urspriingliche Sprachlust scheint dem Psychotiker weitgehend ab-
zugehen und ist auch aus unserem Sprachunterricht zum Teil verschwun-
den. Wenn er nur darauf hinausliefe, Normen — Syntax, Grammatik,
Wortschatz, von der Rechtschreibung nicht zu sprechen — einzupauken,
wiirde er am Wesentlichen vorbeigehen.

Das Unbewufite, als Wissen der Sprache, im Doppelsinn des Genitivs,
iibermittelt weder ein Wissen iiber die Norm, noch ein der Norm entspre-
chendes Wissen. Es stellt vielmehr den verdringten — oder den >verfem-
ten< (la part maudite)”” — Teil des Subjekts dar, von dem es zunichst
nichts wissen will. Um seine irreduzible Differenz darzustellen, die sich
der Norm der Umgangssprache entzieht, bedarf es dieses »anormalen<
Teils seiner selbst, der ihm als Symptom entgegenkommt. Wéhrend die
Psychiatrie das Symptom auBerhalb der Norm festzuschreiben und die
Psychotherapie das Individuum in die Norm einzuschreiben versucht,
vermag die Psychoanalyse weder das eine noch das andere. Sie versteht
das Symptom als ein Produkt der normativen Gewalt der Sprache, d.h. des
Unbewulten und somit der Kreativitdt des Subjekts. Deshalb geht es ihr
auch nicht darum, das Symptom zum Verschwinden zu bringen, sondern
als eine genuine Aussage des Subjekts des Unbewuliten zu deuten.

Freud und Husserl

In Kapitel VI der Traumdeutung'® befaBt sich Freud fast ausschlieBlich
mit den hier aufgeworfenen Fragen. Es wére interessant, einige Ausziige
davon in einer Seminararbeit zu erldutern und sie mit einem anderen
bahnbrechenden Werk zu vergleichen, das in demselben Jahr erschienen
ist und dessen Verfasser ebenso wie Freud ein Schiiler Franz Brentanos
war. Es handelt sich um Edmund Husserls Logische Untersuchungen, in
denen er die Logik explizit als »normative« und speziell als »praktische
Disziplin« bezeichnet. Ich begniige mich damit, einen Gedanken aus dem
Paragraphen 14 zu zitieren, dem er selbst besondere Bedeutung beimift:

»[...] daB jede normative und desgleichen, jede praktische Disziplin auf einer oder meh-
reren theoretischen Disziplinen beruht, sofern ihre Regeln einen von dem Gedanken der
Normierung (des Sollens) abtrennbaren theoretischen Gehalt besitzen miissen, dessen
wissenschaftliche Erforschung eben jenen theoretischen Disziplinen obliegt.«"”

Der Gedanke der Normierung tragt noch die Spur der Norm des Denkens
und ist als solcher in sich gespalten. Wichtig ist vor allem die Art des Un-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychoanalyse und normatives Denken

terscheidens zwischen praktischen und theoretischen Disziplinen. Nach
Husserl beruhen erstere auf letzteren, insofern sie einen von der Normie-
rung abtrennbaren Inhalt besitzen. Er ist jedoch deshalb nicht jeder Norm
enthoben, sondern begegnet dieser als Instrument der Spaltung zwischen
Praxis und Theorie. Konsequenterweise mufl man ihr — der Norm — eine
begriindende Funktion fiir beide einrdumen. Nicht ausgemacht ist damit,
wie sie sich auf beiden Ebenen auswirkt. Fiir Husserl fallt diese Unter-
scheidung mit jener von Sollen und Sein {iberein, wozu er weiter ausfiihrt:

»Erwagen wir, um dies klarzustellen, zunachst den Begriff der normativen Wissenschaft
in seinem Verhaltnis zu dem der theoretischen. Die Gesetze der ersteren besagen, so
heillt es gewodhnlich, was sein soll, obschon es vielleicht nicht ist und unter den gegebe-
nen Umstanden nicht sein kann; die Gesetze der letzteren hingegen besagen schlecht-
hin, was ist. Es wird sich nun fragen, was mit dem Seinsollen gegeniiber dem schlichten
Sein gemeint ist.«'®

Dal} Seinsollen nicht ohne Sein auskommt (auch wenn es nicht ist, nicht
sein kann ...), heiBt aber nicht, die Norm ontologisch begriinden zu wol-
len. Sie ist immer in einer Beziehung zu oder auf etwas zu verstehen. Sie
ist nicht substantiell, sondern nur relationell begriindet.

Mit dem Verzicht auf den Essentialismus der Norm soll jedoch keinem
Relativismus Vorschub geleistet werden. Ein Sollen findet seinen mogli-
chen, mehr als wirklichen Grund darin, daf3 es ein Sein geben kann oder
darf. Das Sein entspricht weniger einer ontologischen Mdglichkeit oder
Notwendigkeit als einem Diirfen, einem Erlauben, die nur von einer ande-
ren Instanz, die nicht mehr ontologisch begriindet ist, ausgesprochen wer-
den konnen. In Frage stehen also die Beziehung und Differenzierung von
Sollen und Sein, Wert und Tatsache, die Husserl im Sinne einer klaren
Trennung beider Bereiche entschieden hat.

Bei Freud finden wir eine anders orientierte Unterscheidung vor, die uns
einen Einblick in die Normierung des von ihm gestalteten Feldes gewéhrt:

»Traumgedanken und Trauminhalt liegen vor uns wie zwei Darstellungen desselben In-
halts in zwei verschiedenen Sprachen, oder besser gesagt, der Trauminhalt erscheint uns
als eine Ubertragung der Traumgedanken in eine andere Ausdrucksweise, deren Zeichen
und Fiigungsgesetze wir durch die Vergleichung von Original und Ubersetzung kennen-

lernen sollen.«"

Zwischen Traumgedanken und Trauminhalt findet eine Verschiebung der
Wertung, »eine véllige Umwertung aller psychischen Werte«,” unter der
Voraussetzung einer Ubertragung oder Ubersetzung statt. Der Traumge-

135

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

André Michels

136

danke ist, nach Freud, an sich verstiandlich, wihrend der Trauminhalt ei-
ner Deutung bedarf. Er entspricht einer Bilderschrift, einem Rebus, in
dem jedes Zeichen in die Sprache der Traumgedanken zuriickiibersetzt,
jedes Bild durch eine Silbe, ein Wort ersetzt werden kann. Der Traumin-
halt ist knapp, armselig, lakonisch, der Traumgedanke dagegen reichhal-
tig, umfangreich. Die Traumbildung besteht in der Produktion einer
»anormalen< Sprache, die unsinnig erscheint, die aber mit oft witzigen
Mitteln den normativen Anspruch des Verbots, der Zensur iiberlistet oder
tiberschreitet, um dem Ausdruck zu verleihen, was nicht gesagt werden
kann, darf oder soll.

Die Traumdeutung — darauf kommt es an — besteht nicht in der Einfiih-
rung einer Norm, die es erlauben wiirde, das Sinnlose sinnhaft zu machen,
sondern darin, dem Abwegigen, Abirrigen der Sprache seine Berechti-
gung zu lassen oder erst zu verleihen. Nur so vermag ein Subjekt den Weg
zum eigenen Sprechen oder zu einem Platz in der Sprache zu finden. Die
Unterscheidung, die Freud vornimmt, zielt auf eine »Umwertung« aller —
logischen, ethischen — Werte. Das heiflt aber nicht, daf} er sie iiber Bord
werfen, sondern dal3 er sie neu lesbar machen mochte.

Zum SchluR

Die Frage, die ich hier mehr andeuten als ausarbeiten konnte, ist jene nach
der Funktion und Bedeutung der Norm und des normativen Denkens fiir
die Psychoanalyse. Meine Hypothese ist, daB mit dem ersten Auftreten
des Unbewuften in den Schriften Freuds eine Normativitit mitspricht, die
nicht nur einen neuen Bereich des Wissens erschlossen hat, sondern kon-
stitutiv fiir eine neue Diskursivitit geworden ist. Das bedeutet jedoch
nicht, da3 diese damit bereits zur Wissenschaft geworden wiére.

Die Frage der Norm und Normativitét hat sich erst allméhlich einen Weg
durch das 20. Jahrhundert gebahnt. Ich will mich zum Schlul mit dem
Hinweis auf eine Normenlogik begniigen, die in den 50er Jahren, zeit-
gleich mit dem Beginn von Lacans Lehrtétigkeit, in den Arbeiten Georg
Henrik von Wrights, einem Schiiler Wittgensteins, und einiger anderer
entwickelt wurde. Die Zukunft wird zeigen, ob sie auch fiir die Psycho-
analyse von Belang sein wird. Den Anfang macht ein Aufsatz aus dem
Jahre 1951, in dem der Begriff der »deontischen Logik«’' geprigt wurde.
In der psychoanalytischen Theorie wurden davon bisher fast ausschlief3-
lich die Modi der Wahrheit und des Wissens behandelt. Ein groBer Teil

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychoanalyse und normatives Denken

der Uberlegungen Lacans kreisen um erstere, wozu die Begriffe des Not-

wendigen, Moglichen und Kontingenten gehdren, weniger um letztere,

welche die Begriffe bzw. Logik des Verifizierens, Falsifizierens und Ent-

scheidens betreffen. Sie werden von der Epistemologie gefordert, damit

ein Diskurs sich als wissenschaftlich erweise. Mit den Modi des Sollens

beschiftigt sich die eigentliche Normenlogik. Dazu gehdren die Begriffe

des Gebotenen, Erlaubten, Verbotenen, die im analytischen Diskurs viel-

leicht am ehesten einen Platz beanspruchen, bisher aber nicht auf ihre lo-

gische Struktur hin untersucht wurden. Vielleicht 146t sich von hier aus

eine Richtung definieren, welche die Forschung in den nichsten Jahrzehn-

ten wird einschlagen konnen.

Anmerkungen

1

10
1

12
13
14
15
16

17

18
19
20
21

Michel Foucault: »L’extension sociale de la norme«, in: ders., Dits et écrits 111, Ed.
établie sous la dir. de Daniel Defort, Paris 1994, 75.

Ebd., 75-76.

Michel Foucault: »Pouvoir et corps«, in: ders., Dits et Ecrits II, Ed. établie sous la dir.
de Daniel Defort, Paris 1994, 759.

Michel Foucault: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris
1966; [= Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften, tiber-
setzt von Ulrich Koppen, Frankfurt am Main 1988].

Georges Canguilhem: Mort de [’homme ou épuisement du cogito? in: Critique (Vol.
242), Minuit, Paris Juli 1967, 612.

Michel Foucault: Le pouvoir psychiatrique, Collection Hautes-Etudes, Paris 2003.
Sigmund Freud: Briefe an Wilhelm Fliefs.1887-1904, ungekiirzte Ausgabe, hrsg. von
Jeffrey Moussaieff Masson, deutsche Fassung von Michael Schréter, Frankfurt am
Main 1986, 253 und 263f.

Jacques Lacan: Les formations de ['inconscient. Le séminaire. Livre V, Paris 1998,
307.

Ebd., 162.

Ebd., 165.

Vgl. Sigmund Freud: Der Witz und seine Beziehung zum UnbewufSten, in: ders., Ge-
sammelte Werke [GW] I-XVIII Bde. und Nachtragsband, Frankfurt am Main, 61976ff,
hier GW VI, 51.

Lacan, Les formations de [’inconscient, 16.

Vgl. Freud, Der Witz und seine Beziehung zum Unbewufiten, GW VI, 127.

Nach einer fast »kanonisch« gewordenen Definition Lacans.

Nach einem Ausdruck von Georges Bataille: L ‘érotisme, Paris 1957.

Freud, »Kapitel VI. Die Traumarbeit«, in: ders., Die Traumdeutung, GW 1I/III, 283-
512.

Edmund Husserl: Logische Untersuchungen I. Prolegomena zur reinen Logik, Tiibin-
gen 1980, 40.

Ebd.

Freud, Die Traumdeutung, GW 1I/111, 283.

Ebd., 335 und 520.

Vgl. Georg H. von Wright: »Deontic Logic«, in: Mind (60), 1951, 1-15; in deutscher
Ubersetzung vgl. ders., »Deontische Logik, in: Georg H. von Wright, Hans Poser
(Hg.), Handlung, Norm und Intention. Untersuchungen zur deontischen Logik, Berlin
1977, 1-17.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

137


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 08:25:37.


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

Was wirkt?

Diese Frage an die Psychoanalyse macht in einem ersten Schritt den
Versuch einer Kliarung dessen notig, was das Wort wirken sagen konnte,
also in welche Richtung eine eventuelle Wirkung geht. Wirksam, effek-
tiv sein impliziert bestimmte Dinge, die die Psychoanalyse nur schlecht
bieten zu konnen scheint. Deswegen scheint sie »out< zu sein, schon am
Schwinden, eigentlich nur noch eine anachronistische Fufinote der Ge-
schichte, zumindest in Bereichen eines 6ffentlichen Diskurses, dem es
sehr um eine bestimmte Art von Effektivitit geht. Da ist es schon ver-
wunderlich, dafl es noch Leute gibt, die viel Zeit und manchmal auch
Geld einsetzen, um eine Psychoanalyse zu machen. So scheint jeman-
dem, der leidet und auch den Eindruck hat, da3 dies Leiden etwas be-
deuten konnte — etwa, dafl es mit etwas ihm bisher nicht Zugénglichen in
Verbindung steht, da3 sich etwas Unertrigliches immer wieder zeigt, um
das das Subjekt nur kreisen kann —, die Psychoanalyse noch etwas bieten
zu kOnnen, was im tblichen Diskurs der Effektivitdt nicht vorkommt.
Oft fallen in den Vorgesprichen AuBerungen derart, daB der Analysant
vom Analytiker zunédchst eine Art medizinische, zielgerichtete, eben
wirksame Behandlung seiner Symptome erwarte. Nach einer ersten
Verwunderung, manchmal auch Verwirrung aufgrund einer merkwiirdi-
gen und ungewohnten Weise zu sprechen, stellt sich manchmal eine po-
sitive Uberraschung ein, die oft mit einer deutlichen (nicht unbedingt
anhaltenden) Verdnderung seiner Verfassung einhergeht, iiber die er

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

139


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

140

sagt, er wisse eigentlich gar nicht, warum sich etwas verdndert habe.
Dieses Nichtwissen wird auch oft in fortgeschrittenen Phasen der Analy-
se geduBlert. Ob dieses Nichtwissen, warum sich etwas in einer Analyse
dndert, auch auf seiten des Analytikers besteht, soll hier zum Thema
gemacht werden.

In einem ersten Klarungsversuch mochte ich skizzieren, was im geldufi-
gen und auch wissenschaftlichen Diskurs als wirksam gilt und einen
Kontrast herstellen zu dem, was in der Psychoanalyse wirken konnte.
Naheliegend ist es, an einen therapeutischen Effekt im medizinischen
Sinne zu denken. Obwohl die Psychoanalyse immer eine besondere
Verbindung zur Medizin hatte und hat, sowohl was die Umsténde ihrer
Erfindung, als auch die ihrer Praxis betreffen, ist es doch wichtig, auf
einen Unterschied zur Medizin hinzuweisen, ndmlich daf der Analytiker
nicht heilen will. Freud warnt davor: Nur nicht heilen wollen!" Etymolo-
gisch bemerkenswert ist, dal das Wort heilen neben der Bedeutung »ge-
sund machen« die von »kastrieren«, »dem méannlichen Tier durch Weg-
schneiden der Hoden die Wildheit nehmen, damit es vor den Pflug ge-
spannt werden kann«’ hat. In der Psychoanalyse dreht es sich auch um
Kastration, aber nicht im veterindrmedizinischen Sinne, sondern es geht
um cine besondere Art Wildheit, auf die zu verzichten ist.

Hier zeigt sich eine merkwiirdige Zuordnung des Begriffs Aeilen und des
Bedeutungsfeldes hemmen, verzichten, vermeiden, das ja liblicherweise
mit Krankheit bzw. den Folgen von Krankheit verbunden wird. Heilung
bedeutet im psychoanalytischen Sinn, auf die zentrale Problematik des
Odipus bezogen, die Grenze anzuerkennen, die durch das viterliche
Gesetz gezogen wird und mit ihm das Verbot des angestrebten Objekts
ausspricht. Dem Odipusschema zufolge wire das vom Kind angestrebte
Objekt die Mutter und es geht in der Analyse um den Verzicht auf dieses
Objekt; und Verzicht nun ist eigentlich etwas, was nicht unbedingt mit
Heil, Gliick in Verbindung gebracht werden kann, sondern auf den
ersten Blick einem Symptom, einer Einschrinkung von optimaler Ge-
sundheit zuzugehoren scheint. Krankheit, nach psychoanalytischem Ver-
stindnis, hingegen wire der Versuch, eine solche Begrenzung, einen
solchen Verzicht zu vermeiden, auf dem urspriinglich angestrebten Ob-
jekt zu beharren. Diese Formulierungen sollen nicht heiflien, dafl es um
einen bewuliten Verzicht, eine bewufite Einsicht in die Notwendigkeit
geht. Die Psychoanalyse verspricht also aus konventioneller Sicht nicht
das Heil, auch nicht das Gliick oder Freiheit von allen Einschrankungen;

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

sondern umgekehrt geht sie davon aus, dal Verzicht und Verlust dem
Subjekt Freiraum ermdglichen.

Nun gibt es das oft zitierte Freudsche Diktum, da} in der Analyse die
Leistungs- und GenuBfahigkeit’ wiederhergestellt werden soll. Freud
betont, dall der Neurotiker das, was er in seiner Phantasie wiinscht und
anstrebt, in der Realitdt meidet, er kann also nicht handeln. Dieser Zu-
stand soll gedndert werden, so dal3 er, wie Freud es oft formuliert, Or-
dentliches leisten konnen soll.

Des weiteren wire an eine Aufldsung der von dem Analysanten zu Be-
ginn einer Analyse beklagten Symptome zu denken. Nun ist in der Auf-
fassung der Analyse ein Symptom nicht wie in der Medizin ein Zeichen
flir eine dahinter liegende Krankheit, sondern, wenn man Freud folgt,
eine Kompromifbildung zwischen einem unbewufliten Wunsch und dem
entsprechenden Verbot; als ein Symptom wiren etwa eine Zwangsvor-
stellung oder eine Konversion in korperliche Beschwerden aufzufassen,
wobei das Symptom als eine voll giiltige Triebbefriedigung angesehen
wird, die allerdings mit Leiden und Einschrinkungen verbunden ist.
Falls eine vollige Losung des Symptoms mdglich wire, ohne ein Erin-
nern, Wiederholen, Durcharbeiten* und damit ohne Verdnderungen
durch das Sprechen beim Analysanten, wére, nach der Theorie der Psy-
choanalyse iiber die Symptombildung, auch der unbewufite Wunsch als
ein Teil der symptomatischen Kompromif3bildung beseitigt. Man konnte
dann von einem von allen seinen Symptomen umstandslos befreiten
Subjekt sagen, es sei buchstiblich wunschlos gliicklich. Es gibt, im Ver-
lauf einer Analyse, auch spontan oder unter verdnderten Umsténden ein
Verschwinden von Symptomen. Dies bedeutet aber keine Riickkehr zu
einem normalen, integren, unbeschiddigten Zustand, sondern, da unbe-
wullte Wiinsche unzerstorbar und zeitlos sind, muf3 der entsprechende
Wunsch andere Wege gefunden haben, sich zu realisieren; so kann z.B.
ein korperliches Symptom in einen anderen korperlichen Bereich ver-
schoben werden. Hier besteht ein wesentlicher Unterschied u.a. zur klas-
sischen Verhaltenstherapie, in der davon ausgegangen wird, da3 ein
Symptom als ein unangebrachtes, erlerntes Verhalten geldscht und dafiir
ein addquateres neu gelernt werden kann.

Zum anderen impliziert die Riickkehr zu einem scheinbar integren Zu-
stand von Gesundheit die Vorstellung von einem idealen Zustand. Wenn
der Analytiker sich eine derartige Idealvorstellung macht, zu der er den
Analysanten sozusagen hinfiihren will, artet dies bestenfalls in eine In-
doktrination aus. Selbst wenn er dieses Ziel zu Beginn der Behandlung

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

141


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

142

mit dem Analysanten aushandelte, wiirde ein starres Bild fixiert und zur
Leitlinie erhoben. Es ist dann eigentlich alles schon gelaufen, die Analy-
se wire nur noch ein Vollzug unter der Herrschaft eines Ideals. Ideale
und Idealisierungen sind in der Analyse aber Phinomene, die analysiert
werden miissen.

Fiir den Platz, den die Psychoanalyse z.Zt. im Gesundheitswesen, also
als Kassenanalyse, noch einnimmt, bedeutet dies nichts Gutes. Denn mit
dem Versuch, therapeutische Wirkungen im Rahmen einer wissenschaft-
lichen Evaluation zu operationalisieren und quantitativ zu erfassen, sind
die zuletzt genannten Vorstellungen der Verhaltenstherapie sehr viel
kompatibler als die psychoanalytischen.

Die Evaluation der Wirkungen der verschiedenen psychotherapeutischen
Schulen, und eben auch der Psychoanalyse, mit wissenschaftlichen Me-
thoden soll ermdglichen, objektiv vergleichen zu konnen, was aus der
Sicht einer Institution wie der Krankenkasse verstdndlich ist, da sie ja
irgendein fixiertes, nachvollziehbares Verfahren haben muf}, um die
Verteilung der Gelder der Versicherten rechtfertigen zu kénnen. Die
Psychoanalyse hat hier einen schweren Stand, weil es bei ihr um das
Unbewullte, das Subjekt geht, das bei den Evaluationsverfahren nicht
erfaBt und beriicksichtigt werden kann, sondern gerade durch Objekti-
vierung verschwindet.’ Je mehr die Psychoanalyse sich bemiiht, vor die-
ser wissenschaftlichen Uberpriifung zu bestehen, desto mehr muB sie
das, was sie ausmacht, aufgeben. Aulerdem wird hier, aus psychoanaly-
tischer Sicht, ein Garant der Wahrheit oder eher der GewilBheit, den die
wissenschaftliche, objektivierende Methode abgeben soll, gesucht. Diese
Methode soll von auflen, neutral, objektivierend, ohne subjektive Ver-
zerrung, intersubjektiv nachvollziehbar, wie es heift, sicherstellen, daf3
man sich auf die Bewertung und die Vergleiche zwischen den verschie-
denen Methoden verlassen kann. In Lacanscher Terminologie: Ein An-
derer des Anderen wird somit unterstellt, ein quasi archimedischer
Punkt, der auBerhalb der symbolischen Ordnung, die fiir das Subjekt
konstituierend ist, stehen miifite; er wiirde zwecks Vergleichbarkeit (und
damit Kontrolle) indirekt und bestimmend in den ProzeB der Analyse
hineinwirken, was fiir die psychoanalytische Praxis Probleme aufwirft:
Sie wird unter solchen Umsténden tendenziell zum biirokratisch geneh-
migten Genuf, zum Vollzug einer von einer eigentlich unangreifbaren
Instanz genehmigten Maflnahme. Dies klingt sicher sehr diister und
pessimistisch, dennoch ist es, meines Erachtens, durchaus moglich, im
Rahmen der Krankenkassen eine Psychoanalyse zu machen. Diese be-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

sonderen Probleme der Psychoanalyse, die sie mit der Reglementierung
durch die Krankenkassen hat, verweisen lediglich darauf, dafl die Psy-
choanalyse sich nicht so ohne weiteres in den Rahmen staatlicher Fiir-
sorge einfligen kann, weil sie nicht das Gliick, die Wohlfahrt, die Abwe-
senheit von Schmerzen und Leid verspricht.® Man kann, etwas allgemein
gefalit, sagen, daB es in der Kur darum geht, dem Subjekt zu ermdgli-
chen, etwas (anderes) anzuerkennen, in dem Sinne, daf} sich etwas nicht
immer gleich wiederholen muf3, dafl es Auswege aus Sackgassen geben
konnte, daB3 man sich auf solche Auswege einlassen konnte, ohne vorher
zu wissen, wohin diese fiihren. Im Gegensatz zu allen anderen psycho-
therapeutischen Richtungen und Schulen ist das — vor allem wenn es
forciert angestrebt wird — optimierte, sozusagen stérungsfreie Funktio-
nieren selbst ein Symptom, worauf ich schon oben im Zusammenhang
mit der merkwiirdigen Kombination von heilen, verzichten und hemmen
hingewiesen habe, wihrend das Dysfunktionelle, Verfehlte, mit Mén-
geln und Einschrinkungen Behaftete anzuerkennen ist. Und diese beiden
Richtungen stehen in der Tat in einem kontrdren Verhéltnis zueinander.
Die Psychoanalyse interessiert das, was fehlgeht, mangelt, scheitert;
weil dies, aus ihrer Sicht einen Zugang zum Unbewuf3ten und damit zum
unbewuften Wunsch ermoglicht.

Fiir den Mainstream der kassenidrztlich anerkannten Psychoanalyse gilt
aber, daf} die mit der Anpassung an die Effektivitdtskriterien der Kran-
kenkasse verbundenen Verdnderungen der Grundlagen der Psychoanaly-
se als Weiterentwicklung und Fortschritt angesehen werden. Um den im
Gesundheitswesen bisher weitgehend anerkannten Platz der dominieren-
den Richtung der Psychoanalyse doch noch zu sichern, wird verstarkt
versucht, Kontakt zu der z.Zt. in der Offentlichkeit als Fithrungs- oder
Leitwissenschaft gehandelten Neurowissenschaft aufzunehmen, um so
einen gesellschaftlich hoch geschdtzten Garanten fiir die Relevanz der
Psychoanalyse zu gewinnen. Es wird auch von Analytikern argumen-
tiert, die Neurowissenschaften als hard science wiirden zunehmend mit
ihren Ergebnissen die theoretischen Annahmen der Psychoanalyse besté-
tigen, u.a. kdnnten z.B. Wirkungen einer analytischen Kur mit den Me-
thoden der Neurowissenschaften, also in Form von Bildern, die die
Kernspintomographie vom Gehirn liefert, nachgewiesen und bestétigt
werden. Dies heiflt, in der Lacanschen Terminologie, scheinbar einen
direkten Zugang zum Realen zu haben, den Sprachvorhang beiseite zu
schieben und dahinter direkt die hardware beurteilen zu konnen, wobei
das Groteske bis Naive dieses Vorhabens auch dadurch deutlich wird,

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

143


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

144

dal3 der Rahmen und die Basis, auf der die Daten interpretiert werden,
von bestimmten, ex- oder implizit gegebenen psychologischen Annah-
men gebildet werden; also es wird z.B. davon gesprochen, daf} die Neu-
ronen kommunizieren, miteinander konkurrieren usw., so daf} sich die
Psychoanalyse letztlich von einer impliziten Psychologie, die durch
beeindruckende apparative Bilder und Daten gestiitzt wird, beurteilen
lassen muB.” Natiirlich schlieBt das nicht aus, daB sich durch die Neuro-
physiologie Eingriffsmoglichkeiten ergeben, mit denen auf der psychi-
schen Ebene Wirkungen erzielt werden kdnnen. Freud hat zwar immer
betont, dal die psychoanalytische Theorie eine vorldufige sei und von
spéateren Entdeckungen der Physiologie bzw. Endokrinologie dann sehr
viel zutreffendere und passendere Theorien und Erkenntnisse zu erwar-
ten seien, andererseits hat er es sehr frith aufgegeben und dann auch da-
vor gewarnt, hirnanatomische Parallelen zur Theorie seines psychischen
Apparats zu suchen.

Sie sehen: Die Psychoanalyse steckt gewissermafien in einer Zwickmiih-
le. Sie darf sich nicht den Erfordernissen der wissenschaftlichen Objek-
tivierung und Operationalisierung anpassen, darf aber auch nicht den
Anschluf} an die benachbarten wissenschaftlichen, kulturellen und sozia-
len Bereiche verlieren, will sie nicht zu einer anachronistischen Fulinote
verkommen.

Nach einem ersten Umkreisen dessen, was wirkt bzw. dessen, was es
nicht heiBen konnte, mdchte ich zum ersten Wort der Uberschrift Was
wirkt? kommen, dem Was. Auffillig ist, daBB die verschiedensten psy-
choanalytischen Schulen in ihrer Praxis eine Wirkung zu haben schei-
nen, wobei der theoretische Bezugsrahmen so verschieden ist, daB3 eine
Verstidndigung zwischen Vertretern der betreffenden Schulen zum Teil
kaum moglich ist. Was wirkt also: die theoretische Ausrichtung mit den
daraus abgeleiteten Konsequenzen fiir die Behandlung, also eine Tech-
nik, vielleicht sogenannte unspezifische Faktoren, das Setting, der prak-
tische Rahmen wie regelmédBige Termine iiber einen ldngeren Zeitraum?
Der Psychoanalyse und der Psychotherapie insgesamt kritisch gegenii-
berstehende Autoren behaupten, gestiitzt auf verschiedene empirische
Vergleichsstudien, dall psychoanalytische und psychotherapeutische
Methoden keinen Effekt hitten, dall es bei ausreichend grofien Stichpro-
ben keine signifikanten Unterschiede im Verlauf von psychotherapeu-
tisch Behandelten und Unbehandelten mit &hnlicher Problematik bzw.
Storung oder Erkrankung gibe. Die professionelle Qualifikation hétte
dann nur die Funktion, den Psychotherapeuten in seinem Selbstver-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

stdndnis zu stiitzen, ihm zu helfen, sich im Verhiltnis zum Patienten als
derjenige aufrechtzuerhalten, der es besser weil und kann, der deswegen
auch berechtigt ist, dem Patienten etwas zu sagen, auf ihn einzuwirken;
dadurch konnte der Analytiker auf der einen Seite der Barriere bleiben.
In den Vorgespriachen fragen Analysanten oft, wie es ihnen denn besser
gehen soll, wie die Behandlung wirken soll, wenn sie keine Ratschldge
bekommen, wenn sie nicht emotional direkt unterstiitzt werden und ihr
Gegeniiber nichts sagt, wobei offensichtlich eine Situation, in der das
Gegeniiber nicht das sagt, was erwartet wird, so erlebt wird, als ob das
Gegeniiber nichts sagen wiirde, obwohl es sehr wohl 6fter spricht.

Eine erste Anndherung in dieser Situation an die Frage was wirkt oder
wie konnte es wirken kann versucht werden, indem darauf verwiesen
wird, daB es in dem Satz Ich will mich verdndern zwei Ichs gibt: einmal
das mich als objektiviertes Ich, das sozusagen auf den Untersuchungs-
tisch gelegt wird, das erforscht, manipuliert wird, und andererseits das
ich als Subjekt — Subjekt jetzt im grammatikalischen Sinn — der Tétig-
keit des Verdanderns. Das objektivierte mich, das untersucht und verén-
dert werden soll, ist also nicht alles, es entschliipft immer das Ich als
Subjekt. Anders gesagt: Man kann seine gesamte Korperoberfliche mit
den nétigen Verrenkungen betrachten, nur die eigenen Augen — ohne
Hilfsmittel Spiegel — wird man nie betrachten kdnnen. Nun geht es in
der Psychoanalyse aber vor allem um dieses Subjekt, in das sich, wenn
die Analyse nur das objektivierte mich anvisiert, alles Wichtige wie in
ein Reservat fliichtet. Es geht hier nicht um sprachtheoretische Spiele-
reien, sondern um ein grofes Problem der Richtung der Psychoanalyse,
die auf diesen Weg der Objektivierung eines Teils des Ichs setzt.
Demnach, wie z.B. in der Ich-Psychologie und den meisten anderen
Richtungen der Psychoanalyse, wiirde das Ich als Subjekt zum gesunden
Teil des Ich, zum zuverldssigen Kooperationspartner einer therapeuti-
schen Allianz, in der sich beide: das gesunde Ich und der Analytiker den
kranken Teil vorndhmen. Dies 1duft darauf hinaus, daf sich der Analy-
sant letztlich mit dem Analytiker identifizieren muf3, da dieser als Fach-
mann in vielerlei Hinsicht besser, kompetenter zu sein scheint. Er muf}
dessen Vorstellungen, dessen System iibernehmen und hat dies dann im
Nacken sitzen, was durchaus Wirkung entfaltet.

Hier stellt sich jetzt das Problem der Ubertragung. Freud versteht unter
Ubertragung zuerst, in der Traumdeutung, die Verschiebung der psychi-
schen Intensitdt von einer Vorstellung zur anderen,® spiter erhilt der
Begriff Ubertragung die iibliche Bedeutung eines speziellen Bandes

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

145


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

146

zwischen Analysant und Analytiker, wo der Analysant bedeutsame Fi-
guren seiner Vergangenheit durch die Person des Analytikers ersetzt,
ohne es in der aktuellen Ubertragungssituation zu wissen.” In der Uber-
tragung spielt also die Wiederholung eine wichtige Rolle. Freud sieht in
der Ubertragung einerseits den Grund fiir den Widerstand in der Be-
handlung: anstatt zu erinnern wird in der Ubertragung wiederholt und
agiert; andererseits ist die Ubertragung auch der wichtigste Antrieb fiir
die Analyse, weil in der Ubertragung die Geschichte des Analysanten in
der unmittelbaren Gegenwart der Behandlungssituation neu inszeniert
und damit direkt zuginglich wird, die Neurose wird in eine Ubertra-
gungsneurose verwandelt. Teilweise bei Freud, aber v.a. in den dominie-
renden Richtungen der Psychoanalyse, z.B. der Ich-Psychologie, wo ei-
ne Starkung des Ichs in seiner Funktion, sich optimal an die Realitét an-
passen zu konnen und zwischen den Anforderungen der unbewuBten
Wiinsche, dem Uber-Ich und der Realitit vermitteln zu konnen, anvisiert
wird, geht es beziiglich der Ubertragung darum, die Diskrepanz
zwischen der Realitdt und den der augenblicklichen Realitéit nicht ent-
sprechenden Ubertragungsreaktionen des Analysanten — was eine Vor-
stellung einer entsprechenden, wahren Realitét voraussetzt, wie noch zu
kritisieren sein wird — mittels Ubertragungsdeutungen aufzuzeigen. So
wiirde dem Analysanten nach und nach ermdglicht, eine Einsicht in sei-
ne neurotischen Wahrnehmungsverzerrungen und inaddquaten Reakti-
onsweisen zu gewinnen, wiederum mit der impliziten Annahme, es gibe
eine unverzerrte Wahrnehmung. Ein Beispiel dafiir wire, dem Analysan-
ten die neurotische Quelle eines infantilen Hasses auf den Vater
aufzudecken, der, ohne daBl es bewulit wire, dessen gegenwirtige Be-
ziehungen zu Ménnern bestimmt. Durch solche Ubertragungsdeutungen
soll die Ubertragung dann aufgeldst werden. Ubertragungsdeutungen
werden als das wirksamste Mittel angesehen, das der Analytiker zur
Verfiigung hat, um Verdnderungen beim Analysanten herbeizufiihren.
Lacan hat sich sehr scharf, auch sehr polemisch, gegen diese Konzeption
der Analyse gewandt.

Einmal wird in einem derartigen, z.B. der Ich-Psychologie angewandten
Ubertragungskonzept, davon ausgegangen, daB die Realitit, an die der
Analytiker den Analysanten besser anpassen will, als etwas objektiv und
selbstverstindlich Gegebenes fiir den Analytiker, sozusagen unverzerrt,
zugénglich ist, wenn er nur seinerseits in seiner eigenen Lehranalyse
ausreichend von neurotischen Wahrnehmungsverzerrungen befreit wor-
den ist. Der Analytiker erkennt also die Realitdt besser als der Analysant

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

und kann ihm deswegen aufzeigen, wo er falsch liegt. In dieser Konzep-
tion kommt der Analytiker sehr schnell in eine unhaltbare Situation.
Wenn er selbst davon iiberzeugt ist, auf Grund seiner Lehranalyse und
Ausbildung eine bessere Realitdtssicht zu haben, ein toller Hecht unter
lauter halbblinden Karpfen zu sein, umso schlimmer. Ansonsten, wenn
er etwas realistisch ist, mul} er eine Position des als ob einnehmen: als
ob er ein iiberlegener Meister wire, und sei es auch, seine Beschrankun-
gen besonders gut oder abgeklért zu erkennen. Er mufl sich die Aner-
kennung und Verleihung eines solchen Titels durch den Analysanten
verschaffen. Wie auch immer, der Analysant wird bald die Beschrén-
kungen, Blindheiten, Schwichen des Analytikers merken und es kann
sich dann daraus ein sehr merkwiirdiges bis bizarres Spiel ergeben.
Lacan wendet dagegen ein, da3 die Funktion des Ichs grundsitzlich eine
verkennende ist und die Realitdt auf der Grundlage dieser Verkennungs-
funktion'® und auch durch das, was Lacan das Phantasma'' nennt, kon-
struiert wird. Sie ist also nichts objektiv Gegebenes. Aus Sicht der Ich-
Psychologie muf3 der Analysant, genauer der so genannte gesunde Teil
des Ichs, die spezielle Sichtweise, aus der der Analytiker Realitét produ-
ziert, iibernehmen. Dies wird oft von Analysanten unbewuf3t zu Beginn
einer Analyse erwartet oder auch eingefordert. Aus Lacanscher Perspek-
tive darf der Analytiker darauf nicht eingehen, sondern er mufl dem
Analysanten zumuten, darauf zu verzichten und dafiir >Interesse< an ihm
unverstidndlichen Phdnomenen, also an der Entzifferung unbewulBter
Bildungen zu entwickeln.

Anders in der Ich-Psychologie: Als Grundlage fiir die o.a. therapeutische
Allianz wird z.B. der »nicht beanstandbare Teil der Ubertragung« ange-
sehen im Gegensatz zum neurotischen Teil der Ubertragung, oder es
wird ein auBerhalb der Ubertragung existierender Bereich der Bezichung
von Analysant und Analytiker postuliert, in dem die notwendige thera-
peutische Allianz entstehen kann. Man sieht, da3 die Vertreter dieser
Konzeption, was die Problematik der Ubertragung betrifft, auch theore-
tisch ins Gedrénge kommen.

Ein weiterer Kritikpunkt an der Ich-Psychologie, aber auch mehr oder
weniger an anderen Richtungen der Psychoanalyse, ist die Vorstellung
der Auflésung oder Liquidierung der Ubertragung mittels Ubertra-
gungsdeutung. Jede Deutung erfolgt im Rahmen der Ubertragung, wird
also nicht als von der konkreten Person des Analytikers, der ein besseres
Verhiltnis zur Realitdt haben soll, kommend angesehen, sondern als von
der Person kommend, mit der die Ubertragung des Analysanten den

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

147


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

148

Analytiker ersetzt. Es gibt also keinen Punkt auBerhalb der Ubertragung,
den die Ich-Psychologie aber — wie oben erwéhnt — mit der Konstruktion
des kooperativen gesunden Teils des Ichs dennoch schaffen will. Dieser
Punkt auBerhalb wire tatsdchlich notig, wenn der Analytiker dem Ana-
lysanten dessen Ubertragungsverzerrungen in Bezug auf die gegeben
Realitit aufzeigen und damit auch die Ubertragung selbst aufldsen kon-
nen wollte. Bei Lacan gibt es deswegen auch solche Ubertragungsdeu-
tungen nicht.

Aber wie ist dann Ubertragung zu verstehen? Der wichtigste Beitrag La-
cans zu diesem Thema ist seine Behauptung, da3 Voraussetzung fiir die
Ubertragung ist, daB einem Subjekt ein Wissen unterstellt wird. Diese
Formel »Subjekt, dem Wissen unterstellt wird« bedeutet, dafl der Analy-
sant zu Beginn in die Analyse mit dem Anspruch kommt, zu erfahren,
was es mit seinem Leiden auf sich hat. Allein sein Leiden wird den Pati-
enten jedoch nicht zum Analytiker fiihren. Nur wenn er davon ausgeht,
daf sein Leiden irgendein Zeichen von etwas anderem, welches ihm un-
bekannt, aber wichtig ist, wird er um eine Analyse nachfragen. Er
beginnt die Analyse, wenn er dem Analytiker unterstellt, ein fiir sein
Leiden, seine Probleme relevantes Wissen zu haben, was dann die Vor-
aussetzung fiir Ubertragung ist.'”” Vom Analytiker ist zu fordern, daf
ihm klar ist, daB3 er tatsdchlich {iberhaupt kein Wissen iiber den Analy-
santen hat, sondern da3 das Wissen beim Analysanten ist — genauer: das
unbewullte Wissen des Analysanten — und dem Analytiker dieses Wis-
sen nur vom Analysanten unterstellt wird. Hier ist auch ein wesentlicher
Unterschied zwischen Analyse und Suggestion. Bei der Suggestion geht
der Therapeut davon aus, daB er wirklich ein Wissen iiber den Patienten
hat bzw. ein System oder eine Theorie, das der Patient iibernechmen muf.
Aber ich mochte hier das Thema Ubertragung kurz unterbrechen. War-
um beschrénkt sich die Psychoanalyse eigentlich auf das Sprechen in
einem kiinstlichen, zur Auflenwelt ziemlich abgeschirmten Rahmen?
Warum wird nicht recherchiert, warum werden nicht die Eltern — falls
moglich — befragt, die Tatorte aufgesucht, wie es ein Detektiv oder Re-
porter machen wiirde? Die zunichst etwas globale, abstrakte Antwort:
Sprache hat keinen eindeutigen Bezug zu den Dingen. Diese sind, nach-
dem die Sprache aufgetaucht ist, verloren, nicht mehr direkt zugénglich,
nur noch vermittelt durch die Sprache — also das Aufsuchen von Tator-
ten, Befragen wichtiger Personen geschieht auch nur vermittels der
Sprache, es gibt keinen »KurzschluBB« zwischen Ding und Wort —, wobei
diese Formulierung noch viel zu schwach ist. Es heifit: »Wort ist

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

Mord.«” Die Sprache ist ein ziemlich unabhingiges System, wobei
»ziemlich¢ hier bedeutet, da3 es ein Reales gibt, an das man st6Bt, man
befindet sich nicht nur in einer Art Sprachkokon. Dennoch kann man
sagen, da3 die Sprache so gesehen ein Eigenleben fiihrt, was der Grund
fiir die oben genannte Beschrénkung ist, und zwar in dem Sinne, als der
Hiatus zwischen Ding und Wort uneinholbar ist. Aus einer anderen Per-
spektive gilt zugleich, daf3 die Sprache immer schon an das wahrneh-
mende Subjekt gebunden ist und umgekehrt.

Das Individuum, der Siugling ist auf andere, z.B. die Mutter, zum Uber-
leben angewiesen. Er muf sich, wenn seine Bediirfnisse, z.B. der Hun-
ger, dies erfordern, durch Schreien bemerkbar machen, was von der
Mutter schon als Anspruch gehort wird, also in die Sprache hineinge-
nommen wird. Er wird, ohne daB3 er vorher gefragt worden wére oder
auch nur die Spur einer Mdglichkeit fiir eine eigene Entscheidung ge-
habt hitte, zum Sprechwesen, selbst wenn er noch gar nicht richtig spre-
chen kann. Da der andere — z.B. die Mutter, die das Kind in die Sprache
hineinfiihrt oder hineinlockt, selbst natiirlich auch in der Sprache ist, von
der Sprache bewohnt wird und deswegen auch begehrt — Wiinsche und
also einen Mangel hat, da der andere nicht vollstidndig ist, was man aus
der Sicht des Kindes so formulieren konnte: »Was will er mir eigent-
lich?«, versucht das Kind, sich zum Objekt dieses wichtigen anderen,
der die Mutter ist, zu machen, ihren Mangel zu stopfen, Ein und Alles
fiir sie sein zu wollen. Der Mangel der Mutter, das was der Mutter fehlt,
was sie wiinscht, kann das Kind nicht wissen, deswegen ist die Position
des Objekts, das der Mutter fehlen kdnnte, unsicher, immer bedroht. Es
mul, um selbst ein begehrendes Sprechwesen zu werden, diesen Platz
bei der Mutter rdumen — was Inhalt des Odipuskomplexes ist — und wird
als Subjekt zu einem leeren Platz, der fiir die Signifikanten offen sein
soll. Es wird, nach der Theorie Lacans, von einem Signifikanten fiir ei-
nen anderen Signifikanten reprisentiert, ist also ein Spracheffekt, wird
von Sprache determiniert, gehort aber selbst nicht zur Sprache. Es gibt
aber in der Sprache einen Rest, der nicht aufgeht und zu dem das Sub-
jekt ein Verhéltnis entwickeln muf3, was bei Lacan das Phantasma ist.
Ich mochte jetzt auf die Begriffe Signifikant und Zeichen in Bezug auf
das Symptom und das Deuten eingehen. Lacan bezieht sich beim Signi-
fikanten auf die Saussuresche Linguistik. Dort ist der Signifikant die
psychische Représentation des Klanges, das Klangbild. Das Signifikat
ist der Begriff, die Vorstellung, dem der Signifikant entspricht. Diese
beiden bilden das linguistische Zeichen und sind fest aneinander gekop-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

149


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

150

pelt, wie die beiden Seiten eines Blattes. Der Referent, z.B. beim Wort
Baum der reale Baum, also das Ding, ist noch etwas Drittes. Lacan ver-
dndert diese Theorie von Saussure v.a. dadurch, dafl er die Autonomie
des Signifikanten betont,'* es gibt keine feste Koppelung zwischen Si-
gnifikant und Signifikat, also der Bedeutung. Beide sind getrennt durch
die Barre (Schranke), die nur in der Metapher iibersprungen werden
kann. Es gibt bei Lacan den Begriff des Steppunktes, an dem Signifikant
und Signifikat zeitweise mehr oder weniger lose zusammengefiigt sind,
was die Illusion ermoglicht, die Sprache zu beherrschen, sie als ein In-
strument zu benutzen, um Gedanken, Bedeutungen auszudriicken. Diese
Illusion der Beherrschung ist aber immer bedroht, unterminiert durch
das UnbewuBte, als — nach Lacan — Ort des Anderen, wo sich dann die
Autonomie des Signifikanten wieder zeigen kann. Ich mdchte dafiir zwei
Beispiele anfiihren.

Zuerst eine Stelle aus Freuds Bemerkungen iiber einen Fall von

Zwangsneurose, die vom sogenannten >Rattenmann«< handeln:

»Eines Tages kam ihm im Sommeraufenthalte plotzlich die Idee, er sei zu dick, er mis-
se abmagern. Er begann nun, noch vor der Mehlspeise vom Tische aufzustehen, ohne
Hut in der Sonnenglut des Augusts auf die StraRe zu rennen und dann im Laufschritt
auf die Berge zu steigen, bis er schweiRiiberstromt Halt machen muRte. Hinter dieser
Abmagerungssucht kam auch die Selbstmordabsicht einmal unverhillt zum Vorschein,
als ihm auf einem scharfen Abhang plétzlich das Gebot laut wurde, da herunterzu-
springen, was sicherer Tod gewesen ware. Die Losung dieses unsinnigen Zwangshan-
delns ergab sich unserem Patienten erst, als ihm plétzlich einfiel, zu jener Zeit sei auch
die geliebte Dame in dem Sommeraufenthalte gewesen, aber in Begleitung eines eng-
lischen Vetters, der sich sehr um sie bemiihte, und auf den er sehr eifersiichtig war.
Der Vetter hieR Richard und wurde, wie in England allgemein Ublich, Dick genannt.
Diesen Dick wollte er nun umbringen, er war auf ihn viel eifersiichtiger und wiitender,
als er sich eingestehen konnte, und darum legte er sich zur Selbstbestrafung die Pein
jener Abmagerungskur auf.«*®

Dick ist ein Signifikant, der beim Rattenmann, unabhéngig von einer
festen Bedeutung sozusagen sein Unwesen treibt. Das andere Beispiel ist
ein Witz: Ein Radiosprecher soll die NuB3knackersuite von Tschaikows-
ky ansagen. Er weil3, dal diese Ansage geféhrlich ist, weil aus Nuf3-
knackersuite oft Nuf3kackersuite wird. Er nimmt sich vor, diesen Ver-
sprecher auf jeden Fall zu vermeiden. Die Lampe leuchtet auf als
Zeichen, daB er jetzt auf Sendung ist, und er beginnt: »Sie horen jetzt die
NuBknackersuite von Scheilkowski«. Die Autonomie des Signifikanten

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

wird hier noch besonders dadurch deutlich, dal der Radiosprecher ver-
sucht, sich dagegen zu wappnen, die feste Koppelung von Signifikant
und Signifikat, also der Bedeutung, in diesem Fall das Wort NufSknak-
kersuite, sicherzustellen, aber der Signifikant Scheifle gleitet an den
Elementen des Satzes entlang und macht sich woanders bemerkbar,
nicht beim Wort NuBknackersuite, wie vom Sprecher befiirchtet, son-
dern beim Wort Tschaikowsky. Dieses Sich-Wappnen, auf Eindeutigkeit
setzen bezeichnet Lacan als imaginidren Widerstand des Ichs, dessen we-
sentlichste Funktion, wie oben schon angefiihrt, die der Verkennung ist.
Hier in diesem Beispiel schldgt das Unbewufite dem Imagindren ein
Schnippchen, es iiberwindet die Zensur. Das erste Beispiel ist ein neuro-
tisches Symptom, eine Zwangshandlung; das zweite ein Versprecher
bzw. ein Witz, die beide als Bildungen, Produkte des UnbewuBten
bezeichnet werden. Beim zweiten Beispiel ist noch das Moment der
Uberraschung wichtig, es ist verbunden mit Scham, dem Gefiihl der
Peinlichkeit oder Lachen. Das Lachen z.B. verweist auf das unbewufite
Subjekt. Der Radiosprecher realisiert in Form des Lachens plotzlich, daf3
es etwas anderes, ihm nicht ohne weiteres Zugéngliches gibt, in Lacan-
scher Terminologie, ein unbewufites Wissen, von dem er nichts weilB,
und dal3 er das Subjekt dieses Wissens ist, was ihm vorher véllig ent-
gangen war. Hier zeigt sich, dafl der Signifikant nichts bezeichnet, son-
dern daB er das Subjekt fiir einen anderen Signifikanten bzw. fiir den
Anderen als Ort der Signifikanten reprisentiert. Das Subjekt ist etwas,
was nicht zur Sprache gehort, sondern gewissermaflen das, was dazwi-
schen ist, im Intervall, der — wie schon erwéahnte — leere Platz.

Die Beziehung des Sprechens zur Subjektivitit wird von Lacan in einem
Schema ausgedriickt, dem Schema L:'® Das Subjekt wendet sich beim
Sprechen einmal an den anderen als seinesgleichen, den imagindren
Partner, mit dem es in Beziehung von Eifersucht, Rivalitit, Liebe und
Aggressivitit verbunden sein kann, aber auch an den Anderen, den es
aufruft als Garanten der Wahrheit dessen, worum es in seinem Sprechen
geht, von dem es, als ihm &uBeren und vorangehenden Ort dennoch ab-
hingig ist. Von diesem Anderen kommt sein Sprechen unter der Form
einer umgekehrten Botschaft zuriick. Was heilit das? Spricht das Subjekt
den Satz: »Du bist meine Frau«, kommt die Botschaft vom Anderen zu-
riick als »Du bist ihr Mann«. Hier zeigt sich die symbolische Determi-
nierung des Subjekts durch den Anderen bzw. durch Signifikanten. Aber
um im Subjekt anzukommen, muf3 das Sprechen den imaginéren Filter
durchqueren. Das bedeutet, dal die imagindre Identifikation verhindern

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

151


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

152

kann, daf} das Sprechen im Patienten ankommt, daf}, wo Es (S) war, ich
ankommen soll oder dafl der Patient sein unbewufltes Sprechen inte-
griert. Oder anders gesagt, das Subjekt mul} zeitweise verschwinden,
sterben, um von dem neuen Signifikanten »Mann« représentiert zu wer-
den. Demzufolge erscheint die Kastrationsangst auch oft als Todesangst.
Auf das Beispiel bezogen heif3it das, dal3 sich der Betreffende in seinem
Ich als Sohn identifiziert, mit der Folge das Ein und Alles, der imaginére
Phallus, der der Mutter fehlt, fiir sie zu sein. Diese imagindre Identifika-
tion verhindert das Akzeptieren der Position, der Mann seiner Frau zu
sein, eine nicht seltene Konstellation mit daraus sich ergebenden Pro-
blemen und Symptomen.

Das Symptom wird von Freud als Kompromiflbildung zwischen einem
unbewuften, verdringten Wunsch und der Verdrangung, als indirekte,
verschobene, aber vollgiiltige Triebbefriedigung angesehen. Nach Freud
ist die Wirksamkeit der Analyse letztlich von quantitativen Faktoren ab-
héngig, dem Verhiltnis der Stirke des Ichs zur GroBe der Triebregun-
gen, das dariiber bestimmt, ob Triebregungen erfolgreich verdriangt, so-
zusagen in Schach gehalten werden konnen oder ob das Ich so gestirkt
werden kann, daB sie in das Ich integriert werden kénnen.

Dies geschieht bei Freud durch die Bewufltmachung verdréngter Trieb-
regungen und Wiinsche. Die Methode der Deutung wird von Freud v.a.
in der Traumdeutung entwickelt. Der manifeste Inhalt des Traumes wird
durch einen neuen Sinn ersetzt, der v.a. darin besteht, die Bedeutung der
unbewuften Wiinsche bewulit zu machen. Freud lehnt die Dechiffrier-
methode ab, die darin bestehen wiirde, nach einem festgelegten Chif-
frierschliissel oder einem Ubersetzungsbuch den manifesten Inhalt durch
den richtigen Sinn zu ersetzen. Er entwickelt die Methode des freien As-
soziierens. Dem Analysanten wird die Grundregel mitgeteilt, d.h. er soll
alles sagen, was ihm einfillt, egal was, ob dies sinnvoll, unsinnig, ne-
benséchlich oder bldd erscheint. Dies ist die Aufgabe, die der Analysant
zu erfiillen hat; Lacan nennt es das Handwerk, das er zu lernen hat. Das
freie Assoziieren ist kein Zufallsgenerator, sondern der Analysant merkt
bald, da3 sich ironischerweise eine Art Zwang im Sprechen bemerkbar
macht. Er merkt, daf er nicht das sagt, was er will und das, was er sagt,
sagt etwas anderes als das, was er zu sagen glaubte.

Auf der Seite des Analytikers entspricht dem die gleichschwebende
Aufmerksamkeit. Er soll in den AuBerungen des Analysanten nichts be-
vorzugen, soll seine Vorurteile, Neigungen zuriickstellen und seiner ei-
genen unbewullten Aktivitdt moglichst freien Lauf lassen. Die Wider-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

spriichlichkeit dieser Empfehlung zeigt sich schon in der Formulierung:
Aufmerksamkeit und gleichschwebend gehen eigentlich nicht zusam-
men. Einerseits sollen die Vorlieben, die theoretische Orientierung beim
Analytiker keine Rolle spielen, andererseits soll er den richtigen Zeit-
punkt fiir die Deutung festlegen, Knotenpunkte im Diskurs des Analy-
santen erkennen usw. Ein Versuch, diesem Dilemma zu entgehen, ist bei
Freud die Vorstellung einer direkten Kommunikation von unbewuf3t zu
unbewuft, die aber als Regel fiir den Analytiker unrealistisch und eine
theoretische Spekulation ist. Lacan betont besonders den auch von Freud
in diesem Zusammenhang vertretenen Aspekt der Haltung des Analyti-
kers, das ganze professionelle Wissen, das er zwar wissen muB, in der
konkreten Situation der Behandlung zu vergessen, um fiir die Tatsache,
daB jeder Fall neu ist, offen zu sein, d.h. die Analyse miifite fast jedes
Mal neu erfunden werden, und noch anders gelesen, Erfahrung und Wis-
sen wiirden in der praktischen Arbeit nichts niitzen, hdchstens als Kon-
trast fiir die Neuheit jeder Analyse. In dem Zusammenhang wird auch
der Begriff der docta ignorantia ins Spiel gebracht. Ich mochte hier ei-
nen weiteren eher etwas saloppen Beitrag hinzufiigen. In der Medizin,
wo ein naturwissenschaftliches Wissen angewandt wird, neben der per-
sonlichen Erfahrung und Intuition des Arztes, die aber immer mehr in
den Hintergrund treten, kdnnte man sich eine Situation vorstellen, wo
jemand mit Hilfe einer Bauanleitung mit genauen Anweisungen etwas
zusammenbaut, was manchmal klappt, manchmal auch nicht. In der
Psychoanalyse hat man nicht einmal einen Handwerkskoffer, hochstens
eine Kiste von Werkzeugen, die selten passen, oder eher von irgendwel-
chen Teilen, die aber fiir keinen bestimmten Zweck definiert sind. Hier
ist vielleicht ein Grund zu sehen fiir Freuds Formulierung, dafl die
Psychoanalyse ein unmoglicher Beruf sei. Jedenfalls ist es klar, daB3 die
Psychoanalyse so bei den Wissenschaften und in der Universitit einen
schweren Stand hat. Aber zuriick zur Deutung bei Freud. Da er die De-
chiffriermethode ablehnt, werden aufgrund der Einfille, die der Analy-
sant mit Hilfe der freien Assoziation liefert und die sich in bestimmten
Knotenpunkten immer wieder treffen, bestimmte Beziehungen herge-
stellt, die auf dem Hintergrund der theoretischen Annahmen iiber die
psychischen Mechanismen wie Verdrangung, Identifikation und zentra-
ler Strukturannahmen wie dem Odipuskomplex erlauben, dem manife-
sten Inhalt einen neuen Sinn zu geben. Also scheinbar unsinnige
Symptome konnen als ein verniinftiger, sinnvoller Text entziffert wer-
den, sobald sie als Abwehr gegen unbewufte Wiinsche gelesen werden,

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

153


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

154

was die Voraussetzung darstellt, diese bisher verponten Wiinsche anzu-
erkennen und damit auch die Mdglichkeit erdffnet, sie anders als in der
symptomatischen Kompromif3bildung zu realisieren.

Bei Lacan ist das neurotische Symptom eine Metapher. Ein Signifikant
der signifikanten Kette wird verdriangt, aus der Kette herausgekickt und
durch einen anderen Signifikanten ersetzt. Der verdridngte Signifikant
macht sich aber in der manifesten signifikanten Kette noch bemerkbar,
er gldnzt sozusagen durch seine Abwesenheit. Voraussetzung dafiir ist
eine Redundanz der Kette. Was hei3it das? Nimmt man die Zahlenfolge
1,2,3,4,5, 6 und verdringt daraus eine Zahl, z.B. die 4, und ersetzt sie
durch den Buchstaben b, dann lautet die Folge: 1, 2, 3, b, 5, 6. Aufgrund
der Redundanz dieser Kette 1463t sich leicht erraten, dafl am Platz des b
eine 4 stehen konnte. Diese Redundanz ist Voraussetzung fiir die Wirk-
samkeit der Bildungen des Unbewuften. Das Freiwerden des verdring-
ten Signifikanten wird durch den imaginidren Widerstand verhindert, die
imagindre fixierte Identifikation des Ichs. Als Beispiel konnen die Ver-
héltnisse bei der Phobie betrachtet werden, wo — jetzt sehr vereinfacht —
z.B. der drohende Vater, der dem Kind den Platz bei der Mutter ver-
wehrt, durch einen Hund ersetzt wird, vor dem das Kind dann Angst hat.
Beim vorigen Beispiel aus dem Rattenmann zeigt sich, daB3 der Signifi-
kant Dick verdridngt wird und in diesem Fall durch keinen anderen er-
setzt wird, sondern aufgrund der Doppeldeutigkeit des Wortes Dick —
einerseits Vorname, andererseits die Bedeutung dick, beleibt, fett lie-
fernd — als Metapher wirken kann.

Das, was in der Analyse gemacht werden kann, um das Freiwerden des
aus der Kette verdringten Signifikanten zu unterstiitzen, also, was wirkt,
ist, den imagindren Widerstand zu mobilisieren, zu einer Deidentifikati-
on beizutragen. Dazu dient alles, was den Diskurs verunsichert, fixierte
Bedeutungen auflost. Das Mittel dazu ist v.a. die Mehrdeutigkeit, das
Spielen mit der Mehrdeutigkeit. Es wird kein neuer Sinn angeboten,
sondern es wird darauf hingewiesen — deuten heifit eigentlich auf etwas
hinweisen —, daf} bestimmte Elemente, Signifikanten, nicht nur einen,
sondern mehrfachen Sinn produzieren kdnnen. Dadurch wird die schon
ofter angefiihrte imaginére Identifikation, die auf Eindeutigkeit angewie-
sen ist, mobilisiert, verunsichert, gestort. Der Rattenmann ist iiberzeugt,
in einer bestimmten Phase, abnehmen zu miissen und vollfiihrt
zwanghaft die entsprechenden Aktionen, bis er im Zusammenhang des
jeweiligen Kontextes, der Ubertragungssituation in der Kur, auf die
Doppeldeutigkeit des fiir ihn sehr bedeutsamen Vornamens Dick stoft.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

Dies geschieht nun nicht so, daB der Analytiker sagt: »Ubrigens hat Dick
noch eine zweite Bedeutung, deswegen handeln Sie so und so.« Lacan
sagt vom Geschift des Analytikers, es sei ein Diskurs ohne Sprechen,
was sehr erstaunlich ist, da die Psychoanalyse doch auf das Sprechen
setzt. Gemeint ist damit, daf} der Analytiker keine Aussagen macht, kei-
nen neuen Sinn liefert, sondern die Moglichkeit eines anderen Sinns na-
helegt.

Eines der wirksamsten Mittel in der Lacanschen Analyse ist das Skan-
dieren, d.h. das Beenden der Sitzung an einer bestimmten Stelle, die
nicht in die bewuBlte Intention des Analysanten palit, sondern ihn iiber-
rascht und an der Stelle der Unterbrechung des bewuf3ten Diskurses des
Analysanten eine Doppeldeutigkeit erscheinen 146t. Das muf3 nicht un-
bedingt eine Doppeldeutigkeit sein, es kann auch ein logischer Irrtum,
ein Wort oder eine Wendung sein, die fiir den Analysanten eine grof3e
Bedeutung hat, in der sich wie in einem Kreuzungspunkt die verschie-
densten Assoziationsketten treffen. Der Analytiker liefert hier keine
neue Bedeutung, er sagt kein einziges Wort, er vollfiihrt nur eine Art
Schnitt, der zur Folge hat, daB der Analysant das betreffende Element,
auf das sich die Skandierung bezog, neu liest, er realisiert neue Bedeu-
tungen, die sein bisheriges Sinngefiige ins Wanken bringen. Wie beim
Witz vom Radiosprecher merkt auch der Analysant nach dem Skandie-
ren iiberrascht, daf es ein Wissen, einen anderen Sinn gibt, von dem er
bisher nichts wulite, dessen Subjekt er aber jetzt wird. So verwundert es
auch nicht, dal Analysanten oft betonen, daf3 die Analyse — genauer: die
Lektiire eines neu aufgetauchten Wissens — nach dem Verlassen des Be-
handlungszimmers noch weiter oder erst richtig losgeht.

Nun gibt es unter Lacanianern manchmal Tendenzen, das Hauptgewicht
in der Behandlung auf dies Spiel mit Mehrdeutigkeiten zu legen und
zwar in einer Art und Weise, dal es zu einer 6den Wortspielerei wird,
die der Analysant lernt und tibernimmt und die nichts verdndert, derart
z.B., daB} ein Analysant, der zu spét zur Sitzung kommt und zur Begriin-
dung angibt, er sei in einen Verkehrsstau geraten, gleich mit einem fra-
genden »Verkehr?« konfrontiert wird, oder wenn er in Frankreich seine
Analyse macht und er in den Ferien ans Meer fahren will, vom Analyti-
ker zu héren bekommt, er wolle sich wohl seiner Mutter nidhern. Ent-
scheidend ist, dafl der Zeitpunkt des Spiels mit Mehrdeutigkeiten gut
gewihlt sein muB, also z.B. den entsprechenden Bezug zur Ubertra-
gungssituation haben muf3.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

155


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

156

Die Absicht, keine neue Bedeutung zu liefern, sondern den bisherigen
Diskurs zu storen, wird von Lacan noch dadurch bekriftigt, daB er dar-
auf hinweist, dal} es darum geht, die Signifikanten auftauchen zu lassen,
die in der Geschichte des Analysanten eine entscheidende Rolle spielen,
indem sie durch ihre verschiedenartigsten Kombinationen immer neuen
Sinn hervorbringen kdnnen, sozusagen ihr Unwesen treiben. Er nennt sie
irreduzible, non-sensical Signiﬁkanten”, die sich auf keine anderen
mehr zuriickfithren lassen. Die Deutung zielt also nicht auf einen neuen
Sinn, sondern umgekehrt auf das Auftauchen an sich sinnloser Signifi-
kanten, die Sinneffekte machen. Lacan erwihnt als besondere Formen
der Deutung das Zitat und das Rétsel. Beim Zitat geht es darum, in ei-
nem geeigneten Augenblick, bestimmte, immer wieder, in den verschie-
densten Zusammenhédngen, vorkommende Worte oder Sétze zu zitieren,
um deren Stellenwert und deren Verbindungen zu den verschiedensten
Bereichen herauszustellen. Das Rétsel vermeidet Eindeutigkeit, Sugge-
stion und Indoktrination durch vom Analysanten geliefertes Wissen.
Diese Mittel, Instrumente, wenn man sie denn so nennen kann, haben
zur Voraussetzung das Begehren des Analytikers.

Was heifit das? Das Begehren ist ein entscheidender Begriff in der La-
canschen Psychoanalyse, den es so bei Freud nicht gibt, am ehesten
kommt ihm der Freudsche unbewullte Wunsch nahe. Ein Bediirfnis,
Durst z.B., wird als Anspruch, also sprachlich artikuliert, gedufert: »ich
will ein Glas Wasser haben.« Da aber, wie oben schon erwéihnt, Wort
Mord ist, also nach Eintritt in die Sprache die Dinge nicht mehr unmit-
telbar zugénglich sind, kein eindeutiger Bezug zwischen der Sprache
und den Dingen besteht, bleibt im Anspruch immer ein Rest, das Wort
Glas Wasser deckt nicht vollig und eindeutig das Glas Wasser. Das phy-
siologische Bediirfnis Durst wird zwar zeitweise verschwinden, aber
nicht die Lust oder der Appetit auf irgendein anderes Getrénk, obwohl
im physiologischen Sinn kein Durst mehr besteht. Das Begehren ist also
immer Begehren des Anderen im genetivus objectivus und subjectivus,
Begehren nach Anderem und Begehren des Anderen, insofern die Spra-
che, in der der Anspruch artikuliert wird, immer einen Rest 148t, einen
Mangel, der das Begehren verursacht und in Gang hélt: »Das ist es nicht,
was ich beanspruche, das auch nicht usw.« Die Bewegung des Begeh-
rens ist metonymisch: ein Signifikant verweist immer auf einen anderen,
weil er das Ding nicht eindeutig und vollstindig représentiert, so ent-
steht die signifikante Kette, gleichzeitig wird dabei das Subjekt immer
fallweise reprisentiert. Beim Begehren in der Psychoanalyse geht es um

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

das unbewuflte und sexuelle Begehren. Es wird oft formuliert, in der
Analyse solle die Wahrheit des Begehrens erkannt und das Begehren im
Sprechen artikuliert werden, doch das Begehren ist selbst nicht sprach-
lich artikulierbar, obwohl es ein Effekt der Sprache ist. Das Begehren
genauso wie das Subjekt sind zwar durch die Sprache determiniert, sind
aber keine Elemente der Sprache.

Das Begehren des Analytikers bedeutet, dal3 er bei keinem Sinn, bei kei-
ner Bedeutung stehen bleibt, daf er sich mit keinem Fund beim Analy-
santen zufrieden gibt, nicht genieBt, jetzt endlich verstanden zu haben,
dafl er darauf abzielt, den jetzt schon ofter erwdhnten Rest, den Lacan
Objekt a nennt, beim Analysanten zu isolieren. Daraus ergibt sich auch,
daf die Psychoanalyse keine verstehende Methode ist. Lacan warnt da-
vor, gleich verstehen zu wollen. In dieser Perspektive sind auch die
erwéhnten Mittel des Analytikers in der Behandlung zu sehen, die Mehr-
deutigkeit, das Skandieren, das Zitat, das Ritsel, denen gemeinsam ist,
Eindeutigkeit, Fixierung zu vermeiden. Setzt der Analytiker auf Eindeu-
tigkeit, auf einen neuen, eindeutigen Sinn, so reduziert er das Begehren
des Analysanten auf den Anspruch und tut so, als ob der Anspruch ein
Bediirfnis, einen Wunsch restlos abdecken konnte.

In einer spiteren Phase fat Lacan das Symptom als Buchstaben auf.'®
Der Buchstabe richtet sich im Gegensatz zum Signifikanten nicht an den
Anderen, verbindet sich nicht zu einer Kette, ist zu keiner Metapher fa-
hig, produziert keinen Sinn, sondern ist isoliert, ist Ort eines quasi auti-
stischen, nicht-phallischen GenieBens. Der Sinn spielt nur derart eine
sekundére Rolle, daB sich das so aufgefaite Symptom vom Sinn — wie
Lacan es sagt — nihrt, aber selbst eher zum Realen gehort. Die Deutung
zielt hier darauf ab, das Symptom quasi auszutrocknen, den Sinn, von
dem es sich ndhrt, zu reduzieren, die Quellen des Genieflens zu verstop-
fen."

Aber jetzt noch einmal zuriick zur Deutung bei Freud. In den 20er Jah-
ren des letzten Jahrhunderts traten zunehmend unter den Analytikern
Klagen auf, dal die Wirkung der Deutungen nachlasse. Trotz exakter
Deutung wiirden die Symptome bestehen bleiben. Ein Grund dafiir war,
daB trotz der Warnung Freuds immer mehr symbolische Deutungen ge-
geben wurden, also die von Freud zuriickgewiesene Dechiffriermethode
angewandt wurde mit fester Zuordnung von manifestem Inhalt und neu-
em, von der Deutung beigebrachten Sinn. Dies fiihrte dazu, dal Analy-
santen schon im Voraus wissen konnten, was jetzt vom Analytiker
kommen wiirde, die Analyse wurde zu einem Hase-Igel-Rennen. Zu-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

157


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

158

néchst wurde versucht, den scheinbaren Vorsprung des Analytikers vor
dem Analysanten zu vergroflern, indem noch ausgefeiltere und raffinier-
tere Theorien und Deutungen entwickelt wurden. Freud rdumt in der
Folge der Widerstandsdeutung einen immer groferen Stellenwert ein.
Verbunden damit war eine theoretische Neuorientierung, der Ubergang
von der 1. zur 2. Topik, also vom Strukturmodell bewuft-unbewuf3t zu
dem Modell Ich-Es-Uberich.”” Die Widerstandsdeutung setzt auch die
schon erwidhnte Spaltung des Analysanten in einen kranken Teil und den
Teil des gesunden Ichs, das zum Kooperationspartner werden soll, vor-
aus. Bei Lacan ist dem Diskurs schon ein Widerstand inhédrent. Es ist
nicht das Ich, das Widerstand leistet, sondern der Diskurs kreist um das
Reale, was nicht gesagt werden kann.

Haupthindernis fiir die Behandlung ist nach Freud die Triebstéirke, der
quantitative Faktor, der vor allem konstitutionell bedingt ist.*' Diese
Triebstdrke ist theoretisch nicht ausreichend zu fassen. Sowohl in der
Behandlung beim Analysanten gibt es einen Rest dieses quantitativen
Faktors, der nur in einer unendlichen Analyse, quasi asymptotisch bear-
beitet werden kann, also der phallisch-genitalen Umwandlung wider-
steht, als auch in der psychoanalytischen Theorie, auch hier gibt es ein
Unvermdgen, diesen, eine unendliche Analyse ndtig machenden Rest zu
erfassen.

Lacan schldgt hier eine Losung vor, wo das Unvermdgen des Wissens,
den quantitativen Rest zu erfassen, ersetzt wird durch die Unméglichkeit
von Wissen hinsichtlich des Begehrens des Anderen, also die Lacansche
Fassung des Odipus- und Kastrationskomplexes.”> Die unendliche Ana-
lyse wird in eine endliche Analyse dadurch umgewandelt, da es un-
moglich ist, zu wissen, was der Andere begehrt und dementsprechend
der Analysant verzichten muf, der imaginére Phallus, das, was der Mut-
ter zu fehlen scheint, fiir sie zu sein. Das asymptotische Unvermdgen,
den quantitativen Faktor endlich zu beseitigen, wird ersetzt durch die
endliche Operation der symbolischen Kastration: Akzeptieren des
Nichtwissens, Verzicht auf die Identifikation mit dem imagindren Phal-
lus der Mutter. Was herauskommt, ist das Subjekt als leerer Platz, der
bereit ist fiir die Aufnahme von Signifikanten, bzw. sich von einem Si-
gnifikanten fiir einen anderen reprisentieren zu lassen. Das Subjekt wire
hier nichts besonderes, individuelles, nur ein leerer Platz. Aber dies
reicht nicht aus. Es geht nicht nur um einen leeren Platz, das vor- oder
nicht phallische Genieen ist nicht vollstindig durch einen Signifikan-
ten, den Phallus zu resorbieren, es bleibt ein Rest. Die unendliche

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

Analyse ist durch die Lacansche neue Fassung des Odipus- und Kastra-
tionskomplexes, also dem Ubergang vom Sein, von der Position, der
imagindre Phallus fiir die Mutter sein zu wollen, zur Position des Habens
oder auch nicht Habens des vom Vater verlichenen Phallus nicht besei-
tigt. Dieser Rest stellt ein Hindernis dar, der die Frage der unendlichen
Analyse erneut aufwirft. Nach Freud wurde auf verschiedene Art und
Weise versucht, das Problem zu 16sen. Die eine Linie besteht darin, den
Rahmen der analytischen Behandlung, die Position des Analytikers zu
verlassen. Dafiir stehen die Namen Ferenczi, Balint und Winnicott. Sie
stellen das Problem natiirlich in anderen Begriffen und innerhalb eines
anderen theoretischen Rahmens dar, aber ich denke, dal man ihnen,
wenn man sie dem dargestellten Bezugssystem gegeniiberstellt, keine
Gewalt antut. Ohne jetzt detailliert auf seine Auffassung einzugehen,
kann man sagen, dal Winnicott es fiir ndtig hilt, bei nicht klassischen
neurotischen Patienten — er nennt sie z.B. Borderline-Félle (Borderline
jetzt nicht im engen Sinne der Definition von Kernberg), die kein intak-
tes Ego haben, sondern ein falsches Selbst, welches das wahre Selbst
verberge und erdriicke — eine direkte, urspriingliche Beziehung herzu-
stellen, die mit der klassischen Position des Analytikers nichts mehr zu
tun hat. Er will dadurch dem Patienten die Moglichkeit geben, nachzu-
holen, was er z.B. in der frithen Kindheit versdumt hat, weil er keine
hinreichend gute Mutter hatte, wie es Winnicott nennt. Der Analytiker
wiirde, in dieser Konzeption, die Anspriiche des Patienten erfiillen.

Lacan, der ansonsten bei Winnicott voll des Lobes ist, wirft ihm Leiden-
schaft statt Wissen vor; Leidenschaft, mit der das Problem, das Freud
eher resigniert in einer unendlichen Analyse anzugehen sich gezwungen
sah, direkt, in einer Art Kurzschluf unter Umgehung der Position des
Analytikers, gelost werden soll. Lacan hat versucht, diese Leidenschaft
in einer Theorie des psychoanalytischen Akts mit der Position des Ana-
lytikers zu vereinbaren. Wie Freud entwickelt auch Lacan den Begriff
des Restes jenseits der Arbeit am unbewuflten Wissen, des Entzifferba-
ren: was er das Objekt a nennt. Bei Freud ist es v.a. eine Eigenschaft der
Konstitution, bei Winnicott Auswirkung einer ungiinstigen Umgebung,
bei Lacan eine der Struktur. Dieser Auswirkung einer Struktur wird bei
Lacan im Gegensatz zu Freud und Winnicott eine Funktion verlichen,
namlich die, das Begehren zu verursachen. Was die Behandlungspraxis
betrifft, geht es darum, dafl der Analytiker den Platz dieser Ursache des
Begehrens, also der Bewegung der Signifikanten, dessen, was die Signi-
fikanten antreibt, des Objekt a einnimmt, um in der Behandlung auch

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

159


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

160

tiber die Grenze des unbewullten Wissens hinauszugehen. Die bereits
erwéhnte docta ignorantia in Zusammenhang mit dem Analytiker, der
offen sein soll fiir den Analysanten und sein Begehren, die Tatsache, dafl
er sein professionelles Wissen vergessen soll, damit er offen ist fiir die
Neubheit jeden Falls, gewinnt von daher eine andere Bedeutung. Es geht
jetzt darum, zu wissen, wie man den Platz des Objekts a, des Abfalls,
des Restes einnehmen kann, um nicht in einer im Prinzip unendlichen
Arbeit am unbewuliten Wissen, die den Rest nie einholen kann, zu krei-
sen. Dariiber gibt es keine Theorie, keine daraus ableitbaren Handlungs-
anweisungen. Lacan hat versucht, eine Einrichtung zu schaffen, die
passe, wo Analysanten, die am Ende ihrer Analyse, speziell einer Lehr-
analyse, evtl. eine entsprechende Erfahrung machen konnten, dariiber
etwas sagen sollten.

Lacan spricht im Seminar iiber Die vier Grundbegriffe der Psycho-
analyse in einer kleinen Geschichte iiber das Problem, den Platz des Ob-
jekts a, des Restes einzunehmen. Ich mochte Thnen diese Geschichte
nicht vorenthalten, weil sie auch etwas von Lacans Stil vermittelt, der
doch des ernsten grauen oder einfithlend humanistischen Gepringes ent-
behrt.

»In der Geschichte, die ich, als ich klein war, auf einem Bilderbogen von Epinal las,
labt sich ein Bettler, an einer Kiichentiir stehend, am Duft eines Bratens. Hier stellt der
Duft das Menii dar, also Signifikanten, denn es wird ja nur gesprochen. Es tritt nun
aber die folgende Komplikation auf — und hier beginnt meine Geschichte — das Menii
ist chinesisch geschrieben. Also verlangt man als erstes von der Wirtin die Uberset-
zung, und sie Ubersetzt — Kaiserpastete, Friihlingsrolfen und so weiter. Es kann aber
sein, wenn Sie zum ersten Mal in einem chinesischen Restaurant sind, daR Ihnen die
Ubersetzung auch nichts sagt und Sie sich abermals an die Wirtin wenden miissen mit
dem Anspruch, thnen zu raten, und das heiRt dann: Sie miissen wissen, was ich hier
herinnen soll / que je désire la-dedans/hier herinnen begehre!

Nimmt man aber mit Recht an, daR diese paradoxe Situation darauf hinaus muf8? Wa-
re es an diesem Punkt, wo Sie sich irgendeiner Eingebung der Wirtin iiberlassen, nach-
dem Sie gesehen haben, wie diese von Mal zu Mal sich in ihrer Wichtigkeit aufblies,
ware es da, wenn ‘s lhnen schon drum ist und auch die Gelegenheit giinstig scheint,
nicht eher angebracht, ihr an die Briiste zu langen, und war ‘s auch nur ein bifchen?
[...] Nun! So paradox und so beildufig lhnen dieser kleine Apolog erscheinen mag, es
geht genau darum bei der Realitat der Analyse. Es reicht nicht, daR der Analytiker nur
in der Funktion des Tiresias auftritt. Er muf, nach einer Bemerkung von Apollinaire,
auch Zitzen haben. Ich will damit sagen, daR die Ubertragung so operieren und auch

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

so gehandhabt werden muR, daR jener Abstand erhalten bleibt zwischen dem Punkt,
wo das Subjekt sich als liebenswert sieht — und jenem andern Punkt, wo das Subjekt
sich als Mangel durch a kausiert sieht, und wo a jene Kluft stopft, die fiir die inaugura-
le Teilung des Subjekts konstitutiv ist.«*

Die im Prinzip unabschliebare Arbeit am unbewuBten Wissen muf3 zur
Konstruktion des Phantasmas fithren. Das Phantasma ist ein Verhiltnis,
das das Subjekt mit diesem Rest eingehen muf3, zum Teil in Form einer
Identifizierung.* Damit ist das Subjekt nicht nur ein leerer Platz, bereit
fiir die Aufnahme von Signifikanten, die es fallweise représentieren.
Neben diesem cher fliichtigen Aspekt des Subjekts bedeutet das Phan-
tasma etwas Trages, flir jedes Individuum Spezifisches. Es gibt im Le-
ben eines jeden Subjekts etwas sehr schwer Zugéngliches, nicht direkt
Greifbares gibt, was aber dennoch wie eine Art Tonung alle Wahrneh-
mungen, alle Handlungen, die ganz besondere Art seiner Beziehungen
einfarbt, sie begleitet, ohne daf das Subjekt dies merken konnte. Es han-
delt sich dabei nicht um eine indirekte Auswirkung unbewufiter Wiin-
sche oder neurotischer Symptome, die prinzipiell der Deutung zuging-
lich sind. Das Phantasma kann nicht gedeutet werden, es muf} (natiirlich
sprachlich) konstruiert werden. Ein wichtiger Aspekt des Phantasmas
besteht darin, daf3 in ihm ein Verhéltnis des Subjekts zum Objekt a her-
gestellt wird; oder anders gesagt, es ist eine Art Inszenierung und Deu-
tung des Begehrens des (elterlichen) Anderen, welches das Begehren des
Subjekts determiniert. Konkret heifit dies, dal am Ende einer Analyse
nach einer lingeren Arbeit am unbewuflten Wissen, an den Bildungen
des UnbewuBten, die entscheidenden Elemente der unbewufiten Deutung
des Analysanten des Begehrens seiner elterlichen Anderen, das sein Be-
gehren bestimmt, konstruiert werden. Der Effekt fiir das Subjekt besteht
darin, dafl die Faszination dieser Art Abhéngigkeit kleiner wird, das
Subjekt kann sich davon 16sen. Lacan nennt dies die Durchquerung des
Phantasmas, die das Ende der Analyse darstellt.

Es gibt, was das Ende einer Analyse betrifft, eine Verdnderung in der
Einstellung Lacans. Beim >frithen<’® Lacan geht es am Ende der Analyse
um die Befreiung des Begehrens von der Abhédngigkeit vom Begehren
des Anderen, um dessen Subjektivierung, was bei der Durchquerung des
Phantasmas geschieht. Bruce Fink beschreibt es so:

»Man muR hier den Schluf ziehen, daf das Beenden nicht ein >Problem« der Psycho-
analyse ist: Der Analytiker ersucht den Analysanten weiterhin, wieder zu kommen, was
auch immer geschieht. Wenn sein Begehren zureichend entschieden ist, beendet der

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

161


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

162

Analysant die Kur von sich aus, ohne Wochen oder Monate mit Gerede dariiber zu
verbringen, wie er den Analytiker vermissen wird oder damit, die Arbeit, die sie zu-
sammen geleistet haben, zusammenzufassen.«*®

Beim »>spéten< Lacan wird der Trieb, die Triebbefriedigung, das Genie-
Ben wichtiger, das Begehren wird mehr in seiner Funktion der Hem-
mung und Abwehr des Genielens gesehen. Jacques-Alain Miller
schreibt dazu:

»Dem Trieb kdnnte das Verbot nicht gleichgiiltiger sein; er weif nichts vom Verbot und
trdumt sicherlich nicht von seiner Uberschreitung. Der Trieb folgt seiner eigenen Nei-
gung und erlangt immer Befriedigung. Das Begehren wird bedriickt von Erwdgungen
wie: »Sie wollen, daR ich es mache, also mache ich es nicht« oder: »Ich soll nicht diesen
Weg gehen, also werde ich diesen Weg gehen, aber im letzten Augenblick werde ich
dies ohnehin nicht tun kdnnenc. [...] Wahrend einer ganzen Periode seiner theoreti-
schen Ausarbeitung versucht Lacan, die Lebensfunktionen auf das Begehren zu stiit-
zen. Aber unterscheidet er einmal den Trieb vom Begehren, erfolgt eine Entwertung
des Begehrens, da er vor allem das >Nicht« akzentuiert, auf das sich das Begehren
griindet. Wesentlich wird dann hingegen der Trieb als eine Aktivitat, die auf das verlo-
rene Objekt bezogen ist, das GenieRen erzeugt. [...] Dem Begehren ist seine Sackgasse
wesentlich. Lacan sagt, da man seine Crux in den Unmdglichkeiten findet, und wir
kénnen feststellen, daf seine Handlung im Grunde eine Sackgasse erreicht. Dies ist
mehr oder weniger, was Lacan in >Proposition de 1967« sagt: >Unsere Sackgasse ist
jene des Subjekts des UnbewuRten.c Man kdnnte sagen: unsere Sackgasse ist jene des
Subjekts des Begehrens. Die Crux des Triebs findet sich nicht in Unmdglichkeiten. [...]
Der Trieb gerat niemals in eine Sackgasse.«”’

Sie sehen, die Psychoanalyse kann am ehesten als Methode, die sich mit
dem Mangel oder dem Rest beschiftigt, bezeichnet werden. In der Pra-
xis der Behandlung wird nichts geheilt, zugenéht, aufgebaut, nicht getro-
stet. Gleichwohl wird dem Subjekt ein Mdoglichkeitsraum gegeben,
Geschichten und Identifizierungen anders zu hdoren, zu lesen und
schlieBlich auch zu leben. Man konnte vielleicht den aufmunternden
Satz »Du hast doch nichts zu verlieren!«, den man dem zukommen 14ft,
der sich in einer schwierigen Lage, in einer Sackgasse befindet, der vor
einer Entscheidung steht und der eigentlich handeln miifite, man konnte
diese Aufmunterung aus der Sicht der Psychoanalyse, ohne jetzt potenti-
elle Analysanten verschrecken zu wollen, umwandeln in ein: »Nur zu,
du hast nur zu verlieren!«

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was wirkt?

Anmerkungen

1

(==}

10

11

12

13

14

15
16

17

18

19

20

Vgl. Sigmund Freud, Carl Gustav Jung: Briefwechsel, William Mcguire, Wolfgang
Sauerlander (Hg.), Frankfurt am Main 1974, 224.

Friedrich Kluge: Etymologisches Wérterbuch, Berlin, New York 1975, 298. Ausfiihr-
lich zitiert, ebd.: »Ein in obd. Mundarten seit dem 15. Jh. bezeugtes heilen >kastrieren<
(von Ochse, Schaf, Schwein, selten Pferd), mnd. hélen, heilen, mnl. heylen, ags. (t0)
helan, ist nach M. Leumann [...] Lehniibersetzung des gleichbed. lat. sanare >dem
mannlichen Tier durch Wegschneiden der Hoden die Wildheit nehmen««.

Vgl. Sigmund Freud: »Die Freudsche psychoanalytische Methode«, in: ders., Gesam-
melte Werke [GW] I-XVIII Bde. und Nachtragsband, Frankfurt am Main 1968, hier
GWYV, 8.

Vgl. u.a. Freud, »Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten«, GW X, 126-136.

Man kann z.B. einen Traum nicht unter experimentellen Bedingungen wiederholen
lassen. Bei Befragungen miifite von einer allgemeinen, fiir alle Subjekte gleichen Be-
deutung der sprachlichen Formulierungen ausgegangen werden, was aus der Sicht der
Psychoanalyse nicht geht.

Nur damit keine MiBverstdndnisse aufkommen: dies heifit nicht, daf3 die Psychoanalyse
eine besondere Affinitdt zum momentan konjunkturell flottierenden Motto — jeder sei
seines kapitalistischen Gliickes eigener Schmied —, habe, indem er sich gnadenlos
selbst vermarktet.

Vgl. Max R. Bennett, Peter M. S. Hacker: Philosophical Foundations of Neuroscience,
Oxford 2003.

Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/III, 568f.

Vgl. Freud, »Zur Dynamik der Ubertragung«, GW VIII, 363-374; ders., »Erinnern,
Wiederholen und Durcharbeiten«, GW X, 126-136.

Jacques Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der
psychoanalytischen Erfahrung erscheint, in: ders., Schriften I, Norbert Haas (Hg.),
iibersetzt von Rudolphe Gasché, Norbert Haas et al., Olten 1973, 61-70.

Vgl. Jacques Lacan: »Uber eine Frage, die jeder mdglichen Behandlung der Psychose
vorausgeht, in: ders., Schriften 1I, Norbert Haas, Hans-Joachim Metzger (Hg.), iiber-
setzt von Chantal Creusot, Olten 1975, 86, 87.

Lacan betont, daf3 es hier nicht um Intersubjektivitit geht. Genau genommen unterstellt
nicht ein Subjekt einem anderen Subjekt ein Wissen, sondern einem nicht gewuften,
unbewullten Wissen wird ein Subjekt unterstellt, besser beigestellt. Der Analysant un-
terstellt, daB8 in seinem nicht subjektivierten, unbewufiten Wissen ein Subjekt ist, das
der Analytiker représentiert, indem er den Platz des Anderen einnimmt. Vgl. Jacques
Lacan: »Proposition du 9 octobre 1967«, in: Analytica Vol. 8 (Supplement zu Ornicar?
No 13), Paris 1978, 9ff.

Vgl. Jacques Lacan: »Funktion und Feld des Sprechens und der Sprache in der Psy-
choanalyse«, in: ders., Schriften I, Norbert Haas (Hg.), libersetzt von Rudolphe Ga-
sché, Norbert Haas et al., Olten 1973, 71-170.

Vgl. Jacques Lacan: »Das Driangen des Buchstabens im Unbewuften oder die Vernunft
seit Freud« in ders., Schriften II, Norbert Haas, Hans-Joachim Metzger (Hg.), iibersetzt
von Chantal Creusot, Olten 1975.

Freud, »Bemerkungen iiber einen Fall von Zwangsneurose«, GW VII, 411.

Vgl. Jacques Lacan: »Das Seminar iiber E. A. Poes »Der entwendete Brief«, in: ders.,
Schriften I, Norbert Haas (Hg.), libersetzt von Rudolphe Gasché, Norbert Haas et al.,
Olten 1973, 7-60.

Jacques Lacan: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Das Seminar Buch XI,
Textherstellung durch Jacques-Alain Miller, Norbert Haas, Hans-Joachim Metzger
(Hg.), ibersetzt von Norbert Haas, Olten 1980, 263.

Vgl. Jacques Lacan: »Joyce le symptome, in: Jacques Aubert (Hg.): Joyce avec La-
can, Paris 1987.

Meines Wissens gibt es kaum theoretische Vorstellungen, wie dieses »Verstopfen«,
»Austrocknen« funktionieren soll.

Vgl. Freud, »Das Ich und das Es«, GW XIII, 235-290.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

163


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harald Greil

164

21
22

23
24

25

26

27

Eine ausfiihrliche Darstellung dieser Problematik, der ich hier weitgehend folge, findet
sich bei Michael Turnheim: Versammlung und Zerstreuung, Wien 1996, 9-20.

Vgl. z.B. Dylan Evans: Wérterbuch der Lacanschen Psychoanalyse, Wien 2002, 206f.
Lacan, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 283, 284.

Die Frage des Phantasmas wird an vielen Stellen des Lacanschen Werkes angespro-
chen, v.a. in Jacques Lacan: »La direction de la cure, in: ders., Ecrits, Paris 1966, 637
und ders., im Seminar XIV. La logique du fantasme (unverdffentlicht).

Mir ist klar, da3 eine Einteilung in einen >frithen< und >spdten< Lacan eine heikle, si-
cher auch willkiirliche Angelegenheit ist. Jacques-Alain Miller hat es versucht z.B. in
seinem unverdffentlichten Seminar Donc (1993-1994).

Bruce Fink: Eine klinische Einfiihrung in die Lacansche Psychoanalyse Theorie und
Technik, Wien 2005, 352.

Ebd., 275.

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Bernd Arlt-Niedecken (Dipl.-Psych.), arbeitet als Psychoanalytiker und
Psychotherapeut in Hamburg. Mitbegriinder vom Lehrhaus der Psycho-
analyse Hamburg.

Karin Dahlke (Dipl.-Psych.), Studium der Psychologie und Literaturwis-
senschaft. Psychoanalytikerin, Lehrbeauftragte flir qualitative For-
schungsmethoden an der Universitit Hamburg. Forscht und schreibt
zum Rif}, den die Moderne im Subjekt, der Literatur wie dem Theater
der Moderne, aber auch der Theorie der Psychoanalyse einschreibt.
Promovierte mit einer Arbeit zu: AuBerste Freiheit. Zur Sublimierung
eines Wahnsinns: Holderlins Poetik des Tragischen der Moderne.

Susanne Gottlob (Dr. phil.), Studium der Literaturwissenschaft und
Kunstgeschichte in Hamburg und Italien. Lehrtétigkeiten und Verdffent-
lichungen, u.a. »Stimme und Blick«, Bielefeld 2002. Verschiedene Lek-
torate. Mitarbeit im Lehrhaus der Psychoanalyse Hamburg seit 1998,
Mitarbeit im Psychoanalytischen Kolleg. Themen: Lesbarkeit und Ein-
schreibung von Geschichte (u.a. zu P. Celan, L. Bataille, P. Klossowski,
J. Derrida), zur Aura am Wort-/Bild-Kérper, zur Klinik.

Harald Greil ist als Psychoanalytiker in eigener Praxis in Berlin titig;
Studium der Medizin und Soziologie in Berlin, Facharzt fiir psychothe-
rapeutische Medizin, langjéhrige Tatigkeit im Bereich der Psychiatrie
und stationdren Psychotherapie, Forschungsprojekt iiber psychiatrische
Einrichtungen, psychoanalytische Ausbildung in Berlin und Paris, Mit-
arbeit im Lehrhaus der Psychoanalyse Hamburg.

Hinrich Liihmann (Dr. phil.), Studium: Germanistik und Geschichte. Di-
rektor des Humboldt-Gymnasiums Berlin, Psychoanalytiker in eigener
Praxis. Griindungsmitglied der Assoziation fiir die Freudsche Psycho-
analyse, der Freud-Lacan-Gesellschaft und des Psychoanalytischen Kol-

14.02.2026, 08:25:37. OEEED

165


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

166

legs. Ubersetzungen von Schriften Lacans. Arbeitsschwerpunkte mit
Veroffentlichungen: Zwangsneurose, Aggressivitit, Psychoanalyse und
Literatur, Psychoanalyse und Padagogik.

André Michels (Dr. med.), Psychiater und Psychoanalytiker in Luxem-
burg und Paris. Zahlreiche Veroffentlichungen zu klinischen, literari-
schen und kulturkritischen Themen. Mitherausgeber u.a. von: »Jahrbuch
fiir klinische Psychoanalyse«, Tiibingen (ab 1998); Herausgeber von
»Actualité de I’hysterie«, Toulouse 2001. Mitbegriinder der Assoziation
fir die Freudsche Psychoanalyse, des Psychoanalytischen Kollegs
(Deutschland), des Institut de Formation et de Recherche en Psychoana-
lyse (Luxemburg); regelméBige Seminare und Vorlesungen iiber Theorie
und Praxis der Psychoanalyse. In Vorbereitung Buchpublikation zur
Frage der » Transmission«.

Karl-Josef Pazzini (Prof. Dr. phil.), Studium der Philosophie, Theologie,
Erziehungswissenschaften, Mathematik, Kunstpddagogik. Psychoanaly-
tiker in eigener Praxis. Mitbegriinder von: Assoziation fiir die Freudsche
Psychoanalyse (1994); Psychoanalytisches Kolleg (2004). Professor fiir
Erziehungswissenschaft, Universitit Hamburg. Arbeitsschwerpunkte:
Psychoanalyse, Museum; Bildung, Lehre und Lernen mit Bezug auf
Kunst, Aggressivitit der Lehre. Dazu verschiedene Verdffentlichungen,
»Wahn — Wissen — Institution« (zus. mit Marianne Schuller und Michael
Wimmer), Bielefeld 2005; »Von Freud und Lacan aus: Literatur, Medi-
en, Ubersetzen« (zus. mit Tanja Jankowiak und Claus-Dieter Rath), Bie-
lefeld 2005; Mitherausgeber (mit M. Schuller und C.-D. Rath) der
Schriften-Reihe »Psychoanalyse« (mit P. Faulstich-Wieland, Ch. Koller
und M. Wimmer) und von »Theorie Bilden« im transcript Verlag, Biele-
feld.

Marianne Schuller (Prof. Dr.), ist Professorin fiir Literaturwissenschaft
an der Universitit Hamburg. Zwischenzeitlich Dramaturgin am deut-
schen Schauspielhaus in Hamburg und am Bremer Theater. Neben den
»klassischen Feldern«< der Literaturwissenschaft liegen die Forschungsin-
teressen im Grenzgebiet von Literatur und Wissen (Medizin, Psychiatrie,
Anthropologie und Psychoanalyse). Mitglied der Assoziation fiir die
Freudsche Psychoanalyse (AFP) und des Psychoanalytischen Kollegs.
Mitherausgeberin (mit K.-J. Pazzini und C.-D. Rath) der Schriften-Reihe

14.02.2026, 08:25:37. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

»Psychoanalyse« im transcript Verlag, Bielefeld. Letzte Buchpublika-
tionen (Auswahl): »Wahn — Wissen — Institution. Undisziplinierbare
Anndherungen« (zus. mit Karl-Josef Pazzini und Michael Wimmer),
Bielefeld 2005; »Mikrologien. Philosophische und literarische Figuren
des Kleinen« (zus. mit Gunnar Schmidt), Bielefeld 2003; »Kleist lesen«
(zus. mit Nikolaus Miiller Schoéll), Bielefeld 2003; »Singularitéten. Lite-
ratur — Wissenschaft — Verantwortung« (zus. mit Elisabeth Strowick),
Freiburg i. Br. 2001; »BildKérper. Verwandlungen des Menschen in der
Medizin« (zus. mit Gunnar Schmidt und Claudia Reiche), Hamburg,
Miinster 1998; »Moderne. Verluste. Literarischer Prozel und Wissen«,
Basel, Frankfurt a. M 1997; in Vorbereitung: »Kafkas Tierleben«.

167

14.02.2026, 08:25:37. fige e )


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

Peter Widmer
Metamorphosen des
Signifikanten

Zur Bedeutung des Korperbilds
fiir die Realitdat des Subjekts
April 2006, ca. 150 Seiten,

kart., ca. 17,80 €,

ISBN: 3-89942-467-0

Karl-Josef Pazzini,

Susanne Gottlob (Hg.)
Einfiihrungen in die
Psychoanalyse II

Setting, Traumdeutung,
Sublimierung, Angst, Lehren,
Norm, Wirksamkeit

April 2006, 174 Seiten,

kart., 17,80 €,

ISBN: 3-89942-391-7

Tanja Jankowiak,
Karl-Josef Pazzini,
Claus-Dieter Rath (Hg.)
Von Freud und Lacan aus:
Literatur, Medien,
Ubersetzen

Zur »Riicksicht auf
Darstellbarkeit« in der
Psychoanalyse

Januar 2006, 286 Seiten,
kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-466-2

Erik Porath

Gedéachtnis des
Unerinnerbaren
Philosophische und
medientheoretische
Untersuchungen zur
Freudschen Psychoanalyse
2005, 542 Seiten,

kart., 34,80 €,

ISBN: 3-89942-386-0

Karl-Josef Pazzini,

Susanne Gottlob (Hg.)
Einfithrungen in die
Psychoanalyse I

Einfiihlen, UnbewufRtes,
Symptom, Hysterie, Sexualitat,
Ubertragung, Perversion

2005, 160 Seiten,

kart., 16,80 €,

ISBN: 3-89942-348-8

Karl-Josef Pazzini,

Marianne Schuller,

Michael Wimmer (Hg.)

‘Wahn - Wissen - Institution
Undisziplinierbare Naherungen
2005, 376 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-284-8

Jutta Prasse

Sprache und Fremdsprache
Psychoanalytische Aufsétze
(herausgegeben von
Claus-Dieter Rath)

2004, 212 Seiten,

kart., 22,80 €,

ISBN: 3-89942-322-4

Manfred Riepe

Intensivstation Sehnsucht
Bliihende Geheimnisse im Kino
Pedro Almodoévars.
Psychoanalytische Streifziige
am Rande des Nerven-
zusammenbruchs

2004, 260 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-269-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 09:25:37.



https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

Peter Widmer

Angst

Erlauterungen zu Lacans
Seminar X

2004, 176 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 3-89942-214-7

Marianne Schuller,
Gunnar Schmidt
Mikrologien
Literarische und
philosophische Figuren
des Kleinen

2003, 182 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-168-X

Manfred Riepe

Bildgeschwriire

Korper und Fremdkorper im
Kino David Cronenbergs.
Psychoanalytische Filmlektiren
nach Freud und Lacan

2002, 224 Seiten,

kart., zahlr. SW-Abb., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-104-3

Georg Christoph Tholen,
Gerhard Schmitz,

Manfred Riepe (Hg.)
Ubertragung - Ubersetzung -
Uberlieferung

Episteme und Sprache in der
Psychoanalyse Lacans

2001, 442 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-74-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 09:25:37.


https://doi.org/10.14361/9783839403914
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Einführungen in die Psychoanalyse II
	Inhalt
	Vorwort
	Couch und Sessel. Entstehung und subversive Kraft des psychoanalytischen Settings
	Sigmund Freuds Schrift »Die Traumdeutung«. Eine fortgesetzte Lektüre
	Über Sublimierung. Eine Phantasie Leonardo da Vincis - eine Konstruktion Sigmund Freuds
	Angst
	Schule der Übertragung
	Psychoanalyse und normatives Denken
	Was wirkt?
	Autorinnen und Autoren

