
Tine Stein

»Complexio oppositorum«

Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche aus politik-
wissenschaftlicher Perspektive*

»In ihrer Rechtsgestalt präsentiert sich die Kirche
… als ein Ort sakral begründeter Herrschaft,

in der christliche Freiheit zu Gehorsam wird.«
(Werner Böckenförde)

1. Einleitung: Complexio oppositorum

Eine der treffendsten Kennzeichnungen der institutionellen Verfasstheit der katholi-
schen Kirche stammt von Carl Schmitt, der sie einst als »complexio oppositorum« be-
zeichnete, um die Gegensätzlichkeit ihrer institutionellen Prinzipien zu erfassen: einer-
seits in ihrer Führungsstruktur eine autokratische Monarchie, andererseits als Selekti-
onsmechanismus für ihre personelle Spitze eine demokratische Wahl durch die Kardi-
näle, ohne Rücksicht auf Stand und Herkunft des zu erwählenden Hauptes der katholi-
schen Christenheit; einerseits der Rationalismus einer rechtlich verfassten Ämterstruktur
für die Bischöfe, Priester und Diakone, andererseits aber das Charisma des göttlichen
Auftrages für die in den Ämtern wirkenden Personen.1 Zu diesen der Institution selbst
eingeschriebenen Gegensätzlichkeiten drängt sich in jüngerer Zeit eine andere auf, die
das Verhalten der in der Institution tätigen Personen betrifft: nämlich der Gegensatz
zwischen der ethischen Verpflichtung, die das Evangelium den Christen auferlegt, und
der skandalösen Verfehlung der Normen durch jene Priester, die Kinder und Jugendliche
sexuell missbraucht haben. Das Skandalon liegt darin, dass hier Seelsorger die Seelen
derjenigen, für deren Heil sie eigentlich zu sorgen haben, auf das Schändlichste verletzten.
Aber damit nicht genug, wurden viele der Täter von den institutionellen Strukturen der
Kirche und den verantwortlichen Amtsträgern häufig gedeckt und oftmals auch vor
staatlicher Strafverfolgung geschützt. Der Jesuitenpater Klaus Mertes, dessen öffentli-
cher Brief im Januar 2010 an die ehemaligen Schüler des Berliner Canisius-Kollegs als
Beginn der gegenwärtigen »Kirchenkrise« datiert werden kann, hat eindringlich be-
schrieben, wie die Opfer diesen Täterschutz als einen zweiten Missbrauch erleben.2 Aus

* Ich danke Hermann-Josef Große Kracht für hilfreiche Hinweise und Korrekturen.
1 Carl Schmitt, Römischer Katholizismus und politische Form, Stuttgart ²2002 (²1925), S. 11ff.
2 Vgl. Klaus Mertes, Verlorenes Vertrauen. Katholisch sein in der Krise, Freiburg: Herder 2013;

dort auch Abdruck des Briefs (S. 207-209).

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


Gründen der »Kirchenraison«, wie Ernst-Wolfgang Böckenförde dann weiter analysiert
hat,3 ist das verbrecherische Verhalten der Priester im Verborgenen geblieben und oft-
mals nur durch Versetzung der Täter »geahndet« worden – dies alles, damit die Integrität
der Institution nach außen hin keinen Schaden nimmt und das Selbstverständnis der
Kirche als sakramentaler Heilsanstalt nicht durch die öffentliche Kritik bei den Gläubi-
gen erschüttert wird. Dabei kann der Schaden nicht größer sein, wenn der Schutz der
Institution wichtiger als der Schutz der Opfer ist. Es ist wohl keine Übertreibung ange-
sichts der Vorgänge in Deutschland, Irland, den Vereinigten Staaten und anderswo von
einer der schwersten Legitimationskrisen der katholischen Kirche in der Moderne zu
sprechen. Diese Vorgänge haben dem ohnehin zu konstatierenden Abwärtstrend, in dem
sich die römisch-katholische Kirche seit Jahren befindet, nimmt man die Zahl der Kir-
chenaustritte und die abnehmende Kirchenbindung in der Praxis der Mitglieder (Rück-
gang der Kirchgangshäufigkeit, Taufen, Trauungen und Beteiligung am Gemeindeleben)
in den Blick, einen weiteren Schub gegeben, der selbst auf die Evangelische Kirche nicht
ohne Auswirkung geblieben ist.4

Warum ist die Kirchenkrise ein Thema auch für die Politikwissenschaft? Angesichts
der religiösen und weltanschaulichen Neutralität des demokratischen Verfassungsstaates
und der Pluralität der Gesellschaft führt die Kirchenkrise weder zu einer Legitimations-
krise des Staates, noch trägt sie unmittelbar zu einer gesamtgesellschaftlichen Desinte-
gration bei. Aber belanglos für die politische Ordnung ist diese Kirchenkrise auch nicht,
denn religiöse Gemeinschaften sind gesellschaftliche Institutionen, die in besonderer
Weise für die ethische Wertbildung und Wertevermittlung innerhalb der Gesellschaft
prägend sind. In dem Maße, wie das moralische Kapital der Kirche durch Fehlverhalten
ihrer Repräsentanten aufgezehrt wird, schwindet auch ihre Chance, sich machtvoll als
»Moral Entrepreneur« einzusetzen und in nationalen Gesellschaften, in transnationalen

3 Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Das unselige Handeln nach Kirchenraison« in: Süddeutsche
Zeitung v. 29.4.2010, S. 2.

4 Vgl. die Zahlen der Deutschen Bischofskonferenz: Taufen 1990: 293.390, 2010: 170.339, 2011:
169.599; Kirchenaustritte 1990: rund 140.000, 2010: 181.193, 2011: 126.488; Ehe-Sakrament 1990:
rund 110.000 2010: 48.524, 2011: 46.021; regelmäßiger Kirchgang: 1990: 21 %, 2010 u. 2011:
rund 12,6 % der Kirchenmitglieder. Siehe www.dbk.de/fileadmin/redaktion/Zahlen%20und%
20Fakten/Kirchliche Statistik/Allgemein_-_Zahlen_und_Fakten/Zahlen-Fakten10-11-de.pdf
und www.dbk.de/fileadmin/redaktion/Zahlen%20und%20Fakten/Kirchliche%20Statistik/Al
lgemein_-_Zahlen_und_Fakten/AH_257.pdf Siehe zur Kluft zwischen »kirchenoffiziellem
Anspruch und der Urteils- und Handlungspraxis der Katholikinnen und Katholiken« Michael
N. Ebertz, »Wie kommunizieren die Katholiken? Der neueste Trendmonitor zeigt wachsende
Gräben« in: Herder Korrespondenz, 64. Jg. (2010), H. 7, S. 344-348. Von einer Beteiligungskrise
spricht Edmund Arens, »Gotteskrise, nein – Kirchenkrise, Ende offen« in Kirche 2011: Ein not-
wendiger Aufbruch. Argumente zum Memorandum, hrsg. v. Marianne Heimbach-Steins u. a.,
Freiburg 2011, S. 71-80 (75f). In Bezug auf die Auswirkungen auf die Evangelische Kirche kann
der Ökumenische Kirchentag in München angeführt werden, der im Frühsommer 2010 stattfand,
als der Missbrauchsskandal eines der bestimmenden Themen der öffentlichen Debatte in der
Bundesrepublik gewesen ist – die Zahl der 130.000 Dauerteilnehmer lag deutlich unter der er-
warteten Teilnehmerzahl, siehe www.oekt.de/aktuell_2010/religion_kirche/samstag/263nr_bil
anz.html (ÖKT in Berlin 2003: über 200.000 Teilnehmer, siehe www.wikipedia.org/wiki/Öku
menischer_Kirchentag_2003).

264 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 264

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


Konflikten oder in der Weltgesellschaft für Frieden, Völkerverständigung und Über-
windung der Armut aktiv zu sein.5 Die besondere Legitimationsressource der katholi-
schen Kirche als einer partikularen Organisation besteht in ihrer Glaubwürdigkeit, die
sie aus ihrem solidarischen Verhalten gegenüber Schwachen und Benachteiligten schöpft.
Wenn in ihrem Verhalten doppelte moralische Standards erkennbar werden, ist die Le-
gitimation im Kern getroffen. Mit der Wahl des neuen Papstes Franziskus deutet sich
zwar eine neue Hinwendung der Kirche zu den Armen an – Franziskus spricht von der
»armen Kirche für die Armen« –, aber noch ist nicht zu sagen, ob hieraus eine umfassende
Reform wird, die auch die institutionelle Gestalt der Kirche verändert. Denn die Krise
betrifft nicht allein das Fehlverhalten von Individuen sondern eine bestimmte institu-
tionelle Struktur.

Ein weiterer Grund, warum die Krise der katholischen Kirche auch ein Thema der
Politikwissenschaft ist, hängt mit einer besonderen disziplinären Kompetenz dieser Dis-
ziplin zusammen, die darauf geeicht ist, in individuellem Fehlverhalten die Spuren des
Versagens einer institutionellen Struktur zu erkennen. Dies betrifft insbesondere den
zweiten Aspekt des Skandals, nämlich den Vorrang der Kirchenraison vor dem Schutz
der Opfer, wofür strukturelle Ursachen verantwortlich sind, die in der Verfassung der
Kirche selbst liegen.

Im Zentrum der folgenden Überlegungen steht also eine Analyse der Verfassung der
katholischen Kirche. Erkenntnisleitend für diese Analyse soll ein kritisches Urteil aus
berufenem Munde sein, nämlich das des Bielefelder Sozialwissenschaftlers Franz-Xaver
Kaufmann. Kaufmann hat aus Anlass des Missbrauchskandals die katholische Kirche als
eine soziale Institution mit pathogenen Strukturen charakterisiert, deren zentralistisches
und monokratisches Selbstverständnis als Organisation von einem absolutistischen, ja
höfischen Geist geprägt sei.6 Schon 1978 hatte er für das Selbstverständnis der römisch-
katholischen Kirche befunden, dass dieses in hohem Maße »zur gegenwärtigen Wirk-
lichkeit inkongruent geworden ist«.7 Ein wesentlicher Grund für diese Inkongruenz liegt
darin, dass die innere Struktur der Kirche angesichts der sich in der zweiten Hälfte des
20. Jahrhunderts durchsetzenden Leitbilder für das menschliche Zusammenleben – näm-
lich Demokratie und Menschenrechte8 – als männerdominierte, hierarchisch und zen-

5 Markus A. Weingardt, Religion Macht Frieden. Das Friedenspotential von Religionen in politi-
schen Gewaltkonflikten, Stuttgart 2007; vgl. zur Rolle der katholischen Kirche in den Demo-
kratisierungswellen Samuel P. Huntington, »Democracy’s Third Wave« in: Journal of Demo-
cracy, vol. 2 (1991), Nr. 2, S. 12-34, Daniel Philpott, »The Catholic Wave« in: Journal of Demo-
cracy, vol. 15 (2004), Nr. 2, S. 32–46.

6 Franz-Xaver Kaufmann, »Moralische Lethargie in der Kirche« in: Frankfurter Allgemeine Zei-
tung (FAZ) v. 26.4.2010, S. 8 und ausführlich ders., Kirchenkrise. Wie überlebt das Christentum?,
Freiburg ³2011, S. 128-174.

7 Ders., Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Verfassung des Christen-
tums, Freiburg 1978, S. 12. Siehe hierzu auch Marianne Heimbach-Steins, »Subsidiarität und
Partizipation in der Kirche« in: dies. (Hrsg.), Christliche Sozialethik, Bd. 2, Regensburg 2005,
S. 281-313, hier S. 282.

8 Kaufmann, Kirchenkrise, S. 137.

265 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 265

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


tralistisch organisierte Klerikerkirche anachronistisch erscheint.9 Ist dieses scharfe Urteil
berechtigt? Nimmt es hinreichend Rücksicht auf das Proprium der katholischen Kirche
als einer sozialen Institution, die ihren Ursprung auf eine göttliche Stiftung zurückführt
und deren Legitimitätsgrundlage daher kategorial von modernen Institutionen wie der
des demokratischen Rechtsstaates verschieden ist? Um diese Frage zu klären, gilt es in
einem ersten Schritt, den Charakter der katholischen Kirche im Unterschied zur weltlich-
politischen Ordnung des demokratischen Staates herauszuarbeiten. Hier soll eine genuin
sozialwissenschaftliche Betrachtungsweise mit der Nachzeichnung des theologischen
Selbstverständnisses verschränkt werden. Sodann sind in einem zweiten Schritt die Ver-
fassungsstrukturen der Kirche zu beleuchten. Auch wenn es keine »Lex ecclesiae funda-
mentalis« im formellen Sinne gibt, so verfügt die Kirche doch über eine Verfassung im
materiellen Sinne, wozu sowohl das institutionelle Gefüge gehört, wie es sich im ge-
schriebenen und ungeschriebenen Kirchenrecht wiederfindet, als auch die Mentalität, die
für die handelnden Akteure in diesem Gefüge kennzeichnend ist. In einem letzten Schritt
soll die Frage nach der Notwendigkeit und der Gestalt möglicher institutioneller Refor-
men aufgegriffen werden, die gerade in der jüngsten Kirchengeschichte vernehmlich ge-
stellt und auch mit Forderungen verbunden worden ist,10 aber seitens des kirchlichen
Gesetzgebers bislang kaum beantwortet wurde. Als ein Ideenreservoir ist hierfür der
demokratische Verfassungsstaat heranzuziehen, denn in dieser spezifischen Form poli-
tischer Ordnung und der politiktheoretischen Reflexion über sie sind insbesondere Er-
fahrungen sedimentiert, wie Machtmissbrauch durch Rechtsbindung von Herrschaft
verhindert werden kann, wie Konflikte friedlich beigelegt werden können, wie verschie-
dene Ordnungsprinzipien – etwa staatliche Souveränität und Eigenständigkeit regionaler
Einheiten – in Einklang gebracht werden können und wie das Verhältnis von Gerech-
tigkeit und Recht demokratisch austariert werden kann. Nachdem der säkulare Staat der
Neuzeit seine Herkunft und Gestalt in vielerlei und durchaus verwickelter, ja dialekti-
scher Weise auch dem Christentum und seinen institutionellen Vergemeinschaftungs-
strukturen verdankt,11 soll nun also die Blickrichtung einmal gewechselt und gefragt
werden, inwiefern die katholische Kirche Anleihen aus dem Erfahrungsschatz eines de-

9 So auch die Sozialethikerin Marianne Heimbach-Steins: »Unter den Bedingungen demokrati-
scher Gesellschaften wird das Erscheinungsbild der römisch-katholischen Kirche vielfach als
schwer vermittelbar mit dem Selbstverständnis ihrer Mitglieder als mündige Subjekte und
Bürger erfahren.« (Subsidiarität und Partizipation, S. 293.).

10 Siehe etwa zuletzt das von über 100 Theologen unterzeichnete Memorandum »Kirche 2011 –
Ein notwendiger Aufbruch«, veröffentlicht in Marianne Heimbach-Steins/ Gerhard Kruip/
Saskia Wendel (Hrsg.), Kirche 2011: Ein notwendiger Aufbruch. Argumente zum Memoran-
dum, Freiburg 2011. Die Debatte über eine im weitesten Sinn demokratisch und rechtsstaatlich
inspirierte Reform hat mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil Mitte der sechziger Jahre ihren
Anfang genommen, vgl. als Rückblick Hans Maier, »Vom Ghetto der Emanzipation – wieder
gelesen« in: ders./Joseph Ratzinger, Demokratie in der Kirche. Möglichkeiten und Grenzen,
Limburg/Kevelaer ²2005 (erstmals 1970), S. 93-99; vgl. auch ebd. »Nachwort des Verlages« mit
einem Literaturbericht zum Thema Demokratie und Kirche.

11 Vgl. Tine Stein, Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiöse Voraussetzungen des frei-
heitlichen Verfassungsstaates, Frankfurt/New York 2007.

266 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 266

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


mokratisch organisierten und rechtsstaatlich verfassten politischen Herrschaftsverban-
des machen kann und machen sollte.

2. Die katholische Kirche als sakramentale Heilsanstalt

Die weltlich-politische Herrschaft des demokratischen Staates und die auf das kommen-
de Reich Gottes verweisende und hinarbeitende Kirche sind in Bezug auf ihren Zweck
und ihre Legitimitätsbasis zwei grundverschiedene menschliche Organisationsformen.
Eine heuristisch wertvolle Hilfestellung bei der Kennzeichnung der Spezifika von Staat
und katholischer Kirche bietet Max Weber. Er unterscheidet in Wirtschaft und Gesell-
schaft politische von hierokratischen Herrschaftsverbänden.12 Unter einem Herrschafts-
verband versteht Weber einen Zusammenschluss von Menschen, die kraft einer geltenden
Ordnung untereinander in einem geregelten Verhältnis von Herrschaftsbeziehungen
stehen.13 Dies bedeutet, dass derjenige, der Herrschaft gegenüber anderen ausübt, für
seine Anordnungen mit Fügsamkeit rechnen kann, da die Art der Herrschaftsbeziehung
in einer rational gesatzten Ordnung formalisiert ist.14 Als typische Beispiele für einen
solchen Herrschaftsverband führt Weber den Staat und die Kirche (hier im Singular) an.
Während politische Herrschaftsverbände »innerhalb eines angebbaren geographischen
Gebietes kontinuierlich durch Anwendung und Androhung physischen Zwangs seitens
des Verwaltungsstabes«15 ihre Ordnung garantieren, verwenden demgegenüber hiero-
kratische Verbände wie die Kirche nach Weber »psychischen Zwang durch Spendung
und Versagung von Heilsgütern«.16 Die Spendung der Heilsgüter stellt für Weber die
Grundlage geistlicher Herrschaft über Menschen dar.

Diese sozialwissenschaftliche Betrachtung korrespondiert durchaus mit dem römisch-
katholischen Kirchenverständnis. Dass nur in der Kirche das volle Heil durch die Ver-
kündung des Evangeliums und die Spendung der Sakramente zu erreichen ist, ist auf dem
Zweiten Vatikanischen Konzil in der Konstitution über die Kirche als Licht der Völker
(»Lumen Gentium«) bekräftigt worden.17 Allerdings wird über den legitimen Geltungs-
anspruch dieser Behauptung seit den Zeiten der Reformation gestritten. Mit Blick auf die

12 Max Weber Wirtschaft und Gesellschaft (5. revidierte Aufl., Studienausgabe), Tübingen 1980,
Kap. I, § 17 und ausführlich Kap. IX, 6. Abschnitt. Auf Webers Kategorie des Charismas zur
Analyse der Entwicklung der Kirche hin zur Anstaltskirche kann hier nicht eingegangen wer-
den.

13 Ebd., Kap. I, § 16.
14 Ebd., Kap. I, § 15 u. 16.
15 Ebd., Kap. I, § 17.
16 Ebd. Mit der Unterscheidung von physischen und psychischen Zwangsmitteln korrespondiert

die Unterscheidung von forum externum und forum internum: kirchliche Zwangsmittel richten
sich auf das forum internum, und damit hat das Kirchenrecht die Eigenart, »dass es nur gegen-
über demjenigen vollzogen werden kann, der sich ihm aus freien Stücken unterwirft.« Heinrich
de Waal/ Stefan Muckel, Kirchenrecht. Ein Studienbuch, München 2009, RZ 18. Darauf wird
zurückzukommen sein.

17 Abgedr. in Karl Rahner/ Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg 1966,
S. 123-197.

267 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 267

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


Einstellungen der Gläubigen heute kann es zudem als fraglich gelten, inwiefern die An-
drohung psychischen Zwangs durch Versagung der heilsnotwendigen Sakramente an-
gesichts der wachsenden Entfremdung zwischen Amtskirche und einer Vielzahl von Ka-
tholikinnen und Katholiken in der Realität überhaupt noch in irgendeiner Weise wirksam
ist. Gleichwohl ist die von Weber herausgestellte Parallele in der Struktur von Staat und
Kirche frappant.

Der gewichtigste Unterschied zwischen Staat und katholischer Kirche liegt in der Le-
gitimation der jeweiligen Existenz. Die Kirche macht keinen Souveränitätsanspruch und
auch keine Handlungsvollmacht aus sich heraus und aus eigenem Recht geltend, sondern
sieht ihre Existenzberechtigung in der göttlichen Stiftung liegend und in dem göttlichen
Auftrag, der ihr durch Jesus Christus vermittelt worden ist.18 Für ihr Selbstverständnis
ist entscheidend, dass zwei Elemente analytisch zu unterscheiden sind, die aber »eine
einzige komplexe Wirklichkeit« bilden, wie es in Lumen Gentium heißt: nämlich ein
menschliches und ein göttliches Element.19 Von dieser Verbindung zur Transzendenz
her ist auch die Gliederung der Kirche zu sehen. Als sichtbare Gemeinschaft der Gläu-
bigen bildet die Kirche ihrem Selbstverständnis nach eine mit hierarchischen Organen
ausgestattete Gesellschaft (societas) und eine geistliche Gemeinschaft (communio), die
mit himmlischen Gaben beschenkt ist.20 Dabei ist die Kirche auf das kommende Reich
Gottes hin geordnet: sie hat den durch Jesus Christus ausgeprochenen göttlichen Auftrag
erhalten, dieses Reich anzukündigen. Indem sie die himmlische Sendung in allen Völkern
begründet, wie es in der Konstitution über die Kirche heißt, »stellt sie Keim und Anfang
dieses Reiches auf Erden dar«.21 Die Mitglieder dieses besonderen Verbandes, also das
Volk Gottes als Gemeinschaft der getauften Gläubigen, können daher nicht über den
Zweck des Verbandes verfügen. Ein Analogieschluss vom Volk Gottes auf die Souverä-
nität des Volkes im demokratischen Verfassungsstaat im Sinne einer Bestimmung des
Trägers der Herrschaftsgewalt und des Inhalts der Gesetze kann daher nicht gezogen
werden.22 Gleichwohl gilt für die Mitglieder des Volkes Gottes eine prinzipielle Gleich-
heit, da das Volk der Ort ist, von dem aus das Heil verwirklicht wird, wie es in Lumen
Gentium hervorgehoben wird.23 In der theologischen Ausdeutung des Zweiten Vatika-
nums ist unterstrichen worden, dass hiermit »ein wichtiges Element der ›Volk-Gottes-

18 Joseph Ratzinger: »Demokratisierung der Kirche?« in: ders./ Hans Maier, Demokratie in der
Kirche. Möglichkeiten und Grenzen, Kevelaer u.a. ²2005 (erstm. 1970), S. 7-46, hier S. 20.

19 Ebd., S. 19.
20 »Lumen Gentium«, Ziffer 8 (Kleines Konzilskompendium, S. 130).
21 Ebd., Ziffer 5 (S. 126.).
22 Für die in der Tradition der sog. Münchener Kirchenrechtsschule stehenden Kirchenrechtler

wäre es grundsätzlich problematisch, allein aus dem Begriff des Volkes Gottes strukturelle
Folgerungen für die Kirchenverfassung zu ziehen, und zwar weder, wie etwa Winfried Aymans
festhält, »zugunsten der hierarchischen Struktur noch im Blick auf irgendeine Demokratisie-
rung der Kirchenverfassung«. Siehe dazu Winfried Aymans, »Die Kirche. Das Recht im Mys-
terium der Kirche« in: Handbuch des katholischen Kirchenrechts, hrsg. v. Joseph Listl/ Heribert
Schmitz, Regensburg ²1999, S. 3-12, hier S. 5.

23 »Lumen Gentium« Ziffer 5 (Kleines Konzilskompendium, S. 126).

268 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 268

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


Ekklesiologie‹ unmittelbar in die ›Communio-Ekklesiologie‹ ein(geht)« und hier auch
vom Prinzip der Teilhabe und Mitverantwortung aller in der Kirche zu sprechen sei.24

Demgegenüber erhält die organisatorisch und strukturell differenzierte Gestalt der
Kirche ihr Profil aus dem Selbstverständnis der Kirche als sakramentaler Größe. Sakra-
mente gelten theologisch als die sichtbaren Zeichen und die Vergegenwärtigung der (un-
sichtbaren) Wirklichkeit Gottes in der Welt. Nach katholischem Verständnis können die
Sakramente – mit Ausnahme des Ehesakraments, das sich die Eheleute wechselseitig
spenden und der Taufe in Notsituationen – nur von jenen Gläubigen gespendet werden,
die als Priester ihrerseits das Sakrament der Weihe empfangen haben und ihren göttlichen
Heilsauftrag in ununterbrochener Sukzession auf die Apostel zurückführen können. Für
die organisatorische Gliederung der römisch-katholischen Kirche ist schließlich als ihr
namensgebendes Merkmal der Primat für den Bischof vom Rom als dem Nachfolger des
ersten der Apostel zu nennen. Der Papst als der Inhaber des heiligen römischen Bi-
schofsstuhles soll sowohl die Einheit und Unteilbarkeit des Episkopats als auch die
Glaubenseinheit repräsentieren.25 Der Papst, die Bischöfe, die Priester und die Diakone
werden insgesamt als Amtsträger verstanden, die mit einer heiligen Vollmacht ausge-
stattet sind und deren Dienst darin besteht, dass alle, die zum »Volke Gottes« gehören,
das Heil erreichen können.26 Neben der Spendung und dem Empfang der Sakramente ist
für die Erlangung des Heils auch die sittliche Lebensführung, im Sinne des Anspruches,
der vom Wort Gottes an den Menschen ausgeht, zentral.27 Das Lehramt des Papstes übt
hier eine orientierende Funktion aus. Indem der Papst wie auch die Bischöfe die Worte
des Evangeliums, auch angesichts der Herausforderungen der Zeit, auslegen, entfalten
sie eine Glaubens- und Sittenlehre, die für die Gläubigen insgesamt Verbindlichkeit in
Form des religiösen Gehorsams beansprucht, worauf noch zurückzukommen sein wird.

Nur sehr bestimmten päpstlichen Aussagen kommt dabei der Anspruch der »Unfehl-
barkeit« zu. Danach kann der Papst einer bestimmten Auffassung Unfehlbarkeit zumes-
sen, wenn er explizit »ex cathedra« spricht, d. h. als oberster Hirt und Lehrer aller Gläu-
bigen, wenn er zudem die in Rede stehende Glaubens- und Sittenlehre als festzuhaltende

24 Walter Kasper (Hrsg.): Zukunft aus der Kraft des Konzils. Die außerordentliche Bischofssynode
85. Die Dokumente mit einem Kommentar von Walter Kasper, Freiburg 1986, S. 94. Siehe
hierzu auch Jutta Koslowski, Die Einheit der Kirche in der ökumenischen Diskussion, Münster
2007, die in ihrem Buch unter Rückgriff auf die Schriften von Kardinal Kasper herausarbeitet,
dass der Begriff communio in der Nachfolge des Zweiten Vatikanums eine kritisch-emanzipa-
torische Funktion erfüllte gegenüber einer Überbetonung von Hierarchie und Autorität
(S. 214). Vgl. zum Prinzip der Verantwortung auch die Darstellung des Konzils durch einen
der Konzils-Moderatoren: Kardinal Suenens, Die Mitverantwortung in der Kirche, Salzburg
²1968.

25 »Lumen Gentium«, Ziffer 18 (Kleines Konzilskompendium, S. 143f.).
26 Zur Unterscheidung des gemeinsamen Priestertums aller Gläubigen und des Priestertums des

Dienstes siehe »Lumen Gentium«, Ziffer 10 (Kleines Konzilskompendium, S. 134). Das Amt
als Kategorie, mit der eine Vollmacht gefasst wird, ist nicht allein Klerikern vorbehalten; auch
Laien können eine Tätigkeit ausüben, die als Amt aufgefasst wird; siehe dazu unten, FN 35.

27 Ratzinger, Demokratisierung, S. 19.

269 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 269

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


darlegt und diese Auffassung dabei ganz offensichtlich als unfehlbare verkündet.28 Diese
Lehre des Ersten Vatikanischen Konzils ist vom Zweiten einerseits bestätigt, andererseits
spezifiziert worden durch das Kollegialitätsprinzip der Bischöfe, wonach auch die Bi-
schöfe gemeinsam »eine bestimmte Lehre übereinstimmend als endgültig verpflichtend
vortragen« können und damit »auf unfehlbare Weise die Lehre Christi« verkündigen.29

Die Glaubens- und Sittenlehre drückt sich nicht nur in lehramtlichen Äußerungen des
Papstes und der Bischöfe aus, die einen Niederschlag im Katechismus als Glaubens- und
Verhaltenslehre für die Gläubigen finden, sondern auch im kanonischen Recht, in jenen
gesetzten Normen also, die Ergebnisse rechtssetzender Tätigkeit in der Kirche sind.30

Auch den Laien kommt, wie Hans Maier unterstreicht,31 eine spezifische Aufgabe zu.
Sie sollen nach der Kirchenkonstitution Lumen Gentium »die Kirche an jenen Stellen
und in den Verhältnissen anwesend und wirksam... machen, wo die Kirche nur durch sie
das Salz der Erde sein kann«.32 Die Laien sind also nicht defizitär oder zweitrangig ge-
genüber den geweihten Amtsträgern, sondern erfüllen eine Aufgabe, die komplementär
zu derjenigen der geistlichen Amtsträger zu verstehen ist, indem sie als Christen in den
weltlichen Bezügen, in denen sie stehen, der christlichen Botschaft dienen und ihre
christliche Weltverantwortung wahrnehmen, was die Kleriker naturgemäß so nicht ver-
mögen, da sie sich nicht in einem weltlichen Beruf bewegen.33 Versteht man begrifflich
das Amt als eine übertragene Handlungsvollmacht, bei der der Amtsträger eine Aufgabe
erfüllen soll, über deren Zweck er nicht verfügen kann, dann üben auch Laien ein Amt
aus: Sie haben durch die Taufe und Firmung am dreifachen Amt Christi der Verkündi-
gung, Heiligung und Leitung teil. Die Kirchenkonstitution spricht auch vom gemeinsa-
men Priestertum aller Gläubigen im Unterschied zum hierarchischen Priestertum des
Dienstes.34 Keineswegs haben also nur Kleriker wie der Papst, die Bischöfe und die
Priester, die ihre Vollmacht dem Empfang der Weihe verdanken, ein Amt inne. Vielmehr
ist als Kirchenamt »jedweder Dienst, der durch göttliche oder kirchliche Anordnung auf
Dauer eingerichtet ist und der Wahrnehmung eines geistlichen Zwecks dient«,35 zu ver-
stehen.

Resümierend kann festgehalten werden, dass im modernen Staat das Volk Ursprung
der Souveränität und im demokratischen Staat auch Träger der Souveränität ist, wohin-
gegen in der Kirche sowohl der Zweck des Verbandes unverfügbar ist, als auch die Sou-

28 Vgl. zu diesen Bedingungen Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Über die Autorität päpstlicher
Lehrenzykliken – am Beispiel der Äußerungen zur Religionsfreiheit« in: ders., Kirche und
christlicher Glaube in den Herausforderungen der Zeit, Münster ²2007, S. 471-489.

29 »Lumen Gentium«, Ziffer 25 (Kleines Konzilskompendium, S. 153).
30 De Waal/ Muckel, Kirchenrecht, RZ 19.
31 Hans Maier: Keine Demokratie? Laienmeinungen zur Kirche, Freiburg 2006, S. 154f.
32 »Lumen Gentium«, Ziffer 33 (Kleines Konzilskompendium, S. 164). Diese Stelle hebt Hans

Maier hervor (Maier, Keine Demokratie?, S. 153).
33 Hans Maier, Keine Demokratie?, S. 153f.
34 »Lumen Gentium«, Ziffer 10 (Kleines Konzilskompendium, S. 134).
35 CIC 145 § 1, vgl. dazu Sabine Demel, Frauen und kirchliches Amt. Vom Ende eines Tabus in

der katholischen Kirche, Freiburg 2004, S. 48 und siehe auch S. 53 zur Unterscheidung zwischen
dem Amt, das hinsichtlich des damit verbundenen Dienstes von den Klerikern ›in Gänze‹ inne
gehabt wird und an dem von den Laien ›teil‹ gehabt wird.

270 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 270

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


veränität nicht im Volk, sondern in Gott liegt. Auf der anderen Seite zeigt sich als struk-
turelle Parallele zwischen Staat und Kirche die Erscheinungsform als juridisch verfasster
Herrschaftsverband, mit einem differenzierten Aufbau und einem eigenen professionel-
len Verwaltungsstab, in dem Menschen handeln und Entscheidungen treffen, die das
Verhalten anderer Menschen orientieren.

Im nächsten Schritt soll nun eine Analyse der materiellen Verfassungsstruktur der
römisch-katholischen Kirche erfolgen, die den Gesetzgebungs- und Durchsetzungspro-
zeß, die Legitimation der entscheidenden Institutionen und geistlichen Amtsträger, die
Kontrollmöglichkeiten der Herrschaftsausübung innerhalb dieses Gefüges und die prä-
gende Verfassungspraxis zu erhellen sucht.

3. Die Verfassung der katholischen Kirche

Wenn von der Verfassung der römisch-katholischen Kirche die Rede ist, dann ist zu-
nächst voranzuschicken, dass es nicht um eine Verfassung im formellen Sinne geht. Eine
solche »Lex ecclesiae fundamentalis« wurde zwar als Projekt nach dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil verfolgt, kam aber über das Stadium eines Entwurfes nicht hinaus.36 Als
Rechtstext relevant ist der Codex Iuris Canonici von 1983 (CIC),37 in dem eine Verfas-
sung im materiellen Sinne erkennbar wird: Es lassen sich fundamentale Prinzipien über
den Charakter der Kirche, ihre Ordnungsprinzipien, Verfahrensregularien und ihr In-
stitutionengefüge rekonstruieren. Der CIC ist eine formelle Rechtsquelle, die ihren Ur-
sprung im gesetzgebenden Willen menschlicher Rechtssetzung hat und zu der auch die
durch den kirchlichen Gesetzgeber gebilligte gewohnheitsmäßige Übung der Menschen
gehört. Zum Kirchenrecht zählt neben dem CIC aber auch das auf den göttlichen Ge-
setzgeber zurückgehende Recht. Es wird unterschieden in das Naturrecht (»ius divinum
naturale«), womit jene aus der Natur des Menschen als Person ableitbaren Rechte des
Menschen gemeint sind, die allen Menschen kraft Vernunft erkennbar sind, und das po-
sitive göttliche Recht (»ius divinum positivum«), was sich aus der Offenbarung und der
christlichen Überlieferung her- bzw. ableitet. Hier bedarf es einer konkretisierenden
Kontextualisierung, die den geschichtlichen Umständen Rechnung trägt. Was nun im
einzelnen eine klare göttliche Vorgabe ist, ist aber nahezu immer umstritten, etwa im Fall
der Unauflöslichkeit der Ehe und ganz besonders im Fall der Ordination von Frauen.
Versteht man das Kirchenrecht als »de(n) Inbegriff jenes Rechts, das die Kirche aufgrund

36 Vgl. als Übersicht: Art. »Kirchenrechtsquellen I« in: Theologische Realenzyklopädie. Studien-
ausgabe Teil 2, Bd. 19, hrsg. v. Gerhard Müller, Berlin/ New York 2000, S. 41f. Das Projekt
wurde 1981 eingestellt, siehe hierzu kritisch Leonord Swidler: »Vaticanum II From Below – A
Ten-Step-Program to a Democratic Parish and Church« in: www.americancatholiccouncil.or
g/resources/constitutional.

37 Das Folgende bezieht sich auf den Rechtskreis der Lateinischen Kirche der römisch-katholi-
schen Kirche. Die unierten Ostkirchen (welche im Unterschied zu den orthodoxen Kirchen
nicht den Papst als Oberhaupt anerkennen) verfügen über einen eigenen Kodex, den Codex
Canonum Ecclesiarum Orientalum (CCEO). Die Darstellung der Rechtsquellen folgt hier de
Waal/ Muckel, Kirchenrecht, RZ 19ff.

271 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 271

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


der in Jesus Christus geschehenen Offenbarung als ihre verbindliche Lebensordnung
versteht und entsprechend ihrem Glaubensverständnis in freier Selbstbestimmung aus-
gestaltet«,38 wird auch deutlich, dass das göttliche Recht der Offenbarung die mensch-
liche Rechtssetzung des kirchlichen Gesetzgebers zugleich legitimiert und auch limi-
tiert.39 Insofern ähnelt es von der Funktion her der Verfassung in der weltlich-politischen
Ordnung, denn dieser kommt im Wesentlichen die Aufgabe zu, die Träger der politischen
Herrschaft – auch den Gesetzgeber – zu legitimieren und zu begrenzen.

Päpstliche Primatialgewalt

Im Mittelpunkt der materiellen Verfassung der römisch-katholischen Kirche steht als
Ordnungsprinzip die Hierarchie und als Autoritätsprinzip die Primatialgewalt des Paps-
tes. Hierarchie als binnenkirchliches Gliederungsprinzip wird heute für die Kirche so
verwandt wie auch für weltlich-politische Ordnungen und meint folglich: auf eine Spitze
hin orientiert, wobei die jeweils niederen Gliederungsebenen gegenüber der je höheren
Ebene und schließlich gegenüber der obersten Spitze hinsichtlich der Kompetenzen und
der Autorität der Ämter nachgeordnet sind. Nach dem Codex von 1983 wird der Bischof
der Kirche von Rom als »Haupt des Bischofskollegiums, Stellvertreter Christi und Hirte
der Gesamtkirche« angesehen, weshalb er »kraft seines Amtes in der Kirche über höchste,
volle, unmittelbare und universale ordentliche Gewalt (verfügt), die er immer frei aus-
üben kann«.40

Mit der »vollen Gewalt« verbindet sich die Befugnis des Leitens, Lehrens und Heili-
gens des Papstes (Jurisdiktionsprimat und Lehramt). Unter der Leitungsgewalt ist die
Aufgabe der Regierung der Kirche zu verstehen: Der Papst ist der oberste kirchliche
Gesetzgeber, der für jeden Gläubigen verpflichtende Gesetze erlassen kann und auch die
Lehrinhalte bestimmt; er ist der Inhaber der obersten Exekutivgewalt, die er selbst oder
durch die von ihm beauftragten Behörden der römischen Kurie ausübt; und er ist der
oberste Richter, der persönlich oder durch beauftragte Gerichte alle Streitfälle rechts-
kräftig entscheiden kann, auch als letzte Instanz, der über die ja für Gläubige höchst
heilsrelevante Frage der Exkommunikation entscheidet. Die römisch-katholische Kirche
verfügt also über eine monistische Gewaltenstruktur ohne Ansätze von Gewaltenteilung.
Unter dem Attribut der Unmittelbarkeit der Gewalt ist zu verstehen, dass der Papst ohne
Einschaltung von anderen Gremien tätig werden kann. »Universal« bezeichnet den Ra-
dius der päpstlichen Gewalt, der einerseits in territorialer Hinsicht global ist, also alle
Diözesen umfasst, andererseits auch alle weiteren kirchlichen Gliederungen in Gestalt

38 Winfried Aymans, Artikel »Kirchenrecht« in: Lexikon des Kirchenrechts, Sp. 515 Vgl. zu der
›eher theologischen Orientierung des Kirchenrechts‹ im Unterschied zu einer ›eher juristischen
Orientierung‹ Ansgar Hense, »Katholizismus und Rechtsordnung« in: Hort Dreier/ Eric Hil-
gendorf (Hrsg.): Kulturelle Identität als Grund und Grenze des Rechts. Akten der IVR-Tagung
vom 28.-30. September 2006 in Würzburg. Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie: Beiheft
113 (Stuttgart 2006), S. 69-128, S. 90f.

39 De Waal/ Muckel, Kirchenrecht, RZ 24.
40 Can. 331 CIC.

272 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 272

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


der Teilorganisationen umfasst. Die Durchsetzung der Primatialgewalt in den Ortskir-
chen erfolgt neben der Arbeit der römischen Kurie auch mit Hilfe des päpstlichen Nun-
tius vor Ort und den sogenannten Ad-Limina-Besuchen der Bischöfe, die dem Papst alle
fünf Jahre über ihre Diözese zu berichten haben.41 Auch die Kontrolle der Neuberu-
fungen von Professorinnen und Professoren an katholischen Fakultäten dient diesem
Zweck.

Hinsichtlich des Attributs der »höchsten Gewalt« ist nun ein gewisser Interpretati-
onsstreit zu verzeichnen, wer genau das Subjekt der höchsten Gewalt ist: Ist es das Kol-
legium der Bischöfe zusammen mit dem Papst und niemals ohne ihn, das die höchste
Gewalt innehat, handelt es sich also um ein Subjekt als Träger der höchsten Gewalt? Oder
stellt die höchste Gewalt das Kollegium der Bischöfe als Nachfolger der Apostel mit dem
Papst als seinem Haupt und der Bischof von Rom, also dem Papst dar, handelt es sich
mithin also um zwei Subjekte? Dahinter steht die Diskussion über das Prinzip der Kol-
legialität. Während das Erste Vatikanum die Unterordnung der Bischöfe unter die Vor-
rechte des Papstes noch als Glaubenssatz festgeschrieben hatte, womit ein seit den gre-
gorianischen Reformen des 11. Jahrhunderts begonnener Prozess der Zentralisierung
einen vorläufigen Höhepunkt gefunden hatte, rückte in den Texten des Zweiten Vatika-
nums das Prinzip der Kollegialität und der Gemeinschaft in den Vordergrund. Darüber
bestand freilich eine Kontroverse im Konzil. Eine Mehrheit der Bischöfe war für eine
deutliche Reform zugunsten der Kollegialität, aber durch die Hintertür der ständigen
Entwurfskorrekturen setzte sich die geteilte Trägerschaft durch, was die Machtposition
des Papstes gestärkt hat.42 Denn wie verhalten sich dann Primat des Papstes und Epis-
kopat zueinander? Wie in weltlich-politischen Organisationen auch, liegt die Möglich-
keit der Klärung bei der Instanz, die in der Lage ist, den grundsätzlichen und hier nicht
eindeutigen43 Text in konkrete Rechtsnormen zu transferieren. Die Rechtssetzungspra-
xis von Johannes Paul II. hat eine Klärung dergestalt herbeigeführt, dass die Höchstge-
walt nun explizit dem Papst zugeordnet wird. Positivrechtlicher Ausdruck ist der hier
erläuterte canon 331.

41 Vgl. zu diesem und zum nächsten Aspekt vor allem das grundlegende Werk über Struktur und
Politik des Vatikan aus der Feder des Jesuiten und Politikwissenschaftlers Thomas J. Reese:
Im Inneren des Vatikan. Politik und Organisation der katholischen Kirche (mit einem Nach-
wort von Otto Kallscheuer), Frankfurt am Main 1998, S. 335ff u. 344ff.

42 Kaufmann weist in diesem Zusammenhang auf die dem dritten Kapitel von »Lumen Gentium«
seitens der Kurie beigefügte »nota explicativa praevia« hin, die die Autonomie des Papstes
betone (vgl. Kaufmann, Kirchenkrise, FN 192, S. 198).

43 Siehe hierzu »Lumen Gentium«, Ziffer 22: »Das Kollegium oder die Körperschaft der Bischöfe
hat aber nur Autorität, wenn das Kollegium verstanden wird in Gemeinschaft mit dem Bischof
von Rom, dem Nachfolger Petri, als seinem Haupt, und unbeschadet dessen primatialer Gewalt
über alle Hirten und Gläubigen. Der Bischof von Rom hat nämlich kraft seines Amtes als
Stellvertreter Christi und Hirt der ganzen Kirche volle, höchste und universale Gewalt über
die Kirche und kann sie immer frei ausüben. Die Ordnung der Bischöfe aber, die dem Kolle-
gium der Apostel im Lehr- und Hirtenamt nachfolgt, ja, in welcher die Körperschaft der
Apostel immerfort weiter besteht, ist gemeinsam mit ihrem Haupt, dem Bischof von Rom, und
niemals ohne dieses Haupt, gleichfalls Träger der höchsten und vollen Gewalt über die ganze
Kirche.«

273 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 273

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


Diese Bestimmung belegt die von der Politikwissenschaft so bezeichnete Pfadabhän-
gigkeit institutioneller Entwicklung: Was sich heute in der Kirche als in Stein gemeißelte
Tradition ausgibt, die sich als die einzig gebotene Weise der Umsetzung ewiger und hei-
liger Wahrheiten versteht, stellt sich bei genauerem Hinsehen als eine gewissermaßen
»gemachte« institutionelle Gestalt dar, die auf bestimmten, auch kontroversen Entschei-
dungen darüber beruht, welcher Weg an einer Gabelung beschritten werden soll. Dass
der Papst heute allein Inhaber der höchsten Gewalt ist und von seiner Stellung im Gefüge
der römisch-katholischen Kirche über eine Machtfülle verfügt wie kein absolutistischer
Monarch der frühen Neuzeit, ist genauso ein Ergebnis kontingenter Prozesse wie die im
weiteren aufzuzeigenden Elemente der Verfassungsstruktur. Kirchengeschichtlich gese-
hen ist das 19. und frühe 20. Jahrhundert der relevante Zeitraum, in dem die Kirche als
Reaktion auf die Modernisierung und auch auf den Verlust weltlicher Macht sich zu einer
streng zentralistischen und hierarchischen Organisation entwickelte, mit einer Macht-
fülle des Papstes, die mit Blick insbesondere auf die ersten tausend Jahre der Kirche und
ihrer synodalen Struktur keineswegs typisch für das Papsttum ist.44 Während also das
Zweite Vatikanische Konzil im ausgehenden zweiten Jahrtausend sich demgegenüber in
vielen Texten bemühte, den geänderten Rahmenbedingungen entsprechend die Kirche
in die »Heutigkeit« zu tragen, was für die innerkirchliche Struktur Kollegialität, einen
gewissen Pluralismus und Autonomie der Ortskirche bedeutete, hat sich diese konziliare
Reformanstrengung nach innen aber nicht durchgesetzt.45 Das wird auch in den weiteren
Punkten deutlich.

Bischofsbestellung

Die Primatialgewalt des Papstes schlägt heute auch in den Verfahren zur Bestellung der
Bischöfe durch. In der Kirchengeschichte zeigt sich gerade in den ersten Jahrhunderten
noch eine verbreitete Praxis der Wahl, alleinstehend oder auch in Kombination mit er-
forderlicher Zustimmung der Bischöfe oder auch durch Einsatz weiterer Mechanismen

44 Vgl. ausführlich für die Zeit ab dem Konzil von Trient Rudolf Lill, Die Macht der Päpste,
Kevelaer 2006; Vgl. dazu jetzt knapp Kaufmann, Kirchenkrise, S. 130ff. Kaufmann führt aus,
dass die entsprechenden Denkmuster für die ›heilige Ordnung‹ zwar bereits mit dem zu Beginn
des zweiten Jahrtausends im »dictatus papae« von Papst Gregor VII. im Jahr 1075 gelegt worden
seien. Die kirchenweite Durchsetzung war aber erst Ergebnis des Ersten Vatikanischen Konzils
durch die Dogmatisierung der Unfehlbarkeit und des Jurisdiktionsprimats. Kaufmann resü-
miert: »Damit wurde eine neue Tradition geschaffen, die sich selbst von Anfang an als unwan-
delbar versteht, was jedoch historisch gebildeten Menschen heute nicht mehr zu vermitteln
ist.« (Kaufmann, Kirchenkrise, S. 133).

45 Vgl. hierzu Lill, Macht der Päpste, der in Kapitel 8 zeigt, wie die Prinzipien der Kollegialität,
der Mitverantwortung und der grundsätzlichen Gleichheit aller Christen, mit der das Zweite
Vatikanum die Klerikerkirche zu einer Christenkirche verwandeln wollte, seit Ende der 70er-
Jahre durch eine Gegenströmung im Vatikan und Episkopat zurückgenommen wurde und
wird. Für Lill beginnt hier eine Restaurationsphase unter Papst Johannes Paul II., der mit Hilfe
des Chefs der Glaubenskongregation, Kardinal Ratzinger, einen Neo-Zentralismus durchge-
setzt hat.

274 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 274

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


wie dem für die Antike typischen Losverfahren.46 Dass dann in den letzten beiden Jahr-
hunderten der Papst die entscheidende Position bei der Bischofswahl erlangt hat, ist auch
Teil einer Sammlungsstrategie mit dem Bestreben, unter dem Druck der Modernisierung
den Klerus zu steuern47 und damit die Einheit der Kirche zu wahren. Gerade für das
Pontifikat von Benedikt XVI. scheint die Wahrung der Einheit der Kirche ein wesentli-
ches Motiv gewesen zu sein, was schon sein Handeln als Kardinal der Glaubenskongre-
gation ausgezeichnet hatte. Die Bischöfe werden letztlich vom Papst ernannt bezie-
hungsweise es bedarf die Wahl – so sie nach den differierenden konkordatsrechtlichen
Bestimmungen vorgesehen ist – durch die Ortskirche der päpstlichen Bestätigung.48 Die
Beteiligung der Ortskirchen und Laien fällt in keiner Weise gleichberechtigt zu der Ge-
staltungs- und Entscheidungsmacht des Papstes aus, die dieser vor Ort auch mit Hilfe
des apostolischen Nuntius geltend macht, welcher den Prozess der Kandidatenauslese
im Sinne Roms steuert.

In diesem Zusammenhang ist relevant, dass die Regierungspraxis in den vergangenen
Jahrzehnten einen Kriterienkatalog erkennen lässt, wonach nur solche Kandidaten eine
Chance auf das bischöfliche Amt haben, die keine von der römischen Lehrmeinung ab-
weichenden inhaltlichen Vorstellungen vertreten. Als Kriterien können aus der Praxis
der vergangenen Jahre die folgenden rekonstruiert werden: Aufrechterhaltung des
Pflichtzölibats, Ablehnung der Frauenordination, Ablehnung künstlicher Empfängnis-
verhütung, Kritik der Homosexualität.49 Das ergibt sich auch explizit aus dem Katalog
der Eignungskriterien für Kandidaten, mittels dem die ›Rechtgläubigkeit‹ abgeprüft wer-
den soll.50 Andere Kriterien wie etwa das Ansehen von Kandidaten in den Gemeinden
und auch die charakterliche Eignung scheinen demgegenüber nachrangig zu sein, wie
einige umstrittene Bischofsernennungen der jüngeren Vergangenheit gerade in Deutsch-
land, Österreich und der Schweiz zeigen.51 Auch in anderen Weltgegenden wird der von

46 Vgl. hierzu ausführlich Gerhard Hartmann, Der Bischof. Seine Wahl und Ernennung, Graz
1990 und knapp ders.: Wählt die Bischöfe. Ein Vorschlag zur Güte und zur rechten Zeit, Keve-
laer 2010, S. 13ff.

47 Vgl. Kaufmann, Kirchenkrise, S. 136.
48 Für große Kritik hat die Bestellung des ehemaligen Berliner Erzbischofs Johannes Meissner

zum Erzbischof von Köln gesorgt, bei dem der Vatikan im laufenden Verfahren die Regeln
geändert hat, um den von Rom erwünschten, aber in Köln umstrittenen Kandidaten sicher
durchzusetzen. Vgl. dazu ausführlich Hartmann, Der Bischof, S. 124-160.

49 Vgl. dazu Reese, Im Inneren des Vatikan, S. 333f.
50 Dokumentiert bei Werner Böckenförde: »Zur gegenwärtigen Lage der römisch-katholischen

Kirche. Kirchenrechtliche Anmerkungen« in: Orientierung, 62. Jg. (1998), S. 228-234 (S. 229).
51 Zu den umstrittenen Bischofsernennungen in Deutschland, der Schweiz und Österreich, die

teilweise mit zahlreich unterzeichneten Petitionen des Kirchenvolkes einhergegangen sind vgl.
Hartmann, Wählt die Bischöfe, S. 91-135. Es verdient der Erwähnung, dass der emeritierte Bi-
schof Walter Mixa, dessen Amtsführung in skandalöser Weise ethische und rechtliche Normen
verletzt hat, die erste Bischofsernennung gewesen ist, die Papst Benedikt XVI. vorgenommen
hat (am 16.7.2005 zum Bischof von Augsburg). Mixa ist ein treffendes Beispiel für die vatika-
nische Auswahlpolitik, wonach es vornehmlich auf die kirchenpolitische Nähe zum Vatikan
ankommt und Fragen der charakterlichen Eignung, der bisherigen Amtsführung und anderes,
was für die jeweilige Ortskirche entscheidend ist, keinerlei Rolle zu spielen scheinen. Die erste

275 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 275

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


Rom kontrollierte Prozess der Auswahl möglicher Kandidaten unter oftmaliger Nicht-
berücksichtigung der Bedürfnisse vor Ort kritisiert.52 Da die inhaltlichen Anforderungen
an das Profil der Bischöfe keine Geheimnisse darstellen, wirkt sich dies auf diejenigen
Priester, die weitere Karriereschritte machen wollen, entsprechend aus. Die Auswahl-
kriterien gelten im übrigen ebenso für die Ernennung der Kardinäle, also jenen Kreis von
Bischöfen, die den Nachfolger im Amt des Papstes bestimmen. Indem der amtierende
Papst den Kreis derer zusammensetzt, die als Kardinäle seinen Nachfolger wählen, kann
er auf die Wahl vorentscheidend einwirken. Insgesamt führt der Kriterienkatalog dazu,
dass der Episkopat und das Kardinalskollegium nicht unbedingt repräsentativ für die
Priesterschaft und die Laien zusammengesetzt ist. Das Verfahren der Bischofs- und Kar-
dinalswahl ist einer der wesentlichen Gründe für die wachsende Entfremdung zwischen
Rom und den Ortskirchen.53

Gehorsamspflicht

Im canon 752 ist festgelegt, dass den lehramtlichen Verkündigungen des Papstes oder des
Bischofskollegiums in Glaubens- und Sittenfragen ein »religiöser Verstandes- und Wil-
lensgehorsam« entgegenzubringen ist.54 Gegenüber dem alten Codex von 1917 stellt dies,
wie Ernst-Wolfgang Böckenförde herausgearbeitet hat,55 eine erheblich höhere Anfor-
derung an die Gläubigen, ihre jeweiligen Sichtweisen mit der lehramtlichen Auffassung
in Übereinstimmung zu bringen, bezog sich der alte Codex doch explizit nur auf die
Vermeidung von Häresien und Irrtümern, die Häresien nahekommen. Jetzt wird eine
viel weitgehendere Zustimmungspflicht statuiert, und gefordert, es sei alles zu meiden,
was einer verkündeten Lehre nicht entspricht. Bestenfalls ein schweigender Ungehorsam
wird im Falle der Ablehnung als Möglichkeit eines inneren Dissenses zugelassen, aber
die Kritik an lehramtlichen Äußerungen in der Öffentlichkeit wird hier prinzipiell aus-
geschlossen.56

Bischofsernennung des neuen Papstes Franziskus kann hinsichtlich ihrer kirchenpolitischen
Symbolkraft mit Spannung erwartet werden.

52 Eindrücklich hierzu die Schilderungen des ehemaligen Vizepräsidenten der lateinamerikani-
schen Bischofskonferenz Clemente José Carlos Inard: Gedanken eines Bischofs zu den heutigen
kirchlichen Institutionen, Gösing 2009, der im übrigen nicht nur den römischen Machtanspruch
bei der Bischofswahl kritisiert, sondern auch die Festlegung auf den Pflichtzölibat und den
Ausschluss der Frauen vom Weiheamt des Priesters, was er als einer der letzten noch lebenden
Bischöfe, die am Zweiten Vatikanischen Konzil teilgenommen haben, auch als eine Abkehr
von der dort beschlossenen Entwicklungsrichtung für die Kirche erlebt. Es ist also im übrigen
nicht so, dass Reformen nur im wohlhabenden Westen gefordert werden.

53 Vgl. Reese, Im Inneren des Vatikan, S. 334.
54 Can. 752: »Nicht Glaubenszustimmung, wohl aber religiöser Verstandes- und Willensgehor-

sam ist einer Lehre entgegenzubringen, die der Papst oder das Bischofskollegium in Glaubens-
oder Sittenfragen verkündigen, wann immer sie ihr authentisches Lehramt ausüben, auch wenn
sie diese Lehre nicht definitiv als verpflichtend zu verkünden beabsichtigen; die Gläubigen
müssen also sorgsam meiden, was ihr nicht entspricht.«

55 Vgl. Böckenförde, Autorität päpstlicher Lehrenzykliken.
56 Vgl. ebd., S. 487.

276 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 276

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


Die Gehorsamspflicht ist insofern bemerkenswert, als dass wie oben ausgeführt für
lehramtliche Äußerungen nicht per se das Unfehlbarkeitsdogma des Papstes gilt. Lehr-
amtliche Äußerungen generell sind zwar durchaus eine verbindliche Orientierung für die
Gläubigen und nicht bloß ein unverbindliches Angebot oder ein Vorschlag, wie das
Evangelium heute zu aktualisieren ist. Aber die Politik des Vatikans ist darauf ausge-
richtet, wie sich insbesondere mit dem Codex von 1983 zeigt, die römische Sichtweise
mit den Mitteln des Rechts verbindlich bei den Gläubigen durchzusetzen. Johannes Paul
II. hat 1998 den Codex in dieser Hinsicht noch verschärft, indem er in dem Motu Proprio
»Ad Tuendam Fidem« verkündet hat, dass eine neue kirchenrechtliche Norm Geltung
habe, wonach alle katholischen Christen mit »gerechter Strafe« bedroht werden, die die
Positionen des Lehramts in Glaubens- und Sittenfragen »hartnäckig zurückweisen«.57

Zu diesen Positionen zählen für den Vatikan also nicht nur die unfehlbaren Lehrent-
scheidungen, sondern alle Äußerungen des päpstlichen Lehramts, das heißt etwa die zum
Ausschluss der Priesterordination für Frauen. Eine solche Gehorsamspflicht, die bei Bi-
schöfen und Inhabern anderer Funktionen (auch Theologiedozenten) noch mit einem je
eigenen Treueeid und einem um Zusätze erweiterten Glaubensbekenntnis verbunden
ist,58 steht für eine Abkehr nicht nur vom Kollegialitätsprinzip des Zweiten Vatikanums,
insofern hier eine Konzentration auf die päpstlichen Stellungnahmen zulasten synodaler
Stellungnahmen der Bischöfe erfolgt, sondern auch für eine erhebliche Relativierung der
dort ausgearbeiteten Communio-Ekklesiologie.59 Bezeichnenderweise hat der CIC aus
der Kirchenkonstitution Lumen Gentium zwar die Rede vom Volk Gottes und der
Gleichheit aller Gläubigen aufgegriffen, nicht aber den Begriff des Priestertums aller
Gläubigen sowie des Glaubenssinns der Gläubigen, der vom Geist der Wahrheit geweckt
werde.60

Ernst-Wolfgang Böckenförde hat in diesem Zusammenhang betont, dass die Kirche
im Unterschied zum Staat nicht auf der Beziehung zwischen Gesetz und äußerem Ge-
horsam, sondern als lebendige Glaubensgemeinschaft auf der Beziehung von »traditio«
und »receptio« beruhe. Damit ist gemeint, dass ein Nexus besteht zwischen »Autorität

57 www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/motu_proprio/documents/hf_jp-ii_motu-proprio
_30061998_ad-tuendam-fidem_ge.html.

58 Vgl. W. Böckenförde, Kirchenrechtliche Anmerkungen, S. 229; Texte siehe www.vatican.va/r
oman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_ge.h
tml.
Vgl. zur theologischen Problematik Irina Maria Kreusch, Der Eid zwischen Schwurverbot Jesu
und kirchlichem Recht: Verehrung oder Mißbrauch des göttlichen Namens?, Berlin 2005.

59 Dass auch in »Lumen Gentium« von dem Gehorsam des Willens und des Verstandes die Rede
ist, die dem Lehramt entgegenzubringen ist, steht dem nicht entgegen, denn in »Lumen Gen-
tium« wird der Dissens nicht behandelt, »also konziliar offengehalten« (Böckenförde, Auto-
rität päpstlicher Lehrenzykliken, S. 488).

60 »Lumen Gentium«, Ziffer 12: »Die Gesamtheit der Gläubigen, welche die Salbung von dem
Heiligen haben (vgl. 1 Joh 2,20.27), kann im Glauben nicht irren.« (Kleines Konzilskompendi-
um, S. 136) Vgl. auch Dietmar Konrad, Der Rang und die grundlegende Bedeutung des Kir-
chenrechts im Verständnis der evangelischen und katholischen Kirche, Tübingen 2010, S. 87f
und vgl. Sabine Demel u.a., »Löscht den Geist nichts aus«. Synodale Prozesse in deutschen Diö-
zesen, Freiburg 2005, S. 18.

277 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 277

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


und Vertrauen auf der einen, innerer Folgebereitschaft auf der anderen Seite, einer Fol-
gebereitschaft freilich, die eigenes Denken und dadurch vermittelte Einsicht nicht aus-
schaltet, sondern aufnimmt. (…) Deshalb ist begründete Kritik keineswegs ausgeschlos-
sen, sie ist öffentlich möglich und kein Mangel an Glaubenssinn«.61 Die Autorität des
Lehramtes, welche aus der Tradition und dem Wissen schöpfe, wende sich an die anderen
Gläubigen als vernunftbegabte Glieder der Kirche, wie Böckenförde unterstreicht. Sie
darf sozusagen nicht weghören, wenn es bei den Gläubigen zu einer Rezeptionsverwei-
gerung kommt, da der Geist Gottes – wie Böckenförde Johannes Paul II. zitiert – in jedem
Gläubigen wehe.62

Der Unterschied in der Beziehung von Gesetz und Befolgung zwischen Kirchenrecht
und Staatsrecht kann noch vertieft werden. Der Staat setzt das Recht mit Hilfe seines
Gewaltmonopols durch, erzwingt so das rechtskonforme Verhalten der Rechtsadressa-
ten und regelt damit in friedensstiftender Weise die Sozialbeziehungen der Mitglieder
des staatlichen Herrschaftsverbandes. Das Kirchenrecht hat zwar eine andere (nämlich
theologisch bestimmte) Funktion – es geht nicht um eine Friedens- sondern eine Heils-
ordnung. Aber als an die Gläubigen gerichtete Rechtsordnung ist auch das Kirchenrecht
auf Befolgung aus und kennt folglich rechtskonformes und rechtswidriges Verhalten63

und Sanktionsmittel, die im kirchlichen Strafrecht festgehalten sind. Das schärfste Mittel
ist die bereits in der Weber’schen Kennzeichnung der Kirche als sakramentaler Heils-
anstalt herausgestellte Verweigerung der heilsnotwendigen Sakramente bis hin zur Ex-
kommunikation. Das Kirchenrecht ist also wie das positive Recht des Staates eine Ver-
haltensanordnung und insofern »echtes Recht« im Kant’schen Sinne, da mit der Befugnis
zu zwingen verbunden.64 Andererseits aber normiert das Kirchenrecht in vielen Artikeln
moralische Normen, die auf eine innere Übereinstimmung abzielen. Normen, die auf
innere Vorgänge gerichtet sind, lassen sich weder erzwingen, noch kann ihre »Befolgung«
– also die innere Übereinstimmung mit den Normen – rechtlich überprüft werden. Die
Triebfeder zur Befolgung moralischer Normen ist das Gewissen. Diese grundlegende
Unterscheidung markiert den Beginn des modernen Rechtsdenkens. Der Staat kann Ge-
horsam für seine Rechtsnormen verlangen, aber keine innere Übereinstimmung.

Vor diesem Hintergrund erhellt sich die Zwitterform des Kirchenrechts. Mit der in
canon 752 rechtlich kodifizierten Gehorsamspflicht adaptiert die Kirche die Gehorsam-
serwartung des modernen Staates, die sich bei diesem aber nur auf äußeres Verhalten
richtet. Canon 750 verlangt zudem, dass »all das zu glauben (ist), was im geschriebenen
oder im überlieferten Wort Gottes als dem einen der Kirche anvertrauten Glaubensgut
enthalten ist und zugleich als von Gott geoffenbart vorgelegt wird, sei es vom feierlichen
Lehramt der Kirche, sei es von ihrem ordentlichen und allgemeinen Lehramt« (§ 1). Fer-

61 Böckenförde, Autorität päpstliche Lehrenzykliken, S. 485.
62 Ebd. Johannes Paul II. zitiert seinerseits den heiligen Paulinus von Nola, wonach die Hirten

an den Lippen aller Gläubigen hängen sollen, da in jedem der Geist Gottes wehe.
63 Siehe hierzu die Apostolische Konstitution von Johannes Paul II. Sacrae disciplinae leges:

»Kirchliche Gesetze erfordern ihrer Natur nach Beachtung«, zit. nach Ulrich Rhode: Einfüh-
rung in das Kirchenrecht, www.ulrichrhode.de/lehrv/einf/einf-skriptum.pdf, S. 30.

64 Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten, 1. Teil, Einleitung in die Rechtslehre, § D.

278 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 278

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


ner wird verlangt, dass »(f)est anzuerkennen und zu halten ... auch alles und jedes (ist),
was vom Lehramt der Kirche bezüglich des Glaubens und der Sitten endgültig vorgelegt
wird« (§ 2). Hier wird eine weitgehende »Rechtspflicht zum Glauben«65 statuiert, die
sich nicht nur auf die göttliche Offenbarung, sondern auch auf die Inhalte des Lehramts
richtet.66 Da diese Glaubenspflicht in canon 751 auch sanktionsbewehrt ist, also rechts-
widriges Verhalten in Form von Abweichungen kirchenstrafrechtlich geahndet wird,
geht es nicht bloß um die Unterstützung eines von den Gläubigen ohnehin schon ver-
spürten inneren Zwangs.67 Was aber mit diesen Normen, die hinsichtlich der geforderten
inneren Übereinstimmung der Gläubigen mit dem Lehramt doch nicht überprüft werden
können, bezweckt wird, bleibt letztlich unklar. Immerhin kann hieraus geschlossen wer-
den, dass die Nichtübereinstimmung mit den Lehrinhalten der Kirche durch die Gläu-
bigen nicht öffentlich gemacht werden soll, was einem Diskussionsverbot gleichkommt.
Eine öffentliche Stellungnahme für die Ordination von Frauen wäre demnach als das
äußerliche Verhalten anzusehen, was kirchenrechtlich rechtswidrig ist.

Hier lässt sich das Ausmaß der Kirchenkrise deutlich erkennen: denn viele Katholi-
kinnen und Katholiken fühlen sich in keiner Weise an die Positionen des Lehramtes im
Glauben gebunden, zahlreiche Gläubige tragen etwa in der Frage der Frauenordination
eine andere biblisch und katholisch begründete Sichtweise vor als jene, die das Lehramt
ihnen vorschreiben möchte – unter ihnen sind Laien, die in Gemeinden Verantwortung
übernehmen, Laien, die in staatlich-öffentlichen Ämtern wirken und Theologie-Profes-
soren. Das Kirchenrecht läuft hier als Verhaltensordnung wie als Glaubensrichtlinie leer.
Die Diskrepanz zwischen dem an die Gläubigen gerichteten Kirchenrecht und dem Ver-
halten und den Einstellungen der Gläubigen ist so groß, dass hier von einem neuen
Schisma gesprochen wird: einem vertikalen Schisma zwischen »Rom« und den Gläubigen
in den Gemeinden.68

Die Gehorsams- und Glaubenspflicht steht auch in einem Spannungsverhältnis zu dem
wohl wichtigsten Dokument des Zweiten Vatikanums, nämlich der Erklärung über die
Religionsfreiheit »Dignitatis humanae«, mit dem der Paradigmenwechsel vom »Recht
der Wahrheit zum Recht der Person« (Ernst-Wolfgang Böckenförde) gelungen ist.69 In
dieser Erklärung wird die bis dato herrschende bloße Toleranzposition der Kirche zu-

65 Konrad, Kirchenrecht, S. 88f.
66 Was im Übrigen zu den definitiven Lehren zu rechnen ist, wird im CIC nicht abschließend

geklärt; in jedem Fall gehört die Enzyklika Evangelium Vitae aus dem Jahr 1994 dazu, mit der
die Tötung unschuldigen Lebens, Abtreibung und Euthanasie als verwerflich bewertet wird,
aber auch das Apostolische Schreiben Ordinatio Sacerdotalis (1994), in dem die Priesterweihe
für Frauen ausgeschlossen wird. Vgl. ebd., S. 91.

67 Vgl. ebd., S. 89.
68 Eindrücklich etwa Walter Kaspar: »Als Bischof einer großen Diözese machte ich die Erfahrung

eines immer größeren Auseinaderdriftens von universalkirchlichen Normen und der Praxis vor
Ort. In manchen Fällen möchte man fast von einem mentalen und praktischen Schisma spre-
chen.« (»Das Verhältnis von Universalkirche und Ortskirche« in: Stimmen der Zeit, 218/2000,
S. 795, hier zit. nach Demel u.a., Synodale Prozesse, S. 221, vgl. auch ebd. S. 251.)

69 Ernst-Wolfgang Böckenförde: Einleitung zur Textausgabe der »Erklärung über die Religions-
freiheit«, abgedruckt in ders., Kirche und christlicher Glaube in den Herausforderungen der
Zeit, Münster ²2007, S. 231-246, hier S. 235.

279 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 279

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


gunsten einer Sicht aufgegeben, bei der die Würde der menschlichen Person im Mittel-
punkt steht, die das durch den Staat zu garantierende Recht auf religiöse Freiheit nach
sich zieht, und zwar unabhängig von der religiösen Überzeugung des einzelnen. Nach
der alten Toleranzlehre hingegen hatte der (religiöse) Irrtum objektiv kein Recht auf
Existenz und es wurde die Legitimität des Staates im Grunde davon abhängig gemacht,
wie er der – einzig in der katholischen Kirche zur vollen Geltung kommenden – Wahrheit
dient. Ernst-Wolfgang Böckenförde hat herausgearbeitet, dass die Konzilserklärung
demgegenüber eine klare Unterscheidung zwischen rechtlicher Ordnung und morali-
schen Pflichten trifft.70 Das staatliche Recht muss um der Würde der Person willen einen
Freiraum bieten, damit die Menschen in ungehinderter Form ihrer moralischen Ver-
pflichtung nachkommen können, die volle Wahrheit zu suchen, aufzunehmen und zu
bewahren.71 Die Erklärung relativiert mit der vollen Anerkennung der rechtlichen Re-
ligionsfreiheit nicht den Wahrheitsanspruch des katholischen Glaubens72 und auch nicht
die sittliche Pflicht des einzelnen, die Wahrheit im Bereich der Religion zu suchen. Aber
dies wird hier verknüpft mit der Anerkennung eines Rechts, diese Wahrheit in einer
besonderen Weise zu suchen, nämlich »sich in Klugheit unter Anwendung geeigneter
Mittel und Wege rechte und wahre Gewissensurteile zu bilden«.73 Bei der Wahrheitssu-
che sollen freie Forschung, das Lehramt und der Dialog zu Hilfe kommen. Ist die Wahr-
heit einmal erkannt, dann soll an ihr festgehalten werden, »mit personaler Zustim-
mung«.74

Gewiss ist die Erklärung in Hinblick auf das Verhältnis zwischen dem Einzelnen und
der öffentlichen Gewalt geschrieben und nicht auf das Verhältnis des einzelnen zu seiner
religiösen Gemeinschaft. Aber angesichts der allgemeinen Aussagen über das im Übrigen
in Dignitatis humanae auch theologisch begründete Wesen des Menschen, nämlich vor
seinem Gewissen verantwortete Entscheidungen zu treffen, stellt sich die Frage, wie sich
die Wertschätzung der Freiheit mit der in der katholischen Kirche rechtlich kodifizierten
Gehorsams- und Glaubenspflicht gegenüber den unfehlbaren und definitiven lehramt-
lichen Äußerungen vereinbaren lässt. Die Erklärung unterstreicht ja explizit, dass nie-
mand zum Glauben gezwungen werden darf75 und verlangt für das Festhalten des Glau-
bens eine eigene Anstrengung des Individuums (›personale Zustimmung‹). Die Andro-
hung des kirchenrechtlichen Strafrechts für die Abweichung vom Lehramt stellt aber
einen solchen versuchten Zwang dar, der zudem der Anstrengung, aufgrund derer die
geforderte ›personale Zustimmung‹ erfolgt, nicht gerecht wird. Zudem mag es Situatio-

70 Vgl. ebd., S. 237.
71 »Erklärung zur Religionsfreiheit ›Dignitatis humanae‹«, Ziffer 1 (Kleines Konzilskompendi-

um, S. 662).
72 Vgl. Böckenförde: Einleitung zur Textausgabe, S. 237.
73 Ebd., Ziffer 3 (Kleines Konzilskompendium, S. 663).
74 Ebd., Ziffer 3 (Kleines Konzilskompendium, S. 664).
75 »Erklärung zur Religionsfreiheit ›Dignitatis humane‹«, Ziffer 12 (Kleines Konzilskompendi-

um, S. 672). In der Enzyklika Redemptoris missio wird die Wertschätzung des Gewissens als
»Heiligtum« und die Freiheit der Person anerkannt, woraus folgt, dass die Kirche in ihrer
Missionsarbeit die Wahrheit ›vorschlägt‹ und nicht ›aufdrängt‹. Siehe Redemptoris missio, Ziffer
39.

280 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 280

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


nen geben, in denen das Lehramt keine Hilfe bei der Suche nach der Wahrheit ist, nämlich
dann, wenn das Lehramt an kontingenten Interpretationen der Offenbarung festhält, die
vielen Gläubigen nicht einsichtig sind, beziehungsweise für die keine guten Gründen
erkannt werden. Die jahrhundertelange Ablehnung der Freiheitsrechte, insbesondere der
Religionsfreiheit durch das Lehramt spiegelt diese Erfahrung. Dieses Beispiel zeigt zu-
gleich, dass sich lehramtliche Äußerungen so weiterentwickeln können, dass sie sich im
Kern verändern. Die Kontroverse über eine vermeintliche Kontinuität des Konzils, wo-
nach die Erklärung zur Religionsfreiheit tatsächlich keinen Bruch zu den bisherigen
lehramtlichen Äußerungen darstelle, sondern in einer Kontinuität zu sehen sei, ist vor
dem Hintergrund dieses Problems zu deuten. Denn nur, wer der Kontinuitätsthese folgt,
kann den Autoritätsanspruch mit Gehorsamsverpflichtung aufrechterhalten.76

Kirche vor Ort und Universalkirche

Zu den strukturierenden Prinzipien der römisch-katholischen Kirche gehört auch das
Verhältnis zwischen »Ortskirche« und »Universalkirche« und die Stellung der Laien.
Wie zur Ekklesiologie des Zweiten Vatikanums bereits herausgearbeitet, gelten alle
Gläubigen als gleich und zwar nicht nur hinsichtlich ihrer gemeinsamen Taufwürde,
sondern auch hinsichtlich des Sendungsauftrages, den sie als Mitglieder der Kirche zu
erfüllen haben.77 Insofern haben alle Gläubigen Anteil am Amte Christi, weswegen die
Wertschätzung eines kirchlichen Amtes als Dienst, mit dem ein geistlicher Zweck ver-
folgt wird, nicht davon abhängig zu machen ist, ob ein Kleriker oder ein Laie das Amt
ausfüllt. Aber an einer Stelle endet die Gleichheit aller Gläubigen und dies betrifft be-
kanntlich den Zugang zum Weiheamt des Priesters, das nur für Männer offen steht, die
– zumindest nach außen hin – zölibatär leben. Hinsichtlich der Beteiligung der Laien an
der bischöflichen Amtsgewalt in den Diözesen und den Pfarreien ergibt sich ebenfalls
ein gemischtes Bild, was die praktische Ingeltungsetzung der Communio-Ekklesiologie
des Zweiten Vatikanums angeht. Der Kodex von 1983 sieht nur Pfarrpastoralräte vor, in
denen den Laien der priesterliche Amtsinhaber vorsteht, aber keine Gremien, wie sie
zumindest für Deutschland die Würzburger Synode verabredet hatte, mit einer neuen
Praxis der Zusammenarbeit von Klerikern und Laien. Die vor rund vierzig Jahren tagende
Würzburger Synode war eine gleichberechtigte Versammlung von Laien und Bischöfen,
die sich gewissermaßen die »Eindeutschung« des Konzils zur Aufgabe gemacht hatte.
Die Bischöfe hatten nicht nur gegen den Beschluss mit dem Titel Verantwortung des

76 Vgl. zur Rezeptionsgeschichte Franz-Xaver Bischof, »Die Erklärung über die Religionsfrei-
heit« in: Vierzig Jahre II. Vatikanum. Zur Wirkungsgeschichte der Konzilstexte, hrsg. v. ders./
Stephan Leimgruber, Würzburg ²2005, S. 334-354 und siehe aus kirchenhistorischer Perspek-
tive zur Kontroverse über die angemessene Hermeneutik Günther Wassilowsky, »Kontinuum
– Reform – (Symbol)Ereignis? Konzilsgeschichtsschreibung nach Alberigo« in: Das Zweite
Vatikanische Konzil (1962-1965), hrsg. v. Franz-Xaver Bischof, Stuttgart 2012, S. 27-44.

77 Can. 208: »Unter allen Gläubigen besteht, und zwar aufgrund ihrer Wiedergeburt in Christus,
eine wahre Gleichheit in ihrer Würde und Tätigkeit, kraft der alle je nach ihrer eigenen Stellung
und Aufgabe am Aufbau des Leibes Christi mitwirken.« Vgl. dazu Demel, Frauen, 2004, S. 36.

281 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 281

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


ganzen Gottesvolkes für die Sendung der Kirche keinen Einspruch eingelegt, sondern
diesen mitgetragen und umgesetzt.78 Für Hans Maier ist die Umsetzung dieses Beschlus-
ses in Form der Institutionalisierung von Räten und Ausschüssen auf den unterschied-
lichen territorialen Ebenen (der Pfarrei, der Diözese und auch auf nationaler Ebene) ins-
gesamt gelungen,79 wobei er auch die »Gemeinsame Konferenz« als gemeinsamen Aus-
schuss des Zentralkomitees der deutschen Katholiken80 und der deutschen Bischofskon-
ferenz als eine der wichtigen Gründungen der Würzburger Synode bezeichnet, da dort
wechselseitig über die Schwerpunkte in der Arbeit von DBK und ZdK beraten wird, was
eine wichtige vertrauensbildende Maßnahme darstellt und Konflikte vermeiden hilft.81

Die Laien kommen also in der Verfassungsstruktur der Kirche durchaus vor, wenn es
wohl auch einiger Anstrengungen bedurfte, die in den 1970er Jahren gewachsene Praxis
in Deutschland als legitimes Partikularrecht mit den entgegenstehenden Buchstaben des
kirchlichen Gesetzes von 1983 in Einklang zu bringen.82 Aber ihre Kompetenzen und
ihr tatsächlicher Einfluss hängen heute in der Verfassungspraxis davon ab, welche Gestalt
und welches Gewicht ihnen der jeweilige Bischof in der Ausübung seiner Entschei-
dungsvollmacht gibt.83 In der Praxis der vergangenen Jahre kann in einigen deutschen
Diözesen gerade ein Abbau der Einbeziehung der Laien beobachtet werden.84 Es hat den
Anschein, als ob gerade dann, wenn zwischen bischöflicher Leitung und dem »sensus
fidelium« der Gläubigen ein Dissens aufkommt, die Leitung zu den Mitteln der Hierar-
chie greift, um die römische Sichtweise durchzusetzen.85

78 Hans Maier, »Kirche in der Demokratie« in: Stimmen der Zeit, 2006/9, S. 579-586 (S. 585).
79 Hans Maier war an diesem Prozess selbst beteiligt und kommt zu dem rückblickenden Urteil,

»dass die Würzburger Synode den Laienkatholizismus in eine Form gebracht hat, die einerseits
synodal ist, wie es dem Willen des Konzils entspricht, auf der anderen Seite die Eigenständigkeit
der Laientradition bestehen lässt.« Hans Maier: Keine Demokratie? Laienmeinungen zur Kir-
che, Freiburg 2006, S. 191.

80 Die repräsentative Laienorganisation in Deutschland, das Zentralkomitee der deutschen Ka-
tholiken, ist aus den seit 1848 stattfindenden Katholikentagen hervorgegangen und versammelt
die Katholikinnen und Katholiken, die »in Laienräten, Verbänden, Bewegungen, Initiativen
und Organisationen aktiv an der Gestaltung der Gesellschaft und der Kirche in Deutschland«
mitwirken, siehe Selbstdarstellung, www.zdk.de.

81 Maier, Keine Demokratie?, S. 163.
82 Maier berichtet, dass dies auch ein Ergebnis der Beratung der Gemeinsamen Konferenz gewe-

sen ist, die die bestehenden Pfarrgemeinderäte als ein ›Aliud‹ gegenüber den Pfarrpastoralräten
des CIC angesehen hat und folglich die Ordnungen über die Pfarrgemeinderäte als weiterhin
geltendes Partikularrecht bewertet hat, vgl. ebd., S. 163f.

83 Vgl. die Auswertung des Synodalprozesses in Demel u.a., Synodale Prozesse.
84 Besonders eklatant ist das Vorgehen des Bischofs Müller in der Diözese Regensburg im Jahr

2005 gewesen, der den Diözesanrat und die Dekanatsräte abgeschafft und stattdessen einen
Pastoralrat eingesetzt hatte, der zwar auch aus Laien besteht, welche aber nicht gewählt, son-
dern vom Bischof selbst ausgewählt werden.

85 Hier kann nicht näher auf den tiefen Konflikt um die Mitwirkung in der staatlichen Schwan-
gerenberatung eingegangen werden, aber es soll ein Beispiel gegeben werden, wie dieser Dissens
wirkt. Wer sich im Verein Donum Vitae – der die katholische Beratung nach dem durch Rom
erzwungenen Rückzug von Caritas und dem Sozialdienst Katholischer Frauen trägt – enga-
giert, muss damit rechnen, dass er in einigen Diözesen keinerlei Forum in kirchlichen Räumen
erhält, auch wenn es um etwas anderes als das Anliegen des Vereins geht. So hat Bischof Müller

282 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 282

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


In diesem Zusammenhang ist die Stellung der Ortskirche und damit verbunden die
bischöfliche Kompetenz in der Universalkirche von Bedeutung. Wie wird überhaupt die
Ortskirche verstanden: als Kirche vor Ort und damit Kirche am Ort oder als gewisser-
maßen untere Gebietskörperschaft der Universalkirche und insofern als Teilkirche?86 In
der Kirchenkonstitution Lumen Gentium heißt es, dass die katholische Kirche »in und
aus« den Ortskirchen besteht und »(d)ie kollegiale Einheit ... auch in den wechselseitigen
Beziehungen der einzelnen Bischöfe zu den Teilkirchen wie zur Gesamtkirche in Er-
scheinung (tritt)«.87 Zu der hier wieder erkennbaren Communio-Ekklesiologie, mit der
ja »die Gemeinschaft der Glaubenden und die Kollegialität der Bischöfe im Miteinander
des Christuszeugnisses betont«88 wird, stehen einige neuere Entwicklungen in Spannung.
Zunächst ist erneut auf den canon 331 hinzuweisen, in der die Primatialgewalt in einer
Weise dem Papst zugewiesen wird, die die kollegial ausgeübte Vollmacht der Bischöfe
gegenüber der Vollmacht des Papstes gewissermaßen zurückschiebt. Zwar ist wie bereits
dargelegt das Bischofskollegium »zusammen mit seinem Haupt und niemals ohne dieses
Haupt ebenfalls Träger höchster und voller Gewalt in Hinblick auf die Gesamtkirche«
(can. 336). Aber die Kompetenz, für die Universalkirche zu sprechen, kommt den Bi-
schöfen nun nur im Wege eines ökumenischen Konzils zu, das allein der Papst einberufen
kann.89 Dem entspricht, dass mit der Universalkirche in den nachkonziliaren Lehrdo-
kumenten mehr und mehr der Vatikan identifiziert wird, aber nicht die Verbindung aller
Teilkirchen in der Gesamtkirche, und mit den Teilkirchen die Ortskirchen im Sinne von
lokalen Kirchen, die unter dem römischen Vorrang stehen.90 Damit wäre die Antwort
auf die Frage, wie der jeweilige Bischof den möglichen Dissens zwischen dem päpstlichen
Lehramt und dem Glaubenssinn der Gläubigen, wie das Auseinanderdriften zwischen
universalkirchlichen Normen und der Praxis vor Ort, von dem Walter Kaspar vor dem
Hintergrund seiner Erfahrung als Bischof gesprochen hat,91 zugunsten des Zentralismus
entschieden. Für Kaspar kann der Bischof seiner Verantwortung vor dem Papst und den
anderen Bischöfen wie auch als Hirte seiner Ortskirche aber nicht angemessen gerecht
werden, wenn er als Delegat des Papstes verstanden würde und nicht als Beauftragter

eine Lesung von Hans Maier aus seinen Memoiren in einem Haus des Bistums Regensburg
untersagt (Mai 2011), ebenso wie Bischof Zdarsa in Augsburg (Februar 2012). Der Grund der
Absagen liegt explizit in Maiers Unterstützung von Donum Vitae.

86 Vgl. hierzu Walter Kaspar, »Das Verhältnis von Universalkirche und Ortskirche« in: Stimmen
der Zeit, 218 (2000), S. 795f.

87 »Lumen Gentium«, Ziffer 23 (Kleines Konzilskompendium, S. 149).
88 Johannes Röser, »Wird das Zweite Vatikanische Konzil verfälscht?« in: Christ in der Gegen-

wart, v. 7.10.2010.
89 Can 338 Abs. 1.
90 Vgl. Eberhard Schockenhoff: »Versöhnung mit der Piusbruderschaft? Der Streit um die au-

thentische Interpretation des Konzils« in: Stimmen der Zeit, 4/2010, S. 219-228.
91 Vgl. auch Walter Kasper, »Zur Theologie und Praxis des bischöflichen Amtes« in: Auf neue

Art Kirche sein (FS Bischof Dr. Josef Homeyer), hrsg. v. W. Schreer/ G. Steins, München 1999,
32-48 und zu dem damit ausgelösten Disput mit Joseph Ratzinger vgl. Medard Kehl, »Zum
jüngsten Disput um das Verhältnis von Universalkirche und Ortskirchen« veröffentlicht in:
Kirche in ökumenischer Perspektive (FS Walter Kasper), hrsg.v. Peter Walter / Klaus Krämer /
George Augustin, Freiburg 2003, S. 81-101.

283 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 283

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


Jesu. Bemerkenswert ist wie gesagt, dass Kaspar hinsichtlich des Dissenses zwischen
Praxis und universalkirchenrechtlichen Normen von einem mentalen und praktischen
Schisma spricht.92

In der Gesamtschau stellt sich die römisch-katholische Kirche trotz der besonders in
Deutschland ausgeprägten Elemente des Laienkatholizismus und einem gewissen Selbst-
bewusstsein der Ortskirchen gegenüber der Primatialgewalt des Papstes als eine zentra-
listische Organisation dar, in der der Anspruch besteht, die Kirche von Rom aus nicht
nur als Einheit zu repräsentieren und für ihren Zusammenhalt zu sorgen, sondern auch
in die Tiefe gehend zu steuern. Damit kann aus politikwissenschaftlicher Perspektive
resümierend die Verfassungsstruktur der Kirche als eine Wahlmonokratie gekennzeich-
net werden, die zentralistisch organisiert ist und deren Zugang zu Weiheämtern exklusiv
gestaltet ist, da nur Männer Zugang haben, die zudem bereit sein müssen, zölibatär zu
leben. Der Inhaber der obersten Gewalt ist an kein formell-geschriebenes Recht gebun-
den, nicht kontrollierbar und steht in keinem Verantwortungsverhältnis gegenüber ei-
nem Kollegialorgan oder denjenigen, die ihn gewählt haben. Für die Mitglieder besteht
eine rechtlich kodifizierte Glaubenspflicht. Diskursive Verfahren zur Austragung in-
haltlicher Dissense können nicht notiert werden.

Regierungsebene

Zu dieser Strukturanalyse der Verfassungsebene soll noch eine Analyse der Regierungs-
ebene beigefügt werden: Wie fällt ein Papst seine Entscheidungen konkret, wie setzt er
sie durch, woher hat er seine Informationen über neue Herausforderungen und akute
Problemlagen, auf die er reagieren muss, wie wählt er Personal aus, wie bildet er sich zu
allem ein Urteil – mit einem Wort: wie regiert er also? Darauf soll hier unter Verweis auf
bestehende sozialwissenschaftliche Untersuchungen nur knapp eingegangen werden.93

Die Leitung der Kirche organisiert der Papst im Stil einer »Regierung aus dem Kabi-
nett«.94 Damit bezeichnet Hans Maier eine Regierungsweise, die sich vom ursprüngli-
chen Wortsinne des Kabinetts als fürstliches Arbeitszimmer ableitet, wo der Fürst oder
König sich durch Fachleute beraten ließ. Im Unterschied dazu bezeichnet der Idealtypus
moderner Kabinettsregierung »periodisches Beraten und Entscheiden in regelmäßigen
kurzen Abständen in einem Gremium von Ressortchefs, deren Bereiche die ganze Politik
abdecken, unter der Richtlinienkompetenz des Premiers, in gemeinsamer Verantwortung

92 Freilich sprachlich in etwas relativierter passiver und konjunktivierter Form, Kaspar, »Ver-
hältnis von Universalkirche und Ortskirche«, S. 795.

93 Maier, Keine Demokratie?; Reese, Im Inneren des Vatikan; Kaufmann, Kirchenkrise;
S. 144-150. Vgl. auch aus historischer Perspektive Hubert Wolf, »Politik in Gottes Hand« in:
FAZ v. 21.2.2010, der die kurialen Entscheidungsprozesse im Pontifikat von Pius XI. unter-
sucht und Weichenstellungen rekonstruieren kann, die »einen jahrhundertelangen Prozeß –
den man unter die Überschrift ›Von der Kollegialität zur Autokratie‹ stellen könnte – zu einem
vorläufigen Abschluß (brachten)«.

94 Vgl. Maier, Keine Demokratie, S. 128.

284 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 284

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


aller für die getroffenen Beschlüsse.«95 Ein solches Kollegialorgan im modernen Sinne
umgibt den Papst nicht, vielmehr arbeiten die Kurienkardinäle als Leiter der Dikasterien
(Kongregationen und Räte)96 nach den Richtlinien des Papstes und führen in ihren Fach-
ressorts seinen Willen aus. Das Kardinalstaatssekretariat steht dem Papst in der Leitung
und Kontrolle der Kurie wie auch der Kirche in der Welt unmittelbar zur Seite, es vereint
gewissermaßen Bundeskanzleramt und Außenministerium.97 Es gibt aber keine regel-
mäßigen Sitzungen des Papstes und seines Staatssekretariats mit allen Dikasterienleitern,
die der kontroversen Beratung zu Zwecken der Entscheidungsfindung von Sachverhalten
dienen könnten, sondern nur fünfmal im Jahr stattfindende Zusammenkünfte zwecks
Information und allgemeiner Beratung. Bei seiner Regierungsausübung ist der Papst im
übrigen nicht an Regeln oder ordnende Verfahrensprinzipien gebunden, es gibt keine
einer Geschäftsordnung vergleichbare Ordnung für die Arbeit der Kurie,98 mit der
Kompetenzen delegiert werden, geklärt wird, wann eine höhere Instanz in eine untere
Ebene eingreift und nach welchem Muster wiederkehrende Arbeiten erledigt werden.99

Zudem gilt für die Arbeit kein Prinzip einer transparenten Schriftlichkeit. Die aus all
diesen Merkmalen resultierende Intransparenz, Ineffizienz und auch Korruptionsanfäl-
ligkeit der römischen Kurie ist legendär, die jüngsten Skandale von »Vatileaks« und der
Vatikanbank IOR zeugen davon.

Schließlich fällt auf, dass es keine Kontrollverfahren und keine institutionalisierten
Verfahren innerkirchlicher Konfliktschlichtung gibt, weder politisch noch juridisch.
Zwar gibt es in der Kurie Gerichte, aber deren Tätigkeit betrifft nur einen kleinen Teil
möglicher Konflikte. Eine Rechtsbindung des kirchlichen Gesetzgebers und der kirch-
lichen Verwaltung in Form einer innerkirchlichen Verwaltungsgerichtsbarkeit existiert
nicht. Dies zeigt sich insbesondere in der Kirche vor Ort als ein Mangel, wo ein beson-
derer Bedarf besteht, Konflikte in den Gemeinden und den Diözesen in einem fairen
rechtlichen Verfahren klären zu können. Da der Rechtsschutz im Codex Iuris Canoni-
ci mangelhaft ist, werden jetzt diejenigen, die in kirchlichen Positionen (Kleriker wie
Laien) schwach sind, benachteiligt.100

95 Maier, Keine Demokratie?, S. 129.
96 Vgl. zur historisch gewachsenen Nomenklatur Reese, Im Inneren des Vatikans, S. 157f. Es

werden zwei funktionale Kategorien unterschieden: Jurisdiktion, d. h. Anwendung des ka-
nonischen Rechts und bindende Entscheidungen zu treffen und Promotion, d. h. Angele-
genheiten, die der Erziehung und Bekehrung dienen (vgl. ebd., S. 159). Neben den Kongre-
gationen und Räten gibt es auch noch Gerichtshöfe (ebd., S. 153ff).

97 Vgl. Reese, Im Inneren des Vatikan, S. 242.
98 Vgl. Maier, Keine Demokratie?, S. 126, der darauf hinweist, dass die Regolamento Generale

della Curia Romana vornehmlich die Struktur der Kurie enthalten sowie Regelungen über
Personal.

99 Vgl. zu diesen Punkten Kaufmann, Kirchenkrise, S. 148. Kaufmann resümiert: »Es geht nicht
um die zweckmäßige Regelung des Einzelfalls, sondern um die Aufrechterhaltung einer sym-
bolischen Ordnung.« (ebd.).

100 Vgl. Wilhelm Rees: »Faire Verfahren in der Kirche – Rechtsschutz in der römisch-katholi-
schen Kirche, besonders in kirchlichen Strafverfahren« in: Martha Heizer/ Peter Hurka
(Hrsg.): Mitbestimmung und Menschenrechte. Plädoyer für eine demokratische Kirchenver-
fassung, Innsbruck 2011, S. 255-295.

285 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 285

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


Hinzu kommt der Regierungsstil der Kurie, bis in alle Teile der Welt alle möglichen
Aspekte des kirchlichen und des Glaubenslebens regeln zu wollen. Die von Rom ausge-
hende Übernormierung produziert im Ergebnis keine global integrierte katholische Kir-
che, sondern führt nur zu wachsenden Loyalitätskonflikten zwischen den Bischöfen, die
versuchen müssen, auch die sich als nicht praktikabel erweisenden Normen vor Ort
durchzusetzen, was Walter Kaspar zu dem Urteil veranlasst: »(d)er Zentralismus schlägt
dann in sein Gegenteil um«.101 Damit verfügt der Papst nicht nur wie die absolutistischen
Herrscher der frühen Neuzeit über eine vergleichbare Kompetenzfülle, steht nicht nur
wie diese außerhalb einer rechtsstaatlichen und politischen Verantwortung, sondern re-
giert im Vergleich zur heute beobachtbaren rationalen Struktur von Regierungen in de-
mokratischen Verfassungsstaaten auch intransparent und wegen der suboptimalen und
nicht fehlerfreundlichen Struktur der Kurie zudem ineffektiv. Vor dem Hintergrund
dieser Analyse ist die Kennzeichnung der römisch-katholischen Kirche von Franz-Xaver
Kaufmann als »einer höfischen Organisation, die dem Geist des Absolutismus nicht
überwunden hat« und die die typischen pathogenen Erscheinungen hierarchischer Or-
ganisationen aufweist, zutreffend.102

Angesichts dieses drastischen Ergebnisses gilt es an die in der Einleitung aufgeworfene
Frage zu erinnern, ob in einem solchen Urteil nicht eine verzerrte Sichtweise zum Tragen
kommt, die das Proprium der Kirche nicht angemessen berücksichtigt hat, die doch einen
anderen Legitimationsgrund als die weltliche Herrschaft hat. Es gilt an das Ergebnis des
ersten Gedankenschritts zu erinnern: Die Kirche ist zwar im Weber‘schen Sinne als ›sa-
kramentale Heilsanstalt‹ dem Staat vergleichbar, aber sie ist mit einem völlig anderen
Zweck versehen und in einem ganz anderen Bezug stehend. Schließlich hat der Papst als
Bischof von Rom eine besondere, eine heilige Vollmacht, die er um des Heils der Men-
schen willen einsetzen soll. Auf der anderen Seite ist aber in der Analyse auch deutlich
geworden, dass die Kirche in ihrer irdischen Gestalt eben auch eine Organisation ist, in
der Herrschaft ausgeübt wird und in der die Beziehungen zwischen Menschen folglich
auch von Machtverhältnissen geprägt sind.

4. Ecclesia semper reformanda

Es ist eine tiefe Erkenntnis der Sozialwissenschaften, dass Menschen in allen Organisa-
tionen, gerade in Herrschaftsverbänden, Fehler machen können und dass sie auch unge-
recht und sachlich unangemessen handeln können. Einer der ausschlaggebenden Gründe
für die neuzeitliche politische Theorie, warum wir überhaupt eine Regierung brauchen,
liegt in dieser Erkenntnis der Ambivalenz der menschlichen Natur. Die Autoren der
Federalist Papers, die für die Annahme der amerikanischen Verfassung warben, haben
dies präzise auf den Punkt gebracht, indem sie ausgerechnet einen transzendenten Ver-
gleichsmaßstab zur Bewertung menschlichen Handelns einbringen: »If men were an-

101 Zit. nach Maier, Keine Demokratie?, S. 132 (Kaspar, »Theologie und Praxis des bischöflichen
Amtes«, S. 47).

102 Vgl. Kaufmann, Kirchenkrise, S. 168f und passim.

286 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 286

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


gels, no government would be necessary. If angels were to govern men, neither external
nor internal controls on government would be necessary.« (Brief 51)103 In der Anerken-
nung dieser Ambivalenz des Menschen können sich die Federalist Papers einig wissen
mit der christlichen Anthropologie. Von der Neigung zur Schwäche ist in der Bibel kein
Mensch ausgenommen, schließlich ist es Petrus gewesen, auf dessen Fels die Kirche be-
kanntlich gebaut ist, der bevor der Hahn gekräht hat, Jesus dreimal verleugnet hat.

Und es ist eine durch überwältigende empirische Erfahrung gesättigte Erkenntnis, dass
Organisationen, die nicht transparent sind, die ohne Kontrollmechanismen und geregelte
Beratungsverfahren in Kollegialorganen auskommen, zudem keine prozeduralen Krite-
rien der Fairness kennen und dann noch eine starke Kompetenzkonzentration aufweisen,
dass in solchen Organisationen also diejenigen, die in ihnen Verantwortung tragen, dazu
neigen können, ihre Vollmacht zu missbrauchen. Denn dann gibt es kein System von
checks and balances, das charakterlich schwache Amtsinhaber daran hindert, ihrer
Schwäche nachzugeben. Die Kirche als Organisation ist von dieser Erfahrung nicht aus-
genommen, wie die Kirchengeschichte belegt, zuletzt die allerjüngste mit Blick auf die
einer breiten Öffentlichkeit bekannt gewordene Amtsführung des früheren Augsburger
Bischofs Mixa. Zwar droht der Bischof von Rom anders als etwa zu Zeiten der Renais-
sance in unserer Zeit wohl nicht der Versuchung zu erliegen, seine Macht für partikulare
Zwecke zu missbrauchen. Im Gegenteil steht gerade der überraschende Amtsverzicht
von Benedikt XVI. für ein eindrückliches Zeichen von Gemeinwohlorientierung, da Be-
nedikt die Kirche nicht durch seine altersbedingte Einschränkungen führungsschwach
sehen wollte.104 Aber grundsätzlich ist der Papst nicht davor geschützt, irrtumsanfällig
zu handeln. Die Ablehnung der Menschenrechte, speziell der Religionsfreiheit, ist eben
erst durch die synodale Anstrengung des Zweite Vatikanums in den Sechziger Jahren des
20. Jahrhunderts zugunsten einer vollen Anerkennung der durch den Staat rechtlich zu
schützenden Religionsfreiheit überwunden worden. Auch viele römische Entscheidun-
gen unserer Tage zeigen sich als problematisch – siehe etwa die erwähnten umstrittenen
Bischofsernennungen, bei der die aus römischer Sicht richtigen kirchenpolitischen An-
sichten wichtiger gewesen sind als die Prüfung der charakterlichen Eignung oder siehe
das Festhalten Benedikts an einer Sexualmoral, die nicht länger auf eine hinreichende
»receptio« in der Praxis der Gläubigen trifft und deren Begründungen die Gläubigen
nicht mehr überzeugen.

Ein besonderes Verfassungsproblem stellt in diesem Zusammenhang wie oben her-
ausgearbeitet die weitreichende kirchenrechtlich kodifizierte Gehorsams- und Glau-
bensverpflichtung aller Gläubigen dar. Was bedeutet es für das Verhältnis eines gläubigen
Katholiken zu seiner Kirche, wenn er nach Einschaltung seines Verstandes mit für als

103 Es ist kein Zufall, dass es die politikwissenschaftlich und soziologisch geschulten Autoren
sind, die auf die Möglichkeit menschlicher Pathologien auch in der Kirche als Organisation
besonders hinweisen, etwa Hans Maier (ebenfalls mit Zitation der Federalist Papers in: Vom
Ghetto der Emanzipation – wieder gelesen, S. 96) oder Franz-Xaver Kaufmann (Kirchenkri-
se, S. 168f.).

104 Siehe die Rücktrittserklärung vom 11.2.2013 http://de.radiovaticana.va/Articolo.asp?c=663
810.

287 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 287

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


gut und triftig erkannten Gründen, nach intensiver Gewissensprüfung und ohne jeden
Mangel an Glaubenssinn, hier zu einer anderen Auffassung als das Lehramt gelangt?
Diese kanonischen Bestimmungen sind ganz abgesehen von der Problematik ihrer brü-
chigen kategorialen Begründung als Rechtsnormen, die auf eine innere Handlung ge-
richtet sind, in einer Zeit, in der das Zweifeln zur Grundausstattung auch des gläubigen
modernen Menschen gehört,105 nicht vermittelbar. Wenn Hans Maier davon spricht, dass
die Kirche heute in der Demokratie lebt, das heißt in einer Umwelt, die eben demokra-
tisch ist,106 dann heißt dies auch, den Anspruch der Urteilsbildung durch alle Mitglieder
der Kirche mit einzubeziehen. Das wird auch von Franz-Xaver Kaufmann betont:
»Während in früheren Jahrhunderten die kirchliche Autorität sich oft ohne diskursive
Begründung durchsetzen konnte, haben heute die Ansprüche an die Konsistenz zwi-
schen kirchlichen Forderungen und ihrer Einlösung durch kirchliche Amtsträger stark
zugenommen und sind zudem weit stärker Gegenstand öffentlicher Erörterung gewor-
den.«107

In jeder Organisation stellt es ein gravierendes Problem dar, wenn die Spitze Ent-
scheidungen trifft, die von den Mitgliedern nicht mitgetragen werden, weil sie diese in-
haltlich nicht nachvollziehen können. In einer Organisation, die weder demokratisch
noch kollegial, sondern monokratisch organisiert ist, werden solche Entscheidungen
dann nicht nur als kontingent bewertet, sondern zudem als bloßer Ausdruck einer nicht
gerechtfertigten Machtausübung erkannt. Das Recht wird als eine Funktion der Macht
wahrgenommen und der Rechtssetzer besitzt dann in den Augen jener, die für eine Norm
keine Folgebereitschaft aus innerer Übereinstimmung aufbringen können, keine wahre
Autorität mehr, sondern nur noch eine Machtposition. Der Rechtssetzer wird dann ge-
rade nicht als derjenige akzeptiert, der hier aus der Quelle der Wahrheit den Geltungs-
anspruch der Norm geschöpft hat.

Die lehramtlichen Äußerungen zur künstlichen Empfängnisverhütung, auch die Stel-
lungnahmen zur Homosexualität, zu schweigen von dem Ausschluss wiederverheiratet
Geschiedener von der Kommunion werden von vielen Gläubigen in den westlichen
Ortskirchen nicht als zwingend und geboten im Sinne des ius divinum verstanden, son-
dern vielmehr als eine partikulare Sichtweise bewertet, die sie nicht teilen und für die sie
keine guten und triftigen biblischen Gründe hören. Die oben herausgearbeitete Macht-
fülle des neo-zentralistischen römischen Papsttums ist eben auch dazu genutzt worden,
inhaltlich genau jene Vorstellungen zu zementieren, die heute vielen Gläubigen nicht
mehr einleuchten. Diese betreffen neben den erwähnten Werturteilen zur Sexualmoral
unter anderem auch die innerkirchlich drängenden Fragen des Verbots der Frauenordi-
nation und den Pflichtzölibat. Wenn sich in Organisationen eine solche Diskrepanz auf-

105 Vgl. auch Kaufmann, Kirchenkrise, S. 138.
106 »…immer hat sich die Kirche in ihrer Geschichte die Lebensformen ihrer Umwelt angeeignet

und anverwandelt…« Hans Maier: Vom Ghetto der Emanzipation, S. 69.
107 Kaufmann, Kirchenkrise, S. 173. Kaufmann weist in diesem Zusammenhang daraufhin, dass

sich die Vernachlässigung der Orden durch das Zweite Vatikanum hier räche, da die Orden
mit ihrer Lebensweise in besonderer Weise auch in der Öffentlichkeit Zeugnis ablegen kön-
nen für die Heilsbotschaft (vgl. ebd., S. 174).

288 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 288

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


tut, gibt es für Mitglieder, wie der Sozialwissenschaftler Albert O. Hirschman festge-
halten hat, grundsätzlich zwei Strategien: voice oder exit. Solange in der römisch-katho-
lischen Kirche keine Kultur des offenen Wortes gepflegt wird, keine respektierten Foren
einer innerkirchlichen Öffentlichkeit etabliert sind und aus dem artikulierten Glaubens-
sinn der Katholikinnen und Katholiken nichts folgt, steht die Strategie voice allerdings
als realistische und ergebnisorientierte Strategie kaum zur Verfügung. Die wachsende
Zahl der Kirchenaustritte und die abnehmende Kirchenbindung belegt,108 dass dann die
andere Strategie gewählt wird: exit.109 Soll dieser Trend sich dauerhaft umkehren, dann
wird die römisch-katholische Kirche nicht nur personelle Zeichen der Erneuerung brau-
chen, sondern auch tiefgreifende institutionelle Reformanstrengungen unternehmen
müssen, um zu einer Verfassungsstruktur zu finden, die einen anderen Geist repräsentiert
als den einer absolutistischen Monarchie.110 Welche institutionellen Reformen wären vor
dem Hintergrund dieser kritischen Analyse der Verfassungsstruktur der römisch-ka-
tholischen Kirche angezeigt?

Wie hier im zweiten Kapitel versucht wurde plausibel zu machen, können dabei nicht
die Grundideen des demokratischen Verfassungsstaates schlicht übertragen werden:
überhaupt nicht die Idee der Volkssouveränität, da dies das Proprium der Kirche als
göttliche Stiftung übersähe, in der die Souveränität in Gott und nicht im Volk liegt. Aber
mit Rekurs auf Max Weber ist hier gezeigt worden, dass die Kirche auch eine juridisch
verfasste Herrschaftsanstalt, ein weltliches Regiment ist, dessen Gestalt sich im übrigen
in der Geschichte als änderbar gezeigt hat, für das immerhin einige der institutionellen
Vorkehrungen des demokratischen Verfassungsstaates als Ideenreservoir dienen können.
Es kann vor dem Hintergrund der hier vorgenommen politikwissenschaftlichen Analyse
auch nur um solche Reformen gehen, die gewissermaßen auf der Verfassungsebene an-
zusiedeln sind, die also Fragen der Struktur der Willens- und Entscheidungsbildung be-
treffen, das heißt Fragen der Ämterordnung, Fragen des Verhältnisses zwischen unter-

108 Siehe das Zahlenmaterial in FN 4.
109 Wobei anzunehmen ist, dass es auch nicht wenige Gläubige gibt, die zwar nicht aus der Kirche

austreten, aber die deren klerikale Hierarchie nicht mehr als die Repräsentation der göttlichen
Stiftung anerkennen, so etwa Christa Nickels, langjähriges Mitglied des Zentralkomitees der
Katholiken: »Wie viele andere Frauen in meiner Kirche habe ich mich Jahre an diesen harten
Mauern abgearbeitet. Damit bin ich fertig. … Gott selbst kommt mitten in diese zwischen
Aufbruch und Eingemauertsein zerrissene Gemeinschaft von Gläubigen. Wenn unser Pries-
tertum sich als unreformierbar erweist, schafft es sich selbst ab. Wir werden radikal auf das
Modell der Urchristen zurück geworfen, mit allen Unwägbarkeiten die solch einem Prozess
innewohnen, wenn unsere Hirten sich nicht aktiv darin einbringen. Wir können nicht hinter
die Moderne zurück und sind unwiderruflich auf dem Weg …« Beitrag v. Christa Nickels
v. 21.9.2011, www.zdk.de/veroeffentlichungen/reden-und-beitraege/detail/Frauen-bewege
n-Kirche-Christa-Nickels-2660/.

110 Wenn hier nur von institutionellen Reformen die Rede ist, dann nicht weil andere Aufbrüche
in der Kirche für nicht ebenso relevant gehalten werden, um eine Antwort auf die Glaubens-
krise zu finden. Aber erstens ist dies nicht das Thema einer politikwissenschaftlichen Unter-
suchung und zweitens sollte die Glaubenskrise nicht gegen die Kirchenkrise ausgespielt wer-
den, um die vermeintliche Belanglosigkeit institutioneller Reformen zu unterstreichen. Denn
im Hier und Jetzt dieser ältesten Organisation ist es für ihre irdische Gestalt doch sehr rele-
vant, innerhalb welcher Strukturen das kirchliche Leben gestaltet wird.

289 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 289

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


schiedlichen Ebenen, Fragen der Rechtsordnung und auch Fragen der institutionalisier-
ten Öffentlichkeit. Mithin geht es hier nicht um gewissermaßen innerkirchliche »Policy-
Themen« beispielsweise hinsichtlich der sittlichen Lebensführung. Wohl aber gehören
zur strukturellen Thematik der Zugang zu Ämtern, insbesondere also die Frage der
Frauen-Ordination und die der Lockerung des Pflichtzölibats dazu. Schließlich stellte
auch die Einführung des strengen Zölibats historisch gesehen eine institutionelle Refor-
mantwort auf eine innerkirchliche Krise dar.

Eine dringende Reformnotwendigkeit liegt in der Aufgabenbestimmung zwischen
Ortskirche und Universalkirche sowie zwischen Laien und Klerus. Aus der Communio-
Ekklesiologie ergibt sich wie gezeigt, dass die Laien in der Kirche nicht die sozusagen
nachrangigen Gläubigen sind, gewissermaßen bloß die Konsumenten der Sakramente,
welche die geweihten Amtsinhaber spenden, sondern eine eigene Aufgabe haben, die
gerade die Kleriker so nicht erfüllen können. Der Respekt für die Tätigkeit der Laien
sollte sich auch in der Einbeziehung in die Entscheidungen der Amtskirche als »Beteili-
gung an der (Leitungs)-Verantwortung«111 niederschlagen. Statt die mit der Würzburger
Synode etablierten Ratsstrukturen leer laufen zu lassen, insofern die Kleriker deren Tä-
tigkeit nicht wahrnehmen, ihnen keinen Entscheidungsspielraum zubilligen oder gar die
gewählten Räte gleich ganz zugunsten durch den Bischof bestellter Gremien abzuschaf-
fen, sollte der Erfahrungsschatz der Laien als selbstverständlicher Teil der kirchlichen
Entscheidungsressourcen verstanden werden. Zudem sollte das Verhältnis von Ortskir-
che und Universalkirche nach dem Subsidiaritätsprinzip überprüft werden, das die hier-
archische Struktur herausfordert:112 Was sind die originären Aufgaben Roms im Sinne
der Repräsentation der Einheit der Weltkirche und was sind demgegenüber die Aufgaben
und auch die Handlungsspielräume der Ortskirchen? Dies hat sich nicht nur, aber we-
sentlich in den Verfahren der Personalauswahl niederzuschlagen. Vorschläge für eine
Reform der Bischofswahl, die zu einer neuen Balance zwischen Ortskirche und Rom als
auch zwischen Laien und Klerus kommen, gibt es zuhauf,113 sie müssten nur aufgegriffen
werden.

Voraussetzung dafür ist eine Veränderung des zentralistischen und monokratischen
Verständnisses des römischen Papstamtes als Hüter der Universalkirche. Von hier aus
ist die ganze Struktur der Kirche in eine Schieflage geraten. Auch wer anerkennt, dass
die Weihe zum Nachfolger des Apostel Petrus göttlichen Ursprungs ist, wird dadurch
nicht den Amtsinhaber in einer Weise als Stellvertreter Christi sehen, die ihn als etwas
kategorial Verschiedenes zu allen anderen Menschen erscheinen lässt. Die Sakralisierung
der Hierarchie114 und der Personenkult um das Papstamt hat fast die gleiche Geschöpf-
lichkeit aller Menschen vergessen lassen. Umso bedeutender für einen möglichen Wandel
im Verständnis des Papstamtes ist der Rücktritt von Benedikt gewesen, der nicht nur als
Zeichen einer grundsätzlichen Befristung des Amtes verstanden werden kann, sondern

111 Heimbach-Steins, Subsidiarität und Partizipation, S. 310.
112 Vgl.ebd., S. 306ff.
113 Vgl. Hartmann, Wählt die Bischöfe, S. 136-166.
114 So Franz-Xaver Kaufmann in: Gespräch mit Franz-Xaver Kaufmann, Herder-Korrespon-

denz, H. 9, 2012, S. 447-452

290 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 290

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


auch dafür steht, dass der Papst ein endlicher Mensch bleibt und mithin seinen Aufgaben
unter Umständen nicht mehr gewachsen ist. Von der höfisch-barocken Inszenierung des
Papstes als legibus absolutus, die nicht zeitgemäß für eine Kirche in der Demokratie ist,
hat sich der neue Papst mit eindringlichen Gesten abgewandt – nicht nur mit der Fuß-
waschung von Frauen in einem Jugendgefängnis, sondern schon in der ersten Ansprache
nach der Wahl, bei der sich Franziskus vor dem Volk Gottes verneigte und um ein Se-
gensgebet bat.115 Diese demütige Haltung sollte sich auch in einer Reform der inner-
kirchlichen Verfahren niederschlagen, womit die Erkenntnis umgesetzt würde, dass die
mit dem Amt verliehene Bevollmächtigung zu geistlichen Zwecken immer auch mit
weltlicher Macht einhergeht und folglich zu bindende und zu kontrollierende Macht ist.

Das ius divinum, an das auch der Papst gebunden ist, umschließt wie gezeigt dasjenige
Recht, das mit den Mitteln der Vernunft erkennbar ist: dass jeder Mensch als Person
Rechte hat – Rechte, die ihm nach christlicher Lehre von Gott verliehen sind und die
dem Menschen als Mensch, also unterschiedslos und gleich gegeben sind. Diese sind
unteilbar und gelten folglich auch in der Kirche. Das hat einige Implikationen: offen-
sichtlich ist die Exklusion von Frauen und verheirateten Männern von Weiheämtern mit
dem Prinzip gleicher Rechte nicht in Einklang zu bringen. Eine theologisch zwingende
Begründung der exklusiven Praxis gibt es nicht, denn wäre diese zwingend, gäbe es nicht
so viele Theologen, Laien und auch Kleriker, die mit wohl überlegten Gründen für die
Frauenordination wie auch für die Lockerung des Pflichtzölibats eintreten.

Die Bindung an das Prinzip, dass alle Menschen unaufgebbare Rechte haben, sollte
sich auch in einem besonderen rechtlichen Format widerspiegeln. Die für den Staat
selbstverständliche Stufung zwischen höherrangigem und grundsätzlichem Verfassungs-
recht einerseits und einfachem Recht andererseits sollte auch für das kirchliche Recht zur
Geltung kommen. Dass wie im Staat auch der Gesetzgeber an dieses höherrangige Recht
gebunden ist, dass die Rechtsbindung mithin für alle Mitglieder der Kirche gilt, könnte
durch ein entsprechendes Rechtsdokument transparenter gemacht werden. Zwar enthält
der Kodex von 1983 neben Pflichten auch Rechte der Gläubigen, aber das ist wenig be-
kannt.116 Insofern wäre es sinnvoll, die grundlegenden Rechtsprinzipien, worunter auch
die Rechte der Gläubigen als Person gehören, in einem einer Verfassung gleichkommen-
den Dokument aufzubewahren; die Bemühungen um eine Lex ecclesiae fundamentalis
gingen in diese Richtung.

Die Rechtsposition für den Einzelnen sollte sich zudem auch in Verfahren der Kon-
trolle und Rechtsbindung für alle Instanzen in der Kirche niederschlagen. Seit der Würz-

115 Der Kulturwandel kommt in Liturgie und Auftreten von Franziskus deutlich zur Geltung;
seine kolportierte Bemerkung, dass der Karneval vorbei sei, mit der er das Tragen der roten
Samt-Mozetta mit Hermelin-Borte abgelehnt habe, ist vom Vatikan nicht dementiert worden.

116 Noch heute kann man in Diskussionen für Aufsehen sorgen, wenn man »Grundrechte in der
Kirche« fordert, was doch längst geltendes Kirchenrecht ist. Vgl. zur Notwendigkeit eines
Grundrechtsschutzes auch in der Kirche schon Hans Zacher, »Grundrechte und katholische
Kirche« in: Festschrift für Klaus Obermayer, hrsg v. R. Bartlsperger u.a, 1986, S. 325-335 (hier:
S. 332): »Sobald und soweit also Kirche Organisation ist, Macht ermöglicht und Konflikte
entscheidet, werden Grundrechte in ihr sinnvoll.«

291 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 291

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


burger Synode steht die Antwort auf die dort und andernorts eindringlich erhobene
Forderung nach Einrichtung einer innerkirchlichen Verwaltungsgerichtsbarkeit aus.117

Die Möglichkeit einer gerichtlichen Überprüfung kirchlicher Entscheidungen durch eine
Verwaltungsgerichtsbarkeit schaffte ein Bewusstsein der Rechtsbindung, damit denje-
nigen, die in Ämtern handeln, auch klar ist, dass sie an das Recht gebunden sind und es
nicht im Belieben der Handelnden steht, je nach Situation das Recht anzuwenden oder
zu dispensieren.

Zu den unteilbaren Rechten der Person gehört die Gewissensfreiheit. Wie in kritischer
Auseinandersetzung mit den Gehorsamsbestimmungen des Kirchenrechts gezeigt wur-
de, fällt hier ein kategoriales Rechtsproblem und eine inhaltliche Spannung zum wesent-
lichen Konzilstext Dignitatis humanae auf. Die Verpflichtung, die für das Gewissen von
der Offenbarung ausgeht, kann nicht mit weltlichen Zwangsmitteln durchgesetzt wer-
den. Wenn es in religiösen Dingen keinen Zwang geben kann, wie in der Erklärung über
die Religionsfreiheit nachdrücklich theologisch begründet dargelegt wird,118 dann wirft
dies auch die Frage nach der gewissermaßen innerkirchlichen Glaubens- und Gewis-
sensfreiheit hinsichtlich der Autorität des Lehramtes und den Grenzen der Gehorsams-
pflicht auf.119 Dass zudem in der Vergangenheit Enzykliken sich tatsächlich als irrtums-
anfällig gezeigt haben, zieht nach sich, dass die konstruktive Kritik an ihnen wertvoll ist.
Ohne die fortdauernde Kritik an der lehramtlichen Ablehnung der Religionsfreiheit vor
dem Zweiten Vatikanischen Konzil, wie sie von katholischen Intellektuellen und Theo-
logen vorgetragen wurde, wäre es im übrigen wohl nicht zu der radikalen Neubewertung
gekommen, wie sie in der Erklärung über die Religionsfreiheit vorgenommen worden
ist. Voraussetzung für die dauernde Überprüfung der Glaubenslehren im Lichte der in
der Gegenwart möglichen Erkenntnisse ist also eine offene Diskussion im gesamten
Raum der Kirche, was vielfältiger innerkirchlicher Foren bedarf. Eine solche offene Dis-
kussion muss aber auch mit einer entsprechenden Rezeptivität des Lehramtes für die
unterschiedlichen Näherungen der Gläubigen an die geoffenbarte Wahrheit einhergehen.
Eine mögliche Vielstimmigkeit im Glaubenssinn sollte durch das Lehramt in Zukunft
nicht mehr als relativistischer Pluralismus bewertet werden, auf den die einzige Antwort
die Aufrechterhaltung des päpstlichen Jurisdiktionsprimats ist. Die Gegenüberstellung
von Wahrheit oder Pluralismus ist die falsche Alternative gewesen. Jorge Mario Bergoglio
hat einige Tage bevor das Konklave ihn zum neuen Papst wählte, in seiner als Brandrede
bezeichneten Ansprache vor den Kardinälen gesagt hat, dass die Evangelisierung von der
Kirche verlange, sich aus dem Geist des theologischen Narzissmus zu lösen und aus sich
selbst heraus zu den Grenzen und Rändern der menschlichen Existenz zu gehen – die

117 Maier, Ghetto der Emanzipation – wieder gelesen, S. 98. Auch das »Theologen-Memoran-
dum« fordert diese, wie im übrigen auch die weiteren hier vorgetragenen Reformvorschläge
für mehr synodale Strukturen der Beteiligung, ein anderes Amtsverständnis und die Aner-
kennung der Gewissensfreiheit auch innerhalb der Kirche (Heimbach-Steins u.a., Kirche
2011, S. 35).

118 Erklärung Dignitatis Humanae – Über die Religionsfreiheit, Ziffer 8/9, Kleines Konzilskom-
pendium, S. 668f.

119 Vgl. auch Heimbach-Steins, Subsidiarität und Partizipation, S. 311f.

292 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 292

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263


der Ungerechtigkeit, der Schmerzen, der Sünde und jeglichen Elends – und dass es dazu
der kühnen Redefreiheit in der Kirche bedarf.120

Zusammenfassung

Die katholische Kirche befindet sich in einer schweren Legitimationskrise: Der vielfache
sexuelle Mißbrauch durch katholische Priester an Kindern und Jugendlichen in katholi-
schen Einrichtungen hat das Augenmerk auch auf die innerkirchlichen Strukturen ge-
lenkt, innerhalb derer oftmals ein Vorrang der Kirchenraison vor dem Schutz der Opfer
galt. Hier werden diese Strukturen aus politikwissenschaftlicher Perspektive analysiert
mit dem Ziel, die in ihnen wirksamen Prinzipien ausfindig zu machen, um so die Ver-
fassung der katholischen Kirche zu beschreiben. Dabei wird auch das Selbstverständnis
der Kirche in die Analyse mit einbezogen, wie es sich im Konzilstext »Lumen Gentium«
niedergeschlagen hat, aber auch im Kirchenrecht, dem CIC, zum Ausdruck kommt.
Tatsächlich ist mit Blick auf die Rechtsstruktur und Regierungspraxis die scharfe Kritik
an der Kirche als zentralistische, hierarchische, männerdominierte Klerikerkirche mit
absolutistischen Zügen und Hang zur Selbstsakralisierung berechtigt. Im letzten Schritt
werden die aktuellen Forderungen nach Reformen diskutiert und es wird argumentiert,
dass die Versöhnung der Kirche in ihrer irdischen Gestalt mit den modernen Prinzipien
von Demokratie und Menschenrechten ohne zugleich ihr Proprium als göttliche Stiftung
zu verletzen, möglich ist.

Summary

The Catholic Church faces a severe legitimation crisis: The sexual harassment of catholic
priests towards children and youths in catholic educational institutions has brought at-
tention to inner church structures, in which church raison was more important than the
protection of the victims. Here, these structures are analysed from a political science point
of view in order to find out the constitutional setting of the church. Accordingly, the
inner church self-conception will be taken into consideration, especially the Vatikanum
II’s text »Lumen Gentium« and the church’s law CIC. In sum, the sharp judgment of
the church as a centralised, hierarchical, men led church of clerics, with elements of ab-
solutism and self-sacralisation is justified. Finally, the recent demands for structural re-
form will be discussed. It turns out that the modern principles of democracy and human
rights as structure of the church are not in itself a contradiction to the church as being
god given.

Tine Stein, »Complexio oppositorum«. The constitutional structure of the roman-
catholic church in political science perspective

120 http://www.katholisch.de/de/katholisch/themen/kirche_2/130328_brandrede_bergoglio_d
okumentation.php.

293 Tine Stein · Die Verfassungsstruktur der römisch-katholischen Kirche 293

ZfP 60. Jg. 3/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 14:01:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

