Tine Stein
»Complexio oppositorume«

Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche aus politik-
wissenschaftlicher Perspektive”

»In ihrer Rechtsgestalt prisentiert sich die Kirche
... als ein Ort sakral begriindeter Herrschaft,

in der christliche Freibeit zu Geborsam wird.«
(Werner Bockenforde)

1. Einleitung: Complexio oppositorum

Eine der treffendsten Kennzeichnungen der institutionellen Verfasstheit der katholi-
schen Kirche stammt von Carl Schmitt, der sie einst als »complexio oppositorum« be-
zeichnete, um die Gegensitzlichkeit ihrer institutionellen Prinzipien zu erfassen: einer-
seits in ihrer Fiihrungsstruktur eine autokratische Monarchie, andererseits als Selekti-
onsmechanismus fiir ihre personelle Spitze eine demokratische Wahl durch die Kardi-
nile, ohne Riicksicht auf Stand und Herkunft des zu erwihlenden Hauptes der katholi-
schen Christenheit; einerseits der Rationalismus einer rechtlich verfassten Amterstruktur
fir die Bischofe, Priester und Diakone, andererseits aber das Charisma des gottlichen
Auftrages fiir die in den Amtern wirkenden Personen.! Zu diesen der Institution selbst
eingeschriebenen Gegensitzlichkeiten dringt sich in jiingerer Zeit eine andere auf, die
das Verhalten der in der Institution titigen Personen betrifft: nimlich der Gegensatz
zwischen der ethischen Verpflichtung, die das Evangelium den Christen auferlegt, und
der skandaldsen Verfehlung der Normen durch jene Priester, die Kinder und Jugendliche
sexuell missbraucht haben. Das Skandalon liegt darin, dass hier Seelsorger die Seelen
derjenigen, fiir deren Heil sie eigentlich zu sorgen haben, auf das Schindlichste verletzten.
Aber damit nicht genug, wurden viele der Téter von den institutionellen Strukturen der
Kirche und den verantwortlichen Amtstragern hiufig gedeckt und oftmals auch vor
staatlicher Strafverfolgung geschiitzt. Der Jesuitenpater Klaus Mertes, dessen 6ffentli-
cher Brief im Januar 2010 an die ehemaligen Schiiler des Berliner Canisius-Kollegs als
Beginn der gegenwirtigen »Kirchenkrise« datiert werden kann, hat eindringlich be-
schrieben, wie die Opfer diesen Téterschutz als einen zweiten Missbrauch erleben.? Aus

¢ Ich danke Hermann-Josef Grofie Kracht fiir hilfreiche Hinweise und Korrekturen.

1 Carl Schmitt, Romischer Katholizismus und politische Form, Stuttgart 22002 (21925), S. 11ff.

2 Vgl. Klaus Mertes, Verlorenes Vertranen. Katholisch sein in der Krise, Freiburg: Herder 2013;
dort auch Abdruck des Briefs (S. 207-209).

ZfP 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

264 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

Griinden der »Kirchenraison«, wie Ernst-Wolfgang Bockenforde dann weiter analysiert
hat,? ist das verbrecherische Verhalten der Priester im Verborgenen geblieben und oft-
mals nur durch Versetzung der Titer »geahndet« worden — dies alles, damit die Integritit
der Institution nach auflen hin keinen Schaden nimmt und das Selbstverstindnis der
Kirche als sakramentaler Heilsanstalt nicht durch die 6ffentliche Kritik bei den Glaubi-
gen erschiittert wird. Dabei kann der Schaden nicht grofler sein, wenn der Schutz der
Institution wichtiger als der Schutz der Opfer ist. Es ist wohl keine Ubertreibung ange-
sichts der Vorginge in Deutschland, Irland, den Vereinigten Staaten und anderswo von
einer der schwersten Legitimationskrisen der katholischen Kirche in der Moderne zu
sprechen. Diese Vorginge haben dem ohnehin zu konstatierenden Abwirtstrend, in dem
sich die romisch-katholische Kirche seit Jahren befindet, nimmt man die Zahl der Kir-
chenaustritte und die abnehmende Kirchenbindung in der Praxis der Mitglieder (Ruick-
gang der Kirchgangshiufigkeit, Taufen, Trauungen und Beteiligung am Gemeindeleben)
in den Blick, einen weiteren Schub gegeben, der selbst auf die Evangelische Kirche nicht
ohne Auswirkung geblieben ist.*

Warum ist die Kirchenkrise ein Thema auch fir die Politikwissenschaft? Angesichts
der religiosen und weltanschaulichen Neutralitit des demokratischen Verfassungsstaates
und der Pluralitit der Gesellschaft fithrt die Kirchenkrise weder zu einer Legitimations-
krise des Staates, noch trigt sie unmittelbar zu einer gesamtgesellschaftlichen Desinte-
gration bei. Aber belanglos fiir die politische Ordnung ist diese Kirchenkrise auch nicht,
denn religiose Gemeinschaften sind gesellschaftliche Institutionen, die in besonderer
Weise fiir die ethische Wertbildung und Wertevermittlung innerhalb der Gesellschaft
prigend sind. In dem Mafle, wie das moralische Kapital der Kirche durch Fehlverhalten
ihrer Reprisentanten aufgezehrt wird, schwindet auch ihre Chance, sich machtvoll als
»Moral Entrepreneur« einzusetzen und in nationalen Gesellschaften, in transnationalen

3 Ernst-Wolfgang Bockenforde, »Das unselige Handeln nach Kirchenraison« in: Siddentsche
Zeitung v.29.4.2010, S. 2.

4 Vgl. die Zahlen der Deutschen Bischofskonferenz: Taufen 1990: 293.390, 2010: 170.339, 2011:
169.599; Kirchenaustritte 1990: rund 140.000, 2010: 181.193,2011: 126.488; Ehe-Sakrament 1990:
rund 110.000 2010: 48.524, 2011: 46.021; regelmifiger Kirchgang: 1990: 21 %, 2010 u. 2011:
rund 12,6 % der Kirchenmitglieder. Siche www.dbk.de/fileadmin/redaktion/Zahlen%20und %
20Fakten/Kirchliche Statistik/Allgemein_-_Zahlen_und_Fakten/Zahlen-Fakten10-11-de.pdf
und www.dbk.de/fileadmin/redaktion/Zahlen%20und %20Fakten/Kirchliche%20Statistik/Al
lgemein_-_Zahlen_und_Fakten/AH_257.pdf Siche zur Kluft zwischen »kirchenoffiziellem
Anspruch und der Urteils- und Handlungspraxis der Katholikinnen und Katholiken« Michael
N. Ebertz, »Wie kommunizieren die Katholiken? Der neueste Trendmonitor zeigt wachsende
Griben« in: Herder Korrespondenz, 64. Jg. (2010), H. 7, S. 344-348. Von einer Beteiligungskrise
spricht Edmund Arens, »Gotteskrise, nein — Kirchenkrise, Ende offen« in Kirche 2011: Ein not-
wendiger Aufbruch. Argumente zum Memorandum, hrsg. v. Marianne Heimbach-Steins u. a.,
Freiburg 2011, S. 71-80 (75f). In Bezug auf die Auswirkungen auf die Evangelische Kirche kann
der Okumenische Kirchentag in Miinchen angefiihrt werden, der im Frithsommer 2010 stattfand,
als der Missbrauchsskandal eines der bestimmenden Themen der 6ffentlichen Debatte in der
Bundesrepublik gewesen ist — die Zahl der 130.000 Dauerteilnehmer lag deutlich unter der er-
warteten Teilnehmerzahl, siche www.ocekt.de/aktuell_2010/religion_kirche/samstag/263nr_bil
anz.html (OKT in Berlin 2003: iiber 200.000 Teilnehmer, siche www.wikipedia.org/wiki/Oku
menischer_Kirchentag_2003).

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 265

Konflikten oder in der Weltgesellschaft fiir Frieden, Vélkerverstindigung und Uber-
windung der Armut aktiv zu sein.®> Die besondere Legitimationsressource der katholi-
schen Kirche als einer partikularen Organisation besteht in ihrer Glaubwiirdigkeit, die
sie aus ihrem solidarischen Verhalten gegentiber Schwachen und Benachteiligten schopft.
Wenn in ihrem Verhalten doppelte moralische Standards erkennbar werden, ist die Le-
gitimation im Kern getroffen. Mit der Wahl des neuen Papstes Franziskus deutet sich
zwar eine neue Hinwendung der Kirche zu den Armen an — Franziskus spricht von der
»armen Kirche fir die Armen«—, aber noch ist nicht zu sagen, ob hieraus eine umfassende
Reform wird, die auch die institutionelle Gestalt der Kirche verindert. Denn die Krise
betrifft nicht allein das Fehlverhalten von Individuen sondern eine bestimmte institu-
tionelle Struktur.

Ein weiterer Grund, warum die Krise der katholischen Kirche auch ein Thema der
Politikwissenschaft ist, hingt mit einer besonderen diszipliniren Kompetenz dieser Dis-
ziplin zusammen, die darauf geeicht ist, in individuellem Fehlverhalten die Spuren des
Versagens einer institutionellen Struktur zu erkennen. Dies betrifft insbesondere den
zweiten Aspekt des Skandals, nimlich den Vorrang der Kirchenraison vor dem Schutz
der Opfer, wofiir strukturelle Ursachen verantwortlich sind, die in der Verfassung der
Kirche selbst liegen.

Im Zentrum der folgenden Uberlegungen steht also eine Analyse der Verfassung der
katholischen Kirche. Erkenntnisleitend fiir diese Analyse soll ein kritisches Urteil aus
berufenem Munde sein, nimlich das des Bielefelder Sozialwissenschaftlers Franz-Xaver
Kaufmann. Kaufmann hat aus Anlass des Missbrauchskandals die katholische Kirche als
eine soziale Institution mit pathogenen Strukturen charakterisiert, deren zentralistisches
und monokratisches Selbstverstindnis als Organisation von einem absolutistischen, ja
hofischen Geist geprigt sei.® Schon 1978 hatte er fiir das Selbstverstindnis der romisch-
katholischen Kirche befunden, dass dieses in hohem Mafle »zur gegenwirtigen Wirk-
lichkeit inkongruent geworden ist«.” Ein wesentlicher Grund fiir diese Inkongruenz liegt
darin, dass die innere Struktur der Kirche angesichts der sich in der zweiten Hilfte des
20. Jahrhunderts durchsetzenden Leitbilder fiir das menschliche Zusammenleben — nim-
lich Demokratie und Menschenrechte® — als minnerdominierte, hierarchisch und zen-

5 Markus A. Weingardt, Religion Macht Frieden. Das Friedenspotential von Religionen in politi-
schen Gewaltkonflikten, Stuttgart 2007; vgl. zur Rolle der katholischen Kirche in den Demo-
kratisierungswellen Samuel P. Huntington, »Democracy’s Third Wave« in: Journal of Demo-
cracy, vol. 2 (1991), Nr. 2, S. 12-34, Daniel Philpott, »The Catholic Wave« in: Journal of Demo-
cracy, vol. 15 (2004), Nr. 2, S. 32—46.

6 Franz-Xaver Kaufmann, »Moralische Lethargie in der Kirche« in: Frankfurter Allgemeine Zei-
tung (FAZ)v.26.4.2010,S. 8 und ausfuhrlich ders., Kirchenkrise. Wie iiberlebt das Christentum?,
Freiburg 32011, S. 128-174.

7 Ders., Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Verfassung des Christen-
tums, Freiburg 1978, S. 12. Siehe hierzu auch Marianne Heimbach-Steins, »Subsidiaritit und
Partizipation in der Kirche« in: dies. (Hrsg.), Christliche Sozialethik, Bd. 2, Regensburg 2005,
S.281-313, hier S. 282.

8 Kaufmann, Kirchenkrise, S. 137.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

266 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

tralistisch organisierte Klerikerkirche anachronistisch erscheint.” Ist dieses scharfe Urteil
berechtigt? Nimmt es hinreichend Riicksicht auf das Proprium der katholischen Kirche
als einer sozialen Institution, die ihren Ursprung auf eine gottliche Stiftung zuriickfihrt
und deren Legitimititsgrundlage daher kategorial von modernen Institutionen wie der
des demokratischen Rechtsstaates verschieden ist? Um diese Frage zu kliren, gilt es in
einem ersten Schritt, den Charakter der katholischen Kirche im Unterschied zur weltlich-
politischen Ordnung des demokratischen Staates herauszuarbeiten. Hier soll eine genuin
sozialwissenschaftliche Betrachtungsweise mit der Nachzeichnung des theologischen
Selbstverstindnisses verschrinkt werden. Sodann sind in einem zweiten Schritt die Ver-
fassungsstrukturen der Kirche zu beleuchten. Auch wenn es keine »Lex ecclesiae funda-
mentalis« im formellen Sinne gibt, so verfugt die Kirche doch tiber eine Verfassung im
materiellen Sinne, wozu sowohl das institutionelle Gefiige gehort, wie es sich im ge-
schriebenen und ungeschriebenen Kirchenrecht wiederfindet, als auch die Mentalitit, die
fir die handelnden Akteure in diesem Geflige kennzeichnend ist. In einem letzten Schritt
soll die Frage nach der Notwendigkeit und der Gestalt méglicher institutioneller Refor-
men aufgegriffen werden, die gerade in der jiingsten Kirchengeschichte vernehmlich ge-
stellt und auch mit Forderungen verbunden worden ist,!° aber seitens des kirchlichen
Gesetzgebers bislang kaum beantwortet wurde. Als ein Ideenreservoir ist hierfir der
demokratische Verfassungsstaat heranzuziehen, denn in dieser spezifischen Form poli-
tischer Ordnung und der politiktheoretischen Reflexion tiber sie sind insbesondere Er-
fahrungen sedimentiert, wie Machtmissbrauch durch Rechtsbindung von Herrschaft
verhindert werden kann, wie Konflikte friedlich beigelegt werden konnen, wie verschie-
dene Ordnungsprinzipien — etwa staatliche Souveranitit und Eigenstindigkeit regionaler
Einheiten — in Einklang gebracht werden konnen und wie das Verhiltnis von Gerech-
tigkeit und Recht demokratisch austariert werden kann. Nachdem der sikulare Staat der
Neuzeit seine Herkunft und Gestalt in vielerlei und durchaus verwickelter, ja dialekti-
scher Weise auch dem Christentum und seinen institutionellen Vergemeinschaftungs-
strukturen verdankt,'! soll nun also die Blickrichtung einmal gewechselt und gefragt
werden, inwiefern die katholische Kirche Anleihen aus dem Erfahrungsschatz eines de-

9 So auch die Sozialethikerin Marianne Heimbach-Steins: »Unter den Bedingungen demokrati-
scher Gesellschaften wird das Erscheinungsbild der romisch-katholischen Kirche vielfach als
schwer vermittelbar mit dem Selbstverstindnis ihrer Mitglieder als miindige Subjekte und
Burger erfahren.« (Subsidiaritit und Partizipation, S.293.).

10 Siehe etwa zuletzt das von tiber 100 Theologen unterzeichnete Memorandum »Kirche 2011 —
Ein notwendiger Aufbruch«, veroffentlicht in Marianne Heimbach-Steins/ Gerhard Kruip/
Saskia Wendel (Hrsg.), Kirche 2011: Ein notwendiger Aufbruch. Argumente zum Memoran-
dum, Freiburg 2011. Die Debatte {iber eine im weitesten Sinn demokratisch und rechtsstaatlich
inspirierte Reform hat mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil Mitte der sechziger Jahre ihren
Anfang genommen, vgl. als Riickblick Hans Maier, »Vom Ghetto der Emanzipation — wieder
gelesen« in: ders./Joseph Ratzinger, Demokratie in der Kirche. Miglichkeiten und Grenzen,
Limburg/Kevelaer 22005 (erstmals 1970), S. 93-99; vgl. auch ebd. »Nachwort des Verlages« mit
einem Literaturbericht zum Thema Demokratie und Kirche.

11 Vgl. Tine Stein, Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiose Voraussetzungen des frei-
heitlichen Verfassungsstaates, Frankfurt/New York 2007.

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 267

mokratisch organisierten und rechtsstaatlich verfassten politischen Herrschaftsverban-
des machen kann und machen sollte.

2. Die katholische Kirche als sakramentale Heilsanstalt

Die weltlich-politische Herrschaft des demokratischen Staates und die auf das kommen-
de Reich Gottes verweisende und hinarbeitende Kirche sind in Bezug auf ihren Zweck
und thre Legitimititsbasis zwei grundverschiedene menschliche Organisationsformen.
Eine heuristisch wertvolle Hilfestellung bei der Kennzeichnung der Spezifika von Staat
und katholischer Kirche bietet Max Weber. Er unterscheidet in Wirtschaft und Gesell-
schaft politische von hierokratischen Herrschaftsverbinden.!? Unter einem Herrschafts-
verband versteht Weber einen Zusammenschluss von Menschen, die kraft einer geltenden
Ordnung untereinander in einem geregelten Verhiltnis von Herrschaftsbeziehungen
stehen.’® Dies bedeutet, dass derjenige, der Herrschaft gegeniiber anderen austbt, fiir
seine Anordnungen mit Fligsamkeit rechnen kann, da die Art der Herrschaftsbeziehung
in einer rational gesatzten Ordnung formalisiert ist.* Als typische Beispiele fir einen
solchen Herrschaftsverband fithrt Weber den Staat und die Kirche (hier im Singular) an.
Wahrend politische Herrschaftsverbinde »innerhalb eines angebbaren geographischen
Gebietes kontinuierlich durch Anwendung und Androhung physischen Zwangs seitens
des Verwaltungsstabes«!> ihre Ordnung garantieren, verwenden demgegentiber hiero-
kratische Verbande wie die Kirche nach Weber »psychischen Zwang durch Spendung
und Versagung von Heilsglitern«.!® Die Spendung der Heilsgliter stellt fiir Weber die
Grundlage geistlicher Herrschaft tiber Menschen dar.

Diese sozialwissenschaftliche Betrachtung korrespondiert durchaus mit dem romisch-
katholischen Kirchenverstindnis. Dass nur in der Kirche das volle Heil durch die Ver-
kiindung des Evangeliums und die Spendung der Sakramente zu erreichen ist, ist auf dem
Zweiten Vatikanischen Konzil in der Konstitution tiber die Kirche als Licht der Vlker
(»Lumen Gentiumc) bekriftigt worden.!” Allerdings wird tiber den legitimen Geltungs-
anspruch dieser Behauptung seit den Zeiten der Reformation gestritten. Mit Blick auf die

12 Max Weber Wirtschaft und Gesellschaft (5. revidierte Aufl., Studienausgabe), Tiibingen 1980,
Kap. I, § 17 und ausfihrlich Kap. IX, 6. Abschnitt. Auf Webers Kategorie des Charismas zur
Analyse der Entwicklung der Kirche hin zur Anstaltskirche kann hier nicht eingegangen wer-
den.

13 Ebd., Kap. I, § 16.

14 Ebd., Kap. L, § 15 u. 16.

15 Ebd., Kap. I, §17.

16 Ebd. Mit der Unterscheidung von physischen und psychischen Zwangsmitteln korrespondiert
die Unterscheidung von forum externum und forum internum: kirchliche Zwangsmittel richten
sich auf das forum internum, und damit hat das Kirchenrecht die Eigenart, »dass es nur gegen-
iber demjenigen vollzogen werden kann, der sich ihm aus freien Stiicken unterwirft.« Heinrich
de Waal/ Stefan Muckel, Kirchenrecht. Ein Studienbuch, Miinchen 2009, RZ 18. Darauf wird
zuriickzukommen sein.

17 Abgedr. in Karl Rahner/ Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg 1966,
S.123-197.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

268 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

Einstellungen der Gliubigen heute kann es zudem als fraglich gelten, inwiefern die An-
drohung psychischen Zwangs durch Versagung der heilsnotwendigen Sakramente an-
gesichts der wachsenden Entfremdung zwischen Amtskirche und einer Vielzahl von Ka-
tholikinnen und Katholiken in der Realitit tiberhaupt noch inirgendeiner Weise wirksam
ist. Gleichwohl ist die von Weber herausgestellte Parallele in der Struktur von Staat und
Kirche frappant.

Der gewichtigste Unterschied zwischen Staat und katholischer Kirche liegt in der Le-
gitimation der jeweiligen Existenz. Die Kirche macht keinen Souverinititsanspruch und
auch keine Handlungsvollmacht aus sich heraus und aus eigenem Recht geltend, sondern
sieht ihre Existenzberechtigung in der gottlichen Stiftung liegend und in dem gottlichen
Auftrag, der ihr durch Jesus Christus vermittelt worden ist.!® Fiir ihr Selbstverstindnis
ist entscheidend, dass zwei Elemente analytisch zu unterscheiden sind, die aber »eine
einzige komplexe Wirklichkeit« bilden, wie es in Lumen Gentium heiflit: nimlich ein
menschliches und ein géttliches Element.!” Von dieser Verbindung zur Transzendenz
her ist auch die Gliederung der Kirche zu sehen. Als sichtbare Gemeinschaft der Glau-
bigen bildet die Kirche ihrem Selbstverstindnis nach eine mit hierarchischen Organen
ausgestattete Gesellschaft (societas) und eine geistliche Gemeinschaft (communio), die
mit himmlischen Gaben beschenkt ist.?% Dabei ist die Kirche auf das kommende Reich
Gottes hin geordnet: sie hat den durch Jesus Christus ausgeprochenen gottlichen Auftrag
erhalten, dieses Reich anzukiindigen. Indem sie die himmlische Sendung in allen Volkern
begriindet, wie es in der Konstitution iiber die Kirche heifit, »stellt sie Keim und Anfang
dieses Reiches auf Erden dar«.?! Die Mitglieder dieses besonderen Verbandes, also das
Volk Gottes als Gemeinschaft der getauften Gliubigen, konnen daher nicht Gber den
Zweck des Verbandes verfiigen. Ein Analogieschluss vom Volk Gottes auf die Souvera-
nitdt des Volkes im demokratischen Verfassungsstaat im Sinne einer Bestimmung des
Tragers der Herrschaftsgewalt und des Inhalts der Gesetze kann daher nicht gezogen
werden.?? Gleichwohl gilt fiir die Mitglieder des Volkes Gottes eine prinzipielle Gleich-
heit, da das Volk der Ort ist, von dem aus das Heil verwirklicht wird, wie es in Lumen
Gentinm hervorgehoben wird.?? In der theologischen Ausdeutung des Zweiten Vatika-
nums ist unterstrichen worden, dass hiermit »ein wichtiges Element der »Volk-Gottes-

18 Joseph Ratzinger: »Demokratisierung der Kirche?« in: ders./ Hans Maier, Demokratie in der
Kirche. Moglichkeiten und Grenzen, Kevelaer u.a. 22005 (erstm. 1970), S. 7-46, hier S. 20.

19 Ebd,S. 19.

20 »Lumen Gentium, Ziffer 8 (Kleines Konzilskompendinm, S. 130).

21 Ebd., Ziffer 5 (S. 126.).

22 Fiir die in der Tradition der sog. Miinchener Kirchenrechtsschule stehenden Kirchenrechtler
wire es grundsitzlich problematisch, allein aus dem Begriff des Volkes Gottes strukturelle
Folgerungen fiir die Kirchenverfassung zu ziehen, und zwar weder, wie etwa Winfried Aymans
festhilt, »zugunsten der hierarchischen Struktur noch im Blick auf irgendeine Demokratisie-
rung der Kirchenverfassung«. Siche dazu Winfried Aymans, »Die Kirche. Das Recht im Mys-
terium der Kirche«in: Handbuch des katholischen Kirchenrechts, hrsg.v. Joseph Listl/ Heribert
Schmitz, Regensburg 21999, S. 3-12, hier S. 5.

23 »Lumen Gentium« Ziffer 5 (Kleines Konzilskompendium, S. 126).

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 269

Ekklesiologie< unmittelbar in die >Communio-Ekklesiologie« ein(geht)« und hier auch
vom Prinzip der Teilhabe und Mitverantwortung aller in der Kirche zu sprechen sei.?*
Demgegentiber erhilt die organisatorisch und strukturell differenzierte Gestalt der
Kirche ihr Profil aus dem Selbstverstindnis der Kirche als sakramentaler Grofie. Sakra-
mente gelten theologisch als die sichtbaren Zeichen und die Vergegenwirtigung der (un-
sichtbaren) Wirklichkeit Gottes in der Welt. Nach katholischem Verstindnis konnen die
Sakramente — mit Ausnahme des Ehesakraments, das sich die Eheleute wechselseitig
spenden und der Taufe in Notsituationen — nur von jenen Gliubigen gespendet werden,
die als Priester ihrerseits das Sakrament der Weihe empfangen haben und ihren gottlichen
Heilsauftrag in ununterbrochener Sukzession auf die Apostel zurickfiihren konnen. Fiir
die organisatorische Gliederung der romisch-katholischen Kirche ist schliefflich als ihr
namensgebendes Merkmal der Primat fiir den Bischof vom Rom als dem Nachfolger des
ersten der Apostel zu nennen. Der Papst als der Inhaber des heiligen romischen Bi-
schofsstuhles soll sowohl die Einheit und Unteilbarkeit des Episkopats als auch die
Glaubenseinheit reprisentieren.?® Der Papst, die Bischofe, die Priester und die Diakone
werden insgesamt als Amtstriger verstanden, die mit einer heiligen Vollmacht ausge-
stattet sind und deren Dienst darin besteht, dass alle, die zum »Volke Gottes« gehoren,
das Heil erreichen konnen.?® Neben der Spendung und dem Empfang der Sakramente ist
fir die Erlangung des Heils auch die sittliche Lebensfihrung, im Sinne des Anspruches,
der vom Wort Gottes an den Menschen ausgeht, zentral.”” Das Lehramt des Papstes iibt
hier eine orientierende Funktion aus. Indem der Papst wie auch die Bischofe die Worte
des Evangeliums, auch angesichts der Herausforderungen der Zeit, auslegen, entfalten
sie eine Glaubens- und Sittenlehre, die fiir die Gliubigen insgesamt Verbindlichkeit in
Form des religiosen Gehorsams beansprucht, worauf noch zurtiickzukommen sein wird.
Nur sehr bestimmten papstlichen Aussagen kommt dabei der Anspruch der »Unfehl-
barkeit« zu. Danach kann der Papst einer bestimmten Auffassung Unfehlbarkeit zumes-
sen, wenn er explizit »ex cathedra« spricht, d. h. als oberster Hirt und Lehrer aller Glau-
bigen, wenn er zudem die in Rede stehende Glaubens- und Sittenlehre als festzuhaltende

24 Woalter Kasper (Hrsg.): Zukunft aus der Kraft des Konzils. Die aufSerordentliche Bischofssynode
85. Die Dokumente mit einem Kommentar von Walter Kasper, Freiburg 1986, S. 94. Siehe
hierzu auch Jutta Koslowski, Die Einbeit der Kirche in der 6kumenischen Diskussion, Miinster
2007, die in threm Buch unter Ruickgriff auf die Schriften von Kardinal Kasper herausarbeitet,
dass der Begriff communio in der Nachfolge des Zweiten Vatikanums eine kritisch-emanzipa-
torische Funktion erfiillte gegeniiber einer Uberbetonung von Hierarchie und Autoritit
(S.214). Vgl. zum Prinzip der Verantwortung auch die Darstellung des Konzils durch einen
der Konzils-Moderatoren: Kardinal Suenens, Die Mitverantwortung in der Kirche, Salzburg
21968.

25 »Lumen Gentiumc, Ziffer 18 (Kleines Konzilskompendium, S. 1431.).

26 Zur Unterscheidung des gemeinsamen Priestertums aller Glaubigen und des Priestertums des
Dienstes siehe »Lumen Gentiumc, Ziffer 10 (Kleines Konzilskompendinm, S.134). Das Amt
als Kategorie, mit der eine Vollmacht gefasst wird, ist nicht allein Klerikern vorbehalten; auch
Laien konnen eine Tiatigkeit austiben, die als Amt aufgefasst wird; siehe dazu unten, FN 35.

27 Ratzinger, Demokratisierung, S.19.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

270 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

darlegt und diese Auffassung dabei ganz offensichtlich als unfehlbare verkiindet.? Diese
Lehre des Ersten Vatikanischen Konzils ist vom Zweiten einerseits bestitigt, andererseits
spezifiziert worden durch das Kollegialititsprinzip der Bischofe, wonach auch die Bi-
schofe gemeinsam »eine bestimmte Lehre tibereinstimmend als endgiltig verpflichtend
vortragen« konnen und damit »auf unfehlbare Weise die Lehre Christi« verkiindigen.?’
Die Glaubens- und Sittenlehre driickt sich nicht nur in lehramtlichen Auflerungen des
Papstes und der Bischofe aus, die einen Niederschlag im Katechismus als Glaubens- und
Verhaltenslehre fiir die Gliubigen finden, sondern auch im kanonischen Recht, in jenen
gesetzten Normen also, die Ergebnisse rechtssetzender Tatigkeit in der Kirche sind.>°

Auch den Laien kommt, wie Hans Maier unterstreicht,’! eine spezifische Aufgabe zu.
Sie sollen nach der Kirchenkonstitution Lumen Gentium »die Kirche an jenen Stellen
und in den Verhiltnissen anwesend und wirksam... machen, wo die Kirche nur durch sie
das Salz der Erde sein kann«.>? Die Laien sind also nicht defizitir oder zweitrangig ge-
geniiber den geweihten Amtstragern, sondern erfillen eine Aufgabe, die komplementir
zu derjenigen der geistlichen Amtstriger zu verstehen ist, indem sie als Christen in den
weltlichen Beziigen, in denen sie stehen, der christlichen Botschaft dienen und ihre
christliche Weltverantwortung wahrnehmen, was die Kleriker naturgemafd so nicht ver-
mogen, da sie sich nicht in einem weltlichen Beruf bewegen.?® Versteht man begrifflich
das Amt als eine tibertragene Handlungsvollmacht, bei der der Amtstriger eine Aufgabe
erfillen soll, tiber deren Zweck er nicht verfiigen kann, dann tiben auch Laien ein Amt
aus: Sie haben durch die Taufe und Firmung am dreifachen Amt Christi der Verkindi-
gung, Heiligung und Leitung teil. Die Kirchenkonstitution spricht auch vom gemeinsa-
men Priestertum aller Glaubigen im Unterschied zum hierarchischen Priestertum des
Dienstes.>* Keineswegs haben also nur Kleriker wie der Papst, die Bischéfe und die
Priester, die ihre Vollmacht dem Empfang der Weihe verdanken, ein Amt inne. Vielmehr
ist als Kirchenamt »jedweder Dienst, der durch gottliche oder kirchliche Anordnung auf
Dauer eingerichtet ist und der Wahrnehmung eines geistlichen Zwecks dient«,*® zu ver-
stehen.

Restimierend kann festgehalten werden, dass im modernen Staat das Volk Ursprung
der Souverinitit und im demokratischen Staat auch Trager der Souveranitit ist, wohin-
gegen in der Kirche sowohl der Zweck des Verbandes unverfiigbar ist, als auch die Sou-

28 Vgl. zu diesen Bedingungen Ernst-Wolfgang Béckenforde, »Uber die Autoritit pipstlicher
Lehrenzykliken — am Beispiel der Auflerungen zur Religionsfreiheit« in: ders., Kirche und
christlicher Glaube in den Herausforderungen der Zeit, Munster 22007, S. 471-489.

29 »Lumen Gentiums, Ziffer 25 (Kleines Konzilskompendium, S. 153).

30 De Waal/ Muckel, Kirchenrecht, RZ 19.

31 Hans Maier: Keine Demokratie? Laienmeinungen zur Kirche, Freiburg 2006, S. 154£.

32 »Lumen Gentiums, Ziffer 33 (Kleines Konzilskompendium, S.164). Diese Stelle hebt Hans
Maier hervor (Maier, Keine Demokratie?, S. 153).

33 Hans Maier, Keine Demokratie?, S. 1531.

34 »Lumen Gentiumc, Ziffer 10 (Kleines Konzilskompendium, S. 134).

35 CIC 145 § 1, vgl. dazu Sabine Demel, Franen und kirchliches Amt. Vom Ende eines Tabus in
der katholischen Kirche, Freiburg 2004, S. 48 und siehe auch S. 53 zur Unterscheidung zwischen
dem Amt, das hinsichtlich des damit verbundenen Dienstes von den Klerikern >in Ginze«<inne
gehabt wird und an dem von den Laien >teil« gehabt wird.

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 271

veranitit nicht im Volk, sondern in Gott liegt. Auf der anderen Seite zeigt sich als struk-
turelle Parallele zwischen Staat und Kirche die Erscheinungsform als juridisch verfasster
Herrschaftsverband, mit einem differenzierten Aufbau und einem eigenen professionel-
len Verwaltungsstab, in dem Menschen handeln und Entscheidungen treffen, die das
Verhalten anderer Menschen orientieren.

Im nichsten Schritt soll nun eine Analyse der materiellen Verfassungsstruktur der
romisch-katholischen Kirche erfolgen, die den Gesetzgebungs- und Durchsetzungspro-
zef}, die Legitimation der entscheidenden Institutionen und geistlichen Amtstriger, die
Kontrollmdglichkeiten der Herrschaftsaustibung innerhalb dieses Gefiiges und die pra-
gende Verfassungspraxis zu erhellen sucht.

3. Die Verfassung der katholischen Kirche

Wenn von der Verfassung der romisch-katholischen Kirche die Rede ist, dann ist zu-
nichst voranzuschicken, dass es nicht um eine Verfassung im formellen Sinne geht. Eine
solche » Lex ecclesiae fundamentalis« wurde zwar als Projekt nach dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil verfolgt, kam aber tiber das Stadium eines Entwurfes nicht hinaus.3¢ Als
Rechtstext relevant ist der Codex Iuris Canonici von 1983 (CIC),%” in dem eine Verfas-
sung im materiellen Sinne erkennbar wird: Es lassen sich fundamentale Prinzipien tber
den Charakter der Kirche, ihre Ordnungsprinzipien, Verfahrensregularien und ihr In-
stitutionengeftge rekonstruieren. Der CIC ist eine formelle Rechtsquelle, die thren Ur-
sprung im gesetzgebenden Willen menschlicher Rechtssetzung hat und zu der auch die
durch den kirchlichen Gesetzgeber gebilligte gewohnheitsmiffige Ubung der Menschen
gehort. Zum Kirchenrecht zahlt neben dem CIC aber auch das auf den gottlichen Ge-
setzgeber zurlickgehende Recht. Es wird unterschieden in das Naturrecht (»ius divinum
naturale«), womit jene aus der Natur des Menschen als Person ableitbaren Rechte des
Menschen gemeint sind, die allen Menschen kraft Vernunft erkennbar sind, und das po-
sitive gottliche Recht (»ius divinum positivum«), was sich aus der Offenbarung und der
christlichen Uberlieferung her- bzw. ableitet. Hier bedarf es einer konkretisierenden
Kontextualisierung, die den geschichtlichen Umstinden Rechnung triagt. Was nun im
einzelnen eine klare gottliche Vorgabe ist, ist aber nahezu immer umstritten, etwa im Fall
der Unaufloslichkeit der Ehe und ganz besonders im Fall der Ordination von Frauen.
Versteht man das Kirchenrecht als »de(n) Inbegriff jenes Rechts, das die Kirche aufgrund

36 Vgl. als Ubersicht: Art. »Kirchenrechtsquellen I« in: Theologische Realenzyklopidie. Studien-
ausgabe Teil 2, Bd. 19, hrsg. v. Gerhard Miiller, Berlin/ New York 2000, S. 41f. Das Projekt
wurde 1981 eingestellt, siehe hierzu kritisch Leonord Swidler: »Vaticanum II From Below — A
Ten-Step-Program to a Democratic Parish and Church« in: www.americancatholiccouncil.or
g/resources/constitutional.

37 Das Folgende bezieht sich auf den Rechtskreis der Lateinischen Kirche der romisch-katholi-
schen Kirche. Die unierten Ostkirchen (welche im Unterschied zu den orthodoxen Kirchen
nicht den Papst als Oberhaupt anerkennen) verfiigen tiber einen eigenen Kodex, den Codex
Canonum Ecclesiarum Orientalum (CCEO). Die Darstellung der Rechtsquellen folgt hier de
Waal/ Muckel, Kirchenrecht, RZ 191f.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

272 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

der in Jesus Christus geschehenen Offenbarung als ihre verbindliche Lebensordnung
versteht und entsprechend ihrem Glaubensverstindnis in freier Selbstbestimmung aus-
gestaltet«,>® wird auch deutlich, dass das gottliche Recht der Offenbarung die mensch-
liche Rechtssetzung des kirchlichen Gesetzgebers zugleich legitimiert und auch limi-
tiert.>” Insofern dhnelt es von der Funktion her der Verfassung in der weltlich-politischen
Ordnung, denn dieser kommtim Wesentlichen die Aufgabe zu, die Triger der politischen
Herrschaft — auch den Gesetzgeber — zu legitimieren und zu begrenzen.

Pipstliche Primatialgewalt

Im Mittelpunkt der materiellen Verfassung der romisch-katholischen Kirche steht als
Ordnungsprinzip die Hierarchie und als Autorititsprinzip die Primatialgewalt des Paps-
tes. Hierarchie als binnenkirchliches Gliederungsprinzip wird heute fiir die Kirche so
verwandt wie auch fir weltlich-politische Ordnungen und meint folglich: auf eine Spitze
hin orientiert, wobei die jeweils niederen Gliederungsebenen gegeniiber der je hoheren
Ebene und schlieflich gegentiber der obersten Spitze hinsichtlich der Kompetenzen und
der Autoritit der Amter nachgeordnet sind. Nach dem Codex von 1983 wird der Bischof
der Kirche von Rom als »Haupt des Bischofskollegiums, Stellvertreter Christi und Hirte
der Gesamtkirche«angesehen, weshalb er »kraft seines Amtes in der Kirche tiber hochste,
volle, unmittelbare und universale ordentliche Gewalt (verfiigt), die er immer frei aus-
iiben kann«.*°

Mit der »vollen Gewalt« verbindet sich die Befugnis des Leitens, Lehrens und Heili-
gens des Papstes (Jurisdiktionsprimat und Lehramt). Unter der Leitungsgewalt ist die
Aufgabe der Regierung der Kirche zu verstehen: Der Papst ist der oberste kirchliche
Gesetzgeber, der fiir jeden Glaubigen verpflichtende Gesetze erlassen kann und auch die
Lehrinhalte bestimmyt; er ist der Inhaber der obersten Exekutivgewalt, die er selbst oder
durch die von ithm beauftragten Behorden der romischen Kurie ausiibt; und er ist der
oberste Richter, der personlich oder durch beauftragte Gerichte alle Streitfille rechts-
kriftig entscheiden kann, auch als letzte Instanz, der tber die ja fiir Glaubige hochst
heilsrelevante Frage der Exkommunikation entscheidet. Die romisch-katholische Kirche
verfiigt also tiber eine monistische Gewaltenstruktur ohne Ansitze von Gewaltenteilung.
Unter dem Attribut der Unmittelbarkeit der Gewaltist zu verstehen, dass der Papst ohne
Einschaltung von anderen Gremien titig werden kann. »Universal« bezeichnet den Ra-
dius der papstlichen Gewalt, der einerseits in territorialer Hinsicht global ist, also alle
Diozesen umfasst, andererseits auch alle weiteren kirchlichen Gliederungen in Gestalt

38 Winfried Aymans, Artikel »Kirchenrecht« in: Lexikon des Kirchenrechts, Sp. 515 Vgl. zu der
seher theologischen Orientierung des Kirchenrechts<im Unterschied zu einer seher juristischen
Orientierung< Ansgar Hense, »Katholizismus und Rechtsordnung« in: Hort Dreier/ Eric Hil-
gendorf (Hrsg.): Kulturelle Identitit als Grund und Grenze des Rechts. Akten der IVR-Tagung
vom 28.-30. September 2006 in Wiirzburg. Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie: Beiheft
113 (Stuttgart 2006), S. 69-128, S. 90f.

39 De Waal/ Muckel, Kirchenrecht, RZ 24.

40 Can. 331 CIC.

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 273

der Teilorganisationen umfasst. Die Durchsetzung der Primatialgewalt in den Ortskir-
chen erfolgt neben der Arbeit der romischen Kurie auch mit Hilfe des pipstlichen Nun-
tius vor Ort und den sogenannten Ad-Limina-Besuchen der Bischofe, die dem Papst alle
fiinf Jahre iiber ihre Di6zese zu berichten haben.*! Auch die Kontrolle der Neuberu-
fungen von Professorinnen und Professoren an katholischen Fakultiten dient diesem
Zweck.

Hinsichtlich des Attributs der »hochsten Gewalt« ist nun ein gewisser Interpretati-
onsstreit zu verzeichnen, wer genau das Subjekt der hochsten Gewalt ist: Ist es das Kol-
legium der Bischofe zusammen mit dem Papst und niemals ohne ihn, das die hochste
Gewaltinnehat, handelt es sich also um ein Subjekt als Triger der hochsten Gewalt? Oder
stellt die hochste Gewalt das Kollegium der Bischofe als Nachfolger der Apostel mit dem
Papst als seinem Haupt #nd der Bischof von Rom, also dem Papst dar, handelt es sich
mithin also um zwei Subjekte? Dahinter steht die Diskussion tiber das Prinzip der Kol-
legialitdt. Wihrend das Erste Vatikanum die Unterordnung der Bischofe unter die Vor-
rechte des Papstes noch als Glaubenssatz festgeschrieben hatte, womit ein seit den gre-
gorianischen Reformen des 11. Jahrhunderts begonnener Prozess der Zentralisierung
einen vorlaufigen Hohepunkt gefunden hatte, riickte in den Texten des Zweiten Vatika-
nums das Prinzip der Kollegialitit und der Gemeinschaft in den Vordergrund. Dartiber
bestand freilich eine Kontroverse im Konzil. Eine Mehrheit der Bischofe war fiir eine
deutliche Reform zugunsten der Kollegialitit, aber durch die Hintertiir der stindigen
Entwurfskorrekturen setzte sich die geteilte Triagerschaft durch, was die Machtposition
des Papstes gestirkt hat.*? Denn wie verhalten sich dann Primat des Papstes und Epis-
kopat zueinander? Wie in weltlich-politischen Organisationen auch, liegt die Moglich-
keit der Klirung bei der Instanz, die in der Lage ist, den grundsitzlichen und hier nicht
eindeutigen® Text in konkrete Rechtsnormen zu transferieren. Die Rechtssetzungspra-
xis von Johannes Paul II. hat eine Kliarung dergestalt herbeigefiihrt, dass die Hochstge-
walt nun explizit dem Papst zugeordnet wird. Positivrechtlicher Ausdruck ist der hier
erlduterte canon 331.

41 Vgl. zu diesem und zum nichsten Aspekt vor allem das grundlegende Werk tiber Struktur und
Politik des Vatikan aus der Feder des Jesuiten und Politikwissenschaftlers Thomas J. Reese:
Im Inneren des Vatikan. Politik und Organisation der katholischen Kirche (mit einem Nach-
wort von Otto Kallscheuer), Frankfurt am Main 1998, S. 335ff u. 344{f.

42 Kaufmann weist in diesem Zusammenhang auf die dem dritten Kapitel von »Lumen Gentium«
seitens der Kurie beigefiigte »nota explicativa praevia« hin, die die Autonomie des Papstes
betone (vgl. Kaufmann, Kirchenkrise, FN 192, S. 198).

43 Siehe hierzu »Lumen Gentiums, Ziffer 22: »Das Kollegium oder die Korperschaft der Bischofe
hat aber nur Autoritit, wenn das Kollegium verstanden wird in Gemeinschaft mit dem Bischof
von Rom, dem Nachfolger Petri, als seinem Haupt, und unbeschadet dessen primatialer Gewalt
Uber alle Hirten und Glaubigen. Der Bischof von Rom hat nimlich kraft seines Amtes als
Stellvertreter Christi und Hirt der ganzen Kirche volle, hochste und universale Gewalt iiber
die Kirche und kann sie immer frei ausiiben. Die Ordnung der Bischofe aber, die dem Kolle-
gium der Apostel im Lehr- und Hirtenamt nachfolgt, ja, in welcher die Korperschaft der
Apostel immerfort weiter besteht, ist gemeinsam mit threm Haupt, dem Bischof von Rom, und
niemals ohne dieses Haupt, gleichfalls Trager der hochsten und vollen Gewalt iiber die ganze
Kirche.«

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

274 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

Diese Bestimmung belegt die von der Politikwissenschaft so bezeichnete Pfadabhin-
gigkeit institutioneller Entwicklung: Was sich heute in der Kirche als in Stein gemeif3elte
Tradition ausgibt, die sich als die einzig gebotene Weise der Umsetzung ewiger und hei-
liger Wahrheiten versteht, stellt sich bei genauerem Hinsehen als eine gewissermafien
»gemachte« institutionelle Gestalt dar, die auf bestimmten, auch kontroversen Entschei-
dungen dartber beruht, welcher Weg an einer Gabelung beschritten werden soll. Dass
der Papst heute allein Inhaber der hochsten Gewalt ist und von seiner Stellung im Geflige
der romisch-katholischen Kirche tiber eine Machtfiille verfiigt wie kein absolutistischer
Monarch der frithen Neuzeit, ist genauso ein Ergebnis kontingenter Prozesse wie die im
weiteren aufzuzeigenden Elemente der Verfassungsstruktur. Kirchengeschichtlich gese-
hen ist das 19. und frihe 20. Jahrhundert der relevante Zeitraum, in dem die Kirche als
Reaktion auf die Modernisierung und auch auf den Verlust weltlicher Macht sich zu einer
streng zentralistischen und hierarchischen Organisation entwickelte, mit einer Macht-
fille des Papstes, die mit Blick insbesondere auf die ersten tausend Jahre der Kirche und
ihrer synodalen Struktur keineswegs typisch fiir das Papsttum ist.** Wihrend also das
Zweite Vatikanische Konzil im ausgehenden zweiten Jahrtausend sich demgegentiber in
vielen Texten bemihte, den geinderten Rahmenbedingungen entsprechend die Kirche
in die »Heutigkeit« zu tragen, was fiir die innerkirchliche Struktur Kollegialitit, einen
gewissen Pluralismus und Autonomie der Ortskirche bedeutete, hat sich diese konziliare
Reformanstrengung nach innen aber nicht durchgesetzt.* Das wird auch in den weiteren
Punkten deutlich.

Bischofsbestellung

Die Primatialgewalt des Papstes schligt heute auch in den Verfahren zur Bestellung der
Bischofe durch. In der Kirchengeschichte zeigt sich gerade in den ersten Jahrhunderten
noch eine verbreitete Praxis der Wahl, alleinstehend oder auch in Kombination mit er-
forderlicher Zustimmung der Bischofe oder auch durch Einsatz weiterer Mechanismen

44 Vgl. ausfuhrlich fur die Zeit ab dem Konzil von Trient Rudolf Lill, Die Macht der Pépste,
Kevelaer 2006; Vgl. dazu jetzt knapp Kaufmann, Kirchenkrise, S. 130ff. Kaufmann fiihrt aus,
dass die entsprechenden Denkmuster fiir die >heilige Ordnung< zwar bereits mit dem zu Beginn
des zweiten Jahrtausends im »dictatus papae« von Papst Gregor VIL im Jahr 1075 gelegt worden
seien. Die kirchenweite Durchsetzung war aber erst Ergebnis des Ersten Vatikanischen Konzils
durch die Dogmatisierung der Unfehlbarkeit und des Jurisdiktionsprimats. Kaufmann rest-
miert: »Damit wurde eine neue Tradition geschaffen, die sich selbst von Anfang an als unwan-
delbar versteht, was jedoch historisch gebildeten Menschen heute nicht mehr zu vermitteln
ist.« (Kaufmann, Kirchenkrise, S. 133).

45 Vgl. hierzu Lill, Macht der Pépste, der in Kapitel 8 zeigt, wie die Prinzipien der Kollegialitt,
der Mitverantwortung und der grundsitzlichen Gleichheit aller Christen, mit der das Zweite
Vatikanum die Klerikerkirche zu einer Christenkirche verwandeln wollte, seit Ende der 70er-
Jahre durch eine Gegenstromung im Vatikan und Episkopat zurlickgenommen wurde und
wird. Firr Lill beginnt hier eine Restaurationsphase unter Papst Johannes Paul I1., der mit Hilfe
des Chefs der Glaubenskongregation, Kardinal Ratzinger, einen Neo-Zentralismus durchge-
setzt hat.

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 275

wie dem fiir die Antike typischen Losverfahren.*¢ Dass dann in den letzten beiden Jahr-
hunderten der Papst die entscheidende Position bei der Bischofswahl erlangt hat, ist auch
Teil einer Sammlungsstrategie mit dem Bestreben, unter dem Druck der Modernisierung
den Klerus zu steuern* und damit die Einheit der Kirche zu wahren. Gerade fiir das
Pontifikat von Benedikt XVI. scheint die Wahrung der Einheit der Kirche ein wesentli-
ches Motiv gewesen zu sein, was schon sein Handeln als Kardinal der Glaubenskongre-
gation ausgezeichnet hatte. Die Bischofe werden letztlich vom Papst ernannt bezie-
hungsweise es bedarf die Wahl — so sie nach den differierenden konkordatsrechtlichen
Bestimmungen vorgesehen ist — durch die Ortskirche der papstlichen Bestitigung.*® Die
Beteiligung der Ortskirchen und Laien fillt in keiner Weise gleichberechtigt zu der Ge-
staltungs- und Entscheidungsmacht des Papstes aus, die dieser vor Ort auch mit Hilfe
des apostolischen Nuntius geltend macht, welcher den Prozess der Kandidatenauslese
im Sinne Roms steuert.

In diesem Zusammenhang ist relevant, dass die Regierungspraxis in den vergangenen
Jahrzehnten einen Kriterienkatalog erkennen lisst, wonach nur solche Kandidaten eine
Chance auf das bischofliche Amt haben, die keine von der romischen Lehrmeinung ab-
weichenden inhaltlichen Vorstellungen vertreten. Als Kriterien konnen aus der Praxis
der vergangenen Jahre die folgenden rekonstruiert werden: Aufrechterhaltung des
Pflichtzolibats, Ablehnung der Frauenordination, Ablehnung kiinstlicher Empfangnis-
verhiitung, Kritik der Homosexualitit.*’ Das ergibt sich auch explizit aus dem Katalog
der Eignungskriterien fiir Kandidaten, mittels dem die >Rechtgliubigkeit< abgepriift wer-
den soll.>® Andere Kriterien wie etwa das Ansehen von Kandidaten in den Gemeinden
und auch die charakterliche Eignung scheinen demgegeniiber nachrangig zu sein, wie
einige umstrittene Bischofsernennungen der jiingeren Vergangenheit gerade in Deutsch-
land, Osterreich und der Schweiz zeigen.>! Auch in anderen Weltgegenden wird der von

46 Vgl. hierzu ausfiihrlich Gerhard Hartmann, Der Bischof. Seine Wahl und Ernennung, Graz
1990 und knapp ders.: Wihlt die Bischife. Ein Vorschlag zur Giite und zur rechten Zeit, Keve-
laer 2010, S. 13£f.

47 Vgl. Kaufmann, Kirchenkrise, S. 136.

48 Fiir grofle Kritik hat die Bestellung des ehemaligen Berliner Erzbischofs Johannes Meissner
zum Erzbischof von Kdln gesorgt, bei dem der Vatikan im laufenden Verfahren die Regeln
geandert hat, um den von Rom erwiinschten, aber in Koln umstrittenen Kandidaten sicher
durchzusetzen. Vgl. dazu ausfithrlich Hartmann, Der Bischof, S. 124-160.

49 Vgl. dazu Reese, Im Inneren des Vatikan, S. 333f.

50 Dokumentiert bei Werner Bockenforde: »Zur gegenwirtigen Lage der romisch-katholischen
Kirche. Kirchenrechtliche Anmerkungen« in: Orientierung, 62. Jg. (1998), S.228-234 (S.229).

51 Zu den umstrittenen Bischofsernennungen in Deutschland, der Schweiz und Osterreich, die
teilweise mit zahlreich unterzeichneten Petitionen des Kirchenvolkes einhergegangen sind vgl.
Hartmann, Wéhlt die Bischife, S.91-135. Es verdient der Erwihnung, dass der emeritierte Bi-
schof Walter Mixa, dessen Amtsfiihrung in skandaloser Weise ethische und rechtliche Normen
verletzt hat, die erste Bischofsernennung gewesen ist, die Papst Benedikt XVI. vorgenommen
hat (am 16.7.2005 zum Bischof von Augsburg). Mixa ist ein treffendes Beispiel fiir die vatika-
nische Auswahlpolitik, wonach es vornehmlich auf die kirchenpolitische Nihe zum Vatikan
ankommt und Fragen der charakterlichen Eignung, der bisherigen Amtsfiihrung und anderes,
was fiir die jeweilige Ortskirche entscheidend ist, keinerlei Rolle zu spielen scheinen. Die erste

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

276 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

Rom kontrollierte Prozess der Auswahl moglicher Kandidaten unter oftmaliger Nicht-
berticksichtigung der Bediirfnisse vor Ort kritisiert.”? Da die inhaltlichen Anforderungen
an das Profil der Bischofe keine Geheimnisse darstellen, wirkt sich dies auf diejenigen
Priester, die weitere Karriereschritte machen wollen, entsprechend aus. Die Auswahl-
kriterien gelten im tibrigen ebenso fir die Ernennung der Kardinile, also jenen Kreis von
Bischofen, die den Nachfolger im Amt des Papstes bestimmen. Indem der amtierende
Papst den Kreis derer zusammensetzt, die als Kardinile seinen Nachfolger wihlen, kann
er auf die Wahl vorentscheidend einwirken. Insgesamt fithrt der Kriterienkatalog dazu,
dass der Episkopat und das Kardinalskollegium nicht unbedingt reprisentativ fiir die
Priesterschaft und die Laien zusammengesetzt ist. Das Verfahren der Bischofs- und Kar-
dinalswahl ist einer der wesentlichen Griinde fur die wachsende Entfremdung zwischen
Rom und den Ortskirchen.>?

Gehorsamspflicht

Im canon 752 ist festgelegt, dass den lehramtlichen Verkiindigungen des Papstes oder des
Bischofskollegiums in Glaubens- und Sittenfragen ein »religioser Verstandes- und Wil-
lensgehorsam« entgegenzubringen ist.>* Gegeniiber dem alten Codex von 1917 stellt dies,
wie Ernst-Wolfgang Bockenforde herausgearbeitet hat,>® eine erheblich hohere Anfor-
derung an die Glaubigen, ihre jeweiligen Sichtweisen mit der lehramtlichen Auffassung
in Ubereinstimmung zu bringen, bezog sich der alte Codex doch explizit nur auf die
Vermeidung von Hiresien und Irrtiimern, die Hiresien nahekommen. Jetzt wird eine
viel weitgehendere Zustimmungspflicht statuiert, und gefordert, es sei alles zu meiden,
was einer verkiindeten Lehre nicht entspricht. Bestenfalls ein schweigender Ungehorsam
wird im Falle der Ablehnung als Moglichkeit eines inneren Dissenses zugelassen, aber
die Kritik an lehramtlichen Auﬁerungen in der Offentlichkeit wird hier prinzipiell aus-
geschlossen.>®

Bischofsernennung des neuen Papstes Franziskus kann hinsichtlich ihrer kirchenpolitischen
Symbolkraft mit Spannung erwartet werden.

52 Eindriicklich hierzu die Schilderungen des ehemaligen Vizeprasidenten der lateinamerikani-
schen Bischofskonferenz Clemente José Carlos Inard: Gedanken eines Bischofs zu den heutigen
kirchlichen Institutionen, Gosing 2009, der im tibrigen nicht nur den romischen Machtanspruch
bei der Bischofswahl kritisiert, sondern auch die Festlegung auf den Pflichtzolibat und den
Ausschluss der Frauen vom Weiheamt des Priesters, was er als einer der letzten noch lebenden
Bischofe, die am Zweiten Vatikanischen Konzil teilgenommen haben, auch als eine Abkehr
von der dort beschlossenen Entwicklungsrichtung fiir die Kirche erlebt. Es ist also im tibrigen
nicht so, dass Reformen nur im wohlhabenden Westen gefordert werden.

53 Vgl. Reese, Im Inneren des Vatikan, S.334.

54 Can. 752: »Nicht Glaubenszustimmung, wohl aber religiéser Verstandes- und Willensgehor-
sam ist einer Lehre entgegenzubringen, die der Papst oder das Bischofskollegium in Glaubens-
oder Sittenfragen verkiindigen, wann immer sie ihr authentisches Lehramt austiben, auch wenn
sie diese Lehre nicht definitiv als verpflichtend zu verkiinden beabsichtigen; die Glaubigen
miissen also sorgsam meiden, was ihr nicht entspricht.«

55 Vgl. Bockenforde, Autoritat papstlicher Lehrenzykliken.

56 Vgl. ebd., S. 487.

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 277

Die Gehorsamspflicht ist insofern bemerkenswert, als dass wie oben ausgefiihrt fiir
lehramtliche Aufierungen nicht per se das Unfehlbarkeitsdogma des Papstes gilt. Lehr-
amtliche Auflerungen generell sind zwar durchaus eine verbindliche Orientierung fiir die
Glaubigen und nicht blof} ein unverbindliches Angebot oder ein Vorschlag, wie das
Evangelium heute zu aktualisieren ist. Aber die Politik des Vatikans ist darauf ausge-
richtet, wie sich insbesondere mit dem Codex von 1983 zeigt, die romische Sichtweise
mit den Mitteln des Rechts verbindlich bei den Glaubigen durchzusetzen. Johannes Paul
II. hat 1998 den Codex in dieser Hinsicht noch verschirft, indem er in dem Motu Proprio
»Ad Tuendam Fidem« verkiindet hat, dass eine neue kirchenrechtliche Norm Geltung
habe, wonach alle katholischen Christen mit »gerechter Strafe« bedroht werden, die die
Positionen des Lehramts in Glaubens- und Sittenfragen »hartnickig zuriickweisen«.””
Zu diesen Positionen zdhlen fiir den Vatikan also nicht nur die unfehlbaren Lehrent-
scheidungen, sondern alle Auferungen des pipstlichen Lehramts, das heifit etwa die zum
Ausschluss der Priesterordination fiir Frauen. Eine solche Gehorsamspflicht, die bei Bi-
schofen und Inhabern anderer Funktionen (auch Theologiedozenten) noch mit einem je
eigenen Treueeid und einem um Zusitze erweiterten Glaubensbekenntnis verbunden
ist,”® steht fiir eine Abkehr nicht nur vom Kollegialititsprinzip des Zweiten Vatikanums,
insofern hier eine Konzentration auf die papstlichen Stellungnahmen zulasten synodaler
Stellungnahmen der Bischofe erfolgt, sondern auch fiir eine erhebliche Relativierung der
dort ausgearbeiteten Communio-Ekklesiologie.”® Bezeichnenderweise hat der CIC aus
der Kirchenkonstitution Lumen Gentium zwar die Rede vom Volk Gottes und der
Gleichheit aller Glaubigen aufgegriffen, nicht aber den Begriff des Priestertums aller
Glaubigen sowie des Glaubenssinns der Glaubigen, der vom Geist der Wahrheit geweckt
werde.®

Ernst-Wolfgang Bockenforde hat in diesem Zusammenhang betont, dass die Kirche
im Unterschied zum Staat nicht auf der Beziehung zwischen Gesetz und duflerem Ge-
horsam, sondern als lebendige Glaubensgemeinschaft auf der Beziehung von »traditio«
und »receptio« beruhe. Damit ist gemeint, dass ein Nexus besteht zwischen » Autoritit

57 www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/motu_proprio/documents/hf_jp-ii_motu-proprio
_30061998_ad-tuendam-fidem_ge.html.

58 Vgl. W. Bockenforde, Kirchenrechtliche Anmerkungen, S. 229; Texte siche www.vatican.va/r
oman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_ge.h
tml.

Vgl. zur theologischen Problematik Irina Maria Kreusch, Der Eid zwischen Schwurverbot Jesu
und kirchlichem Recht: Verehrung oder MifSbrauch des gottlichen Namens?, Berlin 2005.

59 Dass auch in »Lumen Gentium« von dem Gehorsam des Willens und des Verstandes die Rede
ist, die dem Lehramt entgegenzubringen ist, steht dem nicht entgegen, denn in »Lumen Gen-
tium« wird der Dissens nicht behandelt, »also konziliar offengehalten« (Bockenforde, Auto-
ritat papstlicher Lehrenzykliken, S. 488).

60 »Lumen Gentiums, Ziffer 12: »Die Gesamtheit der Gliubigen, welche die Salbung von dem
Heiligen haben (vgl. 1 Joh 2,20.27), kann im Glauben nicht irren.« (Kleines Konzilskompendi-
um, S.136) Vgl. auch Dietmar Konrad, Der Rang und die grundlegende Bedeutung des Kir-
chenrechts im Verstindnis der evangelischen und katholischen Kirche, Tibingen 2010, S. 87f
und vgl. Sabine Demel u.a., »Lischt den Geist nichts aus«. Synodale Prozesse in deutschen Dio-
zesen, Freiburg 2005, S. 18.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

278 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

und Vertrauen auf der einen, innerer Folgebereitschaft auf der anderen Seite, einer Fol-
gebereitschaft freilich, die eigenes Denken und dadurch vermittelte Einsicht nicht aus-
schaltet, sondern aufnimmt. (...) Deshalb ist begriindete Kritik keineswegs ausgeschlos-
sen, sie ist offentlich moglich und kein Mangel an Glaubenssinn«.®! Die Autoritit des
Lehramtes, welche aus der Tradition und dem Wissen schopfe, wende sich an die anderen
Glaubigen als vernunftbegabte Glieder der Kirche, wie Bockenforde unterstreicht. Sie
darf sozusagen nicht weghoren, wenn es bei den Glaubigen zu einer Rezeptionsverwei-
gerung kommt, da der Geist Gottes —wie Bockenforde Johannes Paul I1. zitiert — in jedem
Glaubigen wehe.®?

Der Unterschied in der Beziehung von Gesetz und Befolgung zwischen Kirchenrecht
und Staatsrecht kann noch vertieft werden. Der Staat setzt das Recht mit Hilfe seines
Gewaltmonopols durch, erzwingt so das rechtskonforme Verhalten der Rechtsadressa-
ten und regelt damit in friedensstiftender Weise die Sozialbeziehungen der Mitglieder
des staatlichen Herrschaftsverbandes. Das Kirchenrecht hat zwar eine andere (namlich
theologisch bestimmte) Funktion — es geht nicht um eine Friedens- sondern eine Heils-
ordnung. Aber als an die Gliubigen gerichtete Rechtsordnung ist auch das Kirchenrecht
auf Befolgung aus und kennt folglich rechtskonformes und rechtswidriges Verhalten®?
und Sanktionsmittel, die im kirchlichen Strafrecht festgehalten sind. Das schirfste Mittel
ist die bereits in der Weber’schen Kennzeichnung der Kirche als sakramentaler Heils-
anstalt herausgestellte Verweigerung der heilsnotwendigen Sakramente bis hin zur Ex-
kommunikation. Das Kirchenrecht ist also wie das positive Recht des Staates eine Ver-
haltensanordnung und insofern »echtes Recht« im Kant’schen Sinne, da mit der Befugnis
zu zwingen verbunden.®* Andererseits aber normiert das Kirchenrecht in vielen Artikeln
moralische Normen, die auf eine innere Ubereinstimmung abzielen. Normen, die auf
innere Vorginge gerichtet sind, lassen sich weder erzwingen, noch kann ihre » Befolgung«
— also die innere Ubereinstimmung mit den Normen — rechtlich iiberpriift werden. Die
Triebfeder zur Befolgung moralischer Normen ist das Gewissen. Diese grundlegende
Unterscheidung markiert den Beginn des modernen Rechtsdenkens. Der Staat kann Ge-
horsam fiir seine Rechtsnormen verlangen, aber keine innere Ubereinstimmung.

Vor diesem Hintergrund erhellt sich die Zwitterform des Kirchenrechts. Mit der in
canon 752 rechtlich kodifizierten Gehorsamspflicht adaptiert die Kirche die Gehorsam-
serwartung des modernen Staates, die sich bei diesem aber nur auf dufleres Verhalten
richtet. Canon 750 verlangt zudem, dass »all das zu glauben (ist), was im geschriebenen
oder im Uberlieferten Wort Gottes als dem einen der Kirche anvertrauten Glaubensgut
enthalten ist und zugleich als von Gott geoffenbart vorgelegt wird, sei es vom feierlichen
Lehramt der Kirche, sei es von threm ordentlichen und allgemeinen Lehramt« (§ 1). Fer-

61 Bockenforde, Autoritit papstliche Lehrenzykliken, S. 485.

62 Ebd. Johannes Paul II. zitiert seinerseits den heiligen Paulinus von Nola, wonach die Hirten
an den Lippen aller Glaubigen hingen sollen, da in jedem der Geist Gottes wehe.

63 Siehe hierzu die Apostolische Konstitution von Johannes Paul II. Sacrae disciplinae leges:
»Kirchliche Gesetze erfordern ihrer Natur nach Beachtungx, zit. nach Ulrich Rhode: Einfiib-
rung in das Kirchenrecht, www.ulrichrhode.de/lehrv/einf/einf-skriptum.pdf, S. 30.

64 Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten, 1. Teil, Einleitung in die Rechtslehre, § D.

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 279

ner wird verlangt, dass »(f)est anzuerkennen und zu halten ... auch alles und jedes (ist),
was vom Lehramt der Kirche beziiglich des Glaubens und der Sitten endgtltig vorgelegt
wird« (§2). Hier wird eine weitgehende »Rechtspflicht zum Glauben«® statuiert, die
sich nicht nur auf die gottliche Offenbarung, sondern auch auf die Inhalte des Lehramts
richtet.%® Da diese Glaubenspflicht in canon 751 auch sanktionsbewehrt ist, also rechts-
widriges Verhalten in Form von Abweichungen kirchenstrafrechtlich geahndet wird,
geht es nicht blofl um die Unterstiitzung eines von den Glaubigen ohnehin schon ver-
splrten inneren Zwangs.” Was aber mit diesen Normen, die hinsichtlich der geforderten
inneren Ubereinstimmung der Gliubigen mit dem Lehramt doch nicht tiberpriift werden
konnen, bezweckt wird, bleibt letztlich unklar. Immerhin kann hieraus geschlossen wer-
den, dass die Nichtiibereinstimmung mit den Lehrinhalten der Kirche durch die Glau-
bigen nicht offentlich gemacht werden soll, was einem Diskussionsverbot gleichkommt.
Eine o6ffentliche Stellungnahme fir die Ordination von Frauen wire demnach als das
duflerliche Verhalten anzusehen, was kirchenrechtlich rechtswidrig ist.

Hier lisst sich das Ausmafl der Kirchenkrise deutlich erkennen: denn viele Katholi-
kinnen und Katholiken fithlen sich in keiner Weise an die Positionen des Lehramtes im
Glauben gebunden, zahlreiche Glaubige tragen etwa in der Frage der Frauenordination
eine andere biblisch und katholisch begriindete Sichtweise vor als jene, die das Lehramt
ihnen vorschreiben mochte — unter ihnen sind Laien, die in Gemeinden Verantwortung
iibernehmen, Laien, die in staatlich-6ffentlichen Amtern wirken und Theologie-Profes-
soren. Das Kirchenrecht lauft hier als Verhaltensordnung wie als Glaubensrichtlinie leer.
Die Diskrepanz zwischen dem an die Glaubigen gerichteten Kirchenrecht und dem Ver-
halten und den FEinstellungen der Gliubigen ist so grofi, dass hier von einem neuen
Schisma gesprochen wird: einem vertikalen Schisma zwischen »Rom«und den Glaubigen
in den Gemeinden.%8

Die Gehorsams- und Glaubenspflicht steht auch in einem Spannungsverhiltnis zu dem
wohl wichtigsten Dokument des Zweiten Vatikanums, nimlich der Erklirung tiber die
Religionsfreiheit »Dignitatis humanae«, mit dem der Paradigmenwechsel vom »Recht
der Wahrheit zum Recht der Person« (Ernst-Wolfgang Bockenférde) gelungen ist.®” In
dieser Erklirung wird die bis dato herrschende blofie Toleranzposition der Kirche zu-

65 Konrad, Kirchenrecht, S. 881.

66 Was im Ubrigen zu den definitiven Lehren zu rechnen ist, wird im CIC nicht abschlieflend
geklirt; in jedem Fall gehort die Enzyklika Evangelium Vitae aus dem Jahr 1994 dazu, mit der
die T6tung unschuldigen Lebens, Abtreibung und Euthanasie als verwerflich bewertet wird,
aber auch das Apostolische Schreiben Ordinatio Sacerdotalis (1994), in dem die Priesterweihe
fiir Frauen ausgeschlossen wird. Vgl. ebd., S. 91.

67 Vgl. ebd., S. 89.

68 Eindriicklich etwa Walter Kaspar: » Als Bischof einer groflen Diczese machte ich die Erfahrung
eines immer grofleren Auseinaderdriftens von universalkirchlichen Normen und der Praxis vor
Ort. In manchen Fillen méchte man fast von einem mentalen und praktischen Schisma spre-
chen.« (»Das Verhiltnis von Universalkirche und Ortskirche« in: Stimmen der Zeit, 218/2000,
S.795, hier zit. nach Demel u.a., Synodale Prozesse, S. 221, vgl. auch ebd. S. 251.)

69 Ernst-Wolfgang Bockenforde: Einleitung zur Textausgabe der »Erklirung tiber die Religions-
fretheit«, abgedruckt in ders., Kirche und christlicher Glaube in den Heransforderungen der
Zeit, Miinster 22007, S. 231-246, hier S. 235.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

280 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

gunsten einer Sicht aufgegeben, bei der die Wiirde der menschlichen Person im Mittel-
punkt steht, die das durch den Staat zu garantierende Recht auf religiose Freiheit nach
sich zieht, und zwar unabhingig von der religiosen Uberzeugung des einzelnen. Nach
der alten Toleranzlehre hingegen hatte der (religiose) Irrtum objektiv kein Recht auf
Existenz und es wurde die Legitimitit des Staates im Grunde davon abhingig gemacht,
wie er der — einzig in der katholischen Kirche zur vollen Geltung kommenden — Wahrheit
dient. Ernst-Wolfgang Bockenforde hat herausgearbeitet, dass die Konzilserklirung
demgegeniiber eine klare Unterscheidung zwischen rechtlicher Ordnung und morali-
schen Pflichten trifft.”% Das staatliche Recht muss um der Wiirde der Person willen einen
Freiraum bieten, damit die Menschen in ungehinderter Form ihrer moralischen Ver-
pflichtung nachkommen konnen, die volle Wahrheit zu suchen, aufzunehmen und zu
bewahren.”! Die Erklirung relativiert mit der vollen Anerkennung der rechtlichen Re-
ligionsfreiheit nicht den Wahrheitsanspruch des katholischen Glaubens’? und auch nicht
die sittliche Pflicht des einzelnen, die Wahrheit im Bereich der Religion zu suchen. Aber
dies wird hier verkniipft mit der Anerkennung eines Rechts, diese Wahrheit in einer
besonderen Weise zu suchen, nimlich »sich in Klugheit unter Anwendung geeigneter
Mittel und Wege rechte und wahre Gewissensurteile zu bilden«.”® Bei der Wahrheitssu-
che sollen freie Forschung, das Lehramt und der Dialog zu Hilfe kommen. Ist die Wahr-
heit einmal erkannt, dann soll an ihr festgehalten werden, »mit personaler Zustim-
mung«.”*

Gewiss ist die Erklirung in Hinblick auf das Verhiltnis zwischen dem Einzelnen und
der offentlichen Gewalt geschrieben und nicht auf das Verhaltnis des einzelnen zu seiner
religidsen Gemeinschaft. Aber angesichts der allgemeinen Aussagen iiber das im Ubrigen
in Dignitatis humanae auch theologisch begriindete Wesen des Menschen, nimlich vor
seinem Gewissen verantwortete Entscheidungen zu treffen, stellt sich die Frage, wie sich
die Wertschitzung der Freiheit mit der in der katholischen Kirche rechtlich kodifizierten
Gehorsams- und Glaubenspflicht gegentiber den unfehlbaren und definitiven lehramt-
lichen Auflerungen vereinbaren lisst. Die Erklirung unterstreicht ja explizit, dass nie-
mand zum Glauben gezwungen werden darf”> und verlangt fiir das Festhalten des Glau-
bens eine eigene Anstrengung des Individuums (>personale Zustimmung<). Die Andro-
hung des kirchenrechtlichen Strafrechts fiir die Abweichung vom Lehramt stellt aber
einen solchen versuchten Zwang dar, der zudem der Anstrengung, aufgrund derer die
geforderte >personale Zustimmung« erfolgt, nicht gerecht wird. Zudem mag es Situatio-

70 Vgl. ebd., S.237.

71 »Erklirung zur Religionsfreiheit >Dignitatis humanae«, Ziffer 1 (Kleines Konzilskompendi-
um, S. 662).

72 Vgl. Bockenforde: Einleitung zur Textausgabe, S. 237.

73 Ebd., Ziffer 3 (Kleines Konzilskompendinm, S. 663).

74 Ebd., Ziffer 3 (Kleines Konzilskompendium, S. 664).

75 »Erklirung zur Religionsfreiheit >Dignitatis humane«, Ziffer 12 (Kleines Konzilskompendi-
um, S. 672). In der Enzyklika Redemproris missio wird die Wertschitzung des Gewissens als
»Heiligtum« und die Freiheit der Person anerkannt, woraus folgt, dass die Kirche in ihrer
Missionsarbeit die Wahrheit>vorschlagt«und nicht>aufdringt«. Siehe Redemproris missio, Ziffer
39.

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 281

nen geben, in denen das Lehramt keine Hilfe bei der Suche nach der Wahrheit ist, namlich
dann, wenn das Lehramt an kontingenten Interpretationen der Offenbarung festhilt, die
vielen Gliubigen nicht einsichtig sind, beziehungsweise fiir die keine guten Griinden
erkannt werden. Die jahrhundertelange Ablehnung der Freiheitsrechte, insbesondere der
Religionsfreiheit durch das Lehramt spiegelt diese Erfahrung. Dieses Beispiel zeigt zu-
gleich, dass sich lehramtliche Auflerungen so weiterentwickeln konnen, dass sie sich im
Kern verindern. Die Kontroverse iiber eine vermeintliche Kontinuitit des Konzils, wo-
nach die Erklirung zur Religionsfreiheit tatsichlich keinen Bruch zu den bisherigen
lehramtlichen Auf8erungen darstelle, sondern in einer Kontinuitit zu sehen sei, ist vor
dem Hintergrund dieses Problems zu deuten. Denn nur, wer der Kontinuititsthese folgt,
kann den Autorititsanspruch mit Gehorsamsverpflichtung aufrechterhalten.”®

Kirche vor Ort und Universalkirche

Zu den strukturierenden Prinzipien der romisch-katholischen Kirche gehort auch das
Verhaltnis zwischen »Ortskirche« und »Universalkirche« und die Stellung der Laien.
Wie zur Ekklesiologie des Zweiten Vatikanums bereits herausgearbeitet, gelten alle
Glaubigen als gleich und zwar nicht nur hinsichtlich ihrer gemeinsamen Taufwiirde,
sondern auch hinsichtlich des Sendungsauftrages, den sie als Mitglieder der Kirche zu
erfiillen haben.”” Insofern haben alle Glaubigen Anteil am Amte Christi, weswegen die
Wertschitzung eines kirchlichen Amtes als Dienst, mit dem ein geistlicher Zweck ver-
folgt wird, nicht davon abhingig zu machen ist, ob ein Kleriker oder ein Laie das Amt
ausfillt. Aber an einer Stelle endet die Gleichheit aller Glaubigen und dies betrifft be-
kanntlich den Zugang zum Weiheamt des Priesters, das nur fiir Minner offen steht, die
- zumindest nach auflen hin — zolibatir leben. Hinsichtlich der Beteiligung der Laien an
der bischoflichen Amtsgewalt in den Didzesen und den Pfarreien ergibt sich ebenfalls
ein gemischtes Bild, was die praktische Ingeltungsetzung der Communio-Ekklesiologie
des Zweiten Vatikanums angeht. Der Kodex von 1983 sieht nur Pfarrpastoralrite vor, in
denen den Laien der priesterliche Amtsinhaber vorsteht, aber keine Gremien, wie sie
zumindest fiir Deutschland die Wiirzburger Synode verabredet hatte, mit einer neuen
Praxis der Zusammenarbeit von Klerikern und Laien. Die vor rund vierzig Jahren tagende
Wiirzburger Synode war eine gleichberechtigte Versammlung von Laien und Bischofen,
die sich gewissermafien die »Eindeutschung« des Konzils zur Aufgabe gemacht hatte.
Die Bischofe hatten nicht nur gegen den Beschluss mit dem Titel Verantwortung des

76 Vgl. zur Rezeptionsgeschichte Franz-Xaver Bischof, »Die Erklirung tiber die Religionsfrei-
heit« in: Vierzig Jabre I1. Vatikanum. Zur Wirkungsgeschichte der Konzilstexte, hrsg. v. ders./
Stephan Leimgruber, Wiirzburg 22005, S. 334-354 und siehe aus kirchenhistorischer Perspek-
tive zur Kontroverse tiber die angemessene Hermeneutik Giinther Wassilowsky, »Kontinuum
— Reform - (Symbol)Ereignis? Konzilsgeschichtsschreibung nach Alberigo« in: Das Zweite
Vatikanische Konzil (1962-1965), hrsg. v. Franz-Xaver Bischof, Stuttgart 2012, S. 27-44.

77 Can. 208: »Unter allen Glaubigen besteht, und zwar aufgrund ihrer Wiedergeburt in Christus,
eine wahre Gleichheit in ihrer Wiirde und Tatigkeit, kraft der alle je nach ihrer eigenen Stellung
und Aufgabe am Aufbau des Leibes Christi mitwirken.« Vgl. dazu Demel, Fraunen, 2004, S. 36.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

282 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

ganzen Gottesvolkes fiir die Sendung der Kirche keinen Einspruch eingelegt, sondern
diesen mitgetragen und umgesetzt.”® Fiir Hans Maier ist die Umsetzung dieses Beschlus-
ses in Form der Institutionalisierung von Riten und Ausschiissen auf den unterschied-
lichen territorialen Ebenen (der Pfarrei, der Diozese und auch auf nationaler Ebene) ins-
gesamt gelungen,’”” wobei er auch die »Gemeinsame Konferenz« als gemeinsamen Aus-
schuss des Zentralkomitees der deutschen Katholiken®® und der deutschen Bischofskon-
ferenz als eine der wichtigen Griindungen der Wiirzburger Synode bezeichnet, da dort
wechselseitig iber die Schwerpunkte in der Arbeit von DBK und ZdK beraten wird, was
eine wichtige vertrauensbildende Mafinahme darstellt und Konflikte vermeiden hilft.%!

Die Laien kommen also in der Verfassungsstruktur der Kirche durchaus vor, wenn es
wohl auch einiger Anstrengungen bedurfte, die in den 1970er Jahren gewachsene Praxis
in Deutschland als legitimes Partikularrecht mit den entgegenstehenden Buchstaben des
kirchlichen Gesetzes von 1983 in Einklang zu bringen.8? Aber ihre Kompetenzen und
ihr tatsichlicher Einfluss hingen heute in der Verfassungspraxis davon ab, welche Gestalt
und welches Gewicht ihnen der jeweilige Bischof in der Ausiibung seiner Entschei-
dungsvollmacht gibt.3? In der Praxis der vergangenen Jahre kann in einigen deutschen
Diozesen gerade ein Abbau der Einbeziehung der Laien beobachtet werden.$* Es hat den
Anschein, als ob gerade dann, wenn zwischen bischoflicher Leitung und dem »sensus
fidelium« der Gliaubigen ein Dissens aufkommt, die Leitung zu den Mitteln der Hierar-
chie greift, um die romische Sichtweise durchzusetzen.®®

78 Hans Maier, »Kirche in der Demokratie« in: Stimmen der Zeit, 2006/9, S. 579-586 (S. 585).

79 Hans Maier war an diesem Prozess selbst beteiligt und kommt zu dem riickblickenden Urteil,
»dass die Wiirzburger Synode den Laienkatholizismus in eine Form gebracht hat, die einerseits
synodal ist, wie es dem Willen des Konzils entspricht, auf der anderen Seite die Eigenstandigkeit
der Laientradition bestehen lisst.« Hans Maier: Keine Demokratie? Laienmeinungen zur Kir-
che, Freiburg 2006, S. 191.

80 Die reprasentative Laienorganisation in Deutschland, das Zentralkomitee der deutschen Ka-
tholiken, ist aus den seit 1848 stattfindenden Katholikentagen hervorgegangen und versammelt
die Katholikinnen und Katholiken, die »in Laienraten, Verbinden, Bewegungen, Initiativen
und Organisationen aktiv an der Gestaltung der Gesellschaft und der Kirche in Deutschland«
mitwirken, siehe Selbstdarstellung, www.zdk.de.

81 Maier, Keine Demokratie?, S. 163.

82 Maier berichtet, dass dies auch ein Ergebnis der Beratung der Gemeinsamen Konferenz gewe-
sen ist, die die bestehenden Pfarrgemeinderite als ein >Aliud« gegentiber den Pfarrpastoralriten
des CIC angesehen hat und folglich die Ordnungen tiber die Pfarrgemeinderite als weiterhin
geltendes Partikularrecht bewertet hat, vgl. ebd., S. 163f.

83 Vgl. die Auswertung des Synodalprozesses in Demel u.a., Synodale Prozesse.

84 Besonders eklatant ist das Vorgehen des Bischofs Miiller in der Diézese Regensburg im Jahr
2005 gewesen, der den Didzesanrat und die Dekanatsrite abgeschafft und stattdessen einen
Pastoralrat eingesetzt hatte, der zwar auch aus Laien besteht, welche aber nicht gewihlt, son-
dern vom Bischof selbst ausgewahlt werden.

85 Hier kann nicht niher auf den tiefen Konflikt um die Mitwirkung in der staatlichen Schwan-
gerenberatung eingegangen werden, aber es soll ein Beispiel gegeben werden, wie dieser Dissens
wirkt. Wer sich im Verein Donum Vitae — der die katholische Beratung nach dem durch Rom
erzwungenen Riickzug von Caritas und dem Sozialdienst Katholischer Frauen trigt — enga-
giert, muss damit rechnen, dass er in einigen Didzesen keinerlei Forum in kirchlichen Raumen
erhilt, auch wenn es um etwas anderes als das Anliegen des Vereins geht. So hat Bischof Miiller

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 283

In diesem Zusammenhang ist die Stellung der Ortskirche und damit verbunden die
bischofliche Kompetenz in der Universalkirche von Bedeutung. Wie wird tiberhaupt die
Ortskirche verstanden: als Kirche vor Ort und damit Kirche am Ort oder als gewisser-
maflen untere Gebietskdrperschaft der Universalkirche und insofern als Teilkirche?$¢ In
der Kirchenkonstitution Lumen Gentium heif3t es, dass die katholische Kirche »in und
aus« den Ortskirchen besteht und »(d)ie kollegiale Einheit ... auch in den wechselseitigen
Beziehungen der einzelnen Bischofe zu den Teilkirchen wie zur Gesamtkirche in Er-
scheinung (tritt)«.%” Zu der hier wieder erkennbaren Communio-Ekklesiologie, mit der
ja »die Gemeinschaft der Glaubenden und die Kollegialitat der Bischofe im Miteinander
des Christuszeugnisses betont«38 wird, stehen einige neuere Entwicklungen in Spannung.
Zunichst ist erneut auf den canon 331 hinzuweisen, in der die Primatialgewalt in einer
Weise dem Papst zugewiesen wird, die die kollegial ausgetibte Vollmacht der Bischofe
gegeniiber der Vollmacht des Papstes gewissermaflen zurtickschiebt. Zwar ist wie bereits
dargelegt das Bischofskollegium »zusammen mit seinem Haupt und niemals ohne dieses
Haupt ebenfalls Triger hochster und voller Gewalt in Hinblick auf die Gesamtkirche«
(can. 336). Aber die Kompetenz, fiir die Universalkirche zu sprechen, kommt den Bi-
schofen nun nur im Wege eines ckumenischen Konzils zu, das allein der Papst einberufen
kann.%? Dem entspricht, dass mit der Universalkirche in den nachkonziliaren Lehrdo-
kumenten mehr und mehr der Vatikan identifiziert wird, aber nicht die Verbindung aller
Teilkirchen in der Gesamtkirche, und mit den Teilkirchen die Ortskirchen im Sinne von
lokalen Kirchen, die unter dem rémischen Vorrang stehen.”® Damit wire die Antwort
auf die Frage, wie der jeweilige Bischof den moglichen Dissens zwischen dem papstlichen
Lehramt und dem Glaubenssinn der Glaubigen, wie das Auseinanderdriften zwischen
universalkirchlichen Normen und der Praxis vor Ort, von dem Walter Kaspar vor dem
Hintergrund seiner Erfahrung als Bischof gesprochen hat,”! zugunsten des Zentralismus
entschieden. Fur Kaspar kann der Bischof seiner Verantwortung vor dem Papst und den
anderen Bischofen wie auch als Hirte seiner Ortskirche aber nicht angemessen gerecht
werden, wenn er als Delegat des Papstes verstanden wiirde und nicht als Beauftragter

eine Lesung von Hans Maier aus seinen Memoiren in einem Haus des Bistums Regensburg
untersagt (Mai 2011), ebenso wie Bischof Zdarsa in Augsburg (Februar 2012). Der Grund der
Absagen liegt explizit in Maiers Unterstiitzung von Donum Vitae.

86 Vgl. hierzu Walter Kaspar, »Das Verhaltnis von Universalkirche und Ortskirche« in: Stimmen
der Zeit, 218 (2000), S. 795f.

87 »Lumen Gentiums, Ziffer 23 (Kleines Konzilskompendinm, S. 149).

88 Johannes Roser, »Wird das Zweite Vatikanische Konzil verfalscht?« in: Christ in der Gegen-
wart, v.7.10.2010.

89 Can 338 Abs. 1.

90 Vgl. Eberhard Schockenhoff: »Versshnung mit der Piusbruderschaft? Der Streit um die au-
thentische Interpretation des Konzils« in: Stimmen der Zeit, 4/2010, S. 219-228.

91 Vgl. auch Walter Kasper, »Zur Theologie und Praxis des bischoflichen Amtes« in: Auf nene
Art Kirche sein (FS Bischof Dr. Josef Homeyer), hrsg. v. W. Schreer/ G. Steins, Miinchen 1999,
32-48 und zu dem damit ausgeldsten Disput mit Joseph Ratzinger vgl. Medard Kehl, »Zum
jungsten Disput um das Verhiltnis von Universalkirche und Ortskirchen« verdffentlicht in:
Kirche in 6kumenischer Perspektive (FS Walter Kasper), hrsg.v. Peter Walter / Klaus Kramer /
George Augustin, Freiburg 2003, S. 81-101.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

284 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

Jesu. Bemerkenswert ist wie gesagt, dass Kaspar hinsichtlich des Dissenses zwischen
Praxis und universalkirchenrechtlichen Normen von einem mentalen und praktischen
Schisma spricht.”?

In der Gesamtschau stellt sich die romisch-katholische Kirche trotz der besonders in
Deutschland ausgeprigten Elemente des Laienkatholizismus und einem gewissen Selbst-
bewusstsein der Ortskirchen gegeniiber der Primatialgewalt des Papstes als eine zentra-
listische Organisation dar, in der der Anspruch besteht, die Kirche von Rom aus nicht
nur als Einheit zu reprisentieren und fiir ihren Zusammenhalt zu sorgen, sondern auch
in die Tiefe gehend zu steuern. Damit kann aus politikwissenschaftlicher Perspektive
resimierend die Verfassungsstruktur der Kirche als eine Wahlmonokratie gekennzeich-
net werden, die zentralistisch organisiert ist und deren Zugang zu Weiheimtern exklusiv
gestaltet ist, da nur Manner Zugang haben, die zudem bereit sein mussen, zolibatir zu
leben. Der Inhaber der obersten Gewalt ist an kein formell-geschriebenes Recht gebun-
den, nicht kontrollierbar und steht in keinem Verantwortungsverhaltnis gegentiber ei-
nem Kollegialorgan oder denjenigen, die ihn gewihlt haben. Fir die Mitglieder besteht
eine rechtlich kodifizierte Glaubenspflicht. Diskursive Verfahren zur Austragung in-
haltlicher Dissense konnen nicht notiert werden.

Regierungsebene

Zu dieser Strukturanalyse der Verfassungsebene soll noch eine Analyse der Regierungs-
ebene beigefiigt werden: Wie fillt ein Papst seine Entscheidungen konkret, wie setzt er
sie durch, woher hat er seine Informationen tiber neue Herausforderungen und akute
Problemlagen, auf die er reagieren muss, wie wihlt er Personal aus, wie bildet er sich zu
allem ein Urteil — mit einem Wort: wie regiert er also? Darauf soll hier unter Verweis auf
bestehende sozialwissenschaftliche Untersuchungen nur knapp eingegangen werden.”
Die Leitung der Kirche organisiert der Papst im Stil einer »Regierung aus dem Kabi-
nett«.”* Damit bezeichnet Hans Maier eine Regierungsweise, die sich vom urspriingli-
chen Wortsinne des Kabinetts als fiirstliches Arbeitszimmer ableitet, wo der Fiirst oder
Konig sich durch Fachleute beraten lief}. Im Unterschied dazu bezeichnet der Idealtypus
moderner Kabinettsregierung »periodisches Beraten und Entscheiden in regelmifiigen
kurzen Abstinden in einem Gremium von Ressortchefs, deren Bereiche die ganze Politik
abdecken, unter der Richtlinienkompetenz des Premiers, in gemeinsamer Verantwortung

92 Freilich sprachlich in etwas relativierter passiver und konjunktivierter Form, Kaspar, »Ver-
hiltnis von Universalkirche und Ortskirche«, S. 795.

93 Maier, Keine Demokratie?; Reese, Im Inneren des Vatikan; Kaufmann, Kirchenkrise;
S. 144-150. Vgl. auch aus historischer Perspektive Hubert Wolf, »Politik in Gottes Hand« in:
FAZ v.21.2.2010, der die kurialen Entscheidungsprozesse im Pontifikat von Pius XI. unter-
sucht und Weichenstellungen rekonstruieren kann, die »einen jahrhundertelangen Prozefl —
den man unter die Uberschrift>Von der Kollegialitit zur Autokratie« stellen kénnte — zu einem
vorlaufigen Abschluf§ (brachten)«.

94 Vgl. Maier, Keine Demokratie, S. 128.

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 285

aller fiir die getroffenen Beschliisse.«” Ein solches Kollegialorgan im modernen Sinne
umgibt den Papst nicht, vielmehr arbeiten die Kurienkardinile als Leiter der Dikasterien
(Kongregationen und Rite)? nach den Richtlinien des Papstes und fithren in ihren Fach-
ressorts seinen Willen aus. Das Kardinalstaatssekretariat steht dem Papst in der Leitung
und Kontrolle der Kurie wie auch der Kirche in der Welt unmittelbar zur Seite, es vereint
gewissermafien Bundeskanzleramt und Auflenministerium.”” Es gibt aber keine regel-
mifligen Sitzungen des Papstes und seines Staatssekretariats mit allen Dikasterienleitern,
die der kontroversen Beratung zu Zwecken der Entscheidungsfindung von Sachverhalten
dienen konnten, sondern nur fiinfmal im Jahr stattfindende Zusammenkiinfte zwecks
Information und allgemeiner Beratung. Bei seiner Regierungsausiibung ist der Papst im
Ubrigen nicht an Regeln oder ordnende Verfahrensprinzipien gebunden, es gibt keine
einer Geschiftsordnung vergleichbare Ordnung fiir die Arbeit der Kurie,”® mit der
Kompetenzen delegiert werden, geklirt wird, wann eine hohere Instanz in eine untere
Ebene eingreift und nach welchem Muster wiederkehrende Arbeiten erledigt werden.”
Zudem gilt fir die Arbeit kein Prinzip einer transparenten Schriftlichkeit. Die aus all
diesen Merkmalen resultierende Intransparenz, Ineffizienz und auch Korruptionsanfal-
ligkeit der romischen Kurie ist legendir, die jiingsten Skandale von »Vatileaks« und der
Vatikanbank IOR zeugen davon.

Schliellich fillt auf, dass es keine Kontrollverfahren und keine institutionalisierten
Verfahren innerkirchlicher Konfliktschlichtung gibt, weder politisch noch juridisch.
Zwar gibt es in der Kurie Gerichte, aber deren Tatigkeit betrifft nur einen kleinen Teil
moglicher Konflikte. Eine Rechtsbindung des kirchlichen Gesetzgebers und der kirch-
lichen Verwaltung in Form einer innerkirchlichen Verwaltungsgerichtsbarkeit existiert
nicht. Dies zeigt sich insbesondere in der Kirche vor Ort als ein Mangel, wo ein beson-
derer Bedarf besteht, Konflikte in den Gemeinden und den Dibdzesen in einem fairen
rechtlichen Verfahren kliren zu konnen. Da der Rechtsschutz im Codex Iuris Canoni-
ci mangelhaft ist, werden jetzt diejenigen, die in kirchlichen Positionen (Kleriker wie
Laien) schwach sind, benachteiligt.!®

95 Maier, Keine Demokratie?, S. 129.

96 Vgl. zur historisch gewachsenen Nomenklatur Reese, Im Inneren des Vatikans, S. 1571. Es
werden zwei funktionale Kategorien unterschieden: Jurisdiktion, d. h. Anwendung des ka-
nonischen Rechts und bindende Entscheidungen zu treffen und Promotion, d. h. Angele-
genheiten, die der Erziehung und Bekehrung dienen (vgl. ebd., S. 159). Neben den Kongre-
gationen und Riten gibt es auch noch Gerichtshofe (ebd., S. 153ff).

97 Vgl. Reese, Im Inneren des Vatikan, S. 242.

98 Vgl. Maier, Keine Demokratie?, S. 126, der darauf hinweist, dass die Regolamento Generale
della Curia Romana vornehmlich die Struktur der Kurie enthalten sowie Regelungen tber
Personal.

99 Vgl. zu diesen Punkten Kaufmann, Kirchenkrise, S. 148. Kaufmann resimiert: »Es geht nicht
um die zweckmifiige Regelung des Einzelfalls, sondern um die Aufrechterhaltung einer sym-
bolischen Ordnung.« (ebd.).

100 Vgl. Wilhelm Rees: »Faire Verfahren in der Kirche — Rechtsschutz in der romisch-katholi-
schen Kirche, besonders in kirchlichen Strafverfahren« in: Martha Heizer/ Peter Hurka
(Hrsg.): Mitbestimmung und Menschenrechte. Plidoyer fiir eine demokratische Kirchenver-
fassung, Innsbruck 2011, S. 255-295.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

286 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

Hinzu kommt der Regierungsstil der Kurie, bis in alle Teile der Welt alle moglichen
Aspekte des kirchlichen und des Glaubenslebens regeln zu wollen. Die von Rom ausge-
hende Ubernormierung produziert im Ergebnis keine global integrierte katholische Kir-
che, sondern fihrt nur zu wachsenden Loyalititskonflikten zwischen den Bischofen, die
versuchen miissen, auch die sich als nicht praktikabel erweisenden Normen vor Ort
durchzusetzen, was Walter Kaspar zu dem Urteil veranlasst: »(d)er Zentralismus schlagt
dann in sein Gegenteil um«.!°! Damit verfiigt der Papst nicht nur wie die absolutistischen
Herrscher der frithen Neuzeit iiber eine vergleichbare Kompetenzfiille, steht nicht nur
wie diese aulerhalb einer rechtsstaatlichen und politischen Verantwortung, sondern re-
giert im Vergleich zur heute beobachtbaren rationalen Struktur von Regierungen in de-
mokratischen Verfassungsstaaten auch intransparent und wegen der suboptimalen und
nicht fehlerfreundlichen Struktur der Kurie zudem ineffektiv. Vor dem Hintergrund
dieser Analyseist die Kennzeichnung der romisch-katholischen Kirche von Franz-Xaver
Kaufmann als »einer hofischen Organisation, die dem Geist des Absolutismus nicht
tiberwunden hat« und die die typischen pathogenen Erscheinungen hierarchischer Or-
ganisationen aufweist, zutreffend.!%

Angesichts dieses drastischen Ergebnisses gilt es an die in der Einleitung aufgeworfene
Frage zu erinnern, ob in einem solchen Urteil nicht eine verzerrte Sichtweise zum Tragen
kommt, die das Proprium der Kirche nicht angemessen beriicksichtigt hat, die doch einen
anderen Legitimationsgrund als die weltliche Herrschaft hat. Es gilt an das Ergebnis des
ersten Gedankenschritts zu erinnern: Die Kirche ist zwar im Weber‘schen Sinne als >sa-
kramentale Heilsanstalt« dem Staat vergleichbar, aber sie ist mit einem vollig anderen
Zweck versehen und in einem ganz anderen Bezug stehend. Schliefflich hat der Papst als
Bischof von Rom eine besondere, eine heilige Vollmacht, die er um des Heils der Men-
schen willen einsetzen soll. Auf der anderen Seite ist aber in der Analyse auch deutlich
geworden, dass die Kirche in ihrer irdischen Gestalt eben auch eine Organisation ist, in
der Herrschaft ausgelibt wird und in der die Beziehungen zwischen Menschen folglich
auch von Machtverhiltnissen geprigt sind.

4. Ecclesia semper reformanda

Es ist eine tiefe Erkenntnis der Sozialwissenschaften, dass Menschen in allen Organisa-
tionen, gerade in Herrschaftsverbdnden, Fehler machen kdnnen und dass sie auch unge-
recht und sachlich unangemessen handeln konnen. Einer der ausschlaggebenden Griinde
fir die neuzeitliche politische Theorie, warum wir Uiberhaupt eine Regierung brauchen,
liegt in dieser Erkenntnis der Ambivalenz der menschlichen Natur. Die Autoren der
Federalist Papers, die fiir die Annahme der amerikanischen Verfassung warben, haben
dies prazise auf den Punkt gebracht, indem sie ausgerechnet einen transzendenten Ver-
gleichsmaflstab zur Bewertung menschlichen Handelns einbringen: »If men were an-

101 Zit. nach Maier, Keine Demokratie?, S. 132 (Kaspar, »Theologie und Praxis des bischoflichen
Amtes, S. 47).
102 Vgl. Kaufmann, Kirchenkrise, S. 168f und passim.

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 287

gels, no government would be necessary. If angels were to govern men, neither external
nor internal controls on government would be necessary.« (Brief 51)19 In der Anerken-
nung dieser Ambivalenz des Menschen konnen sich die Federalist Papers einig wissen
mit der christlichen Anthropologie. Von der Neigung zur Schwiche ist in der Bibel kein
Mensch ausgenommen, schlieflich ist es Petrus gewesen, auf dessen Fels die Kirche be-
kanntlich gebaut ist, der bevor der Hahn gekriht hat, Jesus dreimal verleugnet hat.

Und es ist eine durch iberwiltigende empirische Erfahrung gesittigte Erkenntnis, dass
Organisationen, die nicht transparent sind, die ohne Kontrollmechanismen und geregelte
Beratungsverfahren in Kollegialorganen auskommen, zudem keine prozeduralen Krite-
rien der Fairness kennen und dann noch eine starke Kompetenzkonzentration aufweisen,
dass in solchen Organisationen also diejenigen, die in ihnen Verantwortung tragen, dazu
neigen konnen, ihre Vollmacht zu missbrauchen. Denn dann gibt es kein System von
checks and balances, das charakterlich schwache Amtsinhaber daran hindert, ihrer
Schwiche nachzugeben. Die Kirche als Organisation ist von dieser Erfahrung nicht aus-
genommen, wie die Kirchengeschichte belegt, zuletzt die allerjiingste mit Blick auf die
einer breiten Offentlichkeit bekannt gewordene Amtsfithrung des fritheren Augsburger
Bischofs Mixa. Zwar droht der Bischof von Rom anders als etwa zu Zeiten der Renais-
sance in unserer Zeit wohl nicht der Versuchung zu erliegen, seine Macht fiir partikulare
Zwecke zu missbrauchen. Im Gegenteil steht gerade der Uberraschende Amtsverzicht
von Benedikt XVI. fiir ein eindriickliches Zeichen von Gemeinwohlorientierung, da Be-
nedikt die Kirche nicht durch seine altersbedingte Einschrinkungen fithrungsschwach
sehen wollte.!%* Aber grundsitzlich ist der Papst nicht davor geschiitzt, irrtumsanfillig
zu handeln. Die Ablehnung der Menschenrechte, speziell der Religionsfreiheit, ist eben
erst durch die synodale Anstrengung des Zweite Vatikanums in den Sechziger Jahren des
20. Jahrhunderts zugunsten einer vollen Anerkennung der durch den Staat rechtlich zu
schiitzenden Religionsfreiheit iiberwunden worden. Auch viele romische Entscheidun-
gen unserer Tage zeigen sich als problematisch — siehe etwa die erwihnten umstrittenen
Bischofsernennungen, bei der die aus romischer Sicht richtigen kirchenpolitischen An-
sichten wichtiger gewesen sind als die Priifung der charakterlichen Eignung oder siehe
das Festhalten Benedikts an einer Sexualmoral, die nicht linger auf eine hinreichende
»receptio« in der Praxis der Gliubigen trifft und deren Begriindungen die Gliubigen
nicht mehr tiberzeugen.

Ein besonderes Verfassungsproblem stellt in diesem Zusammenhang wie oben her-
ausgearbeitet die weitreichende kirchenrechtlich kodifizierte Gehorsams- und Glau-
bensverpflichtung aller Gliubigen dar. Was bedeutet es fiir das Verhiltnis eines gliubigen
Katholiken zu seiner Kirche, wenn er nach Einschaltung seines Verstandes mit fiir als

103 Es ist kein Zufall, dass es die politikwissenschaftlich und soziologisch geschulten Autoren
sind, die auf die Moglichkeit menschlicher Pathologien auch in der Kirche als Organisation
besonders hinweisen, etwa Hans Maier (ebenfalls mit Zitation der Federalist Papers in: Vom
Ghetto der Emanzipation — wieder gelesen, S. 96) oder Franz-Xaver Kaufmann (Kirchenkri-
se, S. 168£.).

104 Siehe die Ricktrittserklirung vom 11.2.2013 http://de.radiovaticana.va/Articolo.asp ?c=663
810.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

288 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

gut und triftig erkannten Grinden, nach intensiver Gewissensprifung und ohne jeden
Mangel an Glaubenssinn, hier zu einer anderen Auffassung als das Lehramt gelangt?
Diese kanonischen Bestimmungen sind ganz abgesehen von der Problematik ihrer brii-
chigen kategorialen Begriindung als Rechtsnormen, die auf eine innere Handlung ge-
richtet sind, in einer Zeit, in der das Zweifeln zur Grundausstattung auch des gliubigen
modernen Menschen gehort,'% nicht vermittelbar. Wenn Hans Maier davon spricht, dass
die Kirche heute iz der Demokratie lebt, das heifdt in einer Umwelt, die eben demokra-
tisch ist,!% dann heiflt dies auch, den Anspruch der Urteilsbildung durch alle Mitglieder
der Kirche mit einzubeziehen. Das wird auch von Franz-Xaver Kaufmann betont:
»Wihrend in fritheren Jahrhunderten die kirchliche Autoritit sich oft ohne diskursive
Begriindung durchsetzen konnte, haben heute die Anspriche an die Konsistenz zwi-
schen kirchlichen Forderungen und ihrer Einlosung durch kirchliche Amtstriger stark
zugenommen und sind zudem weit stirker Gegenstand offentlicher Erorterung gewor-
den.«1%7

In jeder Organisation stellt es ein gravierendes Problem dar, wenn die Spitze Ent-
scheidungen trifft, die von den Mitgliedern nicht mitgetragen werden, weil sie diese in-
haltlich nicht nachvollziehen konnen. In einer Organisation, die weder demokratisch
noch kollegial, sondern monokratisch organisiert ist, werden solche Entscheidungen
dann nicht nur als kontingent bewertet, sondern zudem als blofler Ausdruck einer nicht
gerechtfertigten Machtausiibung erkannt. Das Recht wird als eine Funktion der Macht
wahrgenommen und der Rechtssetzer besitzt dann in den Augen jener, die fiir eine Norm
keine Folgebereitschaft aus innerer Ubereinstimmung aufbringen konnen, keine wahre
Autoritit mehr, sondern nur noch eine Machtposition. Der Rechtssetzer wird dann ge-
rade nicht als derjenige akzeptiert, der hier aus der Quelle der Wahrheit den Geltungs-
anspruch der Norm geschopft hat.

Die lehramtlichen Aufierungen zur kiinstlichen Empfingnisverhiitung, auch die Stel-
lungnahmen zur Homosexualitit, zu schweigen von dem Ausschluss wiederverheiratet
Geschiedener von der Kommunion werden von vielen Glaubigen in den westlichen
Ortskirchen nicht als zwingend und geboten im Sinne des ius divinum verstanden, son-
dern vielmehr als eine partikulare Sichtweise bewertet, die sie nicht teilen und fur die sie
keine guten und triftigen biblischen Griinde horen. Die oben herausgearbeitete Macht-
tille des neo-zentralistischen romischen Papsttums ist eben auch dazu genutzt worden,
inhaltlich genau jene Vorstellungen zu zementieren, die heute vielen Glaubigen nicht
mehr einleuchten. Diese betreffen neben den erwahnten Werturteilen zur Sexualmoral
unter anderem auch die innerkirchlich dringenden Fragen des Verbots der Frauenordi-
nation und den Pflichtzolibat. Wenn sich in Organisationen eine solche Diskrepanz auf-

105 Vgl. auch Kaufmann, Kirchenkrise, S. 138.

106 »...immer hat sich die Kirche in ihrer Geschichte die Lebensformen ihrer Umwelt angeeignet
und anverwandelt...« Hans Maier: Vom Ghetto der Emanzipation, S. 69.

107 Kaufmann, Kirchenkrise, S. 173. Kaufmann weist in diesem Zusammenhang daraufhin, dass
sich die Vernachlissigung der Orden durch das Zweite Vatikanum hier riche, da die Orden
mit ithrer Lebensweise in besonderer Weise auch in der Offentlichkeit Zeugnis ablegen kon-
nen fiir die Heilsbotschaft (vgl. ebd., S. 174).

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 289

tut, gibt es fiir Mitglieder, wie der Sozialwissenschaftler Albert O. Hirschman festge-
halten hat, grundsitzlich zwei Strategien: voice oder exit. Solange in der romisch-katho-
lischen Kirche keine Kultur des offenen Wortes gepflegt wird, keine respektierten Foren
einer innerkirchlichen Offentlichkeit etabliert sind und aus dem artikulierten Glaubens-
sinn der Katholikinnen und Katholiken nichts folgt, steht die Strategie voice allerdings
als realistische und ergebnisorientierte Strategie kaum zur Verfigung. Die wachsende
Zahl der Kirchenaustritte und die abnehmende Kirchenbindung belegt,!% dass dann die
andere Strategie gewihlt wird: exit.!% Soll dieser Trend sich dauerhaft umkehren, dann
wird die romisch-katholische Kirche nicht nur personelle Zeichen der Erneuerung brau-
chen, sondern auch tiefgreifende institutionelle Reformanstrengungen unternehmen
miissen, um zu einer Verfassungsstruktur zu finden, die einen anderen Geist reprisentiert
als den einer absolutistischen Monarchie.!'® Welche institutionellen Reformen wiren vor
dem Hintergrund dieser kritischen Analyse der Verfassungsstruktur der romisch-ka-
tholischen Kirche angezeigt?

Wie hier im zweiten Kapitel versucht wurde plausibel zu machen, konnen dabei nicht
die Grundideen des demokratischen Verfassungsstaates schlicht iibertragen werden:
Uberhaupt nicht die Idee der Volkssouverinitit, da dies das Proprium der Kirche als
gottliche Stiftung Ubersihe, in der die Souverinitit in Gott und nicht im Volk liegt. Aber
mit Rekurs auf Max Weber ist hier gezeigt worden, dass die Kirche auch eine juridisch
verfasste Herrschaftsanstalt, ein weltliches Regiment ist, dessen Gestalt sich im Gibrigen
in der Geschichte als anderbar gezeigt hat, fir das immerhin einige der institutionellen
Vorkehrungen des demokratischen Verfassungsstaates als Ideenreservoir dienen konnen.
Es kann vor dem Hintergrund der hier vorgenommen politikwissenschaftlichen Analyse
auch nur um solche Reformen gehen, die gewissermaflen auf der Verfassungsebene an-
zusiedeln sind, die also Fragen der Struktur der Willens- und Entscheidungsbildung be-
treffen, das heiflt Fragen der Amterordnung, Fragen des Verhiltnisses zwischen unter-

108 Siehe das Zahlenmaterial in FN 4.

109 Wobeianzunehmen ist, dass es auch nicht wenige Glaubige gibt, die zwar nicht aus der Kirche
austreten, aber die deren klerikale Hierarchie nicht mehr als die Reprisentation der géttlichen
Stiftung anerkennen, so etwa Christa Nickels, langjahriges Mitglied des Zentralkomitees der
Katholiken: »Wie viele andere Frauen in meiner Kirche habe ich mich Jahre an diesen harten
Mauern abgearbeitet. Damit bin ich fertig. ... Gott selbst kommt mitten in diese zwischen
Aufbruch und Eingemauertsein zerrissene Gemeinschaft von Glaubigen. Wenn unser Pries-
tertum sich als unreformierbar erweist, schafft es sich selbst ab. Wir werden radikal auf das
Modell der Urchristen zuriick geworfen, mit allen Unwigbarkeiten die solch einem Prozess
innewohnen, wenn unsere Hirten sich nicht aktiv darin einbringen. Wir kénnen nicht hinter
die Moderne zuriick und sind unwiderruflich auf dem Weg ...« Beitrag v. Christa Nickels
v.21.9.2011, www.zdk.de/veroeffentlichungen/reden-und-beitraege/detail/Frauen-bewege
n-Kirche-Christa-Nickels-2660/.

110 Wenn hier nur von institutionellen Reformen die Rede ist, dann nicht weil andere Aufbriiche
in der Kirche fiir nicht ebenso relevant gehalten werden, um eine Antwort auf die Glaubens-
krise zu finden. Aber erstens ist dies nicht das Thema einer politikwissenschaftlichen Unter-
suchung und zweitens sollte die Glaubenskrise nicht gegen die Kirchenkrise ausgespielt wer-
den, um die vermeintliche Belanglosigkeit institutioneller Reformen zu unterstreichen. Denn
im Hier und Jetzt dieser altesten Organisation ist es fiir ihre irdische Gestalt doch sehr rele-
vant, innerhalb welcher Strukturen das kirchliche Leben gestaltet wird.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

290 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

schiedlichen Ebenen, Fragen der Rechtsordnung und auch Fragen der institutionalisier-
ten Offentlichkeit. Mithin geht es hier nicht um gewissermaflen innerkirchliche »Policy-
Themen« beispielsweise hinsichtlich der sittlichen Lebensfithrung. Wohl aber gehdren
zur strukturellen Thematik der Zugang zu Amtern, insbesondere also die Frage der
Frauen-Ordination und die der Lockerung des Pflichtzolibats dazu. Schliefflich stellte
auch die Einfiihrung des strengen Zolibats historisch gesehen eine institutionelle Refor-
mantwort auf eine innerkirchliche Krise dar.

Eine dringende Reformnotwendigkeit liegt in der Aufgabenbestimmung zwischen
Ortskirche und Universalkirche sowie zwischen Laien und Klerus. Aus der Communio-
Ekklesiologie ergibt sich wie gezeigt, dass die Laien in der Kirche nicht die sozusagen
nachrangigen Gliubigen sind, gewissermaflen bloff die Konsumenten der Sakramente,
welche die geweihten Amtsinhaber spenden, sondern eine eigene Aufgabe haben, die
gerade die Kleriker so nicht erfiillen konnen. Der Respekt fiir die Titigkeit der Laien
sollte sich auch in der Einbeziehung in die Entscheidungen der Amtskirche als »Beteili-
gung an der (Leitungs)-Verantwortung«!!! niederschlagen. Statt die mit der Wiirzburger
Synode etablierten Ratsstrukturen leer laufen zu lassen, insofern die Kleriker deren Ta-
tigkeit nicht wahrnehmen, thnen keinen Entscheidungsspielraum zubilligen oder gar die
gewihlten Rite gleich ganz zugunsten durch den Bischof bestellter Gremien abzuschaf-
fen, sollte der Erfahrungsschatz der Laien als selbstverstindlicher Teil der kirchlichen
Entscheidungsressourcen verstanden werden. Zudem sollte das Verhaltnis von Ortskir-
che und Universalkirche nach dem Subsidiarititsprinzip tiberprift werden, das die hier-
archische Struktur herausfordert:''? Was sind die originiren Aufgaben Roms im Sinne
der Reprisentation der Einheit der Weltkirche und was sind demgegentiber die Aufgaben
und auch die Handlungsspielriume der Ortskirchen? Dies hat sich nicht nur, aber we-
sentlich in den Verfahren der Personalauswahl niederzuschlagen. Vorschlige fiir eine
Reform der Bischofswahl, die zu einer neuen Balance zwischen Ortskirche und Rom als
auch zwischen Laien und Klerus kommen, gibt es zuhauf,!!3 sie miissten nur aufgegriffen
werden.

Voraussetzung dafiir ist eine Verinderung des zentralistischen und monokratischen
Verstindnisses des romischen Papstamtes als Hiiter der Universalkirche. Von hier aus
ist die ganze Struktur der Kirche in eine Schieflage geraten. Auch wer anerkennt, dass
die Weihe zum Nachfolger des Apostel Petrus gottlichen Ursprungs ist, wird dadurch
nicht den Amtsinhaber in einer Weise als Stellvertreter Christi sehen, die thn als etwas
kategorial Verschiedenes zu allen anderen Menschen erscheinen lisst. Die Sakralisierung
der Hierarchie!™ und der Personenkult um das Papstamt hat fast die gleiche Geschopf-
lichkeit aller Menschen vergessen lassen. Umso bedeutender fir einen moglichen Wandel
im Verstindnis des Papstamtes ist der Riicktritt von Benedikt gewesen, der nicht nur als
Zeichen einer grundsitzlichen Befristung des Amtes verstanden werden kann, sondern

111 Heimbach-Steins, Subsidiaritit und Partizipation, S. 310.

112 Vgl.ebd., S. 306ff.

113 Vgl. Hartmann, Wiblt die Bischife, S. 136-166.

114 So Franz-Xaver Kaufmann in: Gesprich mit Franz-Xaver Kaufmann, Herder-Korrespon-
denz, H. 9, 2012, S. 447-452

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 291

auch dafiir steht, dass der Papst ein endlicher Mensch bleibt und mithin seinen Aufgaben
unter Umstanden nicht mehr gewachsen ist. Von der hofisch-barocken Inszenierung des
Papstes als legibus absolutus, die nicht zeitgemafl fiir eine Kirche in der Demokratie ist,
hat sich der neue Papst mit eindringlichen Gesten abgewandt — nicht nur mit der Fuf3-
waschung von Frauen in einem Jugendgefingnis, sondern schon in der ersten Ansprache
nach der Wahl, bei der sich Franziskus vor dem Volk Gottes verneigte und um ein Se-
gensgebet bat.!"® Diese demutige Haltung sollte sich auch in einer Reform der inner-
kirchlichen Verfahren niederschlagen, womit die Erkenntnis umgesetzt wiirde, dass die
mit dem Amt verlichene Bevollmichtigung zu geistlichen Zwecken immer auch mit
weltlicher Macht einhergeht und folglich zu bindende und zu kontrollierende Macht ist.

Das ius divinum, an das auch der Papst gebunden ist, umschlieflt wie gezeigt dasjenige
Recht, das mit den Mitteln der Vernunft erkennbar ist: dass jeder Mensch als Person
Rechte hat — Rechte, die thm nach christlicher Lehre von Gott verliehen sind und die
dem Menschen als Mensch, also unterschiedslos und gleich gegeben sind. Diese sind
unteilbar und gelten folglich auch in der Kirche. Das hat einige Implikationen: offen-
sichtlich ist die Exklusion von Frauen und verheirateten Mannern von Weiheimtern mit
dem Prinzip gleicher Rechte nicht in Einklang zu bringen. Eine theologisch zwingende
Begriindung der exklusiven Praxis gibt es nicht, denn wire diese zwingend, gibe es nicht
so viele Theologen, Laien und auch Kleriker, die mit wohl iiberlegten Griinden fiir die
Frauenordination wie auch fiir die Lockerung des Pflichtzolibats eintreten.

Die Bindung an das Prinzip, dass alle Menschen unaufgebbare Rechte haben, sollte
sich auch in einem besonderen rechtlichen Format widerspiegeln. Die fiir den Staat
selbstverstindliche Stufung zwischen hoherrangigem und grundsitzlichem Verfassungs-
recht einerseits und einfachem Recht andererseits sollte auch fiir das kirchliche Recht zur
Geltung kommen. Dass wie im Staat auch der Gesetzgeber an dieses hoherrangige Recht
gebunden ist, dass die Rechtsbindung mithin fiir alle Mitglieder der Kirche gilt, konnte
durch ein entsprechendes Rechtsdokument transparenter gemacht werden. Zwar enthalt
der Kodex von 1983 neben Pflichten auch Rechte der Glaubigen, aber das ist wenig be-
kannt.'1¢ Insofern wire es sinnvoll, die grundlegenden Rechtsprinzipien, worunter auch
die Rechte der Glaubigen als Person gehoren, in einem einer Verfassung gleichkommen-
den Dokument aufzubewahren; die Bemithungen um eine Lex ecclesiae fundamentalis
gingen in diese Richtung.

Die Rechtsposition fiir den Einzelnen sollte sich zudem auch in Verfahren der Kon-
trolle und Rechtsbindung fiir alle Instanzen in der Kirche niederschlagen. Seit der Wiirz-

115 Der Kulturwandel kommt in Liturgie und Auftreten von Franziskus deutlich zur Geltung;
seine kolportierte Bemerkung, dass der Karneval vorbei sei, mit der er das Tragen der roten
Samt-Mozetta mit Hermelin-Borte abgelehnt habe, ist vom Vatikan nicht dementiert worden.

116 Noch heute kann man in Diskussionen fiir Aufsehen sorgen, wenn man »Grundrechte in der
Kirche« fordert, was doch lingst geltendes Kirchenrecht ist. Vgl. zur Notwendigkeit eines
Grundrechtsschutzes auch in der Kirche schon Hans Zacher, »Grundrechte und katholische
Kirche«in: Festschrift fiir Klaus Obermayer, hrsg v. R. Bartlsperger u.a, 1986, S. 325-335 (hier:
S.332): »Sobald und soweit also Kirche Organisation ist, Macht ermoglicht und Konflikte
entscheidet, werden Grundrechte in ihr sinnvoll.«

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

292 Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der rémisch-katholischen Kirche

burger Synode steht die Antwort auf die dort und andernorts eindringlich erhobene
Forderung nach Einrichtung einer innerkirchlichen Verwaltungsgerichtsbarkeit aus.!”
Die Moglichkeit einer gerichtlichen Uberpriifung kirchlicher Entscheidungen durch eine
Verwaltungsgerichtsbarkeit schaffte ein Bewusstsein der Rechtsbindung, damit denje-
nigen, die in Amtern handeln, auch klar ist, dass sie an das Recht gebunden sind und es
nicht im Belieben der Handelnden steht, je nach Situation das Recht anzuwenden oder
zu dispensieren.

Zu den unteilbaren Rechten der Person gehort die Gewissensfreiheit. Wie in kritischer
Auseinandersetzung mit den Gehorsamsbestimmungen des Kirchenrechts gezeigt wur-
de, fallt hier ein kategoriales Rechtsproblem und eine inhaltliche Spannung zum wesent-
lichen Konzilstext Dignitatis humanae auf. Die Verpflichtung, die fiir das Gewissen von
der Offenbarung ausgeht, kann nicht mit weltlichen Zwangsmitteln durchgesetzt wer-
den. Wenn es in religiosen Dingen keinen Zwang geben kann, wie in der Erklirung tiber
die Religionsfreiheit nachdriicklich theologisch begriindet dargelegt wird,'!® dann wirft
dies auch die Frage nach der gewissermaflen innerkirchlichen Glaubens- und Gewis-
sensfreiheit hinsichtlich der Autoritit des Lehramtes und den Grenzen der Gehorsams-
pflicht auf.!’ Dass zudem in der Vergangenheit Enzykliken sich tatsichlich als irrtums-
anfillig gezeigt haben, zieht nach sich, dass die konstruktive Kritik an thnen wertvoll ist.
Ohne die fortdauernde Kritik an der lehramtlichen Ablehnung der Religionsfreiheit vor
dem Zweiten Vatikanischen Konzil, wie sie von katholischen Intellektuellen und Theo-
logen vorgetragen wurde, wire es im tibrigen wohl nicht zu der radikalen Neubewertung
gekommen, wie sie in der Erklirung iber die Religionsfreiheit vorgenommen worden
ist. Voraussetzung fiir die dauernde Uberpriifung der Glaubenslehren im Lichte der in
der Gegenwart moglichen Erkenntnisse ist also eine offene Diskussion im gesamten
Raum der Kirche, was vielfaltiger innerkirchlicher Foren bedarf. Eine solche offene Dis-
kussion muss aber auch mit einer entsprechenden Rezeptivitit des Lehramtes fiir die
unterschiedlichen Niherungen der Glaubigen an die geoffenbarte Wahrheit einhergehen.
Eine mogliche Vielstimmigkeit im Glaubenssinn sollte durch das Lehramt in Zukunft
nicht mehr als relativistischer Pluralismus bewertet werden, auf den die einzige Antwort
die Aufrechterhaltung des papstlichen Jurisdiktionsprimats ist. Die Gegeniiberstellung
von Wahrheit oder Pluralismus ist die falsche Alternative gewesen. Jorge Mario Bergoglio
hat einige Tage bevor das Konklave ihn zum neuen Papst wihlte, in seiner als Brandrede
bezeichneten Ansprache vor den Kardinilen gesagt hat, dass die Evangelisierung von der
Kirche verlange, sich aus dem Geist des theologischen Narzissmus zu l6sen und aus sich
selbst heraus zu den Grenzen und Rindern der menschlichen Existenz zu gehen — die

117 Maier, Ghetto der Emanzipation — wieder gelesen, S.98. Auch das »Theologen-Memoran-
dum« fordert diese, wie im tibrigen auch die weiteren hier vorgetragenen Reformvorschlige
fir mehr synodale Strukturen der Beteiligung, ein anderes Amtsverstindnis und die Aner-
kennung der Gewissensfreiheit auch innerhalb der Kirche (Heimbach-Steins u.a., Kirche
2011, S. 35).

118 Erklirung Dignitatis Humanae — Uber die Religionsfreibeit, Ziffer 8/9, Kleines Konzilskom-
pendium, S. 6681.

119 Vgl. auch Heimbach-Steins, Subsidiaritit und Partizipation, S.311f.

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

Tine Stein - Die Verfassungsstruktur der romisch-katholischen Kirche 293

der Ungerechtigkeit, der Schmerzen, der Siinde und jeglichen Elends — und dass es dazu
der kithnen Redefreiheit in der Kirche bedarf.!?°

Zusammenfassung

Die katholische Kirche befindet sich in einer schweren Legitimationskrise: Der vielfache
sexuelle Miflbrauch durch katholische Priester an Kindern und Jugendlichen in katholi-
schen Einrichtungen hat das Augenmerk auch auf die innerkirchlichen Strukturen ge-
lenkt, innerhalb derer oftmals ein Vorrang der Kirchenraison vor dem Schutz der Opfer
galt. Hier werden diese Strukturen aus politikwissenschaftlicher Perspektive analysiert
mit dem Ziel, die in ihnen wirksamen Prinzipien ausfindig zu machen, um so die Ver-
fassung der katholischen Kirche zu beschreiben. Dabei wird auch das Selbstverstindnis
der Kirche in die Analyse mit einbezogen, wie es sich im Konzilstext »Lumen Gentium«
niedergeschlagen hat, aber auch im Kirchenrecht, dem CIC, zum Ausdruck kommt.
Tatsichlich ist mit Blick auf die Rechtsstruktur und Regierungspraxis die scharfe Kritik
an der Kirche als zentralistische, hierarchische, minnerdominierte Klerikerkirche mit
absolutistischen Ziigen und Hang zur Selbstsakralisierung berechtigt. Im letzten Schritt
werden die aktuellen Forderungen nach Reformen diskutiert und es wird argumentiert,
dass die Versohnung der Kirche in ihrer irdischen Gestalt mit den modernen Prinzipien
von Demokratie und Menschenrechten ohne zugleich ihr Proprium als gottliche Stiftung
zu verletzen, moglich ist.

Summary

The Catholic Church faces a severe legitimation crisis: The sexual harassment of catholic
priests towards children and youths in catholic educational institutions has brought at-
tention to inner church structures, in which church raison was more important than the
protection of the victims. Here, these structures are analysed from a political science point
of view in order to find out the constitutional setting of the church. Accordingly, the
inner church self-conception will be taken into consideration, especially the Vatikanum
Il’s text »Lumen Gentium« and the church’s law CIC. In sum, the sharp judgment of
the church as a centralised, hierarchical, men led church of clerics, with elements of ab-
solutism and self-sacralisation is justified. Finally, the recent demands for structural re-
form will be discussed. It turns out that the modern principles of democracy and human
rights as structure of the church are not in itself a contradiction to the church as being
god given.

Tine Stein, »Complexio oppositorum«. The constitutional structure of the roman-

catholic church in political science perspective

120 http://www.katholisch.de/de/katholisch/themen/kirche_2/130328_brandrede_bergoglio_d
okumentation.php.

Z£P 60. Jg. 3/2013

216.73.216.60, am 27,01.2026, 14:01:46. © Inhalt.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-3-263

