
50

Kapitel 2 
Das Analoge und das Digitale oder: 

Kontinuität und Diskontinuität

Dass die digitale Welt eine technologische Welt ist, mag fast tautologisch 
klingen: Unser Verständnis des Digitalen ist mit dem Aufkommen eines 
technischen Geräts, des Computers, und der technologischen Errungen-
schaft der Informatik verbunden. Es ist nämlich ein technologischer Pa-
radigmenwechsel, von Analog zu Digital, der den Beginn der digitalen 
Ära konventionell markiert. So verstanden hat das Digitale eine junge 
und kurze Geschichte, die nicht länger als bis zur Erfindung des ersten 
Computers in den 1940er Jahren zurückreicht. Wenn wir aber die Pers-
pektive wechseln und das Digitale unabhängig von seinem heutigen tech-
nologischen Stand verstehen, breitet sich eine andere Geschichte aus, die 
sowohl zu einer genetischen als auch einer genealogischen Betrachtung 
der digitalen Welt führt. Der Begriff »Digital« stammt aus dem engli-
schen Wort digit, welches Ziffer (aber auch Finger) bedeutet, und be-
zieht sich auf die Diskretisierung der Elemente eines Systems. So ver-
standen ist das Digitale nicht mehr nur an ein technologisches Format 
gebunden, sondern stellt sich vielmehr als ein Modus dar, wie Objekte 
oder Elemente in ein System eingeordnet werden. Mehr noch, das Digi-
tale ist eine Form der epistemischen Organisation der Wirklichkeit und 
der Orientierung in der Welt. Diese Hypothese wird in der Definition der 
digitalen Welt als symbolische Form zusammengefasst, doch bevor die-
se vorgestellt wird, ist es notwendig, zwei Schlüsselbegriffe für die Ar-
gumentation zu klären: das Digitale und das, was als sein Gegenteil an-
gesehen wird, das Analoge.

2.1 Analog vs. Digital

Ziel dieses Kapitels ist es, die Art und Weise, wie der Alltagsverstand und 
die Alltagserfahrung das Digitale und das Analoge darstellen und ver-
stehen, zu hinterfragen und eine philosophische Definition vorzuschla-
gen, die über den ansonsten dominierenden technologischen Aspekt hi-
nausgeht.

Tatsächlich wird der Begriff digital häufig als Oberbegriff für eine 
komplexe Welt der Praktiken und der Ästhetik verwendet, die durch 
die computationale Technologie hervorgebracht wird. Die digitale Welt 
in diesem Sinne ist nichts anderes als die virtuelle Welt, die sich eröff-
net, wenn wir digitale Technologien nutzen, von den alltäglichen – wie 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Computer, Smartphones oder Videospiele – bis hin zu den immersiven, 
wie VR-Brillen usw. Nach dieser Auffassung agiert man, wenn man ei-
nen Post in einem Social-Network schreibt oder ein Online-Meeting ab-
hält, in der Interaktion zwischen der digitalen und der realen Welt, und 
zwar dank der computationalen Technologien, die wir gewöhnlich ein-
fach als digital definieren. Im Gegensatz dazu neigen wir beim Lesen ei-
nes Buches, beim Schreiben mit Stift und Papier usw. dazu, zu glauben, 
dass wir (nur) in der realen Welt handeln, die gerade deshalb real(er) 
ist, weil sie konkret ist (im Gegensatz zur Virtualität des Digitalen), und 
authentisch, weil sie in ihrer Existenz nicht von Technologien abhängig 
ist.1 Diese reale Welt ist eine analoge Welt, d.h., sie besteht aus konkre-
ten Objekten, die auf eine für uns unmittelbar(er) nachvollziehbare Wei-
se existieren, im Gegensatz zu den Existenzweisen digitaler Objekte. Un-
ter analog wird also alles verstanden, was nicht digital ist, d.h. all jene 
nicht-digitalen Technologien und Objekte, mit denen zunehmend eine 
Ästhetik der Nostalgie und des Sammelns verbunden wird.2 Vielleicht 
ist diese Nostalgie für das Analoge eine für eine Realität, die als unmit-
telbarer und einfacher wahrgenommen wird, weil sie als konkreter und 
stabiler empfunden wird, im Gegensatz zur Fluidität und Instabilität, die 
mit dem »Digitalen« assoziiert wird.

Aus diesem Diskurs ergeben sich eine Reihe von antithetischen Paaren 
– reale Welt und digitale Welt, real und virtuell, Authentizität und Fikti-
on –, die sich auf die Gegenüberstellung von Analog und Digital bezie-
hen. Dabei wird hier vom Binärpaar »Analog-Digital« ausgegangen, um 
auch die anderen Gegensätze zu hinterfragen.

Der Gegensatz zwischen analog und digital verweist auf einen rhe-
torischen Subtext und eine dualistische Vereinfachung, die diese bei-
den Sphären nicht nur als klar voneinander getrennt, sondern auch als 
in Konkurrenz zueinander stehend betrachtet. Eine solche dualistische 
Rhetorik beinhaltet auch eine teleologische Sichtweise des Verhältnisses 

1	  	Vgl. Alexander R. Galloway, »Golden Age of the Analog«, Critical Inquiry 
(2022/48:2), The University of Chicago Press, S. 211–212. »Doesn’t digital 
mean computers and the internet? And doesn’t analog refer to older formats 
like phonograph records or the movies, those dusty and grainy artefacts of 
yore running off an electric motor or perhaps even cranked by hand?«

2	  	Man denke zum Beispiel an das Pop-Phänomen der Wiederkehr des Vinyls 
und anderer Gegenstände, die typischerweise mit einer analogen Ästhetik 
verbunden sind (Radio, Walkman usw.) und als Vintage wahrgenommen 
werden. Dieses modische Revival von fast verschwundenen Gegenständen 
hängt mit dem Gefühl der Nostalgie der Millenials und der Z-Generation 
gegenüber einer vor-digitalen Ära zusammen, die sie nicht wirklich erlebt 
haben, und oft stellen die von ihnen gekauften Gegenstände – z.B. Vinyl – 
eher ein ästhetisches Objekt und einen nostalgischen Fetisch dar als einen 
Gegenstand, der tatsächlich zu benutzen ist.

ANALOG VS. DIGITAL

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

zwischen analog und digital, wonach analoge (also ältere) Technologien 
durch digitale (neuere und effizientere) Technologien verdrängt werden, 
wobei die analogen Technologien – und die damit verbundenen Prakti-
ken – als eine vom Aussterben bedrohte Art dargestellt werden. Mit dem 
Siegeszug fortschrittlicherer Technologien ist das Analoge zum Ausster-
ben verurteilt, was bleibt, ist der Fetisch einer nostalgischen und muse-
alen Ästhetik oder die Abfälle für diejenigen, die aus Klassen- oder Ge-
nerationsgründen nicht mit dem futuristischen Fortschritt der digitalen 
Revolution mithalten können.3

Wie bereits angedeutet, betrifft das Digitale in dieser Perspektive – 
ebenso wie das Analoge – in erster Linie verschiedene Arten von Tech-
nologien, die in ein teleologisches und konkurrierendes Verhältnis zuein-
ander gesetzt werden, sodass das Digitale zweifellos und unausweichlich 
mit der Geburt des Computers und damit der computerbasierten Tech-
nik verbunden ist. Die Grundlage des Digitalen ist nämlich die Auftei-
lung des analogen Kontinuums in diskrete Signale (0,1); der Digitalisie-
rungsprozess stellt diesen Vorgang der Übersetzung von kontinuierlichen 
Größen in diskrete, computerlesbare und verarbeitbare Elemente dar.4

In dieser Erzählung gibt es eine vor-digitale Welt, die aus rein analo-
gen Technologien besteht, und eine Welt nach der digitalen Revolution, 

3	  	 In diesem Zusammenhang ist es interessant, einen Blick auf eines der Zentren 
des zeitgenössischen Techno-Kapitalismus zu werfen, nämlich das Silicon Val-
ley, und auf das, was die Medientheoretiker Richard Barbrook und Andy Ca-
meron 1995 »The Californian Ideology« nannten: »This new faith has emer-
ged from a bizarre fusion of the cultural bohemianism of San Francisco with 
the hi-tech industries of Silicon Valley. Promoted in magazines, books, tv pro-
grammes, Web sites, newsgroups and Net conferences, the Californian Ideol-
ogy promiscuously combines the free-wheeling spirit of the hippies and the 
entrepreneurial zeal of the yuppies. This amalgamation of opposites has been 
achieved through a profound faith in the emancipatory potential of the new 
information technologies. In the digital utopia, everybody will be both hip and 
rich«.  (Richard Barbrook/Andy Cameron (1995), »The Californian Ideolo-
gy«, http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_
engl.pdf). Diese Ideologie vermischt Neoliberalismus, Techno-Optimismus 
und trans-humanistische Philosophie und schafft einen orthodoxen Glauben 
an den technologischen Determinismus und an eine techno-utopische Zukun-
ft, die die zahllosen, auch menschlichen, Abfälle, die diese Perspektive mit sich 
bringt, nicht in Betracht zieht.

4	  	Vgl. Uta Hauck-Thum/Jörg Noller, »Zur Einführung«, in: Uta Hauck-
Thum/Jörg Noller (Hg.), Was ist Digitalität? Philosophische und pädago-
gische Perspektiven, Berlin: Metzler, S. v. »Während die Digitalisierung das 
technische Phänomen der Umwandlung analoger in digitale Information be-
trifft und dadurch zu einer Veränderung von Prozessen führt, die mit diesen 
Medien organisiert werden, bezieht sich Digitalität auf die lebensweltliche 
Bedeutung der Digitalisierung, die eine Realität eigener Art konstituiert, die 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf


53

in der digitale Technologien zunehmend alle Aufmerksamkeit auf sich 
ziehen. Diese Sichtweise hat zwar ihre Berechtigung, aber sie beschränkt 
die Geschichte und das Verständnis des Digitalen auf die Erfindung des 
Computers und macht es daher von einer bestimmten Technologie ab-
hängig. Es ist jedoch auch eine andere Perspektive möglich und von die-
ser Möglichkeit möchte ich ausgehen, d.h. eine andere Definition des Di-
gitalen (und Analogen) vorgeschlagen, die es von den zeitgenössischen 
Technologien trennt und es als eine Form der Organisation des Realen 
versteht, die eng mit dem westlichen philosophischen Denken verbunden 
ist.5 Um diesen neuen Horizont zu erschließen, ist es notwendig, mit einer 
allgemeinen Definition von digital und analog zu beginnen.

2.2 Die Diskretisierung des Realen

Anthony Wilden definiert in System and Structure den Analogcompu-
ter »as any device which computes by means of an analog between real, 
physical, CONTINUOUS qualities and some others set of variables«6, 
wohingegen der Digitalcomputer »differs from the analog in that it in-
volves DISCRETE elements and discontinuous scales. Apart from our 
ten fingers, the abacus was probably the first digital computer invented.
[…] Any device employing the on/of characteristic of electrical relays or 
their equivalents (such as teeth on a gear wheel) is a digital computer«7.

In Systeme und Struktur liefert Wilden eine grundlegende und origi-
nelle Analyse von Kommunikationssystemen, indem er eine methodolo-
gische Unterscheidung zwischen digitaler und analoger Kommunikation 
vorschlägt, d.h. zwei verschiedene Arten der Übertragung und Organi-
sation von Informationen: das Analoge arbeitet im Modus des Kontinu-
ierlichen und das Digitale in dem des Diskreten. Die von Wilden vorge-
schlagene Definition von Analog- und Digitalcomputer stellt bereits die 
Annahme in Frage, dass ein Computer nur digital sein kann, und führt 
eine umfassendere Sichtweise darüber ein, was er ist und sein kann, näm-
lich ein Gerät, das zur Übertragung von Informationen und zum Rechnen 
(stricto sensu oder nicht) konstruiert wurde.8 Diese Definition erlaubt uns 

mit unserer Realität interferiert, diese ergänzt und erweitert.« Auf das Kon-
zept der Digitalität wird man noch zurückkommen müssen, aber für den 
Moment sollte man sich diese Unterscheidung vor Augen halten.

5	  	Für eine Genealogie des Digitalen vgl.: Gramelsberger, Philosophie des Di-
gitalen.

6	  	Antony Wilden, System and Structure. Essay in Communication and Ex-
change, New York: Tavistock Publications 1980, S. 155–156.

7	  	Wilden, System and Structure, S. 156.
8	  	Vgl. Wilden, System and Structure, S. 155.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

vor allem unser Verständnis von dem, was analog und digital ist, zu er-
weitern und gleichzeitig zu vertiefen.

Aus der Definition von Wilden lassen sich die eigentümlichen Eigen-
schaften der betreffenden Begriffe ableiten: Das Analoge arbeitet in Ana-
logie zwischen realen, physikalischen und kontinuierlichen Qualitäten 
und ist qualitativ, kontinuierlich und REAL; das Digitale dagegen ar-
beitet mit diskreten und diskontinuierlichen Elementen und ist daher 
quantitativ, diskret und, wie noch zu zeigen sein wird, SYMBOLISCH. 
Wildens Analyse zeigt somit die Unterscheidungslinie zwischen analog 
und digital (kontinuierlich/diskret, qualitativ/quantitativ, real/symbo-
lisch) auf und ermöglicht es, die verschiedenen Systeme oder Kommuni-
kationsmodi zu erkennen, die in menschlichen (manmade) Geräten so-
wie in menschlichen Kommunikationssystemen am Werk sind.9 Wildens 
Arbeit ist aber auch deshalb von Bedeutung, weil er zeigt, dass analoge 
und digitale Kommunikation nicht ausschließlich technologisch ist, son-
dern auch die biologische Ebene der infra-organischen Kommunikation 
betrifft. Nach der von ihm vorgeschlagenen Definition basiert sogar das 
Nervensystem auf einer komplexen Interaktion zwischen analoger und 
digitaler Kommunikation:

the central nervous system involves neurons which receive quanta or 
packages of information via the axons and through the connecting syn-
apses. Upon arrival at the synapses on the body of the neuron these 
quanta are said to be summated, the result of which is either the firing 
or the inhibition of the firing of the neuron. That ist to say, at the mo-
ment of ›summation‹ (the process does not in fact seem to involve sums), 
the neuron either fires or does not fire. Thus the neurons may be said to 
operate digitally, but the synapse and axon which connect them appear 
to be complex analog devices.10

Diese Interpretation ist nützlich, weil sie zwei grundlegende Punkte deut-
lich macht: Der erste betrifft die Unmöglichkeit, eine klare Grenze zwi-
schen analog und digital zu definieren, da es sich vielmehr um Systeme 
handelt, die in Interaktion und Hybridisierung miteinander funktionie-
ren; der zweite Punkt ist, dass diese Grenze nicht die technologische 
Grenze des Computings oder der Informatik sein kann, sondern viel-
mehr auf einer tieferen Ebene untersucht werden muss, da sie sowohl 
die natürliche menschliche Kommunikation als auch die biochemische 
Ebene des Nervensystems betrifft. Ziel dieses Kapitels ist es, genau diese 
tiefgreifende Dimension des Digitalen zu untersuchen, um die Form des 
digitalen Denkens zu bestimmen mit der die Realität digital konstituiert 
und repräsentiert werden kann, die aber sowohl von techno-kapitalis-
tischen Spekulationen (z.B. Metaverse) als auch von den akademischen 

9	  	Wilden, System and Structure, S. 157.
10	 	Wilden, System and Structure, S. 156–157.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

und methodologischen Überlegungen der Digital Humanities und des so 
genannten Computational Turn11 entfernt bleibt.

Mit der Erweiterung der Definition des Digitalen ändert sich natür-
lich auch die Definition der Digitalisierung. Obwohl auch für Wilden 
der Prozess der Digitalisierung jene Übersetzung des analogen Kontinu-
ums in das Diskrete eines digitalen Codes/Geräts bedeutet, fügt er hin-
zu, dass »digitalization is always necessary when certain boundaries are 
to be crossed, boundaries between systems of different ›types‹ or of dif-
ferent ›states‹, although how these types or boundaries might be opera-
tionally defined is unclear«.12

Der Prozess der Digitalisierung beinhaltet also immer das Ziehen einer 
Grenze, mit der eine Unterscheidung zwischen Zuständen (oder Elemen-
ten) eingeführt wird, die ansonsten undeutlich bleiben würden. Die Po-
sitionierung einer Grenze, die die scharfe Unterscheidung zwischen den 
Zuständen markiert, ist – wie Wilden betont – arbiträr oder, in Cassirers 
Worten, funktional und nicht substanziell. Die Einführung einer arbiträ-
ren Grenze kann zur Trennung von Hintergrund und Figur in der Wahr-
nehmung führen oder, wie in dem von Wilden vorgeschlagenen Beispiel, 
auch auf biochemischer Ebene stattfinden:

As in the case of the spermatozoa or pin-prick which MARKS the pole 
for one of the infinite number of bipolar and radially symmetrical me-
ridians of the frog’s egg to become the locus of the bilateral symmetry 
of the frog, a ›bit‹ of information is used to select one difference from 
an infinite number of possible differences. This difference then becomes 
DISTINCT from all the others. If the chemical message, for instance, 
marks a line which is not to be crossed, or a line which is to be followed, 
then it clearly has a rudimentary ›on/of‹ or ›either/or‹ function: it turns a 
difference into a distinction. Since the ›bit‹ marks a boundary – indeed, 
since we can actually call it a ›bit‹ – it is a rudimentary digitalization of 
the analog; it introduces some form of discreteness into a continuum.13

Das Digitale führt eine diskontinuierliche Organisation und Darstellung 
in das Kontinuum des Realen ein, gerade weil es eine On/Of-Funkti-
on und eine Entweder/Oder-Logik einführt. Diese Logik etabliert eine 
Grenze, die unterschiedliche Zustände markiert und somit neue Elemen-
te oder Objekte schafft. Durch die willkürliche Aufrichtung einer Gren-
ze wird das Reale diskretisiert und symbolisch, aber auch materiell kon-
trollierbar und erkennbar gemacht. Ein digitales Dispositif (auch des 
Denkens), oder eine digitale Organisation des Realen, kann in der Tat 
dazu dienen, eine ansonsten analoge (kontinuierliche) Beziehung, wie die 

11	 	Vgl. David Berry, »The Computational Turn: Thinking About the Digital 
Humanities«, Culture Machine (2011/12).

12	 	Wilden, System and Structure, S. 159.
13	 	Ebd.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

zwischen dem Menschen und seiner Umgebung, symbolisch darzustellen 
und damit auch praktisch zu kontrollieren.

Auch hier hilft uns das von Wilden angeführte Beispiel, diesen Punkt 
besser zu verstehen:

At a more complex level of communication, Rappaport has shown how 
the Tsembaga of New Guinea employ a digital device to regulate the an-
alog relationships of the biosocial in which they live. The boundary be-
tween ›not enough pigs‹ (to propitiate the ancestors) and ›too many pigs‹ 
(for the local ecosystem to support) is indicated by the planting or the 
uprooting of a symbolic tree. The either/or status of the tree indicates 
›to whom it may concern‹ that the relationships between system (the 
Tsembaga) and environment (nature, pigs, other local groups) is about 
to change. The system is complex, having to do with war and peace, rit-
ual, and the amount of available protein (energy = pigs) in the system. 
At the termination of intergroup hostilities, there are never enough pigs 
to slaughter to properly propitiate the ancestors for future success in 
war. A symbolic debt is created. After a certain period of truce during 
which the pigs are allowed to multiply, however, the pig population be-
comes too great for the local ecosystem to support. When the complains 
about the pigs’ destruction of vegetable gardens reach a certain intensity 
(when there are ›more‹ rather than ›less‹ pigs), the tree is uprooted, the 
ritual preparations for war begin, and the mature pigs are slaughtered.14

Die digitale Organisation der Realität zeigt sich hier in der Praxis der 
Tsembaga, das Verhältnis zwischen sich selbst und der Umwelt durch die 
Abgrenzung zwischen dem Zustand »zu wenig Schweine« und dem Zu-
stand »zu viele Schweine« zu regeln. Das Überschreiten der Grenze, die 
den Übergang von einem Zustand zum anderen markiert, ist mit der Ein-
führung präziser Praktiken und Rituale verbunden, dem Ausreißen von 
Bäumen und dem Beginn des Krieges oder dem Pflanzen von Bäumen 
und dem Beginn des Friedens. Die binäre Logik des Digitalen wird also 
genutzt, um die komplexen analogen Beziehungen zwischen den Arten 
(Mensch-Tier und Mensch-Pflanzen) und zwischen den Gemeinschaften 
(Tsembaga-Volk-andere Völker) unter symbolischer und realer Kontrolle 
zu halten.15 An diesem Beispiel wird die besondere Beziehung zwischen 
dem Digitalen und dem Symbolischen deutlich. Wenn es sich bei der Di-
gitalisierung tatsächlich um eine Grenzziehung handelt, die konventio-
nell und funktional ist, dann hat die Digitalisierung eine symbolische 
Beziehung zum Realen (oder bringt sie mit sich), wobei sich die Figu-
ren des Realen vom undeutlichen und kontinuierlichen Hintergrund des 
Realen abheben, indem sie sich von ihm ablösen und ihn diskretisieren. 

14	 	Wilden, System and Structure, S. 160.
15	 	»Digitalization is thus a TOOL employed to maintain an overall analog re-

lation: the survival of the ecosystem as a whole.« (Ebd.)

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Diese symbolische Diskretisierung und Abgrenzung bringt Relationen, 
Figuren und Zustände zum Vorschein, die dem Menschen als Orientie-
rung dienen. Denn das Herauslösen bestimmter Figuren aus dem Hinter-
grund privilegiert bestimmte Relationen gegenüber anderen und macht 
sie damit bedeutsam (z.B. Schweine-Bäume 	 Frieden-Krieg), was auch 
heißt: entscheidend für die Definition und Steuerung der Komplexität 
der Wirklichkeit.

Während die logische Form des Digitalen either/or ist, ist die Logik 
des Analogen both/and. Das Analoge arbeitet in der Tat mit linearen und 
kontinuierlichen Größen, um andere Größen (per Analogie) darzustel-
len, es schafft keine Trennungen (gaps) und ist deshalb kontinuierlich, 
d.h. ohne Lücken. Im analogen System gibt es also keine Null (so wie es 
auch kein Of geben kann), weil alle Größen positiv sind. Das Digital hin-
gegen beruht genau auf der kombinatorischen Möglichkeit diskreter Ele-
mente, die durch die On/Of-Grenze der binären Logik geschaffen wird. 
Im Digitalen – das ist klar – gibt es nicht nur die Null, sondern dieser mit 
der Null geschaffene »Zwischenraum« ist essentiell, schließlich sind es 
genau diese »Löcher«, die die diskreten Elemente hervorbringen sowie 
sie positionierbar und repositionierbar machen, also die kalkulatorische 
Möglichkeit und die Quantifizierung eröffnen.16 Wie Wilden schreibt: 

»The analog computer cannot represent nothing (no-thing) because it 
is directly or indirectly related to ›things‹, whereas the ›language‹ of the 
digital computer is essentially and arbitrary in relation to ›things‹. […] 
The analog computer is an icon or an image of something ›real‹, where-
as the digital computer’s relationship to ›reality‹ is rudimentarily simi-
lar to language itself«.17

Dies ist ein entscheidender Punkt, weil er einen grundlegenden Unter-
schied zwischen den beiden Termina festlegt, nämlich die Unmittelbar-
keit des Analogen und den mittelbaren Charakter des Digitalen, womit 
auch die »privilegierte« Beziehung des Analogen zur Realität anerkannt 
wird.

Der Begriff, mit dem Wilden das Analoge beschreibt, ist bezeichnen-
derweise der des Ikons, d.h. eines Bildes, das unmittelbar real ist, wäh-
rend das Digitale einer konventionellen Kodifizierung (wie der Sprache) 
bedarf, d.h., seine Beziehung zur Realität wird durch einen Code, eine 
Grenze, ein System vermittelt. Wenn also das Analoge IKONISCH ist, 
dann ist das Digitale SYMBOLISCH, ein Begriff, den Wilden nicht direkt 
einführt, der aber für die in diesem Kapitel vorgebrachten Argumente 
grundlegend ist; und wir können hinzufügen, dass das Digital nicht nur 
symbolisch, sondern auch TRANSZENDENTAL ist, denn wie Wilden 
in einer Fußnote schreibt: »A digital code is ›outside‹ the sender and the 

16	 	Vgl. Wilden, System and Structure, S. 161–162.
17	 	Wilden, System and Structure, S. 162–163.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

receiver and mediates their relationship; an analog code IS the relation-
ship that mediates them«.18

Aber was bedeuten ikonisch und symbolisch in diesem Zusammen-
hang? Obwohl Wilden die Arbeiten des Logikers und Semiotikers 
Charles Sanders Peirce nicht direkt zitiert, erlaubt es uns Wildens Ver-
wendung des Begriffs Ikon sicherlich, seine Thesen mit Peirces Gedan-
ken und seiner Definition von Ikon, Index und Symbol zu verknüpfen, 
um zu versuchen, die Annahme über die Ikonizität des Analogen und die 
Symbolizität des Digitalen zu vertiefen.

In seiner semiotischen Klassifizierung definiert Peirce die verschiede-
nen Arten, in denen ein Zeichen einen Gegenstand bezeichnet: Das Ikon 
bezeichnet durch Ähnlichkeit (likeness), der Index durch eine tatsächli-
che Verbindung mit dem Referenz-Objekt und das Symbol schließlich 
durch einen »Habitus«, eine dem Interpreten eigene Konvention. Aber 
erst die Art und Weise der Verwendung der semiotischen Theorie von 
Peirce, die der Anthropologe Eduardo Kohn in seinem Buch How For-
ests Think: Toward an Anthropology Beyond the Human macht, ent-
hüllt deren Bedeutung für die vorliegende Arbeit. In der Tat schlägt Kohn 
eine Anthropologie jenseits-des-Menschlichen (nicht post- oder trans-hu-
man) vor, die in der Lage ist, sich von einer anthropozentrischen Sicht-
weise zu lösen, und die das Nicht-Menschliche nicht mit ihren eigenen 
(menschlichen) Formen (z.B. der Sprache) kolonisiert, ohne die Unter-
schiede und Eigenheiten der menschlichen Welt einzuebnen. Für Kohn 
sind der Mensch und seine Formen daher emergente Formen (und da-
mit eng abhängig) von den Formen des Lebens. Er schreibt: »What we 
share with nonhuman living creatures, then, is not our embodiment, as 
certain strains of phenomenological approaches would hold, but the fact 
that we all live with and through signs. We all use signs as ›canes‹ that 
represent parts of the world to us in some way or another. In doing so, 
signs make us what we are«.19

Es ist die konstitutive semiotische Natur des Lebens, die den Men-
schen an das Bios bindet und die das Leben erst zu dem macht, was es 
ist: Weil das Leben denkt, denkt der Menschen, und weil das Leben re-
präsentiert, kann der Menschen repräsentieren.20 Kohn greift die Klas-
sifizierung von Peirce auf, um zu argumentieren, dass jede Lebensform, 
gerade weil sie lebendig ist, in der Lage ist, Zeichen in den Modi des Iko-
nischen und des Index zu schaffen und zu interpretieren, Modi, aus de-
nen – als menschliche Besonderheit – das Symbolische hervorgeht. Ikoni-
zität und Indexikalität sind also tiefgreifendere Formen des semiotischen 

18	 	Wilden, System and Structure, Fußnote 10, S. 173.
19	 	Eduardo Kohn, How Forests Think: Toward an Anthropology Beyond the 

Human, Berkley - Los Angeles: University of California Press 2013, S. 9.
20	 	Ebd.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

Handelns, die jeder lebenden Form eigen sind; aus ihnen entsteht das 
Symbolische, das uns vom Rest des Zoes unterscheidet, aber die semio-
tische Beziehung zu ihm nicht abbricht.21 Die Auswirkungen dieser The-
orie auf das Verständnis des Digitalen und des Analogen und ihre Bezie-
hung zu Cassirers Philosophie der symbolischen Formen werden später 
behandelt, jetzt geht es zunächst darum, die Bedeutung von Ikon, Index 
und Symbol und ihre Beziehung in diesem einzigartigen Kontext zu un-
tersuchen.

Als erste Form des Zeichens impliziert das Ikon eine unmittelbare 
Ähnlichkeit mit dem Gegenstand, den es bezeichnet, in dem Sinne, dass 
»it involves a thought that is like its object«.22 Diese Ähnlichkeit ist eben-
so funktional wie transparent, d.h., sie macht das Ikon vom Objekt23 un-
unterscheidbar: »Iconicity, the most basic kind of sign process, is highly 
counterintuitive because it involves a process by which two things are 
not distinguished«.24 Das Merkmal der Ikonizität ist also die Ununter-
scheidbarkeit, das Nichtwahrnehmen von Unterschieden und damit das 
Verbleiben im Kontinuum. Aber gerade wegen seiner Transparenz ist 
das Ikon ein Zeichen, das keine neuen Zeichen und Signifikanten her-
vorbringt. Und daher muss die Semiose das Ikon in komplexere Zeichen 
umwandeln, um tatsächlich neue Informationen zu liefern.25

Der Index geht also aus dem Ikon hervor, er führt über die bloße Ähn-
lichkeit hinaus, weil der Index im Gegensatz zum Ikon einen Unterschied 
hervorhebt und deshalb neue Informationen liefert. Dieser Verweis auf 
eine Differenz (zwischen Index und Objekt) stellt die Indexlogik des Zei-
chens dar, die auf etwas anderes als das Zeichen selbst verweist. Der In-
dex liefert uns neue Informationen, weil er auf etwas verweisen kann, 
das nicht unmittelbar vorhanden ist, aber mit ihm in Verbindung steht. 
Die indexikalische Referenz impliziert also eine Überwindung der Ikoni-
zität, aber gleichzeitig: »it emerges as a result of a complex hierarchical 
set of associations among icons«.26 Der Index ist also vom Ikonischen 
abhängig (und nicht umgekehrt), übertrifft es aber gleichzeitig, indem 
er die semiotische Ordnung verkompliziert. Ein ähnliches Verhältnis der 

21	 	Kohn, How Forests Think, S. 51.
22	 	Ebd.
23	 	Das Beispiel von Kohn ist aufschlussreich: »How did walking sticks come 

to be so invisible, so phantom like? That such a phasmid looks like a twig 
does not depend on anyone noticing this resemblance – our usual under-
standing of how likeness works. Rather, its likeness is the product of the 
fact that the ancestors of its potential predators did not notice its ancestors. 
These potential predators failed to notice the differences between these an-
cestors and actual twigs.« (Ebd.)

24	 	Ebd.
25	 	Kohn, How Forests Think, S. 51–52.
26	 	Kohn, How Forests Think, S. 52.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

Emergenz kennzeichnet auch die Beziehung zwischen Index und Sym-
bol. Wenn das Symbol tatsächlich auch durch Differenz funktioniert 
und somit informiert, so tut es dies auf andere Weise als der Index und 
fügt der Semiose eine letzte Ebene der Komplexität hinzu. Das Symbol 
funktioniert auch durch eine indexikalische Referenz, d.h., das Symbol 
zeigt auch etwas an, aber nicht direkt, sondern vermittelt. Um zu funk-
tionieren, braucht das Symbol nämlich einen Kontext oder eine kon-
ventionelle Beziehung, also eine zugrundeliegende Logik und, so könnte 
man sagen, eine transzendentale Ebene, die im Zeichen nicht unmittel-
bar gegeben ist.

Die symbolische Referenz ist eine einzigartig menschliche Dynamik, 
aber auch sie hängt vom Index und, noch tiefer, vom Ikonischen ab und 
entsteht daraus; für Kohn ist das Symbolische daher eine Dynamik, die 
aus der Semiose des Lebens entsteht, die sowohl ikonisch als auch inde-
xikalisch ist.27 Aus dem Ikon entsteht demnach der Index und aus ihm 
das Symbol, in einer ›Dynamik der Emergenz‹, die sowohl im logischen 
als auch im ontologischen Sinne richtungsweisend ist.28

Das Symbol, das ein konkretes Element mit einem idealen Element in 
Beziehung setzt, bringt eine Vermittlung mit sich, die der Index und das 
Ikon nicht kennen. Es enthält somit in gewissem Sinne auch eine – als 
wesentlich empfundene – Trennung zwischen der symbolischen Ebene 
des Menschlichen und der semiotischen Ebene des Lebens ›jenseits-des-
Menschlichen‹. Das symbolische Denken ist das, was uns idealerweise 
von der unmittelbaren ikonischen und indexikalischen Realität trennt; 
es stellt somit jene Zäsur dar, an der die scharfe Trennlinie zwischen dem 
Menschlichen und dem Nicht-Menschlichen gezogen wird.

Wenn es also stimmt, wie Cassirer argumentiert, dass das Eintreten 
in das Symbolische ein Eindringen in den menschlichen »Lebensraum« 
der Kultur ist, scheint Kohn eine neue Lösung für die komplexe Bezie-
hung zwischen dem Symbolischen und der Wirklichkeit, also zwischen 
Mensch und Wirklichkeit, anbieten zu können. Für Cassirer ist und kann 
die Wirklichkeit (vermittelt durch symbolische Formen) immer nur eine 
Wirklichkeit für den Menschen sein, weil die symbolische Funktion des 
Bewusstseins den Menschen in sein eigenes Netz einschließt. Und genau 
über diese durch das symbolische Denken geschaffene Trennung schreibt 
auch Kohn, der mit Cassirer – wie gesehen – die Annahme teilt, dass die 
menschliche Besonderheit gerade in der Funktion des Symbols zu fin-
den ist. Wenn Cassirer jedoch mit seiner Metaphysik der symbolischen 

27	 	»The semiosis of life is iconic and indexical. Symbolic reference, that which 
makes humans unique, is an emergent dynamic that is nested within this 
broader semiosis of life from which it stems and on which it depends.« 
(Kohn, How Forests Think, S. 55).

28	 	Ebd.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

Formen und der Perspektive des symbolischen Idealismus die Entstehung 
der menschlichen Form und ihre notwendige Vermittlung erfasst, lässt 
er die Tür, die das Menschliche über sich hinausführt, verschlossen. Das 
heißt, Cassirer stellt nicht die Frage »what kind of world is this that lies 
out there beyond the symbolic?«.29 Er weist die Möglichkeit zurück, dass 
der Mensch die Schwelle des Symbolischen überschreiten und mit dem 
Vor-symbolischen interagieren kann.

Die Metaphysik der symbolischen Formen liefert die philosophische 
Erklärung für die symbolische, dreidimensionale (Ich-Du-Es) und ver-
mittelte ›Natur‹ der menschlichen Realität, aber sie hat das anthropozen-
trische Laster, die menschliche Realität als die einzige zu betrachten, die 
zählt, und daher auch als die einzige, die für uns Menschen wirklich exis-
tiert, weil sie die einzige ist, die für uns greifbar ist. Der Anthropologie 
Kohns hingegen gelingt es, die Schwelle des Menschlichen zu überschrei-
ten und gleichzeitig der Philosophie der symbolischen Formen gerecht zu 
werden, weil sie das Symbolische nicht zu einem menschlichen Wunder, 
sondern zu einer aus dem Zoes hervorgehenden Dynamik macht. Weil 
er die Konzepte der firstness,30 secondness31 und insbesondere der third-
ness von Peirce übernimmt, wird Kohn dazu veranlasst, neu zu überden-
ken, was mit dem Realen gemeint ist.32 Die thirdness bezieht sich auf die 
Existenz von generals, die real sind:

That is, habits, regularities, patterns, relationality, future possibilities, 
and purposes what he [Peirce, Anm. d. Verf.] called thirds – have an 
eventual efficacy, and they can originate and manifest themselves in 
worlds outside of human minds. The world is characterized by ›the ten-
dency of all things to take habits‹ (CP 6.101): the general tendency in 
the universe toward an increase in entropy is a habit; the less common 
tendency toward increases in regularity, exhibited in self organizing pro-
cesses such as the formation of circular whirlpools in a river or crystal 
lattice structures, is also a habit; and life, with its ability to predict and 
harness such regularities and, in the process, create an increasing array 

29	 	Ebd.
30	 	»Peirce’s realism also encompasses something he called ›firstness.‹ Firsts are 

›mere may-bes, not necessarily realized.‹ They involve the special kind of re-
ality of a spontaneity, a quality, or a possibility (CP 1.304), in its ›own such-
ness‹ (CP 1.424), regardless of its relation to anything else«. (Kohn, How 
Forests Think, S. 58).

31	 	»The element of the real that is easiest for us to comprehend is what Peirce 
called ›secondness.‹ The crashing palm is a quintessential second. Second-
ness refers to otherness, change, events, resistance, and facts. Seconds are 
›brutal‹ (CP 1.419). They ›shock‹ (CP 1.336) us out of our habitual ways of 
imagining how things are. They force us to ›think otherwise than we have 
been thinking‹ (CP 1.336).« (Ebd.)

32	 	Kohn, How Forests Think, S. 57–60.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

of novel kinds of regularities, amplifies this tendency toward habit tak-
ing. This tendency is what makes the world potentially predictable and 
what makes life as a semiotic process, which is ultimately inferential, 
possible. For it is only because the world has some semblance of regu-
larity that it can be represented.33

Jeder symbolische Prozess beinhaltet diese ›Drittheit‹, denn er impliziert 
eine Vermittlung, d.h., er vermittelt zwischen einem Etwas und einem 
Jemandem.34 Aber auch wenn das Symbolische diese ›Drittheit‹ mit sich 
bringt, bleibt diese unabhängig vom Symbolischen: »Generality, the ten-
dency toward habit, is not a feature that is imposed on the world by a 
semiotic mind. It is out there. The thirdness in the world is the condition 
for semiosis, it is not something that semiosis ›brings‹ to the world«.35 
Dies ist ein grundlegender Punkt, denn er erlaubt es uns, die Beziehung 
zwischen dem Symbolischen und dem Realen in einem neuen Sinne zu 
verstehen. Denn wenn es stimmt, dass, wie für Cassirer, das Menschliche 
durch die symbolische Funktion entsteht, so entsteht sie wiederum aus 
der ›Drittheit‹ des Realen und ist von ihr abhängig, was bedeutet: »Our 
thoughts are like the world because we are of the world«.36

Der Mensch ist also in das Symbolische verstrickt, so wie das Symboli-
sche in die Semiose des Lebens und die Drittheit des Realen verstrickt ist. 
In diesem Beziehungsgeflecht ist der Mensch in der Welt verortet: imma-
nent im umfassenderen Kontext des Zoes und des Realen und gleichzei-
tig gekennzeichnet durch seine eigentümliche transzendentale »Natur«. 
In der Konstellation von Kohn-Cassirer wird deutlich, dass das Symboli-
sche keinen Ausriss aus dem Zoes oder einen Käfig darstellt, sondern ein 
durchlässiges und dynamisches Netzwerk, das die menschliche Umwelt 
konstituiert und ordnet. Beide Autoren warnen jedoch vor der entfrem-
deten und »monomanischen« Tendenz des Symbolischen, das neurotisch 
werden kann und sich nur noch in sich selbst bewegt und so wirklich aus 
dem artenübergreifenden Netzwerk des Lebens ausbricht.37

33	 	Kohn, How Forests Think, S. 59.
34	 	Ebd.
35	 	Ebd.
36	 	Kohn, How Forest Think, S. 60. Diese Erweiterung von Cassirer um Kohn 

wird durch die morphologische Natur seiner Philosophie ermöglicht. 
Goethes Morphologie erlaubt es Cassirer nämlich, Kontinuität in der Dif-
ferenz zu denken. Die Nähe zwischen Cassirers Philosophie und der von 
Peirce wurde außerdem von Krois festgestellt und analysiert. Vgl: John 
Michael Krois, »More than a Linguistic Turn in Philosophy. The Semiotic 
Programs of Peirce and Cassirer«, in: Horst Bredekamp/Marion Lauschke 
(Hg.), Bildkörper und Körperschema. Schriften zur Verkörperungstheorie 
ikonischer Formen, Berlin: Akademie Verlag 2011.

37	 	»Aber gerade, wenn man sich die Bedeutung, die die Sprache für den 
Aufbau der Vorstellungswelt und der Welt der Phantasie besitzt, voll 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Die Stärke der Anthropologie von Kohn ist es, die Schwelle zur sym-
bolischen »Festung« für den Menschen offen zu halten, die der Philoso-
phie von Cassirer ist es, zu analysieren, wie sich der Mensch in jener be-
wegt und wie vielfältig die Tiefe des Symbols ist. Beide Philosophen sind 
sich bewusst, dass das Menschliche (und das Leben) sich durch und in 
Zeichen vollzieht und dass der Mensch der symbolischen Vermittlung 
bedarf, indem er sich in die Folgen der pharmakologischen Natur des 
Symbols verstrickt (§ 1.3).

Aber wenn das Symbolische so eng mit dem Menschlichen verbunden 
ist, was bedeutet es dann, dass das Digitale symbolisch ist? Es ist offen-
sichtlich, dass diese Definition über den rein konventionellen Charak-
ter des Digitalen hinausgeht und es auf einer metaphysischen und onto-
logischen Ebene einbezieht: In diesem Sinne wird das Digitale zu einer 
Art des Seins und des Daseins in der Welt des Menschen, was auch seine 
(reale oder symbolische) Abgrenzung (Diskretisierung) vom (analogen) 
Kontinuum des Lebens mit sich bringt.

Die Debatte über Analoges und Digitales, die in den breiteren semio-
tischen (aber auch metaphysischen und ontologischen) Kontext des Ver-
hältnisses zwischen Ikonizität und dem Symbolischen gestellt wird, löst 
sich nicht nur endgültig vom Diskurs über kontingente Technologien, 
sondern wie Alexander R. Galloway in Golden Age of Analog schreibt: 
»So digital and analog […] understood as synonyms for discrete and 
continuous they also pertain to long-standing philosophical discussions 
around similarity, identity, difference, and representation«.38 Galloway 
ist der Ansicht, dass es eine besondere Beziehung zwischen dem digitalen 
und dem philosophischen Denken gibt,39 die eng mit der symbolischen 
Natur des Digitalen verbunden ist und die uns langsam zu einer Defini-
tion des digitalen Denkens führt.

vergegenwärtigt, scheint sich hieraus gegen sie ein letzter und entscheiden-
der Einwand zu ergeben. Denn wenn sie sich hierin als ein spezifisches Mit-
tel der ›Menschwerdung‹, der Anthropogonie erweist, so scheint sie eben da-
mit auch für immer in den Grenzen des Anthropomorphismus beschlossen 
und in ihnen gefangen zu bleiben. Sie entfaltet aus sich eine immer reichere 
und immer feiner gegliederte Welt von Symbolen – aber sie spinnt sich da-
mit auch immer tiefer in diese selbst geschaffene Welt ein. Sie vermag nie-
mals zum eigentlichen Wesen der Dinge vorzudringen sondern muß an sei-
ne Stelle das bloße Zeichnen setzen.« (Ernst Cassirer, »Die Sprache und der 
Aufbau der Gegenstandswelt«, in: ders., Schriften zur Philosophie der sym-
bolischen Formen, Hamburg: Meiner 2009, S. 214; vgl. »The Feeling of 
Radical Separation« in Kohn, How forest Think, S. 42–57).

38	 	Galloway, »Golden Age of Analog«, S. 212.
39	 	Alexander R. Galloway, Laruelle. Against the Digital, Minneapolis-London: 

University of Minnesota Press 2014, S. xviii.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

How could it be possible that philosophy and digitality are the same 
thing? The question will be engaged more fully in the first part of the 
book, but the crux of the matter is that philosophy is rooted in distinc-
tion. Whether the metaphysical distinction between essence and instance 
or the political distinction between friend and foe, philosophy relies on 
opposition, reflection, or relation between two or more elements. Like-
wise, digitality entails a basic distinction, whether zeros and ones or 
some other set of discrete units – the four nucleobases of the genetic 
code or the twenty-six letters of the alphabet are just as digital as the 
base-two numeric encoding used in binary computers. Any digital medi-
um will have a bed of genetically distinct elements. These elements form 
a homogeneous substrate from which constructions are built.40

Das Digitale und die Philosophie, die beide auf Unterscheidung (distinc-
tion) beruhen, stellen Denkformen dar, die durch Diskretisierung und 
Abstraktion funktionieren und deren Funktion gerade darin besteht, eine 
Unterscheidung, eine klare Differenz in den ›Fluss‹ des Erlebens und der 
Realität einzufügen und eine Welt der Gegenstände zu konstituieren. In 
gewisser Weise scheint Galloway vorzuschlagen, dass die Philosophie 
eine Art Digitalisierung des Denkens darstellt, weil sie eine Distanzierung 
von der Welt und eine Definition von Grenzen beinhaltet.

Es soll daher der Versuch einer besseren Definition dessen unternom-
men werden, was analoges und digitales Denken ist. Kehren wir zu Wil-
den und zwei Fußnoten zurück:

[Fußnote 7] I would also speak of analog thinking or knowing and dig-
ital thinking or knowing, as well as of analog and digital communica-
tion. The analog would cover the emotive, the phatic, the conative, and 
the poetic; the digital, the cognitive and the meta lingual.41

[Fußnote 8] The epistemological necessity of mapping discontinui-
ty onto continuity must be emphasized. Epistemology is a matter of 
where you draw the line; every logos deals with boundaries. The same 
is true of any conceptual relation: metaphor and metonomy, closed and 
open system, energy and information – and, of course, the analog/dig-
ital line itself.

This is not to say that all knowledge is digital, although many philoso-
phers seem to think so, or at least behave as if it were. Most knowledge 
is analog. Only the divine power of abstraction (Verstand), to use Hegel’s 
term, is digital. Most of our knowledge or understanding (in the usual 
sense) is communicated analogically, by imitation, for example.42

40	 	Galloway, Laruelle, S. xix.
41	 	Wilden, System and Structure, S. 166.
42	 	Wilden, System and Structure, S. 166–167. Das Zitat lautet weiter: »In our 

universities, significantly enough, analog knowledge – and especially the 
(analog) context of (digital) knowledge – is generally denied, rejected, or 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Das Feld des Emotionalen, des Poetischen usw. dem Analogen zuzu-
ordnen, bedeutet, dessen ikonischen Charakter, nun angereichert durch 
die Gedanken Kohns, noch einmal zu betonen. Das Analoge ist also 
der Modus, um über das Kontinuum der Realität und die Ikonizität 
des Lebens nachzudenken. Es ist – neben dem Digitalen – eine Form, 
die das menschliche Denken annehmen kann, eine »Vision«, zu der das 
Auge fähig ist, um seine eigene Wirklichkeit zu organisieren. Das Analo-
ge entspricht der Fähigkeit, Kontinuität zu erkennen, die unzähligen Un-
terschiede zu antizipieren, wie Galloway schreibt: »The analog brings to-
gether heterogeneous elements into identity, producing a relation of non 
distinction«.43 Gerade wegen seiner Fähigkeit, Unterschiede nicht zu be-
merken, also im Wege der Ununterscheidbarkeit zu arbeiten, ist das Ana-
loge ikonisch und damit immer immanent, d.h. mit dem Realen zusam-
menfallend: »The analog is the real with no abstraction, no reduction, 
no sampling or capture. This is not to deny that the analog is a mode of 
mediation. It is simply to claim that the analog is a mode of mediation 
that always remains within the real«.44

Ein analogisches Denken ist daher ein Denken, das sich in dieser Im-
manenz, in diesem Netzwerk von Korrelationen und kontinuierlichem 
becoming zu bewegen sucht. Wie Galloway in seinem Artikel »Golden 
Age of the Analog« darlegt, scheinen sich die Philosophie und die Geis-
teswissenschaften im Zeitalter der vollendeten digitalen Revolution im-
mer mehr in Richtung eines analogen Denkens und einer analogen Me-
thode zu bewegen; das heißt, in Richtung einer – auch sprachlichen 
– Betonung der empirischen Materialität und ihrer Assemblagen, ihrer 
Vernetzung und Hybridisierung:

First and foremost, analog methods focus on real materiality as assem-
blage, multiplicity, heterogeneity, and difference. Analog ontology, thus, 
favors deterritorialization over territorialization, becoming over being, 
process over stasis, the open over the closed. This generates an analog 
ethics defined through doing, action, production, creativity, experimen-
tation, and pragmatism. Analog causality operates via chance, accident, 
and chaos. And analog aesthetics means gaps, slippage, patchiness, and 
messiness.45

ignored – except where its recognition can’t do much harm, as in art and 
music departments, or where it simply has to be taken into account, as in 
medical schools (which are very interested in the problem of analog simu-
lation), for no amount of digitalization can properly describe the touch of a 
surgeon’s knife, which can have rather sudden either/or effects«.

43	 	Galloway, Laruelle, S. xxix.
44	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 230.
45	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 219. Galloway nennt – neben an-

deren – als Autor:innen Anna Lowenhaupt Tsing, Jane Bennet und natürlich 
Alfred North Whitehead und Gilles Deleuze als grundlegenden Einfluss. Ich 

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Der sogenannte Analog Turn will den digitalen Binarismus und damit 
auch die für das digitale Denken typische Transzendenz überwinden: Die 
Immanenz wird in den Vordergrund gerückt und das Denken versucht, 
sich in ihr zu bewegen.46 Digitales Denken funktioniert im Grunde ge-
nommen genau umgekehrt wie analoges Denken; es führt zu Unterschie-
den und zur Definition von Grenzen: »The digital is the basic distinction 
that makes it possible to make any distinction at all. The digital is the 
capacity to divide things and make distinctions between them. Thus not 
so much zero and one, but one and two«.47

Das digitale Denken ist ein symbolisches und oft binäres Denken, das 
auf der zentralen Bedeutung von Codes und Logik und dem Primat von 
Text, Wort und Symbol aufbaut. Galloway nennt bezeichnenderweise 
den Strukturalismus und den Poststrukturalismus als »digitale« Denk-
strömungen, aber auch explizit Ernst Cassirer selbst, der ein digitaler 
Denker ist, weil er das Problem des Symbolischen in den Mittelpunkt 
seines philosophischen Projekts stellte.48

Die symbolische Wurzel des Digitalen verkompliziert seine Beziehung 
zum Realen, und bereits in der Debatte um Analoges und Digitales in 
den 1940er und 1950er Jahren kam die Idee auf, dass das Digitale, ge-
rade weil es symbolisch ist, ein menschliches Artefakt und daher nur 
konventionell ist: eine Fiktion, die nützlich ist, um die »wahre« Reali-
tät zu beschreiben, die aber analog und nicht digital ist.49 Die Korrela-
tion zwischen dem Analogen und Realität und dem Digitalen und Fikti-
on ist auch heute noch offensichtlich und ist wahrscheinlich die Wurzel 
des Vorurteils über die geringere Realität und Authentizität der digita-
len virtuellen Realität.

denke, Eduardo Kohn könnte auch in die Liste der analogen Denker aufge-
nommen werden.

46	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 216–220.
47	 	Galloway, Laruelle, S. xxix.
48	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 213–216. »In the end is it still 

possible to periodize the heyday of analog thinking? What about digital 
thinking? Consider again the 1960s, ’70s, and ’80s, and the high-water 
mark of poststructuralism. Consider the age of écriture, of Jean-Joseph 
Goux and the theory of symbolic economies in Sigmund Freud or Karl 
Marx. Consider the notion that the unconscious is structured like a lan-
guage or that there is nothing outside of the text. This, I suspect, represented 
peak digitality, at least from the recent past. By contrast, consider the mid-
1990s through to today, the shift into full-fledged Deleuzeanism, the dom-
inance of Latourian methods in the social sciences, the rise of radical em-
piricism, new materialism, pragmatism and the various arguments against 
method, or even the how-we-read-now debates in literary criticism. This 
represents peak analogicity, the golden age of analog.« (S. 231).

49	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 212–213.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Dieses Vorurteil, das Realsein des Analogen und das Konventionsein 
des Digitalen, muss jedoch analysiert werden, bevor es verworfen wird, 
denn in seinen Falten liegt ein grundlegender Aspekt verborgen im Hin-
blick auf die Definition der digitalen Welt als symbolische Form.

In meiner Argumentation habe ich in der Tat die Beziehung zwischen 
Analog-Ikon-Real hervorgehoben und damit die Zugehörigkeit des Ana-
logen zu einer Ebene, die eigentlich authentischer zu sein scheint, weil sie 
der vor-symbolischen Ebene der Wirklichkeit angehört und tiefer ist als 
das Symbolische, das aus ihr hervorgeht und einzigartig menschlich ist. 
Wenn das Digitale und das Symbolische ein menschlicher ›Modus‹ sind, 
dann sind das Analoge und das Ikonische ein ›Modus‹ des Zoes. Diese 
Perspektive ist jedoch problematisch, weil sie eine Substantivierung von 
analog und digital beinhaltet und sie als Synonyme von real und symbo-
lisch darstellt. Um dieses Hindernis zu überwinden, ist es nicht so sehr 
notwendig, diese Beziehungen aus den Angeln zu heben; vielmehr muss 
sie von einer substantiellen auf eine funktionale Ebene gebracht wer-
den. Analog und digital sind »geistige«, d.h. symbolische Funktionen, 
und nicht zwei verschiedene Substanzen oder ontologische Ebenen: Es 
ist unmöglich, hier von größerer oder geringerer Authentizität zu spre-
chen, weil beides menschliche Formen der Beschreibung, Organisation 
und Schaffung von Realität bleiben. Der Mensch ist zu beidem fähig, 
und das Denken bedient sich ihrer in Formen, die immer auch hybridi-
siert sind, sodass man nicht von rein digitalen und rein analogen For-
men sprechen kann, so wie es auch keine reinen symbolischen Formen 
gibt, sondern diese sich immer in Allianz oder im »Kampf« miteinan-
der befinden (§ 1.2).

Wenn analog und digital Funktionen und keine Substanzen sind, muss 
die Argumentation bis zu einem Punkt geführt werden, der sie in ei-
nen Widerspruch zu bringen scheint: Wenn nämlich die substantivisti-
schen Gleichungen analog=real und digital=symbolisch nicht möglich 
sind, weil analog und digital Funktionen sind, dann sind beide symbo-
lisch, d.h. beide sind Möglichkeiten des Symbolischen. Nicht nur das Di-
gitale ›erschöpft‹ das Symbolische, sondern auch das Analoge befindet 
sich bereits innerhalb des symbolischen Kreises. Das Symbolische bleibt 
die differenzierbare Funktion, d.h. in den verschiedenen symbolischen 
Formen deklinierbar, die im ersten Kapitel analysiert wurden. Wenn wir 
mit Kohn über Cassirer hinausgehen, können wir jedoch hinzufügen, 
dass die symbolische Natur des Menschen der Notwendigkeit entspricht, 
durch Zeichen zu ›gehen‹ (weil wir leben) und notwendigerweise auch 
durch die Vermittlung des Symbols (weil wir Menschen sind). Es gibt 
also keine absolute und körnig stabile Realität, sondern das Leben – in 
seinen vielfältigen und artenreichen Formen – entfaltet sich in mehreren 
Dimensionen. Die symbolische Form des Menschen ist eine dieser Mög-
lichkeiten und ist ebenfalls dynamisch und, vor allem, offen.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Wenn die symbolische Prägnanz der menschlichen Erfahrung die ver-
mittelte Natur der Beziehung zwischen Mensch und Wirklichkeit und 
damit die Notwendigkeit,50 sich in symbolischen Formen zu objektivie-
ren, impliziert, bleibt diese symbolische Grenze durchlässig.51 Wir kön-
nen unser symbolisches Gewand nicht ablegen, aber es taucht auf und 
nimmt an der Semiose des Lebens teil. Ich schlage also vor, dass das Ana-
loge die Form ist, in der wir die Kontinuität denken, und das Digitale die 
Art, die Diskontinuität zu denken.

50	 	 Ich beziehe mich auf Cassirer: »Unter ›symbolischer Prägnanz‹ soll also die 
Art verstanden werden, in der ein Wahrnehmungserlebnis, als ›sinnliches‹ 
Erlebnis, zugleich einen bestimmten nicht-anschaulichen Sinn in sich faßt 
und ihn zur unmittelbaren konkreten Darstellung bringt. Hier handelt es 
sich nicht um bloß perzeptive Gegebenheiten, denen später irgendwelche ap-
perzeptiven Akte aufgepfropft wären, durch die sie gedeutet, beurteilt und 
umgebildet würden. Vielmehr ist es die Wahrnehmung selbst, die kraft ihrer 
eigenen immanenten Gliederung eine Art von geistiger Artikulation gewinnt 
– die, als in sich gefügte, auch einer bestimmten Sinnfügung angehört.« 
(Cassirer, Philosophie der Symbolischen Form, Bd. III, S. 231). Über den Be-
griff der symbolischen Prägnanz siehe: Oswald Schwemmer, Kulturphiloso-
phie. Eine medientheoretische Grundlegung, München: Wilhelm Fink Ver-
lag 2005; Ders., Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europäischen Moderne, 
Berlin: Akademie Verlag 1997; Viola Nordsieck, Formen der Wirklichkeit 
und der Erfahrung. Henri Bergson, Ernst Cassirer und Alfred North White-
head, Freiburg - München: Karl Alber Verlag 2015.

51		 »Making sense of this creature poses a challenge not unlike the one posed by 
that other Sphinx, the one Oedipus encountered on his way to Thebes. That 
Sphinx asked Oedipus, ›What goes on four legs in the morning, on two legs 
at noon, and on three legs in the evening?‹ To survive this encounter Oedi-
pus, like the members of our hunting party, had to figure out how to cor-
rectly respond. His answer to the riddle the Sphinx posed from her position 
some – where (slightly) beyond the human was, ›Man.‹ It is a response that, 
in light of the Sphinx’s question, begs us to ask, What are we? That oth-
er-than-human Sphinx whom, despite her inhumanity, we nevertheless re-
gard and to whom we must respond, asks us to question what we think we 
know about the human. And her question reveals something about our an-
swer. Asking what first goes on four, then on two, then on three legs simul-
taneously invokes the shared legacies of our four-pawed animality and our 
distinctively bipedal peripatetic humanity, as well the various kinds of canes 
we fashion and incorporate to feel our ways through our finite lives […]«. 
(Kohn, How Forests Think, S. 5). Das suggestive Zitat von Kohn themati-
siert genau die Mittelbarkeit der menschlichen Natur, die »Stöcke« braucht, 
um aktiv am Leben teilnehmen zu können.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

2.3 Digitales Denken oder: die Diskontinuität denken

In seiner 6. These, die in Laruelle. Against the Digital vorgestellt wird, defi-
niert Galloway das Digitale als »the one dividing in two«,52 d.h., die Ope-
rationalität des Digitalen besteht in der Diskretisierung des Kontinuums 
durch Trennung, Individuation, Externalisierung, Erweiterung und Ent-
fremdung. Wie bei Wilden besteht das Digitale darin, eine Grenze einzu-
fügen, die etwas Unbestimmtes – weil es noch in die Gesamtheit des Kon-
tinuums »eingetaucht« ist – zu einem bestimmten ›Dies‹, einem Objekt, 
in einer benennbaren und definierbaren Beziehung macht. Aufbauend auf 
dieser These kann Galloway eine neue Geschichte des digitalen Denkens 
skizzieren, die mit Sokrates und Platon beginnt und somit eng mit dem 
philosophischen Denken des Westens und insbesondere mit dessen Wur-
zel, der logozentrischen Rationalität, verbunden ist. Jeder Prozess der Ex-
ternalisierung beinhaltet eine Digitalisierung, weil ein Teil vom Ganzen 
entfremdet wird: Das Eine wird externalisiert und verdinglicht zu einem 
Anderen als es selbst, zu einem externen Objekt und damit fremd für es.

Es ist bezeichnend, dass Galloway an dieser Stelle den platonischen 
Dialog des Phaidros (§ 1.3) und das Problem der Hypnomenata anführt, 
d.h. jener Form des Gedächtnisses, die in Objekten und Werkzeugen ex-
ternalisiert ist, welche – indem sie die menschlichen Fähigkeiten unter-
stützen und erweitern – als Prothesen das eigentliche menschliche Or-
gan ersetzen.53 Der pharmakologische Prozess der Externalisierung des 
Gedächtnisses in einer Hypnomena entspricht – wie auch Galloway her-
vorhebt54 – dem Prozess der Grammatisierung, d.h. der Digitalisierung 
des Sprachkontinuums in die diskreten und kodifizierten Elemente ei-
ner schriftlichen Grammatik und damit in die Schrift (mit ihrer Kultur); 
aber es ist auch der von Stiegler beschriebene mnemotechnische Prozess 
und ganz allgemein jene Externalisierung des Menschen in technische, 
das Gedächtnis eines Subjekts oder einer Kollektivität festhaltende Ob-
jekte, und schließlich – und das ist der interessanteste Punkt – ist es das 
Urphänomen des Es, oder jene Entfremdung des Ichs vom Du der Welt, 
die den Menschen dazu bringt, die eigentümliche Distanz und Vermit-
teltheit des Symbolischen zu erreichen.

Das transzendentale Subjekt, das ein ideales Subjekt, kein cogi-
to ist, entsteht aus der dreidimensionalen Struktur der ursprünglichen 

52	 	Galloway, Laruelle, S. 52
53	 	»As Socrates warns us in the Phaedrus, the truth of man’s sincerity can be 

externalized into physical objects called the hypnomenata. Such processes 
of externalization are at root digital, because they extend the one beyond 
its own bounds, thereby branching the one, splitting it, alienating a part of 
the one into an external object.« (Galloway, Laruelle, S. 40).

54	 	Vgl. ebd.

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

Phänomene des Ich-Du-Es, d.h., es entsteht bereits differenziert, also ›di-
gitalisiert‹ zu einer Triade, die das menschliche Auge für die Welt öffnet. 
Und wenn das Phänomen des Ichs als das ›Eine‹ gedeutet werden kann 
– unbestimmt und monadisch auf sich selbst konzentriert in einer mono-
manischen Relationalität absoluter Immanenz – und daher dem Analo-
gen nahe steht, so ist das Phänomen des Es stattdessen genau jener Pro-
zess der Digitalisierung des Einen in »Viele«, d.h., der Eintritt des Ichs in 
eine Welt von Objekten, von denen es sich unumkehrbar distanziert hat; 
in diesem Sinne ist das Digitale transzendental, aber man könnte auch 
sagen, dass die transzendentale Methode digital ist.

Transzendentalität ist jedoch nur innerhalb der transzendentalen Per-
spektive tragfähig, die Cassirer in seiner philosophischen Reflexion ent-
wickelt hat und die offensichtlich von der kantischen Philosophie und 
ihrer Neuformulierung bzw. »Modernisierung« durch die neukantiani-
sche Schule ausgeht, aber zugleich über beide hinausgeht. Ausgehend 
von Substanzbegriff und Funktionsbegriff definiert Cassirer die funkti-
onalen, relationalen und prozessualen Wurzeln seiner philosophischen 
Vision, die seine Philosophie der symbolischen Formen und seine Kultur-
philosophie prägen. Seine synkretistische Verwendung von Kants trans-
zendentalem Idealismus in Kombination mit Goethes morphologischer 
Perspektive führt Cassirer zur Definition der Begriffe Form und Sym-
bol als Relation und Prozess, womit er Kants starren transzendentalen 
Schematismus überwindet, ohne jedoch die ideale Ebene einer funkti-
onalen Einheit aufzugeben, die der Pluralität und Heterogenität kon-
kreter kultureller und erfahrungsbezogener Formen zugrunde liegt. Das 
einzig wahre »Apriori« ist für Cassirer die Beziehung zwischen der ide-
alen Sinnebene und der empirischen Empfindungsebene,55 die sich in der 

55	 	»Der symbolische Prozeß ist wie ein einheitlicher Lebens- und Gedanken-
strom, der das Bewußtsein durchflutet und der in dieser seiner strömenden 
Bewegtheit erst die Vielfältigkeit und den Zusammenhang des Bewußtseins, 
erst seine Fülle wie seine Kontinuität und Konstanz zuwege bringt. Von ei-
ner neuen Seite her zeigt somit dieser Prozeß, wie die Analysis des Bewußt-
seins niemals auf ›absolute‹ Elemente zurückführen kann – weil ebendie 
Relation, weil die reine Beziehung es ist, die den Aufbau des Bewußtseins 
beherrscht und die in ihm als echtes ›Apriori‹, als wesensmäßig Erstes, her-
vortritt. Nur im Hin und Her vom ›Darstellenden‹ zum ›Dargestellten‹, und 
von diesem wieder zu jenem zurück, resultiert ein Wissen vom Ich und ein 
Wissen von ideellen wie reellen Gegenständen.« (Cassirer, Philosophie der 
symbolischen Formen, Bd. III, S. 231 f.) Über die Prozessualität von Cassi-
rers Philosophie siehe: Sascha Freyberg, »Metamorphologie. Zum Wissen-
schaftsbegriff in Ernst Cassirers Phänomenologie der Erkenntnis«, in: Ralf 
Müller et al. (Hg.), Morphologie als Paradigma in den Wissenschaften, Stutt-
gart: Frohmann-Holzboog 2022; Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und 
der Erfahrung. 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Form – der Gestalt – materialisiert, aber diese Beziehung wird nicht von 
einer Ebene auf die andere übertragen, sondern ist der Form selbst im-
manent: Geprägte Form, die lebend sich entwickelt.56

Es ist der Begriff der Form selbst, der grundlegend relational ist, denn 
die Form ist die intensive Beziehung zwischen dem »perspektivischen 
Hervortreten[.]« und der »geistigen Leistung der Formung« und ist da-
her auch differenziell:57 »Die Relation des ›Hervortretens‹ bedarf homo-
gener Medialität: der Positionierung in einem Schema, das ein Verhältnis 
zwischen Gleichartigem zur Darstellung bringt. Die Relationen der ›For-
mung‹, der ›Strukturierung‹ und der ›Korrelation‹ hingegen sind ver-
schiedene Übertragungsfunktionen des Heterogenen«.58 Es sind die He-
terogenität und die Differenz der Formen, die das Faktum darstellen, von 
dem auszugehen ist und dessen Möglichkeitsbedingungen aufgespürt 
werden müssen. In diesem Punkt kann das Digitale als ein grundlegen-
des Moment der Metaphysik des Symbolischen gedacht werden, insofern 
es die Differenz von Sinn und Sinnlichkeit ist, die den Ausgangspunkt des 
symbolischen Prozesses darstellt, die aber auch die Möglichkeit der Be-
ziehung zwischen ihnen in der konkreten Immanenz der Formen mit sich 
bringt. Die Begriffe der Form und des Symbols sind in diesem Sinne digi-
tal, weil sie in der Lage sind, die Differenz zu thematisieren, indem sie sie 
in ein Verhältnis setzen, das sie jedoch nicht aufhebt: Diese unversöhn-
liche und produktive Differenz impliziert eine symbolische Vermittlung. 
Die Beziehung zwischen dem Digitalen und dem Transzendentalen zeigt 
sich schließlich in der Medialität, die für den Menschen notwendig ist, 
um in der Welt aktiv zu sein, wobei letztere in der Tat auf nichts anderes 

56	 »Ein Element der Setzung, der aktiven Formung, gehört dem Symbolischen 
immer an. Bei Cassirer wird die symbolische Relation aber niemals als rei-
ne Setzung gedacht, als bloß aktives Zusammensetzen separater Einzelteile. 
Vielmehr ist diese Relationalität eine Funktion der intensiven Vermittlung 
zwischen allgemeinen Prinzipien der Formung und konkreten, individuel-
len Gestalten. Symbolische Relationen lassen sich nicht auf andere Rela-
tionen zurückführen. Sie können nicht durch Kausalität oder andere logi-
sche Grundprinzipien erklärt oder auf diese reduziert werden.« Nordsieck, 
Formen der Wirklichkeit und der Erfahrung, S. 130. »Ein Element der Set-
zung, der aktiven Formung, gehört dem Symbolischen immer an. Bei Cas-
sirer wird die symbolische Relation aber niemals als reine Setzung gedacht, 
als bloß aktives Zusammensetzen separater Einzelteile. Vielmehr ist diese 
Relationalität eine Funktion der intensiven Vermittlung zwischen allgemei-
nen Prinzipien der Formung und konkreten, individuellen Gestalten. Sym-
bolische Relationen lassen sich nicht auf andere Relationen zurückführen. 
Sie können nicht durch Kausalität oder andere logische Grundprinzipien er-
klärt oder auf diese reduziert werden.« (Ebd.)

57	 	Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfahrung, S. 129.
58	 	Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfahrung, S. 130–131.

DIGITALES DENKEN ODER: DIE DISKONTINUITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

verweist als auf die Vermittlung als funktionale und operative Notwen-
digkeit des symbolischen Prozesses, der den Menschen dazu bringt, die 
Welt und sich selbst interpretieren zu können. Die Vermittlung beinhal-
tet die Beziehung zwischen diskreten und diskontinuierlichen Elemen-
ten sowie die Übertragung der Differenz in die funktionale Einheit der 
Form. Angesichts dieser Voraussetzungen ist es interessant, die besonde-
re Beziehung hervorzuheben, die das Digitale zum westlichen philoso-
phischen Denken unterhält, das mehr als andere Philosophien auf einem 
metaphysischen Dualismus und einem Glauben an logozentrische und 
wissenschaftliche Rationalität beruht, welche zutiefst digitale Formen 
des Verständnisses und der Konstituierung der Wirklichkeit darstellen.59

Ebenfalls eng mit der westlichen Philosophie verbunden sind die – von 
Galloway definierten – Modi des digitalen Denkens: das differenzielle 
Sein und das dialektisch Sein:60

differential being refers to the ontological condition in which being is 
founded on a basic division of difference. Such difference is often con-
strued in terms of self and other, I and Thou, or being and Being. This 
basic division of difference is not something that achieves any kind of 
lasting synthesis but rather sustains itself in difference as such.61

Der differentielle Modus des digitalen Denkens stellt das binäre Denken 
dar, das die Differenz zwischen zwei Entitäten schafft und ermöglicht. 
Diese Differenzierung ist nicht versöhnbar und zwingt uns, vom Einen 
zum Zweien (1,2) überzugehen: Mann/Frau; Kultur/Natur; Form/Ma-
terie; Selbst/Welt usw. Zwischen den Begriffen dieser Paare gibt es keine 
Versöhnung, denn ihre Bedeutung liegt in ihrer Trennung. Dieses binä-
re Denken ist aufgrund seiner Entweder-Oder-Logik offensichtlich digi-
tal und bringt mit sich, was Galloway eine Fetischisierung des Digita-
len nennt. Fetischisierung deshalb, weil dem Akt der Differenz und der 
Unterscheidung selbst ein Wert beigemessen wird, d.h., dieser Akt wird 

59	 	Wie Wilden bemerkt: »Not all languages are equally digital in form or func-
tion. If Granett is correct in his analysis of ancient Chinese language and 
epistemology, the OVERALL analog function of digital communication is 
much more evident in ancient Chinese culture. Of course Chinese written 
language is emblematic or relatively iconic in form. Ancient Chinese episte-
mology and education emphasize totality, homeostasis, natural and social 
context, response, consummation, interrelation, and wisdom rather then 
analysis, pure knowledge, so-called ›reason‹ and ›rationality‹, and the vari-
ous separations and dichotomies which underlie all western epistemology.« 
(Wilden, System and Structure, S. 166).

60	 	Galloway definiert auch die beiden Arten des analogen Denkens: continu-
ous being und generic being, oder »One-as-Multiple« und »One-and-the-
Same«. Vgl. Galloway, Laruelle, S. 37–43.

61	 	Galloway, Laruelle, S. 54.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

verabsolutiert und die relationale Komplexität wird nur in der binären 
Ontologie und Epistemologie des Dualismus erfasst, der eine Hierarchie 
der Werte und des Seins zwischen den Elementen der von ihm definierten 
Paare aufstellt.62 Diskontinuität wird also als Kontraposition (aber nicht 
Negation) von Gegensatzpaaren, als Differenz und Distanz gedacht. Es 
gibt keine Überwindung der Diskontinuität, sondern vielmehr ihre Chro-
nifizierung in existenzielle Differenz. Nicht so bei der zweiten von Gal-
loway identifizierten Art des digitalen Denkens, des dialektischen Seins:

Dialectical being, while also digital and hence also fueled by a suste-
nance of separations between things, refers to the ontological condition 
in which being is founded on a basic negation, a negation formed from 
something and its opposite.

Hence dialectical being means not so much an everlasting twoness but 
an inexhaustible process of negation via reflection or opposition.63

Da das digitale Denken jedoch einen Prozess der Differenzierung bein-
haltet, führt es auch in seinem dialektischen Modus zur Definition ei-
ner Trennung, jedoch nicht in Form einer binären Opposition, sondern 
eher in Form einer Negation. Nun stehen sich die Elemente der Unter-
scheidung nicht als Gegensätze gegenüber, sondern als Konträres in ei-
nem Verhältnis von Kritik (Opposition) und Überwindung. Wenn also 
im differenziellen Sein das Eine zu Zwei wird, so steht für Galloway im 
dialektischen Modus das Eine in Beziehung zum Nicht-Einen, d.h. zu sei-
ner Negation.64 Diese Beziehung ist durch einen Antagonismus gekenn-
zeichnet, wie in den Formen der konkreten und abstrakten Arbeit oder 
zwischen der herrschenden Klasse und der Arbeiterklasse usw. Der dia-
lektische Kampf zwischen dem Einen und dem Nicht-Einen beinhaltet 
jedoch nicht nur den Gegensatz zwischen konträren Positionen, sondern 
ist auch die dynamische Bewegung der Überwindung der Negation in ei-
ner neuen Form. Digitales dialektisches Denken denkt daher Diskonti-
nuität als Negation und Überwindung derselben, in einer Bewegung, die 
offen bleibt, weil jede neue Form ihre Negation mit sich bringt und so-
mit, wie bei Hegel, jede Bestimmung in ihr Gegenteil übergeht.

Mit Galloway wurden zwei Arten nachgewiesen, Diskontinuität zu 
denken: In der ersten meint Diskontinuität unüberbrückbare Differenz 
von Gegensätzen, und in der zweiten betrifft sie das dialektische Mo-
ment der Negation. In Galloways synthetischen Begriffen: Diskontinu-
ität wird verstanden als 1,2 bzw. 1,~1.65 Binäres Denken und dialekti-
sches Denken sind zweifellos zwei, wenn nicht die Hauptformen des 

62	 	Galloway, Laruelle, S. 35.
63	 	Galloway, Laruelle, S. 54.
64	 	Galloway, Laruelle, S. 36.
65	 	Galloway, Laruelle, S. 54.

DIGITALES DENKEN ODER: DIE DISKONTINUITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

westlichen philosophischen Denkens und sind mit der symbolischen 
Form des logisch-wissenschaftlichen Denkens verbunden, aber sie sind 
sicherlich keine Formen, die das Denken und das digitale Denken er-
schöpfen. Wenn das Digitale tatsächlich symbolisch ist, dann wissen wir, 
dass es nicht nur das »klare und offensichtliche« Symbol des wissen-
schaftlichen Denkens gibt, sondern – einer Genealogie folgend, die von 
Goethe über Friedrich Theodor Vischer bis zu Aby Warburg und Ernst 
Cassirer reicht – es lassen sich drei verschiedene Seinsweisen unterschei-
den. Auf der Grundlage dieser Unterscheidung wird vorgeschlagen, dass 
das digitale Denken neben dem Binarismus und der Dialektik noch eine 
dritte Seinsform aufweist: die Polarität.

2.4 Diskontinuität in der Polarität denken 

Die Dreiteilung der symbolischen Funktionen, die Cassirer in der Philo-
sophie der symbolischen Formen vorschlägt, ist allgemein bekannt: Aus-
drucksfunktion, Darstellungsfunktion und Bedeutungsfunktion. Bei der 
Formulierung dieses Dreiklangs greift Cassirer sowohl auf die morpho-
logische Perspektive Goethes als auch auf die ästhetische Analyse Fried-
rich Th. Vischers zurück, die dieser 1887 in seinem Aufsatz Das Symbol 
vorlegt, auf den ich noch ausführlich zurückkommen werde.66

Ausgehend von der sehr allgemeinen Definition des Symbols als »Sinn-
erfüllung« des Sinnlichen67 – in der z.B. ein geistiger Inhalt in einer Er-
scheinung zum Ausdruck kommt, ein Wort eine Bedeutung repräsentiert 
oder ein abstraktes Zeichen auf einen bedeutsamen Inhalt hinweist – be-
zieht sich Cassirer auf die Definition des Symbols als Sinn-Bild, d.h. die 
Verkörperung eines idealen Sinns in einem sinnlichen Zeichen; und die 
Funktionen – ausdrucksvoll, darstellend und bedeutsam – des Symbols 
sind Zugänge zu einer artikulierten Wirklichkeit.

Die Ausdrucksfunktion ist eine Form des Realitätsbewusstseins, in der 
die Symbole bereits wirken, aber noch unbewusste Manifestationen geis-
tiger Inhalte sind, weshalb sie so stark substantialisiert werden, dass je-
der Unterschied zwischen Bild und Objekt, geistigem Inhalt und Reali-
tät aufgehoben wird. Wir befinden uns in einer mythischen Welt,68 in der 

66	 	Vgl. Ernst Cassirer, »Das Symbol Problem und seine Stellung im System der 
Philosophie«, in: ders., Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen, 
Hamburg: Meiner 2009, S. 93–122.

67	 	Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III, S.105 und vgl. In-
fra §1.3.

68	 	Wie im ersten Kapitel gezeigt, stellt das Mythische nicht das »Primitive« dar. 
Deshalb darf man auch in den Funktionen des Symbolischen keine Teleo-
logie sehen, sondern der Mensch bewegt sich zwischen diesen Funktionen, 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

der Mensch inmitten von Symbolen lebt und handelt, die er nicht als sol-
che erkennt. So ist zum Beispiel der Name eines Objekts oder eines Men-
schen das Objekt und der Mensch selbst, die Essenz davon, und das Wort 
lebt und handelt als eine reale Entität. Deshalb erscheint die mythische 
Welt dem Bewusstsein als immer wandelbar, weil jedes Element indivi-
duell ist und keine Universalität anerkannt wird. Erst mit dem Aufkom-
men der darstellenden Funktion in der Sprache erhält die Wirklichkeit 
eine neue Konsistenz und Beständigkeit und das Bewusstsein verlässt die 
partikulare Welt, um in eine universelle Welt einzutreten. Auf diese Wei-
se wird dem Geist durch die Sprache in ihrer Darstellungsfunktion eine 
neue und umfassendere Sicht der Welt eröffnet; das mythische Gefühl 
wird unter die geistige Ägide zurückgebracht, wenn es in der Einheit ei-
nes Bildes, das als Darstellung verstanden wird, zusammengefasst wird. 
So ist z.B. das Bild des Gottes nicht der Gott selbst, sondern eine sinnli-
che Darstellung des Gottes, der sich zwar durch sie zeigt, aber sich nicht 
in ihr erschöpft. Die Darstellungsfunktion tritt auf, wenn ein sinnlicher 
Inhalt nicht in seiner absoluten Präsenz erfasst wird, sondern als Symbol, 
als Stellvertreter für etwas anderes, sodass eine Relativierung der Ob-
jekte stattfindet, die für die Herstellung des – für das objektive Denken 
notwendigen – Abstands zwischen dem Ich und den Objekten grundle-
gend ist. Erst in der Bedeutungsfunktion – die dritte und letzte Funktion 
der geistigen Triade – wird das Symbol zu einem bewussten Zeichen, das 
eine bestimmte Bedeutung gemäß einer logischen Beziehung angibt, die 
nun völlig losgelöst ist von jedem Anspruch auf sinnliche Unmittelbar-
keit. Im wissenschaftlich-theoretischen Bewusstsein findet der endgültige 
Bruch zwischen der realen Welt und der idealen Welt statt. Alles wendet 
sich zugunsten der letzteren, es wird ein Abstraktionsniveau erreicht, das 
höher ist als das der Intuition und der Wahrnehmung, das Bewusstsein 
löst jede Verbindung mit der konkreten Realität der bestimmten Dinge 
und stellt sie gemäß der Universalität ihrer Form und Beziehung dar, in-
dem es den logisch-theoretischen Raum öffnet.

Die cassirersche Dreiteilung knüpft – wie bereits erwähnt – an Vi-
schers Symboltheorie an, aus der die Definition des Symbols als Sinn-
Bild stammt, gemeint ist »eine durch einen Vergleichsbegriff hergestell-
te äußere Verbindung zwischen Bild und Inhalt«,69 im Sinne also eines 
Bildes, das sich einer Idee, einem Sinn zuwendet. Das symbolische Bild 
will nicht unmittelbar ausdrücken, was es zeigt, sondern drängt auf ei-
nen Gedanken und eine Bedeutung, auf die es nur durch Vergleich oder 
Konvention verweist. Aus diesem Grund ist das Symbol im Wesentlichen 

sodass jede nicht nur mit den anderen koexistieren kann, sondern alle aktu-
ell bleiben, wenn auch mit unterschiedlichen Graden der Relevanz.

69	 	Friedrich T. Vischer, »Il Simbolo«, in: ders., Simbolo e Forma, hg. von An
drea Pinotti, Torino : Nino Aragno 2003, S. 110. Meine Übersetzung.

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

uneindeutig, es bietet sich dem Auge mit Unmittelbarkeit an, stellt sich 
aber der Vernunft als Rätsel dar: Es ist ein »vielgestaltiger Proteus, 
schwer zu fassen und zu exorzieren«70. Vischer nennt drei Möglichkei-
ten, wie eine Bedeutung mit einem Bild verknüpft werden kann, die sich 
wiederum auf die drei Phasen des Lebens des Symbols beziehen, von de-
nen sich Cassirer inspirieren ließ.

Wenn Bild und Bedeutung zusammenfallen, hat man es mit einer dun-
kelen und unfreien Verknüpfung (=Ausdrucksfunktion) zu tun, bei der 
das Symbol nicht nur verweist, sondern wesentlich repräsentiert. Auf der 
gegensätzlichen Seite gibt es die dritte Stufe des Symbols, in der die Ver-
bindung zwischen Bedeutung und Bild hell und frei ist (=Bedeutungs-
funktion), weil das absolute Bewusstsein besteht, dass das Bild auf eine 
Bedeutung durch ein tertium comparationis verweist, das konventionell 
gewählt und sofort erkennbar ist, z.B. der Olivenzweig oder die Taube 
als Zeichen des Friedens, d.h. all jene – eben – klaren Symbole, die zu 
leicht verständlichen Allegorien werden, denen aber in gewisser Weise 
eine besondere Ausdrucks- und Faszinationskraft fehlt. Zwischen den 
beiden gegensätzlichen Stadien gibt es ein Zwischenstadium, das für Vi-
scher die wahre Natur des Symbols darstellt. Hier wird ein Bild mit ei-
ner Bedeutung verbunden, mit einem dunkelhell, unfreifrei und eben 
einen symbolischen Akt (=Darstellungsfunktion).71 Hier haben wir es 
mit dem künstlerischen Symbol zu tun, in dem das Bewusstsein für die 
Differenz zwischen Bild und Sinn willentlich aufgehoben wird, ebenso 
wie die Symbolhaftigkeit ihrer Verbindung in Reserve gestellt wird, so-
dass wir uns der Faszination symbolischer Darstellungen widerstands-
los hingeben und gewissermaßen nicht auf sie verzichten können. Genau 
von diesem Zwischenmoment des Symbols aus wollen wir damit begin-
nen, das digitale Denken im Modus der Polarität zu definieren; denn in 
ihm drückt sich jenes »eigentümliche Zwielicht«72 aus, jene unauflösba-
re Mehrdeutigkeit, in der die Diskontinuität in ihrer widersprüchlichen 
Komplexität gedacht und ausgelebt wird, statt im Binarismus befriedet 
und festgehalten oder in der Dialektik überwunden zu werden.

In diesem Zwischenstadium ist das Symbol selbst ein Beispiel für das 
im Folgenden definierte Denken, denn das Symbol hält – woran uns das 
griechische Etymon σύν - βάλλω erinnert – zwei Gegensätze – einen ide-
ellen Begriff und ein materielles Zeichen – in einem gespannten Gleich-
gewicht zusammen, ohne das eine mit dem anderen kollidieren zu las-
sen. Mehr noch wirkt das Symbol und ist gerade in diesem Kräftefeld 
wirksam, das sein Polarsein erzeugt. In der Tat ist das digitale Denken 

70	 	Vischer, »Il Simbolo«, S. 110. Meine Übersetzung.
71	 	Eine ähnliche Aufteilung findet sich auch im Denken von Aby Warburg, for-

muliert als: Andachtsraum, Zwischenraum und Denkraum. 
72	 	Vischer, »Il Simbolo«, S. 127.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

in seiner polaren Form genau die Art und Weise, die Diskontinuität in 
einer Einheit zu denken oder, besser gesagt, die Diskontinuität zu den-
ken, die die Koexistenz von widersprüchlichen Elementen erzeugt, ohne 
jedoch diesen Widerspruch aufheben zu wollen, sondern vielmehr mit 
und in ihm zu denken.

Um das digitale Denken im Modus der Polarität zu erforschen, wer-
den zwei Beispiele vorgestellt, die dieses polare Denken und seine Stärke, 
auch im Vergleich zum differenziellen und dialektischen Modus, deut-
lich zeigen. Das erste Beispiel ist das Konzept der Pathosformel des deut-
schen Kulturwissenschaftlers Aby Warburg und das zweite die Defini-
tion von Mundo Ch‘ixi der bolivianischen Soziologin und Historikerin 
Silvia Rivera Cusicanqui.

Aby Warburg und die Pathosformel

Aby Warburg war ein Intellektueller sui generis,73 aber sicherlich von gro-
ßem Einfluss sowohl für die Denker seiner Zeit, die sich zum sogenannten 
Hamburger Kreis – dem auch Cassirer angehörte – zusammengeschlos-
sen hatten, der sich seinerzeit um die Kulturwissenschaftliche Bibliothek 
Warburg herum bildete, als auch für unsere heutige Zeit, wie das wieder-
erwachte Interesse am Atlas Mnemosyne, Warburgs Meisterwerk, und all-
gemein an den Schriften und Werken des Hamburger Denkers zeigt.

Seit Beginn seiner Tätigkeit als Kunsthistoriker interessierte sich War-
burg für die italienische Renaissance und insbesondere für die Rolle und 
Bedeutung des Einflusses der heidnischen Antike auf die Renaissance, 
eine Frage, die sich im weiteren Verlauf seiner Arbeit zu der allgemeine-
ren Frage nach dem Nachleben der Antike, d.h. dem Fortleben der pri-
mitiven und heidnischen Antike in der kulturellen Tradition des Wes-
tens entwickelte.

In dem 1905 in Hamburg gehaltenen Vortrag über Dürer und die ita-
lienische Antike führte Warburg erstmals den Begriff Pathosformel ein. 
Hier vergleicht Warburg eine Zeichnung von Albrecht Dürer aus dem 

73	 	Aby Warburg gehörte zu der Generation von Kunsthistorikern, die in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts den Grundstein für die neu entstan-
dene akademische Disziplin der Kunstgeschichte legten. Sein Name gehört 
zusammen mit dem von Heinrich Wölfin und Alois Riegl (um nur einige zu 
nennen) zu den Gelehrten, die die Sichtweise der Kunstkritik und der Kunst-
geschichte ihrer Zeitgenossen und vor allem der nachfolgenden Generati-
onen am meisten beeinflusst und revolutioniert haben. Obwohl Warburg 
seiner Zeit und der deutschen Kulturtradition tief verbunden war, war er 
kein kanonischer Gelehrter; er genoss aufgrund seiner außergewöhnlichen 
Gelehrsamkeit und Kompetenz die Wertschätzung des deutschen akademi-
schen Milieus, dem er jedoch nie direkt angehörte.

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

Jahr 1494 und einen anonymen Kupferstich aus dem Umkreis von Man-
tegna,74 die beide den Tod des Orpheus darstellen. Ihn leitet dabei die 
Überzeugung, dass die beiden Werke »Blätter als Aktenstücke zur Ge-
schichte des Wiedereintritts der Antike in die moderne Kultur noch nicht 
erschöpfend interpretiert sind, insoweit sie einen bisher unbeachteten 
doppelseitigen Einfluß der Antike auf die Stilentwicklung der Frühre-
naissance offenbaren«.75

Die Antike taucht durch künstlerische Formen wieder auf, die Körper 
darstellen, die eine intensive, sich von der Starrheit und Statik der Spät-
gotik deutlich unterscheidende Lebenskraft ausdrücken. Es ist die Inten-
sität solcher Modelle, die die Künstler der Renaissance anzieht, die sen-
sibel sind für die Formen der akzentuierten Ausdruckskraft, durch die 
das dionysische Wesen der Antike in der Renaissance neben dem apolli-
nischen wieder auflebt.76

Das Thema des Orpheus-Todes, das in der Renaissance immer wieder 
auftaucht, zeugt davon, »wie lebenskräftig sich dieselbe archäologisch 
getreue Pathosformel, auf eine Orpheus- oder Pentheusdarstellung zu-
rückgehend, in Künstlerkreisen eingebürgert hatte«.77

Die Pathosformel ist die authentische, uralte Formel eines intensivier-
ten körperlichen oder seelischen Ausdrucks,78 sie ist eine gestische Spra-
che, die man deshalb »international und überall da mit dem Herzen ver-
stand, wo es galt, mittelalterliche Ausdrucksfesseln zu sprengen«.79

Warburg selbst hat niemals eine theoretische und eindeutige Definiti-
on der Pathosformel gegeben, jedoch geben die obigen Formulierungen 
einen Einblick in ihre Bedeutung und deuten auch auf ihre kaleidosko-
pische Natur hin, die eine Vielzahl von Themen katalysieren kann. War-
burg widmete sein gesamtes Werk der ›Jagd‹ und dem Aufspüren dieser 
Pathosformeln in der Bildgeschichte des Westens und dem Aufzeigen der 
intrinsischen Polarität dieser Formeln, die ihrer Natur nach gegensätz-
liches und sich gegenseitig widersprechendes Pathos darstellen können.

Ein Beispiel dafür ist die Pathosformel der Florentiner Nymphe, eine oft 
weibliche Figur, die Bewegung und Dynamik in die Werke der Renaissance 
bringt. Warburg »trifft«80 diese Nymphe in Domenico Ghirlandaios Fres-

74	 	Aby Warburg, »Dürer und die italienische Antike«, in: ders., Werke in einem 
Band, hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp 2010, S.176.

75	 	Ebd.
76	 	Warburg, »Dürer und die italienische Antike«, S. 178.	
77	 	Warburg, »Dürer und die italienische Antike«, S. 177
78	 	Warburg, »Dürer und die italienische Antike«, S. 178.
79	 	Warburg, »Dürer und die italienische Antike«, S. 181.
80	 	»Ich machte ihre Bekanntschaft bei einem Wochenbesuch in einer Kirche… 

und jetzt wirst du sie wahrscheinlich schon kennen. Sie wohnt in dem Chor 
von S.Maria Novella, linke Wand, zweite Reihe von Unten, auf dem Bild 
rechts vom Zuschauer« Aby Warburg, »Fragmente zum Nymphenprojekt«, 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

ko La nascita di San Giovanni Battista, das von der Familie Tornabuoi für 
ihre Kapelle in Santa Maria Novella in Florenz in Auftrag gegeben wur-
de. Der Grund, warum die Figur Warburg fasziniert, ist ihre Fremdheit ge-
genüber der dargestellten Szene: Elisabeth, die gerade Mutter geworden 
ist, liegt auf ihrem Bett und bekommt Besuch von drei Florentinerinnen, 
die nach der Mode des 15. Jahrhunderts gekleidet sind, drei Dienerinnen 
kümmern sich um den kleinen Johannes und die Mutter.

Die Szene ist von einer bürgerlichen Beschaulichkeit geprägt, aus der nur 
die fruchttragende Magd auszubrechen scheint. Sie trägt kein florentinisches 
Kleid, sondern ein leichtes Gewand mit Schleiern, das von einem Wind be-
wegt wird, der nur für sie weht; und sie ist die einzige Figur, die sich – inmit-
ten von festen, unbeirrbaren Figuren – bewegt. Diese Nymphe-Magd, die 
wie ein »heidnischer Sturm« in den Raum eindringt, stellt das Wiederauftau-
chen einer für die griechische und römische Kunst typischen künstlerischen 
Formel dar, die – so Warburg – in der italienischen Kunst des 15. Jahrhun-
derts aufgegriffen wird, weil sie dank ihrer Bewegung eine neue Sinnlich-
keit und ein hedonistisch-heidnisches Lebensgefühl auszudrücken vermag. 
Diese tritt in der florentinischen und italienischen Gesellschaft auf, um mit 
der moralischen und künstlerischen Starrheit des Mittelalters zu brechen.

Diese Nymphe – die Warburg Eilbringitte tauft – erscheint nicht nur 
in Ghirlandaios Fresko:

in: ders., Werke in einem Band, hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhr-
kamp 2010, S.198.

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Bald war es Salome, wie sie mit todbringendem Reiz vor dem geilen 
Tetrarch angetanzt kommt; bald war es Judith, die stolz und trium-
phierend, mit lustigem Schritt, das Haupt des ermordeten Feldherrn 
zur Stadt bringt; dann schien sie sich unter der knabenhaften Gratie 
des kleinen Tobias versteckt zu haben, so wie er mit Mut und Leicht-
herzigkeit zu seiner gespenstischen Braut marschiert. Manchmal sah 
ich sie in einem Seraphin, der in Anbetung zu Gott geflogen kommt, 
und dann wieder in Gabriel wie er die frohe Botschaft verkündet. Ich 
sah sie als Brautjungfer bei dem Sposalizio in unschuldiger Freude, 
ich fand sie als fliehende Mutter bei dem Kindermord mit Todesschre-
cken im Gesicht.

Ich versuchte sie wieder zu sehen, wie ich sie das erste Mal getroffen 
hatte im Chor der Dominikanerkirche, aber sie hatte sich verzehnfacht. 
– – – Ich verlor meinen Verstand. Immer war sie es die Leben und Bewe-
gung brachte in sonst ruhige Vorstellungen. Ja, sie schien die verkörperte 
Bewegung … aber es ist sehr unangenehm die zur Geliebten zu haben.81

Dieses Zitat zeigt nicht nur die Wandlungsfähigkeit der Pathosformel, 
sondern auch und vor allem ihre Fähigkeit, unterschiedliches und sogar 
gegensätzliches Pathos zu transportieren. Tatsächlich wurde die Pathos-
formel der Nymphe von den Künstlern der Renaissance nicht nur wie-
dereingeführt, um Bewegung und Vitalität in figurative Werke zu brin-
gen, sondern auch wegen ihres inhärenten tragischen Potenzials: Ihr 
antikes Vorbild ist nämlich Medea, eine tragische Figur, die aus Rache 
ihre eigenen Kinder tötet. Im Spektrum ihrer möglichen Metamorpho-
sen umfasst die Pathosformel die Nymphe Eilbringitte, eine Magd mit 
eiligem Schritt, die Bewegung bringt, aber auch die Mutter, die in Ghir-
landaios La strage degli Innocenti um die Rettung ihres Sohnes kämpf: 
Ihr Körper – dargestellt nach der antiken Formel der Medea – zeigt das 
leidenschaftliche und tragische Pathos, das ihn überwältigt. Es ist die Pa-
thosformel des Dionysischen, die in der griechischen Kunst zur Darstel-
lung der Medea, aber auch der Bacchae bei orgiastischen Riten verwen-
det wird, es ist die Kristallisation des Gefühls der Manie, ein Ausdruck 
der gewaltsamen Bejahung des Lebens, die bis zum Extrem des kanni-
balischen Mordes und der gewaltsamen Leugnung der Existenz des an-
deren gehen kann.82

Nur in einer polaren Perspektive ist es möglich, dass dieselbe Pathos-
formel von Medea – der kindermordenden Mutter – zu Ghirlandaios 
Mutter übergehen kann, und dies, weil in ihr das Zusammentreffen von 
Gegensätzen kein Skandal, keine logische Unmöglichkeit ist, sondern die 

81	 	Warburg, »Fragmente zum Nymphenprojekt«, S. 202.
82	 	Für Warburg bewegt sich das Spektrum der Pathosformeln zwischen den ge-

gensätzlichen Polen der Nymphe, einem Ausdruck des Gefühls der Manie, 
und der Flussgötter, einem Ausdruck des Gefühls der Depression.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

Pathosformel ist diese Polarität, d.h die Fähigkeit, Extreme zu begreifen, 
ohne jemals das eine im anderen vernichten zu wollen. Wie das Konzept 
des pharmakon enthält auch die Pathosformel immer ihre Extreme (die 
infantizidale Mutter und die Mutter, die ihr Kind vor der Ermordung 
bewahrt), und selbst wenn sie auf eines von beiden polarisiert ist, ist ihr 
Gegenteil immer präsent.

Es ist daher nicht verwunderlich, dass Warburg sich für die Pathos-
formel der Schlange interessiert, ein Tier, das tief in der kulturellen Vor-
stellungskraft des Westens verwurzelt ist – und nicht nur dort, wie wir 
sehen werden – und ein mehrdeutiges Symbol darstellt, das zudem eng 
mit dem Konzept des pharmakon verbunden ist.

Wie das pharmakon ist auch die Schlange sowohl giftig als auch ein 
Gegengift; sie ist ein dämonisches Symbol, aber auch ein Symbol der 
Erlösung: die Schlange, die Laokoon erwürgt, und die Schlange um den 
Stab des Gesundheitsgottes Äskulap; die Schlange des irdischen Para-
dieses, die die Vertreibung Adams und Evas und die menschliche Sterb-
lichkeit verursacht, und die Bronzeschlange des Moses, die vor dem 
tödlichen Biss der Wüstenschlangen rettet. Die Schlange ist die Pathos-
formel, die am stärksten die polare Zweideutigkeit des Pharmakons 
verkörpert, das sowohl heilen als auch töten kann, also das erhabe-
ne Pathos des Schreckens und der Kontrolle im Angesicht von Natur 
und Leben. Warburg stellt fest, dass das Symbol der Schlange in der 
Bildgeschichte des abendländischen Denkens auch die symbolische Be-
deutung der Überwindung des Bösen und der Beherrschung der Natur 
durch den Menschen in sich trägt, aber bei dieser Überwindung muss 
die Zweideutigkeit der Schlange ausgelöscht werden und die Schlange 
darf nicht überleben: Sie muss unter Marias Ferse zertreten, ins Feuer 
geworfen werden, wie Paulus auf Malta, oder in den elektrischen Draht 
eingesperrt werden.83 Ihre schockierende Polarität muss überwunden 
werden. So verweisen diese Gesten der Vernichtung für Warburg auf 
die häufige Unfähigkeit des westlichen Denkens, in der widersprüch-
lichen Komplexität zu leben, die die Schlange und die Pathosformeln 

83	 	»Den Überwinder des Schlangenkultes und der Blitzfurcht, den Erben der 
Ureinwohner und goldsuchenden Verdränger des Indianers, konnte ich auf 
der Straße in San Francisco im Augenblicksbilder einfangen. Es ist On-
kel Sam mit dem Zylinder, der voll Stolz vor einem nachgeahmten anti-
ken Rundbau die Straße entlang geht. Über seinem Zylinder zieht sich der 
elektrische Draht. In dieser Kupferschlange Edisons hat er der Natur den 
Blitz entwunden. Dem heutigen Amerikaner erregt die Klapperschlange 
keine Furcht mehr. Sie wird getötet, jedenfalls nicht göttlich verehrt. Was 
ihr entgegengesetzt wird, ist Ausrottung. Der im Draht eingefangene Blitz, 
die gefangene Elektrizität, hat eine Kultur erzeugt, die mit dem Heidentum 
aufräumt«. (Aby Warburg, Das Schlangenritual. Ein Reisebericht, Berlin: 
Verlag Klaus Wagenbach 1995, S. 55–56).

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

darstellen. In seiner binären oder dialektischen Form kann das westli-
che Denken die Polarität der Schlange nicht nur nicht denken, sondern 
muss sie entweder im Manichäismus der Opposition oder im dialekti-
sche Moment exorzieren. Die Polarität zu denken bedeutet hingegen, in 
der Komplexität zu denken, ohne sie homogenisieren oder hybridisie-
ren zu wollen, und dazu gehört auch das Bestreben, die Diskontinuität 
zu bewahren. Es ist daher nicht verwunderlich, dass das zweite Beispiel, 
das im Folgenden präsentiert werden soll, nicht von einem westlichen, 
sondern von einer südamerikanischen Denkerin stammt. In dem Ver-
such, ihr eigenes Denken und ihre eigene Geschichte zu dekolonisieren, 
findet sich Silvia Rivera Cusicanqui mit ihrer eigenen gemischten und 
widersprüchlichen Identität ab, die gleichzeitig indigen und europäisch 
ist, und möchte vor allem die westlichen konzeptionellen Kategorien 
des metaphysischen Dualismus und der marxistischen Kritik radikal in 
Frage stellen, d.h. sowohl den binären als auch den dialektischen Mo-
dus des digitalen Denkens kritisieren, um eine ch’ixi-Methode vorzu-
schlagen, die die Merkmale der Polarität aufweist.

Silvia Rivera Cusicanqui: Leben in einer ch’ixi Welt

In ihrem Buch Un mundo ch‘ixi es posible schlägt Silvia Rivera Cusican-
qui eine kollektiv erarbeitete Epistemologie vor, die in der Lage ist, den 
Binarismus und den Historizismus der Sozialwissenschaften zu überwin-
den, und zwar dank der Begriff-Metapher des ch’ixi – eines Aymara-Be-
griffs, die die Komplexität und Heterogenität der bolivianischen Gesell-
schaft beschreiben und interpretieren kann.84

Rivera Cusicanqui beobachtet, dass seit den 1980er und 1990er Jah-
ren feministische, indigene und ökologische Denkrichtungen, die mit 
der kolonialen Vergangenheit und Gegenwart brechen wollen und die 
die Versuche der Homogenisierung der Gesellschaft und ihrer Konflikte 
kritisieren, in die bolivianische Gesellschaft Einzug gehalten haben. Die-
se Orte und dieses Denken des Kampfes bringen, wie Rivera Cusican-
qui schreibt, die unverdaute und unverdauliche Vergangenheit der boli-
vianischen Gesellschaft zum Vorschein und zeigen ihre mestizische und 
widersprüchliche Identität sowie ihre tiefgreifenden und bedeutenden 
Anachronismen.85 Die andine Gesellschaft ist in der Tat in einer Mul-
titemporalität und Unzeitgemäßheit gefangen, die ein Nebeneinander 
von Räumen, Bevölkerungen und Kulturen aus verschiedenen Orten und 
Zeiten erzeugt und eine Erkenntnistheorie und Philosophie erfordert, die 

84	 	Silvia Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un pre-
sente en crisis, Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Tinta Limon 2018, S. 17.

85	 	Ebd.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

in der Lage ist, diese Widersprüche darzustellen, ohne sie zu vereinfachen 
oder in Vergessenheit geraten zu lassen.86

Rivera Cusicanqui setzt sich kritisch mit der südamerikanischen Intel-
lektuellengeschichte auseinander und zeigt, dass die Versuche der 1970er 
Jahre, einen südamerikanischen Marxismus zu entwickeln, dieser Kom-
plexität nicht gerecht werden konnten. Die übermäßige Betonung eines 
Denkens, das sich als absolut rational und der europäischen Tradition na-
hestehend verstehen wollte, war nichts anderes als ein Versuch, die Unter-
schiede zu disziplinieren und die Heterogenität der andinen Gesellschaft 
zu ›übersehen‹.87 Diesen Denkformen stellt Rivera Cusicanqui das Konzept 
des mundo ch‘ixi gegenüber, d.h. eine Phänomenologie, die in der Lage ist, 
sich von den Aporien der Geschichte zu ernähren, ohne sie zu phagozytie-
ren und sie so in ein – materielles und ideologisches – System zu integrieren, 
in dem solche Widersprüche nicht mehr problematisch und explosiv sind.88

Die Begriff-Metapher des ch’ixi beinhaltet in erster Linie eine Kritik 
am Kolonialismus und einen Versuch, den Binarismus aus der vielfälti-
gen Identität, die das ch’ixi-Sein mit sich bringt, auszutreiben: »Denn der 
Kolonialismus reproduziert keine formlos-kaleidoskopische Heterogeni-
tät der Unterschiede: Er strukturiert Hierarchien, schafft Institutionen 
der Normalisierung und Totalisierung und bringt Formen der Pädago-
gik hervor, die sich mit repressiver Kraft in die Körper und den alltägli-
chen gesunden Menschenverstand einschreiben«.89

Diese Dekolonisierungsarbeit ist jedoch weder ein Versuch, zum Vor-
kolonialen zurückzukehren, noch ein Versuch, die koloniale Geschichte 
auszulöschen, was bedeuten würde, einen Teil der bolivianischen Iden-
tität zu ersticken sowie zu einer binären Logik von »entweder indigen 
oder kolonisiert« zurückzukehren. Stattdessen will die ch’ixi Methode 
einen Zwischenraum schaffen, der jedoch kein leerer und künstlicher 
Vermittlungsraum ist, sondern ein Gefüge, in dem die Unterschiede in-
einandergreifen und gleichzeitig widersprüchlich bleiben.

Ein Beispiel dafür ist die vorspanische Kosmologie der Anden, in der 
der Krieger (das Männliche) und die Weberin (das Weibliche) das wich-
tigste soziale Paar darstellten. Die zerstörerische Gewalt des Kriegers 
findet nicht nur ihr Gegenteil in dem Lebensauftrag, den die Kette der 
Weberin darstellt, sondern beide überschneiden sich miteinander. Der 

86	 	Ebd.
87	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 19–22.
88	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 25.
89	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 36. Meine Übersetzung. 

Im Original: »Pues el colonialismo no reproduce una heterogeneidad infor-
me y caleidoscópica de las diferencias: estructura jerarquías, crea institu-
ciones de normalizacíon-totalizacíon e incuba formas de padagogía que se 
implantan en los cuerpos y en el sentido común cotidiano con fuerza repre-
siva«.

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

Krieger und die Weberin bilden eine symbolische Konstellation, in der 
das männliche Prinzip der Zerstörung und das weibliche Prinzip des Le-
bens nicht einfach als gegensätzliche Pole aufeinanderprallen, sondern in 
eine Kontaktzone eintreten, die »nachhallend und strittig«90 ist und das 
Prinzip des Lebens selbst darstellt. Mit der europäischen Invasion und 
der kolonialen Gewalt wurde dieses Gefecht von Widersprüchen verein-
facht und zu einem Gegensatz und einer Gegenüberstellung von Mann 
und Frau, in der die Frau entweder nicht existiert oder dem Mann völlig 
entgegengesetzt ist. Das von Rivera Cusicanqui vorgeschlagene ch’ixi-
Gleichgewicht stellt daher auch eine emanzipatorische Möglichkeit so-
wohl für das Weibliche als auch für das Männliche dar, die sich nicht in-
korporieren, sondern gerade in einem ch’ixi-Raum der Spannung (auch 
konflikthaft) schwingen, der aber im Wesentlichen affirmativ bleibt.91

Diese ch’ixi-Epistemologie ist dezidiert als Herausforderung an die 
Idee des Einen gemeint, aber gleichzeitig ist sie die Erkenntnis, dass wir 
alle denselben Planeten bewohnen und dass diese Erde, obwohl sie eine 
ist, nicht mit einem einzigen Prinzip, einem universellen Wissen und ei-
ner universellen Ethik verstanden werden kann, sondern von den viel-
fältigen und nicht reduzierbaren Unterschieden her verstanden werden 
muss, die sie durchziehen. Das ch’ixi-Denken ist daher ein Denken, das 
versucht, Diskontinuität zu verstehen und aufrechtzuerhalten, während 
es in Einheit eingebettet ist. Wie die Schlange ist der ch’ixi-Gedanke oder 
das ch’ixi-Sein die nicht-irenische Koexistenz von gegensätzlichen, aber 
miteinander verflochtenen Elementen.

Nun ist es interessant zu entdecken, dass der Begriff ch‘ixi eng mit der 
Figur der Schlange verbunden ist. Der Begriff ch‘ixi bezeichnet in erster 
Linie eine Farbe, d.h. einen bestimmten Grauton, der aus der Ferne ho-
mogen erscheint, aus der Nähe aber weiße und schwarze Flecken ver-
mischt zeigt, die aber dennoch erkennbar sind. Dieses gesprenkelte Grau 
– weder schwarz noch weiß, noch die einfache Mischung dazwischen – 
kennzeichnet bestimmte Arten von Wesen – wie die Schlange –, die als 
außergewöhnlich gelten, weil sich in ihnen die Fähigkeit und die Macht 
manifestieren, Grenzen zu überschreiten und gegensätzliche Naturen auf 
eine »widerhallende« Weise zu verkörpern:

90	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 56. Meine Übersetzung. 
Im Original: »reverberante y contenciosa«.

91	 	»Al texto sobre La Voz del Campesino, manifesto anarquista de Luis Cu-
sicanqui, lo he titulado ›La identidad ch’ixi de un mesizo‹, porque la pala-
bra del autor occure en el espacio intermedio donde el chocque de contra-
rios crea una zona de incertidumbre, un espacio de fricción y malestar, que 
no permite la pacifcacíon ni la unidad. Esta franja intermedia no es, por lo 
tanto, una simbiosis o fusíon de contrarios; tampoco es una hibridación.« 
(Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 78).

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Die ch’ixis-Wesen sind mächtig, weil sie unbestimmt sind, weil sie weder 
weiß noch schwarz sind, sondern beides zugleich. Die Schlange gehört 
sowohl zum Oben als auch zum Unten; sie ist zugleich männlich und 
weiblich; sie gehört weder zum Himmel noch zur Erde, doch bewohnt 
sie beide Räume – sei es als Regen oder als unterirdischer Fluss, sei es 
als Blitz oder als Erzader in der Mine.92 

Die ch’ixi-Herausforderung besteht also gerade darin, der Faszination zu 
widerstehen, eine Synthese zu erreichen, Komplexität und Differenz in 
das Eine zu integrieren, sondern vielmehr »innerhalb des Widerspruchs 
zu arbeiten und seine Polarität zu einem Raum für die Schaffung eines 
Zwischengewebes (taypi) zu machen, eines Gewebes, das weder das eine 
noch das andere ist, sondern im Gegenteil beides gleichzeitig«.93

Das taypi-ch‘ixi – das ch’ixi-Gewebe – ist ein Ort des Kontakts, aber 
auch der Reibung und Herausforderung, an dem eine affirmative und 
öffentliche Konfrontation möglich ist. Es handelt sich um eine elektri-
sche und nicht friedliche Zone, sie ist nicht ruhig, sondern brodelt stän-
dig und von ihr aus ist es möglich, anders zu denken.94

Die Pathosformel von Warburg und Riveras Begriff-Metapher ch’ixi 
sind aufgrund ihrer Polarität in der Lage, widersprüchliche Elemente in 
einer aktiven und affirmativen Beziehung zu halten und stellen daher 
Beispiele für digitales Denken in seiner polaren Form dar. Damit kann 
die Diskontinuität, die Differenz, in einer »elektrischen« Erkenntnisthe-
orie gedacht werden, in der Reibungen, Konflikte nicht zu Antagonis-
men werden, sondern vielmehr jenes Kraftfeld schaffen, in dem polares 
Denken arbeiten und wirken kann und vielleicht ist es genau diese Denk-
form, die wir brauchen, um uns aktiv in der komplexen Realität der di-
gitalen Welt samt ihrer computationalen Technologien zurechtzufinden.

92	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 79–80. Meine Überset-
zung. Im Original: »las entidades ch’ixis, que son poderosas porque son in-
determinadas, porque no son blancas ni negras, son las dos cosas a la vez. 
La serpiente es de arriba y a la vez de abajo; es masculina y femenina; no 
pertenece ni al cielo ni a la tierra pero habita ambos espacios, come lluvia 
o como río subterráneo, come rayo o come veta de la mina.«

93	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 83. Meine Übersetzung.
94	 	Vgl. Ebd.

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel 2Das Analoge und das Digitale oder Kontinuität und Diskontinuität
	2.1 Analog vs Digital
	2.2 Die Diskretisierung des Realen
	2.3 Digitales Denken oder: die Diskontinuität denken
	2.4 Diskontinuität in der Polarität denken
	Aby Warburg und die Pathosformel
	Silvia Rivera Cusicanqui: Leben in einer ch’ixi Welt



