Kapitel 2
Das Analoge und das Digitale oder:
Kontinuitdt und Diskontinuitit

Dass die digitale Welt eine technologische Welt ist, mag fast tautologisch
klingen: Unser Verstandnis des Digitalen ist mit dem Aufkommen eines
technischen Gerits, des Computers, und der technologischen Errungen-
schaft der Informatik verbunden. Es ist namlich ein technologischer Pa-
radigmenwechsel, von Analog zu Digital, der den Beginn der digitalen
Ara konventionell markiert. So verstanden hat das Digitale eine junge
und kurze Geschichte, die nicht langer als bis zur Erfindung des ersten
Computers in den 1940er Jahren zuriickreicht. Wenn wir aber die Pers-
pektive wechseln und das Digitale unabhingig von seinem heutigen tech-
nologischen Stand verstehen, breitet sich eine andere Geschichte aus, die
sowohl zu einer genetischen als auch einer genealogischen Betrachtung
der digitalen Welt fithrt. Der Begriff »Digital« stammt aus dem engli-
schen Wort digit, welches Ziffer (aber auch Finger) bedeutet, und be-
zieht sich auf die Diskretisierung der Elemente eines Systems. So ver-
standen ist das Digitale nicht mehr nur an ein technologisches Format
gebunden, sondern stellt sich vielmehr als ein Modus dar, wie Objekte
oder Elemente in ein System eingeordnet werden. Mehr noch, das Digi-
tale ist eine Form der epistemischen Organisation der Wirklichkeit und
der Orientierung in der Welt. Diese Hypothese wird in der Definition der
digitalen Welt als symbolische Form zusammengefasst, doch bevor die-
se vorgestellt wird, ist es notwendig, zwei Schlisselbegriffe fiir die Ar-
gumentation zu kldren: das Digitale und das, was als sein Gegenteil an-
gesehen wird, das Analoge.

2.1 Analog vs. Digital

Ziel dieses Kapitels ist es, die Art und Weise, wie der Alltagsverstand und
die Alltagserfahrung das Digitale und das Analoge darstellen und ver-
stehen, zu hinterfragen und eine philosophische Definition vorzuschla-
gen, die tiber den ansonsten dominierenden technologischen Aspekt hi-
nausgeht.

Tatsachlich wird der Begriff digital hiaufig als Oberbegriff fiir eine
komplexe Welt der Praktiken und der Asthetik verwendet, die durch
die computationale Technologie hervorgebracht wird. Die digitale Welt
in diesem Sinne ist nichts anderes als die virtuelle Welt, die sich eroff-
net, wenn wir digitale Technologien nutzen, von den alltidglichen — wie

5O

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANALOG VS. DIGITAL

Computer, Smartphones oder Videospiele — bis hin zu den immersiven,
wie VR-Brillen usw. Nach dieser Auffassung agiert man, wenn man ei-
nen Post in einem Social-Network schreibt oder ein Online-Meeting ab-
hilt, in der Interaktion zwischen der digitalen und der realen Welt, und
zwar dank der computationalen Technologien, die wir gewohnlich ein-
fach als digital definieren. Im Gegensatz dazu neigen wir beim Lesen ei-
nes Buches, beim Schreiben mit Stift und Papier usw. dazu, zu glauben,
dass wir (nur) in der realen Welt handeln, die gerade deshalb real(er)
ist, weil sie konkret ist (im Gegensatz zur Virtualitit des Digitalen), und
authentisch, weil sie in ihrer Existenz nicht von Technologien abhingig
ist." Diese reale Welt ist eine analoge Welt, d.h., sie besteht aus konkre-
ten Objekten, die auf eine fiir uns unmittelbar(er) nachvollziehbare Wei-
se existieren, im Gegensatz zu den Existenzweisen digitaler Objekte. Un-
ter analog wird also alles verstanden, was nicht digital ist, d.h. all jene
nicht-digitalen Technologien und Objekte, mit denen zunehmend eine
Asthetik der Nostalgie und des Sammelns verbunden wird.* Vielleicht
ist diese Nostalgie fiir das Analoge eine fur eine Realitit, die als unmit-
telbarer und einfacher wahrgenommen wird, weil sie als konkreter und
stabiler empfunden wird, im Gegensatz zur Fluiditat und Instabilitit, die
mit dem »Digitalen« assoziiert wird.

Aus diesem Diskurs ergeben sich eine Reihe von antithetischen Paaren
— reale Welt und digitale Welt, real und virtuell, Authentizitit und Fikti-
on —, die sich auf die Gegentiberstellung von Analog und Digital bezie-
hen. Dabei wird hier vom Bindrpaar » Analog-Digital « ausgegangen, um
auch die anderen Gegensatze zu hinterfragen.

Der Gegensatz zwischen analog und digital verweist auf einen rhe-
torischen Subtext und eine dualistische Vereinfachung, die diese bei-
den Sphiren nicht nur als klar voneinander getrennt, sondern auch als
in Konkurrenz zueinander stehend betrachtet. Eine solche dualistische
Rhetorik beinhaltet auch eine teleologische Sichtweise des Verhiltnisses

1 Vgl. Alexander R. Galloway, »Golden Age of the Analog«, Critical Inquiry
(2022/48:2), The University of Chicago Press, S. 211-212. »Doesn’t digital
mean computers and the internet? And doesn’t analog refer to older formats
like phonograph records or the movies, those dusty and grainy artefacts of
yore running off an electric motor or perhaps even cranked by hand?«

2 Man denke zum Beispiel an das Pop-Phianomen der Wiederkehr des Vinyls
und anderer Gegenstinde, die typischerweise mit einer analogen Asthetik
verbunden sind (Radio, Walkman usw.) und als Vintage wahrgenommen
werden. Dieses modische Revival von fast verschwundenen Gegenstinden
hiangt mit dem Gefiihl der Nostalgie der Millenials und der Z-Generation
gegeniiber einer vor-digitalen Ara zusammen, die sie nicht wirklich erlebt
haben, und oft stellen die von ihnen gekauften Gegenstinde — z.B. Vinyl —
eher ein dsthetisches Objekt und einen nostalgischen Fetisch dar als einen
Gegenstand, der tatsichlich zu benutzen ist.

ST

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

zwischen analog und digital, wonach analoge (also dltere) Technologien
durch digitale (neuere und effizientere) Technologien verdriangt werden,
wobei die analogen Technologien — und die damit verbundenen Prakti-
ken — als eine vom Aussterben bedrohte Art dargestellt werden. Mit dem
Siegeszug fortschrittlicherer Technologien ist das Analoge zum Ausster-
ben verurteilt, was bleibt, ist der Fetisch einer nostalgischen und muse-
alen Asthetik oder die Abfille fiir diejenigen, die aus Klassen- oder Ge-
nerationsgriinden nicht mit dem futuristischen Fortschritt der digitalen
Revolution mithalten konnen.3

Wie bereits angedeutet, betrifft das Digitale in dieser Perspektive —
ebenso wie das Analoge — in erster Linie verschiedene Arten von Tech-
nologien, die in ein teleologisches und konkurrierendes Verhiltnis zuein-
ander gesetzt werden, sodass das Digitale zweifellos und unausweichlich
mit der Geburt des Computers und damit der computerbasierten Tech-
nik verbunden ist. Die Grundlage des Digitalen ist namlich die Auftei-
lung des analogen Kontinuums in diskrete Signale (o,1); der Digitalisie-
rungsprozess stellt diesen Vorgang der Ubersetzung von kontinuierlichen
GrofSen in diskrete, computerlesbare und verarbeitbare Elemente dar.+

In dieser Erzahlung gibt es eine vor-digitale Welt, die aus rein analo-
gen Technologien besteht, und eine Welt nach der digitalen Revolution,

3 Indiesem Zusammenhang ist es interessant, einen Blick auf eines der Zentren
des zeitgenossischen Techno-Kapitalismus zu werfen, namlich das Silicon Val-
ley, und auf das, was die Medientheoretiker Richard Barbrook und Andy Ca-
meron 1995 »The Californian Ideology « nannten: » This new faith has emer-
ged from a bizarre fusion of the cultural bohemianism of San Francisco with
the hi-tech industries of Silicon Valley. Promoted in magazines, books, tv pro-
grammes, Web sites, newsgroups and Net conferences, the Californian Ideol-
ogy promiscuously combines the free-wheeling spirit of the hippies and the
entrepreneurial zeal of the yuppies. This amalgamation of opposites has been
achieved through a profound faith in the emancipatory potential of the new
information technologies. In the digital utopia, everybody will be both hip and
rich«. (Richard Barbrook/Andy Cameron (1995), »The Californian Ideolo-
gy «, http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_
engl.pdf). Diese Ideologie vermischt Neoliberalismus, Techno-Optimismus
und trans-humanistische Philosophie und schafft einen orthodoxen Glauben
an den technologischen Determinismus und an eine techno-utopische Zukun-
ft, die die zahllosen, auch menschlichen, Abfille, die diese Perspektive mit sich
bringt, nicht in Betracht zieht.

4  Vgl. Uta Hauck-Thum/Jorg Noller, » Zur Einfithrung«, in: Uta Hauck-
Thum/Jorg Noller (Hg.), Was ist Digitalitat? Philosophische und pdadago-
gische Perspektiven, Berlin: Metzler, S. v. »Wahrend die Digitalisierung das
technische Phinomen der Umwandlung analoger in digitale Information be-
trifft und dadurch zu einer Verinderung von Prozessen fiihrt, die mit diesen
Medien organisiert werden, bezieht sich Digitalitit auf die lebensweltliche
Bedeutung der Digitalisierung, die eine Realitit eigener Art konstituiert, die

52

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

in der digitale Technologien zunehmend alle Aufmerksamkeit auf sich
ziehen. Diese Sichtweise hat zwar ihre Berechtigung, aber sie beschriankt
die Geschichte und das Verstindnis des Digitalen auf die Erfindung des
Computers und macht es daher von einer bestimmten Technologie ab-
hingig. Es ist jedoch auch eine andere Perspektive moglich und von die-
ser Moglichkeit mochte ich ausgehen, d.h. eine andere Definition des Di-
gitalen (und Analogen) vorgeschlagen, die es von den zeitgendssischen
Technologien trennt und es als eine Form der Organisation des Realen
versteht, die eng mit dem westlichen philosophischen Denken verbunden
ist.s Um diesen neuen Horizont zu erschliefSen, ist es notwendig, mit einer
allgemeinen Definition von digital und analog zu beginnen.

2.2 Die Diskretisierung des Realen

Anthony Wilden definiert in System and Structure den Analogcompu-
ter »as any device which computes by means of an analog between real,
physical, CONTINUOUS qualities and some others set of variables«S,
wohingegen der Digitalcomputer »differs from the analog in that it in-
volves DISCRETE elements and discontinuous scales. Apart from our
ten fingers, the abacus was probably the first digital computer invented.
[...] Any device employing the on/of characteristic of electrical relays or
their equivalents (such as teeth on a gear wheel) is a digital computer«7.

In Systeme und Struktur liefert Wilden eine grundlegende und origi-
nelle Analyse von Kommunikationssystemen, indem er eine methodolo-
gische Unterscheidung zwischen digitaler und analoger Kommunikation
vorschligt, d.h. zwei verschiedene Arten der Ubertragung und Organi-
sation von Informationen: das Analoge arbeitet im Modus des Kontinu-
ierlichen und das Digitale in dem des Diskreten. Die von Wilden vorge-
schlagene Definition von Analog- und Digitalcomputer stellt bereits die
Annahme in Frage, dass ein Computer nur digital sein kann, und fiihrt
eine umfassendere Sichtweise dariiber ein, was er ist und sein kann, nim-
lich ein Gerit, das zur Ubertragung von Informationen und zum Rechnen
(stricto sensu oder nicht) konstruiert wurde.® Diese Definition erlaubt uns

mit unserer Realitit interferiert, diese ergianzt und erweitert.« Auf das Kon-
zept der Digitalitit wird man noch zuriickkommen miissen, aber fir den
Moment sollte man sich diese Unterscheidung vor Augen halten.

5 Fur eine Genealogie des Digitalen vgl.: Gramelsberger, Philosophie des Di-
gitalen.

6  Antony Wilden, System and Structure. Essay in Communication and Ex-
change, New York: Tavistock Publications 1980, S. 155-156.

7 Wilden, System and Structure, S. 156.

8  Vgl. Wilden, System and Structure, S. 1535.

53

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

vor allem unser Verstindnis von dem, was analog und digital ist, zu er-
weitern und gleichzeitig zu vertiefen.

Aus der Definition von Wilden lassen sich die eigentiimlichen Eigen-
schaften der betreffenden Begriffe ableiten: Das Analoge arbeitet in Ana-
logie zwischen realen, physikalischen und kontinuierlichen Qualitidten
und ist qualitativ, kontinuierlich und REAL; das Digitale dagegen ar-
beitet mit diskreten und diskontinuierlichen Elementen und ist daher
quantitativ, diskret und, wie noch zu zeigen sein wird, SYMBOLISCH.
Wildens Analyse zeigt somit die Unterscheidungslinie zwischen analog
und digital (kontinuierlich/diskret, qualitativ/quantitativ, real/symbo-
lisch) auf und ermoglicht es, die verschiedenen Systeme oder Kommuni-
kationsmodi zu erkennen, die in menschlichen (manmade) Geriten so-
wie in menschlichen Kommunikationssystemen am Werk sind.® Wildens
Arbeit ist aber auch deshalb von Bedeutung, weil er zeigt, dass analoge
und digitale Kommunikation nicht ausschliefSlich technologisch ist, son-
dern auch die biologische Ebene der infra-organischen Kommunikation
betrifft. Nach der von ihm vorgeschlagenen Definition basiert sogar das
Nervensystem auf einer komplexen Interaktion zwischen analoger und
digitaler Kommunikation:

the central nervous system involves neurons which receive quanta or
packages of information via the axons and through the connecting syn-
apses. Upon arrival at the synapses on the body of the neuron these
quanta are said to be summated, the result of which is either the firing
or the inhibition of the firing of the neuron. That ist to say, at the mo-
ment of >summation« (the process does not in fact seem to involve sums),
the neuron either fires or does not fire. Thus the neurons may be said to
operate digitally, but the synapse and axon which connect them appear
to be complex analog devices.™

Diese Interpretation ist niitzlich, weil sie zwei grundlegende Punkte deut-
lich macht: Der erste betrifft die Unmoglichkeit, eine klare Grenze zwi-
schen analog und digital zu definieren, da es sich vielmehr um Systeme
handelt, die in Interaktion und Hybridisierung miteinander funktionie-
ren; der zweite Punkt ist, dass diese Grenze nicht die technologische
Grenze des Computings oder der Informatik sein kann, sondern viel-
mehr auf einer tieferen Ebene untersucht werden muss, da sie sowohl
die naturliche menschliche Kommunikation als auch die biochemische
Ebene des Nervensystems betrifft. Ziel dieses Kapitels ist es, genau diese
tiefgreifende Dimension des Digitalen zu untersuchen, um die Form des
digitalen Denkens zu bestimmen mit der die Realitit digital konstituiert
und reprisentiert werden kann, die aber sowohl von techno-kapitalis-
tischen Spekulationen (z.B. Metaverse) als auch von den akademischen

9  Wilden, System and Structure, S. 157.
10 Wilden, System and Structure, S. 156-157.

54

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

und methodologischen Uberlegungen der Digital Humanities und des so
genannten Computational Turn'™ entfernt bleibt.

Mit der Erweiterung der Definition des Digitalen dndert sich natiir-
lich auch die Definition der Digitalisierung. Obwohl auch fiir Wilden
der Prozess der Digitalisierung jene Ubersetzung des analogen Kontinu-
ums in das Diskrete eines digitalen Codes/Gerits bedeutet, fugt er hin-
zu, dass »digitalization is always necessary when certain boundaries are
to be crossed, boundaries between systems of different >types< or of dif-
ferent >statess, although how these types or boundaries might be opera-
tionally defined is unclear«.*

Der Prozess der Digitalisierung beinhaltet also immer das Ziehen einer
Grenze, mit der eine Unterscheidung zwischen Zustinden (oder Elemen-
ten) eingefiihrt wird, die ansonsten undeutlich bleiben wiirden. Die Po-
sitionierung einer Grenze, die die scharfe Unterscheidung zwischen den
Zustinden markiert, ist — wie Wilden betont — arbitrar oder, in Cassirers
Worten, funktional und nicht substanziell. Die Einfuhrung einer arbitra-
ren Grenze kann zur Trennung von Hintergrund und Figur in der Wahr-
nehmung fithren oder, wie in dem von Wilden vorgeschlagenen Beispiel,
auch auf biochemischer Ebene stattfinden:

As in the case of the spermatozoa or pin-prick which MARKS the pole
for one of the infinite number of bipolar and radially symmetrical me-
ridians of the frog’s egg to become the locus of the bilateral symmetry
of the frog, a >bit< of information is used to select one difference from
an infinite number of possible differences. This difference then becomes
DISTINCT from all the others. If the chemical message, for instance,
marks a line which is not to be crossed, or a line which is to be followed,
then it clearly has a rudimentary >on/of< or »either/or< function: it turns a
difference into a distinction. Since the >bit< marks a boundary — indeed,
since we can actually call it a >bit< - it is a rudimentary digitalization of
the analog; it introduces some form of discreteness into a continuum.*

Das Digitale fiihrt eine diskontinuierliche Organisation und Darstellung
in das Kontinuum des Realen ein, gerade weil es eine On/Of-Funkti-
on und eine Entweder/Oder-Logik einfithrt. Diese Logik etabliert eine
Grenze, die unterschiedliche Zustinde markiert und somit neue Elemen-
te oder Objekte schafft. Durch die willkurliche Aufrichtung einer Gren-
ze wird das Reale diskretisiert und symbolisch, aber auch materiell kon-
trollierbar und erkennbar gemacht. Ein digitales Dispositif (auch des
Denkens), oder eine digitale Organisation des Realen, kann in der Tat
dazu dienen, eine ansonsten analoge (kontinuierliche) Beziehung, wie die

11 Vgl. David Berry, »The Computational Turn: Thinking About the Digital
Humanities«, Culture Machine (2011/12).

12 Wilden, System and Structure, S. 159.
13 Ebd.

55

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

zwischen dem Menschen und seiner Umgebung, symbolisch darzustellen
und damit auch praktisch zu kontrollieren.

Auch hier hilft uns das von Wilden angefiihrte Beispiel, diesen Punkt
besser zu verstehen:

At a more complex level of communication, Rappaport has shown how
the Tsembaga of New Guinea employ a digital device to regulate the an-
alog relationships of the biosocial in which they live. The boundary be-
tween >not enough pigs« (to propitiate the ancestors) and >too many pigs«
(for the local ecosystem to support) is indicated by the planting or the
uprooting of a symbolic tree. The either/or status of the tree indicates
»to whom it may concernc« that the relationships between system (the
Tsembaga) and environment (nature, pigs, other local groups) is about
to change. The system is complex, having to do with war and peace, rit-
ual, and the amount of available protein (energy = pigs) in the system.
At the termination of intergroup hostilities, there are never enough pigs
to slaughter to properly propitiate the ancestors for future success in
war. A symbolic debt is created. After a certain period of truce during
which the pigs are allowed to multiply, however, the pig population be-
comes too great for the local ecosystem to support. When the complains
about the pigs’ destruction of vegetable gardens reach a certain intensity
(when there are smore« rather than >less< pigs), the tree is uprooted, the
ritual preparations for war begin, and the mature pigs are slaughtered.™

Die digitale Organisation der Realitit zeigt sich hier in der Praxis der
Tsembaga, das Verhiltnis zwischen sich selbst und der Umwelt durch die
Abgrenzung zwischen dem Zustand »zu wenig Schweine« und dem Zu-
stand »zu viele Schweine« zu regeln. Das Uberschreiten der Grenze, die
den Ubergang von einem Zustand zum anderen markiert, ist mit der Ein-
fuhrung praziser Praktiken und Rituale verbunden, dem AusreifSen von
Biaumen und dem Beginn des Krieges oder dem Pflanzen von Baumen
und dem Beginn des Friedens. Die binire Logik des Digitalen wird also
genutzt, um die komplexen analogen Beziehungen zwischen den Arten
(Mensch-Tier und Mensch-Pflanzen) und zwischen den Gemeinschaften
(Tsembaga-Volk-andere Volker) unter symbolischer und realer Kontrolle
zu halten.’s An diesem Beispiel wird die besondere Beziehung zwischen
dem Digitalen und dem Symbolischen deutlich. Wenn es sich bei der Di-
gitalisierung tatsiachlich um eine Grenzziehung handelt, die konventio-
nell und funktional ist, dann hat die Digitalisierung eine symbolische
Beziehung zum Realen (oder bringt sie mit sich), wobei sich die Figu-
ren des Realen vom undeutlichen und kontinuierlichen Hintergrund des
Realen abheben, indem sie sich von ihm ablosen und ihn diskretisieren.

14 Wilden, System and Structure, S. 160.
15 »Digitalization is thus a TOOL employed to maintain an overall analog re-
lation: the survival of the ecosystem as a whole.« (Ebd.)

56

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Diese symbolische Diskretisierung und Abgrenzung bringt Relationen,
Figuren und Zustinde zum Vorschein, die dem Menschen als Orientie-
rung dienen. Denn das Herauslosen bestimmter Figuren aus dem Hinter-
grund privilegiert bestimmte Relationen gegentiber anderen und macht
sie damit bedeutsam (z.B. Schweine-Baume Frieden-Krieg), was auch
heifSt: entscheidend fir die Definition und Steuerung der Komplexitit
der Wirklichkeit.

Wihrend die logische Form des Digitalen either/or ist, ist die Logik
des Analogen both/and. Das Analoge arbeitet in der Tat mit linearen und
kontinuierlichen Groflen, um andere GrofSen (per Analogie) darzustel-
len, es schafft keine Trennungen (gaps) und ist deshalb kontinuierlich,
d.h. ohne Liicken. Im analogen System gibt es also keine Null (so wie es
auch kein Of geben kann), weil alle Groflen positiv sind. Das Digital hin-
gegen beruht genau auf der kombinatorischen Moglichkeit diskreter Ele-
mente, die durch die On/Of-Grenze der bindren Logik geschaffen wird.
Im Digitalen — das ist klar — gibt es nicht nur die Null, sondern dieser mit
der Null geschaffene »Zwischenraum« ist essentiell, schliefSlich sind es
genau diese »Locher«, die die diskreten Elemente hervorbringen sowie
sie positionierbar und repositionierbar machen, also die kalkulatorische
Moglichkeit und die Quantifizierung eroffnen.'¢ Wie Wilden schreibt:

»The analog computer cannot represent nothing (no-thing) because it
is directly or indirectly related to >things¢, whereas the >language« of the
digital computer is essentially and arbitrary in relation to >things-. [...]
The analog computer is an icon or an image of something >real<, where-
as the digital computer’s relationship to >reality< is rudimentarily simi-
lar to language itself«.'7

Dies ist ein entscheidender Punkt, weil er einen grundlegenden Unter-
schied zwischen den beiden Termina festlegt, nimlich die Unmittelbar-
keit des Analogen und den mittelbaren Charakter des Digitalen, womit
auch die »privilegierte« Beziehung des Analogen zur Realitdt anerkannt
wird.

Der Begriff, mit dem Wilden das Analoge beschreibt, ist bezeichnen-
derweise der des Ikons, d.h. eines Bildes, das unmittelbar real ist, wih-
rend das Digitale einer konventionellen Kodifizierung (wie der Sprache)
bedarf, d.h., seine Beziehung zur Realitit wird durch einen Code, eine
Grenze, ein System vermittelt. Wenn also das Analoge IKONISCH ist,
dann ist das Digitale SYMBOLISCH, ein Begriff, den Wilden nicht direkt
einfiihrt, der aber fur die in diesem Kapitel vorgebrachten Argumente
grundlegend ist; und wir konnen hinzufiigen, dass das Digital nicht nur
symbolisch, sondern auch TRANSZENDENTAL ist, denn wie Wilden
in einer FufSnote schreibt: » A digital code is >outside« the sender and the

16 Vgl. Wilden, System and Structure, S. 161-162.
17 Wilden, System and Structure, S. 162-163.

57

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

receiver and mediates their relationship; an analog code IS the relation-
ship that mediates them«.™®

Aber was bedeuten ikonisch und symbolisch in diesem Zusammen-
hang? Obwohl Wilden die Arbeiten des Logikers und Semiotikers
Charles Sanders Peirce nicht direkt zitiert, erlaubt es uns Wildens Ver-
wendung des Begriffs Ikon sicherlich, seine Thesen mit Peirces Gedan-
ken und seiner Definition von Ikon, Index und Symbol zu verkniipfen,
um zu versuchen, die Annahme tiber die Tkonizitit des Analogen und die
Symbolizitit des Digitalen zu vertiefen.

In seiner semiotischen Klassifizierung definiert Peirce die verschiede-
nen Arten, in denen ein Zeichen einen Gegenstand bezeichnet: Das Tkon
bezeichnet durch Ahnlichkeit (likeness), der Index durch eine tatsichli-
che Verbindung mit dem Referenz-Objekt und das Symbol schliefSlich
durch einen »Habitus«, eine dem Interpreten eigene Konvention. Aber
erst die Art und Weise der Verwendung der semiotischen Theorie von
Peirce, die der Anthropologe Eduardo Kohn in seinem Buch How For-
ests Think: Toward an Anthropology Beyond the Human macht, ent-
hiillt deren Bedeutung fiir die vorliegende Arbeit. In der Tat schlagt Kohn
eine Anthropologie jenseits-des-Menschlichen (nicht post- oder trans-hu-
man) vor, die in der Lage ist, sich von einer anthropozentrischen Sicht-
weise zu 1osen, und die das Nicht-Menschliche nicht mit ihren eigenen
(menschlichen) Formen (z.B. der Sprache) kolonisiert, ohne die Unter-
schiede und Eigenheiten der menschlichen Welt einzuebnen. Fiir Kohn
sind der Mensch und seine Formen daher emergente Formen (und da-
mit eng abhingig) von den Formen des Lebens. Er schreibt: »What we
share with nonhuman living creatures, then, is not our embodiment, as
certain strains of phenomenological approaches would hold, but the fact
that we all live with and through signs. We all use signs as >canes< that
represent parts of the world to us in some way or another. In doing so,
signs make us what we are«.™

Es ist die konstitutive semiotische Natur des Lebens, die den Men-
schen an das Bios bindet und die das Leben erst zu dem macht, was es
ist: Weil das Leben denkt, denkt der Menschen, und weil das Leben re-
prasentiert, kann der Menschen reprisentieren.>® Kohn greift die Klas-
sifizierung von Peirce auf, um zu argumentieren, dass jede Lebensform,
gerade weil sie lebendig ist, in der Lage ist, Zeichen in den Modi des Iko-
nischen und des Index zu schaffen und zu interpretieren, Modi, aus de-
nen —als menschliche Besonderheit — das Symbolische hervorgeht. Ikoni-
zitat und Indexikalitit sind also tiefgreifendere Formen des semiotischen

18 Wilden, System and Structure, Fufinote 10, S. 173.
19 Eduardo Kohn, How Forests Think: Toward an Anthropology Beyond the

Human, Berkley - Los Angeles: University of California Press 2013, S. 9.
20 Ebd.

58

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Handelns, die jeder lebenden Form eigen sind; aus ihnen entsteht das
Symbolische, das uns vom Rest des Zoes unterscheidet, aber die semio-
tische Beziehung zu ihm nicht abbricht.?* Die Auswirkungen dieser The-
orie auf das Verstindnis des Digitalen und des Analogen und ihre Bezie-
hung zu Cassirers Philosophie der symbolischen Formen werden spater
behandelt, jetzt geht es zunichst darum, die Bedeutung von Ikon, Index
und Symbol und ihre Beziehung in diesem einzigartigen Kontext zu un-
tersuchen.

Als erste Form des Zeichens impliziert das Ikon eine unmittelbare
Ahnlichkeit mit dem Gegenstand, den es bezeichnet, in dem Sinne, dass
»it involves a thought that is like its object«.>> Diese Ahnlichkeit ist eben-
so funktional wie transparent, d.h., sie macht das Tkon vom Objekt*? un-
unterscheidbar: »Iconicity, the most basic kind of sign process, is highly
counterintuitive because it involves a process by which two things are
not distinguished «.>* Das Merkmal der Ikonizitat ist also die Ununter-
scheidbarkeit, das Nichtwahrnehmen von Unterschieden und damit das
Verbleiben im Kontinuum. Aber gerade wegen seiner Transparenz ist
das Tkon ein Zeichen, das keine neuen Zeichen und Signifikanten her-
vorbringt. Und daher muss die Semiose das Ikon in komplexere Zeichen
umwandeln, um tatsichlich neue Informationen zu liefern.>s

Der Index geht also aus dem Ikon hervor, er fiihrt iiber die blofle Ahn-
lichkeit hinaus, weil der Index im Gegensatz zum Ikon einen Unterschied
hervorhebt und deshalb neue Informationen liefert. Dieser Verweis auf
eine Differenz (zwischen Index und Objekt) stellt die Indexlogik des Zei-
chens dar, die auf etwas anderes als das Zeichen selbst verweist. Der In-
dex liefert uns neue Informationen, weil er auf etwas verweisen kann,
das nicht unmittelbar vorhanden ist, aber mit ihm in Verbindung steht.
Die indexikalische Referenz impliziert also eine Uberwindung der Ikoni-
zitdt, aber gleichzeitig: »it emerges as a result of a complex hierarchical
set of associations among icons«.*® Der Index ist also vom Ikonischen
abhingig (und nicht umgekehrt), tbertrifft es aber gleichzeitig, indem
er die semiotische Ordnung verkompliziert. Ein dhnliches Verhiltnis der

21 Kohn, How Forests Think, S. 51.

22 Ebd.

23 Das Beispiel von Kohn ist aufschlussreich: »How did walking sticks come
to be so invisible, so phantom like? That such a phasmid looks like a twig
does not depend on anyone noticing this resemblance — our usual under-
standing of how likeness works. Rather, its likeness is the product of the
fact that the ancestors of its potential predators did not notice its ancestors.
These potential predators failed to notice the differences between these an-
cestors and actual twigs.« (Ebd.)

24 Ebd.

25 Kohn, How Forests Think, S. 51-52.

26 Kohn, How Forests Think, S. 52.

59

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Emergenz kennzeichnet auch die Beziehung zwischen Index und Sym-
bol. Wenn das Symbol tatsichlich auch durch Differenz funktioniert
und somit informiert, so tut es dies auf andere Weise als der Index und
fiigt der Semiose eine letzte Ebene der Komplexitit hinzu. Das Symbol
funktioniert auch durch eine indexikalische Referenz, d.h., das Symbol
zeigt auch etwas an, aber nicht direkt, sondern vermittelt. Um zu funk-
tionieren, braucht das Symbol namlich einen Kontext oder eine kon-
ventionelle Beziehung, also eine zugrundeliegende Logik und, so kénnte
man sagen, eine transzendentale Ebene, die im Zeichen nicht unmittel-
bar gegeben ist.

Die symbolische Referenz ist eine einzigartig menschliche Dynamik,
aber auch sie hangt vom Index und, noch tiefer, vom Ikonischen ab und
entsteht daraus; fiir Kohn ist das Symbolische daher eine Dynamik, die
aus der Semiose des Lebens entsteht, die sowohl ikonisch als auch inde-
xikalisch ist.>” Aus dem Ikon entsteht demnach der Index und aus ihm
das Symbol, in einer >Dynamik der Emergenz«, die sowohl im logischen
als auch im ontologischen Sinne richtungsweisend ist.**

Das Symbol, das ein konkretes Element mit einem idealen Element in
Beziehung setzt, bringt eine Vermittlung mit sich, die der Index und das
Ikon nicht kennen. Es enthalt somit in gewissem Sinne auch eine — als
wesentlich empfundene — Trennung zwischen der symbolischen Ebene
des Menschlichen und der semiotischen Ebene des Lebens »jenseits-des-
Menschlichen«. Das symbolische Denken ist das, was uns idealerweise
von der unmittelbaren ikonischen und indexikalischen Realitit trennt;
es stellt somit jene Zasur dar, an der die scharfe Trennlinie zwischen dem
Menschlichen und dem Nicht-Menschlichen gezogen wird.

Wenn es also stimmt, wie Cassirer argumentiert, dass das Eintreten
in das Symbolische ein Eindringen in den menschlichen »Lebensraum«
der Kultur ist, scheint Kohn eine neue Losung fiir die komplexe Bezie-
hung zwischen dem Symbolischen und der Wirklichkeit, also zwischen
Mensch und Wirklichkeit, anbieten zu konnen. Fiir Cassirer ist und kann
die Wirklichkeit (vermittelt durch symbolische Formen) immer nur eine
Wirklichkeit fir den Menschen sein, weil die symbolische Funktion des
Bewusstseins den Menschen in sein eigenes Netz einschliefSt. Und genau
iber diese durch das symbolische Denken geschaffene Trennung schreibt
auch Kohn, der mit Cassirer — wie gesehen — die Annahme teilt, dass die
menschliche Besonderheit gerade in der Funktion des Symbols zu fin-
den ist. Wenn Cassirer jedoch mit seiner Metaphysik der symbolischen

27 »The semiosis of life is iconic and indexical. Symbolic reference, that which
makes humans unique, is an emergent dynamic that is nested within this
broader semiosis of life from which it stems and on which it depends.«
(Kohn, How Forests Think, S. 55).

28 Ebd.

60

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Formen und der Perspektive des symbolischen Idealismus die Entstehung
der menschlichen Form und ihre notwendige Vermittlung erfasst, ldsst
er die Tiir, die das Menschliche iiber sich hinausfiihrt, verschlossen. Das
heif$t, Cassirer stellt nicht die Frage »what kind of world is this that lies
out there beyond the symbolic?«.> Er weist die Moglichkeit zuriick, dass
der Mensch die Schwelle des Symbolischen tiberschreiten und mit dem
Vor-symbolischen interagieren kann.

Die Metaphysik der symbolischen Formen liefert die philosophische
Erklarung fir die symbolische, dreidimensionale (Ich-Du-Es) und ver-
mittelte »Natur« der menschlichen Realitit, aber sie hat das anthropozen-
trische Laster, die menschliche Realitat als die einzige zu betrachten, die
zdhlt, und daher auch als die einzige, die fir uns Menschen wirklich exis-
tiert, weil sie die einzige ist, die fir uns greifbar ist. Der Anthropologie
Kohns hingegen gelingt es, die Schwelle des Menschlichen zu tiberschrei-
ten und gleichzeitig der Philosophie der symbolischen Formen gerecht zu
werden, weil sie das Symbolische nicht zu einem menschlichen Wunder,
sondern zu einer aus dem Zoes hervorgehenden Dynamik macht. Weil
er die Konzepte der firsiness,> secondness’* und insbesondere der third-
ness von Peirce tibernimmt, wird Kohn dazu veranlasst, neu zu iiberden-
ken, was mit dem Realen gemeint ist.>* Die thirdness bezieht sich auf die
Existenz von generals, die real sind:

That is, habits, regularities, patterns, relationality, future possibilities,
and purposes what he [Peirce, Anm. d. Verf.] called thirds — have an
eventual efficacy, and they can originate and manifest themselves in
worlds outside of human minds. The world is characterized by >the ten-
dency of all things to take habits« (CP 6.101): the general tendency in
the universe toward an increase in entropy is a habit; the less common
tendency toward increases in regularity, exhibited in self organizing pro-
cesses such as the formation of circular whirlpools in a river or crystal
lattice structures, is also a habit; and life, with its ability to predict and
harness such regularities and, in the process, create an increasing array

29 Ebd.

30 »Peirce’s realism also encompasses something he called >firstness.« Firsts are
»>mere may-bes, not necessarily realized.< They involve the special kind of re-
ality of a spontaneity, a quality, or a possibility (CP 1.304), in its >own such-
ness< (CP 1.424), regardless of its relation to anything else«. (Kohn, How
Forests Think, S. 58).

31 »The element of the real that is easiest for us to comprehend is what Peirce
called >secondness.< The crashing palm is a quintessential second. Second-
ness refers to otherness, change, events, resistance, and facts. Seconds are
sbrutal< (CP 1.419). They >shock< (CP 1.336) us out of our habitual ways of
imagining how things are. They force us to >think otherwise than we have
been thinking« (CP 1.336).« (Ebd.)

32 Kohn, How Forests Think, S. 57—60.

61

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

of novel kinds of regularities, amplifies this tendency toward habit tak-
ing. This tendency is what makes the world potentially predictable and
what makes life as a semiotic process, which is ultimately inferential,
possible. For it is only because the world has some semblance of regu-
larity that it can be represented.3

Jeder symbolische Prozess beinhaltet diese >Drittheit<, denn er impliziert
eine Vermittlung, d.h., er vermittelt zwischen einem Etwas und einem
Jemandem.3* Aber auch wenn das Symbolische diese >Drittheit« mit sich
bringt, bleibt diese unabhiangig vom Symbolischen: » Generality, the ten-
dency toward habit, is not a feature that is imposed on the world by a
semiotic mind. It is out there. The thirdness in the world is the condition
for semiosis, it is not something that semiosis >brings« to the world«.3s
Dies ist ein grundlegender Punkt, denn er erlaubt es uns, die Beziehung
zwischen dem Symbolischen und dem Realen in einem neuen Sinne zu
verstehen. Denn wenn es stimmt, dass, wie fiir Cassirer, das Menschliche
durch die symbolische Funktion entsteht, so entsteht sie wiederum aus
der >Drittheit< des Realen und ist von ihr abhangig, was bedeutet: »Our
thoughts are like the world because we are of the world«.3¢

Der Mensch ist also in das Symbolische verstrickt, so wie das Symboli-
sche in die Semiose des Lebens und die Drittheit des Realen verstrickt ist.
In diesem Beziehungsgeflecht ist der Mensch in der Welt verortet: imma-
nent im umfassenderen Kontext des Zoes und des Realen und gleichzei-
tig gekennzeichnet durch seine eigentiimliche transzendentale »Natur«.
In der Konstellation von Kohn-Cassirer wird deutlich, dass das Symboli-
sche keinen Ausriss aus dem Zoes oder einen Kifig darstellt, sondern ein
durchlissiges und dynamisches Netzwerk, das die menschliche Umwelt
konstituiert und ordnet. Beide Autoren warnen jedoch vor der entfrem-
deten und »monomanischen« Tendenz des Symbolischen, das neurotisch
werden kann und sich nur noch in sich selbst bewegt und so wirklich aus
dem arteniibergreifenden Netzwerk des Lebens ausbricht.3”

33 Kohn, How Forests Think, S. 59.

34 Ebd.

35 Ebd.

36 Kohn, How Forest Think, S. 6o. Diese Erweiterung von Cassirer um Kohn
wird durch die morphologische Natur seiner Philosophie ermoglicht.
Goethes Morphologie erlaubt es Cassirer nimlich, Kontinuitat in der Dif-
ferenz zu denken. Die Nihe zwischen Cassirers Philosophie und der von
Peirce wurde auflerdem von Krois festgestellt und analysiert. Vgl: John
Michael Krois, »More than a Linguistic Turn in Philosophy. The Semiotic
Programs of Peirce and Cassirer«, in: Horst Bredekamp/Marion Lauschke
(Hg.), Bildkorper und Korperschema. Schriften zur Verkorperungstheorie
ikonischer Formen, Berlin: Akademie Verlag 2011.

37 »Aber gerade, wenn man sich die Bedeutung, die die Sprache fir den
Aufbau der Vorstellungswelt und der Welt der Phantasie besitzt, voll

62

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Die Starke der Anthropologie von Kohn ist es, die Schwelle zur sym-
bolischen »Festung« fiir den Menschen offen zu halten, die der Philoso-
phie von Cassirer ist es, zu analysieren, wie sich der Mensch in jener be-
wegt und wie vielfaltig die Tiefe des Symbols ist. Beide Philosophen sind
sich bewusst, dass das Menschliche (und das Leben) sich durch und in
Zeichen vollzieht und dass der Mensch der symbolischen Vermittlung
bedarf, indem er sich in die Folgen der pharmakologischen Natur des
Symbols verstrickt (§ 1.3).

Aber wenn das Symbolische so eng mit dem Menschlichen verbunden
ist, was bedeutet es dann, dass das Digitale symbolisch ist? Es ist offen-
sichtlich, dass diese Definition iiber den rein konventionellen Charak-
ter des Digitalen hinausgeht und es auf einer metaphysischen und onto-
logischen Ebene einbezieht: In diesem Sinne wird das Digitale zu einer
Art des Seins und des Daseins in der Welt des Menschen, was auch seine
(reale oder symbolische) Abgrenzung (Diskretisierung) vom (analogen)
Kontinuum des Lebens mit sich bringt.

Die Debatte uber Analoges und Digitales, die in den breiteren semio-
tischen (aber auch metaphysischen und ontologischen) Kontext des Ver-
haltnisses zwischen Ikonizitiat und dem Symbolischen gestellt wird, 16st
sich nicht nur endgiiltig vom Diskurs tiber kontingente Technologien,
sondern wie Alexander R. Galloway in Golden Age of Analog schreibt:
»So digital and analog [...] understood as synonyms for discrete and
continuous they also pertain to long-standing philosophical discussions
around similarity, identity, difference, and representation«.’* Galloway
ist der Ansicht, dass es eine besondere Beziehung zwischen dem digitalen
und dem philosophischen Denken gibt,* die eng mit der symbolischen
Natur des Digitalen verbunden ist und die uns langsam zu einer Defini-
tion des digitalen Denkens fiihrt.

vergegenwirtigt, scheint sich hieraus gegen sie ein letzter und entscheiden-
der Einwand zu ergeben. Denn wenn sie sich hierin als ein spezifisches Mit-
tel der >Menschwerdung, der Anthropogonie erweist, so scheint sie eben da-
mit auch fir immer in den Grenzen des Anthropomorphismus beschlossen
und in ihnen gefangen zu bleiben. Sie entfaltet aus sich eine immer reichere
und immer feiner gegliederte Welt von Symbolen — aber sie spinnt sich da-
mit auch immer tiefer in diese selbst geschaffene Welt ein. Sie vermag nie-
mals zum eigentlichen Wesen der Dinge vorzudringen sondern muf an sei-
ne Stelle das blofle Zeichnen setzen.« (Ernst Cassirer, »Die Sprache und der
Aufbau der Gegenstandswelt«, in: ders., Schriften zur Philosophie der sym-
bolischen Formen, Hamburg: Meiner 2009, S. 214; vgl. »The Feeling of
Radical Separation« in Kohn, How forest Think, S. 42—57).

38 Galloway, »Golden Age of Analog«, S. 212.

39 Alexander R. Galloway, Laruelle. Against the Digital, Minneapolis-London:
University of Minnesota Press 2014, S. xviii.

63

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

How could it be possible that philosophy and digitality are the same
thing? The question will be engaged more fully in the first part of the
book, but the crux of the matter is that philosophy is rooted in distinc-
tion. Whether the metaphysical distinction between essence and instance
or the political distinction between friend and foe, philosophy relies on
opposition, reflection, or relation between two or more elements. Like-
wise, digitality entails a basic distinction, whether zeros and ones or
some other set of discrete units — the four nucleobases of the genetic
code or the twenty-six letters of the alphabet are just as digital as the
base-two numeric encoding used in binary computers. Any digital medi-
um will have a bed of genetically distinct elements. These elements form
a homogeneous substrate from which constructions are built.+

Das Digitale und die Philosophie, die beide auf Unterscheidung (distinc-
tion) beruhen, stellen Denkformen dar, die durch Diskretisierung und
Abstraktion funktionieren und deren Funktion gerade darin besteht, eine
Unterscheidung, eine klare Differenz in den >Fluss< des Erlebens und der
Realitat einzufiigen und eine Welt der Gegenstinde zu konstituieren. In
gewisser Weise scheint Galloway vorzuschlagen, dass die Philosophie
eine Art Digitalisierung des Denkens darstellt, weil sie eine Distanzierung
von der Welt und eine Definition von Grenzen beinhaltet.

Es soll daher der Versuch einer besseren Definition dessen unternom-

men werden, was analoges und digitales Denken ist. Kehren wir zu Wil-
den und zwei Fuf§noten zuriick:

[FuSnote 7] I would also speak of analog thinking or knowing and dig-
ital thinking or knowing, as well as of analog and digital communica-
tion. The analog would cover the emotive, the phatic, the conative, and
the poetic; the digital, the cognitive and the meta lingual.+

[FuSnote 8] The epistemological necessity of mapping discontinui-
ty onto continuity must be emphasized. Epistemology is a matter of
where you draw the line; every logos deals with boundaries. The same
is true of any conceptual relation: metaphor and metonomy, closed and
open system, energy and information — and, of course, the analog/dig-
ital line itself.

This is not to say that all knowledge is digital, although many philoso-
phers seem to think so, or at least behave as if it were. Most knowledge
is analog. Only the divine power of abstraction (Verstand), to use Hegel’s
term, is digital. Most of our knowledge or understanding (in the usual
sense) is communicated analogically, by imitation, for example.+

40 Galloway, Laruelle, S. xix.

41
42

Wilden, System and Structure, S. 166.

Wilden, System and Structure, S. 166-167. Das Zitat lautet weiter: »In our
universities, significantly enough, analog knowledge — and especially the
(analog) context of (digital) knowledge — is generally denied, rejected, or

64

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Das Feld des Emotionalen, des Poetischen usw. dem Analogen zuzu-
ordnen, bedeutet, dessen ikonischen Charakter, nun angereichert durch
die Gedanken Kohns, noch einmal zu betonen. Das Analoge ist also
der Modus, um iiber das Kontinuum der Realitit und die Ikonizitit
des Lebens nachzudenken. Es ist — neben dem Digitalen — eine Form,
die das menschliche Denken annehmen kann, eine » Vision«, zu der das
Auge fihig ist, um seine eigene Wirklichkeit zu organisieren. Das Analo-
ge entspricht der Fahigkeit, Kontinuitit zu erkennen, die unzihligen Un-
terschiede zu antizipieren, wie Galloway schreibt: » The analog brings to-
gether heterogeneous elements into identity, producing a relation of non
distinction«.+ Gerade wegen seiner Fahigkeit, Unterschiede nicht zu be-
merken, also im Wege der Ununterscheidbarkeit zu arbeiten, ist das Ana-
loge ikonisch und damit immer immanent, d.h. mit dem Realen zusam-
menfallend: »The analog is the real with no abstraction, no reduction,
no sampling or capture. This is not to deny that the analog is a mode of
mediation. It is simply to claim that the analog is a mode of mediation
that always remains within the real«.#

Ein analogisches Denken ist daher ein Denken, das sich in dieser Im-
manenz, in diesem Netzwerk von Korrelationen und kontinuierlichem
becoming zu bewegen sucht. Wie Galloway in seinem Artikel » Golden
Age of the Analog« darlegt, scheinen sich die Philosophie und die Geis-
teswissenschaften im Zeitalter der vollendeten digitalen Revolution im-
mer mehr in Richtung eines analogen Denkens und einer analogen Me-
thode zu bewegen; das heifst, in Richtung einer — auch sprachlichen
— Betonung der empirischen Materialitit und ihrer Assemblagen, ihrer
Vernetzung und Hybridisierung;:

First and foremost, analog methods focus on real materiality as assem-
blage, multiplicity, heterogeneity, and difference. Analog ontology, thus,
favors deterritorialization over territorialization, becoming over being,
process over stasis, the open over the closed. This generates an analog
ethics defined through doing, action, production, creativity, experimen-
tation, and pragmatism. Analog causality operates via chance, accident,
and chaos. And analog aesthetics means gaps, slippage, patchiness, and
messiness.*s

ignored — except where its recognition can’t do much harm, as in art and
music departments, or where it simply has to be taken into account, as in
medical schools (which are very interested in the problem of analog simu-
lation), for no amount of digitalization can properly describe the touch of a
surgeon’s knife, which can have rather sudden either/or effects«.

43 Galloway, Laruelle, S. xxix.

44 Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 230.

45 Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 219. Galloway nennt — neben an-
deren —als Autor:innen Anna Lowenhaupt Tsing, Jane Bennet und natiirlich
Alfred North Whitehead und Gilles Deleuze als grundlegenden Einfluss. Ich

65

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Der sogenannte Analog Turn will den digitalen Binarismus und damit
auch die fiir das digitale Denken typische Transzendenz iiberwinden: Die
Immanenz wird in den Vordergrund geriickt und das Denken versucht,
sich in ihr zu bewegen.# Digitales Denken funktioniert im Grunde ge-
nommen genau umgekehrt wie analoges Denken; es fihrt zu Unterschie-
den und zur Definition von Grenzen: » The digital is the basic distinction
that makes it possible to make any distinction at all. The digital is the
capacity to divide things and make distinctions between them. Thus not
so much zero and one, but one and two«.4”

Das digitale Denken ist ein symbolisches und oft bindres Denken, das
auf der zentralen Bedeutung von Codes und Logik und dem Primat von
Text, Wort und Symbol aufbaut. Galloway nennt bezeichnenderweise
den Strukturalismus und den Poststrukturalismus als »digitale« Denk-
stromungen, aber auch explizit Ernst Cassirer selbst, der ein digitaler
Denker ist, weil er das Problem des Symbolischen in den Mittelpunkt
seines philosophischen Projekts stellte.+®

Die symbolische Wurzel des Digitalen verkompliziert seine Beziehung
zum Realen, und bereits in der Debatte um Analoges und Digitales in
den 1940er und 1950er Jahren kam die Idee auf, dass das Digitale, ge-
rade weil es symbolisch ist, ein menschliches Artefakt und daher nur
konventionell ist: eine Fiktion, die niitzlich ist, um die »wahre« Reali-
tat zu beschreiben, die aber analog und nicht digital ist.# Die Korrela-
tion zwischen dem Analogen und Realitdt und dem Digitalen und Fikti-
on ist auch heute noch offensichtlich und ist wahrscheinlich die Wurzel
des Vorurteils tber die geringere Realitit und Authentizitit der digita-
len virtuellen Realitit.

denke, Eduardo Kohn koénnte auch in die Liste der analogen Denker aufge-
nommen werden.

46 Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 216-220.

47 Galloway, Laruelle, S. xxix.

48 Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 213-216. »In the end is it still
possible to periodize the heyday of analog thinking? What about digital
thinking? Consider again the 1960s, ’70s, and ’8os, and the high-water
mark of poststructuralism. Consider the age of écriture, of Jean-Joseph
Goux and the theory of symbolic economies in Sigmund Freud or Karl
Marx. Consider the notion that the unconscious is structured like a lan-
guage or that there is nothing outside of the text. This, I suspect, represented
peak digitality, at least from the recent past. By contrast, consider the mid-
1990s through to today, the shift into full-fledged Deleuzeanism, the dom-
inance of Latourian methods in the social sciences, the rise of radical em-
piricism, new materialism, pragmatism and the various arguments against
method, or even the how-we-read-now debates in literary criticism. This
represents peak analogicity, the golden age of analog.« (S. 231).

49 Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 212-213.

66

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Dieses Vorurteil, das Realsein des Analogen und das Konventionsein
des Digitalen, muss jedoch analysiert werden, bevor es verworfen wird,
denn in seinen Falten liegt ein grundlegender Aspekt verborgen im Hin-
blick auf die Definition der digitalen Welt als symbolische Form.

In meiner Argumentation habe ich in der Tat die Beziehung zwischen
Analog-Tkon-Real hervorgehoben und damit die Zugehorigkeit des Ana-
logen zu einer Ebene, die eigentlich authentischer zu sein scheint, weil sie
der vor-symbolischen Ebene der Wirklichkeit angehort und tiefer ist als
das Symbolische, das aus ihr hervorgeht und einzigartig menschlich ist.
Wenn das Digitale und das Symbolische ein menschlicher sModus« sind,
dann sind das Analoge und das Ikonische ein - Modus« des Zoes. Diese
Perspektive ist jedoch problematisch, weil sie eine Substantivierung von
analog und digital beinhaltet und sie als Synonyme von real und symbo-
lisch darstellt. Um dieses Hindernis zu iiberwinden, ist es nicht so sehr
notwendig, diese Beziehungen aus den Angeln zu heben; vielmehr muss
sie von einer substantiellen auf eine funktionale Ebene gebracht wer-
den. Analog und digital sind »geistige«, d.h. symbolische Funktionen,
und nicht zwei verschiedene Substanzen oder ontologische Ebenen: Es
ist unmoglich, hier von groflerer oder geringerer Authentizitat zu spre-
chen, weil beides menschliche Formen der Beschreibung, Organisation
und Schaffung von Realitit bleiben. Der Mensch ist zu beidem fihig,
und das Denken bedient sich ihrer in Formen, die immer auch hybridi-
siert sind, sodass man nicht von rein digitalen und rein analogen For-
men sprechen kann, so wie es auch keine reinen symbolischen Formen
gibt, sondern diese sich immer in Allianz oder im »Kampf« miteinan-
der befinden (§ 1.2).

Wenn analog und digital Funktionen und keine Substanzen sind, muss
die Argumentation bis zu einem Punkt gefithrt werden, der sie in ei-
nen Widerspruch zu bringen scheint: Wenn namlich die substantivisti-
schen Gleichungen analog=real und digital=symbolisch nicht moglich
sind, weil analog und digital Funktionen sind, dann sind beide symbo-
lisch, d.h. beide sind Méglichkeiten des Symbolischen. Nicht nur das Di-
gitale >erschopft« das Symbolische, sondern auch das Analoge befindet
sich bereits innerhalb des symbolischen Kreises. Das Symbolische bleibt
die differenzierbare Funktion, d.h. in den verschiedenen symbolischen
Formen deklinierbar, die im ersten Kapitel analysiert wurden. Wenn wir
mit Kohn tiber Cassirer hinausgehen, kénnen wir jedoch hinzufiigen,
dass die symbolische Natur des Menschen der Notwendigkeit entspricht,
durch Zeichen zu >gehen« (weil wir leben) und notwendigerweise auch
durch die Vermittlung des Symbols (weil wir Menschen sind). Es gibt
also keine absolute und kornig stabile Realitit, sondern das Leben — in
seinen vielfiltigen und artenreichen Formen — entfaltet sich in mehreren
Dimensionen. Die symbolische Form des Menschen ist eine dieser Mog-
lichkeiten und ist ebenfalls dynamisch und, vor allem, offen.

67

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Wenn die symbolische Pragnanz der menschlichen Erfahrung die ver-

mittelte Natur der Beziehung zwischen Mensch und Wirklichkeit und
damit die Notwendigkeit,° sich in symbolischen Formen zu objektivie-
ren, impliziert, bleibt diese symbolische Grenze durchlissig.s* Wir kon-
nen unser symbolisches Gewand nicht ablegen, aber es taucht auf und
nimmt an der Semiose des Lebens teil. Ich schlage also vor, dass das Ana-
loge die Form ist, in der wir die Kontinuitdt denken, und das Digitale die
Art, die Diskontinuitit zu denken.

so Ich beziehe mich auf Cassirer: »Unter ssymbolischer Pragnanz« soll also die

51

Art verstanden werden, in der ein Wahrnehmungserlebnis, als >sinnliches«
Erlebnis, zugleich einen bestimmten nicht-anschaulichen Sinn in sich faf$t
und ihn zur unmittelbaren konkreten Darstellung bringt. Hier handelt es
sich nicht um blof§ perzeptive Gegebenheiten, denen spater irgendwelche ap-
perzeptiven Akte aufgepfropft wiren, durch die sie gedeutet, beurteilt und
umgebildet wiirden. Vielmehr ist es die Wahrnehmung selbst, die kraft ihrer
eigenen immanenten Gliederung eine Art von geistiger Artikulation gewinnt
— die, als in sich gefiigte, auch einer bestimmten Sinnfligung angehort. «
(Cassirer, Philosophie der Symbolischen Form,Bd. 111, S. 23 1). Uber den Be-
griff der symbolischen Prignanz siehe: Oswald Schwemmer, Kulturphiloso-
phie. Eine medientheoretische Grundlegung, Miinchen: Wilhelm Fink Ver-
lag 20035; Ders., Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europdischen Moderne,
Berlin: Akademie Verlag 1997; Viola Nordsieck, Formen der Wirklichkeit
und der Erfabrung. Henri Bergson, Ernst Cassirer und Alfred North White-
head, Freiburg - Miinchen: Karl Alber Verlag 2015.

»Making sense of this creature poses a challenge not unlike the one posed by
that other Sphinx, the one Oedipus encountered on his way to Thebes. That
Sphinx asked Oedipus, >What goes on four legs in the morning, on two legs
at noon, and on three legs in the evening?« To survive this encounter Oedi-
pus, like the members of our hunting party, had to figure out how to cor-
rectly respond. His answer to the riddle the Sphinx posed from her position
some — where (slightly) beyond the human was, >Man.<It is a response that,
in light of the Sphinx’s question, begs us to ask, What are we? That oth-
er-than-human Sphinx whom, despite her inhumanity, we nevertheless re-
gard and to whom we must respond, asks us to question what we think we
know about the human. And her question reveals something about our an-
swer. Asking what first goes on four, then on two, then on three legs simul-
taneously invokes the shared legacies of our four-pawed animality and our
distinctively bipedal peripatetic humanity, as well the various kinds of canes
we fashion and incorporate to feel our ways through our finite lives [...]«.
(Kohn, How Forests Think, S. 5). Das suggestive Zitat von Kohn themati-
siert genau die Mittelbarkeit der menschlichen Natur, die »Stocke « braucht,
um aktiv am Leben teilnehmen zu konnen.

68

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Digitales Denken oder: die Diskontinuitidt denken

In seiner 6. These, die in Laruelle. Against the Digital vorgestellt wird, defi-
niert Galloway das Digitale als »the one dividing in two«,5* d.h., die Ope-
rationalitdt des Digitalen besteht in der Diskretisierung des Kontinuums
durch Trennung, Individuation, Externalisierung, Erweiterung und Ent-
fremdung. Wie bei Wilden besteht das Digitale darin, eine Grenze einzu-
fiigen, die etwas Unbestimmtes — weil es noch in die Gesamtheit des Kon-
tinuums »eingetaucht« ist — zu einem bestimmten >Dies¢, einem Objekt,
in einer benennbaren und definierbaren Beziehung macht. Aufbauend auf
dieser These kann Galloway eine neue Geschichte des digitalen Denkens
skizzieren, die mit Sokrates und Platon beginnt und somit eng mit dem
philosophischen Denken des Westens und insbesondere mit dessen Wur-
zel, der logozentrischen Rationalitit, verbunden ist. Jeder Prozess der Ex-
ternalisierung beinhaltet eine Digitalisierung, weil ein Teil vom Ganzen
entfremdet wird: Das Eine wird externalisiert und verdinglicht zu einem
Anderen als es selbst, zu einem externen Objekt und damit fremd fiir es.

Es ist bezeichnend, dass Galloway an dieser Stelle den platonischen
Dialog des Phaidros (§ 1.3) und das Problem der Hypnomenata anfiihrt,
d.h. jener Form des Gedachtnisses, die in Objekten und Werkzeugen ex-
ternalisiert ist, welche — indem sie die menschlichen Fahigkeiten unter-
stiitzen und erweitern — als Prothesen das eigentliche menschliche Or-
gan ersetzen.53 Der pharmakologische Prozess der Externalisierung des
Gedichtnisses in einer Hypnomena entspricht — wie auch Galloway her-
vorhebts* — dem Prozess der Grammatisierung, d.h. der Digitalisierung
des Sprachkontinuums in die diskreten und kodifizierten Elemente ei-
ner schriftlichen Grammatik und damit in die Schrift (mit ihrer Kultur);
aber es ist auch der von Stiegler beschriebene mnemotechnische Prozess
und ganz allgemein jene Externalisierung des Menschen in technische,
das Gedachtnis eines Subjekts oder einer Kollektivitat festhaltende Ob-
jekte, und schliefSlich — und das ist der interessanteste Punkt — ist es das
Urphidnomen des Es, oder jene Entfremdung des Ichs vom Du der Welt,
die den Menschen dazu bringt, die eigentumliche Distanz und Vermit-
teltheit des Symbolischen zu erreichen.

Das transzendentale Subjekt, das ein ideales Subjekt, kein cogi-
to ist, entsteht aus der dreidimensionalen Struktur der urspringlichen

52 Galloway, Laruelle, S. 52

53 »As Socrates warns us in the Phaedrus, the truth of man’s sincerity can be
externalized into physical objects called the hypromenata. Such processes
of externalization are at root digital, because they extend the one beyond
its own bounds, thereby branching the one, splitting it, alienating a part of
the one into an external object.« (Galloway, Laruelle, S. 40).

54 Vgl ebd.

69

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Phianomene des Ich-Du-Es, d.h., es entsteht bereits differenziert, also »di-
gitalisiert< zu einer Triade, die das menschliche Auge fiir die Welt 6ffnet.
Und wenn das Phanomen des Ichs als das >Eine« gedeutet werden kann
— unbestimmt und monadisch auf sich selbst konzentriert in einer mono-
manischen Relationalitit absoluter Immanenz — und daher dem Analo-
gen nahe steht, so ist das Phanomen des Es stattdessen genau jener Pro-
zess der Digitalisierung des Einen in » Viele«, d.h., der Eintritt des Ichs in
eine Welt von Objekten, von denen es sich unumkehrbar distanziert hat;
in diesem Sinne ist das Digitale transzendental, aber man konnte auch
sagen, dass die transzendentale Methode digital ist.

Transzendentalitit ist jedoch nur innerhalb der transzendentalen Per-
spektive tragfihig, die Cassirer in seiner philosophischen Reflexion ent-
wickelt hat und die offensichtlich von der kantischen Philosophie und
ihrer Neuformulierung bzw. »Modernisierung« durch die neukantiani-
sche Schule ausgeht, aber zugleich tiber beide hinausgeht. Ausgehend
von Substanzbegriff und Funktionsbegriff definiert Cassirer die funkti-
onalen, relationalen und prozessualen Wurzeln seiner philosophischen
Vision, die seine Philosophie der symbolischen Formen und seine Kultur-
philosophie prigen. Seine synkretistische Verwendung von Kants trans-
zendentalem Idealismus in Kombination mit Goethes morphologischer
Perspektive fuhrt Cassirer zur Definition der Begriffe Form und Sym-
bol als Relation und Prozess, womit er Kants starren transzendentalen
Schematismus iiberwindet, ohne jedoch die ideale Ebene einer funkti-
onalen Einheit aufzugeben, die der Pluralitit und Heterogenitit kon-
kreter kultureller und erfahrungsbezogener Formen zugrunde liegt. Das
einzig wahre » Apriori« ist fur Cassirer die Beziehung zwischen der ide-
alen Sinnebene und der empirischen Empfindungsebene,s die sich in der

55 »Der symbolische Prozefs ist wie ein einheitlicher Lebens- und Gedanken-
strom, der das BewufStsein durchflutet und der in dieser seiner stromenden
Bewegtheit erst die Vielfiltigkeit und den Zusammenhang des BewufStseins,
erst seine Fiille wie seine Kontinuitit und Konstanz zuwege bringt. Von ei-
ner neuen Seite her zeigt somit dieser ProzefS, wie die Analysis des BewufSt-
seins niemals auf >absolute< Elemente zurtickfithren kann — weil ebendie
Relation, weil die reine Beziehung es ist, die den Aufbau des BewufStseins
beherrscht und die in ihm als echtes >Aprioris, als wesensmiafig Erstes, her-
vortritt. Nur im Hin und Her vom >Darstellenden< zum >Dargestellten<, und
von diesem wieder zu jenem zuriick, resultiert ein Wissen vom Ich und ein
Wissen von ideellen wie reellen Gegenstianden.« (Cassirer, Philosophie der
symbolischen Formen, Bd. 111, S. 231 f.) Uber die Prozessualitit von Cassi-
rers Philosophie siehe: Sascha Freyberg, »Metamorphologie. Zum Wissen-
schaftsbegriff in Ernst Cassirers Phinomenologie der Erkenntnis«, in: Ralf
Miiller et al. (Hg.), Morphologie als Paradigma in den Wissenschaften, Stutt-
gart: Frohmann-Holzboog 2022; Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und
der Erfabrung.

70

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIGITALES DENKEN ODER: DIE DISKONTINUITAT DENKEN

Form — der Gestalt — materialisiert, aber diese Beziehung wird nicht von
einer Ebene auf die andere uibertragen, sondern ist der Form selbst im-
manent: Geprdgte Form, die lebend sich entwickelt.s

Es ist der Begriff der Form selbst, der grundlegend relational ist, denn
die Form ist die intensive Beziehung zwischen dem »perspektivischen
Hervortreten[.]« und der »geistigen Leistung der Formung« und ist da-
her auch differenziell:s7 » Die Relation des >Hervortretens< bedarf homo-
gener Medialitit: der Positionierung in einem Schema, das ein Verhiltnis
zwischen Gleichartigem zur Darstellung bringt. Die Relationen der >For-
mungs, der >Strukturierung« und der >Korrelation« hingegen sind ver-
schiedene Ubertragungsfunktionen des Heterogenen«.5® Es sind die He-
terogenitdt und die Differenz der Formen, die das Faktum darstellen, von
dem auszugehen ist und dessen Moglichkeitsbedingungen aufgesptirt
werden mussen. In diesem Punkt kann das Digitale als ein grundlegen-
des Moment der Metaphysik des Symbolischen gedacht werden, insofern
es die Differenz von Sinn und Sinnlichkeit ist, die den Ausgangspunkt des
symbolischen Prozesses darstellt, die aber auch die Moglichkeit der Be-
ziehung zwischen ihnen in der konkreten Immanenz der Formen mit sich
bringt. Die Begriffe der Form und des Symbols sind in diesem Sinne digi-
tal, weil sie in der Lage sind, die Differenz zu thematisieren, indem sie sie
in ein Verhiltnis setzen, das sie jedoch nicht aufhebt: Diese unversohn-
liche und produktive Differenz impliziert eine symbolische Vermittlung.
Die Beziehung zwischen dem Digitalen und dem Transzendentalen zeigt
sich schlieflich in der Medialitit, die fiir den Menschen notwendig ist,
um in der Welt aktiv zu sein, wobei letztere in der Tat auf nichts anderes

56 »Ein Element der Setzung, der aktiven Formung, gehort dem Symbolischen
immer an. Bei Cassirer wird die symbolische Relation aber niemals als rei-
ne Setzung gedacht, als blof$ aktives Zusammensetzen separater Einzelteile.
Vielmehr ist diese Relationalitit eine Funktion der intensiven Vermittlung
zwischen allgemeinen Prinzipien der Formung und konkreten, individuel-
len Gestalten. Symbolische Relationen lassen sich nicht auf andere Rela-
tionen zuriickfithren. Sie konnen nicht durch Kausalitit oder andere logi-
sche Grundprinzipien erklart oder auf diese reduziert werden.« Nordsieck,
Formen der Wirklichkeit und der Erfabrung, S. 130. »Ein Element der Set-
zung, der aktiven Formung, gehort dem Symbolischen immer an. Bei Cas-
sirer wird die symbolische Relation aber niemals als reine Setzung gedacht,
als blof§ aktives Zusammensetzen separater Einzelteile. Vielmehr ist diese
Relationalitit eine Funktion der intensiven Vermittlung zwischen allgemei-
nen Prinzipien der Formung und konkreten, individuellen Gestalten. Sym-
bolische Relationen lassen sich nicht auf andere Relationen zurtickfiihren.
Sie konnen nicht durch Kausalitit oder andere logische Grundprinzipien er-
klirt oder auf diese reduziert werden.« (Ebd.)

57 Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfabrung, S. 129.

58 Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfabrung, S. 130-131.

71

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

verweist als auf die Vermittlung als funktionale und operative Notwen-
digkeit des symbolischen Prozesses, der den Menschen dazu bringt, die
Welt und sich selbst interpretieren zu konnen. Die Vermittlung beinhal-
tet die Beziehung zwischen diskreten und diskontinuierlichen Elemen-
ten sowie die Ubertragung der Differenz in die funktionale Finheit der
Form. Angesichts dieser Voraussetzungen ist es interessant, die besonde-
re Beziehung hervorzuheben, die das Digitale zum westlichen philoso-
phischen Denken unterhilt, das mehr als andere Philosophien auf einem
metaphysischen Dualismus und einem Glauben an logozentrische und
wissenschaftliche Rationalitit beruht, welche zutiefst digitale Formen
des Verstiandnisses und der Konstituierung der Wirklichkeit darstellen.s

Ebenfalls eng mit der westlichen Philosophie verbunden sind die — von
Galloway definierten — Modi des digitalen Denkens: das differenzielle
Sein und das dialektisch Sein:*°

differential being refers to the ontological condition in which being is
founded on a basic division of difference. Such difference is often con-
strued in terms of self and other, I and Thou, or being and Being. This
basic division of difference is not something that achieves any kind of
lasting synthesis but rather sustains itself in difference as such.®!

Der differentielle Modus des digitalen Denkens stellt das bindre Denken
dar, das die Differenz zwischen zwei Entitdten schafft und erméglicht.
Diese Differenzierung ist nicht verséhnbar und zwingt uns, vom Einen
zum Zweien (1,2) iiberzugehen: Mann/Frau; Kultur/Natur; Form/Ma-
terie; Selbst/Welt usw. Zwischen den Begriffen dieser Paare gibt es keine
Versohnung, denn ihre Bedeutung liegt in ihrer Trennung. Dieses bina-
re Denken ist aufgrund seiner Entweder-Oder-Logik offensichtlich digi-
tal und bringt mit sich, was Galloway eine Fetischisierung des Digita-
len nennt. Fetischisierung deshalb, weil dem Akt der Differenz und der
Unterscheidung selbst ein Wert beigemessen wird, d.h., dieser Akt wird

59 Wie Wilden bemerkt: »Not all languages are equally digital in form or func-
tion. If Granett is correct in his analysis of ancient Chinese language and
epistemology, the OVERALL analog function of digital communication is
much more evident in ancient Chinese culture. Of course Chinese written
language is emblematic or relatively iconic in form. Ancient Chinese episte-
mology and education emphasize totality, homeostasis, natural and social
context, response, consummation, interrelation, and wisdom rather then
analysis, pure knowledge, so-called >reason< and >rationality<, and the vari-
ous separations and dichotomies which underlie all western epistemology. «
(Wilden, System and Structure, S. 166).

60 Galloway definiert auch die beiden Arten des analogen Denkens: continu-
ous being und generic being, oder »One-as-Multiple« und »One-and-the-
Same«. Vgl. Galloway, Laruelle, S. 37—43.

61 Galloway, Laruelle, S. 54.

72

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIGITALES DENKEN ODER: DIE DISKONTINUITAT DENKEN

verabsolutiert und die relationale Komplexitit wird nur in der binaren
Ontologie und Epistemologie des Dualismus erfasst, der eine Hierarchie
der Werte und des Seins zwischen den Elementen der von ihm definierten
Paare aufstellt.®* Diskontinuitit wird also als Kontraposition (aber nicht
Negation) von Gegensatzpaaren, als Differenz und Distanz gedacht. Es
gibt keine Uberwindung der Diskontinuitit, sondern vielmehr ihre Chro-
nifizierung in existenzielle Differenz. Nicht so bei der zweiten von Gal-
loway identifizierten Art des digitalen Denkens, des dialektischen Seins:

Dialectical being, while also digital and hence also fueled by a suste-
nance of separations between things, refers to the ontological condition
in which being is founded on a basic negation, a negation formed from
something and its opposite.

Hence dialectical being means not so much an everlasting twoness but
an inexhaustible process of negation via reflection or opposition.®

Da das digitale Denken jedoch einen Prozess der Differenzierung bein-
haltet, fithrt es auch in seinem dialektischen Modus zur Definition ei-
ner Trennung, jedoch nicht in Form einer biniaren Opposition, sondern
eher in Form einer Negation. Nun stehen sich die Elemente der Unter-
scheidung nicht als Gegensitze gegeniiber, sondern als Kontrires in ei-
nem Verhiltnis von Kritik (Opposition) und Uberwindung. Wenn also
im differenziellen Sein das Eine zu Zwei wird, so steht fur Galloway im
dialektischen Modus das Eine in Beziehung zum Nicht-Einen, d.h. zu sei-
ner Negation.® Diese Beziehung ist durch einen Antagonismus gekenn-
zeichnet, wie in den Formen der konkreten und abstrakten Arbeit oder
zwischen der herrschenden Klasse und der Arbeiterklasse usw. Der dia-
lektische Kampf zwischen dem Einen und dem Nicht-Einen beinhaltet
jedoch nicht nur den Gegensatz zwischen kontriren Positionen, sondern
ist auch die dynamische Bewegung der Uberwindung der Negation in ei-
ner neuen Form. Digitales dialektisches Denken denkt daher Diskonti-
nuitit als Negation und Uberwindung derselben, in einer Bewegung, die
offen bleibt, weil jede neue Form ihre Negation mit sich bringt und so-
mit, wie bei Hegel, jede Bestimmung in ihr Gegenteil iibergeht.

Mit Galloway wurden zwei Arten nachgewiesen, Diskontinuitit zu
denken: In der ersten meint Diskontinuitit uniiberbriickbare Differenz
von Gegensitzen, und in der zweiten betrifft sie das dialektische Mo-
ment der Negation. In Galloways synthetischen Begriffen: Diskontinu-
itit wird verstanden als 1,2 bzw. 1,~1.5 Binires Denken und dialekti-
sches Denken sind zweifellos zwei, wenn nicht die Hauptformen des

62 Galloway, Laruelle, S. 35.
63 Galloway, Laruelle, S. 54.
64 Galloway, Laruelle, S. 36.
65 Galloway, Laruelle, S. 54.

73

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

westlichen philosophischen Denkens und sind mit der symbolischen
Form des logisch-wissenschaftlichen Denkens verbunden, aber sie sind
sicherlich keine Formen, die das Denken und das digitale Denken er-
schopfen. Wenn das Digitale tatsachlich symbolisch ist, dann wissen wir,
dass es nicht nur das »klare und offensichtliche« Symbol des wissen-
schaftlichen Denkens gibt, sondern — einer Genealogie folgend, die von
Goethe tiber Friedrich Theodor Vischer bis zu Aby Warburg und Ernst
Cassirer reicht — es lassen sich drei verschiedene Seinsweisen unterschei-
den. Auf der Grundlage dieser Unterscheidung wird vorgeschlagen, dass
das digitale Denken neben dem Binarismus und der Dialektik noch eine
dritte Seinsform aufweist: die Polaritit.

2.4 Diskontinuitit in der Polaritdt denken

Die Dreiteilung der symbolischen Funktionen, die Cassirer in der Philo-
sophie der symbolischen Formen vorschligt, ist allgemein bekannt: Aus-
drucksfunktion, Darstellungsfunktion und Bedeutungsfunktion. Bei der
Formulierung dieses Dreiklangs greift Cassirer sowohl auf die morpho-
logische Perspektive Goethes als auch auf die asthetische Analyse Fried-
rich Th. Vischers zurick, die dieser 1887 in seinem Aufsatz Das Symbol
vorlegt, auf den ich noch ausfihrlich zuruckkommen werde.*¢

Ausgehend von der sehr allgemeinen Definition des Symbols als »Sinn-
erfiillung« des Sinnlichen®” — in der z.B. ein geistiger Inhalt in einer Er-
scheinung zum Ausdruck kommt, ein Wort eine Bedeutung reprasentiert
oder ein abstraktes Zeichen auf einen bedeutsamen Inhalt hinweist — be-
zieht sich Cassirer auf die Definition des Symbols als Sinn-Bild, d.h. die
Verkorperung eines idealen Sinns in einem sinnlichen Zeichen; und die
Funktionen — ausdrucksvoll, darstellend und bedeutsam — des Symbols
sind Zuginge zu einer artikulierten Wirklichkeit.

Die Ausdrucksfunktion ist eine Form des Realititsbewusstseins, in der
die Symbole bereits wirken, aber noch unbewusste Manifestationen geis-
tiger Inhalte sind, weshalb sie so stark substantialisiert werden, dass je-
der Unterschied zwischen Bild und Objekt, geistigem Inhalt und Reali-
tat aufgehoben wird. Wir befinden uns in einer mythischen Welt,*® in der

66 Vgl. Ernst Cassirer, »Das Symbol Problem und seine Stellung im System der
Philosophie«, in: ders., Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen,
Hamburg: Meiner 2009, S. 93-122.

67 Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 111, S.105 und vgl. In-
fra §1.3.

68 Wie im ersten Kapitel gezeigt, stellt das Mythische nicht das » Primitive« dar.
Deshalb darf man auch in den Funktionen des Symbolischen keine Teleo-
logie sehen, sondern der Mensch bewegt sich zwischen diesen Funktionen,

74

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

der Mensch inmitten von Symbolen lebt und handelt, die er nicht als sol-
che erkennt. So ist zum Beispiel der Name eines Objekts oder eines Men-
schen das Objekt und der Mensch selbst, die Essenz davon, und das Wort
lebt und handelt als eine reale Entitit. Deshalb erscheint die mythische
Welt dem Bewusstsein als immer wandelbar, weil jedes Element indivi-
duell ist und keine Universalitdt anerkannt wird. Erst mit dem Aufkom-
men der darstellenden Funktion in der Sprache erhilt die Wirklichkeit
eine neue Konsistenz und Bestdndigkeit und das Bewusstsein verldsst die
partikulare Welt, um in eine universelle Welt einzutreten. Auf diese Wei-
se wird dem Geist durch die Sprache in ihrer Darstellungsfunktion eine
neue und umfassendere Sicht der Welt eroffnet; das mythische Gefiihl
wird unter die geistige Agide zuriickgebracht, wenn es in der Einheit ei-
nes Bildes, das als Darstellung verstanden wird, zusammengefasst wird.
So ist z.B. das Bild des Gottes nicht der Gott selbst, sondern eine sinnli-
che Darstellung des Gottes, der sich zwar durch sie zeigt, aber sich nicht
in ihr erschopft. Die Darstellungsfunktion tritt auf, wenn ein sinnlicher
Inhalt nicht in seiner absoluten Prasenz erfasst wird, sondern als Symbol,
als Stellvertreter fiir etwas anderes, sodass eine Relativierung der Ob-
jekte stattfindet, die fiir die Herstellung des — fiir das objektive Denken
notwendigen — Abstands zwischen dem Ich und den Objekten grundle-
gend ist. Erst in der Bedeutungsfunktion — die dritte und letzte Funktion
der geistigen Triade — wird das Symbol zu einem bewussten Zeichen, das
eine bestimmte Bedeutung gemifS einer logischen Beziehung angibt, die
nun vollig losgelost ist von jedem Anspruch auf sinnliche Unmittelbar-
keit. Im wissenschaftlich-theoretischen Bewusstsein findet der endgiiltige
Bruch zwischen der realen Welt und der idealen Welt statt. Alles wendet
sich zugunsten der letzteren, es wird ein Abstraktionsniveau erreicht, das
hoher ist als das der Intuition und der Wahrnehmung, das Bewusstsein
16st jede Verbindung mit der konkreten Realitit der bestimmten Dinge
und stellt sie gemafS der Universalitit ihrer Form und Beziehung dar, in-
dem es den logisch-theoretischen Raum o6ffnet.

Die cassirersche Dreiteilung kniipft — wie bereits erwdhnt — an Vi-
schers Symboltheorie an, aus der die Definition des Symbols als Sinn-
Bild stammt, gemeint ist »eine durch einen Vergleichsbegriff hergestell-
te duflere Verbindung zwischen Bild und Inhalt«,* im Sinne also eines
Bildes, das sich einer Idee, einem Sinn zuwendet. Das symbolische Bild
will nicht unmittelbar ausdriicken, was es zeigt, sondern driangt auf ei-
nen Gedanken und eine Bedeutung, auf die es nur durch Vergleich oder
Konvention verweist. Aus diesem Grund ist das Symbol im Wesentlichen

sodass jede nicht nur mit den anderen koexistieren kann, sondern alle aktu-
ell bleiben, wenn auch mit unterschiedlichen Graden der Relevanz.

69 Friedrich T. Vischer, »Il Simbolo«, in: ders., Simbolo e Forma, hg. von An-
drea Pinotti, Torino : Nino Aragno 2003, S. 110. Meine Ubersetzung.

75

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

uneindeutig, es bietet sich dem Auge mit Unmittelbarkeit an, stellt sich
aber der Vernunft als Ritsel dar: Es ist ein »vielgestaltiger Proteus,
schwer zu fassen und zu exorzieren«”°. Vischer nennt drei Moglichkei-
ten, wie eine Bedeutung mit einem Bild verkniipft werden kann, die sich
wiederum auf die drei Phasen des Lebens des Symbols beziehen, von de-
nen sich Cassirer inspirieren liefs.

Wenn Bild und Bedeutung zusammenfallen, hat man es mit einer dun-
kelen und unfreien Verkniipfung (=Ausdrucksfunktion) zu tun, bei der
das Symbol nicht nur verweist, sondern wesentlich reprasentiert. Auf der
gegensatzlichen Seite gibt es die dritte Stufe des Symbols, in der die Ver-
bindung zwischen Bedeutung und Bild hell und frei ist (=Bedeutungs-
funktion), weil das absolute Bewusstsein besteht, dass das Bild auf eine
Bedeutung durch ein tertium comparationis verweist, das konventionell
gewihlt und sofort erkennbar ist, z.B. der Olivenzweig oder die Taube
als Zeichen des Friedens, d.h. all jene — eben — klaren Symbole, die zu
leicht verstandlichen Allegorien werden, denen aber in gewisser Weise
eine besondere Ausdrucks- und Faszinationskraft fehlt. Zwischen den
beiden gegensitzlichen Stadien gibt es ein Zwischenstadium, das fiir Vi-
scher die wahre Natur des Symbols darstellt. Hier wird ein Bild mit ei-
ner Bedeutung verbunden, mit einem dunkelbell, unfreifrei und eben
einen symbolischen Akt (=Darstellungsfunktion).”” Hier haben wir es
mit dem kinstlerischen Symbol zu tun, in dem das Bewusstsein fiir die
Differenz zwischen Bild und Sinn willentlich aufgehoben wird, ebenso
wie die Symbolhaftigkeit ihrer Verbindung in Reserve gestellt wird, so-
dass wir uns der Faszination symbolischer Darstellungen widerstands-
los hingeben und gewissermafSen nicht auf sie verzichten konnen. Genau
von diesem Zwischenmoment des Symbols aus wollen wir damit begin-
nen, das digitale Denken im Modus der Polaritit zu definieren; denn in
ihm driickt sich jenes »eigentiimliche Zwielicht«7* aus, jene unauflosba-
re Mehrdeutigkeit, in der die Diskontinuitit in ihrer widerspriichlichen
Komplexitit gedacht und ausgelebt wird, statt im Binarismus befriedet
und festgehalten oder in der Dialektik iiberwunden zu werden.

In diesem Zwischenstadium ist das Symbol selbst ein Beispiel fur das
im Folgenden definierte Denken, denn das Symbol hilt — woran uns das
griechische Etymon obv - BdA\w erinnert — zwei Gegensitze — einen ide-
ellen Begriff und ein materielles Zeichen — in einem gespannten Gleich-
gewicht zusammen, ohne das eine mit dem anderen kollidieren zu las-
sen. Mehr noch wirkt das Symbol und ist gerade in diesem Kriftefeld
wirksam, das sein Polarsein erzeugt. In der Tat ist das digitale Denken

70 Vischer, »Il Simbolo«, S. 110. Meine Ubersetzung.

71 Eine dhnliche Aufteilung findet sich auch im Denken von Aby Warburg, for-
muliert als: Andachtsraum, Zwischenraum und Denkraum.

72 Vischer, »Il Simbolo«, S. 127.

76

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

in seiner polaren Form genau die Art und Weise, die Diskontinuitit in
einer Einheit zu denken oder, besser gesagt, die Diskontinuitit zu den-
ken, die die Koexistenz von widerspriichlichen Elementen erzeugt, ohne
jedoch diesen Widerspruch aufheben zu wollen, sondern vielmehr mit
und in ihm zu denken.

Um das digitale Denken im Modus der Polaritit zu erforschen, wer-
den zwei Beispiele vorgestellt, die dieses polare Denken und seine Stirke,
auch im Vergleich zum differenziellen und dialektischen Modus, deut-
lich zeigen. Das erste Beispiel ist das Konzept der Pathosformel des deut-
schen Kulturwissenschaftlers Aby Warburg und das zweite die Defini-
tion von Mundo Ch‘ixi der bolivianischen Soziologin und Historikerin
Silvia Rivera Cusicanqui.

Aby Warburg und die Pathosformel

Aby Warburg war ein Intellektueller sui generis,’s aber sicherlich von gro-
Bem Einfluss sowohl fiir die Denker seiner Zeit, die sich zum sogenannten
Hamburger Kreis — dem auch Cassirer angehorte — zusammengeschlos-
sen hatten, der sich seinerzeit um die Kulturwissenschaftliche Bibliothek
Warburg herum bildete, als auch fir unsere heutige Zeit, wie das wieder-
erwachte Interesse am Atlas Mnemosyne, Warburgs Meisterwerk, und all-
gemein an den Schriften und Werken des Hamburger Denkers zeigt.

Seit Beginn seiner Tatigkeit als Kunsthistoriker interessierte sich War-
burg fur die italienische Renaissance und insbesondere fiir die Rolle und
Bedeutung des Einflusses der heidnischen Antike auf die Renaissance,
eine Frage, die sich im weiteren Verlauf seiner Arbeit zu der allgemeine-
ren Frage nach dem Nachleben der Antike, d.h. dem Fortleben der pri-
mitiven und heidnischen Antike in der kulturellen Tradition des Wes-
tens entwickelte.

In dem 1905 in Hamburg gehaltenen Vortrag uber Diirer und die ita-
lienische Antike fiihrte Warburg erstmals den Begriff Pathosformel ein.
Hier vergleicht Warburg eine Zeichnung von Albrecht Diirer aus dem

73 Aby Warburg gehorte zu der Generation von Kunsthistorikern, die in der
zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts den Grundstein fiir die neu entstan-
dene akademische Disziplin der Kunstgeschichte legten. Sein Name gehort
zusammen mit dem von Heinrich Wolfin und Alois Riegl (um nur einige zu
nennen) zu den Gelehrten, die die Sichtweise der Kunstkritik und der Kunst-
geschichte ihrer Zeitgenossen und vor allem der nachfolgenden Generati-
onen am meisten beeinflusst und revolutioniert haben. Obwohl Warburg
seiner Zeit und der deutschen Kulturtradition tief verbunden war, war er
kein kanonischer Gelehrter; er genoss aufgrund seiner aufSergewohnlichen
Gelehrsamkeit und Kompetenz die Wertschitzung des deutschen akademi-
schen Milieus, dem er jedoch nie direkt angehorte.

77

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Jahr 1494 und einen anonymen Kupferstich aus dem Umkreis von Man-
tegna,’+ die beide den Tod des Orpheus darstellen. Ihn leitet dabei die
Uberzeugung, dass die beiden Werke »Blitter als Aktenstiicke zur Ge-
schichte des Wiedereintritts der Antike in die moderne Kultur noch nicht
erschopfend interpretiert sind, insoweit sie einen bisher unbeachteten
doppelseitigen Einflufl der Antike auf die Stilentwicklung der Friihre-
naissance offenbaren«.7s

Die Antike taucht durch kiinstlerische Formen wieder auf, die Korper
darstellen, die eine intensive, sich von der Starrheit und Statik der Spat-
gotik deutlich unterscheidende Lebenskraft ausdriicken. Es ist die Inten-
sitat solcher Modelle, die die Kiinstler der Renaissance anzieht, die sen-
sibel sind fiir die Formen der akzentuierten Ausdruckskraft, durch die
das dionysische Wesen der Antike in der Renaissance neben dem apolli-
nischen wieder auflebt.”¢

Das Thema des Orpheus-Todes, das in der Renaissance immer wieder
auftaucht, zeugt davon, »wie lebenskriftig sich dieselbe archiologisch
getreue Pathosformel, auf eine Orpheus- oder Pentheusdarstellung zu-
riickgehend, in Kuinstlerkreisen eingeburgert hatte«.””

Die Pathosformel ist die authentische, uralte Formel eines intensivier-
ten korperlichen oder seelischen Ausdrucks,?® sie ist eine gestische Spra-
che, die man deshalb »international und iiberall da mit dem Herzen ver-
stand, wo es galt, mittelalterliche Ausdrucksfesseln zu sprengen«.7?

Warburg selbst hat niemals eine theoretische und eindeutige Definiti-
on der Pathosformel gegeben, jedoch geben die obigen Formulierungen
einen Einblick in ihre Bedeutung und deuten auch auf ihre kaleidosko-
pische Natur hin, die eine Vielzahl von Themen katalysieren kann. War-
burg widmete sein gesamtes Werk der >Jagd< und dem Aufspiiren dieser
Pathosformeln in der Bildgeschichte des Westens und dem Aufzeigen der
intrinsischen Polaritit dieser Formeln, die ihrer Natur nach gegensatz-
liches und sich gegenseitig widersprechendes Pathos darstellen konnen.

Ein Beispiel dafiir ist die Pathosformel der Florentiner Nymphe, eine oft
weibliche Figur, die Bewegung und Dynamik in die Werke der Renaissance
bringt. Warburg »trifft«*® diese Nymphe in Domenico Ghirlandaios Fres-

74 Aby Warburg, »Diirer und die italienische Antike«, in: ders., Werke in einem
Band, hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp 2010, S.176.

75 Ebd.

76  Warburg, »Diurer und die italienische Antike«, S. 178.

77 Warburg, »Diirer und die italienische Antike«, S. 177

78 Warburg, »Diurer und die italienische Antike«, S. 178.

79 Warburg, »Direr und die italienische Antike«, S. 181.

8o »Ich machte ihre Bekanntschaft bei einem Wochenbesuch in einer Kirche...
und jetzt wirst du sie wahrscheinlich schon kennen. Sie wohnt in dem Chor
von S.Maria Novella, linke Wand, zweite Reihe von Unten, auf dem Bild
rechts vom Zuschauer« Aby Warburg, » Fragmente zum Nymphenprojekt«,

78

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

ko La nascita di San Giovanni Battista, das von der Familie Tornabuoi fiir
ihre Kapelle in Santa Maria Novella in Florenz in Auftrag gegeben wur-
de. Der Grund, warum die Figur Warburg fasziniert, ist ihre Fremdheit ge-
geniiber der dargestellten Szene: Elisabeth, die gerade Mutter geworden
ist, liegt auf ihrem Bett und bekommt Besuch von drei Florentinerinnen,
die nach der Mode des 15. Jahrhunderts gekleidet sind, drei Dienerinnen
kimmern sich um den kleinen Johannes und die Mutter.

Die Szene ist von einer biirgerlichen Beschaulichkeit gepragt, aus der nur
die fruchttragende Magd auszubrechen scheint. Sie tragt kein florentinisches
Kleid, sondern ein leichtes Gewand mit Schleiern, das von einem Wind be-
wegt wird, der nur fur sie weht; und sie ist die einzige Figur, die sich — inmit-
ten von festen, unbeirrbaren Figuren — bewegt. Diese Nymphe-Magd, die
wie ein »heidnischer Sturm« in den Raum eindringt, stellt das Wiederauftau-
chen einer fur die griechische und romische Kunst typischen kiinstlerischen
Formel dar, die — so Warburg — in der italienischen Kunst des 15. Jahrhun-
derts aufgegriffen wird, weil sie dank ihrer Bewegung eine neue Sinnlich-
keit und ein hedonistisch-heidnisches Lebensgefuhl auszudriicken vermag.
Diese tritt in der florentinischen und italienischen Gesellschaft auf, um mit
der moralischen und kiinstlerischen Starrheit des Mittelalters zu brechen.

Diese Nymphe — die Warburg Eilbringitte tauft — erscheint nicht nur
in Ghirlandaios Fresko:

in: ders., Werke in einem Band, hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhr-
kamp 2010, S.198.

79

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Bald war es Salome, wie sie mit todbringendem Reiz vor dem geilen
Tetrarch angetanzt kommt; bald war es Judith, die stolz und trium-
phierend, mit lustigem Schritt, das Haupt des ermordeten Feldherrn
zur Stadt bringt; dann schien sie sich unter der knabenhaften Gratie
des kleinen Tobias versteckt zu haben, so wie er mit Mut und Leicht-
herzigkeit zu seiner gespenstischen Braut marschiert. Manchmal sah
ich sie in einem Seraphin, der in Anbetung zu Gott geflogen kommt,
und dann wieder in Gabriel wie er die frohe Botschaft verkiindet. Ich
sah sie als Brautjungfer bei dem Sposalizio in unschuldiger Freude,
ich fand sie als fliechende Mutter bei dem Kindermord mit Todesschre-
cken im Gesicht.

Ich versuchte sie wieder zu sehen, wie ich sie das erste Mal getroffen
hatte im Chor der Dominikanerkirche, aber sie hatte sich verzehnfacht.
— ——Ich verlor meinen Verstand. Immer war sie es die Leben und Bewe-
gung brachte in sonst ruhige Vorstellungen. Ja, sie schien die verkorperte
Bewegung ... aber es ist schr unangenehm die zur Geliebten zu haben.*

Dieses Zitat zeigt nicht nur die Wandlungsfihigkeit der Pathosformel,
sondern auch und vor allem ihre Fahigkeit, unterschiedliches und sogar
gegensatzliches Pathos zu transportieren. Tatsachlich wurde die Pathos-
formel der Nymphe von den Kiinstlern der Renaissance nicht nur wie-
dereingefiihrt, um Bewegung und Vitalitat in figurative Werke zu brin-
gen, sondern auch wegen ihres inhirenten tragischen Potenzials: Thr
antikes Vorbild ist namlich Medea, eine tragische Figur, die aus Rache
ihre eigenen Kinder totet. Im Spektrum ihrer moglichen Metamorpho-
sen umfasst die Pathosformel die Nymphe FEilbringitte, eine Magd mit
eiligem Schritt, die Bewegung bringt, aber auch die Mutter, die in Ghir-
landaios La strage degli Innocenti um die Rettung ihres Sohnes kampf:
Thr Korper — dargestellt nach der antiken Formel der Medea — zeigt das
leidenschaftliche und tragische Pathos, das ihn tiberwiltigt. Es ist die Pa-
thosformel des Dionysischen, die in der griechischen Kunst zur Darstel-
lung der Medea, aber auch der Bacchae bei orgiastischen Riten verwen-
det wird, es ist die Kristallisation des Gefiihls der Manie, ein Ausdruck
der gewaltsamen Bejahung des Lebens, die bis zum Extrem des kanni-
balischen Mordes und der gewaltsamen Leugnung der Existenz des an-
deren gehen kann.*:

Nur in einer polaren Perspektive ist es moglich, dass dieselbe Pathos-
formel von Medea — der kindermordenden Mutter — zu Ghirlandaios
Mutter tibergehen kann, und dies, weil in ihr das Zusammentreffen von
Gegensitzen kein Skandal, keine logische Unmoglichkeit ist, sondern die

81 Warburg, »Fragmente zum Nymphenprojekt«, S. 202.

82  Fir Warburg bewegt sich das Spektrum der Pathosformeln zwischen den ge-
gensatzlichen Polen der Nymphe, einem Ausdruck des Gefiihls der Manie,
und der Flussgotter, einem Ausdruck des Gefiihls der Depression.

8o

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

Pathosformel ist diese Polaritit, d.h die Fahigkeit, Extreme zu begreifen,
ohne jemals das eine im anderen vernichten zu wollen. Wie das Konzept
des pharmakon enthilt auch die Pathosformel immer ihre Extreme (die
infantizidale Mutter und die Mutter, die ihr Kind vor der Ermordung
bewahrt), und selbst wenn sie auf eines von beiden polarisiert ist, ist ihr
Gegenteil immer prisent.

Es ist daher nicht verwunderlich, dass Warburg sich fiir die Pathos-
formel der Schlange interessiert, ein Tier, das tief in der kulturellen Vor-
stellungskraft des Westens verwurzelt ist — und nicht nur dort, wie wir
sehen werden — und ein mehrdeutiges Symbol darstellt, das zudem eng
mit dem Konzept des pharmakon verbunden ist.

Wie das pharmakon ist auch die Schlange sowohl giftig als auch ein
Gegengift; sie ist ein damonisches Symbol, aber auch ein Symbol der
Erlosung: die Schlange, die Laokoon erwiirgt, und die Schlange um den
Stab des Gesundheitsgottes Askulap; die Schlange des irdischen Para-
dieses, die die Vertreibung Adams und Evas und die menschliche Sterb-
lichkeit verursacht, und die Bronzeschlange des Moses, die vor dem
todlichen Biss der Wiistenschlangen rettet. Die Schlange ist die Pathos-
formel, die am starksten die polare Zweideutigkeit des Pharmakons
verkorpert, das sowohl heilen als auch toten kann, also das erhabe-
ne Pathos des Schreckens und der Kontrolle im Angesicht von Natur
und Leben. Warburg stellt fest, dass das Symbol der Schlange in der
Bildgeschichte des abendlindischen Denkens auch die symbolische Be-
deutung der Uberwindung des Bésen und der Beherrschung der Natur
durch den Menschen in sich trigt, aber bei dieser Uberwindung muss
die Zweideutigkeit der Schlange ausgeloscht werden und die Schlange
darf nicht iiberleben: Sie muss unter Marias Ferse zertreten, ins Feuer
geworfen werden, wie Paulus auf Malta, oder in den elektrischen Draht
eingesperrt werden.® Thre schockierende Polaritit muss iberwunden
werden. So verweisen diese Gesten der Vernichtung fiir Warburg auf
die hdufige Unfihigkeit des westlichen Denkens, in der widerspriich-
lichen Komplexitit zu leben, die die Schlange und die Pathosformeln

83 »Den Uberwinder des Schlangenkultes und der Blitzfurcht, den Erben der
Ureinwohner und goldsuchenden Verdrianger des Indianers, konnte ich auf
der Strafse in San Francisco im Augenblicksbilder einfangen. Es ist On-
kel Sam mit dem Zylinder, der voll Stolz vor einem nachgeahmten anti-
ken Rundbau die Strafle entlang geht. Uber seinem Zylinder zieht sich der
elektrische Draht. In dieser Kupferschlange Edisons hat er der Natur den
Blitz entwunden. Dem heutigen Amerikaner erregt die Klapperschlange
keine Furcht mehr. Sie wird getotet, jedenfalls nicht gottlich verehrt. Was
ihr entgegengesetzt wird, ist Ausrottung. Der im Draht eingefangene Blitz,
die gefangene Elektrizitat, hat eine Kultur erzeugt, die mit dem Heidentum
aufriumt«. (Aby Warburg, Das Schlangenritual. Ein Reisebericht, Berlin:
Verlag Klaus Wagenbach 1993, S. 55-56).

81

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

darstellen. In seiner binidren oder dialektischen Form kann das westli-
che Denken die Polaritdt der Schlange nicht nur nicht denken, sondern
muss sie entweder im Manichdismus der Opposition oder im dialekti-
sche Moment exorzieren. Die Polaritit zu denken bedeutet hingegen, in
der Komplexitit zu denken, ohne sie homogenisieren oder hybridisie-
ren zu wollen, und dazu gehort auch das Bestreben, die Diskontinuitit
zu bewahren. Es ist daher nicht verwunderlich, dass das zweite Beispiel,
das im Folgenden prisentiert werden soll, nicht von einem westlichen,
sondern von einer siidamerikanischen Denkerin stammt. In dem Ver-
such, ihr eigenes Denken und ihre eigene Geschichte zu dekolonisieren,
findet sich Silvia Rivera Cusicanqui mit ihrer eigenen gemischten und
widerspriichlichen Identitit ab, die gleichzeitig indigen und europdisch
ist, und mochte vor allem die westlichen konzeptionellen Kategorien
des metaphysischen Dualismus und der marxistischen Kritik radikal in
Frage stellen, d.h. sowohl den bindren als auch den dialektischen Mo-
dus des digitalen Denkens kritisieren, um eine ch’ixi-Methode vorzu-
schlagen, die die Merkmale der Polaritit aufweist.

Silvia Rivera Cusicanqui: Leben in einer ch’ixi Welt

In ihrem Buch Un mundo ch‘ixi es posible schligt Silvia Rivera Cusican-
qui eine kollektiv erarbeitete Epistemologie vor, die in der Lage ist, den
Binarismus und den Historizismus der Sozialwissenschaften zu uiberwin-
den, und zwar dank der Begriff-Metapher des ch’ixi — eines Aymara-Be-
griffs, die die Komplexitat und Heterogenitit der bolivianischen Gesell-
schaft beschreiben und interpretieren kann.+

Rivera Cusicanqui beobachtet, dass seit den 1980er und r99oer Jah-
ren feministische, indigene und okologische Denkrichtungen, die mit
der kolonialen Vergangenheit und Gegenwart brechen wollen und die
die Versuche der Homogenisierung der Gesellschaft und ihrer Konflikte
kritisieren, in die bolivianische Gesellschaft Einzug gehalten haben. Die-
se Orte und dieses Denken des Kampfes bringen, wie Rivera Cusican-
qui schreibt, die unverdaute und unverdauliche Vergangenheit der boli-
vianischen Gesellschaft zum Vorschein und zeigen ihre mestizische und
widerspriichliche Identitit sowie ihre tiefgreifenden und bedeutenden
Anachronismen.? Die andine Gesellschaft ist in der Tat in einer Mul-
titemporalitdt und UnzeitgemafSheit gefangen, die ein Nebeneinander
von Riaumen, Bevolkerungen und Kulturen aus verschiedenen Orten und
Zeiten erzeugt und eine Erkenntnistheorie und Philosophie erfordert, die

84 Silvia Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un pre-
sente en crisis, Ciudad Auténoma de Buenos Aires: Tinta Limon 2018, S. 17.

85 Ebd.

82

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

in der Lage ist, diese Widerspriiche darzustellen, ohne sie zu vereinfachen
oder in Vergessenheit geraten zu lassen.®

Rivera Cusicanqui setzt sich kritisch mit der siidamerikanischen Intel-
lektuellengeschichte auseinander und zeigt, dass die Versuche der 1970er
Jahre, einen siidamerikanischen Marxismus zu entwickeln, dieser Kom-
plexitit nicht gerecht werden konnten. Die tibermifSige Betonung eines
Denkens, das sich als absolut rational und der europaischen Tradition na-
hestehend verstehen wollte, war nichts anderes als ein Versuch, die Unter-
schiede zu disziplinieren und die Heterogenitit der andinen Gesellschaft
zuiibersehen<.’” Diesen Denkformen stellt Rivera Cusicanqui das Konzept
des mundo ch'ixi gegentiber, d.h. eine Phinomenologie, die in der Lage ist,
sich von den Aporien der Geschichte zu ernahren, ohne sie zu phagozytie-
ren und sie so in ein — materielles und ideologisches — System zu integrieren,
in dem solche Widerspriiche nicht mehr problematisch und explosiv sind.*

Die Begriff-Metapher des ch’ixi beinhaltet in erster Linie eine Kritik
am Kolonialismus und einen Versuch, den Binarismus aus der vielfilti-
gen Identitit, die das ch’ixi-Sein mit sich bringt, auszutreiben: » Denn der
Kolonialismus reproduziert keine formlos-kaleidoskopische Heterogeni-
tat der Unterschiede: Er strukturiert Hierarchien, schafft Institutionen
der Normalisierung und Totalisierung und bringt Formen der Pidago-
gik hervor, die sich mit repressiver Kraft in die Korper und den alltagli-
chen gesunden Menschenverstand einschreiben«.

Diese Dekolonisierungsarbeit ist jedoch weder ein Versuch, zum Vor-
kolonialen zuriickzukehren, noch ein Versuch, die koloniale Geschichte
auszuldschen, was bedeuten wiirde, einen Teil der bolivianischen Iden-
titdt zu ersticken sowie zu einer bindren Logik von »entweder indigen
oder kolonisiert« zurlickzukehren. Stattdessen will die ch’ixi Methode
einen Zwischenraum schaffen, der jedoch kein leerer und kiinstlicher
Vermittlungsraum ist, sondern ein Gefiige, in dem die Unterschiede in-
einandergreifen und gleichzeitig widerspriichlich bleiben.

Ein Beispiel dafiir ist die vorspanische Kosmologie der Anden, in der
der Krieger (das Miannliche) und die Weberin (das Weibliche) das wich-
tigste soziale Paar darstellten. Die zerstorerische Gewalt des Kriegers
findet nicht nur ihr Gegenteil in dem Lebensauftrag, den die Kette der
Weberin darstellt, sondern beide iiberschneiden sich miteinander. Der

86 Ebd.

87 Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 19—22.

88 Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 25.

89 Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 36. Meine Ubersetzung.
Im Original: »Pues el colonialismo no reproduce una heterogeneidad infor-
me y caleidoscépica de las diferencias: estructura jerarquias, crea institu-
ciones de normalizacion-totalizacion e incuba formas de padagogia que se
implantan en los cuerpos y en el sentido comtin cotidiano con fuerza repre-
siva«.

83

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Krieger und die Weberin bilden eine symbolische Konstellation, in der
das mannliche Prinzip der Zerstérung und das weibliche Prinzip des Le-
bens nicht einfach als gegensatzliche Pole aufeinanderprallen, sondern in
eine Kontaktzone eintreten, die »nachhallend und strittig«*° ist und das
Prinzip des Lebens selbst darstellt. Mit der europdischen Invasion und
der kolonialen Gewalt wurde dieses Gefecht von Widerspriichen verein-
facht und zu einem Gegensatz und einer Gegentiberstellung von Mann
und Frau, in der die Frau entweder nicht existiert oder dem Mann vollig
entgegengesetzt ist. Das von Rivera Cusicanqui vorgeschlagene ch’ixi-
Gleichgewicht stellt daher auch eine emanzipatorische Moglichkeit so-
wohl fiir das Weibliche als auch fiir das Minnliche dar, die sich nicht in-
korporieren, sondern gerade in einem ch’ixi-Raum der Spannung (auch
konflikthaft) schwingen, der aber im Wesentlichen affirmativ bleibt.**

Diese ch’ixi-Epistemologie ist dezidiert als Herausforderung an die
Idee des Einen gemeint, aber gleichzeitig ist sie die Erkenntnis, dass wir
alle denselben Planeten bewohnen und dass diese Erde, obwohl sie eine
ist, nicht mit einem einzigen Prinzip, einem universellen Wissen und ei-
ner universellen Ethik verstanden werden kann, sondern von den viel-
faltigen und nicht reduzierbaren Unterschieden her verstanden werden
muss, die sie durchziehen. Das ch’ixi-Denken ist daher ein Denken, das
versucht, Diskontinuitit zu verstehen und aufrechtzuerhalten, wihrend
es in Einheit eingebettet ist. Wie die Schlange ist der ¢h’ixi-Gedanke oder
das c¢h’ixi-Sein die nicht-irenische Koexistenz von gegensatzlichen, aber
miteinander verflochtenen Elementen.

Nun ist es interessant zu entdecken, dass der Begriff ch ixi eng mit der
Figur der Schlange verbunden ist. Der Begriff chixi bezeichnet in erster
Linie eine Farbe, d.h. einen bestimmten Grauton, der aus der Ferne ho-
mogen erscheint, aus der Nahe aber weifle und schwarze Flecken ver-
mischt zeigt, die aber dennoch erkennbar sind. Dieses gesprenkelte Grau
— weder schwarz noch weif$, noch die einfache Mischung dazwischen —
kennzeichnet bestimmte Arten von Wesen — wie die Schlange —, die als
aufergewohnlich gelten, weil sich in ihnen die Fahigkeit und die Macht
manifestieren, Grenzen zu tiberschreiten und gegensitzliche Naturen auf
eine »widerhallende« Weise zu verkorpern:

9o Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 56. Meine Ubersetzung.
Im Original: »reverberante y contenciosa«.

91 »Al texto sobre La Voz del Campesino, manifesto anarquista de Luis Cu-
sicanqui, lo he titulado >La identidad ch’ixi de un mesizo«, porque la pala-
bra del autor occure en el espacio intermedio donde el chocque de contra-
rios crea una zona de incertidumbre, un espacio de fricciéon y malestar, que
no permite la pacifcacion ni la unidad. Esta franja intermedia no es, por lo
tanto, una simbiosis o fusion de contrarios; tampoco es una hibridacion. «
(Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 78).

84

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

Die ch’ixis-Wesen sind machtig, weil sie unbestimmt sind, weil sie weder
weifs noch schwarz sind, sondern beides zugleich. Die Schlange gehort
sowohl zum Oben als auch zum Unten; sie ist zugleich mannlich und
weiblich; sie gehort weder zum Himmel noch zur Erde, doch bewohnt
sie beide Rdume — sei es als Regen oder als unterirdischer Fluss, sei es
als Blitz oder als Erzader in der Mine.**

Die ch’ixi-Herausforderung besteht also gerade darin, der Faszination zu
widerstehen, eine Synthese zu erreichen, Komplexitit und Differenz in
das Eine zu integrieren, sondern vielmehr »innerhalb des Widerspruchs
zu arbeiten und seine Polaritit zu einem Raum fiir die Schaffung eines
Zwischengewebes (taypi) zu machen, eines Gewebes, das weder das eine
noch das andere ist, sondern im Gegenteil beides gleichzeitig«.*3

Das taypi-ch‘ixi — das ch’ixi-Gewebe — ist ein Ort des Kontakts, aber
auch der Reibung und Herausforderung, an dem eine affirmative und
offentliche Konfrontation moglich ist. Es handelt sich um eine elektri-
sche und nicht friedliche Zone, sie ist nicht ruhig, sondern brodelt stin-
dig und von ihr aus ist es moglich, anders zu denken.*+

Die Pathosformel von Warburg und Riveras Begriff-Metapher ch’ixi
sind aufgrund ihrer Polaritit in der Lage, widerspriichliche Elemente in
einer aktiven und affirmativen Beziehung zu halten und stellen daher
Beispiele fur digitales Denken in seiner polaren Form dar. Damit kann
die Diskontinuitit, die Differenz, in einer »elektrischen« Erkenntnisthe-
orie gedacht werden, in der Reibungen, Konflikte nicht zu Antagonis-
men werden, sondern vielmehr jenes Kraftfeld schaffen, in dem polares
Denken arbeiten und wirken kann und vielleicht ist es genau diese Denk-
form, die wir brauchen, um uns aktiv in der komplexen Realitit der di-
gitalen Welt samt ihrer computationalen Technologien zurechtzufinden.

92 Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 79-80. Meine Uberset-
zung. Im Original: »las entidades ch’ixis, que son poderosas porque son in-
determinadas, porque no son blancas ni negras, son las dos cosas a la vez.
La serpiente es de arriba y a la vez de abajo; es masculina y femenina; no
pertenece ni al cielo ni a la tierra pero habita ambos espacios, come lluvia
o como rio subterrdneo, come rayo o come veta de la mina.«

93 Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 83. Meine Ubersetzung.

94 Vgl. Ebd.

85

hitps://dol.org/10.5771/783748965671-50 - am 19.01.2026, 21:30:31. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748965671-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel 2Das Analoge und das Digitale oder Kontinuität und Diskontinuität
	2.1 Analog vs Digital
	2.2 Die Diskretisierung des Realen
	2.3 Digitales Denken oder: die Diskontinuität denken
	2.4 Diskontinuität in der Polarität denken
	Aby Warburg und die Pathosformel
	Silvia Rivera Cusicanqui: Leben in einer ch’ixi Welt



