
SprachSpiele
Pathos und Sprache in der Erfahrung des Schauspielers 
auf der Bühne

Susanne Granzer (Wien)

Um den Helden herum wird Alles zur Tragödie, um den Halbgott 
herum Alles zum Satyrspiel; und um den Gott herum wird Alles - 
wie? vielleicht zur "Welt"? -

Friedrich Nietzsche

Interpretiert man Nietzsches Aphorismus aus Jenseits von Gut und 
Böse1 in theatralischer Perspektive, verdichten sich die beiden ersten 
Zeilen mühelos zu einem vertraut traditionellen Symbol des Theaters, 
der lachenden und der weinenden Maske, zwei Grundweisen, in de­
nen der Schauspieler dramatisch unterwegs ist. Die letzte Zeile be­
fremdet. Was hat sie mit dem Theater, was hat sie mit dem Schau­
spieler, was mit seiner Erfahrung von Pathos und Sprache zu tun? 
Und doch ist sie der Anlaß für das Zitat, der eigentliche Angelpunkt 
für die Lust an seiner theatralischen Interpretation.

7. Bühne als Welt

Die Götter haben die Bühnen der westlichen Welt längst verlassen, 
Gott ist als tot diagnostiziert, sein Verschwinden ein akzeptierter Tat­
bestand. Er spielt keine Rolle mehr - weder auf unseren Bühnen noch 
in unserer Welt. Dafür ist die Welt ins Zentrum gerückt, der Welten 
Lauf. Auch auf der Bühne ist es die Welt, um die sich alles dreht. Sie 
wird zentral gespiegelt. Die Bühne ist der Ort ihrer Erscheinung. 
Schon der shakespearsche Melancholiker Jacques erstellt den Befund: 
"Die ganze Welt ist Bühne, und alle Fraun und Männer bloße Spieler. 
Sie treten auf und gehen wieder ab; sein Leben lang spielt einer man­
che Rollen."2 SprachSpiele hier wie dort.

Der Aphorismus ordnet der Welt jeweils für Held, Halbgott und 
Gott einen ihnen gemäßen Horizont zu, von dem her sie diese erfah­

235

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren. Einen tragischen, einen komisch-farcenhaften und einen tautolo­
gischen, der zugleich der Welt durch die Nennung Gottes als Inbegriff 
der Vollkommenheit einen ausgezeichneten Horizont ankündigt. Die­
se Möglichkeit bleibt allerdings als Frage offen.

Der Kontext für das Theater zu Tragödie und Komödie ist klar. 
Wie aber sieht der Kontext zwischen Gott und Welt für das Theater 
aus? Wird der Welt als Welt ein poietischer Horizont zugestanden? 
Wie sieht er aus, wenn Gott schon lange nicht einmal mehr die Welt 
der Bühne als deus ex machina aus ihren tragischen Aporien retten 
kann?

In der Frage nach der Welt ist ihr schöpferischer (poietischer) Her­
vorgang mitgefragt. Was geschieht auf der Bühne anderes als der 
schöpferische Hervorgang von Welt? Das ist das A und O des Thea­
ters. Daß zudem die Welt als Welt eine potentiell göttliche sein 
könnte, reißt in aller Kürze ihre ganze Fragwürdigkeit auf. Unsere 
Erfahrung von der Welt ist eine andere. Wir wissen uns in das Pathos 
von Scheitern und Übel verfangen, dem Tod versprochen. Wir wissen 
um sein Verhängnis, weil wir uns sprachlich erschlossen sind. Unser 
SprachVermögen gibt uns die Weise, in der wir da sind, zu verstehen. 
Dazu gehört wesentlich, daß sich Ende und Anfang unserer Ek-sistenz 
unserem Wissen entziehen. Ein doppeltes Nichts, in das wir hinaus­
stehen, dessen Fragwürdigkeit wir zumeist verdrängen und vergessen.

Die Kunst bringt die Kluft unseres Daseins, deren Verdüsterung 
wir idealisieren oder als Herausforderung interpretieren können, sinn­
lich zur Sprache. Gibt es einen außer-gewöhnlicheren Horizont für 
das künstlerische Arbeiten, als den Menschen durchlässig zu machen 
für seine ek-sistentielle Verfassung, so daß sich die Poren seines Da­
seins öffnen (poros\ Durchgang, Öffnung) für das Wissen um seine 
Sterblichkeit? Ist nicht dieses Mysterium, das uns den Zugriff aller 
Machbarkeit nimmt und uns alle betrifft, der zentrale Code alles 
Schöpferischen?

Somit wäre die theatralische Frage nach dem Kontext von Gott und 
Welt in Nietzsches Aphorismus in bezug auf die Frage nach unserem 
Sein und seinen Erscheinungsformen zu verstehen. Theater ist dazu 
von den Bedingungen seines Vollzugs her eine Kunst des Augen- 
Blicks. Sie passiert nur inmitten der Zeit als Ereignis Aug in Auge, 
vor den Augen anderer. Im aktuellen Hören und Antworten, im dialo­

236

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gischen Sprechen erscheinen die Figuren, in der an die Rolle verlie­
henen Gestalt des Schauspielers. In seiner Physiologie wird die Figur 
präsent, auf sie ist sein Werk angewiesen.

Unmittelbarer als anderen Künstlern ist daher der Schauspieler in 
seinem Schaffen auf seine Daseinsverfassung verwiesen. An ihr und 
mit ihr wird er kreativ. Er selbst ist das Medium seiner Kunst. Kein 
Mittel steht zwischen ihm und seinem Werk: Der Schauspieler ist sein 
Werk, hautnah. Er = die Figur. Er kopuliert mit ihr.

Da es für die Figur keinen anderen Ort ihrer sinnlichen Erschei­
nung als die Person des Schauspielers gibt, gleicht sie ihm und er 
ihr - und doch ist sie von ihm selbst unterschieden. Die Identität des 
Schauspielers verfangt sich in kein Mißverständnis mit der Identität 
der Figur. Die Differenz, die in der Gleichung Schauspieler = Figur 
zwischen beiden gegeben ist, bleibt im Spielen gewahrt.

Trotz aller Hautnähe verwechselt sich der Schauspieler nie mit der 
Rolle, die er spielt. Selbst im Pathos seines Spielens vergißt er sich 
nicht in ihr, denn er weiß als Bestimmung seiner Arbeit, daß jede 
Figur anders und mehr ist als er selbst, und er begreift diese Differenz 
zwischen sich und der Rolle als den Spielraum seiner Kreativität. 
Intuitiv weiß sich der Schauspieler mit der Figur in eine andere Glei­
chung gehoben als in eine mathematische, in der beide Seiten ohne 
Differenz sein müssen, damit das Ergebnis von seiner Logik her 
stimmt. Sein Verhältnis zur Figur ist daher in diesem Sinne kein logi­
sches, sondern ein schöpferisches, eines der Kopulation.

Im kreativen Akt des Spielens erwächst aus der Verbindung zwi­
schen Text und Schauspieler die Figur. Aus der fremden Konstellati­
on der Figur, die der Schauspieler in der Probe verstehen lernt, zu sich 
selbst zurückkehrend, stiftet er ihre Identität, indem er sie mit seinem 
eigenen SeinKönnen (posse esse) belebt, und aus der Relation, in die 
er sich als Person zum AndersSein der Figur setzt, ergibt sich das 
Spektrum ihres Erscheinens. Wie alles Lebendige ist sie daher dem 
Werden, das heißt der Zeit, aufgegeben, in jeder Vorstellung neu - bis 
hin zur letzten Vorstellung, in der sie aus dem lebendigen SprachSpiel 
ins Schweigen zurückversetzt wird.

So ist die Gleichung, in die Schauspieler und Figur in ihrem ge­
meinsamen SprachSpiel versetzt sind, keine hermetische. Ihr Resultat 
stimmt nicht in einem berechenbaren Ergebnis überein. Das unschein­

237

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bare "ist", die Kopula,3 hat einen Sprung, eine Fuge, eine Öffnung. 
Durch sie wird etwas hinzugefugt, was vorher nur potentiell da war. 
Die Kopula ist das Risiko des Schauspielers und seine Chance. In 
ihrem Terrain wartet alles Werden, alles Neue und Überraschende, in 
ihr ist das Mehr der Figur versammelt und verborgen. In ihrem künst­
lerischen Vollzug bricht es im Pathos des Spielens hervor und über­
steigt die Identität des Schauspielers, ohne daß er deswegen die eige­
ne aufgibt. Vielmehr gewinnen beide, Figur und Schauspieler, aus 
dieser Fuge im Wechselspiel ihren möglichen Reichtum - und je dich­
terischer die geschriebene und die gesprochene Sprache ist, desto un­
erschöpflicher sind die Möglichkeiten der Interpretation.

Vorausgesetzt, daß dem Schauspieler schöpferische Eigenständig­
keit und nicht bloß eine reproduzierende Künstlerschaft zugestanden 
wird, soll daher das eigentliche theatralische Ereignis, das im echten 
ZusammenSpiel erlebt wird, die Aktualisierung der Offenheit unserer 
ek-sistentiellen Verfassung genannt werden. Im Kairos dieses Gesche­
hens blitzt eine Zeitlichkeit auf, die ganz anderes zu verstehen gibt als 
ihren bloßen chronologischen Verlauf. Sie vergeht und scheint zu­
gleich aus ihrem Vergehen befreit. Sie passiert. Sie wird Ereignis. In 
ihrem Ereignis wird die Zeit als Zeit auf einmal fragwürdig. Ein neues 
Verhältnis zu ihr blitzt auf - und Auftritt und Abgang und Rolle, wie 
Jacques das Dasein in der Bühne "Welt" beschreibt, zeigen sich auf­
rißartig in einem anderen Horizont als dem alltäglichen. Er übersteigt 
auch Tragik und Komik. Die Weit als Welt wird aufgestoßen. Der 
kluge Narr spricht zu Jacques, der sich über solche Rede halb tot­
lacht:

Es ist zehn Uhr: Draus sehen wir, was der Lauf der Welt ist: Denn erst vor 
einer Stunde war es neun. Und eine Stunde noch, so wird es elf sein. Und so 
müssen wir stündlich reifen, reifen, und nachher stündlich, faulen, faulen - 
[und endet kryptisch]: Und davon wär was zu erzählen.4

Im poietischen Hervorgang von Welt und Figur besteht jenseits des 
inhaltlichen Geschehens eine mögliche kathartische Wirkung des 
Theaters. Daß die Geschichten, die erzählt werden, ebenfalls kathar- 
tisch wirken können, versteht sich. Diese Interpretation nimmt jedoch 
ausdrücklich ihren Ausgang für eine mögliche Katharsis am Wie des 
SprachSpiels.

238

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das gilt sowohl für den Schauspieler auf der Bühne, durch den es 
sich ereignet, wie für den Zuschauer im Publikum. Auch er kann und 
soll durch die Leistung einer sensitiven Übertragung in das Gesche­
hen mit-hineingenommen werden- ist er doch nicht alleine der 
Adressat des Theaters, sondern vielmehr seine konstitutive Bedin­
gung. Ja, die Anwesenheit des Zuschauers begründet nicht nur das 
Theater mit, sondern der Zuschauer ist auch durch eine aufgeschlos­
sene, offene Verfassung für das Gelingen der Vorstellung ein not­
wendiger MitSpieler. In der Folge sollen daher Pathos und Sprache 
am Prozeß der Arbeit des Schauspielers von ihrem ek-sistentiellen 
Ereignischarakter her interpretiert werden.

2. Sprache als Überwältigung

Die Welt ist das Worinnen, in dem die Geschichten erscheinen. Sie ist 
der Ort, in dem sich das Dasein der Menschen entfaltet, ihre Eksi- 
stenz, ihr "ist". Welt und Bühne wurden daher analog bestimmt. In der 
Welt sind es die Menschen im allgemeinen, die ihre Geschichten ent­
wickeln, auf der Bühne ist es im besonderen der Schauspieler. Aber 
der Schauspieler repräsentiert sich nicht selbst, sondern er spielt eine 
Figur, an die er den Vollzug seiner menschlichen Konstitution aus­
leiht, um sie lebendig werden zu lassen. Im Horizont des Wie dieses 
Vollzuges wird sich eine existentiale Charakteristik der SprachSpiele 
auf dem Theater ablesen lassen.

Aber vorerst, wo ist überhaupt die Figur? Wo befindet sie sich? Im 
Text, in der Sprache finden wir sie vor. In der Sprache (logos) wohnt 
die Figur, in der Sprache des Autors ist sie verborgen anwesend. Sie 
ist der Uterus, aus dem sie geboren wird. Es gibt kein Außerhalb des 
Textes, in dem sie eksistiert. Alles, was sie ist, ist sie aus der Sprache 
und ihrem KonText heraus. Selbst ein Schweigen ist beredt. Es be­
deutet und gehört zur Sprache. Oft trifft gerade die Sprachlosigkeit, 
das plötzliche Verstummen der Figuren auf der Bühne tiefer als ihr 
Sprechen. Das Schweigen als die offene Grenze der Sprache erscheint 
dann als ihr mächtigster wie ohnmächtigster Ort. Es führt in Erstau­
nen oder Entsetzen über das nicht mehr Sagbare und doch Gehörte, es 
führt in das tremendum et fascinosutn unserer Eksistenz, dem nicht 
mehr allein ästhetischen Horizont der Kunst.

239

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Aufgabe des Schauspielers besteht also primär darin, die Figur, 
die er spielt, aus dem Text des Dichters heraus-zu-lesen (logos verbal 
legeiir. sammeln, versammeln, lesen) und ihr das GeLesene im Spre­
chen wieder zurückzugeben, damit sie lebendig in Erscheinung kom­
men kann. Er leiht ihr seine Stimme, seinen Atem. Er bringt sie zur 
Welt. Er pneumatisiert sie. Dafür muß er sich die Sprache von der 
Sprache selbst zusprechen lassen. Er muß auf sie hören.

Die Sprache informiert den Schauspieler über die Handlung. Sie in­
formiert ihn über den Verlauf der Geschichten, über den Charakter, 
das Denken und die Gefühle der Figur. Sie spielt ihm das alles glei­
chermaßen zu. Unverborgen-verborgen gibt sie ihm Aufschluß über 
ihr gesamtes Befinden, das heißt, wie sie sich von der Welt als betrof­
fen erfahrt, wie sich ihr diese in ihren Stimmungen erschließt und 
welches Handeln sich für sie daraus ergibt. In welcher Erzählform 
auch immer, ob klassisch-traditionell oder fragmentarisch-zersplittert, 
in der Sprache spricht sich dem Schauspieler die Eksistenz der Figur 
zu. Probieren heißt für ihn, unterwegs zur Sprache sein. Er muß ihr 
nach-denken, um das in ihr Gesagte in allen seinen Bezügen zu ver­
stehen, er muß es entschlüsseln und deuten. Seine Arbeit ist eine her­
meneutische.

Jeder, der mit Texten arbeitet, wird vor diese Herausforderung ge­
stellt. Trotzdem ist er deswegen noch kein Schauspieler. Wie sieht 
nun die spezifisch theatralisch-hermeneutische Arbeit mit der Spra­
che aus, die der Schauspieler im Spielen leisten muß? Welches Ver­
hältnis zur Sprache muß er eingehen, damit sich das ästhetische Phä­
nomen der SprachSpiele auf der Bühne: Theater in ein eksistentielles 
verwandelt?

Der Schauspieler, dem solches gelingt, soll vorgreifend ein Wahr- 
Spieler genannt werden. Die Praxis des Spielens verlangt von ihm 
nicht allein, der Sprache der Figur verstehend nach-zu-denken, son­
dern sie verlangt gleichzeitig von ihm, sie im selben Atemzug im le­
bendigen Sprechen angemessen zu vollbringen. Er kann diesen Akt 
weder in die Zukunft verschieben noch auf ihn in der Vergangenheit 
verweisen. Er muß ihn leibhaftig gegenwärtig wieder und wieder in 
jeder Vorstellung neu vollbringen.

Darin besteht der wesentliche Unterschied zu jeder anderen Arbeit 
am Text. Das SprachSpiel auf der Bühne fordert die Stimulation der 

240

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesamten Physiologie (physis/logos) des Künstlers für seinen Voll­
zug. Augen und Ohren müssen ihm aufgehen, sowie Herz und Ver­
stand. Gelingt ihm dieses Kunststück, belebt er die Figur. Dann ruft er 
sie lebendig hervor, dann leiht er ihr seine Seele, seine anima, seine 
psyche, dann pneumatisiert er sie.

Der unverschiebbar gegenwärtige Vollzug der Sprache in der An­
wesenheit anderer ist die besondere Bedingung und der besondere 
Vorzug des Theaters, den der Schauspieler in bestimmtem Sinn zu 
erleiden hat. Von Erleiden ist insofern zu sprechen, da er sich um den 
unsicheren Preis des Gelingens in seiner gesamten Physiologie auf die 
Beunruhigung einlassen muß, den gewöhnlich erstrebten Herrschafts­
anspruch über sie aufzugeben. Er muß sich dem Ereignis der Sprache 
leibhaftig zur Verfügung stellen und dafür das gewohnte Netz der 
Absicherungen aufgeben. Er darf die Sprache nicht benützen, wie wir 
es gewöhnlich tun. Er muß sich so von ihr angehen lassen, daß er sie 
trotz des vorgewußten Textes nicht mehr im Griff hat, daß sie gleich­
sam über ihn kommt - ihm widerfahrt und er aus der vorgefertigten 
Bahn jedes Machens katapultiert wird. Nicht er bewältigt die Sprache, 
sondern sie überwältigt ihn.

Dieses Widerfahmis der Sprache soll das Pathos der Überwälti­
gung durch eine ursprüngliche Erfahrung mit der Sprache genannt 
werden. Es ist die Bedingung der Möglichkeit, sie aus einem Abfall in 
das bloß Geredete in ihren dichterischen Horizont hinein zu befreien. 
Aus der Banalität ihrer Verwendung gerettet, wird sie in der Hingabe 
an das Pathos der Figur im Munde des Schauspielers schöpferisch. 
Die Rolle gewinnt ihre Gestalt, ihren Atem, ihr potentielles Leben. 
Das, was sie ist, und das, was sie ihrer Eksistenz nach sein könnte, 
wird aktualisiert. Ihre Haut wird porös für ihr Geheimnis, ihr Über­
fluß wird aufgestoßen. Das Fatum als möglicher Ausweg oder ver­
hängnisvolle Ausweglosigkeit beginnt zu schwingen. Die Sprache 
beschwört das nicht mehr Sagbare. Sie rührt an, berührt.

Die Worte werden magisch. Sie führen über ihre Begrifflichkeit 
hinaus. Sie werden komplex, unauslotbar in ihrer Bedeutung. Ihre 
Potentialität entfaltet ihren Reichtum. Die Sprache wird dichterisch. 
Sie wird poietisch. Die Vielfalt ihrer Relationen beflügelt, ihr blei­
bend Obskures bestürzt. Schrecken und Staunen werden mit ihr le­
bendig. Die Worte verlieren jede Abnützung durch ein Vorwissen; sie 

241

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden aus ihrer Stummheit erlöst und hören sich plötzlich an, als 
würden sie im Augenblick zum ersten Mal gefunden. Die ganze Weite 
ihrer Bedeutung wird beschworen, ohne daß sie sich darin erschöpf­
ten.

In solchem Sprechen ersteht das Angesprochene. Es wird genannt, 
benannt, beim Namen gerufen - und ist da. Die Welt mit ihren Spie­
lern auf der Bühne wird geschaffen. Sie eröffnet sich im Wort, im 
Spiel mit der Sprache, und der Schauspieler ist der, durch dessen 
poietische Kraft sie hervor-kommt und Leib und Leben gewinnt.

An dieser Stelle soll - aus der praktischen Erkenntnis gehoben und 
nicht der bloßen Meinung nach - ein prototypisches Begriffspaar des 
Schauspielers eingefuhrt werden, das der Veranschaulichung zweier 
möglicher Intentionen des Spiels dient: der artistisch-mimetische und 
der dichterisch-poietische Schauspieler. Der dichterisch-poietische 
Schaupieler ist ein EnthüllungsKünstler, der sich der Kunst des Eksi- 
stierens verschrieben hat. Der artistisch-mimetische Schauspieler ist 
ein VerstellungsKünstler. Er beherrscht die Kunst der Mimesis, die 
Kunst der Nachahmung. Mit lustvoll provokativem Pathos sollen sie 
WahrSpieler und Falschspieler genannt werden.

Der Falschspieler nimmt das Maß seiner gestalterischen Authenti­
zität aus der Virtuosität seines Könnens. Er liebt die Maske, die Mas­
kerade und wird um deretwillen geliebt. Als der perfekte Illusionist 
spiegelt er die Welt selbst noch in der gekonnten Übertreibung als 
Abbild der faktischen Realität. Zur Unterhaltung und Beruhigung des 
Publikums können sie alles wiedererkennen. Nichts unangenehm 
Fremdes stört die Vorstellung - weder die auf der Bühne, noch die 
des Denkens. Kein Stachel verletzt die verabredete Ordnung des 
Scheins. Selbst Schrekken und Freude sind virtuos gebändigt und 
stoßen nicht aus der Bahn.

Der Horizont der Welt ist ausgemacht.
Der WahrSpieler wagt im Spielen einen Sprung in das Fremde sei­

ner selbst und in das der Welt. Er wagt den Riß zwischen Schein und 
Sein, so daß der Grund unter seinen Füßen porös wird. Er setzt sich 
selbst aufs Spiel. Er wagt für die Figur das Pathos einer eksistentiellen 
Erfahrung, die ihm das gesicherte Terrain der Vorstellung von Welt 
und Mensch wie Rolle nimmt. Er sucht die DeMaskierung, damit sein 
Antlitz und seine gesamte Physiologie durchlässig wird für das Zu­

242

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spiel der Sprache und für das Zuspiel der Zeit - für ihr Diktum wie 
für ihren Anspruch.

Der Horizont der Welt wird fragwürdig. Die Eröffnung der Offen­
heit unserer Eksistenz mit ihrem Rätsel als der dunklen Seite der 
Wahrheit (a-letheiä) ist das Maß seiner Authentizität auf der Bühne.

3. Pathos der Figur

Wie ist nun das Pathos selbst zu deuten in Hinblick auf ein Sprach­
spiel, das sich als WahrSpiel versteht? Abgesehen vom schlechten 
Pathos wäre es als bloße Exaltation unterbestimmt. Das Übermaß an 
Gefühl ist eine Abart. Ein Pathos, in das sich der Schauspieler gefüh- 
lig verirrt, und sei es noch so gekonnt effektvoll, verfehlt seine Stoß­
kraft.

Der Affekt ist außerdem nicht das Ganze des Spielens, wie not­
wendig er für das Spiel auch ist. Die anthropologische Komponente 
des Theaters wurde zwar betont, da der Mensch als Mensch Sphäre 
und Organ des Theaters ist, doch soll in einer eksistentiellen Inter­
pretation der SprachSpiele auf dem Theater das Gefühl nicht allein 
psychologisch als Empfindung, sondern ebenfalls ontologisch als Sti­
mmung gelesen werden. Die Stimmung reißt unser Befinden im Grun­
de auf. Wir werden aus der Verankerung in unsere Alltäglichkeit in 
das Chaos unseres WerdenKönnens gerissen. Das schmerzt. Alles 
scheint in diesem Schmerz, ob es nun einer der Freude oder der Angst 
ist, auswegloser oder auch aussichtsreicher zu sein, als wir uns je 
vorstellen konnten, und wir beginnen plötzlich, nach der Welt und 
nach uns selbst neu zu fragen.

Erst mit diesem Riß gewinnt die konkrete Situation ihr Ausmaß. 
Erst in ihm kommt der Horizont einer Geschichte ins Schwingen. Erst 
in ihm findet Hassen und Lieben, Leben und Sterben, seine Tiefe. Der 
Riß ist der Stoß aus dem Vergessen unserer potentiellen Möglichkei­
ten. Er ist das Aktualisieren der Kopula. Er ist das Aufreißen der Ver­
krustung durch die Alltäglichkeit; der Schmerz der Angst, die Sicher­
heit einer vorgestellten Welt zugunsten einer ungewiß offenen aufge­
ben zu müssen. Was dieses "ist" ist, kommt in Bewegung. Es kommt 
in den Blick, wie dunkel auch immer, und zwar nicht als Jenseits der 
Welt, sondern als ihr Diesseits.

243

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jenes ungesichert dunkel Offene ist das Terrain der poietischen 
Kraft des Schauspielers. In seinem Zwischen werden Schauspieler 
und Zuschauer in eine Nähe zu sich selbst und der Welt gerückt, in 
der zwar nichts verändert ist, aber alles verwandelt. Die Welt als Welt 
und das Dasein in der Welt werden aus ihrem alleinigen Faktum in 
ihre virtuelle Potenz verrückt. So unheimlich viel mehr wird mög­
lich - und sei es im Aufriß des Versäumens. Verdichtetes Leben, ein 
Leben als Dichtung: Im Filter der Figur wird sich der Schauspieler 
selbst im umfassenden Vermögen seines SeinKönnens gewahr. Das 
Trugbild des Scheinens wird unvermittelt zum Vor-schein des real 
Möglichen. Das Dasein quillt im Spielen über. Nichts macht mehr 
trunken als dieses Ereignis. Das ist der Rausch, die eigentliche Eksta­
se, die den Schauspieler auf der Bühne überfallen kann.

Aber inmitten aller Trunkenheit muß der Schauspieler nüchtern 
bleiben. Er darf sich dem Rausch des Spiels nicht besinnungslos hin­
geben. Jederzeit muß er wissen, was er tut und was geschieht, um sich 
im selben Augenblick davon überraschen zu lassen, was er tut und 
was geschieht. In diesem Widerspruch liegt der Ursprung des Neuen, 
des Werdens, der Zuwachs, die so noch nie dagewesene Interpretation 
der Figur, ohne daß sie zur Willkür geriete. Alles andere außerhalb 
dieser Gleichzeitigkeit von Ekstase und Reflexion fiele nicht mehr 
unter Theater. Raserei muß gespielt bleiben, das echte Blut gehört 
dem Ritual oder der Wirklichkeit. Hemmungslosigkeit ist der Feind 
der Kunst der Gestaltung.

Nüchtern berauscht zu sein, ist die Askese des Schauspielers. Sie 
ist sein Ansichhalten, seine Epoche, inmitten des Erleidens.

Die Ekstase, die der Schauspieler erfährt, beinhaltet die Hingabe an 
das Geschick der Figur, an ihre Leidenschaften und Blockaden, an ihr 
Scheitern und an ihr Gelingen, an ihre Alpträume und an ihre Hoff­
nungen. Der Schauspieler erleidet im Spiel gewissermaßen stellver­
tretend das Pathos der Figur, indem er sich im Spielen in ihr Schicksal 
versetzt. Er muß ihre Gefühle in sich selbst stimulieren und zum 
Grund ihrer Befindlichkeit tauchen. In aller gewahrten Differenz zwi­
schen sich und der Rolle kann er nicht anders, als sich mit ihrer Bürde 
zu belasten. Er verleibt sie sich ein: Spuren in seiner Physiologie, 
eingraviert in die eigene Geschichte.

244

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinnlich-leibhaftig erleidet er strindbergsche Qual und den unsäg­
lich bitteren Haß seiner Figuren. Oder er erlebt die unbändige Freude 
der wunderbaren Verliebungen in den Komödien Shakespeares, die 
von ungebrochenem Eros strotzen. Sinnlich-leibhaftig wird das kleist- 
sche Ach in ihm laut oder auch das Aiai, aiai und io, unübersetzbare 
Klagelaute griechischer Tragödien. Allen Variationen menschlichen 
Daseins ist er spielerisch ausgesetzt und in gewisser Weise hat er sie 
alle zu erleiden. Nicht einmal, sondern wieder und wieder, in jeder 
Vorstellung neu.

Diese Form des Erleidens, die nie sentimental zu verstehen ist, 
trifft jeden Schauspieler, der seine Arbeit künstlerisch emstnimmt. 
Für den WahrSpieler ist ein anderes Pathos der Nerv seines Sprach- 
Spiels.

Das tiefste Pathos, in das er sich verfugt weiß und vor dem er nicht 
zurückschrecken will, ist die Erfahrung, daß er den Stoß in das kreati­
ve Feld seiner ekstatischen Verfassung nicht willentlich herstellen 
kann. Das Spiel als Ereignis muß glücken. Somit wird ihm die poie- 
tische Erfahrung auf der Bühne zur Synthese mit einer ontologischen 
Erfahrung, die ihm widerfährt. Er kann weder die Überwältigung 
durch die Sprache machen, noch den Riß in die potentiellen Möglich­
keiten seiner selbst als dem Raum seiner dichterischen Gestaltung ab­
rufbar bewerkstelligen. Darüber ist er nicht Herr. Kein berechenbares 
Mittel, keine sichere Regel, keine gefundene Methode gibt ihm die 
Garantie ihres Eintretens. Der schöpferische Impuls, dessen er unver­
schiebbar im Augenblick des Spielens bedarf, entzieht sich dem Zu­
griff.

Das macht auch die besondere Angst des Schauspielers aus, die 
dem Schritt auf die offene Bühne angesichts der Zuschauer vorangeht. 
Nie kann er sich, neben allem Verabredeten und trotz aller geleisteten 
Arbeit, auf das vielleicht schon wiederholt Gelungene verlassen. Er 
muß sich immer wieder neu dem Ungewissen überlassen und darauf 
vertrauen, daß ihn die Situation trägt und inspiriert. Wie der Springer 
auf dem Turm muß er entschlossen in das offene Element Bühne 
springen, trotz aller Angst. Nur der Sprung, mitten in den Wirbel der 
Angst kann diese lösen.

245

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natürlich besitzt der Schauspieler das in der Arbeit erworbene In­
strumentarium seiner Technik und in bestimmtem Sinn kann er sich 
auch in der Haltung der Offenheit seiner eksistentiellen Verfassung 
üben (techne), so daß sich das innere Tor seiner Kreativität leichter 
öffnet. Auf diese Art von Probe kann er sich eigens wieder und wie­
der einlassen. Aber daß die Fuge der Kopula aufspringt und mit ihr 
die authentische Dimension der gespielten Figur, muß letztlich glük- 
ken.

Wie alle Künstler ist der Schauspieler gezwungen, das Paradigma 
der Machbarkeit freiwillig aufzugeben, um sich in das Paradox seiner 
geschöpflichen Abhängigkeit in der Gleichzeitigkeit seiner schöpferi­
schen Potenz zu schicken. Die besondere Schärfe für ihn besteht dar­
in, daß er den Widerspruch an sich selbst hautnah erleidet, ohne jedes 
Medium dazwischen. Deswegen ist keiner unter den Künstlern ver­
führbarer als der Schauspieler.

Verwechselt er sich auch nicht mit der Rolle, so verwechselt er 
doch leicht Maß und Mitte des Theaters. Verleitet durch die betont 
anthropologische Komponente der SprachSpiele auf der Bühne sieht 
er sich leicht als Persönlichkeit im Zentrum. Damit wird unversehens 
die Rolle Mittel zum Zweck. Die Allianz zwischen Schauspieler und 
Figur fällt aus ihrer dichterischen Bestimmung heraus. Sie wird zum 
Selbstzweck. Der Erfolg gibt recht, a star is born, aber kein tanzender 
Stern.

Nicht die Sehnsucht nach dem Eigenen ist zu verwerfen, aber sie ist 
von der Eigensucht zu differenzieren. Schießt der Schauspieler den 
Pfeil seiner Sehnsucht nicht mehr über sich hinaus, mag er ein Virtuo­
se sein, komödiantisch oder tragisch, aber er wird die Welt aus ihrem 
faktischen Horizont nicht in ihren potentiellen hinein bewegen. Die 
poietische Kraft des Schauspielers, die die Welt als Welt zu öffnen 
weiß und die den Menschen in diesem Ereignis in seine Freiheit zu­
rückstellt, verlangt daher das Pathos der Enteignung aus dem Persön­
lichen in das Werk.

Im Kairos der Kunst solcher Verwandlung, die gleichzeitig die 
Wahrung und Potenzierung der eigenen Individualität zu ihrer Vor­
aussetzung hat, ereignet sich das Mysterium des Theatralischen, das 
sich als Transformation versteht: als Transformation von Sein und als 
Transformation von Zeit. Die Zeit verliert ihren Schrecken, das Sein

246

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine Erstarrung. Die reine Spiegelung der Welt wird zu ihrer offenen 
Passage. Das Totalitäre der Wahrheit löst sich im Tanz der Demaskie­
rung.

Ohne Verlust des Bewußtseins findet der Schauspieler in den pri­
mären Reichtum der anfänglichen Unschuld des Daseins, in das 
SeinKönnen hinein, das intuitiv SeinLassen als höchste Freiheit ver­
wirklicht. In seinem Pathos wird Theater zum Ritual einer eksistenti- 
ellen Anverwandlung, dem tiefsten kathartischen Moment des 
SprachSpiels auf der Bühne: Schauspieler wie Zuschauer dann nicht 
theoretisch, sondern praktisch erfahren.

Dem Aphorismus zu Beginn ging es um die Frage nach einer po­
tentiell göttlichen Welt in Hinblick auf die Kunst der SprachSpiele 
auf dem Theater. Im Wie des Vollzugs des Theaters ist das WahrSpiel 
seiner dichterischen Potenz nach ein utopischer Blick in die Welt. Er 
sieht das hell, was möglich wäre, aber noch nicht ist. Dieser Augen- 
Blick befreit die Welt aus ihren allein tragischen oder satyrhaften 
Aporien in die Möglichkeiten ihrer Affirmation hinein. Im radikalen 
Sprechen des amor fati, das Tragik und Komik des Lebens einchließt, 
aber nicht für absolut erklärt, blitzt mit einem magischen Schlage 
Zukunft auf.

Im Aufreißen der Welt als Welt stößt der Künstler mit ihrer Affir­
mation auf ein letztes Pathos, auf ein Pathos des Widerstreits: Im 
Eröffnen von Zukunft wird nicht nur ein Ja sichtbar, sondern auch der 
unauflösbare Rest oder das bleibende Geheimnis der Welt, das in der 
Tatsache des Todes ihren Höhepunkt findet. Metaphysische Aus­
weglosigkeit oder offenes Mysterium? Im Pathos einer theatralischen 
Sprache:

Nie mehr - spricht der Tod.
Immer und ewig, sagt die Liebe.

247

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachspiel

Dem mündlichen Vortrag des hier abgedruckten Textes folgte im Rahmen des 
Seminars "Sprache und Pathos" ein zweiter Beitrag Susanne Granzers in 
Zusammenarbeit mit Kristine Walter, einer ihrer Studentinnen am Max- 
Reinhardt-Seminar in Wien. S. Granzers Arbeit begreift sich gleichermaßen 
als schauspielerische wie als philosophische Praxis, das heißt auch: als schau­
spielerisches wie philosophisches Streben nach einer wechselseitigen Inspira­
tion beider Bereiche, die wohl ständig zu erproben und zu ergreifen ist und 
daher unmittelbar innerhalb der Problematik von Sprache und Pathos ihren 
Ort hat.
Es handelte sich bei diesem zweiten Beitrag um eine "Demonstration" der 
wohl meist verborgensten Praxis des Schauspielers: um die erste, gemein­
schaftlich mit dem Lehrer oder Regisseur zu leistende Erarbeitung eines dra­
matischen Textes, die Erarbeitung im Sinne einer Eroberung dieses Textes, 
also Eroberung von Sprache ist und in ihrem tatsächlich zu leistenden Voll­
zug an die leibliche Verfaßtheit des Schauspielers zurückgebunden bleibt. 
Insofern vermag dieser Vollzug auch an das Mysterium der leiblichen Ver­
faßtheit von Sprache selbst zu rühren. Der Text, der als Grundlage für diese 
Demonstration gewählt wurde, war aus Heinrich von Kleists Penthesilea 
jener Monolog der Meroe, in dem diese, als Augenzeugin, den Priesterinnen 
der Diana und Amazonen von der Tötung Achills durch Penthesilea Bericht 
erstattet: "Oh ihr, der Diana heil’ge Priesterinnen, / Und ihr, Mars’ reine 
Töchter, hört mich an: / Die afrikanische Gor gone bin ich, / Und wie ihr 
steht, zu Steinen starr ich euch. "
Die Wahl dieses Textes war hinsichtlich des thematischen Rahmens keines­
wegs beliebig. Die Liebe wird dort nicht beschworen, nicht geschildert, son­
dern sie zwingt, sie treibt, sie überfällt und opfert ihrem Stolz den massa­
krierten Leib des Geliebten. Sie weiß nicht ihr Maß noch ihre Rettung; sie 
wandelt ihr Streben in Vernichtung; sie kämpft um ihren Sieg als Bestie. 
Sollte es unter den Teilnehmern des Seminars auch niemals theoretische 
Zweifel an der Unterschiedlichkeit zwischen philosophischen und dramati­

248

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Texten gegeben haben, so wurde spätestens während Kristine Walters 
ersten Vortrags des Monologs atmosphärisch deutlich, daß jene Worte Kleists 
nicht nur anderes zum Inhalt haben, sondern eine andere Sprache sprechen als 
die einer Abhandlung. Sie sprechen eine andere Sprache, insofern sie ein 
anderes Sprechen verlangen und fordern, ein verfänglicheres Sprechen viel­
leicht: einen Atem, ein Gesicht, einen Leib, eine Not, oder anders gesagt die 
verkörperte Fülle genau dieses Zeitpunktes, die der Schauspieler je - und 
nicht ein für alle Mal - zu realisieren hat.
Kristine Walter erweiterte die erst noch im Sitzen gehaltene Lektüre unter 
Begleitung und Anweisungen S. Granzers zu einer Darbietung hin, die durch­
aus szenischen Charakter hatte, so daß für das Publikum der- wenn auch 
notgedrungen beschleunigte - Prozeß vom ersten Vertrautwerden mit einem 
Text bis hin zur konkreten Probearbeit mitverfolgbar war. So wurde auch 
spürbar, daß die oben erwähnte "Eroberung" eines Textes nichts Siegreiches, 
Triumphales haben muß. Sie bestand vielmehr in einem hartnäckigen, bis an 
den Schmerz reichenden Wiederholen, Aufhehmen, Beginnen - und darin 
auch Bezwingen - der Worte und zugleich des Atems, der sie trägt. Sie be­
stand in der Aufmerksamkeit des gesamten Leibes, der sich für das Wort 
rüstet, um ihm eine Stimme zu geben, ihm mit seiner Stimme begegnen zu 
können - und sich zugleich gegen das Wort rüstet, um es nicht mit sich zu 
überfrachten.
Auf die Demonstration folgte eine Diskussion des Vortrags, die im wesentli­
chen um die Frage nach dem Verhältnis von vorgegebenem Text und der 
Figur, die der Schauspieler verkörpere, kreiste; genauer gesagt um die Frage 
nach der Möglichkeit und dem Wie dieses Verhältnisses. Diese Thematik sei 
hier an S. Granzers Text rücküberantwortet, denn entscheidender ist an dieser 
Stelle, die ebenso geduldige wie überraschende Intensität jener schauspieleri­
schen Darbietung in Erinnerung zu rufen, das heißt, ihre Erstaunlichkeit fest­
zuhalten.

Simone Hauke

Anmerkungen

1 Viertes Hauptstück: Sprüche und Zwischenspiele 150 (Kritische Studienausgabe 
Band 5, hg. von G. Colli/M. Montinari), Berlin-New York: W. de Gruyter 1980, 
99.
2 W. Shakespeare, Wie es euch gefällt II, 7 (dt. Übers. E. Fried, Band 2), Berlin: 
Wagenbach 1989, 226.

Vgl. F. W. J. Schelling, Über das Wesen der menschlichen Freiheit, Frankfurt/M: 
Suhrkamp 21984, 38.
4 W. Shakespeare, Wie es euch gefällt II, 7.

249

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235 - am 25.01.2026, 11:44:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

