SprachSpiele
Pathos und Sprache in der Erfahrung des Schauspielers
auf der Biihne

SUSANNE GRANZER (WIEN)

Um den Helden herum wird Alles zur Tragddie, um den Halbgott
herum Alles zum Satyrspiel; und um den Gott herum wird Alles —
wie? vielleicht zur "Welt"? —

Friedrich Nietzsche

Interpretiert man Nietzsches Aphorismus aus Jenseits von Gut und
Bose' in theatralischer Perspektive, verdichten sich die beiden ersten
Zeilen miihelos zu einem vertraut traditionellen Symbol des Theaters,
der lachenden und der weinenden Maske, zwei Grundweisen, in de-
nen der Schauspieler dramatisch unterwegs ist. Die letzte Zeile be-
fremdet. Was hat sie mit dem Theater, was hat sie mit dem Schau-
spieler, was mit seiner Erfahrung von Pathos und Sprache zu tun?
Und doch ist sie der AnlaB fiir das Zitat, der eigentliche Angelpunkt
fiir die Lust an seiner theatralischen Interpretation.

1. Biihne als Welt

Die Gotter haben die Biihnen der westlichen Welt langst verlassen,
Gott ist als tot diagnostiziert, sein Verschwinden ein akzeptierter Tat-
bestand. Er spielt keine Rolle mehr — weder auf unseren Biihnen noch
in unserer Welt. Dafiir ist die Welt ins Zentrum geriickt, der Welten
Lauf. Auch auf der Biihne ist es die Welt, um die sich alles dreht. Sie
wird zentral gespiegelt. Die Biihne ist der Ort ihrer Erscheinung.
Schon der shakespearsche Melancholiker Jacques erstellt den Befund:
"Die ganze Welt ist Biihne, und alle Fraun und Minner blofle Spieler.
Sie treten auf und gehen wieder ab; sein Leben lang spielt einer man-
che Rollen."” SprachSpiele hier wie dort.

Der Aphorismus ordnet der Welt jeweils fiir Held, Halbgott und
Gott einen ihnen gemiBen Horizont zu, von dem her sie diese erfah-

235

25012026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren. Einen tragischen, einen komisch-farcenhaften und einen tautolo-
gischen, der zugleich der Welt durch die Nennung Gottes als Inbegriff
der Vollkommenheit einen ausgezeichneten Horizont ankiindigt. Die-
se Moglichkeit bleibt allerdings als Frage offen.

Der Kontext fiir das Theater zu Tragddie und Komdodie ist klar.
Wie aber sieht der Kontext zwischen Gott und Welt fiir das Theater
aus? Wird der Welt als Welt ein poietischer Horizont zugestanden?
Wie sieht er aus, wenn Gott schon lange nicht einmal mehr die Welt
der Biihne als deus ex machina aus ihren tragischen Aporien retten
kann?

In der Frage nach der Welt ist ihr schopferischer (poietischer) Her-
vorgang mitgefragt. Was geschieht auf der Biihne anderes als der
schopferische Hervorgang von Welt? Das ist das 4 und O des Thea-
ters. Dall zudem die Welt als Welt eine potentiell géttliche sein
konnte, reifit in aller Kiirze ihre ganze Fragwiirdigkeit auf. Unsere
Erfahrung von der Welt ist eine andere. Wir wissen uns in das Pathos
von Scheitern und Ubel verfangen, dem Tod versprochen. Wir wissen
um sein Verhdngnis, weil wir uns sprachlich erschlossen sind. Unser
SprachVermdogen gibt uns die Weise, in der wir da sind, zu verstehen.
Dazu gehort wesentlich, daB sich Ende und Anfang unserer Ek-sistenz
unserem Wissen entziehen. Ein doppeltes Nichts, in das wir hinaus-
stehen, dessen Fragwiirdigkeit wir zumeist verdringen und vergessen.

Die Kunst bringt die Kluft unseres Daseins, deren Verdiisterung
wir idealisieren oder als Herausforderung interpretieren knnen, sinn-
lich zur Sprache. Gibt es einen aufer-gewohnlicheren Horizont fiir
das kiinstlerische Arbeiten, als den Menschen durchlédssig zu machen
fiir seine ek-sistentielle Verfassung, so daB sich die Poren seines Da-
seins offnen (poros: Durchgang, Offnung) fiir das Wissen um seine
Sterblichkeit? Ist nicht dieses Mysterium, das uns den Zugriff aller
Machbarkeit nimmt und uns alle betrifft, der zentrale Code alles
Schopferischen?

Somit wire die theatralische Frage nach dem Kontext von Gott und
Welt in Nietzsches Aphorismus in bezug auf die Frage nach unserem
Sein und seinen Erscheinungsformen zu verstehen. Theater ist dazu
von den Bedingungen seines Vollzugs her eine Kunst des Augen-
Blicks. Sie passiert nur inmitten der Zeit als Ereignis Aug in Auge,
vor den Augen anderer. Im aktuellen Horen und Antworten, im dialo-

236

25.01.2026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gischen Sprechen erscheinen die Figuren, in der an die Rolle verlie-
henen Gestalt des Schauspielers. In seiner Physiologie wird die Figur
préisent, auf sie ist sein Werk angewiesen.

Unmittelbarer als anderen Kiinstlern ist daher der Schauspieler in
seinem Schaffen auf seine Daseinsverfassung verwiesen. An ihr und
mit ihr wird er kreativ. Er selbst ist das Medium seiner Kunst. Kein
Mittel steht zwischen ihm und seinem Werk: Der Schauspieler ist sein
Werk, hautnah. Er = die Figur. Er kopuliert mit ihr.

Da es fiir die Figur keinen anderen Ort ihrer sinnlichen Erschei-
nung als die Person des Schauspielers gibt, gleicht sie ihm und er
ihr — und doch ist sie von ihm selbst unterschieden. Die Identitét des
Schauspielers verfangt sich in kein Mifverstindnis mit der Identitit
der Figur. Die Differenz, die in der Gleichung Schauspieler = Figur
zwischen beiden gegeben ist, bleibt im Spielen gewahrt.

Trotz aller Hautndhe verwechselt sich der Schauspieler nie mit der
Rolle, die er spielt. Selbst im Pathos seines Spielens vergifit er sich
nicht in ihr, denn er weifl als Bestimmung seiner Arbeit, da} jede
Figur anders und mehr ist als er selbst, und er begreift diese Differenz
zwischen sich und der Rolle als den Spielraum seiner Kreativitit.
Intuitiv weil sich der Schauspieler mit der Figur in eine andere Glei-
chung gehoben als in eine mathematische, in der beide Seiten ohne
Differenz sein miissen, damit das Ergebnis von seiner Logik her
stimmt. Sein Verhéltnis zur Figur ist daher in diesem Sinne kein logi-
sches, sondern ein schopferisches, eines der Kopulation.

Im kreativen Akt des Spielens erwichst aus der Verbindung zwi-
schen Text und Schauspieler die Figur. Aus der fremden Konstellati-
on der Figur, die der Schauspieler in der Probe verstehen lernt, zu sich
selbst zuriickkehrend, stiftet er ihre Identitit, indem er sie mit seinem
eigenen SeinKonnen (posse esse) belebt, und aus der Relation, in die
er sich als Person zum AndersSein der Figur setzt, ergibt sich das
Spektrum ihres Erscheinens. Wie alles Lebendige ist sie daher dem
Werden, das heif3t der Zeit, aufgegeben, in jeder Vorstellung neu — bis
hin zur letzten Vorstellung, in der sie aus dem lebendigen SprachSpiel
ins Schweigen zuriickversetzt wird.

So ist die Gleichung, in die Schauspieler und Figur in ihrem ge-
meinsamen SprachSpiel versetzt sind, keine hermetische. Ihr Resultat
stimmt nicht in einem berechenbaren Ergebnis iiberein. Das unschein-

237

25.01.2026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"

bare "ist”, die Kopula,” hat einen Sprung, eine Fuge, eine Offnung.
Durch sie wird etwas hinzugefiigt, was vorher nur potentiell da war.
Die Kopula ist das Risiko des Schauspielers und seine Chance. In
ihrem Terrain wartet alles Werden, alles Neue und Uberraschende, in
ihr ist das Mehr der Figur versammelt und verborgen. In ihrem kiinst-
lerischen Vollzug bricht es im Pathos des Spielens hervor und iiber-
steigt die Identitdt des Schauspielers, ohne daB3 er deswegen die eige-
ne aufgibt. Vielmehr gewinnen beide, Figur und Schauspieler, aus
dieser Fuge im Wechselspiel ihren mdglichen Reichtum — und je dich-
terischer die geschriebene und die gesprochene Sprache ist, desto un-
erschopflicher sind die Moglichkeiten der Interpretation.

Vorausgesetzt, daB dem Schauspieler schopferische Eigenstindig-
keit und nicht bloB eine reproduzierende Kiinstlerschaft zugestanden
wird, soll daher das eigentliche theatralische Ereignis, das im echten
ZusammenSpiel erlebt wird, die Aktualisierung der Offenheit unserer
ek-sistentiellen Verfassung genannt werden. Im Kairos dieses Gesche-
hens blitzt eine Zeitlichkeit auf, die ganz anderes zu verstehen gibt als
ithren bloBen chronologischen Verlauf. Sie vergeht und scheint zu-
gleich aus ihrem Vergehen befreit. Sie passiert. Sie wird Ereignis. In
threm Ereignis wird die Zeit als Zeit auf einmal fragwiirdig. Ein neues
Verhiltnis zu ihr blitzt auf — und Auftritt und Abgang und Rolle, wie
Jacques das Dasein in der Biihne "Welt" beschreibt, zeigen sich auf-
rilartig in einem anderen Horizont als dem alltédglichen. Er iibersteigt
auch Tragik und Komik. Die Welt als Welt wird aufgestoBen. Der
kluge Narr spricht zu Jacques, der sich iiber solche Rede halb tot-
lacht:

Es ist zehn Uhr: Draus sehen wir, was der Lauf der Welt ist: Denn erst vor
einer Stunde war es neun. Und eine Stunde noch, so wird es elf sein. Und so
miissen wir stiindlich reifen, reifen, und nachher stiindlich, faulen, faulen —
[und endet kryptisch]: Und davon wir was zu erzdhlen.*

Im poietischen Hervorgang von Welt und Figur besteht jenseits des
inhaltlichen Geschehens eine mogliche kathartische Wirkung des
Theaters. DaBl die Geschichten, die erzihlt werden, ebenfalls kathar-
tisch wirken kénnen, versteht sich. Diese Interpretation nimmt jedoch
ausdriicklich ihren Ausgang fiir eine mogliche Katharsis am Wie des
SprachSpiels.

238

25.01.2026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das gilt sowohl fiir den Schauspieler auf der Biihne, durch den es
sich ereignet, wie fiir den Zuschauer im Publikum. Auch er kann und
soll durch die Leistung einer sensitiven Ubertragung in das Gesche-
hen mit-hineingenommen werden — ist er doch nicht alleine der
Adressat des Theaters, sondern vielmehr seine konstitutive Bedin-
gung. Ja, die Anwesenheit des Zuschauers begriindet nicht nur das
Theater mit, sondern der Zuschauer ist auch durch eine aufgeschlos-
sene, offene Verfassung fiir das Gelingen der Vorstellung ein not-
wendiger MitSpieler. In der Folge sollen daher Pathos und Sprache
am Prozefl der Arbeit des Schauspielers von ihrem ek-sistentiellen
Ereignischarakter her interpretiert werden.

2. Sprache als Uberwdltigung

Die Welt ist das Worinnen, in dem die Geschichten erscheinen. Sie ist
der Ort, in dem sich das Dasein der Menschen entfaltet, ihre Eksi-
stenz, ihr "ist”. Welt und Biihne wurden daher analog bestimmt. In der
Welt sind es die Menschen im allgemeinen, die ihre Geschichten ent-
wickeln, auf der Biihne ist es im besonderen der Schauspieler. Aber
der Schauspieler représentiert sich nicht selbst, sondern er spielt eine
Figur, an die er den Vollzug seiner menschlichen Konstitution aus-
leiht, um sie lebendig werden zu lassen. Im Horizont des Wie dieses
Vollzuges wird sich eine existentiale Charakteristik der SprachSpiele
auf dem Theater ablesen lassen.

Aber vorerst, wo ist tiberhaupt die Figur? Wo befindet sie sich? Im
Text, in der Sprache finden wir sie vor. In der Sprache (logos) wohnt
die Figur, in der Sprache des Autors ist sie verborgen anwesend. Sie
ist der Uterus, aus dem sie geboren wird. Es gibt kein Auflerhalb des
Textes, in dem sie eksistiert. Alles, was sie ist, ist sie aus der Sprache
und ihrem KonText heraus. Selbst ein Schweigen ist beredt. Es be-
deutet und gehort zur Sprache. Oft trifft gerade die Sprachlosigkeit,
das plotzliche Verstummen der Figuren auf der Biihne tiefer als ihr
Sprechen. Das Schweigen als die offene Grenze der Sprache erscheint
dann als ihr méichtigster wie ohnmachtigster Ort. Es fiihrt in Erstau-
nen oder Entsetzen iiber das nicht mehr Sagbare und doch Gehdrte, es
fiihrt in das tremendum et fascinosum unserer Eksistenz, dem nicht
mehr allein adsthetischen Horizont der Kunst.

239

25.01.2026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Aufgabe des Schauspielers besteht also primér darin, die Figur,
die er spielt, aus dem Text des Dichters heraus-zu-lesen (logos verbal
legein: sammeln, versammeln, lesen) und ihr das GeLesene im Spre-
chen wieder zuriickzugeben, damit sie lebendig in Erscheinung kom-
men kann. Er leiht ihr seine Stimme, seinen Atem. Er bringt sie zur
Welt. Er pneumatisiert sie. Dafiir muf er sich die Sprache von der
Sprache selbst zusprechen lassen. Er muf} auf sie horen.

Die Sprache informiert den Schauspieler iiber die Handlung. Sie in-
formiert ihn iiber den Verlauf der Geschichten, iiber den Charakter,
das Denken und die Gefiihle der Figur. Sie spielt ihm das alles glei-
chermafBlen zu. Unverborgen-verborgen gibt sie ihm Aufschluf} iiber
ihr gesamtes Befinden, das heift, wie sie sich von der Welt als betrof-
fen erfahrt, wie sich ihr diese in ihren Stimmungen erschlieit und
welches Handeln sich fiir sie daraus ergibt. In welcher Erzahlform
auch immer, ob klassisch-traditionell oder fragmentarisch-zersplittert,
in der Sprache spricht sich dem Schauspieler die Eksistenz der Figur
zu. Probieren heiBlt fiir ihn, unterwegs zur Sprache sein. Er muB} ihr
nach-denken, um das in ihr Gesagte in allen seinen Beziigen zu ver-
stehen, er muf} es entschliisseln und deuten. Seine Arbeit ist eine her-
meneutische.

Jeder, der mit Texten arbeitet, wird vor diese Herausforderung ge-
stellt. Trotzdem ist er deswegen noch kein Schauspieler. Wie sieht
nun die spezifisch theatralisch-hermeneutische Arbeit mit der Spra-
che aus, die der Schauspieler im Spielen leisten muf3? Welches Ver-
hiltnis zur Sprache muB er eingehen, damit sich das #sthetische Pha-
nomen der SprachSpiele auf der Biihne: Theater in ein eksistentielles
verwandelt?

Der Schauspieler, dem solches gelingt, soll vorgreifend ein Wahr-
Spieler genannt werden. Die Praxis des Spielens verlangt von ihm
nicht allein, der Sprache der Figur verstehend nach-zu-denken, son-
dern sie verlangt gleichzeitig von ihm, sie im selben Atemzug im le-
bendigen Sprechen angemessen zu vollbringen. Er kann diesen Akt
weder in die Zukunft verschieben noch auf ihn in der Vergangenheit
verweisen. Er muB} ihn leibhaftig gegenwdrtig wieder und wieder in
jeder Vorstellung neu vollbringen.

Darin besteht der wesentliche Unterschied zu jeder anderen Arbeit
am Text. Das SprachSpiel auf der Biihne fordert die Stimulation der

240

25.01.2026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesamten Physiologie (physis/logos) des Kiinstlers fiir seinen Voll-
zug. Augen und Ohren miissen ihm aufgehen, sowie Herz und Ver-
stand. Gelingt ihm dieses Kunststiick, belebt er die Figur. Dann ruft er
sie lebendig hervor, dann leiht er ihr seine Seele, seine anima, seine
psyche, dann pneumatisiert er sie.

Der unverschiebbar gegenwirtige Vollzug der Sprache in der An-
wesenheit anderer ist die besondere Bedingung und der besondere
Vorzug des Theaters, den der Schauspieler in bestimmtem Sinn zu
erleiden hat. Von Erleiden ist insofern zu sprechen, da er sich um den
unsicheren Preis des Gelingens in seiner gesamten Physiologie auf die
Beunruhigung einlassen muf}, den gewdhnlich erstrebten Herrschafts-
anspruch iiber sie aufzugeben. Er muB sich dem Ereignis der Sprache
leibhaftig zur Verfiigung stellen und dafiir das gewohnte Netz der
Absicherungen aufgeben. Er darf die Sprache nicht beniitzen, wie wir
es gewoShnlich tun. Er muB sich so von ihr angehen lassen, daf} er sie
trotz des vorgewulBten Textes nicht mehr im Griff hat, daB sie gleich-
sam iiber ihn kommt — ihm widerfahrt und er aus der vorgefertigten
Bahn jedes Machens katapultiert wird. Nicht er bewiltigt die Sprache,
sondern sie iiberwiltigt ihn.

Dieses Widerfahrnis der Sprache soll das Pathos der Uberwiilti-
gung durch eine urspriingliche Erfahrung mit der Sprache genannt
werden. Es ist die Bedingung der Moglichkeit, sie aus einem Abfall in
das bloB Geredete in ihren dichterischen Horizont hinein zu befreien.
Aus der Banalitit ihrer Verwendung gerettet, wird sie in der Hingabe
an das Pathos der Figur im Munde des Schauspielers schopferisch.
Die Rolle gewinnt ihre Gestalt, ihren Atem, ihr potentielles Leben.
Das, was sie ist, und das, was sie ihrer Eksistenz nach sein konnte,
wird aktualisiert. Thre Haut wird porés fiir ihr Geheimnis, ihr Uber-
fluB wird aufgestolen. Das Fatum als moglicher Ausweg oder ver-
héngnisvolle Ausweglosigkeit beginnt zu schwingen. Die Sprache
beschwort das nicht mehr Sagbare. Sie rithrt an, beriihrt.

Die Worte werden magisch. Sie fiihren iiber ihre Begrifflichkeit
hinaus. Sie werden komplex, unauslotbar in ihrer Bedeutung. Ihre
Potentialitat entfaltet ihren Reichtum. Die Sprache wird dichterisch.
Sie wird poietisch. Die Vielfalt ihrer Relationen befliigelt, ihr blei-
bend Obskures bestiirzt. Schrecken und Staunen werden mit ihr le-
bendig. Die Worte verlieren jede Abniitzung durch ein Vorwissen; sie

241

25012026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden aus ihrer Stummbheit erlést und horen sich plotzlich an, als
wiirden sie im Augenblick zum ersten Mal gefunden. Die ganze Weite
ihrer Bedeutung wird beschworen, ohne daB sie sich darin erschopf-
ten.

In solchem Sprechen ersteht das Angesprochene. Es wird genannt,
benannt, beim Namen gerufen — und ist da. Die Welt mit ihren Spie-
lern auf der Biihne wird geschaffen. Sie eréffnet sich im Wort, im
Spiel mit der Sprache, und der Schauspieler ist der, durch dessen
poietische Kraft sie hervor-kommt und Leib und Leben gewinnt.

An dieser Stelle soll — aus der praktischen Erkenntnis gehoben und
nicht der bloen Meinung nach — ein prototypisches Begriffspaar des
Schauspielers eingefiihrt werden, das der Veranschaulichung zweier
moglicher Intentionen des Spiels dient: der artistisch-mimetische und
der dichterisch-poietische Schauspieler. Der dichterisch-poietische
Schaupieler ist ein EnthiillungsKiinstler, der sich der Kunst des Eksi-
stierens verschrieben hat. Der artistisch-mimetische Schauspieler ist
ein VerstellungsKiinstler. Er beherrscht die Kunst der Mimesis, die
Kunst der Nachahmung. Mit lustvoll provokativem Pathos sollen sie
WahrSpieler und FalschSpieler genannt werden.

Der Falschspieler nimmt das MaB seiner gestalterischen Authenti-
zitit aus der Virtuositit seines Konnens. Er liebt die Maske, die Mas-
kerade und wird um deretwillen geliebt. Als der perfekte Illusionist
spiegelt er die Welt selbst noch in der gekonnten Ubertreibung als
Abbild der faktischen Realitit. Zur Unterhaltung und Beruhigung des
Publikums koénnen sie alles wiedererkennen. Nichts unangenehm
Fremdes st6rt die Vorstellung — weder die auf der Biihne, noch die
des Denkens. Kein Stachel verletzt die verabredete Ordnung des
Scheins. Selbst Schrekken und Freude sind virtuos gebandigt und
stoflen nicht aus der Bahn.

Der Horizont der Welt ist ausgemacht.

Der WahrSpieler wagt im Spielen einen Sprung in das Fremde sei-
ner selbst und in das der Welt. Er wagt den Rif8 zwischen Schein und
Sein, so daB der Grund unter seinen Fiilen pords wird. Er setzt sich
selbst aufs Spiel. Er wagt fiir die Figur das Pathos einer eksistentiellen
Erfahrung, die ihm das gesicherte Terrain der Vorstellung von Welt
und Mensch wie Rolle nimmt. Er sucht die DeMaskierung, damit sein
Antlitz und seine gesamte Physiologie durchléssig wird fiir das Zu-

242

25012026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spiel der Sprache und fiir das Zuspiel der Zeit — fiir ihr Diktum wie
fiir ihren Anspruch.

Der Horizont der Welt wird fragwiirdig. Die Eroffnung der Offen-
heit unserer Eksistenz mit ihrem Ritsel als der dunklen Seite der
Wahrheit (a-letheia) ist das Mal seiner Authentizitdt auf der Biihne.

3. Pathos der Figur

Wie ist nun das Pathos selbst zu deuten in Hinblick auf ein Sprach-
spiel, das sich als WahrSpiel versteht? Abgesehen vom schlechten
Pathos wire es als bloBe Exaltation unterbestimmt. Das UbermaB an
Gefiihl ist eine Abart. Ein Pathos, in das sich der Schauspieler gefiih-
lig verirrt, und sei es noch so gekonnt effektvoll, verfehlt seine StoB-
kraft.

Der Affekt ist aulerdem nicht das Ganze des Spielens, wie not-
wendig er fiir das Spiel auch ist. Die anthropologische Komponente
des Theaters wurde zwar betont, da der Mensch als Mensch Sphire
und Organ des Theaters ist, doch soll in einer eksistentiellen Inter-
pretation der SprachSpiele auf dem Theater das Gefiihl nicht allein
psychologisch als Empfindung, sondern ebenfalls ontologisch als Sti-
mmung gelesen werden. Die Stimmung reif3t unser Befinden im Grun-
de auf. Wir werden aus der Verankerung in unsere Alltiglichkeit in
das Chaos unseres WerdenKonnens gerissen. Das schmerzt. Alles
scheint in diesem Schmerz, ob es nun einer der Freude oder der Angst
ist, auswegloser oder auch aussichtsreicher zu sein, als wir uns je
vorstellen konnten, und wir beginnen plétzlich, nach der Welt und
nach uns selbst neu zu fragen.

Erst mit diesem RiB8 gewinnt die konkrete Situation ihr AusmaB.
Erst in ihm kommt der Horizont einer Geschichte ins Schwingen. Erst
in ihm findet Hassen und Lieben, Leben und Sterben, seine Tiefe. Der
Rif} ist der StoB aus dem Vergessen unserer potentiellen Moglichkei-
ten. Er ist das Aktualisieren der Kopula. Er ist das Aufreien der Ver-
krustung durch die Alltiglichkeit; der Schmerz der Angst, die Sicher-
heit einer vorgestellten Welt zugunsten einer ungewil} offenen aufge-
ben zu miissen. Was dieses "ist” ist, kommt in Bewegung. Es kommt
in den Blick, wie dunkel auch immer, und zwar nicht als Jenseits der
Welt, sondern als ihr Diesseits.

243

25.01.2026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenes ungesichert dunkel Offene ist das Terrain der poietischen
Kraft des Schauspielers. In seinem Zwischen werden Schauspieler
und Zuschauer in eine Nihe zu sich selbst und der Welt geriickt, in
der zwar nichts veridndert ist, aber alles verwandelt. Die Welt als Welt
und das Dasein in der Welt werden aus ihrem alleinigen Faktum in
ihre virtuelle Potenz verriickt. So unheimlich viel mehr wird mog-
lich — und sei es im Aufril des Versdumens. Verdichtetes Leben, ein
Leben als Dichtung: Im Filter der Figur wird sich der Schauspieler
selbst im umfassenden Vermogen seines SeinKonnens gewahr. Das
Trugbild des Scheinens wird unvermittelt zum Vor-schein des real
Moglichen. Das Dasein quillt im Spielen iiber. Nichts macht mehr
trunken als dieses Ereignis. Das ist der Rausch, die eigentliche Eksta-
se, die den Schauspieler auf der Biihne iiberfallen kann.

Aber inmitten aller Trunkenheit muBl der Schauspieler niichtern
bleiben. Er darf sich dem Rausch des Spiels nicht besinnungslos hin-
geben. Jederzeit mufl er wissen, was er tut und was geschieht, um sich
im selben Augenblick davon iiberraschen zu lassen, was er tut und
was geschieht. In diesem Widerspruch liegt der Ursprung des Neuen,
des Werdens, der Zuwachs, die so noch nie dagewesene Interpretation
der Figur, ohne daB sie zur Willkiir geriete. Alles andere auBerhalb
dieser Gleichzeitigkeit von Ekstase und Reflexion fiele nicht mehr
unter Theater. Raserei muB3 gespielt bleiben, das echte Blut gehort
dem Ritual oder der Wirklichkeit. Hemmungslosigkeit ist der Feind
der Kunst der Gestaltung.

Niichtern berauscht zu sein, ist die Askese des Schauspielers. Sie
ist sein Ansichhalten, seine Epoché, inmitten des Erleidens.

Die Ekstase, die der Schauspieler erfahrt, beinhaltet die Hingabe an
das Geschick der Figur, an ihre Leidenschaften und Blockaden, an ihr
Scheitern und an ihr Gelingen, an ihre Alptriume und an ihre Hoff-
nungen. Der Schauspieler erleidet im Spiel gewissermalen stellver-
tretend das Pathos der Figur, indem er sich im Spielen in ihr Schicksal
versetzt. Er muB} ihre Gefiihle in sich selbst stimulieren und zum
Grund ihrer Befindlichkeit tauchen. In aller gewahrten Differenz zwi-
schen sich und der Rolle kann er nicht anders, als sich mit ihrer Biirde
zu belasten. Er verleibt sie sich ein: Spuren in seiner Physiologie,
eingraviert in die eigene Geschichte.

244

25.01.2026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sinnlich-leibhaftig erleidet er strindbergsche Qual und den unsig-
lich bitteren HaB seiner Figuren. Oder er erlebt die unbindige Freude
der wunderbaren Verliebungen in den Komddien Shakespeares, die
von ungebrochenem Eros strotzen. Sinnlich-leibhaftig wird das kleist-
sche Ach in ihm laut oder auch das Aiai, aiai und io, uniibersetzbare
Klagelaute griechischer Tragodien. Allen Variationen menschlichen
Daseins ist er spielerisch ausgesetzt und in gewisser Weise hat er sie
alle zu erleiden. Nicht einmal, sondern wieder und wieder, in jeder
Vorstellung neu.

Diese Form des Erleidens, die nie sentimental zu verstehen ist,
trifft jeden Schauspieler, der seine Arbeit kiinstlerisch ernstnimmt.
Fiir den WahrSpieler ist ein anderes Pathos der Nerv seines Sprach-
Spiels.

Das tiefste Pathos, in das er sich verfiigt weil und vor dem er nicht
zuriickschrecken will, ist die Erfahrung, daB er den StoB in das kreati-
ve Feld seiner ekstatischen Verfassung nicht willentlich herstellen
kann. Das Spiel als Ereignis muB} gliicken. Somit wird ihm die poie-
tische Erfahrung auf der Biithne zur Synthese mit einer ontologischen
Erfahrung, die ihm widerfihrt. Er kann weder die Uberwiltigung
durch die Sprache machen, noch den Rif} in die potentiellen Moglich-
keiten seiner selbst als dem Raum seiner dichterischen Gestaltung ab-
rufbar bewerkstelligen. Dariiber ist er nicht Herr. Kein berechenbares
Mittel, keine sichere Regel, keine gefundene Methode gibt ihm die
Garantie ihres Eintretens. Der schopferische Impuls, dessen er unver-
schiebbar im Augenblick des Spielens bedarf, entzieht sich dem Zu-
griff.

Das macht auch die besondere Angst des Schauspielers aus, die
dem Schritt auf die offene Biihne angesichts der Zuschauer vorangeht.
Nie kann er sich, neben allem Verabredeten und trotz aller geleisteten
Arbeit, auf das vielleicht schon wiederholt Gelungene verlassen. Er
muB sich immer wieder neu dem Ungewissen iiberlassen und darauf
vertrauen, daB ihn die Situation tragt und inspiriert. Wie der Springer
auf dem Turm muB er entschlossen in das offene Element Biihne
springen, trotz aller Angst. Nur der Sprung, mitten in den Wirbel der
Angst kann diese 16sen.

245

25.01.2026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natiirlich besitzt der Schauspieler das in der Arbeit erworbene In-
strumentarium seiner Technik und in bestimmtem Sinn kann er sich
auch in der Haltung der Offenheit seiner eksistentiellen Verfassung
iiben (techne), so daB sich das innere Tor seiner Kreativitit leichter
offnet. Auf diese Art von Probe kann er sich eigens wieder und wie-
der einlassen. Aber daB die Fuge der Kopula aufspringt und mit ihr
die authentische Dimension der gespielten Figur, muB letztlich gliik-
ken.

Wie alle Kiinstler ist der Schauspieler gezwungen, das Paradigma
der Machbarkeit freiwillig aufzugeben, um sich in das Paradox seiner
geschopflichen Abhéngigkeit in der Gleichzeitigkeit seiner schopferi-
schen Potenz zu schicken. Die besondere Schirfe fiir ihn besteht dar-
in, daB er den Widerspruch an sich selbst hautnah erleidet, ohne jedes
Medium dazwischen. Deswegen ist keiner unter den Kiinstlern ver-
fithrbarer als der Schauspieler.

Verwechselt er sich auch nicht mit der Rolle, so verwechselt er
doch leicht MaBl und Mitte des Theaters. Verleitet durch die betont
anthropologische Komponente der SprachSpiele auf der Biihne sieht
er sich leicht als Personlichkeit im Zentrum. Damit wird unversehens
die Rolle Mittel zum Zweck. Die Allianz zwischen Schauspieler und
Figur féllt aus ihrer dichterischen Bestimmung heraus. Sie wird zum
Selbstzweck. Der Erfolg gibt recht, a star is born, aber kein tanzender
Stern.

Nicht die Sehnsucht nach dem Eigenen ist zu verwerfen, aber sie ist
von der Eigensucht zu differenzieren. Schiefit der Schauspieler den
Pfeil seiner Sehnsucht nicht mehr iiber sich hinaus, mag er ein Virtuo-
se sein, komdodiantisch oder tragisch, aber er wird die Welt aus ihrem
faktischen Horizont nicht in ihren potentiellen hinein bewegen. Die
poietische Kraft des Schauspielers, die die Welt als Welt zu 6ffnen
weil und die den Menschen in diesem Ereignis in seine Freiheit zu-
riickstellt, verlangt daher das Pathos der Enteignung aus dem Person-
lichen in das Werk.

Im Kairos der Kunst solcher Verwandlung, die gleichzeitig die
Wahrung und Potenzierung der eigenen Individualitit zu ihrer Vor-
aussetzung hat, ereignet sich das Mysterium des Theatralischen, das
sich als Transformation versteht: als Transformation von Sein und als
Transformation von Zeit. Die Zeit verliert ihren Schrecken, das Sein

246

25.01.2026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine Erstarrung. Die reine Spiegelung der Welt wird zu ihrer offenen
Passage. Das Totalitare der Wahrheit 16st sich im Tanz der Demaskie-
rung.

Ohne Verlust des BewuBtseins findet der Schauspieler in den pri-
miren Reichtum der anfinglichen Unschuld des Daseins, in das
SeinKonnen hinein, das intuitiv SeinLassen als hochste Freiheit ver-
wirklicht. In seinem Pathos wird Theater zum Ritual einer eksistenti-
ellen Anverwandlung, dem tiefsten kathartischen Moment des
SprachSpiels auf der Biihne: Schauspieler wie Zuschauer dann nicht
theoretisch, sondern praktisch erfahren.

Dem Aphorismus zu Beginn ging es um die Frage nach einer po-
tentiell gottlichen Welt in Hinblick auf die Kunst der SprachSpiele
auf dem Theater. Im Wie des Vollzugs des Theaters ist das WahrSpiel
seiner dichterischen Potenz nach ein utopischer Blick in die Welt. Er
sieht das hell, was moglich wire, aber noch nicht ist. Dieser Augen-
Blick befreit die Welt aus ihren allein tragischen oder satyrhaften
Aporien in die Moglichkeiten ihrer Affirmation hinein. Im radikalen
Sprechen des amor fati, das Tragik und Komik des Lebens einchliefit,
aber nicht fiir absolut erklart, blitzt mit einem magischen Schlage
Zukunft auf.

Im Aufreifien der Welt als Welt stoBt der Kiinstler mit ihrer Affir-
mation auf ein letztes Pathos, auf ein Pathos des Widerstreits: Im
Eroffnen von Zukunft wird nicht nur ein Ja sichtbar, sondern auch der
unauflosbare Rest oder das bleibende Geheimnis der Welt, das in der
Tatsache des Todes ihren Hohepunkt findet. Metaphysische Aus-
weglosigkeit oder offenes Mysterium? Im Pathos einer theatralischen
Sprache:

Nie mehr — spricht der Tod.
Immer und ewig, sagt die Liebe.

247

25.01.2026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NachSpiel

Dem miindlichen Vortrag des hier abgedruckten Textes folgte im Rahmen des
Seminars "Sprache und Pathos" ein zweiter Beitrag Susanne Granzers in
Zusammenarbeit mit Kristine Walter, einer ihrer Studentinnen am Max-
Reinhardt-Seminar in Wien. S. Granzers Arbeit begreift sich gleicherma3en
als schauspielerische wie als philosophische Praxis, das heifit auch: als schau-
spielerisches wie philosophisches Streben nach einer wechselseitigen Inspira-
tion beider Bereiche, die wohl stindig zu erproben und zu ergreifen ist und
daher unmittelbar innerhalb der Problematik von Sprache und Pathos ihren
Ort hat.

Es handelte sich bei diesem zweiten Beitrag um eine "Demonstration” der
wohl meist verborgensten Praxis des Schauspielers: um die erste, gemein-
schaftlich mit dem Lehrer oder Regisseur zu leistende Erarbeitung eines dra-
matischen Textes, die Erarbeitung im Sinne einer Eroberung dieses Textes,
also Eroberung von Sprache ist und in ihrem tatsichlich zu leistenden Voll-
zug an die leibliche Verfafitheit des Schauspielers zuriickgebunden bleibt.
Insofern vermag dieser Vollzug auch an das Mysterium der leiblichen Ver-
faBitheit von Sprache selbst zu rithren. Der Text, der als Grundlage flir diese
Demonstration gewahlt wurde, war aus Heinrich von Kleists Penthesilea
jener Monolog der Meroe, in dem diese, als Augenzeugin, den Priesterinnen
der Diana und Amazonen von der Toétung Achills durch Penthesilea Bericht
erstattet: "Oh ihr, der Diana heil'ge Priesterinnen, / Und ihr, Mars' reine
Tochter, hort mich an: / Die afrikanische Gorgone bin ich, / Und wie ihr
steht, zu Steinen starr ich euch."

Die Wahl dieses Textes war hinsichtlich des thematischen Rahmens keines-
wegs beliebig. Die Liebe wird dort nicht beschworen, nicht geschildert, son-
dern sie zwingt, sie treibt, sie tiberfillt und opfert ihrem Stolz den massa-
krierten Leib des Geliebten. Sie weifl nicht ihr MaB3 noch ihre Rettung; sie
wandelt ihr Streben in Vernichtung; sie kdmpft um ihren Sieg als Bestie.
Sollte es unter den Teilnehmern des Seminars auch niemals theoretische
Zweifel an der Unterschiedlichkeit zwischen philosophischen und dramati-

248

25012026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Texten gegeben haben, so wurde spitestens wahrend Kristine Walters
ersten Vortrags des Monologs atmosphérisch deutlich, dal jene Worte Kleists
nicht nur anderes zum Inhalt haben, sondern eine andere Sprache sprechen als
die einer Abhandlung. Sie sprechen eine andere Sprache, insofern sie ein
anderes Sprechen verlangen und fordern, ein verfinglicheres Sprechen viel-
leicht: einen Atem, ein Gesicht, einen Leib, eine Not, oder anders gesagt die
verkorperte Fiille genau dieses Zeitpunktes, die der Schauspieler je — und
nicht ein fiir alle Mal — zu realisieren hat.

Kristine Walter erweiterte die erst noch im Sitzen gehaltene Lektiire unter
Begleitung und Anweisungen S. Granzers zu einer Darbietung hin, die durch-
aus szenischen Charakter hatte, so daf3 fiir das Publikum der — wenn auch
notgedrungen beschleunigte — Prozel vom ersten Vertrautwerden mit einem
Text bis hin zur konkreten Probearbeit mitverfolgbar war. So wurde auch
spiirbar, daf die oben erwiahnte "Eroberung” eines Textes nichts Siegreiches,
Triumphales haben muB. Sie bestand vielmehr in einem hartnickigen, bis an
den Schmerz reichenden Wiederholen, Aufnehmen, Beginnen— und darin
auch Bezwingen — der Worte und zugleich des Atems, der sie tragt. Sie be-
stand in der Aufmerksamkeit des gesamten Leibes, der sich fiir das Wort
riistet, um ihm eine Stimme zu geben, ihm mit seiner Stimme begegnen zu
konnen — und sich zugleich gegen das Wort riistet, um es nicht mit sich zu
iiberfrachten.

Auf die Demonstration folgte eine Diskussion des Vortrags, die im wesentli-
chen um die Frage nach dem Verhiltnis von vorgegebenem Text und der
Figur, die der Schauspieler verkorpere, kreiste; genauer gesagt um die Frage
nach der Moglichkeit und dem Wie dieses Verhiltnisses. Diese Thematik sei
hier an S. Granzers Text riickiiberantwortet, denn entscheidender ist an dieser
Stelle, die ebenso geduldige wie iiberraschende Intensitit jener schauspieleri-
schen Darbietung in Erinnerung zu rufen, das heift, ihre Erstaunlichkeit fest-
zuhalten.

Simone Hauke

Anmerkungen

' Viertes Hauptstiick: Spriiche und Zwischenspiele 150 (Kritische Studienausgabe
Band 5, hg. von G. CoLLI/M. MONTINARI), Berlin-New York: W. de Gruyter 1980,
99.
2 w. SHAKESPEARE, Wie es euch gefillt II, 7 (dt. Ubers. E. FRIED, Band 2), Berlin:
Wagenbach 1989, 226.

Vgl. F. W. J. SCHELLING, Uber das Wesen der menschlichen Freiheit, Frankfurt/M:
Suhrkamp 21984, 38.

W. SHAKESPEARE, Wie es euch gefillt 11, 7.

249

25.01.2026, 11:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11:44:20.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

