
auch das Programm Foucaults, die »Irren«101, den »Kranken«102 und
den »Gefangenen«103 zur Sache der Philosophie zu machen, für eine
philosophische Interpretation der großen Gerichtsrede im Matthäu‐
sevangelium halten, geht es doch in gewisser Weise auch Foucault,
Butler und Spivak darum, den Geringsten gerecht zu werden: »Ich
bin ein Fremder gewesen und ihr habt mich nicht aufgenommen.
Ich bin nackt gewesen und ihr habt mich nicht gekleidet. Ich bin
krank und im Gefängnis gewesen und ihr habt mich nicht besucht«
(Mt 26,35f.). Damit könnte auch die postmoderne Philosophie Theo‐
logie in einem völlig neuen, erst noch zu bestimmenden Sinn des
Wortes sein. Die metaphysische Phase in ihrer mittelalterlichen
und neuzeitlichen Epoche können dann als Affirmation oder Kon‐
struktion des Christlichen gedacht werden, die nachmetaphysische
Moderne als Negation oder Destruktion und die Postmoderne als
Limitation oder Dekonstruktion. Doch auch die Destruktion und
Dekonstruktion bleiben Aspekte göttlicher Offenbarung. Wie sich
Gott in Bethlehem und Jerusalem in die Hände der Menschen aus‐
geliefert hat, so hat er:sie sich auch in Metaphysik, Moderne und
Postmoderne den Gedanken der Menschen selbst mitgeteilt.104 Aller‐
dings war diese Mitteilung zuletzt durch das negative und de-limita‐
tive Moment bestimmt, das sich im Ende der Postmoderne erschöpft
hat. Genau deshalb gewinnt ein neuer Blick auf die Affirmation oder
Konstruktion des metaphysischen Offenbarungswissens Gottes an
Bedeutung. Dieser neuen Perspektive dient das vorliegende Buch.

5. Thesen und Vorblick

An dieser Stelle sollen die zentralen Thesen dieses Buchs formuliert
werden, um den Leser:innen einen Leitfaden durch die folgenden
weitläufigen Gedankengänge an die Hand zu geben:

101 Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im
Zeitalter der Vernunft, Frankfurt 1969.

102 Michel Foucault, Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen
Blicks, München 1973.

103 Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses,
Frankfurt 1976.

104 Vgl. dazu Elia D. Carbognani, Anne-Kathrin Fischbach, Stephan Tautz, Einlei‐
tung, in: Fischbach, Tautz (Hgg.), Zeiten wenden?!, XXVI.

Einleitung

66

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66 - am 13.01.2026, 10:17:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Wir befinden uns in einer Zeitenwende.
2. Das nachmetaphysische Paradigma hat sich erschöpft.
3. Ein neuer Blick auf die Metaphysik wird notwendig.
4. Metaphysik war Theologie und Philosophie.
5. In der letzten Epoche der Metaphysik befanden sich Theologie

und Philosophie in einer dialektischen Beziehung.
6. Die Dialektik der Neuzeit gründete in der Wechselwirkung von

Gott und Mensch.
7. Diese Wechselwirkung oder Gemeinschaft hatte in Jesus Chris‐

tus ihren Grundgedanken.
8. Dieser Grundgedanke war im Geist der Vernunft und Freiheit

gegenwärtig.
9. Vernunft und Freiheit waren im neuzeitlichen Verständnis Er‐

scheinungen Gottes in uns.
10. Gott in uns realisierte sich in Menschenrecht, Menschenwürde

und Demokratie sowie in der physischen Natur.
11. Es bedarf in der aktuellen Zeitenwende des Geistes der Neuzeit,

um Religion in Europa neu zu denken, das demokratische Ge‐
meinwesen zu erneuern sowie die Natur zu erhalten.

12. Die Dialektik der Neuzeit ist ein wesentliches Moment in der
produktiven Konstellation der Gegenwart.

Bevor diese produktive Konstellation in der aktuellen Zeitenwende
im Schluss dieses Buchs skizziert wird, soll im Hauptteil die Dialek‐
tik der Neuzeit ausführlich entfaltet werden. In einem recht kurzen
ersten Teil wird die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelal‐
ters dargestellt. Dabei zeigt sich, dass die Neuzeit als die Epoche des
Gottes in uns bereits im späten Mittelalter ihren Anfang nimmt. In
der Mystik eines Meister Eckhart wird klar, dass das Jesusgeschehen
sich in der Geschichte jedes Gläubigen vollzieht. Johannes Duns
Scotus und Wilhelm von Ockham lassen Gott durch seine absolu‐
te Freiheit gekennzeichnet sein, wodurch eine neue Ordnung der
Dinge entsteht. Und Martin Luther wird mit der christlichen Frei‐
heit eine neue Gottunmittelbarkeit mit weitreichenden politischen
Konsequenzen fordern. Dabei löst er die Philosophie aus ihrer Bin‐
dung an die Theologie. Die derart entbundene Philosophie, deren
vornehmliche Aufgabe nicht mehr der Dienst an der Theologie ist,
wird sich ihr eigenes Prinzip suchen, und es zunächst im Subjekt
finden.

5. Thesen und Vorblick

67

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66 - am 13.01.2026, 10:17:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mit der subjektphilosophischen Revolution des René Descartes
beginnt das zweite Kapitel der Geschichte der Neuzeit. Darin erhält
die Philosophie ihr inneres Prinzip, das gleichwohl auf Gott bezogen
bleibt. Der Gott des Rationalismus wird beim jüdischen Philoso‐
phen Baruch de Spinoza als die absolute Substanz oder das All-Eine
vorgestellt, bemerkenswerterweise geschieht dies in der »Ethik«, die
den Menschen einen tätigen Weg in die Einheit mit Gott weisen will.
Spinoza findet für diesen Weg auch eine neue Regel der Interpretati‐
on der Offenbarungsschriften. Dabei schreibt er Jesus eine herausra‐
gende Bedeutung zu. Deutlicher noch als der jüdische Denker wird
der Protestant Leibniz die Wechselwirkung zwischen dem Einen und
Allem herausarbeiten und zu einer Synthese von Glauben und Wis‐
sen finden. Die zentrale Rolle der Freiheit sowohl des Menschen als
auch Gottes führt nicht nur zu einer neuen Gnadenlehre, sondern
auch zu einer neuen Schriftlehre. Doch vor allem der Gedanke,
dass Alles Eines ist und Alles gut ist, drängt Leibniz dazu, Gottes
Güte vor dem Forum der Vernunft zu rechtfertigen. Dies geschieht
in der »Theodizee«, die nichts anderes als eine vernünftige Theo-
Logie sein will. Die Verwerfungen des 30jährigen Kriegs zwischen
Protestantismus und Katholizismus in Europa fordern eine neue,
nicht mehr primär konfessionelle, wohl aber durchweg vernünftige
Theologie. Das zweite und das dritte Kapitel unserer Erzählung
neuzeitlichen Denkens haben eine mittlere Tiefenschärfe und die
einzelnen Positionen werden bereits genauer betrachtet als im ersten
Kapitel über die Geburt der Neuzeit.

Das dritte Kapitel steht ebenfalls auf den Fundamenten carte‐
sianischer Subjektphilosophie, doch lässt er die Erkenntnis nicht
mehr mit den Ideen beginnen, sondern mit den Phänomenen der
Erfahrung. Exemplarisch werden die beiden britischen Empiristen
John Locke und David Hume in ihrem Verhältnis zur Religion
vorgestellt. Auch John Locke ist wie Descartes von den religiösen
Gewaltausbrüchen seiner Zeit affiziert. Ihm geht es nun um die
empiristische Einhegung eines Glaubens, der zum Fanatismus neigt.
Toleranz wird dabei zum Kennzeichen wahrer Kirchlichkeit. Das
Individuum erfreut sich religiöser Freiheit. Diese Freiheit macht sich
nicht nur in einer vernünftigen Schriftauslegung geltend, sondern
auch im politischen Bereich. So steht Locke am Anfang des demo‐
kratischen Selbstverständnisses der Neuzeit, werden doch seinen
Gedanken maßgeblich für die amerikanische Verfassung. Der Schot‐

Einleitung

68

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66 - am 13.01.2026, 10:17:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


te David Hume radikalisiert den Empirismus, indem er nicht nur
den Rationalismus cartesianischer Prägung kritisiert, sondern auch
die christliche Religion als solche. Seine negative Haltung gegenüber
der rationalistischen Metaphysik trägt allerdings dazu bei, die trans‐
zendentale Metaphysik Immanuel Kants auf den Weg zu bringen.
Allerdings entzieht vor allem der empiristische Zweig der Aufklä‐
rung mit seiner Religionskritik auch der Religion eine vernünftige
Fundierung und Rahmung.

In einer dialektischen Gegenbewegung nimmt Immanuel Kant
einerseits den Impuls von Hume auf, verbindet diesen aber mit dem
Gefühl der absoluten Freiheit, das er von Jean Jacques Rousseau
übernimmt, und restituiert eine vernünftige Rahmentheorie für
christliches Offenbarungswissen. Im vierten Kapitel unserer Ge‐
schichte, die von der Transzendentalphilosophie und vom Idealis‐
mus handelt, soll vor allem gezeigt werden, dass und wie Kant,
Fichte und Hegel fest auf dem Boden christlicher Offenbarung ste‐
hen und diese zu deuten versuchen. In nunmehr ausführlicheren
Untersuchungen soll diese christliche Inspiration der Philosophie
herausgearbeitet werden. Kant steht in einem dialektischen Verhält‐
nis zu Martin Luthers Rechtfertigungslehre, wenn er die paulinische
Intuition, dass der Mensch nicht durch die Werke des Gesetzes
gerecht wird, sondern durch den Glauben an Jesus Christus, in eine
radikale Gesinnungsethik übersetzt. Nicht das gute, pflichtgemäße
Handeln rechtfertigt den Menschen, sondern die moralische Gesin‐
nung, will sagen, das Handeln aus Pflicht. Von diesem moralischen
Grundgedanken ist seine Theorie der reinen Vernunft, seine Lehre
von der praktischen Vernunft und seine Auseinandersetzung mit
der Urteilskraft bestimmt. Die Religionsschrift, die die menschliche
Hoffnung zu ihrer Sache hat, betrachtet Jesus Christus als die perso‐
nifizierte Idee des guten Prinzips und damit als den inkarnierten
kategorischen Imperativ. Gerade in der Religionsschrift, die hier als
letzte Vertiefung seines Systems aufgewiesen werden soll, geht er an
die Grenzen der bloßen Vernunft. Dabei kommt es zu methodisch
kontrolliertem, systematisch legitimiertem Grenzübertritt in das Ge‐
heimnis Gottes.

Johann Gottlieb Fichte schließt mit seiner Kritik aller Offenba‐
rung unmittelbar an Kant an. In Sachen Offenbarung berühren
sich beide Philosophen. Fichte, ein gelernter Theologe, entwickelt
mit seiner »Wissenschaftslehre« eine Methode, Alles aus Einem

5. Thesen und Vorblick

69

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66 - am 13.01.2026, 10:17:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


abzuleiten. In seiner frühen Phase nennt er dieses Eine in cartesia‐
nischer und kantischer Tradition Ich. Das absolute oder auch das
transzendentale Subjekt meint zugleich ein Allgemeines, das sich in
jedem Menschen verwirklicht. Das Ich ist damit eine Fassung des
epochalen Prinzips Gott in uns. Das wird beim späten Fichte noch
deutlicher, wenn er sein Prinzip nun als das dem Ich vorgängige
Absolute bezeichnet. Die dialektische Differenzeinheit des vorrefle‐
xiven Einen mit der ersten Differenz und schließlich mit allem Dif‐
ferenten entnimmt Fichte dem Johannesprolog. Wie Kant Paulus
verpflichtet ist, so Fichte dem Johannesevangelium, wobei ihn weni‐
ger die Geschichte Jesu als die Spekulation des Prologs inspiriert.
Der Gott ist das Eine oder das Sein, der Logos das erste Viele oder
der Begriff. Gerade in seiner späten Religionsschrift wird deutlich,
dass seine Philosophie zugleich christliche Theologie ist. Sie erklärt
den Hervorgang des Vielen aus dem Einen, und vor allem weist sie
den Weg zurück in die himmlische Heimat im Hier und Jetzt.

Besonders ausführlich widmet sich dieses Buch dem System Ge‐
org Wilhelm Friedrich Hegels. Auch Hegel ist von seiner Ausbildung
her Theologe. Er ist aber auch Kantianer, begeisterter Leser Fichtes
und seines Studienkollegen Schelling. Steil formuliert versteht Hegel
sein System als eine geschichtliche Entfaltung des Absoluten. Diese
hat ihr Urbild im Leben Jesu, wie es vor allem in den synoptischen
Evangelien vorgestellt, aber auch von johanneisch motivierten Spe‐
kulationen begleitet wird. Hegels Philosophie ist nicht mehr nur
eine Übersetzung des rechtfertigenden Glaubens des Paulus in Ge‐
sinnung wie bei Kant oder der johanneischen Differenzeinheit von
theós und lógos in spekulative Philosophie wie bei Fichte, vielmehr
werden die Geschichte der Welt, die Geschichte der Menschen und
die Geschichte des Individuums selbst zur Geschichte Gottes. Zu‐
nächst widmet sich das Hegelkapitel den theologischen Anfängen
des Denkers, die sich intensiv mit dem Leben des Individuums
Jesus befassen, dann kommt das Werden des Geistes als der Gott in
uns in der »Phänomenologie des Geistes« in den Blick, um schließ‐
lich das Berliner System der »Enzyklopädie der philosophischen
Wissenschaften« zu untersuchen. Allein schon die Fülle des Materi‐
als drängt zu einer ausführlicheren Darstellung. Dass Hegel nun
ausführlicher dargestellt wird, mag auch durch seine geschichtliche
Position legitimiert werden, steht er doch nicht nur am Ende der
Dialektik der Neuzeit, sondern auch am Ende der Geschichte der

Einleitung

70

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66 - am 13.01.2026, 10:17:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Metaphysik.105 Er wird zur Negativfolie für alles nachmetaphysische
Denken bis heute. Doch gerade in seinem Denken kulminiert dieje‐
nige Philosophie, die eine Affirmation und Rekonstruktion christli‐
chen Offenbarungswissen leistet und in diesem Sinn nichts anderes
ist als Theologie.

105 Hier ist noch einmal an Schelling zu denken, der nicht nur Hegel, sondern das
metaphysische Zeitalter als solches überlebte. Dass er hier nicht zur Sprache
kommt, ist rein der Kontingenz der Entstehung dieses Buchs geschuldet. Zu
Schelling siehe u.a. Loock, Reinhard, Schwebende Einbildungskraft. Konzep‐
tionen theoretischer Freiheit in der Philosophie Kants, Fichtes und Schellings,
Würzburg 2007; Kurt Appel, Zeit und Gott. Mythos und Logos der Zeit
im Anschluss an Hegel und Schelling, Paderborn u.a. 2008; auch Jan Kerk‐
mann, Die Zeit des Willens und das Ende der Metaphysik. Heideggers Aus‐
einandersetzung mit Nietzsche und Schelling, Berlin-Boston, 2020; Thomas
Frisch, Freiheit vom Absoluten. Schellings systematische Lösung des Freiheits‐
problems, Tübingen 2023.

5. Thesen und Vorblick

71

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66 - am 13.01.2026, 10:17:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993033-66 - am 13.01.2026, 10:17:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

