Einleitung

auch das Programm Foucaults, die »Irren«!%, den »Kranken«!2 und
den »Gefangenen«!%® zur Sache der Philosophie zu machen, fiir eine
philosophische Interpretation der grofien Gerichtsrede im Matthdu-
sevangelium halten, geht es doch in gewisser Weise auch Foucault,
Butler und Spivak darum, den Geringsten gerecht zu werden: »Ich
bin ein Fremder gewesen und ihr habt mich nicht aufgenommen.
Ich bin nackt gewesen und ihr habt mich nicht gekleidet. Ich bin
krank und im Gefdngnis gewesen und ihr habt mich nicht besucht«
(Mt 26,35f.). Damit konnte auch die postmoderne Philosophie Theo-
logie in einem vollig neuen, erst noch zu bestimmenden Sinn des
Wortes sein. Die metaphysische Phase in ihrer mittelalterlichen
und neuzeitlichen Epoche konnen dann als Affirmation oder Kon-
struktion des Christlichen gedacht werden, die nachmetaphysische
Moderne als Negation oder Destruktion und die Postmoderne als
Limitation oder Dekonstruktion. Doch auch die Destruktion und
Dekonstruktion bleiben Aspekte gottlicher Offenbarung. Wie sich
Gott in Bethlehem und Jerusalem in die Hande der Menschen aus-
geliefert hat, so hat er:sie sich auch in Metaphysik, Moderne und
Postmoderne den Gedanken der Menschen selbst mitgeteilt.1%¢ Aller-
dings war diese Mitteilung zuletzt durch das negative und de-limita-
tive Moment bestimmt, das sich im Ende der Postmoderne erschopft
hat. Genau deshalb gewinnt ein neuer Blick auf die Affirmation oder
Konstruktion des metaphysischen Offenbarungswissens Gottes an
Bedeutung. Dieser neuen Perspektive dient das vorliegende Buch.

5. Thesen und Vorblick

An dieser Stelle sollen die zentralen Thesen dieses Buchs formuliert
werden, um den Leser:innen einen Leitfaden durch die folgenden
weitldufigen Gedankenginge an die Hand zu geben:

101 Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im
Zeitalter der Vernunft, Frankfurt 1969.

102 Michel Foucault, Die Geburt der Klinik. Eine Archdologie des arztlichen
Blicks, Miinchen 1973.

103 Michel Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses,
Frankfurt 1976.

104 Vgl. dazu Elia D. Carbognani, Anne-Kathrin Fischbach, Stephan Tautz, Einlei-
tung, in: Fischbach, Tautz (Hgg.), Zeiten wenden?!, XXVL.

66

- am 13.01.2028, 10:17:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Thesen und Vorblick

Wir befinden uns in einer Zeitenwende.

Das nachmetaphysische Paradigma hat sich erschopft.

Ein neuer Blick auf die Metaphysik wird notwendig.

Metaphysik war Theologie und Philosophie.

In der letzten Epoche der Metaphysik befanden sich Theologie

und Philosophie in einer dialektischen Beziehung.

6. Die Dialektik der Neuzeit griindete in der Wechselwirkung von
Gott und Mensch.

7. Diese Wechselwirkung oder Gemeinschaft hatte in Jesus Chris-
tus ihren Grundgedanken.

8. Dieser Grundgedanke war im Geist der Vernunft und Freiheit
gegenwartig.

9. Vernunft und Freiheit waren im neuzeitlichen Verstindnis Er-
scheinungen Gottes in uns.

10. Gott in uns realisierte sich in Menschenrecht, Menschenwiirde
und Demokratie sowie in der physischen Natur.

11.  Es bedarfin der aktuellen Zeitenwende des Geistes der Neuzeit,
um Religion in Europa neu zu denken, das demokratische Ge-
meinwesen zu erneuern sowie die Natur zu erhalten.

12. Die Dialektik der Neuzeit ist ein wesentliches Moment in der

produktiven Konstellation der Gegenwart.

Gk w e

Bevor diese produktive Konstellation in der aktuellen Zeitenwende
im Schluss dieses Buchs skizziert wird, soll im Hauptteil die Dialek-
tik der Neuzeit ausfiithrlich entfaltet werden. In einem recht kurzen
ersten Teil wird die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelal-
ters dargestellt. Dabei zeigt sich, dass die Neuzeit als die Epoche des
Gottes in uns bereits im spaten Mittelalter ihren Anfang nimmt. In
der Mystik eines Meister Eckhart wird klar, dass das Jesusgeschehen
sich in der Geschichte jedes Gldubigen vollzieht. Johannes Duns
Scotus und Wilhelm von Ockham lassen Gott durch seine absolu-
te Freiheit gekennzeichnet sein, wodurch eine neue Ordnung der
Dinge entsteht. Und Martin Luther wird mit der christlichen Frei-
heit eine neue Gottunmittelbarkeit mit weitreichenden politischen
Konsequenzen fordern. Dabei 16st er die Philosophie aus ihrer Bin-
dung an die Theologie. Die derart entbundene Philosophie, deren
vornehmliche Aufgabe nicht mehr der Dienst an der Theologie ist,
wird sich ihr eigenes Prinzip suchen, und es zundchst im Subjekt
finden.

67

- am 13.01.2028, 10:17:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Mit der subjektphilosophischen Revolution des René Descartes
beginnt das zweite Kapitel der Geschichte der Neuzeit. Darin erhalt
die Philosophie ihr inneres Prinzip, das gleichwohl auf Gott bezogen
bleibt. Der Gott des Rationalismus wird beim jiidischen Philoso-
phen Baruch de Spinoza als die absolute Substanz oder das All-Eine
vorgestellt, bemerkenswerterweise geschieht dies in der »Ethiks, die
den Menschen einen tatigen Weg in die Einheit mit Gott weisen will.
Spinoza findet fiir diesen Weg auch eine neue Regel der Interpretati-
on der Offenbarungsschriften. Dabei schreibt er Jesus eine herausra-
gende Bedeutung zu. Deutlicher noch als der jiidische Denker wird
der Protestant Leibniz die Wechselwirkung zwischen dem Einen und
Allem herausarbeiten und zu einer Synthese von Glauben und Wis-
sen finden. Die zentrale Rolle der Freiheit sowohl des Menschen als
auch Gottes fiihrt nicht nur zu einer neuen Gnadenlehre, sondern
auch zu einer neuen Schriftlehre. Doch vor allem der Gedanke,
dass Alles Eines ist und Alles gut ist, dringt Leibniz dazu, Gottes
Giite vor dem Forum der Vernunft zu rechtfertigen. Dies geschieht
in der »Theodizee«, die nichts anderes als eine verniinftige Theo-
Logie sein will. Die Verwerfungen des 30jahrigen Kriegs zwischen
Protestantismus und Katholizismus in Europa fordern eine neue,
nicht mehr primér konfessionelle, wohl aber durchweg verniinftige
Theologie. Das zweite und das dritte Kapitel unserer Erzéhlung
neuzeitlichen Denkens haben eine mittlere Tiefenschirfe und die
einzelnen Positionen werden bereits genauer betrachtet als im ersten
Kapitel iiber die Geburt der Neuzeit.

Das dritte Kapitel steht ebenfalls auf den Fundamenten carte-
sianischer Subjektphilosophie, doch ldsst er die Erkenntnis nicht
mehr mit den Ideen beginnen, sondern mit den Phdnomenen der
Erfahrung. Exemplarisch werden die beiden britischen Empiristen
John Locke und David Hume in ihrem Verhiltnis zur Religion
vorgestellt. Auch John Locke ist wie Descartes von den religidsen
Gewaltausbriichen seiner Zeit affiziert. Thm geht es nun um die
empiristische Einhegung eines Glaubens, der zum Fanatismus neigt.
Toleranz wird dabei zum Kennzeichen wahrer Kirchlichkeit. Das
Individuum erfreut sich religioser Freiheit. Diese Freiheit macht sich
nicht nur in einer verniinftigen Schriftauslegung geltend, sondern
auch im politischen Bereich. So steht Locke am Anfang des demo-
kratischen Selbstverstindnisses der Neuzeit, werden doch seinen
Gedanken maf3geblich fiir die amerikanische Verfassung. Der Schot-

68

- am 13.01.2028, 10:17:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Thesen und Vorblick

te David Hume radikalisiert den Empirismus, indem er nicht nur
den Rationalismus cartesianischer Prigung kritisiert, sondern auch
die christliche Religion als solche. Seine negative Haltung gegeniiber
der rationalistischen Metaphysik tragt allerdings dazu bei, die trans-
zendentale Metaphysik Immanuel Kants auf den Weg zu bringen.
Allerdings entzieht vor allem der empiristische Zweig der Aufkla-
rung mit seiner Religionskritik auch der Religion eine verniinftige
Fundierung und Rahmung.

In einer dialektischen Gegenbewegung nimmt Immanuel Kant
einerseits den Impuls von Hume auf, verbindet diesen aber mit dem
Gefiihl der absoluten Freiheit, das er von Jean Jacques Rousseau
tibernimmt, und restituiert eine verniinftige Rahmentheorie fiir
christliches Offenbarungswissen. Im vierten Kapitel unserer Ge-
schichte, die von der Transzendentalphilosophie und vom Idealis-
mus handelt, soll vor allem gezeigt werden, dass und wie Kant,
Fichte und Hegel fest auf dem Boden christlicher Offenbarung ste-
hen und diese zu deuten versuchen. In nunmehr ausfiihrlicheren
Untersuchungen soll diese christliche Inspiration der Philosophie
herausgearbeitet werden. Kant steht in einem dialektischen Verhalt-
nis zu Martin Luthers Rechtfertigungslehre, wenn er die paulinische
Intuition, dass der Mensch nicht durch die Werke des Gesetzes
gerecht wird, sondern durch den Glauben an Jesus Christus, in eine
radikale Gesinnungsethik tibersetzt. Nicht das gute, pflichtgemafle
Handeln rechtfertigt den Menschen, sondern die moralische Gesin-
nung, will sagen, das Handeln aus Pflicht. Von diesem moralischen
Grundgedanken ist seine Theorie der reinen Vernunft, seine Lehre
von der praktischen Vernunft und seine Auseinandersetzung mit
der Urteilskraft bestimmt. Die Religionsschrift, die die menschliche
Hoffnung zu ihrer Sache hat, betrachtet Jesus Christus als die perso-
nifizierte Idee des guten Prinzips und damit als den inkarnierten
kategorischen Imperativ. Gerade in der Religionsschrift, die hier als
letzte Vertiefung seines Systems aufgewiesen werden soll, geht er an
die Grenzen der bloflen Vernunft. Dabei kommt es zu methodisch
kontrolliertem, systematisch legitimiertem Grenziibertritt in das Ge-
heimnis Gottes.

Johann Gottlieb Fichte schlief3t mit seiner Kritik aller Offenba-
rung unmittelbar an Kant an. In Sachen Offenbarung beriihren
sich beide Philosophen. Fichte, ein gelernter Theologe, entwickelt
mit seiner »Wissenschaftslehre« eine Methode, Alles aus Einem

69

- am 13.01.2028, 10:17:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

abzuleiten. In seiner frithen Phase nennt er dieses Eine in cartesia-
nischer und kantischer Tradition Ich. Das absolute oder auch das
transzendentale Subjekt meint zugleich ein Allgemeines, das sich in
jedem Menschen verwirklicht. Das Ich ist damit eine Fassung des
epochalen Prinzips Gott in uns. Das wird beim spiten Fichte noch
deutlicher, wenn er sein Prinzip nun als das dem Ich vorgingige
Absolute bezeichnet. Die dialektische Differenzeinheit des vorrefle-
xiven Einen mit der ersten Differenz und schliefllich mit allem Dif-
ferenten entnimmt Fichte dem Johannesprolog. Wie Kant Paulus
verpflichtet ist, so Fichte dem Johannesevangelium, wobei ihn weni-
ger die Geschichte Jesu als die Spekulation des Prologs inspiriert.
Der Gott ist das Eine oder das Sein, der Logos das erste Viele oder
der Begriff. Gerade in seiner spiten Religionsschrift wird deutlich,
dass seine Philosophie zugleich christliche Theologie ist. Sie erklart
den Hervorgang des Vielen aus dem Einen, und vor allem weist sie
den Weg zuriick in die himmlische Heimat im Hier und Jetzt.
Besonders ausfiihrlich widmet sich dieses Buch dem System Ge-
org Wilhelm Friedrich Hegels. Auch Hegel ist von seiner Ausbildung
her Theologe. Er ist aber auch Kantianer, begeisterter Leser Fichtes
und seines Studienkollegen Schelling. Steil formuliert versteht Hegel
sein System als eine geschichtliche Entfaltung des Absoluten. Diese
hat ihr Urbild im Leben Jesu, wie es vor allem in den synoptischen
Evangelien vorgestellt, aber auch von johanneisch motivierten Spe-
kulationen begleitet wird. Hegels Philosophie ist nicht mehr nur
eine Ubersetzung des rechtfertigenden Glaubens des Paulus in Ge-
sinnung wie bei Kant oder der johanneischen Differenzeinheit von
theés und Iégos in spekulative Philosophie wie bei Fichte, vielmehr
werden die Geschichte der Welt, die Geschichte der Menschen und
die Geschichte des Individuums selbst zur Geschichte Gottes. Zu-
néchst widmet sich das Hegelkapitel den theologischen Anfidngen
des Denkers, die sich intensiv mit dem Leben des Individuums
Jesus befassen, dann kommt das Werden des Geistes als der Goit in
uns in der »Phdnomenologie des Geistes« in den Blick, um schlief3-
lich das Berliner System der »Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften« zu untersuchen. Allein schon die Fiille des Materi-
als dringt zu einer ausfiihrlicheren Darstellung. Dass Hegel nun
ausfithrlicher dargestellt wird, mag auch durch seine geschichtliche
Position legitimiert werden, steht er doch nicht nur am Ende der
Dialektik der Neuzeit, sondern auch am Ende der Geschichte der

70

- am 13.01.2028, 10:17:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Thesen und Vorblick

Metaphysik.!1> Er wird zur Negativfolie fiir alles nachmetaphysische
Denken bis heute. Doch gerade in seinem Denken kulminiert dieje-
nige Philosophie, die eine Affirmation und Rekonstruktion christli-
chen Offenbarungswissen leistet und in diesem Sinn nichts anderes
ist als Theologie.

105 Hier ist noch einmal an Schelling zu denken, der nicht nur Hegel, sondern das
metaphysische Zeitalter als solches iiberlebte. Dass er hier nicht zur Sprache
kommt, ist rein der Kontingenz der Entstehung dieses Buchs geschuldet. Zu
Schelling sieche u.a. Loock, Reinhard, Schwebende Einbildungskraft. Konzep-
tionen theoretischer Freiheit in der Philosophie Kants, Fichtes und Schellings,
Wiirzburg 2007; Kurt Appel, Zeit und Gott. Mythos und Logos der Zeit
im Anschluss an Hegel und Schelling, Paderborn u.a. 2008; auch Jan Kerk-
mann, Die Zeit des Willens und das Ende der Metaphysik. Heideggers Aus-
einandersetzung mit Nietzsche und Schelling, Berlin-Boston, 2020; Thomas
Frisch, Freiheit vom Absoluten. Schellings systematische Losung des Freiheits-
problems, Tiibingen 2023.

71

- am 13.01.2028, 10:17:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2028, 10:17:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

