
264 Rezensionen

diesem gleichgesetzt, was häufig als āveśa interpretiert
wird. Auch hier zeigt sich die Kontinuität über die Jahr-
hunderte hinweg.

Teil IV schließlich beschäftigt sich mit Besessenheit
im Tantra und Āyurveda. Hier wird Besessenheit neben
der āveśa-Form überwiegend in ihrer “negativen” Form
im Sinne von grahan. a durch ein schädigendes, bösarti-
ges Geistwesen in Betracht gezogen. Der Autor betont
hier die konzeptuelle Ähnlichkeit mit der “positiven” Be-
sessenheit, die meist durch Gottheiten erfolgt, sowie der
ebenfalls positiven Besessenheit eines Orakels.

“The Self Possessed” ist eine geradezu überwältigen-
de Stoffsammlung unterschiedlicher Formen von Beses-
senheit, die nach linguistischen Kriterien in die Formen
āveśa, praveśa und grahan. a unterteilt werden: Āveśa als
selbstinduzierte Durchdringung der Persönlichkeit durch
eine klar abgegrenzte Kraft oder Entität, praveśa als von
außen kommende Besessenheit und grahan. a als Beses-
senheit, die Konflikt beladen ist, Instabilität erzeugt und
als destruktiv erfahren wird. Die zentrale Frage, “wie
kann man (heute) die Besitzergreifung des menschli-
chen Körpers durch andere Wesenheiten oder Zustände
erklären?” kann mit Hilfe dieses Materials vom Autor
umfassend beantwortet werden. Ein Vergleich der Sans-
krittexte mit modernen Ethnographien zeigt eine Kon-
sistenz in den Erfahrungen. Der Körper gilt schon in
den Upanis.aden als durchdringbar (durch Kräfte oder
Wesenheiten). Eine Methode hierzu ist beispielsweise
der Yoga. Im klassischen indischen Denken wird diese
Durchdringung eher als Modifikation der Persönlichkeit,
denn als psychische Abweichung oder geistige Verirrung
interpretiert (584). Das Individuum gilt nicht als gespal-
ten durch eine Besessenheit, sondern als grundsätzlich
durchlässig für andere Wesenheiten. Im Mahābhārata gilt
das Individuum nicht als autonom, sondern als porös,
mit durchlässigen Grenzen, mit der Möglichkeit, Spuren
von Brahmā, Ādityas, Göttern, Rāks.asas eindringen zu
lassen, die dann die Identität des Besessenen ändern kön-
nen. Das Konzept der Person in Südasien ist für das Ver-
ständnis von zentraler Bedeutung: Personen unterschei-
den nicht zwischen moralischer und natürlicher Ordnung,
zwischen Handlung und Handelndem, zwischen Person
und Kollektiv, zwischen Alltagsleben und dem Tran-
szendenten (586). Besessenheit als Erfahrung ist geprägt
durch die Durchlässigkeit der menschlichen Identität.

Die Einbeziehung vedischer und klassischer Texte in
die Besessenheitsforschung macht deutlich, dass Beses-
senheit kein zweidimensionales Phänomen ist (negative
und positive Besessenheit), sondern über weitere Dimen-
sionen verfügt, bis hin zu intensiven Gemütszuständen.
Die Komplexität äußert sich auch darin, dass Besessen-
heit alle Schichten betrifft und in allen Regionen vor-
kommt. Auffallend ist schon in den vedischen Texten die
Tatsache, dass häufig(er) Frauen besessen werden (231).
Nach Smiths eher vorsichtiger Interpretation gelten Frau-
en als die Schwächeren und sind deshalb anfälliger für
negative Besessenheit. Positive Besessenheit in den ve-
dischen Texten ist häufiger Männern vorbehalten und
kann als Resultat tugendhafter Handlungen oder inten-
siver Verehrung gelten.

Besessenheit in Indien muss nach dem Erscheinen
dieses Buches nicht neu interpretiert werden. Das ist be-
ruhigend. Teil I und II des Buches orientieren sich eng an
der bisherigen Besessenheitsliteratur. Vieles findet man
so ähnlich in zahlreichen anderen Werken über Beses-
senheit in Südasien. Neu ist hingegen, dass der Autor der
Besessenheitsforschung eine diachrone Dimension ver-
leiht. Darüber hinaus betrachtet der Autor Besessenheit
in einem sehr viel breiteren Kontext, als dies in mo-
dernen Ethnographien üblich ist. Üblicherweise werden
vor allem zwei Formen von Besessenheit beschrieben,
die desintegrativen Formen vom Typ des grahan. a oder
mediale Besessenheit im rituellen Kontext. Smith zeigt
weitere Formen von Besessenheit auf. Seine angeführten
Beispiele zeigen im weitesten Sinne, dass es sich bei
Besessenheit in Indien um einen “state of mind charac-
terized by intensity, emotional excitement, and desire”
handelt (590).

Das Buch wird für alle Indologen, Ethnologen und
Religionswissenschaftler, die sich mit Indien beschäf-
tigen, von Interesse sein. Als umfangreiche Material-
sammlung hat es den Charakter eines Nachschlagewer-
kes. Zahlreiche Redundanzen bewirken eine zeitweise
ermüdende Lektüre. Mit einem gewissen Unbehagen
nimmt der Leser diverse fehlerhafte deutsche Zitate zur
Kenntnis (233f.). Nichtsdestotrotz ist dieser Band ein
wichtiger Beitrag zur stetig wachsenden Besessenheitsli-
teratur. Durch das Heranziehen indologischer und ethno-
logischer Literatur gelingt es dem Autor, immer wieder
Bezüge herzustellen zu zeitgenössischen Beschreibun-
gen von Besessenheit, und er kann somit Kontinuitäten
aufzeigen, die von der vedischen Zeit bis ins heutige
Indien reichen. Elisabeth Schömbucher

Tan Chee-Beng (ed.): Southern Fujian. Reproduction
of Traditions in Post-Mao China. Hong Kong: The Chi-
nese University Press, 2006. 190 pp. ISBN 978-962-996-
233-3. Price: $ 42.00

“Southern Fujian: Reproduction of Traditions in Post-
Mao China” is a welcome addition to anthropological
literature on Chinese popular religion, particularly in re-
lation to questions of political authority, cultural objec-
tification, kinship, and gender. As the title suggests, this
book of ethnographic case studies focuses on the ways
“tradition” (chuantong) has been reclaimed, as well as
reinvented, by various local communities in the minnan
or Southern Fujian area since China’s initiation of market
liberalization and reform in 1978. Against the specter of
socialist campaigns against “feudal customs” and “super-
stition,” tradition is productively analyzed here as a con-
tingent category of practice in projects of social repro-
duction; its political uses and cultural meanings shifting
among a broad range of social actors from local officials
to elderly lineage leaders to the entrepreneurial wives of
Southern Fujianese migrants overseas.

While this kind of attention to the contingencies of
tradition does not necessarily break new analytic ground
in anthropology or even among the burgeoning scholar-
ship on the revitalization of ritual life in Post-Mao China,

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-264 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-264


Rezensionen 265

this book does offer refreshing ethnographic insights
from the regional perspective of Southern Fujian as well
as from the scholarly one of Chinese anthropologists –
some native to the region, others from the diaspora. Min-
nan’s rich history as a center of foreign trade and intercul-
tural exchange and as an ancestral homeland to legions of
diasporic Chinese make it an especially compelling site
to examine the politics of recognition underwriting vari-
ous local projects for the “revival” of traditional practices
in the reform era. As this collection of papers show, many
of the activities and relations legitimized under the sign
of “tradition” were not only meant to reproduce local
identities but, moreover, to reconstitute the very terms
of collective recognition in ways that extended Post-Mao
agendas for “opening up” to market reform and global
capital. The latter was especially evident by official and
local efforts to attract overseas Chinese interest and in-
vestments to their native homes through the promotion of
traditional religious practices previously dismissed and
even criminalized as “superstition” under state socialism.

Following an introduction by the editor, Tan Chee-
Beng, which usefully situates this work within the ex-
isting body of sociocultural research on Southern Fu-
jian, the book is divided into seven chapters organized
around the themes of religious and lineage revival, over-
seas connections and migration, and patrilineal kinship,
and gender politics. The first five chapters of the book
span the themes of religion, lineage, and overseas ties
and cohere well as a collective study of “the politics of
traditions” (xvii) and their relevance to the legitimiza-
tion of various local identities, forms of sociality and
projects of value production in the Minnan region. Wang
Mingming’s chapter on competing rituals sponsored by
popular territorial temples and by the Bureau of Culture
in Quanzhou stands out as a particularly astute case study
of how official efforts to promote traditional cultural fes-
tivities can ultimately work to legitimize the general ex-
pansion of ritual life rather than replace local practices of
“superstition” with state sanctioned activities.

The four chapters following Wang’s also look at how
the category of “superstition” is negotiated by local rit-
ual practitioners with the help of official complicity and
claims to overseas Chinese support. Fan Ke’s chapter
on traditionalism and identity politics among the Ding
Hui Community in the Jinjiang plain examines the ways
claims to minority Muslim status paradoxically enable
the Ding to revitalize the distinctly Confucian Han prac-
tice of ancestral worship. Fan also points out how the
Ding were able to deploy their newfound ethnic identity
to achieve official legitimization of their lineage prac-
tices as part of minzu (ethnic) culture rather than Han
“superstition.” Like Fan, Pan Hongli also looks at how
lineage revival in Rongqing was enabled through savvy
negotiation around the politics of recognition. In this
case, Pan examines the ways the officially sanctioned
Old Folk’s Association used their legitimate status to pro-
mote lineage activities while serving as a buffer against
conflicts with local authorities. The chapters on the revi-
talization of popular religion in overseas-connected vil-
lages (qiaoxiang) by Tan Chee-Beng and by Kuah-Pearce

Khun Eng both suggest how claims to overseas Chinese
sponsorship were crucial for securing official complicity
and, sometimes, even official recognition, for the stag-
ing of various ritual activities. Even in Tan’s case where
actual overseas ties had dwindled in the qiaoxiang, vil-
lagers could still motivate officials to exempt their ritual
activities as “superstitious” by gesturing to overseas Chi-
nese support. Besides the legitimizing effect of the over-
seas Chinese, Kuah also highlights the central role played
by women in ensuring the reproduction of such rituals in
her chapter on the revival of the cult of Qingshui Zushi
(Clear Water Patriarch) in an Anxi emigrant village.

The final two chapters by Siumi Maria Tam and
Ding Yuling both turn to the question of women’s so-
cial positioning in a persistent patrilineal kinship order in
Southern Fujian. Both chapters present ethnographically
rich material about the ways wives of overseas migrants
(Tam) and female entrepreneurs (Ding) demonstrated
savvy independence and financial skills while paradoxi-
cally working to reproduce the patrilineal family. My one
quibble would be the lack of integration of these two final
chapters with the analytic interventions sustained in the
rest of the book, which seem to be more tightly focused
on the various ways ritual life was reconstituted as “tradi-
tion” in Post-Mao Fujian through local negotiations over
the politics of recognition.

While in general, this book could have aspired for a
sharper theoretical focus than “tradition” and “reproduc-
tion” given the compelling ethnographic material avail-
able in the various chapters, it does provide important
insights on social change, popular religion, and gender
and kinship in Post-Mao China and particularly, in the
important region of Southern Fujian. Julie Y. Chu

Trakulhun, Sven:. Siam und Europa. Das König-
reich Ayutthaya in westlichen Berichten 1500–1670.
Hannover: Wehrhahn Verlag, 2006. 283 pp. ISBN 978-
3-86525-252-4. (The Formation of Europe – Historische
Formationen Europas, 2) Preis: € 29.50

Siam als einziges nie direkter kolonialer europäischer
Herrschaft unterworfenes Land Südostasiens stellt für die
Geschichtsschreibung eine besondere Herausforderung
und Chance dar. Wie Sven Trakulhun argumentiert, geht
mit dem Fehlen einer kolonialen Historiographie zu Siam
einerseits ein Mangel an systematisch produziertem eu-
ropäischem Wissen einher, andererseits aber äussern sich
die europäischen Quellen weitgehend unabhängig von
den spezifischen Interessen und diskursiven Zwängen,
welche ein kolonialherrschaftlicher Kontext dargestellt
hätte. Die hauptsächlich portugiesischen, französischen
und holländischen Quellen über Siam aus dem 16. und
17. Jh. – und die Politik ihrer Auslese, Erhaltung und
Rezeption – spiegeln insofern eine interkulturelle Begeg-
nung, die auf europäischer Seite tendenziell weniger von
machtpolitischem Interesse und mehr von weltanschau-
lichen Vorurteilen geprägt war. Die Berichte über Siam
stehen aus diesen Gründen paradigmatisch für eine sich
im Verlauf des Untersuchungszeitraumes entwickelnde
europäische Grundhaltung dem (asiatischen) Fremden

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-264 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-264

