
I Das Problem

Eine gewisse Lust an der Apokalypse ist nicht neu. Bußpredi-
ger im Mittelalter bedienten sie ebenso wie die Propheten des
Alten Israel. Letztere verkündeten zwar nicht sogleich den
Untergang der Welt, aber die politische Auslöschung des
Landes war angesagt als Strafgericht für die Sünden des Vol-
kes. Immerhin sollte (so der »kleine Prophet« Zephanja und
andere) ein »Rest« überleben, und das ist schon eine hoff-
nungsvollere Perspektive als der Blick auf das Schicksal der
Städte Sodom und Gomorrha. Freilich geht es heute nicht
primär um Religion und den Aufstand gegen Gottes Gebot,
sondern um die mögliche Selbstauslöschung des Menschen,
eine humane Katastrophe, auch das, aber mehr noch: die Zer-
störung der Grundlagen des Lebens auf der Erde. Und dafür
gibt es plausible Argumente, die auf glasklaren Analysen be-
ruhen. Es ist nicht zu fassen, dass die Menschheit die Folgen
ihres Handelns kennt, eine überwiegende Mehrheit die Fol-
gen der Ignoranz auch anerkennt – und dennoch fast nichts
geschieht.

Dennoch stirbt auch die Hoffnung nicht, der ersehnte
Aufbruch zu einer Umwandlung unserer Lebensweise, damit
auch zukünftige Generationen ein würdiges Leben auf die-
sem Planeten führen können. Ist das eine Illusion? Ist nicht
der Mensch ein ignoranter Egoist, der, auf seinen kurzfristi-
gen Vorteil bedacht, sehenden Auges ins Verderben rennt?
Sind nicht schon immer Torheit, Bequemlichkeit und Gier
die treibenden Kräfte gewesen, die jene notwendig erschei-
nende Transformation scheitern lassen? Darf man nicht ge-
trost die Weltverbesserer und »Gutmenschen« angesichts
ihrer Naivität belächeln? Ist nicht eine ungeschönte Analyse

15

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


realistisch, und sind nicht die Folgen derartigen Handelns
bzw. des Nicht-Handelns evident? Die Frage ist dann nur
noch, ob es fünf vor zwölf oder doch eben eher schon fünf
nach zwölf ist. Dann sei jede Aufregung ohnehin müßig.

Jeder Blick in die Geschichte hat eine Perspektive, und
auch die Analyse des gegenwärtigen Zustands der Mensch-
heit liefert keine eindeutigen Bilder und Ergebnisse. Die
folgenden Überlegungen werden begründen, dass die doku-
mentierte Geschichte der Menschheit keineswegs ein nur ne-
gatives Bild zeigt. Hier gibt es kulturelle Erneuerungen, die
oft von religiösen Impulsen angetrieben wurden, die jener
menschlichen Ignoranz, Gier und Bequemlichkeit durchaus
die Stirn zu bieten vermochten. Hier haben sich Hoffnungen
und Phantasien zur Verbesserung des Lebens in kreative
Transformationen verwandelt, die durchaus neue Gestal-
tungsmöglichkeiten boten, die zuvor undenkbar waren. Dazu
bedurfte und bedarf es einer prinzipiellen Radikalität, das
heißt eines Nachgrabens an den Wurzeln des Problems.
Menschliche Potentiale sind (fast) unerschöpflich, und die
Geschichte ist nie abgeschlossen gewesen, auch heute nicht.
Umwandlung unserer Lebensweise auf der Basis von Solida-
rität mit allen Lebewesen und mit dem Ziel nachhaltiger Ent-
wicklungen ist möglich. Eine Lehre aus der Geschichte be-
sagt, dass nichts abgeschlossen oder vorprogrammiert ist,
sondern kulturelle Erneuerung auch die Denk-, Gefühls-
und Motivationswelten ganzer Gesellschaften verändern
kann, wenn die entsprechenden Umstände gegeben sind, der
Druck zu Entscheidungen stark genug ist und die Chancen
zum Wandel von voraus denkenden, oft visionär geprägten
Menschen aufgegriffen und so in die Tat umgesetzt werden,
dass sie die Massen bewegen. Kreative Potentiale, evolutionä-
rer Druck und die Einsicht in ganz neue Möglichkeiten kön-
nen aufeinander einwirken und Menschen zu Höchstleistun-
gen bewegen, die als Verwirklichungen von Chancen, zur
Gestaltung mit Freude zum Risiko, aber auch dem Wagnis

16

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Scheiterns erlebt werden. Erst im Rückblick kann man
wissen, ob die Erneuerung gelungen ist.

Religiöse Impulse haben die Geschichte verändert, nicht
selten im Sinne von Kampf, Abgrenzung und Entwürdigung
vonMenschen, und nicht nur die Kirchengeschichte, sondern
die Religionsgeschichte insgesamt ist auch ein »Mischmasch
von Irrtum und von Gewalt« (Goethe). Aber nicht nur das.
Denn oft haben religiöse Impulse Gesellschaften auch im
Sinne der Humanität und Stärkung der Würde des Einzelnen
wie unterdrückter Gruppen verändert. Dabei kann das reli-
giöse Paradigma durchaus auch in säkularer Gestalt erschei-
nen. Wenn wir also von religiöser Erneuerung im Sinne
spiritueller Transformation reden, ist dies keineswegs eine
Beschränkung auf religiöse Institutionen im engeren Sinn,
sondern eine Aktivierung von humanen Potentialen, die im
Vertrauen auf eine gute Ordnung in der Wirklichkeit grün-
det. Die religiöse Erneuerung ist damit eine grundlegende
Dimension von kultureller Erneuerung.

Die Analyse des Begriffs der »kulturellen Erneuerung« ist
komplex, und das vor allem aus zwei Gründen. Erstens be-
deutet Transformation unserer Lebensweise und/oder kultu-
relle Erneuerung nicht unter allen Umständen dasselbe: Wo
Menschen unter Hunger leiden und Ungerechtigkeit wütet,
wo das Militär oder marodierende Clans die Bevölkerung ter-
rorisieren und das ohnehin unsicherer Leben noch unsicherer
ist, hat die Sehnsucht der Menschen andere Inhalte als in
reichen Industrieländern, die im Konsum ersticken und unter
Stress und Hektik und einemMangel an sinnerfülltem Leben
leiden – wobei allerdings beide Situationen durchaus mit-
einander zusammenhängen und das ökologische Desaster in
beiden Situationen das Leiden vermehrt; soziale Gerechtig-
keit und ökologische Nachhaltigkeit hängen miteinander zu-
sammen und sind nicht getrennt zu haben. Zweitens haben
sich in modernen Gesellschaften Subsysteme des kulturellen
bzw. ökonomischen Handelns (Realwirtschaft, Finanzwirt-

17

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaft, Bürokratien, Dienstleistungen, Politik, Recht, Kunst
und Medien, Bildung usw.) ausdifferenziert, die einerseits je
nach eigenen Dynamiken ablaufen, andererseits einander
wechselseitig beeinflussen. Das betrifft raum- und zeitliche
Koordinierungen sowie Kausalverhältnisse in diesen Struk-
turen ebenso wie soziale Hierarchien und Motivationen.

Die Grundsatzfrage der folgenden Überlegungen lautet:
Kann Religion zu einer Kraft für die Transformation unseres
Lebensstils werden, der auf dem Prinzip ökologischer Nach-
haltigkeit beruhen würde? Eine begründete Antwort bedarf
sowohl empirischer Analysen als auch der Debatte über nor-
mative Horizonte, die wiederum der rational verantworteten
Begründungspflicht unterliegt.

1. Was bedeutet kulturelle Erneuerung? Kultur ist die Um-
gestaltung der Lebensbedingungen des Menschen. Dies
betrifft die technischen, organisatorisch-sozialen und psy-
chologisch-motivationalen Dimensionen des Mensch-
seins. Alle drei Ebenen wandeln sich durch die Dynamik
von Kommunikation, also Sprache, Schrift, Repräsenta-
tionen durch Kunst und moderne Medien. Soziale und
politische Institutionen, ökonomische Muster der Produk-
tion, Distribution und Konsumption sind miteinander ver-
knüpft. Alle Bereiche sind produktive Schubkräfte bei
möglichen Veränderungen. In der uns bekannten Ge-
schichte waren es die Religionen, die durch Erzählungen,
normative Begründungen und Rituale sowie kommunika-
tive Symbolisierungen von Wirklichkeit das Sein und das
Sollen des Menschen miteinander verknüpft und legiti-
miert haben, d.h. die Motivationsgeber lagen (und liegen)
wesentlich in der religiösen Grundannahme, dass die Welt
Kosmos und nicht Chaos ist. Ob theistisch oder nicht-
theistisch, ob monotheistisch oder polytheistisch konfigu-
riert, Religionen verbinden »Himmel und Erde«, kos-
mische Gesetze undMenschengesetze, Kollektiv und Indi-

18

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


viduum in einerWeise, dass Einzelschicksale Sinn dadurch
erhalten, dass sie systemisch in ein größeres Ganzes ein-
gebunden werden. Auch das (noch) Unbekannte oder
Fremde wird in diesen Kosmos einbezogen, so bezeichnet
z.B. im Griechischen xenos den Fremden und den Gast
zugleich, und der Fremde kann sich als Gott erweisen. Sol-
che Erzählungen gibt es in ganz unterschiedlichen religiö-
sen Überlieferungen. Die Religionen können und müssen
Teil der Lösung werden, sonst sind und bleiben sie Teil der
Probleme, die durch Machtstreben und unklare kognitive
wie emotionale Bedürftigkeit ausgelöst werden.

2. Die Menschheitsgeschichte ist in eine neue Phase der Glo-
balisierung eingetreten, die auf Grund der wissenschaft-
lich-technischen Revolutionen ökonomisch und politisch
unumkehrbar ist. Die Kulturen sind dieser Dynamik aus-
gesetzt. Sie reagieren sowohl mit kreativen Anpassungen
als auch mit identitätsrhetorischer Verweigerung, die sich
zunehmend in Gewalt artikuliert. Durch die global ver-
netzten Medien ist diese Gewaltdynamik im Bewusstsein
der Menschen gegenwärtig, was Ängste auslöst, die wie-
derum Gewaltpotentiale verstärken. Die Migration nach
Europa wird weiter zunehmen, sie wird interkulturelle
Verwerfungen und Konflikte schüren, wenn nicht ausglei-
chend gegengesteuert wird. Gegenmittel kann die För-
derung wechselseitigen Verstehens sein. Dies geschieht
individuell durch Verstehen des Fremden (kognitive Ar-
beit, die Bezüge herstellt) und durch Gewöhnung, durch
die der psychologisch normale Stress der Unsicherheit ge-
genüber dem Fremden abgebaut wird. Dafür müssen der
Staat, Verbände, Kirchen, Gewerkschaften, Vereine und
andere Körperschaften institutionelle Rahmenbedingun-
gen für Integrationsprozesse schaffen, vor allem für die
Möglichkeiten wechselseitiger Begegnung auf Augen-
höhe. Außerdem muss die Kenntnis vermittelt werden,
dass es bereits weltweit zahlreiche Aktivitäten zur inter-

19

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kulturellen bzw. interreligiösen Kooperation gibt, die
durchaus erfolgreich sind.1 Indem diese positive Seite der
Entwicklung gezielt ins öffentliche Bewusstsein gerückt
wird, können Ängste genommen und Initiativen zur ganz-
heitlich-spirituellen Entwicklung interreligiös initiiert
und gefördert werden. Dies hat eine individuelle Dimen-
sion der Geistesentwicklung des Einzelnen (Spiritualität)
und eine kollektive Dimension der gesellschaftlichen Ver-
änderungen durch neue Nachbarschaft und Friedensstif-
tung zwischen den Religionen (Konnektivität) zur Folge.
Beide Aspekte gleichzeitig zu fördern dient der nachhalti-
gen Entwicklung der Menschheit für eine konstruktive
Zukunftsgestaltung.

3. Vor allem aber geht es um ein systemisches Verstehen der
Kontraste zwischen kultureller Umgestaltung der Welt
durch die Menschheit und ökosphärischer Balance. Öko-
nomie und Ökologie wurden nicht nur theoretisch mit
widersprüchlichen Interessen und Interessengruppen als
Träger derselben assoziiert, sondern das gegenwärtige
Weltwirtschaftssystem und die Nationalökonomie der
meisten Staaten beruhen auf einem ungebremsten quan-
titativen ökonomischen Wachstum, das mit den Parame-
tern des Bruttosozialprodukts gemessen wird. In einem
endlichen System Erde kann es aber kein unendliches
quantitatives Wachstum geben. Dieser Widerspruch zer-
stört Leben. Es muss vor allem analysiert werden, ob die
Anreizsysteme zu gesellschaftlichem Handeln auch in Be-
zug auf die Wirtschaft brauchbar und rational gerechtfer-
tigt sind, wenn sie in größeren systemischen Zusammen-

20

Das Problem

1 Ein herausragendes Beispiel ist die »Earth Charter« der Earth Charter
International Initiative (United Nations University for Peace, San Jose,
Costa Rica), der mehr als 4500 Organisationen weltweit angehören.
Auch hier wird ein »change of mind and heart« (Schlussabschnitt: The
Way Forward) gefordert, wobei aber vor allem Imperative aufgestellt
werden. Jetzt geht es um konkrete Schritte, die applikabel sind.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hängen gedacht und evaluiert werden. Gegenwärtig sind
ökonomische Akteure dazu gezwungen, den Eigennutz
angesichts der Konkurrenz mit anderen Akteuren zu ma-
ximieren, um nicht vom Markt verdrängt zu werden.
Selbst wenn ein ökologisch-systemischer Lernprozess
stattfindet, vermeiden die meisten Akteure aus dem ge-
nannten Grund die Konsequenzen. Das fällt umso leichter,
als die Folgen ökologischer Zerstörung oft nicht sofort
auftreten und damit zunächst unsichtbar bleiben. Außer-
dem scheint der Nutzen des Beitrags des Einzelnen – im
positiven oder negativen Sinne – so gering zu sein, dass
Gewissensentscheidungen bagatellisiert werden können,
weil das Gewicht des Einzelnen scheinbar vernachlässigt
werden kann. Dass dem nicht so ist, muss rational immer
neu begründet werden durch Aufklärung und das Aufzei-
gen von Möglichkeiten zur kreativen Transformation un-
serer ökonomisch-gesellschaftlichen Systeme wie auch
der Lebensgestaltung des Einzelnen.
Denn dies ist ja der eklatante Widerspruch in (fast) allen
gegenwärtigen Gesellschaften: Die Bevölkerung fordert –
neuerdings durchaus lautstark – Klimaschutz, lehnt aber
entsprechende Folgen für das Handeln ab. Die Folge davon
ist, dass Regierungen verbal den Klimaschutz thematisie-
ren, aber dennoch nichts oder wenig tun, obwohl ein gro-
ßer Teil der Bevölkerung durchaus weiß, dass ein System-
wandel in den Bereichen Verkehr, Energie, Landwirtschaft
(einschließlich der maritimen Wirtschaft), Städteplanung
und Abfall/Recycling unausweichlich ist. Woher rührt
dieser Widerspruch, und lässt er sich auflösen?
Eine These der folgenden Überlegungen lautet, dass der
Widerspruch mehr ist als eine »kognitive Dissonanz«,
denn er wurzelt maßgeblich darin, dass die ökologisch/
ökosophische Wende als Verzicht, Verlust von Lebensviel-
falt und individuellen Entfaltungsmöglichkeiten gedacht
wird, dass also der Handlungsdruck durch eine Rhetorik

21

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Angst erzeugt wird. Das ist nicht nur psychologisch
entmutigend, sondern auch ökonomisch und politisch un-
sinnig: Der Systemwandel in den genannten Bereichen
kann vielmehr einen Schub von Kreativität freisetzen, ei-
nen wirtschaftlichen Aufbruch fördern, einen Gewinn an
Lebensqualität bedeuten und als Herausforderung zum
Abenteuer, zur Verwirklichung von Idealen und Innova-
tionen erlebt werden. Es ist eine Menschheitsaufgabe, die
Lust und Freude machen kann! Die systemischen und ge-
sellschaftlichen Rahmenbedingungen müssen allerdings
durch Politik und Recht geändert und neu ausgehandelt
werden. Dass dies dem Willen der Akteure unterliegt und
politisch prinzipiell möglich ist, wird der nachfolgende
Blick in die Geschichte lehren.

4. Während der dokumentierten Geschichte der Menschheit
ist es wiederholt nicht nur zu politischen Rivalitäten und
Interessenkonflikten gekommen, die blutig ausgetragen
wurden, sondern auch zu ökologischen Katastrophen vor
allem in der Bewirtschaftung der Wasserressourcen, die
teils mit Umbrüchen in der Natur, teils durch mensch-
liches Handeln (Abholzung) verursacht wurden. Kulturen
haben darauf reagiert und Lösungsmodelle entwickelt, die
für uns interessant sein können. Entscheidend dafür
könnten neue »Großerzählungen« (Mythen bzw. Utopien,
grand recit) sein, die Gesellschaften über längere Zeit-
räume hinweg sowohl Kohärenz als auch Identität ge-
geben haben und geben. Genau hier setzt die gesell-
schaftspolitische Relevanz von Religion an, ob man diese
nun explizit als Religion bezeichnet oder nicht. In der Ver-
gangenheit hatten auch universale Theorien oder Mythen
nur lokale Relevanz, doch die heutige Situation ist quali-
tativ anders, weil die gesamte Erde auch von lokalen Ereig-
nissen betroffen ist. Entsprechend müssen die Erzählun-
gen auf Grund rational nachvollziehbarer Einsichten und
interkultureller Kommunikationsmöglichkeiten neu jus-

22

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiert werden, um den Schub, der aus Religionsdynamiken
entstehen kann, in die nachhaltige Entwicklung der Ge-
sellschaften zu lenken.

5. Aus den Erkenntnissen 1 bis 4 folgt, dass gesellschaftliche
Institutionen, also Staat, Recht und Kultur/Religion, ord-
nungspolitisch in das weltgestaltende Handeln einzelner
Interessengruppen (Wirtschaft, Parteien, Medien usw.)
eingreifen müssen, indem sie verbindliche Rahmenbedin-
gungen setzen und deren Einhaltung überprüfen. Dies
kann durch Regeln, Steuern, Preise, Verdienstanreize usw.
geschehen. Es können und müssen kurzfristige und lang-
fristige Steuerungen unterschieden werden: Kurzfristig
kann durch eine drastische Verteuerung fossiler Energie-
träger der gebotene Druck erzeugt werden, um die Klima-
erwärmung und Artenreduktion zu dämpfen, wobei vor
allem für die ärmeren Bevölkerungsschichten ein staatlich
gesteuerter Ausgleich z.B. bei den Mietpreisen und öf-
fentlichem Verkehr möglich wäre. Langfristig aber geht
es um einen Kulturwandel, der nur multidimensional zu
verstehen ist. Da alle genannten Akteure global handeln,
müssen diese ordnungspolitischen Institutionen global
wirken, d.h. eineWeltpolitik betreiben, die Rahmenbedin-
gungen so setzt, dass die wechselseitige Abhängigkeit der
Subsysteme in Rechnung gestellt wird. Es bedarf mithin
einer international organisierten Industrie-, Finanz-,
Energie- und Klimapolitik, die alles Handeln in den Di-
mensionen des ökonomisch Sinnvollen, des ökologisch
Nachhaltigen und des sozial Verträglichen gestaltet.

Die Lebensbedingungen der heutigen Menschheit erfordern
eine Anpassungsleistung des Homo sapiens, die in der bishe-
rigen Evolution kein Vorbild hat, weil sie einerseits bewusst
gestaltet und andererseits unter hohem Zeitdruck vollzogen
werden muss. Die historische Erfahrung der Kultur- und Re-
ligionsgeschichte der letzten zwei bis drei Jahrtausende zeigt,

23

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass die (Um)formulierung der ethischen Maximen nicht ge-
nügt, weil sie kaum Wirkung zeigen würde, denn:

»Unsere Notwendigkeit zu entscheiden, reicht weiter, als unsere
Fähigkeit zu erkennen.«

Dieser Satz scheint das Bewusstsein der Postmoderne ein-
drucksvoll zu reflektieren und das Ethik-Dilemma auf den
Punkt zu bringen. Er wird aber schon Immanuel Kant zu-
geschrieben.2 Was sollen wir tun? Diese Frage betrifft nicht
nur die Umwelt- und Bioethik, sie ist ein Menetekel in der
Wirtschaft, der Politik, der Bildung, und natürlich auch der
persönlichen Entscheidungen angesichts der Dominanz von
Gewalt in den Medien, der neu justierten Geschlechterrollen,
der unabsehbaren Folgen von Entwicklung Künstlicher Intel-
ligenz, der Bedrohung durch den Klimawandel wie auch
durch moderne Waffensysteme. Einer Neubewertung der
Rolle der Medien kommt dabei eine zentrale Bedeutung zu,
und dies wird ohne gesellschaftlich kontrollierte Kontrolle
der Medien nicht möglich sein. Die Frage, was wir tun sollen,
scheint schwer beantwortbar aus zwei Gründen, die mit der
Unabgeschlossenheit des Erkennens zu tun haben: Je mehr
wir wissen, desto kürzer wird die Verfallszeit gesicherten
Wissens. Wissenschaft als »moderne Religion« hat uns zu-
tiefst verunsichert, denn das Wesen der Wissenschaft ist ge-
rade nicht, ein für alle Mal gültige Wahrheiten zu produzie-
ren, sondern jeweiliges Wissen zu falsifizieren: Was gestern
galt, ist heute schon überholt. Was ist Zeit, was ist Materie,
was ist Geist, was ist Leben, was ist gut?

Wegen der offensichtlichen Komplexität der Herausforde-
rungen ist auch der Begriff des »Ökologischen« eine Reduk-
tion, die durch die Metapher des »Ökosophischen« ergänzt

24

Das Problem

2 Fundort, Deutung und Geschichte des Zitats haben in der deutschen
Politik selbst eine lange Geschichte, vgl. dazu das Interview mit Bundes-
kanzler a.D. Helmut Schmidt in der FAZ vom November 2015.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden sollte. Denn Logik sucht berechenbare Zusammen-
hänge und tendiert zur Suche nach Eindeutigkeit und ein-
dimensionaler Kausalität. Eindimensionalität will ein »Ent-
weder – oder« erzwingen; Lebensprozesse entfalten sich aber
vorwiegend im »sowohl – als auch«. Systemisch gesehen be-
stehen die Ursache-Wirkungsketten, aus denen sich die Rea-
lität generiert und regeneriert, in Wechselverhältnissen, die
monokausales Denken als unzureichend demaskieren. So ist
etwa unbestreitbar, dass im individuellen Bereich Kognition,
Emotion und die Prägungen des kulturellen Gedächtnisses
aufs engste zusammenhängen, im kollektiven Bereich sind
die Dimensionen nachhaltigen Handelns einerseits und der
Partizipations- und Verteilungsgerechtigkeit materieller und
nicht-materieller Güter andererseits wechselseitig voneinan-
der abhängig. Die Wechselseitigkeit manifestiert sich in indi-
viduellen Motivationen menschlichen Handelns ebenso wie
in den demographischen Entwicklungen. Die »sophia« als
Hüterin des »oikos«, die Weisheit also als Garant kluger Füh-
rung des individuellen wie kollektiven Lebenshaushalts, und
das ist im weitesten Sinn mit »Governance« gemeint, ist
mehr als eine erbauliche Trösterin, sie könnte sich als not-
wendige Grundbedingung für die Lebens- und Entwicklungs-
fähigkeit von Gesellschaften im globalen interkulturellen wie
technologischen Wandel erweisen. Was aber ist Weisheit?
Weisheit ist Maß in der Praxis durch Wissen. Die entschei-
dende Frage ist, wie das Maß gefunden und als Richtschnur
für das Handeln eingesetzt werden kann.

Wir wissen durch Psychologie, Soziologie, Kognitionswis-
senschaften und Neurobiologie mehr über die Bedingungen
des Erkennens: Was als rationaler Entschluss erscheint, ist
demnach auch aus anderen Quellen gespeist, d.h. Motivatio-
nen sind uns oft selbst verborgen – wie allerdings nicht erst
Freud, sondern bereits Paulus offenlegte –, und der freie Wil-
le ist möglicherweise neurobiologisch von Mechanismen ge-
steuert, die (noch) wenig bekannt sind. Hinzu kommen ver-

25

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deckte Macht- und Gewinninteressen, die uns mehr oder we-
niger bewusst sind, die wir uns selbst und anderen aber ge-
flissentlich verschweigen. Erkenntnis und Interesse, so for-
mulierte Jürgen Habermas bereits 1968, hängen untrennbar
zusammen. Wenn nun – übrigens nicht erst seit der Auf-
klärung, sondern spätestens seit der konfessionellen Plurali-
sierung Europas im 16. Jahrhundert – die einst durch Gott
eindeutig verbürgten Normen ins Wanken geraten, weil
nicht zuletzt als Folge der Globalisierung viele Ansprüche
geltend gemacht werden, deren Widersprüchlichkeit nicht
dadurch aufgelöst werden kann, dass das Eigene als wahr,
das Andere als falsch deklariert und juristisch und militärisch
unterdrückt wird, wenn also Duldungs-Toleranz als die über-
lebensnotwendige Grundhaltung in modernen Gesellschaf-
ten erscheint, pluralisiert sich auch die Basis für einenWerte-
konsens. Die Folge davon war die Trennung von Ethik und
Religion in säkularenBegründungsmodellen vonEthik.Wenn
aber nun die Rationalität ihre Grenzen erkennt, werden nor-
mative Begründungen heikel: Was soll grundsätzlich gelten
und wie kommt ein Ethik-Konsens zustande, wenn es kein
allgemeinverbindliches gesichertes Wissen gibt? Das demo-
kratische Prinzip versagt, denn (zufällig) zustande kommen-
de Mehrheiten sind kein Begründungskriterium. Angst vor
dem Neuen, d.h. das Festhalten am Status quo, ist ebenfalls
keine Lösung, weil sich das Wissen und die Handlungsmög-
lichkeiten des Menschen erweitern. Kompromiss-Gesetze,
die neue Möglichkeiten (wie z.B. die Stammzellenforschung)
an strenge, von Experten überprüfte Auflagen binden, könn-
ten nur dann wirksam sein, wenn ein ethischer Grundkon-
sens über ihre Grundvoraussetzungen bestünde, denn allein
das Strafrecht hält den forschenden Menschen mit Sicherheit
nicht davon ab, aus Neugier, Karrierebewusstsein und Profit-
streben das (noch) Verbotene zu tun. Wenn nicht das juris-
tisch Verbotene auch als moralisch verwerflich gilt, hat das
ethische Argument im Zeitalter des Bewusstseins von der

26

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relativität des Wissens und des kulturellen Handelns unter
dem internationalen Konkurrenzdruck kaum Chancen.

Es stellt sich die Frage, ob die so diagnostizierte kulturelle
Relativität allein ein Resultat der europäisch-amerikanischen
Mentalitäts- und Sozialgeschichte ist oder ob in anderen Kul-
turen das Dilemma ebenfalls besteht und gegebenenfalls auch
als solches erkannt wird. Der Buddhismus hat sich, ähnlich
wie das Christentum, als religiöser, ethischer, sozialer, ästhe-
tischer Impuls in ganz unterschiedlichen Kulturen behei-
matet, die sehr anderen Wertemustern und Kulturstandards
folgten als seine nordindische Heimatkultur. Die Ethiken der
Buddhisten in China, Japan und Tibet folgen dann auch an-
deren Codes als die Ethik der Buddhisten in Indien oder Sri
Lanka. Heute verschmilzt vieles, erstens weil die Kommuni-
kation zwischen den Kulturen Unterschiede relativiert, zwei-
tens, weil durch die Wissenschaft vom Buddhismus die
indischen Ursprünge auch in China und Japan bekannt wer-
den, drittens weil moderne Probleme, die durch die weltweit
vernetzte Wissenschaft und Wirtschaft hervorgerufen wer-
den, ähnliche Lösungen erzwingen. Oder täuscht die letzte
Annahme? Verlaufen die Ethik-Diskurse in religiös anders
geprägten Ländern anders? Gibt es in islamisch oder buddhis-
tisch geprägten Ländern eine umwelt- und bioethische De-
batte, die spezifische Gesichtspunkte bei der individuellen
wie politischen Beurteilung der ethischen Streitfragen ins
Spiel bringen? Und könnten solche Erwägungen für unsere
eigene Entscheidungsfindung in westlichen Kulturen hilf-
reich sein?

Klima- und Energiefragen, den Debatten um Künstliche
Intelligenz und Kommunikationssysteme (Big Data) sowie
bioethischen Problemen ist gemeinsam, dass sie den Denk-
rahmen traditioneller ethischer Systeme sprengen, weil die
Grenzen des Gegebenen (der Mensch, wie er geschaffen ist)
und der Zeit (Anfang und Ende des Lebens) überschritten
werden. Arten und Individuen unterlagen zu allen Zeiten

27

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Veränderung, aber dass der Mensch bewusst und inten-
tional gesteuert in den evolutiven Selektionsprozess der Evo-
lution des Menschen eingreifen kann, ist neu. Die Frage, wer
der Mensch sei, kann nicht mehr nur ontologisch oder phä-
nomenologisch beantwortet werden, denn der Prozesscharak-
ter seiner Existenz als Handlungssubjekt zeichnet sich in
drastischem Ausmaß ab. Wodurch gesteuert handeln wir?
Wie weit sind wir determiniert, konditioniert und/oder frei?
Die Grenzen des Menschen als Subjekt und Objekt sind er-
kenntnistheoretisch schon immer offen gewesen – das Sub-
jekt selbst kann sich im Selbstbewusstsein zum Objekt ma-
chen und dies wieder subjektiv objektivieren usw. Aber dass
der Mensch nicht nur in Bezug auf sein Bewusstsein, sondern
als biologisches Wesen zum genetisch manipulierbaren Ob-
jekt wird, ist neu. Wenn es Grenzen des Denkbaren gäbe,
könnte sie nur das Denken selbst bestimmen. Aber was ist
ein Denken, das sich selbst denkt und dabei Bewusstsein ver-
ändert?

Bewusstsein ist ein Prozess sich ständig neu erzeugender
Wahrnehmungsmuster, der spontan, vernetzend und kreativ
abläuft, gleichzeitig aber Strukturen erzeugt, die Halt und
Stabilität geben und den weiteren Prozess selbst gestalten.
Die »Plastizität des Gehirns« besonders in den frühen Ent-
wicklungsjahren des Kindes besagt, dass das Bewusstsein im
Gehirn die Formen und Vernetzungen selbst anlegt, nach de-
nen es später arbeitet, wobei die Festlegungen in den ersten
Lebensjahren (etwa auf die Denkformen in der »Mutter-
sprache«) unwiederholbar prägend sind. Das Bewusstsein er-
zeugt sich dabei nach ihm inhärenten Mustern stets neu, ist
lernfähig und in Veränderung begriffen. Es ist damit einer-
seits die ständige Vergegenwärtigung seiner eigenen Ge-
schichte, und zwar sowohl der Geschichte der Gattung als
auch der Individualgeschichte, und andererseits entstehen
durch neue Eindrücke neue Verknüpfungen und Strukturen,
d.h. das Bewusstsein arbeitet kreativ. In diesem doppelten

28

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prozess der aktiven Vergegenwärtigung bestimmt sich das
Bewusstsein selbst, es prägt sich und bildet sich, formt Bilder
und Begriffe, in denen es sich selbst spiegelt und erkennt, und
zwar in den zwei Formen sprachlicher und bildhafter Gestalt-
muster. Sprache entfaltet sich sequentiell, in der Zeit, sie ist
analytisch. Gestaltwahrnehmende Bilder ermöglichen eher
einen synthetischen Gesamteindruck, der erst sekundär in
Einzelempfindungen und aufeinanderfolgende Wahrneh-
mungen zerlegt wird.

Was folgt daraus für das Handeln?3

29

Das Problem

3 Die folgende Argumentation orientiert sich mit der Begrifflichkeit
ihrer Gliederung an der Rationalität des medizinischen Modells, wie es
der Buddha vorgefunden und aufgenommen hat, um empirisch über-
prüfbar seine Kultur- und Bewusstseinskritik argumentativ zu for-
mulieren und in die menschliche Fortentwicklung heilend einzugreifen:
Diagnose, Möglichkeit zur Therapie, Rahmen der Therapie und thera-
peutische Maßnahmen.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495819913-15 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

