| Das Problem

Eine gewisse Lust an der Apokalypse ist nicht neu. Buf3predi-
ger im Mittelalter bedienten sie ebenso wie die Propheten des
Alten Israel. Letztere verkiindeten zwar nicht sogleich den
Untergang der Welt, aber die politische Ausldschung des
Landes war angesagt als Strafgericht fiir die Siinden des Vol-
kes. Immerhin sollte (so der »kleine Prophet« Zephanja und
andere) ein »Rest« iiberleben, und das ist schon eine hoff-
nungsvollere Perspektive als der Blick auf das Schicksal der
Stidte Sodom und Gomorrha. Freilich geht es heute nicht
primédr um Religion und den Aufstand gegen Gottes Gebot,
sondern um die mogliche Selbstausloschung des Menschen,
eine humane Katastrophe, auch das, aber mehr noch: die Zer-
storung der Grundlagen des Lebens auf der Erde. Und dafiir
gibt es plausible Argumente, die auf glasklaren Analysen be-
ruhen. Es ist nicht zu fassen, dass die Menschheit die Folgen
ihres Handelns kennt, eine iiberwiegende Mehrheit die Fol-
gen der Ignoranz auch anerkennt — und dennoch fast nichts
geschieht.

Dennoch stirbt auch die Hoffnung nicht, der ersehnte
Aufbruch zu einer Umwandlung unserer Lebensweise, damit
auch zukiinftige Generationen ein wiirdiges Leben auf die-
sem Planeten fithren konnen. Ist das eine Illusion? Ist nicht
der Mensch ein ignoranter Egoist, der, auf seinen kurzfristi-
gen Vorteil bedacht, sehenden Auges ins Verderben rennt?
Sind nicht schon immer Torheit, Bequemlichkeit und Gier
die treibenden Krifte gewesen, die jene notwendig erschei-
nende Transformation scheitern lassen? Darf man nicht ge-
trost die Weltverbesserer und »Gutmenschen« angesichts
ihrer Naivitit belacheln? Ist nicht eine ungeschonte Analyse

15



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

realistisch, und sind nicht die Folgen derartigen Handelns
bzw. des Nicht-Handelns evident? Die Frage ist dann nur
noch, ob es fiinf vor zwolf oder doch eben eher schon fiinf
nach zwolf ist. Dann sei jede Aufregung ohnehin miiflig.
Jeder Blick in die Geschichte hat eine Perspektive, und
auch die Analyse des gegenwirtigen Zustands der Mensch-
heit liefert keine eindeutigen Bilder und Ergebnisse. Die
folgenden Uberlegungen werden begriinden, dass die doku-
mentierte Geschichte der Menschheit keineswegs ein nur ne-
gatives Bild zeigt. Hier gibt es kulturelle Erneuerungen, die
oft von religiosen Impulsen angetrieben wurden, die jener
menschlichen Ignoranz, Gier und Bequemlichkeit durchaus
die Stirn zu bieten vermochten. Hier haben sich Hoffnungen
und Phantasien zur Verbesserung des Lebens in kreative
Transformationen verwandelt, die durchaus neue Gestal-
tungsmoglichkeiten boten, die zuvor undenkbar waren. Dazu
bedurfte und bedarf es einer prinzipiellen Radikalitit, das
heifdt eines Nachgrabens an den Wurzeln des Problems.
Menschliche Potentiale sind (fast) unerschopflich, und die
Geschichte ist nie abgeschlossen gewesen, auch heute nicht.
Umwandlung unserer Lebensweise auf der Basis von Solida-
ritat mit allen Lebewesen und mit dem Ziel nachhaltiger Ent-
wicklungen ist méglich. Eine Lehre aus der Geschichte be-
sagt, dass nichts abgeschlossen oder vorprogrammiert ist,
sondern kulturelle Erneuerung auch die Denk-, Gefiihls-
und Motivationswelten ganzer Gesellschaften veridndern
kann, wenn die entsprechenden Umstinde gegeben sind, der
Druck zu Entscheidungen stark genug ist und die Chancen
zum Wandel von voraus denkenden, oft visionir geprigten
Menschen aufgegriffen und so in die Tat umgesetzt werden,
dass sie die Massen bewegen. Kreative Potentiale, evolutiona-
rer Druck und die Einsicht in ganz neue Moglichkeiten kon-
nen aufeinander einwirken und Menschen zu Hochstleistun-
gen bewegen, die als Verwirklichungen von Chancen, zur
Gestaltung mit Freude zum Risiko, aber auch dem Wagnis

16

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

des Scheiterns erlebt werden. Erst im Rickblick kann man
wissen, ob die Erneuerung gelungen ist.

Religiose Impulse haben die Geschichte verdndert, nicht
selten im Sinne von Kampf, Abgrenzung und Entwiirdigung
von Menschen, und nicht nur die Kirchengeschichte, sondern
die Religionsgeschichte insgesamt ist auch ein »Mischmasch
von Irrtum und von Gewalt« (Goethe). Aber nicht nur das.
Denn oft haben religiose Impulse Gesellschaften auch im
Sinne der Humanitit und Starkung der Wiirde des Einzelnen
wie unterdriickter Gruppen verindert. Dabei kann das reli-
giose Paradigma durchaus auch in sidkularer Gestalt erschei-
nen. Wenn wir also von religioser Erneuerung im Sinne
spiritueller Transformation reden, ist dies keineswegs eine
Beschrinkung auf religidse Institutionen im engeren Sinn,
sondern eine Aktivierung von humanen Potentialen, die im
Vertrauen auf eine gute Ordnung in der Wirklichkeit griin-
det. Die religiose Erneuerung ist damit eine grundlegende
Dimension von kultureller Erneuerung.

Die Analyse des Begriffs der »kulturellen Erneuerungx« ist
komplex, und das vor allem aus zwei Griinden. Erstens be-
deutet Transformation unserer Lebensweise und/oder kultu-
relle Erneuerung nicht unter allen Umstianden dasselbe: Wo
Menschen unter Hunger leiden und Ungerechtigkeit wiitet,
wo das Militir oder marodierende Clans die Bevolkerung ter-
rorisieren und das ohnehin unsicherer Leben noch unsicherer
ist, hat die Sehnsucht der Menschen andere Inhalte als in
reichen Industrielindern, die im Konsum ersticken und unter
Stress und Hektik und einem Mangel an sinnerfiilltem Leben
leiden — wobei allerdings beide Situationen durchaus mit-
einander zusammenhiangen und das ckologische Desaster in
beiden Situationen das Leiden vermehrt; soziale Gerechtig-
keit und okologische Nachhaltigkeit hingen miteinander zu-
sammen und sind nicht getrennt zu haben. Zweitens haben
sich in modernen Gesellschaften Subsysteme des kulturellen
bzw. 6konomischen Handelns (Realwirtschaft, Finanzwirt-

17

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

schaft, Biirokratien, Dienstleistungen, Politik, Recht, Kunst
und Medien, Bildung usw.) ausdifferenziert, die einerseits je
nach eigenen Dynamiken ablaufen, andererseits einander
wechselseitig beeinflussen. Das betrifft raum- und zeitliche
Koordinierungen sowie Kausalverhiltnisse in diesen Struk-
turen ebenso wie soziale Hierarchien und Motivationen.

Die Grundsatzfrage der folgenden Uberlegungen lautet:
Kann Religion zu einer Kraft fiir die Transformation unseres
Lebensstils werden, der auf dem Prinzip 6kologischer Nach-
haltigkeit beruhen wiirde? Eine begriindete Antwort bedarf
sowohl empirischer Analysen als auch der Debatte iiber nor-
mative Horizonte, die wiederum der rational verantworteten
Begriindungspflicht unterliegt.

1. Was bedeutet kulturelle Erneuerung? Kultur ist die Um-
gestaltung der Lebensbedingungen des Menschen. Dies
betrifft die technischen, organisatorisch-sozialen und psy-
chologisch-motivationalen Dimensionen des Mensch-
seins. Alle drei Ebenen wandeln sich durch die Dynamik
von Kommunikation, also Sprache, Schrift, Reprisenta-
tionen durch Kunst und moderne Medien. Soziale und
politische Institutionen, 6konomische Muster der Produk-
tion, Distribution und Konsumption sind miteinander ver-
kntipft. Alle Bereiche sind produktive Schubkrifte bei
moglichen Verinderungen. In der uns bekannten Ge-
schichte waren es die Religionen, die durch Erzdhlungen,
normative Begriindungen und Rituale sowie kommunika-
tive Symbolisierungen von Wirklichkeit das Sein und das
Sollen des Menschen miteinander verkniipft und legiti-
miert haben, d.h. die Motivationsgeber lagen (und liegen)
wesentlich in der religiosen Grundannahme, dass die Welt
Kosmos und nicht Chaos ist. Ob theistisch oder nicht-
theistisch, ob monotheistisch oder polytheistisch konfigu-
riert, Religionen verbinden »Himmel und Erde«, kos-
mische Gesetze und Menschengesetze, Kollektiv und Indi-

18

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

viduum in einer Weise, dass Einzelschicksale Sinn dadurch
erhalten, dass sie systemisch in ein grofleres Ganzes ein-
gebunden werden. Auch das (noch) Unbekannte oder
Fremde wird in diesen Kosmos einbezogen, so bezeichnet
z.B. im Griechischen xenos den Fremden und den Gast
zugleich, und der Fremde kann sich als Gott erweisen. Sol-
che Erzihlungen gibt es in ganz unterschiedlichen religio-
sen Uberlieferungen. Die Religionen konnen und miissen
Teil der Losung werden, sonst sind und bleiben sie Teil der
Probleme, die durch Machtstreben und unklare kognitive
wie emotionale Bediirftigkeit ausgelost werden.

. Die Menschheitsgeschichte ist in eine neue Phase der Glo-
balisierung eingetreten, die auf Grund der wissenschaft-
lich-technischen Revolutionen 6konomisch und politisch
unumkehrbar ist. Die Kulturen sind dieser Dynamik aus-
gesetzt. Sie reagieren sowohl mit kreativen Anpassungen
als auch mit identitdtsrhetorischer Verweigerung, die sich
zunehmend in Gewalt artikuliert. Durch die global ver-
netzten Medien ist diese Gewaltdynamik im Bewusstsein
der Menschen gegenwirtig, was Angste auslost, die wie-
derum Gewaltpotentiale verstarken. Die Migration nach
Europa wird weiter zunehmen, sie wird interkulturelle
Verwerfungen und Konflikte schiiren, wenn nicht ausglei-
chend gegengesteuert wird. Gegenmittel kann die For-
derung wechselseitigen Verstehens sein. Dies geschieht
individuell durch Verstehen des Fremden (kognitive Ar-
beit, die Beziige herstellt) und durch Gew6hnung, durch
die der psychologisch normale Stress der Unsicherheit ge-
geniiber dem Fremden abgebaut wird. Dafiir miissen der
Staat, Verbiande, Kirchen, Gewerkschaften, Vereine und
andere Korperschaften institutionelle Rahmenbedingun-
gen fiir Integrationsprozesse schaffen, vor allem fiir die
Moglichkeiten wechselseitiger Begegnung auf Augen-
hohe. Aulerdem muss die Kenntnis vermittelt werden,
dass es bereits weltweit zahlreiche Aktivititen zur inter-

19

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

kulturellen bzw. interreligiosen Kooperation gibt, die
durchaus erfolgreich sind.! Indem diese positive Seite der
Entwicklung gezielt ins 6ffentliche Bewusstsein gertickt
wird, kénnen Angste genommen und Initiativen zur ganz-
heitlich-spirituellen Entwicklung interreligios initiiert
und geférdert werden. Dies hat eine individuelle Dimen-
sion der Geistesentwicklung des Einzelnen (Spiritualitit)
und eine kollektive Dimension der gesellschaftlichen Ver-
anderungen durch neue Nachbarschaft und Friedensstif-
tung zwischen den Religionen (Konnektivitdt) zur Folge.
Beide Aspekte gleichzeitig zu fordern dient der nachhalti-
gen Entwicklung der Menschheit fiir eine konstruktive
Zukunftsgestaltung.

3. Vor allem aber geht es um ein systemisches Verstehen der
Kontraste zwischen kultureller Umgestaltung der Welt
durch die Menschheit und 6kosphirischer Balance. Oko-
nomie und Okologie wurden nicht nur theoretisch mit
widerspriichlichen Interessen und Interessengruppen als
Trager derselben assoziiert, sondern das gegenwirtige
Weltwirtschaftssystem und die Nationalokonomie der
meisten Staaten beruhen auf einem ungebremsten quan-
titativen okonomischen Wachstum, das mit den Parame-
tern des Bruttosozialprodukts gemessen wird. In einem
endlichen System Erde kann es aber kein unendliches
quantitatives Wachstum geben. Dieser Widerspruch zer-
stort Leben. Es muss vor allem analysiert werden, ob die
Anreizsysteme zu gesellschaftlichem Handeln auch in Be-
zug auf die Wirtschaft brauchbar und rational gerechtfer-
tigt sind, wenn sie in grofferen systemischen Zusammen-

! Ein herausragendes Beispiel ist die »Earth Charter« der Earth Charter
International Initiative (United Nations University for Peace, San Jose,
Costa Rica), der mehr als 4500 Organisationen weltweit angehéren.
Auch hier wird ein »change of mind and heart« (Schlussabschnitt: The
Way Forward) gefordert, wobei aber vor allem Imperative aufgestellt
werden. Jetzt geht es um konkrete Schritte, die applikabel sind.

20

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

hingen gedacht und evaluiert werden. Gegenwirtig sind
okonomische Akteure dazu gezwungen, den Eigennutz
angesichts der Konkurrenz mit anderen Akteuren zu ma-
ximieren, um nicht vom Markt verdringt zu werden.
Selbst wenn ein okologisch-systemischer Lernprozess
stattfindet, vermeiden die meisten Akteure aus dem ge-
nannten Grund die Konsequenzen. Das fillt umso leichter,
als die Folgen okologischer Zerstorung oft nicht sofort
auftreten und damit zunichst unsichtbar bleiben. Aufer-
dem scheint der Nutzen des Beitrags des Einzelnen — im
positiven oder negativen Sinne — so gering zu sein, dass
Gewissensentscheidungen bagatellisiert werden konnen,
weil das Gewicht des Einzelnen scheinbar vernachlissigt
werden kann. Dass dem nicht so ist, muss rational immer
neu begriindet werden durch Aufkldrung und das Aufzei-
gen von Moglichkeiten zur kreativen Transformation un-
serer 0konomisch-gesellschaftlichen Systeme wie auch
der Lebensgestaltung des Einzelnen.

Denn dies ist ja der eklatante Widerspruch in (fast) allen
gegenwirtigen Gesellschaften: Die Bevolkerung fordert —
neuerdings durchaus lautstark — Klimaschutz, lehnt aber
entsprechende Folgen fiir das Handeln ab. Die Folge davon
ist, dass Regierungen verbal den Klimaschutz thematisie-
ren, aber dennoch nichts oder wenig tun, obwohl ein gro-
er Teil der Bevolkerung durchaus weif3, dass ein System-
wandel in den Bereichen Verkehr, Energie, Landwirtschaft
(einschliefSlich der maritimen Wirtschaft), Stadteplanung
und Abfall/Recycling unausweichlich ist. Woher riihrt
dieser Widerspruch, und lasst er sich auflosen?

Eine These der folgenden Uberlegungen lautet, dass der
Widerspruch mehr ist als eine »kognitive Dissonanzc,
denn er wurzelt maf3geblich darin, dass die 6kologisch/
okosophische Wende als Verzicht, Verlust von Lebensviel-
falt und individuellen Entfaltungsmoglichkeiten gedacht
wird, dass also der Handlungsdruck durch eine Rhetorik

21

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

22

der Angst erzeugt wird. Das ist nicht nur psychologisch
entmutigend, sondern auch 6konomisch und politisch un-
sinnig: Der Systemwandel in den genannten Bereichen
kann vielmehr einen Schub von Kreativitit freisetzen, ei-
nen wirtschaftlichen Aufbruch férdern, einen Gewinn an
Lebensqualitit bedeuten und als Herausforderung zum
Abenteuer, zur Verwirklichung von Idealen und Innova-
tionen erlebt werden. Es ist eine Menschheitsaufgabe, die
Lust und Freude machen kann! Die systemischen und ge-
sellschaftlichen Rahmenbedingungen miissen allerdings
durch Politik und Recht gedndert und neu ausgehandelt
werden. Dass dies dem Willen der Akteure unterliegt und
politisch prinzipiell moglich ist, wird der nachfolgende
Blick in die Geschichte lehren.

Wihrend der dokumentierten Geschichte der Menschheit
ist es wiederholt nicht nur zu politischen Rivalititen und
Interessenkonflikten gekommen, die blutig ausgetragen
wurden, sondern auch zu 6kologischen Katastrophen vor
allem in der Bewirtschaftung der Wasserressourcen, die
teils mit Umbriichen in der Natur, teils durch mensch-
liches Handeln (Abholzung) verursacht wurden. Kulturen
haben darauf reagiert und Losungsmodelle entwickelt, die
fir uns interessant sein konnen. Entscheidend dafiir
konnten neue »Groflerzdhlungen« (Mythen bzw. Utopien,
grand recit) sein, die Gesellschaften iiber lingere Zeit-
raume hinweg sowohl Kohirenz als auch Identitdt ge-
geben haben und geben. Genau hier setzt die gesell-
schaftspolitische Relevanz von Religion an, ob man diese
nun explizit als Religion bezeichnet oder nicht. In der Ver-
gangenheit hatten auch universale Theorien oder Mythen
nur lokale Relevanz, doch die heutige Situation ist quali-
tativ anders, weil die gesamte Erde auch von lokalen Ereig-
nissen betroffen ist. Entsprechend miissen die Erzahlun-
gen auf Grund rational nachvollziehbarer Einsichten und
interkultureller Kommunikationsmoglichkeiten neu jus-

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

tiert werden, um den Schub, der aus Religionsdynamiken
entstehen kann, in die nachhaltige Entwicklung der Ge-
sellschaften zu lenken.

. Aus den Erkenntnissen 1 bis 4 folgt, dass gesellschaftliche
Institutionen, also Staat, Recht und Kultur/Religion, ord-
nungspolitisch in das weltgestaltende Handeln einzelner
Interessengruppen (Wirtschaft, Parteien, Medien usw.)
eingreifen miissen, indem sie verbindliche Rahmenbedin-
gungen setzen und deren Einhaltung tiberpriifen. Dies
kann durch Regeln, Steuern, Preise, Verdienstanreize usw.
geschehen. Es konnen und miissen kurzfristige und lang-
fristige Steuerungen unterschieden werden: Kurzfristig
kann durch eine drastische Verteuerung fossiler Energie-
trager der gebotene Druck erzeugt werden, um die Klima-
erwirmung und Artenreduktion zu dampfen, wobei vor
allem fiir die &rmeren Bevolkerungsschichten ein staatlich
gesteuerter Ausgleich z.B. bei den Mietpreisen und of-
fentlichem Verkehr moglich wire. Langfristig aber geht
es um einen Kulturwandel, der nur multidimensional zu
verstehen ist. Da alle genannten Akteure global handeln,
miissen diese ordnungspolitischen Institutionen global
wirken, d. h. eine Weltpolitik betreiben, die Rahmenbedin-
gungen so setzt, dass die wechselseitige Abhingigkeit der
Subsysteme in Rechnung gestellt wird. Es bedarf mithin
einer international organisierten Industrie-, Finanz-,
Energie- und Klimapolitik, die alles Handeln in den Di-
mensionen des okonomisch Sinnvollen, des ¢kologisch
Nachhaltigen und des sozial Vertriglichen gestaltet.

Die Lebensbedingungen der heutigen Menschheit erfordern
eine Anpassungsleistung des Homo sapiens, die in der bishe-
rigen Evolution kein Vorbild hat, weil sie einerseits bewusst
gestaltet und andererseits unter hohem Zeitdruck vollzogen
werden muss. Die historische Erfahrung der Kultur- und Re-
ligionsgeschichte der letzten zwei bis drei Jahrtausende zeigt,

23

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

dass die (Um)formulierung der ethischen Maximen nicht ge-
niigt, weil sie kaum Wirkung zeigen wiirde, denn:

»Unsere Notwendigkeit zu entscheiden, reicht weiter, als unsere
Fihigkeit zu erkennen.«

Dieser Satz scheint das Bewusstsein der Postmoderne ein-
drucksvoll zu reflektieren und das Ethik-Dilemma auf den
Punkt zu bringen. Er wird aber schon Immanuel Kant zu-
geschrieben.? Was sollen wir tun? Diese Frage betrifft nicht
nur die Umwelt- und Bioethik, sie ist ein Menetekel in der
Wirtschaft, der Politik, der Bildung, und natiirlich auch der
personlichen Entscheidungen angesichts der Dominanz von
Gewalt in den Medien, der neu justierten Geschlechterrollen,
der unabsehbaren Folgen von Entwicklung Kiinstlicher Intel-
ligenz, der Bedrohung durch den Klimawandel wie auch
durch moderne Waffensysteme. Einer Neubewertung der
Rolle der Medien kommt dabei eine zentrale Bedeutung zu,
und dies wird ohne gesellschaftlich kontrollierte Kontrolle
der Medien nicht moglich sein. Die Frage, was wir tun sollen,
scheint schwer beantwortbar aus zwei Griinden, die mit der
Unabgeschlossenheit des Erkennens zu tun haben: Je mehr
wir wissen, desto kiirzer wird die Verfallszeit gesicherten
Wissens. Wissenschaft als »moderne Religion« hat uns zu-
tiefst verunsichert, denn das Wesen der Wissenschaft ist ge-
rade nicht, ein fiir alle Mal giiltige Wahrheiten zu produzie-
ren, sondern jeweiliges Wissen zu falsifizieren: Was gestern
galt, ist heute schon tiberholt. Was ist Zeit, was ist Materie,
was ist Geist, was ist Leben, was ist gut?

Wegen der offensichtlichen Komplexitit der Herausforde-
rungen ist auch der Begriff des »Okologischen« eine Reduk-
tion, die durch die Metapher des »Okosophischen« erginzt

2 Fundort, Deutung und Geschichte des Zitats haben in der deutschen
Politik selbst eine lange Geschichte, vgl. dazu das Interview mit Bundes-
kanzler a.D. Helmut Schmidt in der FAZ vom November 2015.

24

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

werden sollte. Denn Logik sucht berechenbare Zusammen-
hinge und tendiert zur Suche nach Eindeutigkeit und ein-
dimensionaler Kausalitdt. Eindimensionalitit will ein »Ent-
weder — oder« erzwingen; Lebensprozesse entfalten sich aber
vorwiegend im »sowohl — als auch«. Systemisch gesehen be-
stehen die Ursache-Wirkungsketten, aus denen sich die Rea-
litdt generiert und regeneriert, in Wechselverhiltnissen, die
monokausales Denken als unzureichend demaskieren. So ist
etwa unbestreitbar, dass im individuellen Bereich Kognition,
Emotion und die Prigungen des kulturellen Gedachtnisses
aufs engste zusammenhéngen, im kollektiven Bereich sind
die Dimensionen nachhaltigen Handelns einerseits und der
Partizipations- und Verteilungsgerechtigkeit materieller und
nicht-materieller Giiter andererseits wechselseitig voneinan-
der abhingig. Die Wechselseitigkeit manifestiert sich in indi-
viduellen Motivationen menschlichen Handelns ebenso wie
in den demographischen Entwicklungen. Die »sophia« als
Hiiterin des »oikos«, die Weisheit also als Garant kluger Fiih-
rung des individuellen wie kollektiven Lebenshaushalts, und
das ist im weitesten Sinn mit »Governance« gemeint, ist
mehr als eine erbauliche Trosterin, sie konnte sich als not-
wendige Grundbedingung fiir die Lebens- und Entwicklungs-
fahigkeit von Gesellschaften im globalen interkulturellen wie
technologischen Wandel erweisen. Was aber ist Weisheit?
Weisheit ist Mafs in der Praxis durch Wissen. Die entschei-
dende Frage ist, wie das Maf3 gefunden und als Richtschnur
fiir das Handeln eingesetzt werden kann.

Wir wissen durch Psychologie, Soziologie, Kognitionswis-
senschaften und Neurobiologie mehr tiber die Bedingungen
des Erkennens: Was als rationaler Entschluss erscheint, ist
demnach auch aus anderen Quellen gespeist, d. h. Motivatio-
nen sind uns oft selbst verborgen — wie allerdings nicht erst
Freud, sondern bereits Paulus offenlegte —, und der freie Wil-
le ist moglicherweise neurobiologisch von Mechanismen ge-
steuert, die (noch) wenig bekannt sind. Hinzu kommen ver-

25

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

deckte Macht- und Gewinninteressen, die uns mehr oder we-
niger bewusst sind, die wir uns selbst und anderen aber ge-
flissentlich verschweigen. Erkenntnis und Interesse, so for-
mulierte Jiirgen Habermas bereits 1968, hingen untrennbar
zusammen. Wenn nun — {brigens nicht erst seit der Auf-
klarung, sondern spatestens seit der konfessionellen Plurali-
sierung Europas im 16. Jahrhundert — die einst durch Gott
eindeutig verbiirgten Normen ins Wanken geraten, weil
nicht zuletzt als Folge der Globalisierung viele Anspriiche
geltend gemacht werden, deren Widerspriichlichkeit nicht
dadurch aufgelost werden kann, dass das Eigene als wahr,
das Andere als falsch deklariert und juristisch und militérisch
unterdriickt wird, wenn also Duldungs-Toleranz als die tiber-
lebensnotwendige Grundhaltung in modernen Gesellschaf-
ten erscheint, pluralisiert sich auch die Basis fiir einen Werte-
konsens. Die Folge davon war die Trennung von Ethik und
Religion in sakularen Begriindungsmodellen von Ethik. Wenn
aber nun die Rationalitit ihre Grenzen erkennt, werden nor-
mative Begriindungen heikel: Was soll grundsitzlich gelten
und wie kommt ein Ethik-Konsens zustande, wenn es kein
allgemeinverbindliches gesichertes Wissen gibt? Das demo-
kratische Prinzip versagt, denn (zufillig) zustande kommen-
de Mehrheiten sind kein Begriindungskriterium. Angst vor
dem Neuen, d.h. das Festhalten am Status quo, ist ebenfalls
keine Losung, weil sich das Wissen und die Handlungsmog-
lichkeiten des Menschen erweitern. Kompromiss-Gesetze,
die neue Moglichkeiten (wie z. B. die Stammzellenforschung)
an strenge, von Experten iiberpriifte Auflagen binden, kénn-
ten nur dann wirksam sein, wenn ein ethischer Grundkon-
sens iiber ihre Grundvoraussetzungen bestiinde, denn allein
das Strafrecht hilt den forschenden Menschen mit Sicherheit
nicht davon ab, aus Neugier, Karrierebewusstsein und Profit-
streben das (noch) Verbotene zu tun. Wenn nicht das juris-
tisch Verbotene auch als moralisch verwerflich gilt, hat das
ethische Argument im Zeitalter des Bewusstseins von der

26

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

Relativitit des Wissens und des kulturellen Handelns unter
dem internationalen Konkurrenzdruck kaum Chancen.

Es stellt sich die Frage, ob die so diagnostizierte kulturelle
Relativitit allein ein Resultat der européisch-amerikanischen
Mentalitits- und Sozialgeschichte ist oder ob in anderen Kul-
turen das Dilemma ebenfalls besteht und gegebenenfalls auch
als solches erkannt wird. Der Buddhismus hat sich, dhnlich
wie das Christentum, als religioser, ethischer, sozialer, dsthe-
tischer Impuls in ganz unterschiedlichen Kulturen behei-
matet, die sehr anderen Wertemustern und Kulturstandards
folgten als seine nordindische Heimatkultur. Die Ethiken der
Buddhisten in China, Japan und Tibet folgen dann auch an-
deren Codes als die Ethik der Buddhisten in Indien oder Sri
Lanka. Heute verschmilzt vieles, erstens weil die Kommuni-
kation zwischen den Kulturen Unterschiede relativiert, zwei-
tens, weil durch die Wissenschaft vom Buddhismus die
indischen Urspriinge auch in China und Japan bekannt wer-
den, drittens weil moderne Probleme, die durch die weltweit
vernetzte Wissenschaft und Wirtschaft hervorgerufen wer-
den, ahnliche Losungen erzwingen. Oder tduscht die letzte
Annahme? Verlaufen die Ethik-Diskurse in religios anders
geprigten Landern anders? Gibt es in islamisch oder buddhis-
tisch geprigten Landern eine umwelt- und bioethische De-
batte, die spezifische Gesichtspunkte bei der individuellen
wie politischen Beurteilung der ethischen Streitfragen ins
Spiel bringen? Und konnten solche Erwagungen fiir unsere
eigene Entscheidungsfindung in westlichen Kulturen hilf-
reich sein?

Klima- und Energiefragen, den Debatten um Kiinstliche
Intelligenz und Kommunikationssysteme (Big Data) sowie
bioethischen Problemen ist gemeinsam, dass sie den Denk-
rahmen traditioneller ethischer Systeme sprengen, weil die
Grenzen des Gegebenen (der Mensch, wie er geschaffen ist)
und der Zeit (Anfang und Ende des Lebens) iiberschritten
werden. Arten und Individuen unterlagen zu allen Zeiten

27

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

der Veranderung, aber dass der Mensch bewusst und inten-
tional gesteuert in den evolutiven Selektionsprozess der Evo-
lution des Menschen eingreifen kann, ist neu. Die Frage, wer
der Mensch sei, kann nicht mehr nur ontologisch oder pha-
nomenologisch beantwortet werden, denn der Prozesscharak-
ter seiner Existenz als Handlungssubjekt zeichnet sich in
drastischem Ausmafs ab. Wodurch gesteuert handeln wir?
Wie weit sind wir determiniert, konditioniert und/oder frei?
Die Grenzen des Menschen als Subjekt und Objekt sind er-
kenntnistheoretisch schon immer offen gewesen — das Sub-
jekt selbst kann sich im Selbstbewusstsein zum Objekt ma-
chen und dies wieder subjektiv objektivieren usw. Aber dass
der Mensch nicht nur in Bezug auf sein Bewusstsein, sondern
als biologisches Wesen zum genetisch manipulierbaren Ob-
jekt wird, ist neu. Wenn es Grenzen des Denkbaren gibe,
konnte sie nur das Denken selbst bestimmen. Aber was ist
ein Denken, das sich selbst denkt und dabei Bewusstsein ver-
andert?

Bewusstsein ist ein Prozess sich stindig neu erzeugender
Wahrnehmungsmuster, der spontan, vernetzend und kreativ
ablauft, gleichzeitig aber Strukturen erzeugt, die Halt und
Stabilitit geben und den weiteren Prozess selbst gestalten.
Die »Plastizitit des Gehirns« besonders in den frithen Ent-
wicklungsjahren des Kindes besagt, dass das Bewusstsein im
Gehirn die Formen und Vernetzungen selbst anlegt, nach de-
nen es spater arbeitet, wobei die Festlegungen in den ersten
Lebensjahren (etwa auf die Denkformen in der »Mutter-
sprache«) unwiederholbar pragend sind. Das Bewusstsein er-
zeugt sich dabei nach ihm inhérenten Mustern stets neu, ist
lernfihig und in Verdnderung begriffen. Es ist damit einer-
seits die stindige Vergegenwirtigung seiner eigenen Ge-
schichte, und zwar sowohl der Geschichte der Gattung als
auch der Individualgeschichte, und andererseits entstehen
durch neue Eindriicke neue Verkniipfungen und Strukturen,
d.h. das Bewusstsein arbeitet kreativ. In diesem doppelten

28

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem

Prozess der aktiven Vergegenwirtigung bestimmt sich das
Bewusstsein selbst, es prigt sich und bildet sich, formt Bilder
und Begriffe, in denen es sich selbst spiegelt und erkennt, und
zwar in den zwei Formen sprachlicher und bildhafter Gestalt-
muster. Sprache entfaltet sich sequentiell, in der Zeit, sie ist
analytisch. Gestaltwahrnehmende Bilder ermoglichen eher
einen synthetischen Gesamteindruck, der erst sekundir in
Einzelempfindungen und aufeinanderfolgende Wahrneh-
mungen zerlegt wird.
Was folgt daraus fiir das Handeln??

3 Die folgende Argumentation orientiert sich mit der Begrifflichkeit
ihrer Gliederung an der Rationalitit des medizinischen Modells, wie es
der Buddha vorgefunden und aufgenommen hat, um empirisch iiber-
priifbar seine Kultur- und Bewusstseinskritik argumentativ zu for-
mulieren und in die menschliche Fortentwicklung heilend einzugreifen:
Diagnose, Moglichkeit zur Therapie, Rahmen der Therapie und thera-
peutische MafSnahmen.

29

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

