
https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter J. Bräunlein (Hg.)
Religion und Museum
Zur visuellen Repräsentation von Religion/en
im öffentlichen Raum

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
Peter J. Bräunlein (HD Dr. habil.) ist Leiter der Religionskundlichen Samm-
lung der Philipps-Universität Marburg und lehrt Religionswissenschaft. For-
schungsschwerpunkte sind u.a. visuelle Repräsentation und mediale Vermitt-
lung von Religion/en.

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter J. Bräunlein (Hg.)

Religion und Museum
Zur visuellen Repräsentation von Religion/en

im öffentlichen Raum

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2004 transcript Verlag, Bielefeld
Umschlaggestaltung & Innenlayout: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Peter J. Bräunlein/Nico Czaja, Marburg
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-225-2

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren an unter:
info@transcript-verlag.de

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


5

INHALT

„Zurück zu den Sachen!“ – Religionswissenschaft vor dem Objekt. 
Zur Einleitung 7 

PETER J. BRÄUNLEIN

Shiva und der Teufel – Museale Vermittlung  
von Religion als religionswissenschaftliche Herausforderung 55 

PETER J. BRÄUNLEIN

Religion in Ausstellungen – Perspektiven einer kunstgeschichtlichen  
Kulturwissenschaft 77 

SUSANNE LANWERD

Museen als Agenten Gottes oder „0:0 Unentschieden“? 97 

SUSAN KAMEL

Museen. Tempel. Opfer. 119 

SABINE OFFE

Jüdische Museen im Kaiserreich und in der Weimarer Republik –  
Utopieersatz oder Selbstvergewisserung? 139 

KATHARINA RAUSCHENBERGER

������� (ai yu heping de shijie) –  
Eine Welt der Liebe und des Friedens.  
Reflexionen über das Museum of World Religions in Taipei (Taiwan)  
ein Jahr nach seiner Eröffnung 159 

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Kulturelle Identität und folkloristische Klischees. 
Die Bedeutung des „Museums der afrobrasilianischen Kultur“ im 
gesellschaftlichen und kulturellen Kontext Salvador da Bahias, Brasilien. 195 
CHRISTIANE PANTKE

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6

Die Dschagga-Neger „aufgehoben“ zwischen Kolonialherrn und Missionar.  
Ein religionswissenschaftliches Ausstellungsprojekt zu  
Mission und Kolonialismus in Tanganjika um 1900 223 

CHRISTOPH AUFFARTH

Autorenverzeichnis 241 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7

„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“
RELIGIONSWISSENSCHAFT VOR DEM OBJEKT

Zur Einle i tung 

PETER J. BRÄUNLEIN

Setzt man Religionswissenschaft und die materielle Seite von Religion, 
oder besser materialisierte Religion mit einander ins Verhältnis, so fällt 
auf den ersten Blick eine Leerstelle auf.  

Sichtbares, Irdisches, Vergängliches, von Menschenhand Gemachtes 
fällt nicht in den traditionellen Zuständigkeitsbereich dieser Wissen-
schaft. Religionswissenschaftler richteten ihre Blicke zunächst und be-
vorzugt nach Innen oder himmelwärts. Gesucht wurde Jenseitiges, 
schwer Fassbares mit der Geschmacksrichtung ‚heilig‘. Religionsphä-
nomenologen begaben sich mit diesem Ansinnen, wie einst die Ritter 
von der Tafelrunde, auf den Weg ins Ungewisse, Irrungen und Wirrun-
gen eingeschlossen. Diese Suche führte jedoch nicht durch dichte Wäl-
der, liebliche Auen und schroffe Gebirge, sondern durch endlose Regal-
reihen von Spezialbibliotheken. Stießen dann solche Schreibtisch-
Soteriologen (Gladigow 2000) bei ihren Leseabenteuern auf Dinge, die 
irgendwie machtgeladen zu vibrieren schienen, wurden sie aufgespießt 
und im Zettelkasten „Heilige Gegenstände“ deponiert. In den ebenso 
dickleibigen wie ermüdend zu lesenden Katalogen, in denen die 
Fundstücke dieser letztendlich vergeblichen Grals-Suche verzeichnet 
sind, stößt man auf merkwürdige Lagerlisten.  

Das „Objekt der Religion“, das macht Gerardus van der Leeuw von 
vorneherein klar, ist Gott, der dem Menschen als „das Andere“ begegnet. 
Bereits der Primitiven erfährt dieses „Andere“, denn dem „Primitiven ist 
das Ding ‚Träger‘ einer Macht“ erklärt der Autor und „jedes Ding kann 
Machtträger sein“. Auf den knapp acht (von 798) Seiten, denen van der 
Leeuw solchen Dingen widmet, werden dann ausgewählte Exotica (aus 
Afrika und der fernen Südsee) ausgebreitet, die unter den Stichworten 
Mana, Fetisch, Totem, Amulett verzettelt sind (van der Leeuw 1970, 19-
27).

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

8

Unter der Rubrik „Heilige Gegenstände“ sortiert ein Friedrich Heiler 
eigenwillig Erde, Wasser, Feuer, Blitz, Donner, Wind, Sonne, Mond und 
Sterne, ja sogar die „Natur als Ganzes“. Nur scheinbar konkreter ist sei-
ne Abteilung der „von Menschenhand gefertigten Gegenstände“: 
Schwirrholz, Fetisch, Waffen, Hammer, Stab, Fahne, Spiegel, Schei-
be/Rad, Ring, Darstellung der Geschlechtsteile, Kreuz, Hakenkreuz, 
Götterbild-Bildlosigkeit, Eucharistiekult, Heiliges Kleid, Heilige Farbe 
(Heiler 1961). Andere Autoren, die dem Wesen der Religion nachzuspü-
ren bemüht waren, ignorierten entweder „das Ding“ vollständig (so Wi-
dengren 1969, Lanczkowski 1978), oder legten ein ähnliches Zettelkas-
tensystem wie van der Leeuw und Heiler an.1

„Das Heilige“ – gegenstandslos 

Nie war es das materielle Objekt, das interessierte, sondern stets der dar-
an haftende Heiligenschein. Es waren die „letzten Dinge“ (Andrae 
1940), nicht die konkreten Dinge, für die die Religionswissenschaft Zu-
ständigkeit beanspruchte. Kein Religionswissenschaftler wollte Gegens-
tände in Händen halten und sie in ihrer Besonderheit erkennen und be-
schreiben. Es sind Mythen, Symbole, Götterattribute, Liturgien, Etymo-
logien oder eben schlicht „Macht“, die bestimmte Gegenstände auratisch 

1  Kurt Goldammer beschreibt anrührend „Heiliges Leben in Ding, Pflanze, 
Tier und Mensch“: „Die Dinge sind Substitute für Leben: geronnenes, 
kristallisiertes Leben steht hinter ihnen als Urprinzip. [...] Es sind alle 
möglichen Natur- und Kunstgegenstände, die der Mensch als beseelte 
Dinge empfindet. Zu den Naturgegenständen gehören Steine, Mineralien, 
Metalle, Hölzer.“ Neben den „Fetischen der Naturvölker“ „können es Ge-
genstände verschiedener Art sein, die als Repräsentanten heiligen Lebens 
verstanden werden: insbesondere Waffen, ferner Werkzeuge, Hoheits- und 
Würdezeichen, Textilien, Hausgeräte, aber auch Kultgegenstände, später 
hin zu den heiligen Büchern und Schriften.“ Goldammer 1960, 70. 
Bei Gustav Mensching (1959) finden sich im Index immerhin zwei rele-
vante Einträge: „Gegenstände, heilige“ und „Gegenstände, krafthaltige“. 
Einmal sind es die alten Griechen, die wie „überall sonst in den Frühreli-
gionen, dämonische Scheu vor numinosen Mächten [empfanden], die in 
heiligen Gegenständen verkörpert gedacht wurden“. Zum anderen sind es 
die alten Israeliten: „Da ist noch die Rede von krafthaltigen Gegenstän-
den, von der Beseeltheit insbesondere des Blutes, da wird uns berichtet 
von allerlei vormosaischen Kulten der Bäume, Quellen, Gestirnen und 
Steine. Auch Spuren eines frühen Totemismus sind noch vorhanden.“ 
Mensching 1959, 24, 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

9

aufladen und gleichzeitig entrücken. Hier fühlten sich jene Religionswis-
senschaftler, die sich selbst als Religionsphänomenologen bezeichneten, 
zu Hause und in ihren Studien betrieben sie systematisch die Entmateria-
lisierung der dinglichen Welt.  

Abstinenz in Sachen Gegenständlichkeit gehörte über weite Strecken 
der Fachgeschichte zu den Eigenarten der akademischen Religionsfor-
schung. Diese Feststellung könnte abgetan werden als modische Ab-
rechnung mit einer längst unmodisch gewordenen Richtung innerhalb 
des Faches, wäre diese unmodische und wissenschaftlich obsolet gewor-
dene Richtung nicht immer noch sehr lebendig.2 Die Religionsphänome-
nologie hatte (und hat) eine beachtliche Ausstrahlung ins Populäre. Ot-
to’s Schrift über ‚das Heilige‘ wird immer noch, zumindest auszugswei-
se, im Religionsunterricht gelesen,3 und Eliade’s Fantasy-Romane, seine 
mehrbändige Ideengeschichte, sein Schamanismus- und Yoga-Buch ste-
hen vermutlich direkt neben Hermann Hesses Siddhartha im Bücherregal 
des zeitgenössischen Esoterikers. Zudem begründet sich besagte Leer-
stelle in Sachen Museum und Religion unmittelbar aus Theorie und Me-
thode der Religionsphänomenologie. Kompetenz in museologischen 
Fragestellungen wurde Religionswissenschaftlern ebenso wenig abver-
langt wie Kunst-Kennerschaft oder Informationen über Herstellungs-
techniken, Alter und Gebrauchsweisen von Objekten.4

„Zurück zu den Sachen“, lautet die Forderung Christoph Auffarths, 
der ich mich ohne zu zögern anschließe. Bevor jedoch die daraus ableit-

2  Die Antwort auf die Frage, warum es keinen Weg zurück zur Religions-
phänomenologie und zum „ominösen Numinosen“ (Michaels 2001) gibt, 
lässt sich auf jene 10 Punkte reduzieren, die Christoph Auffarth (2001) 
formuliert hat. Strukturell angelegt, und nicht zu korrigieren, sind Reduk-
tionismus und Eklektizismus der Religionsphänomenologie. Damit ver-
bunden ist u.a. die Unmöglichkeit über den religionsphänomenologischen 
Ansatz die Differenziertheit der Moderne zu erfassen. 

3  ... wie ich als Leiter der Religionskundlichen Sammlung in Marburg von 
Lehrern bei vielen Führungen erfahre. 

4  Rudolf Otto hat 11 Seiten seines umfangreichen Werkes der Kunst-
betrachtung gewidmet. Es handelt sich um seine Gedanken über „Das 
Leere in der Baukunst des Islam“ und „Das Numinose in buddhistischem 
Bildwerk“. Es ist nicht bekannt, und vermutlich kaum rekonstruierbar, wie 
Otto die von ihm gegründete Religionskundliche Sammlung selbst einge-
richtet und unter welchen religionswissenschaftlichen Bezügen er die ge-
sammelten Objekte beschrieben hätte. Die wenigen Seiten über Kunst las-
sen vermuten, dass ihn auch hier vor allem eins interessierte: das Numino-
se. Vgl. Otto 1923a, b. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

10

baren Herausforderungen zu benennen sind, gilt es „sich der fatalen 
Wissenschaftsgeschichte bewusst zu werden und den Gegenstand Reli-
gion der offenen Diskussion zugänglich zu machen“ (Auffarth 2001, 
236). „Zurück zu den Sachen“ heißt damit auch, sich in Erinnerung zu 
rufen, dass es Zeiten gab, in denen Religionsforschung als breit angeleg-
tes kulturwissenschaftliches Projekt betrieben wurde. 

Religionsforschung war eine fächerübergreifende Angelegenheit, ehe 
sich die Religionswissenschaft zu Beginn des 20. Jahrhunderts als aka-
demische Disziplin etablierte. Beflügelt durch den Historismus erfolgte 
die Entdeckung der Religionsgeschichte im Dialog von Sprachwissen-
schaft, Völkerkunde, Psychologie und Volkskunde (Kippenberg 1997). 
Geologie und Archäologie zeigten, wie sich über Fossilien Vergangen-
heit in der Gegenwart aufspüren ließ. Freigelegte Erdschichten öffneten 
Horizonte in die Tiefen der Geschichte. Damit war ein neues Erkennt-
nismodell geboren, das sich die Religions- und Kulturforschung schnell 
aneignete: In alten Texten und Sprachen lagerten urtümliche Weltbilder, 
die sich mit der etymologischen Methode erschließen ließen, wie Fried-
rich Max Müller (1823-1900) zu demonstrieren glaubte. Beobachtbare 
Brauchtümer und Sitten, ebenso wie schwer verständliche abergläubi-
sche Vorstellungen waren „survivals“, Überbleibsel aus der Kinderstube 
der Menschheit, wie Edward Burnett Tylor (1832-1917) zu zeigen ver-
suchte. 

Religionsforschung jener Tage war kein Zeitvertreib spleeniger Pri-
vatgelehrter, sondern vollzog sich vor dem Hintergrund eines kollektiv 
empfundenen Krisengefühls. Die durch den industriell-gesellschaftlichen 
Fortschritt verbundene Umdeutung alles Überlieferten weckte bei vielen 
Intellektuellen das Bedürfnis nach Sinngebung. In „survivals“ unter-
schiedlichster Art erkannte man archaische Praktiken und Weltbilder, die 
sich mit Fortschritt und Zivilisation nicht verrechnen ließen. Die herge-
brachten und mittlerweile in Frage stehenden Konzeptionen von 
Mensch, Natur, Gesellschaft und Geschichte sollten durch diese Quellen 
belebt werden. Survivals dienten den Einen als Belege dafür, wie dünn 
die Zivilisationsschicht war, für die Anderen waren es dem Untergang 
geweihte und daher wertvolle Reste eines einstigen Sinnhorizontes. 

Das Graben nach mythischen Wurzeln war verbunden mit der Ver-
heißung einer Erneuerung des Ursprünglichen, ebenso wie mit der Vor-
stellung von kultureller Kontinuität. Eine von Sinnentleerung bedrohte 
Moderne sah in bestimmten Leitfossilien – „Sprachaltertümer“, Volks-
lieder, Sagen, Märchen, Mythen, Erntebräuche, abergläubische Vorstel-
lungen und Praktiken – sinnspendende Ursprünge greifbar nahe rücken. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

11

Das Objekt erlebte vor diesem Hintergrund größte Wertschätzung 
und Zuwendung. Sammelleidenschaft griff um sich. Gesammelt wurden 
sprachliche Relikte, von den Grimms „poetische Urkunden“ genannt, 
und eben auch Materielles. Die Erschließung schriftlicher Quellen kom-
binierte sich mit der Registrierung, Bewahrung und Ausstellung von 
Sachzeugnissen aller Art. Die Entwicklung vieler Geisteswissenschaften, 
wie etwa der Sprach- und Literaturgeschichte, der Rechts- und Kunstge-
schichte ist ohne die Sammlungsbewegung des 19. Jahrhunderts nicht 
denkbar (Schleier 2003, 338ff.). 

Auch Volkskunde und Völkerkunde wurden als akademische Diszip-
linen in Museen, Archivräumen und Depots geboren.  

Zur Erinnerung: es ist das Berliner ‚Museum für deutsche Volks-
trachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes‘, das 1889 eröffnet wird 
und damit die Volkskunde und ihre Interessen sichtbar macht und insti-
tutionell verankert. Die Gründung der amerikanischen ‚Anthropological 
Society‘ erfolgte 1879 im Smithsonian Museum in Washington. Der 
Ahnherr der deutschen Völkerkunde, Adolf Bastian (1826-1905), reiste 
und sammelte bekanntlich gleichermaßen besessen. Bereits ein Jahr, 
nach dem auf seine Initiative hin das ‚Berliner Museum für Völkerkun-
de‘ seine Tore öffnete (1868), wurde von ihm das Fach Völkerkunde an 
der dortigen Universität gelehrt. Die universitäre Völkerkunde hat seit-
her die Museums-Völkerkunde nicht mehr aus dem Blick verloren,5 ähn-
liches gilt für Volkskunde, die ihre beachtliche Kompetenz in der Sach-
kulturforschung bis heute weiter entwickelt. 

5  Es sei darauf hingewiesen, dass die berühmte Margaret Mead (1901-1978) 
von 1926 bis zu ihrem Tod als Angestellte im Department of Anthropolo-
gy des American Museum of Natural History tätig war. Dass ethnologi-
sche Forschungsreisen und Feldaufenthalte häufig ganz wesentlich auch 
dem Sammeln (Beschreiben, Klassifizieren, Vergleichen) von Objekten 
dienten, erklärt sich auch aus finanziellen Notwendigkeiten. Damit waren 
bis nach dem Ersten Weltkrieg die Museen, nicht nur in Deutschland, „be-
stimmende Orte für das sich zunehmend als professionelle akademische 
Disziplin etablierende Fach Völkerkunde“, wie dies Michael Kraus am 
Beispiel der deutschen Amazonienforschung herausarbeitet (Kraus 2004, 
53). Zum Verhältnis Museum und Universität in der deutschen Ethnologie 
siehe die beiden Bände von Kraus/Münzel 2000, 2003. Benoît de 
L’Estoile (2003) zeigte unlängst, welchen Einfluss die Kolonialausstel-
lung in Paris (1931) für die französische Fachgeschichte der Ethnologie 
und das Musée de l’Homme hatte.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

12

Anfänglich waren die Fächergrenzen durchlässig. Die Kulturge-
schichte der Menschheit war disziplinenüberschreitendes Erkenntnisziel. 
Beispielhaft steht hier der sächsische Kulturhistoriker und Sammler Gus-
tav Klemm (1802-1867), der 1843 eine „Fantasie über ein Museum für 
die Culturgeschichte der Menschheit“ verfasste und der am Ende seines 
Lebens eine viel zu eng gewordene Wohnung mit 16.000 Einzelstücken 
aus allen Kontinenten der Erde, aus dem griechisch-römischen Kultur-
kreis sowie aus deutscher Urzeit und Mittelalter zu teilen gezwungen 
war.6

Während Völkerkundler über Objektkombinationen und Formver-
gleiche von Speerspitzen, Trommeln, Beilen, Masken oder Bastkörben 
die Kulturgeschichte ganzer Kontinente, und schließlich das Werden und 
Vergehen menschlicher Kultur insgesamt nachzeichneten, dienten die 
volkskundlichen Sammlungen der historischen Sinnbildung im Eigenen. 
Dabei schätzte die volkskundliche Religions- und Realienforschung 
durchaus den Vergleich und damit „ethnographische Parallelen“, ehe 
sich dann die germanisch-deutsche Ursprungssuche durchsetzte und über 
lange Zeit das Fach beherrschte (Brückner 2001).7

Geistiges und Materielles waren eng aufeinander bezogen. Jacob 
Burckhardt, angerührt von der Lektüre der frühen Schriften Bastians, 
hebt in seinen Weltgeschichtlichen Betrachtungen diesen Bezug ein-
drücklich hervor: 

„Man möchte sich eine riesige Geisteslandkarte auf der Basis einer unermess-
lichen Ethnographie denken, welche Materielles und Geistiges zusammen um-
fassen müsste und allen Rassen, Völker, Sitten und Religionen im Zusam-
menhang gerecht zu werden strebte“ (Burckhardt 1929, 4f., nach Mühlmann 
1968, 93). 

6  Auf Gustav Klemms Bedeutung als Sammler und Kulturhistoriker wird 
neuerdings in Hans Schleiers enzyklopädischer ‚Geschichte der deutschen 
Kulturgeschichtsschreibung‘ hingewiesen. Gleichzeitig bietet Schleier 
darin eine umfassende Darstellung der Sammlungsbewegung. Vgl. Schlei-
er 2003, 338-398. 

7  Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gab es mehrere Konzepte für Museen der 
vergleichenden europäischen Volkskunde. Michael Haberlandt wollte 
1906 ein solches in das Germanische Nationalmuseum integrieren, Hoff-
mann-Krayer griff diese Idee auf, und im Basler Völkerkundlichen Muse-
um wurden in der Europa-Abteilung Vergleichssammlungen zur Erschlie-
ßung gerätekundlicher Entwicklungsreihen eingerichtet (vgl. Gerndt 1981, 
173). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

13

Ihre Expertise im Umgang mit Objekten machten Völkerkunde wie 
Volkskunde akademisch seriös. Materialsammlung und -vergleich war, 
je nach dem, unmittelbar mit Fortschrittsglaube oder Fortschrittskritik 
verbunden. In jedem Falle waren die Objekte in der Vitrine „hard facts“, 
die kulturgeschichtliche Spekulationen positivistisch untermauerten.  

Die Religionswissenschaft hatte nie eine entsprechende Sammellei-
denschaft entwickelt und war daher nie gefordert, sich systematisch mit 
Objekten, oder, wenn man so will, mit der „objektiven Seite“ von Reli-
gion zu befassen.  

Was einer ihrer wichtigsten Begründer, Friedrich Max Müller, sam-
melte waren „Heilige Texte“, bevorzugt aus dem mystischen Osten. Die 
von ihm begründete Reihe „Sacred Books of the East“ war auf 50 Bände 
angelegt. Müller edierte Texte nicht in einem Museum, sondern in seiner 
Eigenschaft als Professor für vergleichende Sprachwissenschaft. Als 
Müller 1873 seine „Introduction to the Science of Religion“ veröffent-
lichte, war er schon längst weit über Europa hinaus bekannt. Das Interes-
se an einer nicht-theologischen Religionswissenschaft war immens, in-
ternational und bei weitem nicht nur auf Gelehrte beschränkt.8 Müllers 
mythologische Ursprungssuche traf offenbar den Nerv weiter Kreise des 
Bürgertums, und gleichzeitig verängstigte sie Theologen, die damit den 
Eigenbestand bedroht sahen.9 „Schon der Name Religionswissenschaft 
hat für manche Ohren etwas Verletzendes. Eine Vergleichung aller Reli-
gionen der Welt, wobei keine eine bevorzugte Stellung in Anspruch 
nehmen kann, gilt bei Vielen als gefährlich und tadelnswerth“, muss 
Müller erkennen und beharrt umso eigensinniger auf den Vergleich, der 

8  Ein Jahr nach der englischen Ausgabe erscheint bereits die deutsche Über-
setzung unter dem Titel ‚Einführung in die Vergleichende Religionswis-
senschaft‘ (Straßburg 1874). Bei der Einführung handelt es sich um Vor-
lesungen, die Müller 1870 vorgetragen hatte, und die zunächst in einer 
Wochenzeitschrift abgedruckt worden waren. Vgl. Kippenberg 1997, 82f. 

9  Als Müller in seine „Sacred Books“-Reihe auch das Alte und Neue Tes-
tament aufnehmen wollte, wurde dies massiv von kirchlichen Kreisen un-
terlaufen. Die biblischen Schriften auf einem Buchregal ununterschieden 
neben hinduistischen, buddhistischen, zoroastrischen, islamischen und 
chinesischen Werken zu sehen, wurde als eine Relativierung des Christen-
tums verstanden, die nicht hingenommen werden durfte. Müller fürchtete 
eine Auseinandersetzung, die seinen Ruf nachhaltig schädigen könnte und 
verzichtete auf die Realisierung seines Vorhabens. Vgl. Klimkeit 1997,
30.

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

14

seinen Wert in der Sprachwissenschaft längst erwiesen hätte und für die 
Religionswissenschaft fruchtbar zu machen sei (nach Klimkeit 1997, 
35).

Die vergleichende Religionswissenschaft entstand somit aus der ver-
gleichenden Philologie. Verglichen wurden dabei nicht die Formen von 
Pfeilspitzen oder Tonkrügen unterschiedlicher Kulturen, sondern Götter-
namen unterschiedlicher Sprachfamilien. Im Vergleich zweier Sprach-
familien, der semitischen und der indo-arischen, identifizierte Müller 
zwei Religionen, wobei er in der arischen die eigene, d.h. die europäi-
sche Ur-Religion zu erkennen glaubt. 

Bereits der erste Anlauf, diese neue Wissenschaft des Religionsver-
gleichs als akademisches Fach zu etablieren, rief die Konkurrenz in die 
Arena. Anders als in Volks- und Völkerkunde gab es eine solche. Zu-
ständigkeit in allen Fragen kollektiver Sinnstiftung beanspruchte die 
Theologie, umso mehr in Zeiten zunehmender eigener Bedeutungslosig-
keit. Religion war aus dieser Perspektive fraglos die Religion des Chris-
tentums, die es als die letztlich überlegene zu verteidigen galt. Der Reli-
gionsvergleich, wenn er schon nicht zu vermeiden war, musste diesem 
Ziel untergeordnet werden. Just in dem Moment als sich die Religions-
wissenschaft als akademische Disziplin zu etablieren bemühte, wurde sie 
von der Theologie vereinnahmt. 

Wissenschaftspolitisch exemplarisch gilt die Berliner Rektoratsrede 
des Theologen und Kirchenhistorikers Adolf von Harnack, der im Au-
gust 1901 programmatisch erklärte, weder sollten die theologischen Fa-
kultäten in solche für allgemeine Religionsgeschichte umgewandelt wer-
den, noch sei es sinnvoll Lehrstühle für allgemeine Religionsgeschichte 
innerhalb der theologischen Fakultäten einzurichten. Schließlich, so 
Harnack, könne es nicht Aufgabe der Theologie sein, sich selbst zu rela-
tivieren und zudem würde das Christentum alle anderen Religionen „in 
nuce“ in sich selbst enthalten (Harnack 1904, Kohl 1988, 251).  

Dem Vorschlag von Harnacks, dem Fach Religionsgeschichte in den 
philologisch-philosophischen Fakultäten Existenzrecht zu gewähren, 
wurde nur teilweise Folge geleistet. Es entstanden jene Religionsphilo-
logien, die man zeitweise mit Religionswissenschaft ganz allgemein i-
dentifizierte. Innerhalb theologischen Fakultäten wurden die neu be-
gründeten Professuren für Religionsgeschichte „naturgemäß“ mit Theo-
logen besetzt.10 Dies war u.a. auch logische Konsequenz der Tatsache, 

10  Bezeichnend ist, dass James George Frazer, der 1904 auf den ersten briti-
schen Lehrstuhl  für ‚Comparative Religion‘, angesiedelt in der Theologi-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

15

dass sich frühzeitig liberale protestantische Theologen, wie etwa Alb-
recht Ritschl (1822-1889) intensiv mit religionswissenschaftlichen The-
men befassten und darüber Vorlesungen abhielten. Angestrebt wurde 
von Ritschl und seinen Schülern jedoch nicht der Vergleich der Religio-
nen, sondern man wollte den äußeren Einflüssen auf das Entstehen des 
Christentums historisch-kritisch nachspüren. 

Der religiöse Gegenstand –  
„Vehikel der geistigen Gotteserfahrung“? 

War im ausgehenden 19. Jahrhundert die Religionsforschung ein weites 
wildbewachsenes Feld, in dem sich unbefangen und engagiert Psycholo-
gen, Altertumskundler, Sprachwissenschaftler, Soziologen, Völker- und 
Volkskundler tummelten, so änderten sich die Zuständigkeiten mit der 
zunehmenden akademischen Institutionalisierung der Religionswissen-
schaft innerhalb der theologischen Fakultäten. 

Gerade aufgrund des enormen Modernisierungsschubes wurde das 
europäische 19. Jahrhundert in Sachen Sinnsuche und Religionsstiftung 
zum kreativsten und produktivsten Jahrhundert der Neuzeit überhaupt. 
Religionsgeschichte war von breitem öffentlichem Interesse innerhalb 
gebildeter Schichten. Begriffe wie Natur, Mystik, Seele wurden neu be-
setzt. Ritual, Ekstase und Weltablehnung wurden in sinnstiftender Ab-
sicht auf die eigene Gegenwart bezogen. Diskutiert wurde, ob der Glau-
be an Geister oder Begegnungen mit übernatürlichen Mächten am An-
fang von Religion stehen würden. Gleichzeitig war der Spiritismus nicht 
nur europaweite Salon-Mode, sondern auch Testfall für den naturwissen-
schaftlichen und philosophischen Materialismus der Zeit. Zudem ließ er 
sich trefflich mit den soeben entdeckten und attraktiven Religionen des 
Ostens, Buddhismus und Hinduismus kombinieren. Geisterseher und 
Wunderwirker, Apostel und Propheten boten den Heilssuchenden im In-
dustriezeitalter vielfältige Angebote, die in deutlicher Konkurrenz zu den 

schen Fakultät der Universität Manchester, berufen werden sollte, diese 
Berufung ablehnte mit der Begründung, seine Ansichten „über Religion 
im allgemeinen und das Christentum im besonderen würden es ihm 
schwer machen, zur Ausbildung von Theologen beizutragen“ (Kohl 1988, 
242). Die institutionelle Umarmung des Faches Religionsgeschichte durch 
die Theologie war, wie in Karl-Heinz Kohl’s wissenschaftsgeschichtli-
chem Abriss nach zu lesen ist, ein Vorgang, der für ganz Europa typisch 
ist. Die Ausnahme von der Regel stellt Frankreich dar. Vgl. Kohl 1988. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

16

schwächelnden Marktführern Katholizismus und Protestantismus stan-
den.11

Die Religionsforschung war nicht nur Reaktion auf ein solches geis-
tiges Klima, sie stimulierte weitgehend selbst dieses Klima. Religions-
wissenschaft wird damit zu einem „besonderen Fall historischer Sinnbil-
dung in der Zeit der Modernisierung“ (Kippenberg 1997). Das noch En-
de des 19. Jahrhunderts sichtbare Projekt einer transdisziplinären Religi-
onsforschung wird durch die Institutionalisierung der Religionswissen-
schaft Anfang des 20. Jahrhunderts aufgegeben. 

Mit der Übernahme des Gegenstandes ‚Religion‘ durch die Theologie 
erfolgte eine Wende hin zu einer Textmystik, „die den Gegenstand von 
seinen soziologischen, ethnologischen, psychologischen oder kulturanth-
ropologischen Rahmenbedingungen abkoppelte [...]“ (Kippenberg/Gladi-
gow 2001, 7). 

Das hatte Folgen für die Bestimmung dessen, was als ‚Religion’ ver-
handelt wurde. Dies gilt nicht nur für die scientific community, sondern, 
was weit schwer wiegt, auch für die gebildete Öffentlichkeit westlicher 
Industriegesellschaften. Bestsellerautoren waren in dieser Hinsicht Ru-
dolf Otto (1869-1937) und Mircea Eliade (1907-1986). Beide Gelehrte 
galten (und gelten mitunter bis heute) in der Außenwahrnehmung als die 
prominentesten Verkörperungen des Faches. Beide propagierten ein 
theologisch fundiertes Religionskonzept, das sich auf Friedrich Schlei-
ermacher’s Bestimmung von Religion als eines Gefühls „schlechthinni-
ger Abhängigkeit“ zurück führen läßt. „Religion“ als Erfahrung der Ab-
hängigkeit von irrationalen Mächten, als das schauerlich-faszinierende 
Erleben des Numinosen, wird über beide Gelehrte zum populären Bil-
dungsgut, und „das Heilige“ wird über weite Strecken des 20. Jahrhun-

11  Das 19. Jahrhundert genießt weithin den Ruf der entzauberten Moderne, 
in der Religion zwangsläufig zum Auslaufmodell wird. Die religionsge-
schichtlich äußerst produktive Seite des 19. Jahrhunderts wird dann sicht-
bar, wenn man nicht nur kirchlich organisierte Religion betrachtet. Hin-
gewiesen sei u.a. auf Ulrich Linse’s Studie über ‚Geisterseher und Wun-
derwirker‘ (1996), auf die Arbeiten von Helmut Obst über Neugründun-
gen christlicher Religionsgemeinschaften im 19. Jahrhundert (z.B. Obst 
2000), auf Volker Zotz‘ ‚Geschichte des Buddhismus in der deutschen 
Kultur‘ (Zotz 2000), auf Diethard Sawicki’s Geschichte des Spiritismus 
(Sawicki 2002). Bereits ein kurzer Blick in die Inhaltsverzeichnisse der 
Handbücher zu deutschen Reformbewegungen oder zur ‚Völkischen Be-
wegung‘ (vgl. Kerbs 1998, Puschner 1996) macht die religiöse Vielfalt 
des 19. Jahrhunderts deutlich. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

17

derts zum Inhalt einer derart beeindruckten Religionswissenschaft. Diese 
Definition von Religion ebenso wie die damit verbundene Trennung der 
Bezirke ‚heilig‘ und ‚profan‘ fügten sich bestens in theologische Bemü-
hungen, sich selbst angesichts der fortschreitenden Entkirchlichung 
westliche Gesellschaften Bedeutung bei zu messen. Die Mitglieder der 
Göttinger „Religionsgeschichtliche Schule“, u.a. Troeltsch, Bousset und 
auch Rudolf Otto, fühlten sich verpflichtet, ihre Forschungen auch in der 
nicht-akademischen Öffentlichkeit bekannt zu machen. Das religiöse 
Bewusstsein der Bevölkerung zu heben, war die Mission. 

Über die religionswissenschaftliche Kategorie „Erfahrung des Heili-
gen“ ließ sich ein christlich-theologisches Transzendenzkonzept als „Er-
fahrung Gottes“ verwissenschaftlichen.  

So folgert Rudolf Otto zielgerichtet: „Das Gefühl einer ‚schlechthin-
nigen Abhängigkeit‘ meiner hat zur Voraussetzung ein Gefühl einer 
‚schlechthinnigen Überlegenheit (und Unnahbarkeit)‘ seiner.“ (Otto 
1963[1917], 12). Und Friedrich Heiler erklärt „Erscheinungsform und 
Wesen der Religion“ wie folgt: 

„Religion ist Umgang mit dem transzendenten Gott, der jenseits aller sinnli-
chen Wahrnehmung ist, völlig unanschaulich, der aber nicht nur dem Ge-
sichtssinn unzugänglich ist, unsichtbar, sondern auch dem Gehörsinn, unaus-
sprechlich. [...] In der Religion ist das Sinnliche Vorbereitung, Anreiz, Vehi-
kel der geistigen Gotteserfahrung. Religiöse Erfahrung wird möglich, wenn 
irgendwelche äußeren Anlässe und Anregungen gegeben sind, und sie wird 
nur dadurch fassbar und mitteilbar, dass sie sinnliche Ausdrucksformen an-
nimmt“ (Heiler 1961, 22, 23). 

Das Heilige, und auch das gehört zu solch einer Wesenbestimmung, ist 
immer dem historisch Bedingten entzogen. Für Eliade besteht das Cha-
rakteristikum des Heiligen in der Durchbrechung raum-zeitlicher Homo-
genität. Profangeschichte verunreinigt das Heilige. Diesem „Terror der 
Geschichte“ hält Eliade eine andere, die ewige, die heilige Zeit entgegen 
(vgl. Eliade 1984). 

Was hat diese Exkursion in die Fachgeschichte der Religionswissen-
schaft mit dem Thema des vorliegenden Bandes zu tun?  

Zunächst führt sie zur schlichten Einsicht, dass Religionswissenschaftler 
nie gezwungen waren, Religion sichtbar zu machen oder sich mit der 
sichtbaren Seite von Religion zu befassen. Religion als „das Heilige“ 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

18

war ja in diesem Verständnis genau das, was sich letztlich aller An-
schauung entzieht. Religionswissenschaftler entwickelten ihre Thesen 
und Modelle über „heilige“ Texte gebeugt, und nicht in Museen vor Vit-
rinen oder in Feldexkursionen, mit Bauern und Handwerkern plau-
schend. Im Mittelpunkt standen das „Wesen“, die „Wahrheit“, die 
„Macht“ „der“ Religion. Das Objekt, und hier vertritt obiges Heiler-Zitat 
eine einflussreiche Schulrichtung, war dem Religionswissenschaftler, al-
lenfalls „Vehikel der geistigen Gotteserfahrung“.  

Nicht unerheblich für unser Thema ist zudem die Erkenntnis, dass ein 
bestimmter, nämlich aus der protestantischen Offenbarungs-Theologie 
übernommener Religionsbegriff nicht nur lange Zeit das Fach dominier-
te, sondern auch in das Bürgertum diffundierte. Dieser Religionsbegriff, 
verbunden mit seiner christlich-theologischen Normierung verhinderte 
eine kulturelle, soziale, historische und politische Kontextualisierung 
von Religion/en. Religion ist ein Phänomen „sui generis“ – so das Glau-
bensbekenntnis der Religionsphänomenologie. „‚Das Heilige‘ und der 
‚homo religiosus‘ gehen unter dem Postulat des ‚Phänomen sui generis‘ 
eine feste, teilweise esoterische Verbindung ein“, schreibt Burkhard 
Gladigow (1988, 10). 

Die erfolgreichsten Propagandisten eines solchen Verständnisses von 
Religion waren religiöse Religionswissenschaftler, die selbst zu 
„Propheten ihrer eigenen Religiosität [werden], die sie verallgemeinern 
und generalisieren“ (Flasche 1982, 271). Rudolf Otto und Mircea Eliade 
sind hier einzureihen, ebenso wie Jakob Wilhelm Hauer, Walter F. Otto, 
Gustav Mensching und Friedrich Heiler. Ein ‚Erkenntniswettbewerb‘ 
zwischen Religionswissenschaftler und ‚religiösem Subjekt‘ war typisch 
für die Weimer Zeit. Die sich herausbildende Religionsphänomenologie 
ist, wie Ugo Bianchi es ausdrückte, ein „Irrationalismus protestantisch-
romantischer Prägung“ (Bianchi 1964, 14; hier nach Gladigow 1988, 7). 

Das Überwältigtwerden von der Macht des Irrationalen und die As-
soziierung dieses Erlebens mit ‚Religion‘ hat sich seit dem frühen 19. 
Jahrhundert als Empfindungsmöglichkeit dem bürgerlichen Gefühls-
haushalt erschlossen. Der „heilige Schauer“, und somit auch das Er-
schauern vor dem Objekt, das als „heiliges“ gekennzeichnet ist, ist Erbe 
der Romantik, das über Rudolf Otto’s Bestseller ‚Das Heilige‘ (1917) 
popularisiert und ins 20. Jahrhundert übertragen wurde. Das individuelle 
„Erleben des Numinosen“ wird zu einer letzten Bastion gegen eine ratio-
nale, gefühlskalte und sinnentleerte Moderne. Das zum Prinzip erhobene 
„Ergriffenwerden vom Irrationalen“ eignete sich im übrigen gut, um dem 
Totalitarismus der Dreißiger Jahre, der bekanntlich kollektives Ergrif-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

19

fenwerden virtuos zu inszenieren wusste, wissenschaftliche Legitimati-
onsfiguren zu liefern. „Die Religion der Religionsphänomenologie ist re-
sistent gegen Kritik, gegen Demokratie“, erklärt Christoph Auffarth und 
verweist ganz zu Recht auf die politischen Konsequenzen dieser Grund-
haltung: „Dass die Faschisten solche Autorisierung durch eine unan-
greifbare Instanz ‚Religion‘ nutzten, die nicht durch eine Institution be-
wacht oder durch eine lange wissenschaftliche Tradition differenziert 
war, ist vielleicht nicht die Absicht, aber die unkontrollierbare Folge der 
Religionsphänomenologie“ (Auffart 2001, 236). Der Hinweis auf diese 
Spur erscheint nötig, kann an dieser Stelle aber nur in einer Fußnote wei-
ter verfolgt werden.12

Kunst als Religion – Museen als „ästhetische Kirchen“ 

Nicht nur das Wort und der Begriff ‚Religion‘ haben eine ganz eigene 
Wirkungsgeschichte, sondern auch ein weiterer, für unser Thema so 
wichtiger Begriff: ‚Kunst‘. Gestaltprägend ist auch hier die Romantik, 
zumal hier Kunst und Sinnfindung, mithin Kunst und Religion in einan-
der überführt wurden. Denkt man über das Verhältnis Religion und Mu-
seum nach, kommt man zwangsläufig auf die Verbindung Religion und 
Kunst.  

Etwa zur gleichen Zeit als Friedrich Daniel Schleiermacher im „An-
schauen des Universums“ die höchste Blüte der Religion erkannte und 
sich damit deutlich gegen den aufklärerischen Rationalismus aussprach, 

12  Hinzuweisen ist hier auf die materialgesättigte Arbeit von Fritz Heinrich 
über die deutsche Religionswissenschaft im Nationalsozialismus (Hein-
rich 2002). Heinrich zeigt, dass Rudolf Otto, obwohl aus Krank-
heitsgründen bereits 1928 emeritiert und 1937 verstorben, eine durchaus 
nicht unbedeutende Rolle für die Religionswissenschaft nach 1933 spielte. 
Wenngleich Otto selbst keinen Zweifel an der christlichen Normierung 
seiner Ideen ließ, so konnte sich sein Konzept des Heiligen dennoch bes-
tens für andere Ziele verwenden lassen. Jakob Wilhelm Hauer, der zeit-
weilig begeisterter Nazi war, als Propagandist einer „Deutschen Glau-
bensbewegung“ bekannt wurde, und, wie Gregory Alles schreibt, einen 
„Indo-Germanic religious racialism“ lehrte, schätzte den Mystiker Otto, 
nicht den Theologen. Der nationalsozialistische Ideologe Walther Wüst, 
Rektor der Münchener Universität und Autor eines ‚Indogermanischen 
Glaubensbekenntnisses‘, lobt an Otto’s Buch ‚Das Heilige‘, dass hier das 
„religiöse Gemüt“ im Mittelpunkt stehe, lehnt jedoch den dahinter stehen-
den Gottesbegriff ab. Vgl. Heinrich 2002, 157-165, 385; Alles 2002, 189. 
Zu Hauer vgl. auch Junginger 1999. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

20

erlebten zwei preußische und protestantische Studenten, die aus dem 
aufgeklärten Berlin zwecks Studium nach Erlangen gekommen waren, 
eine ähnliche und doch andere Art Erweckungserlebnis. Wilhelm Hein-
rich Wackenroder (1773-1798) und Ludwig Tieck (1773-1853) durch-
wanderten die Fränkische Schweiz und besuchten Nürnberg. Ein Heili-
genfest im Kloster Banz bei Bamberg wurde Wackenroder zur Bekeh-
rung und mehr noch das Durchschreiten der alten, von außen betrachtet 
reichlich heruntergekommenen Reichsstadt Nürnberg. Die Begegnung 
mit Nürnberg war eine Begegnung mit dem Mittelalter und dem Genius 
Dürer. Er ist die Inkarnation deutscher Kunst und seine Vaterstadt wird 
zum Inbegriff deutschen Bürgergeistes. Kunst und Religion bilden eine 
Einheit. Gott spricht zu den Menschen durch Kunst und Kunstwerke, 
wenn man sich ihnen nur mit gebührender Demut und Andacht nähert 
(Bräunlein 1995). 

Die Mittelalterschwärmerei der beiden Romantiker fand literarischen 
Niederschlag in Wackenroders Herzensergießungen eines kunstlieben-
den Klosterbruders (1797) und in dem Romanfragment Franz Stern-
balds Wanderungen. Eine altdeutsche Geschichte, das Tieck 1798 veröf-
fentlichte. In diesen Schriften, die zunächst vor allem in Künstlerkreisen 
durchschlagende Wirkung entfalten, wird eine Engführung von Kunst 
und Religion hergestellt, die weit bis ins 20. Jahrhundert reicht. Kunster-
leben ist Gebet und das Museum wird zur „ästhetischen Kirche“. Wa-
ckenroder schreibt: 

„Bildersäle werden betrachtet als Jahrmärkte, wo man neue Waren im Vorü-
bergehen beurteilt, lobt und verachtet; und es sollten Tempel sein, wo man in 
stiller und schweigender Demut, und in herzerhebender Einsamkeit, die gro-
ßen Künstler, als die höchsten unter den irdischen, bewundern, und mit der 
langen, unverwandten Betrachtung ihrer Werke, in dem Sonnenglanz der ent-
zückendsten Gedanken und Empfindungen sich erwärmen möchte. Ich ver-
gleiche den Genuß der edleren Kunstwerke dem Gebet“ (Wackenroder 1797, 
76f., nach Klotz 2000, 53f.). 

Der Künstler wird zum Prophet und Priester einer Religion der „freien 
Geister“. Exemplarisch steht hier der Maler Caspar David Friedrich 
(1774-1840), der, wie Werner Busch (2003) zeigt, sich selbst als Priester 
des Höchsten verstand und sein künstlerisches Tun als eine Andachts-
übung. Die Lektüre von Schleiermachers Reden ‚Über die Religion‘ 
(1799) nahm Friedrich als geistige Anleitung und Auftrag, seinem Pub-
likum das Göttliche nahe zu bringen.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

21

Orte dieser Transzendenzerfahrungen sind nicht die Kirchen, sondern 
Kunstsammlungen. Eine neue Art Wallfahrtswesen entsteht. Die neuen 
Pilger berühren nicht mehr die Reliquien christlicher Heiliger, sondern 
erschauern beim Betreten beispielsweise des Dürer-Hauses, vor dem 
Grab des Künstler-Genies und in Blickkontakt mit seinem Werk. 

Wird noch im späten 18. Jahrhundert Kunstwahrnehmung als Bil-
dungserlebnis verstanden, so ersehnt der romantische Geist andere, in-
tensivere Erlebnisse. Die Erfahrung „ästhetischer Transzendenz und die 
Feier des Künstlergenies“ wird zum museologischen Programm erhoben 
(Klotz 2000, 54).  

In diesem Sinne rechtfertigt Karl Friedrich Schinkel seine Gestaltung 
der Rotunde im Zentrum des Alten Museums in Berlin als Heiligtum: 

„Endlich kann auch die Anlage eines so mächtigen Gebäudes, wie das Muse-
um unter allen Umständen werden wird, eines würdigen Mittelpunktes nicht 
entbehren, der das Heiligtum sein muß, in dem das Kostbarste bewahrt wird“ 
(Klotz 2000, 54). 

Der Habitus des Bürgers, der seine Familie am Sonntag in ein Kunstmu-
seum führt, unterscheidet sich in Nichts vom Habitus des Kirchenbesu-
chers. Der Schritt ist gemessen, die Stimme gesenkt, die Stimmung an-
dächtig. Verboten sind ausholende Gesten, Lärm, Lachen, Nahrungsauf-
nahme. Das europäische 19. Jahrhundert formte nicht nur einen ganz 
spezifischen Kunstbegriff, sondern auch eine ganz eigen Art von Kör-
persprache und Wahrnehmung in musealen Räumen. Gesucht wurden 
Versenkung, seelische Bewegung und Erhebung, wie Heinrich Klotz er-
läutert: 

„Eine nicht vom Willen bestimmte und zweckferne Anschauung öffnet den 
Weg zu einer Selbstvergessenheit, die die Erfahrung ästhetischer Transzen-
denz überhaupt erst ins Spiel gebracht hat und letztlich der Wahrnehmung der 
‚reinen Form‘ als Rezeptionsweise der Moderne Geltung verschafft“ (Klotz 
2000, 54). 

Diese romantisch begründete Bildungsbürgermystik, die Kunsterleben 
als Heilsweg anbietet, die Disziplinierung von Körper und Sinne fordert 
und sich dafür eigene gewaltige Kultbauten schafft, nimmt sich in der 
Außenwahrnehmung reichlich merkwürdig aus. Betritt man z.B. ein Na-
tional- und Kunstmuseum in irgendeinem Land der südlichen Hemisphä-
re wird einem schlagartig deutlich, wie kulturspezifisch und, global be-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

22

trachtet, wie marginal Begriffe wie ‚Erhabenheit‘, ‚Kunst‘, ‚Kunstge-
nuss‘, ‚Genie‘ und dgl. sind.13

Für unser Thema wichtig ist die romantische Verwandlung von 
Kunst-Erleben in religiöses Erleben. Religion wird fassbar im ästheti-
schen Erleben oder ist gar nur noch ästhetisch denkbar. Dieser Prozess, 
der Religion zu Kunst, und im übrigen auch zu Natur,14 in ein neues 
Verhältnis setzt, hat eine lange Laufzeit. Das romantische Erbe hat sich 
tief in die Kunst- und Museumsidee westlicher Zivilisation eingeprägt. 
Die allbekannten Debatten über das, was Kunst alles kann, muss, darf 
oder eben nicht darf – ist nur vor dem Hintergrund spezifisch europä-
isch-bürgerlicher Ideen des 19. Jahrhunderts verständlich, die Kunst mit 
Wahrheit, Sinn und sakralem Erleben verknüpften. 

Kunst? Erleben? Religion? 

Zu zeigen war, dass sowohl ‚Kunst‘ wie ‚Religion‘ über Konzepte von 
‚Erfahrung‘, ‚Erleben‘, ‚Begegnung‘ im bürgerlich intellektuellen Milieu 
des 19. und 20. Jahrhunderts zur Erfahrungswirklichkeit wurden, um als 
Rausch- oder Schmerzmittel, in jedem Fall als Therapeutikum gegen die 
Zumutungen der Moderne Verwendung zu finden. Dieser Zusammen-
hang muss betont werden, da es sich keineswegs um einen abgeschlos-
senen Vorgang handelt. Museumsbesucher des 21. Jahrhunderts, zumin-
dest jene der „white educated middle class“, sind so betrachtet immer 
noch Kinder des 19. Jahrhunderts Dies gilt umso mehr in allen Fällen, in 
denen ‚Religion‘ zum musealen Thema gemacht wird. 

Dies gilt es vor allem auch deswegen in Erinnerung zu rufen, da Re-
ligion, wenn sie im 20. Jahrhundert musealisiert wurde, in aller Regel 
unter dem Etikett ‚Kunst‘ dem Publikum präsentiert wurde. Ich verweise 
hier auf Museen für islamische, indische, ägyptische, vorder- oder ost-
asiatische Kunst. Diese Sammlungen verdanken sich den unterschiedli-
chen Exotismuswellen, über die sich europäische Aristokraten und Bür-

13  Eine Arbeit, die in diesem Sinne kulturvergleichend, beispielsweise zwi-
schen europäischen, afrikanischen und asiatischen Museumsbesuchern, 
Erwartungs- und Wahrnehmungshaltungen gegenüber dem musealen Ob-
jekt herausarbeiten würde, fehlt meines Wissens. 

14  Kocku von Stuckrad hat in seiner Habilitationsschrift u.a. herausgearbei-
tet, wie sich das romantische Naturkonzept als anti-aufklärerische Kritik 
und Religionsäquivalent entwickelte und in der Esoterik der Spätmoderne, 
exotisch verkleidet, als (Neo-)Schamanismus fortlebt. Vgl. von Stuckrad 
2003.

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

23

ger auserlesenes Fremdes in wohlverdaulichen Häppchen einverleibten. 
Der Kunst- ebenso wie der Religionsbegriff sind europäische Produkte, 
für die man in anderen Kulturen nur schwerlich ein Pendant findet, eben-
so wie die Überführung des Einen in das Andere ein kulturspezifischer 
Vorgang ist.15

Versperrt der Blick auf Kunst, den Museumsbesucher unserer Breiten 
mehr oder weniger verinnerlicht haben, die Sicht auf Religion? Wird 
dieser Blick Objekten gerecht, die nie dafür hergestellt wurden, um in 
Museen bestaunt zu werden? Welche „Rahmung“ ist erforderlich, um 
kulturhistorisches und ideengeschichtliches Erbe im Museum offen zu 
legen? Wieweit lassen sich überhaupt selbstaufklärerische Absichten im 
Gehäuse Museum realisieren? 

Wie kann vor diesem Hintergrund der Zusammenhang Religion und 
Museum religionswissenschaftlich sinnvoll bearbeitet werden? Welche 
Möglichkeiten eröffnen sich, visuell repräsentierte Religion, mithin das 
religiöse Objekt religionswissenschaftlich „ins Auge zu fassen“? 

Der Erlebnismoment, Sinnlichkeit, das wirkungsvoll „ins Szene set-
zen“ des Objektes sind mittlerweile geschätzte, ja geforderte Mittel mu-
sealer Vermittlung und werden an allen möglichen Themen und Gegens-
tänden, von der „Begegnung“ mit dem Mittelalter und den Azteken, an 
Mathematik und Technikgeschichte, vom Dinosaurier bis zur präparier-
ten Leiche erfolgreich erprobt. 

Allerdings werden die musealen Kategorien ‚Erleben‘ und ‚Erfah-
rung‘ dann problematisch, wenn damit absichtsvoll oder unabsichtlich 
ein wissenschaftlich längst überholtes Religionskonzept – Schleierma-

15  Natürlich ist die Situation im späten 20. Jahrhundert reichlich komplex, 
zumal Kunst, die als ‚modern‘ assoziiert ist, in einem distanzierten, jeden-
falls gebrochenen Verhältnis zu Religion steht. Aber auch hier ist die 
Wahrnehmung des Publikums nie einheitlich und moderne Kunst ist be-
kanntlich ein immer noch sehr unterhaltsames Streitthema. Hinzu kommt 
der Umstand, dass verstärkt ab dem 19. Jahrhundert mit einem Vorgang 
zu rechnen ist, der mit dem Begriff „Sakralisierung“ umschrieben wird: 
die Übertragung religiöser Begriffe und Formen auf nicht religiöse Berei-
che. Susanne Lanwerd hat diesen Vorgang am Beispiel der Mahn- und 
Gedenkstätte Ravensbrück religionswissenschaftlich untersucht. Vgl. 
Lanwerd 2001. Volkhard Krech geht am Beispiel von Francis Bacon Trip-
tychon ‚Crucifixion‘ der Frage nach, was passiert, wenn moderne Kunst 
zwar religiös gemeint, sich aber nicht eindeutig als religiös zu erkennen 
gibt. Krech 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

24

cher’s und Otto’s Begegnung mit dem Numinosen nämlich – inszenato-
risch aufbereitet wird. 

Religionswissenschaftler sollten museal popularisierte Varianten 
„des Heiligen“ beschreiben und auf den wissenschafts- und kulturhistori-
schen Kontext von Versatzstücke dieser Art Intellektuellenreligion hin-
weisen. Es kann jedoch nicht Aufgabe der Religionswissenschaft sein, 
darüber nach zu denken, wie Sinndefizite z.B. in musealen Darbietungen 
kompensiert werden könnten. 

Das Museum ist, trotz aller Versuchungen, die die neuen Multime-
dia-Technologien bieten, keine „ästhetische Kirche“, sondern ein Raum 
für Information, Vielstimmigkeit und abwägende Debatte. Dies wieder-
um sollte jedoch keinesfalls als Plädoyer für eine Rückkehr zur sozialpä-
dagogischen Zeigefingeraufklärung der 70er Jahre verstanden werden. 

Handlung – Kommunikation – Kultur  

Die akademische Religionswissenschaft hat sich seit längerem von ei-
nem Religionskonzept verabschiedet, das um Wesen und Wahrheit „der“ 
Religion kreist oder dem Erleben „des Heiligen“ nachspüren würde.16

Der konsequent kulturwissenschaftliche Umgang mit dem Gegenstand 
setzt sich zunehmend durch. 

Diese Perspektivenverschiebung trat ein als die Studien des Ethnolo-
gen Clifford Geertz in vielen Kulturwissenschaften rezipiert wurden. 
Vor allem sein Aufsatz „Religion als kulturelles System“ aus dem Jahre 
1966 stellte einen Durchbruch für eine neue Art der Religionsforschung 
dar. Religion sei keineswegs auf persönliches Erleben zu reduzieren, so 
machte Geertz überzeugend deutlich, sondern forme als Weltbild und 
Ethos die soziale Ordnung. Religion wurde damit der Religionswissen-

16  Bemerkenswerte Nachzügler sind der Religionswissenschaftler und Isla-
mologe Adel Theodor Khoury und der Diplom-Theologe Georg Girschek, 
die mit Ihrem zweibändigen Werk ‚Das religiöse Wissen der Menschheit‘ 
(1999/2001) die Religionsphänomenologie eines van der Leeuw und Hei-
ler unverändert in das 21. Jahrhundert zu retten versuchen. Bemerkens-
wert ist dieser Versuch vor allem auch deswegen, weil in Zeiten religiöser 
wie politischer Fundamentalismen mit einem unverhohlen christlichen 
Gottesbegriff religiöse und kulturelle Vielfalt „platt gemacht“ werden: 
„Für den religiösen Menschen – welcher Kultur auch immer –“, so schrei-
ben die Autoren unmissverständlich im Vorwort, „ist der transzendente 
Gott der Schöpfer und Herr von Natur, Menschheit und Geschichte. Eine 
tragische Torheit, ohne ihn diese Welt zur Heimat einer humanen Gesell-
schaft aufbauen zu wollen.“ Khoury/Girschek 1999, 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

25

schaft als Kommunikations-, Deutungs- und Symbolsystem zugänglich, 
wohingegen die „Erschließung religiöser Wahrheiten“ Sache der Theo-
logie bleiben darf (Gladigow 1988, 16). 

Eine nicht-theologische Religionswissenschaft steht seither mit be-
nachbarten Kulturwissenschaften, speziell der Soziologie und Ethnolo-
gie, im Dialog. Aufzugeben war die Annahme, Religion sei ein Phäno-
men ‚sui generis‘. Aufzugeben war das fast 100 Jahre dauernde Bemü-
hen, Religion – über Gott, das Heilige, das Numinose, die Macht – defi-
nieren zu wollen, und Religionswissenschaft letztendlich als „Spielart 
christlicher Theologie“ zu konzipieren. Der Marburger Theologe und 
Religionswissenschaftler Carl Heinz Ratschow beharrte noch 1973, in 
einem Handbuchartikel zur Methodik des Faches, darauf, dass „der Er-
forscher von Religionen ein Mensch sein muß, der von ‚seinem‘ Gotte 
angetroffen und erfasst ist“ (Ratschow 1973, 353). Religionswissen-
schaftler, die sich als Kulturwissenschaftler verstehen, sind diesem „me-
thodischen Pathos“ enthoben ebenso dem Zwang, wie Gläubige sprechen 
zu müssen (Gladigow 1988, 8; 2001, 422). 

Der Blick auf Religion verändert sich. Eröffnet hat sich die Möglich-
keit, sich dem Gegenstand pragmatisch zu nähern und ihn in einen kultu-
rellen Kontext ein zu binden. ‚Religion‘ ist in dieser Perspektive Teil öf-
fentlicher Kultur. Handlung und Kommunikation werden leitende Ana-
lysekategorien. Ein religionswissenschaftlicher Religionsbegriff unter-
scheidet sich von dem Religionsbegriff der Gläubigen und der Theolo-
gen. Nicht subjektives Erleben und ‚Glaube‘ werden in den Mittelpunkt 
gerückt, sondern die historischen und kulturellen Voraussetzungen und 
Kontexte religiöser Praxen und Kommunikation.  

„Nur als Kommunikation hat Religion [...] eine gesellschaftliche E-
xistenz“, schreibt Niklas Luhmann. „Was in den Köpfen der zahllosen 
Einzelmenschen stattfindet, könnte niemals zu ‚Religion‘ zusammenfin-
den, es sei denn durch Kommunikation“ (Luhmann 1998, 137; hier nach 
Kippenberg/von Stuckrad 2003, 12). 

Hans G. Kippenberg und Kocku von Stuckrad machen klar, wie 
sinnvoll es ist, Religion in einem Diskursfeld zu verorten: 

„Da jede religionswissenschaftliche Theorie ihrerseits in diese Prozesse ein-
greift, es mithin keine neutrale oder ‚unschuldig‘ Theorie geben kann, spre-
chen wir von einem Diskurs, der mehr ist als das Austauschen von Meinun-
gen, und einem Diskursfeld, in dem Identitäten (auch wissenschaftliche) ge-
bildet, Grenzen gezogen und Machträume besetzt werden [...]. In diesem Sin-
ne kann die Religionswissenschaft auch als eine Art Metadisziplin betrachtet 
werden, die, anstatt Definitionen zu normatisieren, die Wirkungen dieser De-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

26

finitionen in einem Diskursfeld beschreibt, auf dem sie selbst handelt“ (Kip-
penberg/von Stuckrad 2003, 14). 

Demzufolge sind die „öffentlichen – kommunikativen und diskursiven – 
Aushandlungsprozesse über Weltdeutungen“ Gegenstände der Religi-
onswissenschaft. Werturteile, etwa, dass „Magie funktioniert, dass es ei-
ne Gottheit wirklich gibt oder dass die Ahnen noch immer unter uns le-
ben“ sind religionswissenschaftlich nicht haltbar, denn sie fallen entwe-
der – bei Bejahung – in den Bereich der Theologie oder – bei Vernei-
nung – einem Materialismus und Positivismus anheim (Kippenberg/von 
Stuckrad 2003, 15). 

„Was wir brauchen, ist die Umleitung der kulturwissenschaftlichen 
Ströme in das Bett der Religionswissenschaft“, schreiben Kippenberg 
und von Stuckrad, und verweisen auf eine Kapitelüberschrift aus dem 
Buch des Ethnologen Gerd Baumann „Religion: Gepäck oder Sextant? 
Nicht unveränderliches Erbe, sondern Positionierung im Kontext“, die 
einer diskursiv betriebenen Religionswissenschaft als Leitmotiv dienen 
könne (Kippenberg/von Stuckrad 2003, 13).17

Mit dem Diskursmodell verbunden ist der Abschied von der Zentral-
perspektive. Etwa gleichzeitig als sich die Kunst von der Zentralperspek-
tive und der dadurch erzeugten Illusion löste, ist auch die Religionswis-
senschaft entstanden, erinnern Kippenberg und von Stuckrad. Der eine
Blickpunkt wurde  

„durch eine Mehrzahl von Perspektiven abgelöst, bis schließlich Pablo Picasso 
sich die vielen Perspektiven im Dargestellten selbst widersprechen ließ. [...] 
[Entdeckt] wurde damals die ‚Fähigkeit zum Selbstwiderspruch‘ als ein die 
Geschichte konstituierender Faktor“ (Kippenberg/von Stuckrad 2003, 15).18

Die hier entfalteten Vorschläge für religionswissenschaftliches Urteilen 
und Forschen lassen sich für den Zusammenhang Religion und Museum 
nutzbar machen, geht es doch hierbei vor allem auch um „öffentliche – 
kommunikative und diskursive – Aushandlungsprozesse über Weltdeu-
tungen“. Auch für den Zusammenhang Religion und Museum legt sich 

17  Bei Gerd Baumanns Buch handelt es sich um ‚The Multicultural Riddle. 
Rethinking National, Ethnic, and Religious Identities‘ (1999). 

18  Kippenberg und von Stuckrad beziehen sich hier auf den Kunsthistoriker 
Werner Hoffmann ‚Die Moderne im Rückspiegel. Hauptwege der Kunst-
geschichte‘ (1998). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

27

die Forderung nach einem perspektivischen Analyserahmen nahe. Aus 
analytischer Sicht ist das vom Museumsbesucher mit gebrachte Religi-
onsmodell von gleichrangiger Bedeutung wie das Religionsmodell des 
Ausstellungsmachers, des Künstlers, des analysierenden Religionswis-
senschaftlers. 

Identitäten 

Das Objekt in der Museumsvitrine, ob „religiös“ oder nicht, tut vor al-
lem eines: es schweigt, allerdings in der Regel provozierend vieldeutig. 
Religiös gerahmte Objekte lösen, weit mehr als historische Dokumente, 
Handwerksgerät, Spielzeug, Waffen, Kostüme usw., imaginative Aktivi-
täten aus.  

Warum ist dies so? Weil man in unseren Breiten frühzeitig lernt, dass 
Religion mit Existenz und Transzendenz und letzten Fragen zu tun hätte. 
Damit aufgerufen sind schlagartig Menschen- und Gottesbild/er, und 
Themen wie Moral, Ethik, Leben, Sterben, Tod und Jenseits. Der Ge-
genstand ‚Religion‘ generiert Existenzielles. Diese emotional angerei-
cherten inneren Prozesse sind jedoch weder beliebig evozierbar, noch so 
ohne weiteres ablesbar. Auf alle Fälle ist mit ihnen zu rechnen, wann 
immer Religion im Museum öffentlich präsentiert wird.  

Angesprochen ist auf diese Weise persönliche, aber eben auch 
kollektive Identität. Religiöse Stellungnahmen sind auf persönlicher wie 
kollektiver Ebene zunächst Differenzmarkierungen, und dies umso mehr 
in einer monotheistisch geprägten Kultur wie der unseren. Es ist jene von 
Jan Assmann so bezeichnete „Mosaische Unterscheidung“, die „zwi-
schen wahr und falsch in der Religion, zwischen dem wahren Gott und 
den falschen Göttern, der wahren Lehre und den Irrlehren, zwischen 
Wissen und Unwissenheit, Glaube und Unglaube“ zu trennen zwingt 
(Assmann 2003, 12f.). 

Diese mehrere Tausend Jahre alte „regulative Idee“, die sich als 
wandelbar und anpassungsfähig und nichtsdestotrotz als eminent kultur-
prägend erweist, ist auch in der Spätmoderne präsent und lässt sich in 
Museumsräumen problemlos abfragen, sobald Religionen und der Reli-
gionsvergleich Gegenstand der Betrachtung sind. Mit dem Zwang zur 
Positionierung verbunden ist somit immer auch die Spannung Fremdes – 
Eigenes. Diese Spannung ist bekanntlich konfliktreich. In Zeiten eines 
von Geopolitikern effektvoll verkündeten ‚clash of civilizations‘ spielt 
sich ein solcher auch in den Köpfen von Museumsbesuchern ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

28

Fremdheit – Macht – Geschichte 

Religionen im Museum sind Gegenstände der Fremdheit. Mit dieser Tat-
sache öffnet sich ein Problemhorizont, den die Ethnologie geraume Zeit 
schon auf hohem Reflexionsniveau bearbeitet. Der Vorgang des Sam-
melns von Kulturen und die museale Re-Kontextualisierung von ethno-
graphischen Objekten als Kunst und Kultur ist dabei eine wichtige Spur, 
die verfolgt wird. Eine weitere Spur ist der Vorgang des Ausstellens von 
fremden Kulturen, der machtgeladen ist. Dabei geht es nicht um jene 
Macht, die Rudolf Otto oder Gerardus van der Leeuw meinten, sondern 
um jene, die Michel Foucault immer wieder ins Visier nahm. Es geht um 
die Macht der Aneignung und Repräsentation des Fremden. Es geht um 
Wissens- und Darstellungsmonopole und es geht dabei immer auch um 
Geschichte. Es geht um die Frage, wie und unter welchen Umständen, 
Objekte fremder Kulturen in Museen gelangten und Zeitgeist gesteuerten 
Repräsentations- und Sinngebungszwecken dienten und dienen. Bei Ge-
genständen der Fremdheit ist hintergründig, manchmal allzu offenkun-
dig, der europäische Kolonialismus mit ausgestellt. Gemeint ist damit 
nicht nur die Aneignungsgeschichte, sondern auch eine Herrschaftsdy-
namik, die die Welt geistig und materiell ordnet, in Zentrum und Peri-
pherie, in „the West and the Rest“, und über die eben auch Wissens- und 
Definitionsprozesse gesteuert werden.  

Zudem ist die Markierung ‚fremd‘ in der Spätmoderne ein Vorgang, 
der keineswegs einheitlich und eindeutig wäre. Das Bild des Fremden, so 
schreibt Gottfried Korff ganz richtig, ist genauso problematisch wie die 
Bestimmung des Eigenen und schließt für die Thematisierung von 
Fremdheit und Museum die Forderung nach einer Theorie der Praxis an, 
da Museen eben auch Agenturen der Perspektivierung und Sinnproduk-
tion seien: 

„Wer sich mit dem Problem Museum und Fremdheit beschäftigt, muß sich 
auch dem Thema der neuen, der fließenden Fremdheitsdefinitionen zuwenden 
– und daraus Impulse für eine Theorie der Praxis ableiten. Über eine Theorie 
der Praxis muß nämlich das Museum verfügen, wenn es sich nicht nur als Ort 
des Deponieres, sondern auch als Ort des Exponierens, des Verfügbarmachens 
von Deutungen und Sinngebungen begreift. Museen sind gleichermaßen Ar-
chive und Laboratorien, Bewahranstalten für die materielle Kultur in Form 
von Hinterlassenschaften oder Vergleichsasservaten, aber auch Agenturen der 
Perspektivierung und Sinnproduktion“ (Korff 2002, 151). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

29

Repräsentationsvorgänge – „The Poetics and Politics of Museum Dis-
play“ – sind in dem mittlerweile kanonisch gewordenen Sammelband 
„Exhibiting Cultures“ (Karp/Lavine 1991) behandelt, und James Clifford 
skizziert das „Kunst-Kultur-System“ in seinem, ebenfalls als klassisch 
zu bezeichnenden Aufsatz „On Collecting Art and Culture“ (Clifford 
1988).19 Das Problem der Miss- und Um-Deutung fremder Objekte zu 
Kunst (im westlichen Sinn) ist Thema einer anhaltenden ethnologischen 
Debatte, die durch post-koloniale Kritik noch einmal gesondert zuge-
spitzt wird (vgl. z.B. Pinney/Thomas 2001). 

In einer Reihe von Studien hat der australische Ethnologe Nicholas 
Thomas materielle Kultur, Kolonialismus, Tauschbeziehungen, Kunst-
markt und museale Praktiken ins Verhältnis gesetzt (Thomas 1991, 
1994, 1999). Der Ethnologe verlässt das Museum und folgt der Ge-
schichte von materiellen Objekten, verweist auf kulturelle Missverständ-
nisse und Übersetzungsprozesse. Sichtbar wird, dass die Hervorbringun-
gen materieller Kultur, in Gestalt von „Kunst“, Religion, Schmuck, 
Kleidung u.dgl. keineswegs dem Diktat zeitloser Tradition unterworfen 
sind, sondern immer auch durch kulturelle Begegnungs- und Austausch-
vorgänge beeinflusst sind. Exemplarisch sind in diesem Zusammenhang 
auch die Beiträge in dem von Michael O’Hanlon und Robert Welsch e-
dierten Band „Hunting the Gatherers“ (O’Hanlon/Welsch 2000). Aus-
gangspunkt ist nicht das museal konservierte Objekt – etwa „Maske, Me-
lanesien“ –, sondern der Sammler, seine Auftraggeber, sein institutionel-
les Netzwerk und seine Interaktion mit objekt-produzierenden Angehö-
rigen fremder Kulturen und die Rückbindung an die koloniale Gesell-
schaft vor Ort. Die vielschichtig verwobenen Interessen und Umdeutun-
gen materieller Kultur im Hinblick auf die jeweiligen Begehrlichkeiten 
der Handelspartner werden – hier am Beispiel Melanesiens – auf beein-
druckende Weise herausgearbeitet.20

19  Margrit Prussat und Wolfgang Till haben eine handliche Zusammenstel-
lung wichtiger Texte zur Kunstethnographie veröffentlicht, von Felix von 
Luschan, Adolf Bastian, über Julius Lips, Claude Lévi-Strauss bis zu Fritz 
Kramer, Sally Price und Chéri Samba. Vgl. Prussat/Till 1999.

20  Chris Gosden und Chantal Knowles begaben sich, ganz in diesem Sinne, 
auf die Suche nach vier Sammlern, die zwischen 1909 und 1937 in Neu-
britannien Ethnographica erwarben. Gezeigt wird, wie einschneidend die-
se Begegnungen unter den Bedingungen des Kolonialismus waren. Nicht 
nur die Produzenten von Objekten waren dadurch beeinflusst, sondern der 
Tausch der Objekte wird für die gesamte lokale Kolonialgesellschaft prä-
gend. Die heute in den westlichen Museen lagernden Sammlungen sind, 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

30

Nicholas Thomas und andere in dieser Richtung arbeitende Ethnolo-
gen leisten dem Vorgang der Entzeitlichung Widerstand, der stets mit 
der westlichen Aneignung und Verwandlung ethnographischer Objekte 
in Kunst verbunden ist. „Anonymität und Zeitlosigkeit“ sind Merkmal 
primitiver Kunst, ja geradezu deren Gütesigel. Kreativität und Individua-
lität und Geschichtlichkeit sind zwar aufs engste mit westlicher Kunst 
verbunden, doch all jene außerhalb der großen eigenen Tradition ent-
standenen Werke sind aus westlicher Optik mit namenlosen Schöpfern 
verbunden, die Kollektivität und Tradition verkörpern. Die „Anderen“ 
sind demzufolge wesenhaft geschichtslose Kreaturen. In einer brillanten 
Studie ist Johannes Fabian jener so weitreichenden Distanzierungsstrate-
gie durch zeitliche Kategorisierung nachgegangen, die strukturell mit der 
europäischen Expansion und der Herausbildung ethnologischer For-
schung verbunden ist. In der Begegnung „wir“ und „die Anderen“ wird 
Gleichzeitigkeit systematisch eliminiert (Fabian 1983). Sally Price unter-
sucht diese Strategie, gewendet auf „Primitive Kunst“ und betont, dass 
der Ruf der Geschichtslosigkeit „primitiver Kunst“ eine Konstruktion 
westlicher kultureller Vorurteile sei und den Beschränkungen traditionel-
ler westlicher Formen wissenschaftlicher Forschung zu schulden ist. Je-
nem gesteigerten Historizitätsbewußtsein, dem Intellektuelle nicht-
westlicher Länder immer massiver Ausdruck verleihen, muss auch in der 
Kunstforschung Rechnung getragen werden. Entgegen herrschender 
Meinung, 

„steht das zur Dokumentation der Kunstgeschichte schriftloser Völker not-
wendige Material dem noch zur Verfügung, der die Geduld aufbringt, viele 
Stunden in Museumsmagazinen und Kolonialarchiven zu verbringen und sich 
auf das herausfordernde Unternehmen der Feldforschung einzulassen“ (Price 
1999, 341).  

Die Wahrnehmung von Objekten fremder Kulturen (und Religionen) ist 
nicht nur durch das Vorurteil „Zeitlosigkeit“ gesteuert, sondern auch 
durch kollektiv verfestigte Vorannahmen über „die Anderen“. Voran-
nahmen, die sich all zu häufig als „Wissen“ gebärden. Es ist in der Tat 
verblüffend, wie viel solcher Gewissheiten von Museumsbesuchern aller 
Bildungs- und Alterschichten abgefragt werden können, deutet man auf 

wie Gosden und Knowles klarmachen, nicht nur Zeugnisse ferner Kultu-
ren, sondern sie erzählen beeindruckend deutlich vom Kolonialismus. Go-
sden/Knowles 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

31

einen afrikanischen „Nagelfetisch“, ein Schamanengewand, eine Koran-
Ausgabe oder eine Buddha-Statue. 

Die Faszinationsgeschichte des Fremden und der sie stellvertretenden 
exotischen Objekte, mithin das Problematisieren von Sammelleiden-
schaft gehören damit unbedingt in die religionswissenschaftliche Objekt-
forschung. Eine bestimmte Sammelaktivität, daran muss erinnert wer-
den, ist für die europäische Kultur- und Religionsgeschichte von elemen-
tarer Bedeutung, nämlich das Sammeln von Reliquien. Das Sammeln 
und Ausstellen von Reliquien befestigt Herrschaft, begründet Pilgerstät-
ten, begünstigt Kommunikationswege und befördert Reichtum.21

Karl Heinz Kohl hat jüngst eine anregende Darstellung vorgelegt, die 
die Verwandlung von mitunter alltäglichen Gegenstände in sakrale Ob-
jekte zum Gegenstand hat (Kohl 2003). Die Geschichte von der „Macht 
der Dinge“ wird entfaltet als eine Kulturgeschichte des Fetischismus in 
doppelter Bedeutung. Beschrieben werden Idee und Begriff ‚Fetisch‘, 
wie er sich seit dem 18. Jahrhundert in Europa als religionshistorische 
Kategorie und als Fremdheitsmetapher herausbildete. Zudem wird der 
Vorgang der Fetischierung als kultureller Prozess sichtbar, der Nutzloses 
in die Aura des Heiligen und Kostbaren hüllt. Die Marx’sche Kritik des 
Mehrwerts und Freuds Kategorie fehlgeleiteter Objektbeziehung enthält 
eine kulturhistorische Vertiefung und Verlängerung bis in die Postmo-
derne, hin zum Markenfetischismus unserer Tage und dem Phänomen 
des Kunst-Sammelns.22

Die Geschichte des sakralen Objektes verweist nicht nur auf den his-
torischen Konstruktcharakter der Macht der Dinge, sondern vor allem 

21  Der Vorgang des Sammelns als eine kulturspezifische und symbolisch 
hochaufgeladene Aktivität erfährt in jüngster Zeit nicht nur kulturwissen-
schaftliches, sondern auch philosophisches und psychologisches Interesse 
(vgl. z.B. Muensterberger 1998, Schloz 2000, Sommer 2002). Über die 
„Praxis des Sammelns zwischen kulturellem Archiv und profanem Raum“ 
schreibt neuerdings Bernhard von Hülsen (2003) und Thomas K. Schip-
pers (2003) verweist auf Perspektiven der Sachkulturforschung in der Eu-
ropäischen Ethnologie, vom „Sachen-Sammeln zum Dinge-Denken“. 

22  Kohl sieht als Kennzeichen sakraler Objekte „ihre Separierung von der 
Welt des Profanen, ihre praktische Nutzlosigkeit, ihre reine Zeichenhaf-
tigkeit und ihre Unveräußerlichkeit“. Nur die Geschichte der Objekte bzw. 
die Geschichte der Herausbildung ihrer Zeichenhaftigkeit gibt Auskunft 
über die Bedingungen, die einem bestimmten Gegenstand zu bestimmten 
Zeiten die Aura des Sakralen zuweist. Kohl 2003, 154. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

32

auch auf die Macht des bürgerlichen Kunst-, Geschichts- und Bildungs-
verständnisses, die sich in der Kultstätte Museum materialisiert.  

Wenn ich oben auf das romantische Kunsterleben als ein bürgerliches 
Heilsversprechen hingewiesen habe, das im Museum als religiöse An-
dacht vor dem Objekt inszeniert wird, sollte das nicht andere Funktionen 
des Museums unsichtbar machen. Seit den Kunst- und Wunderkammern 
der Renaissance waren Sammlungsräume immer auch Orte imaginärer 
Weltaneignung. Exotische Objekte repräsentieren fremde Welten und 
machen sie verfügbar (Bräunlein 1992, 1994). Der Herrschafts- und An-
eignungsgestus, wie er in Sammelleidenschaft und Museumsidee grund-
sätzlich angelegt ist, erfährt eine Zuspitzung in der Zeit des europäischen 
Imperialismus.23 Zudem verzauberte der Historismus, und im Gefolge 
der entstehende Nationalismus, materielle Reste eigener Vergangenheit 
in geschichts- und damit identitätshaltige Heiligtümer (so auch Kohl 
2003, 260). Die Begegnung mit Gegenständen bürgerlicher und nationa-
ler Selbstvergewisserung, d.h. Begegnung mit ‚Geschichte‘, konnte 
gleichfalls wie ein Kirchgang ritualisiert werden.  

Der Verweis auf neuere ethnologische Arbeiten über fremde Objekte, 
über materielle Kultur und Kolonialismus, über Sammeln und Ausstellen 
von Kulturen, sollte ersichtlich machen, dass die Religionswissenschaft, 
befasst sie sich mit dem Sammeln und Ausstellen von Religionen, mit 
völlig identischen Problemen konfrontiert ist. Auch hier geht es um Rep-
räsentationsmacht, kollektive Imaginationen und um die Produktion im-
mer neuer Fetische.  

Auch die Religionswissenschaft ist, wie die Ethnologie, im Zeitalter 
des europäischen Kolonialismus geboren. Fremde Religionen wurden in 
dieser Phase der europäischen Geschichte „entdeckt“, entwicklungsge-
schichtlich geordnet, klassifiziert und angeeignet. Christoph Auffarth er-
innert daran, dass sich der religionswissenschaftliche Leitbegriff „Welt-
religion“ auf Tuchfühlung mit dem ökonomischen Imperialismus (Welt-
wirtschaft) und dem Hegemonieanspruch des Christentums herausbilde-
te. Es waren im übrigen Ausstellungen, Weltausstellungen, über die die 
globale Überlegenheit des Abendlandes zur Schau gestellt wurde. Das 
Sichtbarwerden von Weltreligionen, nicht ohne sie vorher als solche 

23  Hitlers Museumspläne lassen sich in diesem Sinne als eine weitere Zu-
spitzung kennzeichnen. Hitler träumte bekanntlich bis in die letzten Stun-
den vor seinem Tod von einem riesigen Führermuseum in Linz, für das er 
selbst Pläne entworfen hatte. Nach dem Krieg sollte es die hervorragends-
ten Kunstwerke aus allen Teilen des unterworfenen Europa ausstellen. 
Vgl. Schwarz 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

33

markiert zu haben, fand seinen Höhepunkt auf dem Weltparlament der 
Religionen und zwar als Begleitphänomen der Weltausstellung von 1893 
in Chicago. Ein Ereignis, angesiedelt zwischen Kolonialismus und Spek-
takel (Burris 2001, Auffarth 2004).24

Parallel zum ökonomisch motivierten Zugriff europäischer Nationen 
auf Afrika und Asien erfolgte der missionarische Zugriff. Auch für das 
religiöse Objekt hat dies Konsequenzen. Missionare erweiterten nicht 
nur den materiellen Bestand der jeweiligen Kulturen durch die mitge-
brachten Zivilisationsgüter, sondern eben auch durch ihre sakralen Ob-
jekte und durch das dem Christentum eigene immense Imaginationsan-
gebot. Und zudem waren sie bemüht, nicht nur Menschen zu konvertie-
ren, sondern auch die materielle Seite der vorgefundenen Religion um zu 
deuten. Nicholas Thomas spricht hier von „Converted Artifacts“ (Tho-
mas 1991, 151ff.). Das Definitionsmonopol einstiger Missionare, das 
festlegte, um was es sich bei „Idolen“ und „Fetischen“ handle, und was 
es mit Hexerei und Magie auf sich habe, wirkt fort in den Blicken west-
licher Museumsbesucher auf einschlägige Objekte in den Abteilungen 
„primitive Religionen“, ersatzweise „Naturreligionen“. Umgekehrt wur-
den die „Gaben der Zivilisation“, ob technischer oder religiöser Art im-
mer auch indigenisiert. Das gilt für profane Güter und Ideen ebenso wie 
für Religion.25

Blickwechsel 

Ohne Frage ist die Konfrontation mit dem musealen Objekt ein ästheti-
scher Vorgang, der nicht nur, aber vor allem auch durch den Gesichts-
sinn gesteuert ist. Neben Geschichte, Macht, Fremdheit, die, wie oben 
beschrieben, in Objekten eingelagert und auf unterschiedliche Weise ab-
rufbar sind, sind Aufmerksamkeit generell, und visuelle Wahrnehmung 
im besonderen, historisch gewachsen und kulturell geprägt. Zudem ist 
der Vorgang der visuellen Wahrnehmung nur als körperlicher Vorgang 
möglich. Diese scheinbar schlichten Tatsachen erfahren in jüngster Zeit 

24  Zum Weltparlament der Religionen siehe auch Lüddeckens 2002. 
25  Der Ethnologe Gerd Spittler hat kulturelle Verflechtungen anhand von 

Aneignungs- und Umdeutungsvorgängen von Waren deutlich gemacht 
und dabei auf theoretische und methodische Konsequenzen für eine Eth-
nologie der Globalisierung hingewiesen. Für eine Religionswissenschaft, 
die sich unter Religion und Globalisierung mehr vor zustellen vermag als 
die einseitige missionarisch gesteuerte Ausbreitung von Weltreligionen, 
sind diese Überlegungen von Nutzen. Spittler 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

34

unter den Stichworten „iconic“, „visual“ oder „pictorial turn“ erhöhte 
kulturwissenschaftliche Zuwendung. „Visualität“ in aller Breite wird da-
bei zum Gegenstand und immer häufiger ist der Begriff „visual culture“ 
auf Buchtiteln zu lesen. 

So entdeckt die Museologie neuerdings den Blick der Besucher und 
die Blickmanipulationen durch Museumspädagogik und Ausstellungsar-
rangement, wie der Band ‚Museums and the Interpreation of Visua Cul-
ture‘ von Eilean Hoper-Greenhill (2000) belegt. Für die Religionswis-
senschaft hat der amerikanische Religions- und Kunstwissenschaftler S. 
Brent Plate ausgewählte Texte zu „Religion, Art/Visual Culture“ zu-
sammengestellt (Plate 2002). Neue Perspektiven im Feld sichtbarer Re-
ligion eröffnet zudem die von Susanne Lanwerd weiterentwickelte Reli-
gionsästhetik (Lanwerd 2002). 

In der Kunstwissenschaft ist der „iconic turn“ mittlerweile zum 
Kampfbegriff geraten, da sich hier eine Debatte über den Gegenstand 
und Selbstdefinition dieser Disziplin entzündet hat. Die Forderung nach 
einer neuen, anthropologisch und transdisziplinär zu entwickelnden 
Bildwissenschaft, hat nicht länger nur „das Werk“, wie es die klassische 
Kunstgeschichte definierte, im Auge, sondern eine radikale Erweiterung 
des Themenfeldes. Bildliches jeder Art rückt in den analytischen Hori-
zont: von den Satelliten-Bildern fremder Galaxien bis zu den visuell ü-
bersetzen Ultraschallaufnahmen ungeborenen Lebens, von der Bilderflut 
kommerzieller Werbung bis zu Kriegsbildern, die vom US-Fernseh-
Sender CNN mitproduziert werden. 

Für eine Religionswissenschaft, die sich um sichtbare und öffentlich 
gemachte Religion bemüht, sind die Anregungen des „iconic turn“ viel-
fältig:  

• die Einengung auf Kunst, speziell religiöse Kunst wird aufgege-
ben. ‚Kunst‘ selbst wird zu einem religionswissenschaftlich „frag-
würdigen“ Begriff, ebenso wie der wertende Begriff (religiöser) 
„Kitsch“ in seiner Zeit- und Kulturgebundenheit reflektiert werden 
muss; 

• das Verhältnis Bild und Text ist neu zu überdenken. Sowohl die 
textliche Rahmung, die die Bildbotschaft strukturiert, muss in 
Rechnung gestellt werden, wie auch umgekehrt die Text transfor-
mierende Macht des Visuellen. Sichtbar werden dadurch u.a. Bild-
Politiken, wie sie viele Religionen zu Machterhalt und Machtaus-
dehnung nutzen; 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

35

• zu entdecken ist die Überformung visueller Wahrnehmung durch 
Religion. Religionsgeschichte und „visual culture“ sind eng ver-
flochten – dies gilt speziell für 2000 Jahre christlich-abend-
ländische Kultur, aber auch für alle anderen Regionen, Kulturen 
und Religionen. Religionsgeschichte ist damit auch Bestandteil ei-
ner Kulturgeschichte der Wahrnehmung und gibt Auskunft über
dominierende Wirklichkeits- und Körperkonzepte sowie über (Un-)
Möglichkeiten Transzendentes sichtbar werden zu lassen;

• visuelle Wahrnehmung ist eine kulturelle und religiöse Aktivität. 
Visualisierungstechniken stehen neben religiösen Vorschriften der
Augenzucht. Varianten und historische Verlaufsmuster solchen 
„Bildhandelns“ werden in religionsgeschichtlicher und -verglei-
chender Forschung offengelegt. 

Ich habe an anderer Stelle deutlich gemacht, welchen Nutzen Bild- und 
Religionswissenschaft aus gegenseitiger Beachtung ziehen können (vgl. 
Bräunlein 2004). Die Decodierung von Religion, ihre „Lesbarkeit“ (Gla-
digow 2000), wird vor dem Hintergrund des „iconic turn“ zu einer neuen 
Herausforderung. Worum es dabei geht, lässt sich einem Zitat des Ethno-
logen Peter Probst zusammenfassen. Mit ihm meine ich, dass es Sinn 
macht, 

„der Metapher der Lesbarmachung die der Sehbarmachung an die Seite zu 
stellen, neben dem Sprechakt auch das Konzept des Sehakts zu entwickeln, in 
der Wahrnehmung auch die Gestaltung zu erkennen“ (Probst 2001, 149f.). 

Unter den Parametern Handlung und Kommunikation wird es möglich, 
Visuelles und Visualität religionswissenschaftlich zu erschließen. Eine 
religionswissenschaftliche Erforschung des Visuellen ist weit mehr als 
religiöse Ikonographie oder eine religionskundlich informierte Semiotik. 
Solche Verfahrensweisen sind nützlich und wichtig, doch keineswegs 
ausreichend. Gleiches gilt für den Umgang mit dem Thema Bilderverbot, 
bzw. Götter-Bild, das mitunter von religionswissenschaftlicher Seite 
aufgegriffen, aber eng entlang christlich-theologischen Denkfiguren be-
arbeitet wurde (vgl. Klimkeit 1984). 

Die Triade Bild-Medium-Körper, die Hans Belting im Hinblick auf 
eine anthropologische Bildwissenschaft vorschlägt, enthält weitergehen-
de Perspektiven für eine Religionsgeschichte des Visuellen im Eigenen 
wie im Fremden (Belting 2001, Bräunlein 2004).  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

36

Auch an dieser Stelle sei hervorgehoben, dass die kulturhistorische 
Selbstaufklärung über begriffliche Kategorien ganz wesentlich zum 
Handwerkszeug des Religionswissenschaftlers gehöre muss. Bildlich-
keit, Blick, Wahrnehmung, Wirklichkeit – all diese Größen sind keine 
feststehenden Universalien, sondern kulturell und religiös „unterfüttert“.  

Die volkskundliche Frömmigkeitsforschung bietet für dieses Ansin-
nen kulturhistorischer Selbstaufklärung reiches Material. Religion und 
Bildlichkeit, Bildverehrung und Bildfrömmigkeit, Bilderproduktion und 
Bilderhandel – in diesen Bereichen hat die volkskundliche Bildforschung 
eine beachtliche Forschungstradition entwickelt.26

Wie bereits eingangs erwähnt gehört die Realienforschung gehört zu 
den volkskundlichen Kernbereichen. Sowohl Sachen als auch Bilder 
sind, neben Texten, immer schon Quellen dieser Wissenschaft gewesen 
und dienten damit, anders als in der Religionswissenschaft, immer auch 
der Erforschung von (Volks-)Religion. Als in der Nachkriegszeit ‚Reli-
gion‘ als volkskundlicher Untersuchungsgegenstand, aufgrund der My-
thologisierungsleidenschaft der Nazi-Volkskunde, verpönt war, erfolgte 
die erneute Annäherung an den Gegenstand vor dem Hintergrund einer 
quellenkritischen, sozialgeschichtlich informierten und stark kontextbe-
zogenen Forschung.27 Anders als die sich gleichzeitig zu ihrer Blüte ent-

26  Einen sehr dienlichen Überblick zur volkskundlichen Bildforschung liefert 
Rolf Wilhelm Brednich 2001. Institutionell hat sich dieser Forschungs-
zweig niedergeschlagen in dem Arbeitskreis ‚Bild, Druck und Papier‘ am 
Museum Europäischer Kulturen in Berlin-Dahlem, und in der Kommissi-
on für ethnologische Bildforschung der SIEF (Société Internationale 
d’Ethnologie et de Folklore). 

27  In den 50er Jahren entwickelte sich, angeregt von Volkskundlern wie 
Hans Moser, Karl Sigismund Kramer und Günter Wiegelmann eine Sach-
kulturforschung, die dezidiert sozial- und kulturgeschichtliche Ansätze 
aufgriff. In den 80er Jahren wurde die Gebrauchs- und Zeichenfunktion 
der Dinge, die symbolische Ebene also, entdeckt. Gleichzeitig stieß der 
europaweite heimat- und kulturgeschichtliche Museumsboom der 70er 
Jahre eine intensive volkskundliche Debatte zu Identitätskonstruktion und 
Geschichte an. Diskussionen über Folklorismus, Geschichtsbewusstsein, 
Geschichtsvermittlung, „Geschichte von unten“ folgten, ebenso über „Au-
ra und Archaik“, „Ästhetik und Distinktion“. Vgl. Kaschuba 2003, 224-
235; Meiners 1987, Köstlin/Bausinger 1983.  
Wesentliche Beiträge zur Ausstellungstheorie und -praxis, zum Gedächt-
nisspeicher Museum und über das Deponieren und Exponieren von Din-
gen, lieferte und liefert Gottfried Korff. Eine Sammlung museologischer 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

37

faltenden Religionsphänomenologie, die pathetisch und schwärmerisch 
„das Heilige“ in all seinen Erscheinungen umkreiste, war die volkskund-
liche Religionsforschung ab den 1950er Jahren allem Spekulativen ab-
hold. Die Aufgabe kollektiver Sinnstiftung hatte sich für die Volkskunde 
ein für alle Mal erledigt, nicht jedoch für eine Religionswissenschaft, die 
sich womöglich umso mehr berufen fühlte, in den moralischen Trüm-
mern des Nachkriegseuropa Aufbauhilfe leisten zu müssen.28

Dass wesentliche Impulse für eine religiöse Volkskunde der Nach-
kriegszeit über das handgreifliche Objekt, die Realienforschung also, er-
folgte, mag vor diesem Hintergrund eine tiefergehende Logik aufweisen. 

Wolfgang Brückners Arbeit über Bildnis und Brauch (Brückner 
1966) wird zu einem „Meilenstein der visuell orientierten Volkskunde“ 
(Müller 2003, 234). Der Gegenstand mutet zunächst exotisch an. Es geht 
um Holz-, bzw. Wachspuppen, die im herrschaftlichen Leichenzeremo-
niell repräsentative Funktion einnehmen. Mit der Weigerung, scheinbar 
magisch-urtümlichen Elementen nachzuspüren und stattdessen die „kon-
kreten Gestaltungen in historisch-sozial exakt benennbaren Milieus“ 
heraus zu arbeiten, macht Brückner, wie sein Tübinger Kollege Gottfried 
Korff hervorhob, „Front gegen generalisierend-anthropologische Theo-
rien in der Symboldeutung“ (Korff 1987, 255). Die Kontexterschließung 
des Bildnisses über seinen Gebrauch, sowie die Nachzeichnung des Mo-
tivwandels lieferten nicht nur wertvolle Einsichten in Herrscher-Ikono-
graphie und Begräbniskult, sondern hatten vor allem methodische Vor-
bildfunktion. Neue Wege im kulturwissenschaftlichen Umgang mit reli-

Texte von Korff wurde zusammengestellt von Eberspächer/König/Tscho-
fen 2002.  

28  Eine wissenschaftsgeschichtliche Darstellung der Nachkriegs-Religions-
wissenschaft, die den Zeitgeist und das gesellschaftliche Umfeld ihrer Re-
zeption mit berücksichtigen würde, fehlt meines Wissens. Erklärungsbe-
dürftig wäre immerhin der Umstand, dass sich die deutsche Religionsphä-
nomenologie, verbunden mit den Namen Heiler, Goldammer, Mensching,
Lanczkowski zu einem Zeitpunkt profilierte, als die Soziologie und andere 
Wissenschaften längst das Ableben von Religion in der Moderne für eine 
beschlossene Sache hielten. 
Keineswegs bedeutungslos erscheint mir auch die Tatsache, dass sich 
Mircea Eliade und Ernst Jünger in der Zeit des Kalten Krieges, die auch 
eine Zeit des westlichen Modernisierungsschubes war, zu einem gemein-
samen Zeitschriftenprojekt – Antaios – zusammen fanden (1959-1971). 
Programmatisch ging es dabei um den Versuch neopaganer Sinnfindung, 
die über Themen aus Mythologie und Ethnologie gespeist wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

38

giös konnotierten Bildern und Realien wurden damit gewiesen.29 Drei 
Jahre zuvor hatte Lenz Kriss-Rettenbeck seine Studie über Bilder und 
Zeichen religiösen Volksglaubens (1963) vorgelegt und die Richtung 
weg von „magistischen Interpretationen zu einem phänomenologisch ge-
läuterten historischen Verständnis“ vorbereitet (Brückner 2000, 93). 

Wolfgang Brückner und Martin Scharfe waren es, die nach dem 
Krieg gleichermaßen katholische wie auch protestantische Dimensionen 
des Visuellen herausarbeiteten und damit eine volkskundliche Bildwis-
senschaft begründeten. Zu nennen sind hier Martin Scharfes Arbeiten zu 
Intention und Funktion des Bildes im Protestantismus und seine Überle-
gungen über „Augen-Wissen“ und „Anschauliche Volkskunde“, Wolf-
gangs Brückners Forschungen und Ausstellungen zum populären Wand-
schmuck und religiösen Massenbild, seine Arbeiten über Wallfahrt, Pil-
gerzeichen und Andachtsbild, ebenso wie die Sammlungs- und Publika-
tionstätigkeiten von Christa Pieske. Hinzuweisen ist zudem auf Rudolf 
Schenda, der das Phänomen des internationalen Bilderhandels themati-
sierte und zudem das Verhältnis Text-Bild in bezug auf Lesekultur her-
ausarbeitete (vgl. Scharfe 1967, 1968, 1974-77, 1990, 1996, 1999, 2000; 
Brückner 1974, 1975, 1982; Brückner/Pieske 1973; Pieske 1975, 1988; 
Schenda 1984, 1987). In der jüngst von Wolfgang Brückner publizierten 
Bibliographie zur Massenbilderforschung sind allein unter dem The-
menbereich „Andachts- und Amulettgraphik“ 400 Titel erfasst (vgl. 
Brückner 2003). 

Neben der stark historisch ausgerichteten volkskundlichen Bildfor-
schung, die, wie zu sehen war, seit 40 Jahren Bildlichkeit und Religion 
zusammen führt, entdeckt neuerdings auch die Geschichtswissenschaft 
Visualität, und damit auch sichtbare Religiosität. Exemplarisch sei hier 
auf den Band ‚Frömmigkeit im Mittelalter. Politisch-soziale Kontexte, 

29  Ein weiterer Meilenstein der Bildforschung stellt die Studie von Michael 
Baxandall dar: ‚Painting and Experience in 15th Century Italy. A Primer 
in the Social Hisory of Pictorial Style‘ (1972). Baxandall erschließt italie-
nische Bildwerke des 15. Jahrhunderts über Gebrauchsformen und Wahr-
nehmungsweisen. Es sind die unterschiedlichen Perspektiven auf das je-
weilige Bild, die Baxandall vorstellt: religiös gesteuerte Blicke, von okö-
nomischen Interessen gesteuerte Blicke, mathematisch informierte Blicke. 
Baxandall schafft es damit, den Gegenstand aus den üblichen kunsthistori-
schen Rahmen zu lösen und Wahrnehmung (vom Publikum und Künstler) 
ebenso wie die Wertschätzung (durch Auftraggeber) und Gebrauchsfor-
men sichtbar zu machen. Vgl. Baxandall 1988. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

39

visuelle Praxis, körperliche Ausdrucksformen‘ (Schreiner 2002) hinge-
wiesen. 

Der Themenkreis der volkskundlich-historischen Bild- und Realien-
kunde wird, zumindest in Amerika, auch von der dortigen Religionswis-
senschaft aufgegriffen. Coleen McDannell schrieb eine Monographie 
„The Christian Home in Victorian America: 1840-1900“ und eine weite-
re zu Popularkultur und Christentum (McDannell 1986, 1995). Einem 
vergleichbaren Gegenstandsbereich widmet sich der Kunsthistoriker Da-
vid Morgan. Populärer religiöser Wandschmuck, Devotionalien oder 
Andachtsbilder würde es die deutsche Volkskunde nennen, „Visual Pie-
ty“, „Protestants and Pictures“, „The Visual Culture of American Religi-
ons“ lauten die Titel der amerikanischen Publikationen (Morgan 1996, 
1998, 1999; Morgan/Promey 2001). Die wichtigen Arbeiten von Brück-
ner, Scharfe u.a. wurden nicht ins Englische übersetzt, und so überrascht 
es wenig, dass die oben genannten deutschsprachigen Forschungen auf 
dem Gebiet der religiösen Realien- und Bildkunde jenseits des Atlantiks 
weitgehend unbekannt sind. 

Die Erschließung von Bilder-Theologien und die Beschreibung von 
Formen, Funktionen und Praktiken der historischen und gegenwärtigen 
Bild-Frömmigkeit, wie sie Geschichtswissenschaft und Volkskunde an-
bieten, ermöglicht es, wie erläutert, die spezifisch christlich geprägten 
Traditionen im Umgang mit Bild und Ding wahrzunehmen.  

Dem Blick auf das Eigene folgt der Blick auf das Fremde. Religionen 
im Museum legen den Vergleich nahe. Der Blick auf chinesische Bild-
rollen mit Höllen-Darstellungen oder auf einen indischen Tempelvor-
hang, der Krishnas Tanz mit den Hirtenmädchen darstellt, konfrontiert 
unwillkürlich mit der Frage, wie denn die chinesische Betrachterin oder 
ein Inder die Bilder wahrnehmen würden. 

Eine „ethnologische Bildkunde“ entwickelte der schwedische Volks-
kundler Nils-Arvid Bringéus (1982), der dafür folgende Forderungen 
aufstellt: Die Bildforschung muss eine internationale Richtung erhalten; 
anzulegen ist eine unbegrenzte Zeitperspektive; zu vermeiden ist jede 
qualitative Beurteilungen des Bildmaterials; offen zu legen sind eigene 
Wertungen und Haltungen. Bilder müssen in ihrem Zusammenhang und 
als Teil des menschlichen Handelns untersucht werden, wobei die Bild-
rezeption ebenso wichtig ist wie die Bildproduktion (nach Brednich 
2001, 204). 

Einer in diesem Sinne ethnologisch angeregten Religionsästhetik 
muss es darum gehen, Bedeutung und Geschichte des Bildes in anderen 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

40

Religionen herauszuarbeiten und zudem die spezifischen Rezeptionsäs-
thetiken und Bildpraktiken zu erkunden.  

Annette Wilke hat in diesem Sinne beispielhaft über „indische Ästhe-
tik und Gefühlsreligiosität“ gearbeitet (2001). Sie macht darauf aufmerk-
sam, dass die Erforschung von Visualität im religionswissenschaftlichen 
Sinne sowohl indigene Ästhetiktheorien, Begriffsfelder, Körperlichkeit 
und Emotionalität umfassen müssen. Dies wird auch deutlich am Um-
gang indischer Frauen mit populärer Druckgraphik, den sog. „god-
posters“, die rituelle Verwendung im häuslichen Bereich finden. Nur 
durch im Verfahren der Feldforschung wird solches „Bildhandeln“ er-
schließbar, wie Brigitte Luchesi vor Augen führt (Luchesi 2001). In die-
sem Sinne sind fremde Kulturen und Religion bild- und religionswissen-
schaftlich gleichermaßen herausfordernd, zumal wenn dies im Vergleich, 
also in Reflex auf eigene, d.h. hier westliche Wahrnehmung erfolgt und 
zudem Vorgänge der globalen Bildwanderung, bzw. visuellen Beeinflus-
sung erforscht werden. Die Ethnologin Joy Hendry hat solche visuellen 
Austauschprozesse untersucht und zwar am Beispiel der japanischen 
Gartenarchitektur in England und an der britischen Gartenarchitektur in 
Japan (Hendry 1997).30

Blickwechsel zwischen Europa und dem Südpazifik untersuchten die 
Autoren des Bandes „Double Vision: Art Histories and Colonial Histo-
ries in the Pacific“ (Thomas/Losche 1999). Die europäische Wahrneh-
mung wird mit der indigenen visuellen Kultur pazifischer Inselvölker 
kontrastiert. Lokale Identität und materielle Kultur, Kolonialismus, An-
nahmen über nicht-europäische Kunst und Repräsentation sind die Kon-
figurationen, die hier zu einer Kulturgeschichte des Reisens und der vi-
suellen Begegnung verdichtet werden. 

Museumsbesuche 

Religion und Museum, so sollte unter verschiedenen Stichworten gezeigt 
werden, ist ein Themenfeld, das die Religionswissenschaft herausfordert, 
über sich selbst und seine Gegenstände grundsätzlich nach zu denken. 
Wissenschaftlich zugänglich werden Sachen über Handlungen und Aus-
sagen der Menschen, sei es im lebendigen Ritual oder im Museum vor 
dem Objekt. Nur diese kommunikativ-diskursiven Verhandlungsprozes-

30  Die Fremdheit, bzw. Andersartigkeit der visuellen Wahrnehmung und Äs-
thetik der japanischen Kultur werden u.a. thematisiert von Peter Pörtner 
(2001) und Ryosuke Ohashi (1998). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

41

se können sinnvoll Gegenstand religionswissenschaftlichen Nachden-
kens und Beschreibens sein. 

Mein Vorschlag ist es, genannte Herausforderungen als Chancen zu 
verstehen, in den Dialog mit den kulturwissenschaftlichen Nachbarn zu 
treten. Völkerkunde wie Volkskunde, außereuropäische Ethnologie wie 
europäische Ethnologie haben im Bereich der Realien- und Bildkunde 
ebenso wie in der Thematisierung von visueller Kultur, Museum, Reprä-
sentation und kultureller Fremdheit Wissensbestände vorliegen, auf die 
die Religionswissenschaft nicht verzichten kann. 

Ich hoffe, auch deutlich gemacht zu haben, dass der „Gegenstand“ 
Religion Besonderheiten aufweist, die ihn von Gegenständen unterschei-
det, wie sie Kunstwissenschaft, Völkerkunde und Volkskunde als die ih-
ren beanspruchen. Wenn es gelingt, „kulturwissenschaftliche Ströme in 
das Bett der Religionswissenschaft“ zu leiten, wie ich dies mit Hans 
Kippenberg und Kocku von Stuckrad (Kippenberg/Stuckrad 2003, 13) 
für dienlich erachte, wird dieser, wie ich meine, faszinierenden Bestand 
an Gegenständen, Themen und Fragestellungen im Diskursfeld Religion 
umso deutlicher wahrzunehmen sein. 

Reichlich Anschauungsmaterial für das Gesagte bietet das Metzler 
Lexikon Religion. Auf vorbildliche Weise begegnet darin genau diese 
Fülle an Sachen, die aus dezidiert religionswissenschaftlicher Perspekti-
ve, aber durchaus im kulturwissenschaftlichen Dialog Darstellung finden 
(Auffarth et al. 1999ff.). Hinzuweisen ist auch auf die Bemühungen von 
Martin Kraatz, ehemals Leiter der Religionskundlichen Sammlung in 
Marburg, das religiöse Objekt ernst zu nehmen (Kraatz 1968, 1995, 
1997). Zahlreiche Anknüpfungspunkte bietet das Jahrbuch für religiöse 
Ikonografie, Visible Religion, das zwischen 1982 und 1990 in sieben 
Bände erschien und auf vielfältige Weise Religion unter Gesichtspunk-
ten von visueller Kommunikation zu erschließen bemüht war. Erwartun-
gen weckt zudem ein neues Zeitschriftenprojekt, Material Religion: the 
Journal of Objects, Art and Belief, das Crispin Paine als Herausgeber für 
2005 ankündigt.31

Die Beiträge des vorliegenden Bandes thematisieren Religion im 
Museum als eine Facette von Religion im öffentlichen Raum. Die Mehr-
zahl der Beiträge basiert auf Begegnungen mit Religion in Museen. Es 
sind Museumsbesuche, die Religionswissenschaftlerinnen und Religi-

31  Crispin Paine hatte 1999 den Band Godly Things: Museums, Objects and 
Religion editiert und damit die Diskussion über Religion im Museum an-
geregt. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

42

onswissenschaftlern anregten, das Thema Religion und Museum kritisch 
zu hinterfragen und der allgemeinen religionswissenschaftlichen For-
schung zugänglich zu machen. 

Geboren wurde der Band auf einer Tagung der DVRG (Deutsche Verei-
nigung für Religionsgeschichte), die 2001 in Leipzig stattfand, und in 
deren Rahmen der Herausgeber ein Panel zu ‚Museale Präsentation von 
Religion‘ organisierte.  

Führungen durch die Religionskundliche Sammlung der Universität 
Marburg nimmt Peter J. Bräunlein zum Ausgangspunkt, über die Ver-
mittlung von Religionen im musealen Raum nach zu denken (Shiva und 
der Teufel. Museale Vermittlung von Religionen als religionswissen-
schaftliche Herausforderung). Erwartungshaltungen, vor allem das je-
weils mitgebrachte Religionskonzept der Besucher stellen den Religi-
onswissenschaftler vor heikle Vermittlungsprobleme. Aufklärerischer 
Bildungsauftrag, fahrlässige Komprimierungen des Gegenstandes, essen-
tielle Kategorien, das Besucherbedürfnis nach religiösem Erleben und 
der Anspruch auf dialogische Präsentation führen zu Paradoxien. Vor 
dem Hintergrund dieses Dilemmas erscheint es nahe liegend, das Muse-
um nicht länger der Ort der Selbstvergewisserung im Eigenen, sondern 
als Ort der Irritation des Eigenen zu begreifen. 

Religion wird immer häufiger Gegenstand von publikumswirksamen 
Ausstellungen, wie etwa Altäre (Düsseldorf  2001), Heaven (Düsseldorf 
1999, Liverpool 2000), The Image of Christ (London 2000), New Heimat
(Frankfurt/M. 2000). Auffallend ist, wie Susanne Lanwerd feststellt, 
dass dabei aktuelle wissenschaftliche Erkenntnisse und Debatten der Re-
ligions-, Geschichts-, und Kunstwissenschaft ebenso wie der Genderfor-
schung unterlaufen werden (Religion in Ausstellungen. Perspektiven ei-
ner kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft). Susanne Lanwerd unter-
sucht diese Ausstellungen vor dem Fragehorizont einer kulturwissen-
schaftlichen Kunstgeschichte, wie sie u.a. Aby Warburg entworfen hatte. 
Deutlich wird: Mit dem Anspruch auf Universalisierung werden Diffe-
renzen eingeebnet und aufgehoben, statt sie zu reflektieren. Die Kon-
zentration auf das sakrale Objekt sowie die Betonung struktureller, for-
maler und methodologischer Ähnlichkeiten führen zu einer Verleugnung 
ästhetischer und kultureller Heterogenität. 

Strategien der Vermittlung von Religion/en diskutiert Susan Kamel.
Die Frage nach der Vermittlungsstrategie schließt die Frage nach dem 
musealen Konzept und dem Selbstverständnis mit ein. Sind Museen Mu-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

43

sentempel, Agenten Gottes oder Orte von Kommunikation? (Museen als 
Agenten Gottes oder „0:0 unentschieden“). Dem ästhetisierenden Um-
gang mit Religion, als ein Spiel mit ästhetischer und religiöser Erfah-
rung, wird der Versuch Religion kritisch diskursiv zu vermitteln gegen-
über gestellt. Susan Kamel stützt sich hierbei auf ihre Untersuchungen 
im St. Mungo Museum of Religious Life and Art (Glasgow), das Plurali-
tät und Hybridität religiöser Identität thematisiert und zulässt. 

Sabine Offe geht Strategien und Mustern der Adaption und Um-
wandlung von sakraler Architektur in Museumsarchitektur nach (Muse-
en. Tempel. Opfer). In welcher Weise werden traditionelle Botschaften 
umcodiert und welche eigene Semantik bildet sich heraus? Welche Affi-
nitäten und Differenzen zwischen sakralen Räumen und den profanen 
des Museums lassen sich ausmachen? Diesen Fragen wird am Beispiel 
von drei Museen nachgegangen: An Etienne Boullées Museumsentwurf 
von 1783, an Schinkels „Altem Museum“ von 1830 und an Daniel Li-
beskinds Jüdischem Museum in Berlin. Das letzte, ausführlich behandel-
te Beispiel konfrontiert mit der Frage nach der Zweckbestimmung eines 
musealen Raumes, der Opfer-Gedenken, kollektives Erinnern und In-
formationsvermittlung ermöglichen soll und das Ganze gleichzeitig hin-
terfragen muss. 

Die Etablierung der wissenschaftlichen Erforschung jüdischer Reli-
gion durch Juden war ein identitätsstiftender Vorgang, der in der Zeit jü-
discher Emanzipation eine Verbindung von Volk und Religion wieder 
herstellen sollte. Museen als Träger einer spezifisch bürgerlichen Bil-
dungsidee nehmen hier Scharnierfunktion ein. Katharina Rauschen-
berger zeigt am Beispiel jüdischer Museumsgründungen unterschiedli-
che Deutungsmuster des Judentums, sich selbst in der modernen Gesell-
schaft zu positionieren (Jüdische Museen im Kaiserreich und in der 
Weimarer Republik – Utopieersatz oder Selbstvergewisserung?).

Weltweit gibt es nur wenige Museen, die ausschließlich dem Thema 
Religion bzw. Religionen gewidmet wären. Wenn zu Beginn des 21. 
Jahrhunderts ein solches Museum neu gegründet wird, weckt dies Neu-
gier und Fragen nach Inhalten und Zielsetzung. Esther Maria Guggen-
mos hat das Museum of World Religions, das am 9.11.2001 in Taipeh 
(Taiwan) mit großem Aufwand eröffnet wurde, besucht und schildert die 
Entstehungsgeschichte, das dahinter liegende Programm des Gründers, 
Meister Hsin Tao, den Aufbau des Museums sowie die jetzige Gestalt, 
die sich zwischen einem innertaiwanesischen Bildungsauftrag und dem 
globalen Anspruch des interreligiösen Dialogs formt (�������

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

44

– Eine Welt der Liebe und des Friedens. Reflexionen über das „Museum 
of World Religions“ in Taipei (Taiwan) ein Jahr nach seiner Eröffnung).

Das 1982 in Bahia (Brasilien) eröffnete Museu da Cultura Afro-
Brasileira (Museum der afrobrasilianischen Kultur) hat Christiane 
Pantke besucht. Sie stellt sich die Frage, welche Identitäten das Museu 
Afro konstruiert und vermittelt und welchen Stellenwert das Museum in 
der bahianischen Gesellschaft hat. Geschildert werden die historische 
Verbindung von afrobrasilianischer Religion und Identität, Ort und Aus-
stellungskonzeption sowie die Zielgruppen des Museums. Folklorismus, 
Exotismus und Tourismus werden zu Schlüsselbegriffen, über die Frem-
des und Eigenes thematisiert werden (Kulturelle Identität und folkloristi-
sche Klischees. Die Bedeutung des „Museums der afrobrasilianischen 
Kultur“ im gesellschaftlichen und kulturellen Kontext Salvador da Bahi-
as, Brasilien).

Wie setzt man Kolonialismus und Mission religionswissenschaftlich
ins Verhältnis mit afrikanischer Religion? Wie lässt sich dieser Zusam-
menhang museal abbilden? Wie gelingt ein solch museal angeregtes Er-
innern, und in welcher Gestalt kann Religion sichtbar gemacht werden? 
Was ist unter afrikanischer Religion unter den Bedingungen des Koloni-
alismus und der Mission zu verstehen? Christoph Auffarth gerät das 
Nachdenken über die Konzeption einer Missionsausstellung zur Mission. 
Unter der Prämisse des „dialogischen Ausstellens“ klärt Auffarth die 
Voraussetzungen einer solchen Ausstellung entlang dreier Problemzo-
nen: (1) Das Museum im Kontext anderer Medien in der Öffentlichkeit. 
(2) Das Problem der Kommunikation und die Möglichkeit dialogischen 
Ausstellens. (3) Die Umsetzung dieser Grundsätze in einem Ausstel-
lungskonzept. Abschließend werden Thesen über soziales Gedächtnis; 
Migration, Kolonialismus, Religion und das Popularisieren durch Aus-
stellen formuliert (Die Dschagga-Neger „aufgehoben“ zwischen Kolo-
nialherrn und Missionar: Ein religionswissenschaftliches Ausstellungs-
projekt zu Mission und Kolonialismus in Tanganjika um 1900).

Literatur 

Alles, Gregory (2002): The Science of Religions in a Fascist State: Ru-
dolf Otto and Jakob Wilhelm Hauer during the Third Reich. In: Reli-
gion, 32, 177-204 

Andrae, Tor (1940): Die letzten Dinge. Leipzig: J.C.Hinrichs 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

45

Assman, Jan (2003): Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des 
Monotheismus. München: Carl Hanser 

Auffarth, Christoph et al. (Hg.) (1999ff.): Metzler Lexikon Religion. 
Gegenwart – Alltag – Medien. Stuttgart: Metzler 

Auffarth, Christoph (2001): Sind heilige Stätten transportabel? Axis 
mundi und soziales Gedächtnis. In: Michaels, Axel/Pezzoli-Olgiati, 
Daria/Stolz, Fritz (Hg.): Noch eine Chance für die Religionsphäno-
menologie? Berlin [u.a.]: Peter Lang, 235-257 

Auffarth, Christoph (2004): „Weltreligion“ als ein Leitbegriff der Reli-
gionswissenschaft im Imperialismus: In: van der Heyden, Ul-
rich/Holger Stoecker (Hg.): Mission und Macht im Wandel politi-
scher Orientierungen [Missionsgeschichtliches Archiv 8]. Stuttgart 

Baxandall, Michael (1988/1972): Die Wirklichkeit der Bilder. Malerei 
und Erfahrung im Italien des 15. Jahrhunderts. Frankfurt/M.: Syndi-
kat 

Belting, Hans (2001): Medium-Bild-Körper. Einführung in das Thema. 
In: Ders., Bild-Anthropologie, München: Fink, 11-55. 

Bianchi, Ugo (1964): Probleme der Religionsgeschichte. Göttingen: 
Vandenhoeck/Ruprecht, 14, 74-88 

Bräunlein, Peter J. (1992): Theatrum Mundi. Zur Geschichte des Sam-
melns im Zeitalter der Entdeckungen. In: Bott, G. (Hg.): Focus Be-
haim Globus. Nürnberg: Germanisches Nationalmuseum, 355-376 

Bräunlein, Peter J. (1994): Entdeckungen und Exotismus. In: Ernsting, 
Bernd (Hg.): Georgius Agricola – Bergwelten – 1494-1994. Chem-
nitz: Schlossbergmuseum, 31-33 

Bräunlein, Peter J. (1995): „Sag’ mir Einer, welche Stadt, Beßre Schild-
halter hat ...?“ Gedächtniskultur und städtische Identität im frühin-
dustriellen Nürnberg. In: KEA – Zeitschrift für Kulturwissenschaf-
ten, 8, 209-252 

Bräunlein, Peter J. (2004): Bildakte. Religionswissenschaft im Dialog 
mit einer neuen Bildwissenschaft. In: Luchesi, Brigitte/Kocku von 
Stuckrad (Hg.): Religion im kulturellen Diskurs. Festschrift für Hans 
G. Kippenberg zu seinem 65. Geburtstag. Berlin: de Gryuter, 195-
233

Brednich, Rolf W. (2001): Bildforschung. In: Ders. (Hg.): Grundriß der 
Volkskunde. Einführung in die Forschungsfelder der Europäischen 
Ethnologie [3. Aufl.]. Berlin: Dietrich Reimer, 201-220 

Bringéus, Nils-Arvid (1982): Volkstümliche Bilderkunde. Formale 
Kennzeichen von Bildinhalten. München: Callwey 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

46

Brückner, Wolfgang (1966): Bildnis und Brauch. Studien zur Bildfunk-
tion der Effigies. Berlin: E. Schmidt 

Brückner, Wolfgang (1974): Elfenreigen, Hochzeitstraum: die Öldruck-
fabrikation 1880 – 1940. Köln: DuMont Schauberg 

Brückner, Wolfgang (1975): Populäre Druckgraphik Europas: Deutsch-
land: vom 15. bis zum 20. Jahrhundert. München : Callwey 

Brückner, Wolfgang (Hg.) (1982): Wallfahrt, Pilgerzeichen, Andachts-
bild. Aus der Arbeit am Corpuswerk der Wallfahrtsstätten Deutsch-
lands: Probleme, Erfahrungen, Anregungen. Würzburg: Veröffentli-
chungen z. Volkskunde u. Kulturgeschichte 

Brückner, Wolfgang (2000): ‚Religiöse Volkskunde‘ In: Ders.: Fröm-
migkeit und Konfession. Verstehensprobleme, Denkformen, Lebens-
praxis. Würzburg: Veröffentlichungen zur Volkskunde und Kultur-
geschichte, 93-95 

Brückner, Wolfgang (2001): „Ethnographische Parallelen“. Beginn und 
Ausbreitung der religionswissenschaftlichen Realienforschung in der 
Volkskunde. In: Jahrbuch für Volkskunde, N.F. 24, 27-44 

Brückner, Wolfgang (2003): Massenbilderforschung. Eine Bibliogra-
phie. Würzburg: Veröffentlichungen zur Volkskunde und Kulturge-
schichte 

Brückner, Wolfgang/Christa Pieske (1973): Die Bilderfabrik [Dokumen-
tation zur Kunst- und Sozialgeschichte der industriellen Wand-
schmuckherstellung zwischen 1845 und 1973 am Beispiel eines 
Großunternehmens; Frankfurt, Historisches Museum, 16.3.73 -
29.4.73 usw.] Frankfurt/M.: Historisches Museum 

Burckhardt, Jacob (1929): Weltgeschichtliche Betrachtungen [= Ge-
samtausgabe. Bd.7]. Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt 

Burris, John (2001): Exhibiting Religion. Colonialism and spectacle at 
international exhibitions, 1851-1893. Charlottesville: University 
Press of Virginia 

Busch, Werner (2003): Caspar David Friedrich – Ästhetik und Religion. 
München: C. H. Beck 

Clifford, James (1988): On Collecting Art and Cultures. In: Ders.: The 
Predicament of Culture. Twentieth-Century Ethnography, Literature 
and Art. Cambridge: Harvard University pr., 215-230, 246-251 

de L’Estoile, Benoît (2003): From the Colonial Exhibition to the Mu-
seum of Man. An alternative genealogy of French anthropology. In: 
Social Anthropology, 11, 3, 341-362 

Eberspächer, Martina/König, Gudrun Marlene/Tschofen, Bernhard (Hg.) 
(2002): Museumsdinge – deponieren – exponieren. Köln: Böhlau 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

47

Eliade, Mircea (1984): Kosmos und Geschichte. Der Mythos von der e-
wigen Wiederkehr. Frankfurt/M.: Suhrkamp 

Fabian, Johannes (1983): Time and the Other: How Anthropology makes 
its Object. New York: Columbia University Pr. 

Flasche, Rainer (1982): Religionsmodelle und Erkenntnisprinzipien der 
Religionswissenschaft in der Weimarer Zeit. In: H. Cancik (Hg.): 
Religions- und Geistesgeschichte der Weimarer Republik. Düssel-
dorf, 261-276 

Gerndt, Helge (1981): Kultur als Forschungsfeld. Über volkskundliches 
Denken und Arbeiten. München: C.H. Beck 

Gladigow, Burkhard (1988): Religionsgeschichte des Gegenstandes – 
Gegenstände der Religionsgeschichte. In: H. Zinser (Hg.): Religi-
onswissenschaft. Eine Einführung. Berlin: Reimer, 6-37 

Gladigow, Burkhard (2000): Von der ‚Lesbarkeit der Religion‘ zum ico-
nic turn. In: Günter Thomas (Hg.), Religiöse Funktionen des Fernse-
hens? Opladen: Westdeutscher Verlag, 107-124 

Gladigow, Burkhard (2001): „Imaginierte Objektsprachlichkeit“ Der Re-
ligionswissenschaftler spricht wie der Gläubige. In: Michaels, A-
xel/Pezzoli-Olgiati, Daria/Stolz, Fritz (Hg.): Noch eine Chance für 
die Religionsphänomenologie? Berlin [u.a.]: Peter Lang, 421-440 

Goldammer, Kurt (1961): Die Formenwelt des Religiösen. Grundriss der 
systematischen Religionswissenschaft. Stuttgart: Alfred Kröner 

Gosden, Chris/Chantal Knowles (2001): Collecting Colonialism. Mate-
rial Culture and Colonial Change. Oxford: Berg 

Harnack, Adolf von (1904): Die Aufgabe der theologischen Fakultäten 
und die allgemeine Religionsgeschichte. In: Ders.: Reden und Auf-
sätze. Bd. 2. Giessen: Töpelmann, 159-187 

Heiler, Friedrich (1961): Erscheinungsformen und Wesen der Religion. 
Stuttgart: Kohlhammer 

Heinrich, Fritz (2002): Die deutsche Religionswissenschaft und der Na-
tionalsozialismus. Eine ideologiekritische und wissenschaftsge-
schichtliche Untersuchung. Petersberg: Michael Imhof Verlag 

Hendry, Joy (1997): Pine, ponds, and pebbles: gardens and visual cul-
ture. In: Banks, Marcus/Murphy, Howard (Hg.): Rethinking Visual 
Anthropology. New Haven: Yale University Press, 240-255 

Hooper-Greenhill, Eilean (2000): Museums and the Interpretation of 
Visual Culture. London: Routledge 

Junginger, Horst (1999): Von der philologischen zur völkischen Religi-
onswissenschaft, Stuttgart: Steiner 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

48

Karp, Ivan/Lavine, Stephen D. (Hg.) (1991):. Exhibiting Cultures. The 
Poetics and Politics of Museum Display. Washington: Smithsonian 
Inst. Press 

Kaschuba, Wolfgang (2003): Einführung in die Europäische Ethnologie. 
München: C.H. Beck 

Kerbs, Diethard/Jürgen Reulecke (Hg.), (1998): Handbuch der deutschen 
Reformbewegungen 1880-1933. Wuppertal: Hammer 

Khoury, Adel Theodor/Georg Girschek (Hg.) (1999/2001): Das religiöse 
Wissen der Menschheit. Bd.1, 2. Freiburg: Herder 

Kippenberg, Hans G. (1997): Die Entdeckung der Religionsgeschichte. 
Religionswissenschaft und Moderne. München: C.H. Beck 

Kippenberg, Hans G./Gladigow, Burkhard (2001):. Einführung. In: 
Deutsche Vereinigung für Religionsgeschichte (Hg.): Religions-
wissenschaft: Forschung und Lehre an den Hochschulen in Deutsch-
land. Marburg: diagonal-Verlag. 7-15 

Kippenberg, Hans G./Kocku von Stuckrad (2003): Einführung in die Re-
ligionswissenschaft. München: C.H. Beck 

Klimkeit, Hans-Joachim (Hg.) (1984): Götterbild in Kunst und Schrift. 
Bonn: Bouvier 

Klimkeit, Hans-Joachim (1997): Friedrich Max Müller (1823-1900). In: 
Michaels, Axel (Hg.), Klassiker der Religionswissenschaft. Mün-
chen: C.H. Beck, 29-40 

Klotz, Heinrich (2000): Geschichte der Deutschen Kunst. Bd. 3: Neuzeit 
und Moderne, 1750-2000. München: C.H. Beck 

Korff, Gottfried (1987): Volkstümliche Frömmigkeits- und Symbolfor-
schung nach 1945. In: Chiva, Isac/Utz Jeggle (Hg.): Deutsche 
Volkskunde – Französische Ethnologie. Zwei Standortbestimmun-
gen. Frankfurt: Campus, 244-270 

Korff, Gottfried (2002): Fremde (der, die, das) und das Museum (1997). 
In: Eberspächer, Martina/König, Gudrun Marlene/Tschofen, Bern-
hard (Hg.): Museumsdinge – deponieren – exponieren. Köln: Böhlau, 
146-154 

Köstlin, Konrad/Hermann Bausinger (Hg.) (1983): Umgang mit Sachen. 
Zur Kulturgeschichte des Dinggebrauchs [23. Deutscher Volkskun-
de-Kongreß in Regensburg, 6. – 11. Oktober 1981]. Regensburg: 
Lehrstuhl für Volkskunde 

Kohl, Karl-Heinz (1988): Geschichte der Religionswissenschaft als aka-
demische Disziplin. In: Cancik, Hubert et al. (Hg.): Handbuch religi-
onswissenschaftlicher Grundbegriffe. Stuttgart: Kohlhammer, 217-
262

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

49

Kraatz, Martin (1968): Ein ‚Nagel-Fetisch‘ in der Religionskundlichen 
Sammlung. In: Africana Marburgensia, I, 2, 25-29 

Kraatz, Martin (1995): Von der Wirklichkeit der Religionen. In: alma 
mater philippina, WS 1995/96, 1-5 

Kraatz, Martin (1997): Von der Lebendigkeit der Gegenstände. In: 
Mahlke, Reiner/Renate Pitzer-Reyl/Joachim Süss (Hg.): Living Faith 
– Lebendige religiöse Wirklichkeit. Festschrift für Hans-Jürgen Gre-
schat. Frankfurt: Peter Lang, 163-181 

Kraus, Michael (2004): Bildungsbürger im Urwald. Die deutsche ethno-
logische Amazonienforschung (1884-1929). Marburg [unveröffent-
lichte Diss.-Schrift] 

Kraus, Michael/Mark Münzel (2000): Zur Beziehung zwischen Universi-
tät und Museum in der Ethnologie. Marburg: Curupira 

Kraus, Michael/Mark Münzel (2003): Museum und Universität in der 
Ethnologie. Marburg: Curupira 

Krech, Volkhard (2001): Eros oder Thanatos – eine Frage der Perspekti-
ve. Über Francis Bacons Triptychon ‚Crucifixion‘. In: Faber, Ri-
chard/Volkhard Krech (Hg.): Kunst und Religion im 20. Jahrhundert. 
Würzburg: Königshausen & Neumann, 139-157 

Kriss-Rettenbeck, Lenz (1963): Bilder und Zeichen religiösen Volks-
glaubens. München: Callwey 

Lanczkowski, Günter (1978): Einführung in die Religionsphänomenolo-
gie. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft 

Lanwerd; Susanne (2001): Sakralisierende Tendenzen in staatssozialisti-
scher Kunst. Das Beispiel der Mahn- und Gedenkstätte Ravensbrück. 
In: Faber, Richard/Volkhard Krech (Hg.): Kunst und Religion im 20. 
Jahrhundert. Würzburg: Königshausen & Neumann, 51-66 

Lanwerd; Susanne (2002): Religionsästhetik: Studien zum Verhältnis 
von Symbol und Sinnlichkeit. Würzburg: Königshausen & Neumann 

Linse, Ulrich (1996): Geisterseher und Wunderwirker. Heilssuche im In-
dustriezeitalter. Frankfurt: Fischer 

Luchesi, Brigitte (2001): „Auch gut zum Beten“. Zur Verwendung popu-
lärer Farbdrucke hinduistischer Gottheiten. In: Behrend, Heike (Hg.): 
Geist, Bild und Narr. Zu einer Ethnologie kultureller Konversionen. 
Festschrift für Fritz Kramer. Frankfurt: Philo, 242-251 

Lüddeckens, Dorothea (2002): Das Weltparlament der Religionen von 
1893. Strukturen interreligiöser Begegnung im 19. Jahrhundert. Ber-
lin: de Gruyter 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

50

Luhmann, Niklas (1998): Religion als Kommunikation. In: Tyrell, 
Hartmann/Krech, Volkhard/Knoblauch, Hubert (Hg.): Religion als 
Kommunikation. Würzburg: Ergon, 135-145 

McDannell, Colleen (1986), The Christian Home in Victorian America, 
1840–1900, Bloomington: Indiana University Press 

McDannell, Colleen (1995): Material Christianity: Religion and Popular 
Culture in America, New Haven: Yale University Press 

Meiners, Uwe (1987): Forschungen zur historischen Sachkultur. In: Der 
Deutschunterricht 39, H 6, 17-36 

Mensching, Gustav (1959): Die Religion. Erscheinungsformen, Struktur-
typen und Lebensgesetze. Stuttgart: Curt E. Schwab 

Michaels, Axel (2001): Das ominöse Numinose. Die Präsenz und Ab-
senz der Götter. In: Michaels, Axel/Pezzoli-Olgiati, Daria/Stolz, Fritz 
(Hg.): Noch eine Chance für die Religionsphänomenologie? Berlin 
[u.a.]: Peter Lang, 213-234 

Morgan, David (Hg.), (1996): Icons of American Protestantism: The Art 
of Warner Sallman, New Haven: Yale University Press 

Morgan, David (1998), Visual Piety. A History and Theory of Popular 
Religious Images, Berkeley: University of California Press 

Morgan, David (1999): Protestants and Pictures: Religion, Visual Cul-
ture, and the Age of American Mass Production. New York: Oxford 
University Press 

Morgan, David/Sally M. Promey (Hg.) (2001): The Visual Culture of 
American Religions, Berkeley: University of California Press 

Mühlmann, Wilhelm E. (1968): Geschichte der Anthropologie [2. verb. 
Ausgabe]. Frankfurt/M.: Athenäum 

Müller, Marion G. (2003): Grundlagen der visuellen Kommunikation. 
Konstanz: UVK 

Muensterberger, Werner (1998): Sammeln. Eine unbändige Leiden-
schaft. Psychologische Perspektiven. Berlin: Berlin Verlag 

Obst, Helmut (2000): Apostel und Propheten der Neuzeit. Gründer 
christlicher Religionsgemeinschaften des 19./20. Jahrhunderts. Göt-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht 

O’Hanlon, Michael/Welsch, Robert (Hg.) (2000): Hunting the Gatherers. 
Ethnographic Collectors, Agents, and Agency in Melanesia 1870s-
1930s. Oxford: Berghahn Books 

Ohashi, Ryosuke (1998): Zum japanischen Kunstweg – Die ästhetische 
Auffassung der Welt. In: Belting, Hans/Lydia Haustein (Hg.): Das 
Erbe der Bilder. Kunst und moderne Medien in den Kulturen der 
Welt. München: C.H. Beck, 149-162 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

51

Otto, Rudolf (1963/1917): Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee 
des Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen [31.- 35. Aufla-
ge]. München: C.H. Beck 

Otto, Rudolf (1923a): Das Leere in der Baukunst de Islam. In: Ders.: 
Aufsätze das Numinose betreffend. Gotha. Leopold Klotz Verlag, 
108-113 

Otto, Rudolf (1923b): Das Numinose in buddhistischen Bildwerken. In: 
Ders.: Aufsätze das Numinose betreffend. Gotha. Leopold Klotz Ver-
lag, 114-118 

Paine, Crispin (Hg.) (2000): Godly Things: Museums, Objects and Re-
ligion. Leicester: Leicester University Pr. 

Pieske, Christa (1975): Bürgerliches Wandbild: 1840 – 1920. Populäre 
Druckgraphik aus Deutschland, Frankreich u. England; Sammlung 
Dr. Christa Pieske, Lübeck [Kunstverein Göttingen im Städt. Muse-
um, 17. August – 5. Oktober 1975 ; usw.]. Göttingen: Kunstverein 
Göttingen 

Pieske, Christa (1988): Bilder für jedermann: Wandbilddrucke, 1840-
1940. Mit einem Beitrag von Konrad Vanja [Schriften des Museums 
für Deutsche Volkskunde, 15]. Berlin: Museum für deutsche Volks-
kunde 

Pinney, Christopher/Nicholas Thomas (Hg.) (2001): Beyond Aesthetics: 
Art and the Technologies of Enchantment. Oxford: Berg Publishers 

Plate, S. Brent (ed.) (2002): Religion, Art & Visual Culture. A Cross-
Cultural Reader. New York: palgrave 

Pörtner, Peter: mono. Über die paradoxe Verträglichkeit der Dinge in ja-
panischer Wahrnehmung. In: Faber, Richard/Volkhard Krech (Hg.): 
Kunst und Religion im 20. Jahrhundert. Würzburg: Königshausen & 
Neumann, 125-138 

Price, Sally (1999): Anonymität und Zeitlosigkeit. In: Prussat, Mar-
grit/Wolfgang Till (Hg.): „Neger im Louvre“. Texte zu Kunstethno-
graphie und moderner Kunst. Amsterdam/Dresden: Verlag der 
Kunst, 319-343 

Probst, Peter (2001): Traumwerk, Bildwerk, Kunstwerk. Visualität und 
ästhetische Praxis in Oshogbo, Nigeria. In: Burkhard Schnepel (Hg.): 
Hundert Jahre ‚Die Traumdeutung‘, Köln: Rüdiger Köppe, 178-197 

Prussat, Margrit/Wolfgang Till (Hg.) (1999): „Neger im Louvre“ Texte 
zu Kunstethnographie und moderner Kunst. Amsterdam/Dresden: 
Verlag der Kunst 

Puschner, Uwe et al. (Hg.) (1996): Handbuch zur ‚Völkischen Bewe-
gung‘ 1871-1918. München: Saur 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

52

Ratschow, Carl Heinz (1973): Methodik der Religionswissenschaft. In: 
Thiel, Manfred (Hg.): Enzyklopädie der geisteswissenschaftlichen 
Arbeitsmethoden [9. Methoden der Anthropologie, Anthropoge-
ographie, Völkerkunde und Religionswissenschaft]. München: H.R. 
Oldenbourg, 347-400 

Sawicki, Diethard (2002): Leben mit den Toten. Geisterglauben und die 
Entstehung des Spiritismus in  Deutschland, 1770 – 1900. Paderborn: 
Schöningh 

Scharfe, Martin (1967): Bildzeugnisse evangelischer Volksfrömmigkeit. 
In: Scharfe. Martin/Rudolf Schenda/Herbert Schwedt (Hg.): Volks-
frömmigkeit. Bildzeugnisse aus Vergangenheit und Gegenwart. 
Stuttgart: Spectrum Verlag 

Scharfe, Martin (1968): Evangelische Andachtsbilder: Studien zu Inten-
tion und Funktion des Bildes in der Frömmigkeitsgeschichte vor-
nehmlich des schwäbischen Raumes. Stuttgart: Müller & Gräff 

Scharfe, Martin (1974-1977): Anschauliche Volkskunde. Zu denAusstel-
lungen des Tübinger Ludwig-Uhland-Instituts für Empirische Kul-
turwissenschaft. In: Forschungen und Berichte zur Volkskunde in 
Baden-Württemberg, 241-243 

Scharfe, Martin (1990): Zwei-Wege-Bilder. Volkskundliche Aspekte e-
vangelischer Bildfrömmigkeit. In: Blätter für württembergische Kir-
chengeschichte, 90, 123-144 

Scharfe, Martin (1996): Rehabilitierung der Dinge: Subjekte und Objek-
te in der Frömmigkeitsforschung. In: Bayr. Blätter für Volkskunde, 
23, 129-141 

Scharfe, Martin (2000): Augen-Wissen [II]: einige Überlegungen zur 
volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Bildinterpretation. In: Kriti-
sche Berichte, Jg. 28, H.1, 62-68

Scharfe, Martin (1999): Der Vogel Selbstverkenntnis: zur Differenz zwi-
schen Bild und Bildinschrift, In: Das Fenster; Jg. 33, H. 67, 6419-
6428

Schenda, Rudolf (1984): Der Bilderhändler und seine Kunden in Mite-
leuropa des 19. Jahrhunderts. In: Ethnologica Europaea, 14, 163-174 

Schenda, Rudolf (1987): Bilder vom Lesen – Lesen von Bildern. In: In-
ternationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur, 12, 
82-106 

Schippers, Thomas K. (2003): Vom Sachen-Sammeln zum Dinge-
Denken. Einige Gedanken zum Perspektivenwechsel der Sachkultur-
forschung in der Europäischen Ethnologie. In: Hessische Blätter für 
Volks- und Kulturforschung, 39, 9-21 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„ZURÜCK ZU DEN SACHEN!“ 

53

Schleier, Hans (2003): Geschichte der deutschen Kulturgeschichts-
schreibung. Band 1,1: Vom Ende des 18. bis Ende des 19. Jahrhun-
derts. Waltrop: Hartmut Spenner 

Schloz, Thomas (2000): Die Geste des Sammelns. Eine Fundamental-
spekulation. Norderstedt: BoD 

Schreiner, Klaus (Hg.) (2002): Frömmigkeit im Mittelalter. Politisch-
soziale Kontexte, visuelle Praxis, körperliche Ausdrucksformen. 
München: Fink 

Schwarz, Birgit (2004): Hitlers Museum. Köln: Böhlau 
Sommer, Manfred (2002): Sammeln. Frankfurt: Suhrkamp 
Spittler, Gerd (2002): Globale Waren – Lokale Aneignungen. In: Hau-

ser-Schäublin, Brigitta/Ulrich Braukämper (Hg.), Ethnologie der 
Globalisierung. Perspektiven kultureller Verflechtungen. Berlin: 
Reimer, 15-30 

Stuckrad, Kocku von (2003): Schamanismus und Esoterik. Kultur- und 
wissenschaftsgeschichtliche Betrachtungen. Leuven: Peeters 

Thomas, Nicholas (1991): Entangled Objects. Exchange, Material Cul-
ture, and Colonialism in the Pacific. Cambridge: Harvard University 
Pr. 

Thomas, Nicholas (1994): Colonialism’s Culture: Anthropology, Travel, 
and Government. Princeton: Princeton University Press 

Thomas, Nicholas (1999): Possessions: Indigenous Art, Colonial Culture 
(Interplay Arts + History + Theory). London: Thames/Hudson 

Thomas, Nicholas/Diane Losche (Hg.) 1999: Double Vision: Art Histo-
ries and Colonial Histories in the Pacific. Cambridge: Cambridge 
University Pr. 

van der Leeuw (1970/1933): Phänomenologie der Religion. [3. Aufl.]. 
Tübingen: J.C.B. Mohr 

von Hülsen, Bernhard (2003): Werte wandeln. Die Praxis des Sammelns 
zwischen kulturellem Archiv und profanem Raum. In: Zeitschrift für 
Volkskunde, 99, 215-236 

Wackenroder, Wilhelm Heinrich (1797): Herzensergießungen eines 
kunstliebenden Klosterbruders. Berlin: Unger 

Widengren, Geo (1969): Religionsphänomenologie. Berlin: de Gruyter 
Wilke, Annette (2001): „Stimmungen“ und „Zustände“. Indische Ästhe-

tik und Gefühlsreligiosität. In: Michaels, Axel/Pezzoli-Olgiati, Da-
ria/Stolz, Fritz (Hg.): Noch eine Chance für die Religionsphänome-
nologie? Berlin [u.a.]: Peter Lang, 103-126 

Zotz, Volker (2000): Auf den glückseligen Inseln. Buddhismus in der 
deutschen Kultur. Zürich: Theseus 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


55

SHIVA UND DER TEUFEL

Museale  Vermitt lung von Rel igionen als   
re l igionsw issenschaft l iche  Herausforderung1

PETER J. BRÄUNLEIN

Die Religionskundliche Sammlung der Philipps-Universität Marburg ist 
einer der (auch weltweit) seltenen Orte, an denen Religionen Gegenstand 
musealer Präsentation darstellen. Mit der Betonung des Plural wird die 
Besonderheit der Sammlung akzentuiert. Religionen stehen hier in ihrer 
Vielzahl und Vielfältigkeit neben einander. Alt-amerikanische und alt-
ägyptische Religionen sind ebenso präsent wie die „geschwisterlichen“ 
Monotheismen Judentum, Christentum, Islam; süd- und ostasiatische Re-
ligionen (Hinduismus, Buddhismus, Daoismus, Shintoismus) sind unter 
dem gleichen Dach zu finden wie Religionen Afrikas und Ozeaniens. 
Pluralität von Religionen ist hier programmatisch verankert, ebenso wie 
das Bemühen die Besonderheit genannter Religionen hervorzuheben. 

Rudolf Otto, der Gründer, setzte sein Vorhaben, Religionen zu sam-
meln und auszustellen, dezidiert von anderen Museumstypen und Sam-
melmotiven ab:  

„Der Zweck der Sammlung ist nicht der unserer ‚ethnologischen Museen’. 
Denn nicht um die Darstellung der verschiedenen Volkskulturen handelt es 
sich bei ihr, sondern um das besondere, in sich zusammenhängende Gebiet der 
religiösen Kultur, die einheitlich nach ihre eigenen und besonderen Zusam-
menhängen und Gesichtspunkten vor Augen gestellt werden soll. Ebenso we-
nig steht die Sammlung unter dem Gesichtspunkten des Künstlerischen. Auch 
will sie nicht in erster Linie historische Denkwürdigkeiten oder ‚Altertümer‘ 
sammeln. Sondern sie sammelt das Anschauungsmaterial der Religion, so wie 
es in vielen Fällen heute noch hergestellt und zu Gebrauch und Verkauf ange-

1  Dieser Beitrag ist in leicht veränderter Form abgedruckt in Kraus/Münzel 
2003, 57-76. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

56

boten wird. Die Lehrhaftigkeit des Objektes, nicht sein künstlerischer oder 
historischer Wert ist bei seiner Auswahl der leitende Gesichtspunkt.“2

Otto betont den Bildungs- und Informationsaspekt und er verwahrt sich 
gegen die Umwandlung von ‚Religion‘ in Kunst, Geschichte oder ethno-
graphisches Artefakt. Dies war und ist andernorts durchaus üblich, so 
etwa in Museen für islamische, indische oder ostasiatische Kunst, und in 
ethnographischen Museen löst sich Religion in ‚Kultur‘ auf und ist kaum 
mehr gesondert zu identifizieren. 

‚Religion‘ ist jedoch kein x-beliebiger Gegenstand, vermutet der Re-
ligionswissenschaftler und kann dies seit längerer Zeit schon problemlos 
mit dem Hinweis auf Tagesnachrichten verdeutlichen. ‚Religion‘, wer 
möchte es bezweifeln, gerät zunehmend zum provokativen Gegenpol des 
Ideals der „kommunikativen Vernunft“ (Habermas). 

Die folgenden Überlegungen sind angeregt durch meine Tätigkeiten 
als Leiter der Religionskundlichen Sammlung in Marburg und als Hoch-
schullehrer im Fachgebiet Religionswissenschaft der hiesigen Universi-
tät. Die regelmäßigen Führungen durch die Sammlung, die Begegnungen 
mit Lehrern, Schülern und interessierten Besuchern unterschiedlichen 
Alters und Bildungsgrades sind nicht nur eine Herausforderung für die 
pädagogische Umsetzung religionswissenschaftlicher Erkenntnisse, son-
dern auch höchst aufschlussreich, da hier immer populäre Vorannahmen 
über Religion/en ins Spiel gebracht werden. ‚Religion‘ ist nicht nur in 
Vitrinen vorfindbar, sondern stets auch in den Köpfen der Besucher. 
Nicht selten führt diese Spannung zu Irritationen. 

‚Gegenstände der Fremdheit‘ 

Museen sind nicht nur Deponien von (Kultur-)Geschichte, sondern, unter 
einer bestimmten Blickwinkel betrachtet, auch Sonderfälle pädagogi-
scher Instanzen. In den 1970er Jahren, das man als das sozialpädagogi-
sche Jahrzehnt des vergangenen Jahrhunderts bezeichnen könnte, defi-
nierte man „das Museum als gesellschaftlichen Lernort“ (Hense 1990) 
und viele Museumspädagogen verstanden sich selbst als Kultursozialar-

2  Briefe Rudolf Ottos an das Ministerium für Wissenschaft, Kunst und 
Volksbildung in Berlin vom 29.April und 6. November 1926; Flugblatt 
Rudolf Ottos, Die Marburger Sammlung [1926], religionskundliche 
Sammlung der Universität Marburg [B1 in Ch 7], Gründungsakten der Re-
ligionskundlichen Sammlung. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SHIVA UND DER TEUFEL

57

beiter. Neben den klassischen Aufgabenfeldern des Museums – Sam-
meln, Bewahren und Forschen – wurde der Aspekt des ‚Bildens‘ unter 
emanzipatorischen Gesichtspunkten neu akzentuiert. Das Museum er-
hielt einen bis dahin unbekannten gesellschaftlichen Auftrag, es sollte 
„ein lebendiger kultureller Bezugspunkt für eine breite Öffentlichkeit“ 
sein, ein „aktiver Teilnehmer bei der Diskussion sozialer Fragen“ (Hense 
1990, 198). 

In den 1980er Jahren hatte ein neues Thema Konjunktur. Die Er-
kenntnis, dass sich die Struktur unserer Gesellschaft grundlegend geän-
dert hatte, die Rede von der „multikulturellen Gesellschaft“ machte 
„Fremdheit“ zum Thema der öffentlichen Debatte. Eine Debatte, die 
auch die Diskussion um Wesen und Auftrag der Museen beeinflusste. 
Man betrachtete das Museum nun als einen Ort, an dem „Gegenstände 
der Fremdheit“ (Groppe/Jürgensen 1989) zu entdecken sind.3

Weithin beachtete Mammutausstellungen wie ‚Europa und die Kaiser 
von China‘ (Berlin 1985), ‚Exotische Welten – Europäische Phantasien‘ 
(Stuttgart 1987), ‚Europa und der Orient, 800-1900‘ (Berlin 1989), ‚Ja-
pan und Europa, 1543-1929‘ (Berlin 1993) konfrontierten das Eigene, 
„die Europäer“ mit „den Anderen“.4 Der Höhepunkt war mit dem ‚Co-
lumbus-Jahr‘ 1992 erreicht. Die 500-Jahr-Feier der „Entdeckung“ Ame-
rikas wurde an vielen Orten der Alten und Neuen Welt zelebriert, und 
damit war schließlich auch ein gewisser „Sättigungsgrad“ hinsichtlich 
des Themas ‚Wir‘ und die ‚Anderen‘ erreicht.5

3  Gegenstände der Fremdheit‘ ist der Titel der Publikation zu einer museo-
logischen Fachtagung, die in Hamburg 1988 stattgefunden hatte. Im Ger-
manischen Nationalmuseum fand 1990 die interdisziplinäre Tagung ‚Zur 
Relevanz des Fremden‘ statt. Mitveranstalter waren die museumspädago-
gische Einrichtung des Nationalmuseums, das Kunstpädagogisch Zentrum 
(KPZ) und der Autor dieses Beitrages. Die Vorträge dieser Tagung finden 
sich in Bd. 1 von KEA – Zeitschrift für Kulturwissenschaft, 1990. 

4  Die Institution der Berliner Festspiele hatte hier die Rolle des Trendset-
ters. Der Trend setzte ein mit der Ausstellung ‚Mythen der Neuen Welt. 
Zur Entdeckungsgeschichte Lateinamerikas‘, 1982 (vgl. hierzu die ent-
sprechende Katalogpublikation, hrsg. von Karl-Heinz Kohl).  

5  Die Weltausstellung in Sevilla stand unter dem Motto „Kunst und Kultur 
um 1492“. Damit war nicht nur die „Entdeckung“ Amerikas Thema, son-
dern man wollte in einer Mammut-Schau einen globalen Querschnitt der 
Weltkulturen um 1492 darstellen. Gezeigt wurden Exponate aus Europa, 
Alt-Amerika, der islamischen Welt und des Fernen Ostens (Indien, Chi-
na). Eine fast identische Idee verfolgten die Ausstellungsmachern der Na-
tional Gallery of Art in Washington. Das dort gezeigte Projekt trug den 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

58

Themenwahl und Zielsetzung der viel besuchten Großausstellungen 
sind bemerkenswert. Das Eigene wurde nicht länger nationalstaatlich 
markiert („wir Deutsche“), sondern über den – auch politisch gewünsch-
ten – identitätsstiftenden Horizont ‚Europa‘. Die „Anderen“ sind Vertre-
ter ferner Hoch-Kulturen (des Orients, Japans, Chinas). Die durchweg 
historiographisch konzipierten Ausstellungen sparten die Gegenwart aus. 
Im Vordergrund stand die Kategorie ‚Exotismus‘ (Pochat 1970), deren 
wechselnden Moden abgehandelt wurden. Damit wurde der vereinnah-
mende Blick der Europäer auf die Anderen hauptsächlich ästhetisierend 
abgehandelt. Der/die/das Fremde war für „den“ Europäer reizvoll auf-
grund seiner Exotik. Machtverhältnisse wurden kaum veranschaulicht.6

Auf die gesellschaftliche Gegenwart der Bundesrepublik übertragen, 
konnte man daraus die Botschaft entnehmen, Multi-Kulturalismus ist be-
reichernd, weil bunt. 

Unter der Kategorie ‚Fremdheit‘ blickten Museumsfachleute nun 
nicht nur auf Völkerkundemuseen, sondern ebenso auf historische Mu-
seen, auf Heimat- und Kunst-Museen, ja sogar auf Naturkundliche Mu-
seen und auf KZ-Gedenkstätten. Damit verbunden war eine Akzentver-
schiebung im Selbstverständnis von Ausstellungsmachern und Muse-
umspädagogen, aber auch von Sozialpädagogen: der/die/das Fremde 
sollte in seiner/ihrer Differenz wertgeschätzt werden. 

Die Entdeckung des Gegenstandes ‚Fremdheit‘ in den 1980er Jahren 
und die Einsicht in die Notwendigkeit, „Verstehen“ zu lernen, war aus-
gelöst worden durch das Phänomen Migration. Dass die Bundesrepublik 
Einwanderungsland geworden war, konnte nicht länger ignoriert werden. 
Museen, vor allem auch Völkerkundemuseen wurden in dieser Zeit von 
so manchen Kommunal- und Bildungspolitikern entdeckt als Orte, an 

Titel CIRCA 1492 – Art in the Age of Exploration und befasste sich, vor-
wiegend kunsthistorisch, mit drei Regionen: Europa, Amerika und China. 
Vergleichweise bescheiden präsentierte sich die Ausstellung Amerika 
1492-1992. Neue Welten – Neue Wirklichkeiten im Martin Gropius Bau 
in Berlin. Immerhin schlug diese Ausstellung eine Brücke zur Gegenwart. 
Vgl. hierzu die Begleitpublikationen Kunst und Kultur um 1492 (Weltaus-
stellung Sevilla 1992), Circa 1492 (Levinson 1991 ) und Amerika 1492-
1992 (Ibero-Amerikanischen Institut & Museum für Völkerkunde (Hrsg.) 
1992). 

6  Man könnte genannte Ausstellungen als verzögertes ‚feedback‘ auf Ed-
ward Saids vieldiskutierte Orientalismus-These verstehen, wäre die The-
matisierung von Macht-Verhältnissen nicht so offenkundig ausgeblendet. 
Vgl. Said 1978. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SHIVA UND DER TEUFEL

59

denen multi-kulturelle Aufklärung betrieben werden sollte. Museen gal-
ten als Räume der kulturellen Toleranz und Verständigung.  

Konjunktur erlebt seither bekanntlich die Rede von ‚fremder und ei-
gener Kultur‘, von ‚kulturellen Gegensätzen‘ vom ‚Dialog‘ oder vom 
‚Krieg der Kulturen‘. War es in den 70ern die „Gesellschaft“, die es zu 
reformieren galt, wurde in den 1980 Jahren entdeckt, dass „kulturelle  
Identität“ ein „heißes Eisen“ ist, manchmal sogar „Zündstoff“ sein kann. 

Über das Thema Religion war in den 1980er Jahren zunächst noch 
nicht gesondert vom ‚Kultur-Diskurs‘ gesprochen worden. Dies änderte 
sich in den 1990er Jahren durch eine Reihe von Kontroversen, vor allem 
aber durch spektakuläre Ereignisse, die mit Selbstmord, Mord, Terror 
und Krieg verbunden waren. 

Kopftuch, Scientology-Debatte und ein Streit um Schul-Kruzifixe in 
Bayern sind vergleichsweise harmlose Beispiele. Gruppenselbstmorde 
(z.B. der Gruppe Heavens Gate), Morddrohungen (z.B. die Rushdie-
Affäre), Terroranschläge (z.B. Giftgasattentate der AUM-Gruppe in To-
kyo, Ermordung von Touristen in Ägypten), bewaffnete Auseinanderset-
zungen (z.B. die Vernichtung der Davidianer durch den FBI), vor allem 
aber Bürgerkriege und Kriege (in Nordirland, Algerien, Ex-Jugoslawien, 
Afghanistan, Israel, Sri Lanka) machen unübersehbar deutlich: Religion 
ist eine bewegende Kraft am Ende des 20. Jahrhunderts. 

Dass ‚Religion’ eben keineswegs der Moderne zum Opfer gefallen 
ist, sondern weltweit Konjunktur hat und damit quicklebendiger Be-
standteil der (Spät-)Moderne ist, trat damit ins öffentliche Bewusstsein 
und wurde gleichzeitig emotional angereichert. Wird ein Konflikt als 
„religiös“ gekennzeichnet, dann ist im gleichen Moment das Ende des 
argumentativen Diskurses erreicht. Fürchteten Eltern dereinst die Gefahr 
der unkontrollierten politischen Indoktrination, so grassiert heute die 
Angst, Kinder könnten religiös (falsch) beeinflusst werden. ‚Religion‘ 
ist Vielen zur irrationalen, bedrohlichen Macht geworden. Dies gilt umso 
mehr als Modernisierungstheoretiker über Jahrzehnte verkündet hatten, 
dass Religion mit fortschreitender Rationalisierung der Lebenswelten 
verschwinden werde. 

Genannte Skepsis gegenüber der Macht von Religion verbreitete sich 
nicht erst mit dem 11. September 2001. Mit Hans Kippenberg erinnere 
ich daran, dass Religion in Europa, zumal unter Gebildeten, einen denk-
bar miserablen Ruf genießt. Seit den Religionskriegen des 17. Jahrhun-
derts, seit den Tagen eines Thomas Hobbes und David Hume, hat sich in 
den entstehenden euro-amerikanischen Zivilgesellschaften die Auffas-
sung verfestigt, dass der Staat strikte Neutralität und Kontrolle in Sachen 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

60

Religion zu wahren habe, denn die göttliche Wahrheit ist aus sich heraus 
nicht friedensfähig. Religion, als ein offenbar unvermeidliches Bedürf-
nis, hat seither seinen Platz in den Privaträumen der Bürger (Kippenberg 
1997).7

Das Entsetzen über die Irrationalität und das Gewaltpotential der Re-
ligion der Anderen ist damit auch eine Aktualisierung der über 
300jährigen europäischen Tradition von Religionskritik. Dies bedeutet 
nicht gleichzeitig, dass der westliche Bürger anti-religiös eingestellt wä-
re. Ganz im Gegenteil, auch im Westen hat Religion Konjunktur, wenn-
gleich unter anderen Vorzeichen als im Rest der Welt.8

Die Öffentlichkeit, und d.h. vor allem auch Medien bestimmen mit, 
was Religion ist. Mit den Besuchern eines (Religions-)Museums sind 
popularisierte Vorannahmen, gleichzeitig aber auch Ängste und andere 
Emotionen, den Gegenstand Religion betreffend, im Raum. 

7  „Von der Warte einer mündigen Gesellschaft aus betrachtet“, so schreibt 
Hans Kippenberg, „war und ist das Bild von Religionen verheerend. Um 
es kurz und knapp aus dem Blickwinkel der Gebildeten zu formulieren: im 
Lande des Erkennens hatte Religion ihre Aufenthaltsberechtigung verlo-
ren, im Lande der Moral durfte sie nur unter Auflagen bleiben. Wenn es 
überhaupt noch einen Ort gab, wo Religion unbehelligt wohnen durfte, 
polizeilich gemeldet sozusagen, dann in den privaten Räumen der Bürger. 
Dort mochte sie für individuelle Empfindungen zuständig sein. Öffentlich 
musste sie entmündigt werden.“ Kippenberg 1997, 28. 
Hans Kippenbergs Einschätzung dürfte in den westlichen Gesellschaften 
weitestgehend auf Zustimmung stoßen – unter Intellektuellen. Allerdings 
wurde das Verhältnis von Staat zu Religion in den einzelnen Staatsgebil-
den Europas und Amerikas unterschiedlich gewichtet. Bereits der ober-
flächliche Vergleich von Polen, Irland und den Niederlanden legt dies of-
fen. Diskutiert wird der religionsgeschichtliche und soziologische Zu-
sammenhang von Moderne, Staat und Kirche/n in Europa und Amerika 
u.a. von Otto Kallscheuer (1996) und José Casanova (1994). 

8  Bekanntlich prägte Thomas Luckmann bereits 1967 den Begriff ‚unsicht-
bare Religion‘. Es geht dabei um neue Sozialformen von Religion außer-
halb der Kirche. Hubert Knoblauch erweiterte diesen Begriff und akzentu-
ierte ihn neu. Er spricht von populärer Spiritualität. Beobachtbar wird in 
westlichen Industriegesellschaften eine Subjektivierung des Religiösen, 
die durchaus auch eine sichtbare öffentliche Seite hat. Populäre Spirituali-
tät ist Gegenstand von Kommunikation. Sie ist Teil populärer Kultur, die 
wesentlich durch Medien und Märkte gesteuert wird. Vgl. Luckmann 
1996, Knoblauch 1997, 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SHIVA UND DER TEUFEL

61

Die Erklärungsbedürftigkeit von Religion steht außer Frage, doch 
findet ihre Gegenstandbestimmung keineswegs ausschließlich im aka-
demischen Elfenbeinturm statt. Religionswissenschaftlerinnen mögen es 
bedauern oder nicht, es gibt kein akademisches Definitionsmonopol von 
Religion. Religion ist Diskursbestandteil populärer Kultur. 

„Religion gibt es nicht“ 

‚Religion‘ hat sich in der Öffentlichkeit weitgehend als Gegenstand ver-
festigt, der fast die Härte von Stahlbeton aufweist. „Religion“ gibt es 
nicht, behauptet demgegenüber der Religionswissenschaftler Jonathan Z. 
Smith. „There is no data for religion“, schreibt Smith und macht klar, 
dass diese Kategorie eine gelehrte Schöpfung des Westens ist.9 Kein 
Mensch auf diesem Globus glaubt oder praktiziert „Religion“. Keine an-
dere Kultur – außer der abendländisch christlichen – hat ein vergleichba-
res Wort (und einen entsprechenden Begriff) zur Verfügung. Keine an-
dere Kultur, so führen wir den Gedanken von Jonathan Z. Smith fort, 
verwechselt so bereitwillig eine gelehrte Konstruktion mit einem „Ding“ 
– Religion eben. 

Ähnlich wie in der Ethnologie die sog. „Krise der Repräsentation“ zu 
einer vertieften Selbstreflexion über Erkenntnismöglichkeiten und Dar-
stellungsformen führte, so ist seit einigen Jahren auch in der Religions-
wissenschaft eine selbstkritische Betrachtung der eigenen Fachgeschich-
te feststellbar.10 Zunehmender Konsens herrscht über die Einsicht, dass 
Religionswissenschaft ein abendländisches Projekt darstellt, das weder 
von der kulturprägenden Kraft Christentum noch von der Dynamik des 
europäischen Imperialismus abzukoppeln ist (vgl. Taylor 1998, King 
1999, Fitzgerald 2000). Der Religionsbegriff, so gibt die akademische 

9  „‚Religion‘ is not a native term; it is a term created by scholars for their 
intellectual purposes and therefore is theirs to define. It is a second-order, 
generic concept that plays the same role in establishing a disciplinary ho-
rizon that a concept such as ‚language‘ plays in linguistics or ‚culture‘ in 
anthropology.” Smith betont dabei unmissverständlich, und das wird in al-
ler Regel nicht zitiert, dass Wissenschaft auf ein solches Konzept nicht 
verzichten kann: „There can be no disciplined study of religion without 
such a horizon.” Smith 1998, 281f. 

10  Die jüngst veröffentlichte Einführung in die Religionswissenschaft, die 
Hans G. Kippenberg zusammen mit Kocku von Stuckrad verfasste, ist für 
diesen Reflexionsprozess beispielhaft. Vgl. Kippenberg/von Stuckrad 
2003.

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

62

Wissenschaft immer unbefangener zu, steht im Schatten einer mehrtau-
sendjährigen monotheistischen Tradition. Es ist eine Einzigartigkeit der 
europäischen Geschichte, Wort und Begriff ‚Religion‘ hervorgebracht 
zu haben (Tenbruck 1993). 

Diese Einsichten in kulturhistorische, methodische und epistemologi-
sche Grundlagen des eigenen Tuns, begünstigen, ähnlich wie in der Eth-
nologie, Selbstkritik und Vorsicht. Nach fast hundert Jahre Ringen um 
eine Wesensbestimmung von Religion, jener“dubious analytical catego-
ry“ (Saler 2000, 26), ist die Weigerung, den Gegenstand zu definieren 
selbstverständlich geworden.11

Clifford Geertz hat in seinem berühmten Aufsatz Religion als kultu-
relles System bereits 1966 einsichtig gemacht, dass es gute Gründe dafür 
gibt, in der Religionsforschung von handelnden Menschen auszugehen. 
Er schlägt vor Religion als symbolisches System zu betrachten, das sich 
im Sozialen und Psychologischen verortet. Damit, so erklärt er, „ver-
schwinden globale Fragestellungen – ob Religion ‚gut‘ oder ‚schlecht‘, 
‚funktional‘ oder ‚disfunktional‘, ‚persönlichkeitsstärkend‘ oder ‚angst-
erzeugend‘ sei – wie Phantome, und übrig bleiben nur die einzelnen Be-
wertungen, Einschätzungen und Diagnosen einzelner Fälle“ (Geertz 
1983, 91). 

Genannte Auffassungen und Problemstellungen lassen sich im Semi-
narraum trefflich diskutieren. Schwieriger wird es, selbstreflexive Zu-
rückhaltung und begründete Abstinenz in Sachen Religions-Definition 
im öffentlichen Raum des Museums zu vermitteln. Der Besucher möchte 
wissen, was Religion ist, zumindest will er wissen, was Hinduismus, 
Buddhismus, Judentum oder Stammesreligionen sind. Viele Besucher, 
die im Museum vor den materiellen Zeugnissen fremder oder eigener 
Religion stehen, denken tatsächlich darüber nach, ob Religion ‚gut‘ oder 
‚schlecht‘, ‚persönlichstärkend‘ oder ‚angsterzeugend‘ ist. Die Erwar-
tungshaltung des Besuchers steht in einem sperrigen Verhältnis zur aka-
demischen Religionsforschung. 

Auf der Suche nach dem Numinosen – das Museum als Kultstätte 

Die Religionskundliche Sammlung in Marburg wurde durch den Theo-
logen Rudolf Otto (1869-1937) begründet. Ungewöhnlich für seine Zeit, 
und für einen Religions-Gelehrten allemal, war Ottos Reisebegeisterung. 

11  Religionsdefinitionen kommen an Transzendenzbestimmungen nicht vor-
bei, die jedoch in den Zuständigkeitsbereich der Theologie/en fallen. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SHIVA UND DER TEUFEL

63

Seine Begegnung mit fremden Kulturen und den gelebten, expressiv-
körperlichen Seiten von Religion (in Ritual, Gesang, Gebet, Tanz) berei-
teten das Konzept des ‚Numinosen‘ wie auch die Sammlungsgründung 
vor.12

Mit seinem Buch „Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des 
Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen“, das 1917 erschien, ge-
hört Otto zu den großen Popularisierern von ‚Religion‘. Es handelt sich 
bei diesem Werk um den seltenen Fall, wonach eine durchaus an das a-
kademische Publikum gerichtete Studie eine immense Breitenwirkung 
erzielte. Bis heute wird das Buch weithin gelesen und erlebt eine Aufla-
ge und Übersetzung nach der anderen. Religion beginnt, so Otto, beim 
Erleben des Numinosen, ein Empfinden, das Angst/Schauder und Faszi-
nation gleichermaßen beinhaltet, und er betont gleich zu Beginn seines 
Buches, dass nicht jeder Mensch mit dieser Empfindung begabt sei. Die 
Reduktion von Religion auf ein letztlich nicht kommunikables Gefühl, 
die a-historische Perspektive sowie die kulturell und sozial völlig ent-
kontextualisierte Bestimmung von Religion ist heute wissenschaftlich
passé. Ganz anders stellt sich der common sense in Sachen Religion dar. 
Das Bemühen um Verständnis von (fremder) Religion ist eine Sache, die 
Suche nach religiöser Erfahrung eine andere. Seit Friedrich Schleierma-
cher (1768-1834) die „höchste Blüte der Religion“ im Erlebnis der 
Einswerdung mit dem Universum erkannte (Gladigow 1997, 24), gehört 

12  So begann Otto aufgrund seiner Orientreise, er war gerade 26 Jahre alt, 
über einen Entwurf zu einer „Methodik des religiösen Gefühls“ nachzu-
denken (Boozer 1977, 363). Seine Reisen führten Otto bis nach Indien, 
China und Japan. Bereits seine erste Orient-Reise (1895) hinterließ prä-
gende Eindrücke. Er besuchte Ägypten, Palästina, Griechenland und den 
Mönchsberg Athos. Tanzende Derwische, Zeremonien und Gottesdienste 
der koptischen Christen, Gebete der Athos-Mönche und der Muslime 
führten Otto die Bedeutung von Gefühlen, ja die körperliche Dimension 
von Religion vor Augen. In der Begegnung mit fremden Kulturen wurde 
ihm klar, dass Religion nicht auf Glaubenssätze und theologische Exegese 
zu reduzieren ist, sondern expressiven Ausdruck von Gefühl im Ritus dar-
stellt. Die Orientreise von 1895 legte, so ist zu vermuten, auch die Fun-
damente für den Plan eines Religionsmuseums. Gegründet wurde die 
Sammlung zum Universitäts-Jubiläum im Jahr 1927, der Plan indes ist äl-
ter. Otto hatte 1912 eine Edition der bedeutendsten religiösen Texte ange-
regt. In Göttingen wurden auf seine Anregung die „Quellen der Religions-
geschichte“ publiziert. Neben diese textlichen Quellen von Religion woll-
te Otto bereits schon damals eine Sammlung „ihrer kultlichen und rituel-
len Ausdrucksmittel“ stellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

64

die Rede von „mystischer Erfahrung“, vom „Gefühl des Überweltlichen“ 
oder eines „Ergriffen-Werdens vom Numinosen“ ganz wesentlich zum 
westlichen Religions-Verständnis. 

Es war die Zeit eines Friedrich Schleiermacher, die zudem die Kunst, 
jedenfalls gewisse Stilrichtungen und Künstler, sakralisierte und die Be-
gegnung mit Kunstwerken zur heiligen Handlung erklärte. Die in der eu-
ropäischen Romantik geborene Engführung von Kunst und Religion hat 
Folgen bis in unsere Tage. So sind gleichzeitig Stimmen zu vernehmen, 
die mit Hans Sedlmayr (1948) den „Verlust der Mitte“, d.h. die Gottfer-
ne der Modernen Kunst, beklagen oder gerade in der Kunst (der Moder-
ne) das letzte Refugium von Religion zu entdecken glauben (Schmied 
1990). Damit sei gesagt: In einem Religions-Museum ist mit Besuchern 
zu rechnen, die auf der Suche nach dem „Heiligen Schauer“ vor Objek-
ten verharren oder in Erwartung „ozeanischer Gefühle“ Ausstellungs-
Räume durchschreiten. 

„He wants to know if he may make a small sacrifice in front of it.“ 
[Charles Addams, The New York Collection 1941. Hier aus Paine 2000] 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SHIVA UND DER TEUFEL

65

Der in Paine (2000) neuerdings wieder abgedruckte Cartoon von Charles 
Addams spielt mit der Verwechslung von Museum und Kultstätte. Der 
Witz geht dabei auf Kosten des indigenen Besuchers (eines Völkerkun-
demuseums), der offenbar nicht weiß, dass ein Museum kein Ort „primi-
tiver“, sondern ausschließlich „zivilisierender“ Rituale (Duncan 1995) 
ist.  

Als neuerdings der renommierte Ausstellungsmacher Jean Hubert 
Martin im Museum Kunst-Palast Düsseldorf Altäre unterschiedlicher 
Religionen ausstellte, diese durch eingeflogene Ritualexperten einwei-
hen ließ und damit beim Publikum ästhetisch-religiöse Erfahrungen zu 
evozieren beabsichtigte, war dies alles andere als komisch gemeint (vgl. 
Martin 2001). 

Sind museale Objekte eindeutig der Sphäre ‚Religion‘ zugeordnet 
und entsprechend präsentiert, werden, anders als bei materiellen Doku-
menten von Wirtschaft, Brauchtum, Nationalgeschichte oder Heimat-
kunde, Wahrnehmungsmuster und Erwartungshaltungen aktiviert, die 
Ästhetik und religiöses Erleben in Eins setzen. Ersehnt wird mitunter, 
ganz im Sinne Wackenroders, die Aufhebung der Distanz zwischen dem 
als „heilig“ markiertem Objekt und Betrachter. Das Museum ist in die-
sem Moment Kultstätte geworden und dem Religionswissenschaftler 
wird (womöglich) unterstellt, er wisse um das Geheimnis von Religion. 
Er wird zum Ersatzpriester für die Gemeinde der Erwählten, zum Hüter 
des Heiligen. Im Besucherbuch der Religionskundlichen Sammlung ist 
folgender Eintrag zu lesen: 

„Ich denke, diese Sammlung sollte im Verborgenen gehalten werden, damit 
ihr göttlicher Schein (Heiligkeit) nicht verloren geht. 

P.S.: Sie sollte ein wichtiger Wegweiser für spirituell Suchende sein! 

Danke! Th.V.“ 

Vermittlungsdilemmata.  
Der Wissenschaftler als Dorf-Prediger oder Dorf-Atheist? 

Die Geburt der europäischen Museumsidee erfolgte in den Kunst- und 
Wunderkammern der Renaissance. Das Arrangement von Gegenständen 
aus Natur, Kultur und Technik folgte einem ausgeklügelten Ordnungs-
ideal. Die ganze Welt der Erscheinungen war stellvertretend über Objek-
te in einem ‚Theatrum Mundi‘ verfügbar. Naturform, Antike, Kunst und 
Maschine hatten hier ihren Platz ebenso wie Spiel und Wissenschaft. Der 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

66

fürstliche und/oder gelehrte Sammler stellte sich in den Mittelpunkt und 
herrschte über diesen Kosmos. Dieser „orbus visueller Sinnstiftung“ 
(Bredekamp 1993) war getragen nicht nur durch einen Ordnungs- und 
Herrschaftsgestus, sondern auch durch das Bedürfnis mit der Vergan-
genheit zu kommunizieren (vgl. Bräunlein 1992, Pomian 1988). 

Die Kunstkammern der Renaissance waren der Geburtsort der neu-
zeitlichen Vision der Einheit von Wissen und Macht. An jenen Orten 
war im übrigen auch das Geheimnis oder besser das Geheime präsent, 
handelte es sich doch bei dem hier entwickelten Wissen um eine eigenar-
tige „Zwischenform von Okkultismus und Aufklärung“ (Bredekamp 
1993, 50). Das, was die Welt im Innersten zusammenhält, schien hier im 
besten Sinne des Wortes be-greifbar zu werden. 

Moderne Museen sind fraglos keine Kunstkammern mit Universali-
tätsanspruch, sondern spezialisierte Sammlungen, die zudem immer auch 
das Prinzip der bürgerlichen Öffentlichkeit inszenieren (Wyss 1994). 
Doch Ideen des Ordnens und Abbildens von Welt, Wissenserwerb durch 
Anschauung des Objektes, und damit unterschwellig auch symbolisches 
Welt-Beherrschen, haben sich in der Museumsidee erhalten. Hinzu 
kommt die prägende Kraft des Historismus, der den chronologisch ge-
ordneten bürgerlichen Museen Vermittlungsfunktion zuwies. Vermittelt 
wurden kulturelle Werte und Identitätsangebote. 

Wann immer der Museumsraum nicht nur Ort ästhetischen Erlebens, 
sondern auch der Bildung ist, werden die Konsequenzen genannter geis-
tesgeschichtlicher Traditionen deutlich. So sind bei Führungen durch 
Völkerkundemuseen Sätze zu hören wie: „und jetzt gehen wir nach Neu-
guinea“ und „hier sind wir in Afrika“; in Museen für bildende Kunst 
wird mitunter davon gesprochen, dass man sich „jetzt, in diesem Raum, 
in der Epoche des Barock (des Klassizismus, der Romantik u.ä.m.)“ be-
fände, und in der Religionskundlichen Sammlung ertappe ich mich selbst 
bei Worten wie: „In diesem Raum finden sie den Hinduismus, Konfuzi-
anismus, Daoismus, Shintoismus und eine japanische Neue Religion 
namens Tenrikyo.“ Man könnte solche Sätze schlichtweg als ungelenke 
Rhetorik abtun, würden sie sich nicht fugenlos in den Erwartungshori-
zont der bildungsbereiten Besucher einfügen. 80–90% der Führungen 
durch die Religionskundliche Sammlung sind Führungen von Schul-
klassen. Hier ist „Religion“ Thema des Faches Ethik, Philosophie oder 
eben des Religionsunterrichts. Gewünscht wird in aller Regel „Budd-
hismus“ und „Hinduismus“, da diese Religionen im Lehrplan vorkom-
men. Neuerdings werden verstärkt Führungen über „den“ Islam nachge-
fragt, aber auch „Stammesreligionen“ und die damit verbundenen The-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SHIVA UND DER TEUFEL

67

menbereiche Magie und Schamanismus, Voodoo, Trance und exotische 
Heilzeremonien erfreuen sich eines zunehmenden Interesses. 

Der Religionswissenschaftler ist genötigt etwas zu tun, was er im 
Seminarraum nicht wagen würde. In 60 Minuten ein möglichst wider-
spruchsfreies, geschlossenes Bild einer oder mehrerer Religionen zu bie-
ten. Man kann sich dem widersetzen und erläutern, warum z.B. die Rede 
von „dem“ Hinduismus falsch sei und wie künstlich religionswissen-
schaftliche Begriffsbildungen sind, dass es keinen allgemeingültigen 
Glaubens- und Textkanon gäbe, keinen Hindu-Papst, der über rechten 
oder unrechten Glauben entscheiden würde, dass die Zahl der verehrten 
Götter und Göttergeschichten unendlich sei usw. Doch auch hier ent-
kommt man einem grundsätzlichen Dilemma nicht, das Bildungsauftrag 
und Bildungsideal mit sich bringen. Erwartet werden im Lern-Raum 
Museum nicht ein Panorama beliebiger Götter- und Heldengeschichten, 
sondern für möglich gehalten und gefordert werden zusammenfassende 
Einsichten über den Gegenstand ‚Hinduismus‘. In dem Bemühen, dieser 
Forderung zu entsprechen und diese Religion „von Innen heraus“ zu er-
klären, werden sichtbare Gegenstände zur Illustration unsichtbarer Be-
grifflichkeiten wie etwa dharma, karma, bhakti, lila, moksha herangezo-
gen. Zentrale Begriffe „des“ Hinduismus werden auf diesem Weg einge-
führt und möglichst stimmig miteinander verbunden. Über dieses Ver-
fahren wird Sinn konstruiert. Untergründig gesteuert wird es von der 
Vorannahme, dass man ‚Religion‘ dann versteht, wenn man um die 
zugrundeliegenden zentralen Ideen weiß. Die Wahrheit der fremden Re-
ligion wird in der systematischen Entfaltung seiner Begrifflichkeit er-
kannt. Der hier in den Lern-Raum Museum übertragene Hegel’sche I-
dealismus ignoriert nicht nur die Handlungsebene von Religionen, in de-
nen häufig das Ritual wichtiger ist als Doktrin und Innerlichkeit. Zudem 
wird die kulturelle Einbettung von Religion, mithin Fragen nach Macht, 
Ökonomie und Geschlecht, als zweitrangig oder gar überflüssig erachtet. 
Geliefert wird eine quasi-theologische Deutung einer z.B. als ‚Hinduis-
mus‘ bezeichneten Religion, zugegebenermaßen begleitet von der zwei-
felnden Frage, was z.B. ein Hindu dazu sagen würde. Der bereits zitierte 
Clifford Geertz (1997) weist auf eines der hauptsächlichen methodologi-
schen Probleme bei der wissenschaftlichen Beschreibung von Religion 
hin. Es ist die Gefahr, dass der Wissenschaftler entweder in die Rolle des 
Dorfpredigers verfällt oder in die des Dorfatheisten.

Das Publikum bei einer Führung durch die Religionskundliche Samm-
lung erwartet in aller Regel den Prediger. Der Seminarraum lässt den 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

68

Dorfatheisten zu. Beides ist selbstredend fragwürdig, doch haben Rol-
lenzwänge, neben Vorstellungen, was eigentlich wissenswert sei, bei 
dem geschilderten Kommunikationsvorgang im Lern-Raum Museum ih-
ren nicht zu leugnenden Anteil. 

Shiva als Teufel? 
Angewandter Relativismus im Museum 

Angefragt war eine Führung zu „Hinduismus“ und „Buddhismus“. Die 
meistenteils 13-jährigen Schülerinnen und Schüler einer Realschule aus 
der näheren Umgebung Marburgs waren gut vorbereitet. Die Lehrerin 
hatte verschiedene hinduistische Götter durchgenommen. In der Religi-
onskundlichen Sammlung sollten die Schüler diese Götter wiederfinden 
und in wenigen Sätzen erklären. 

Shiva Nataraja. Religionskundliche Sammlung, Marburg. 

Das Konzept ging auf und einige Götter wurden identifiziert. Ein Junge 
deutete auf eine Figur und erklärte den anderen Schülerinnen und Schü-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SHIVA UND DER TEUFEL

69

lern: „Hier – das wissen doch alle, da ist doch der Shiva“ Die Lehrerin 
freute sich und fragte nach, ob er sonst noch etwas wüsste: „Na klar – 
das ist der Teufel!“ Der junge Mann war, wie er selbst schnell hinzufüg-
te, Türke und Muslim. 

Die Äußerung des Schülers war unerwartet irritierend und verlangte 
augenblicklich nach einer Richtigstellung. Ich erklärte, dass es sich 
selbstverständlich nicht um den Teufel handeln würde. Allerdings hätten 
Christen, die vor vielen hundert Jahren solche Figuren in Indien sahen, 
ähnlich reagiert und behauptet die Inder wären Teufelsanbeter. Ein Irr-
tum selbstverständlich, der aus eurozentrischer Voreingenommenheit re-
sultiere. Hier handle es sich um Shiva Nataraja – den Tanzenden Shiva, 
genauer um die Kopie einer südindischen Figur des 12./13. Jahrhunderts, 
die, wie die Löcher im Sockel der Figur zeigen, auf Prozessionen um-
hergetragen wurde, und ich erläuterte, dass sich für den gläubigen Shi-
vaiten im Tanz seines Gottes der ewige Wandel der Schöpfung offenba-
re. Tanz kann sowohl schöpferische wie auch zerstörerische Kräfte er-
zeugen und die Symbolik von Feuer und Trommel bringe die Polarität 
von Vergehen und Entstehen zum Ausdruck. Der Zwerg der Unwissen-
heit, Apasmara, der von Shiva besiegt wird, verkörpere menschliches, 
d.h. unser aller Unwissen, das sich jedoch in der gläubigen Hinwendung 
zu Shiva in Weisheit wandle usw. 

Im Verlauf der Richtigstellung zeigte der junge Muslim wenig Inte-
resse an den Sachinformationen, sondern vermittelte vielmehr den Ein-
druck, als sei er sich seiner Sache sicher. Seine Religion sagte ihm, dies 
sei der Teufel. 

Alle Religionen sind gleichwertig, so bekennt der Religionswissen-
schaftler und ebenso geht der Ethnologe von Gleichwertigkeit der unter-
schiedlichen Kulturen aus. Wenn ein Muslim in Shiva den Teufel sieht, 
ist das aus dieser Perspektive betrachtet zunächst eine interessante reli-
gionswissenschaftliche Beobachtung. Manche Hindus betrachten Jesus 
als Avatar, als eine Erscheinungsform des Gottes Vishnu. Aus religi-
onswissenschaftlicher Sicht ist eine Aussage über die Richtigkeit oder 
Fehlerhaftigkeit solcher Auffassungen unsinnig. Im geschützten Raum 
der Universität lässt sich dementsprechend trefflich über Innen- und Au-
ßensicht, über Relativismus, Anti-Relativismus und Anti-Anti-Rela-
tivismus (Geertz 1984) in Ethnologie und Religionswissenschaft debat-
tieren. 

Verlässt man diese Räume und tritt hinaus in die Welt der Realpoli-
tik, deren kalter Wind manchmal sogar direkt im geschützten Museums-
raum spürbar ist, sind plötzlich Positionierungen gefragt. Dies verlangt 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

70

nicht nur die political correctness, sondern auch das Ethos der Aufklä-
rung. Im öffentlichen Raum, in dem Kommunikation über Religion statt-
findet, wirkt das Beharren auf akademische Immunität seinerseits provo-
zierend. Auf politisch brisantem Terrain fällt es schwer, das Ideal von 
wissenschaftlicher Neutralität glaubhaft zu verfechten. Gefragt ist hier 
die Qualität des wissenschaftlichen Moderators, der zunächst vor allem 
eines vermitteln sollte: kulturelle Selbstaufklärung. Erst wenn sowohl 
die begrifflichen wie auch die kultur- und religionsgeschichtlichen Vor-
aussetzungen des eigenen Standpunktes offen gelegt sind, kann die 
schwierige Übung des Fremd-Verstehens beginnen. 

Die Konsequenzen, die sich aus erwähnten, zunächst bizarr anmuten-
den „Gewissheiten“ ergeben, wonach der Gott der Anderen in Wirklich-
keit der Teufel sei, können verheerend sein. Was im Museum noch fol-
genloses Geplänkel zwischen dem pädagogisch provozierten Wissen-
schaftler und dem glaubensfesten Schüler bleibt, führt unter anderen 
Umständen und in anderen Weltgegenden an den Rand eines atomaren 
Konfliktes. 

Schule des Befremdens? 

Wie zu zeigen war, besteht eine Kluft zwischen der akademischen De-
batte des Seminarraumes und der öffentlichen Erwartung, aber auch dem 
öffentlichen Auftrag der Informationsvermittlung und Belehrung. Der 
Zwang zu autoritären Rede – ich erkläre den Hinduismus und informiere 
über das wirkliche Wesen von Shiva – widerspricht einer mit guten 
Gründen an den Tag gelegten selbstreflexiven und erkenntniskritischen 
Haltung der akademischen Wissenschaft.13

13  Hans Kippenberg und Kocku von Stuckrad schlagen eine pragmatische 
Lösung für geschildertes religionswissenschaftliches und in Folge muse-
ums-pädagogische Dilemma vor. Dieses wird hervorgerufen durch die 
methodisch absolut sinnvolle Enthaltsamkeit von Aussagesätzen wie z.B., 
dass „Magie funktioniert, dass es eine Gottheit wirklich gibt oder dass die 
Ahnen noch immer unter leben“. Denn, wenn Religionswissenschaft sol-
che Sätze bejahte, „betriebe sie Theologie, würde sie sie verneinen, fiele 
sie einem Materialismus und Positivismus anheim oder zumindest einer 
Psychologisierung von religiösen Entitäten. Beide Möglichkeiten – die ih-
rerseits Ontologien voraussetzen! – lassen sich wissenschaftlich nicht be-
legen.“ Dennoch könne der Religionswissenschaftler durchaus kritisch 
Position beziehen: „Wenn beispielsweise Menschen wegen Hexerei ver-
folgt werden oder wenn Verschwörungstheorien im politischen Kampf 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SHIVA UND DER TEUFEL

71

Gottfried Korff hat jüngst ins Gedächtnis gerufen, dass Museen, ins-
besondere ethnographische Museen, sowohl Orte des Wissens als auch 
Orte des Befremdens sind (Korff 2001). Ein Museumskonzept, das seit 
längerer Zeit Konjunktur hat, spricht nicht länger von Aufklären und In-
formieren, sondern von der „Poetik“ des Museums. Eine Ausstellung sei 
ein „selbständiges ästhetisches Medium“ (so Walter Benjamin). Das 
Museum wird zum Experimentierraum. „Verfremdung“ wird zum Zau-
berwort. Bewusst wird gerade nicht versucht Welt zu verdoppeln, ein 
seit jeher aussichtsloses Unterfangen im Museum, sondern man ist be-
müht, Gewohntes zu dekonstruieren.  

Angesichts eines in Europa beobachtbaren Museumsbooms vergan-
gener Jahrzehnte ließ sich Peter Sloterdijk zu einer Theorie des Befrem-
dens anregen (vgl. Sloterdijk 1989). Er rät, das Museum solle eine 
„Schule des Befremdens“ werden, und er erwarte vom Museum, dass es 
„die Gesellschaft, die sich an Identifizierungen klammere, in einen intel-
ligenten Grenzverkehr mit dem Fremden verwickle“. Das Museum müs-
se sich vom Identitätszwang des 19. Jahrhunderts lösen, es müsse mehr 
sein als eine „Gedächtnishalle des Eigenen oder des Angeeigneten, es 
müsse mehr leisten als eine Verbiederung des Nichtassimilierbaren, 
mehr als die Herstellung einer falschen Vertrautheit mit abgelegenen 
Dingen. Museen seien, so schreibt er, weder ‚Deponien zur exemplari-
schen Aufbewahrung von zivilisatorischem Sondermüll‘, noch ‚Endla-
gerstätten für schwach strahlende Substanzen‘„ (Korff 2001, 140). 

Das Museum solle zu einer Agentur der „inneren Ethnologie“ wer-
den, zu einer „xenologischen Institution“ (Sloterdjik 1989, hier nach 
Korff 2001, 139). 

Das Museum bleibt damit also nicht länger der Ort der Selbstverge-
wisserung im Eigenen, sondern wird zum Ort der Irritation des Eigenen, 
der inszenierten Infragestellung des Gewohnten. Das ethnologische Mu-
seum wird zum eigentlichen Museumstyp des ausgehenden 20. (und 
beginnenden 21.) Jahrhunderts. 

Der Weg, auf den Sloterdjik und Korff hinweisen, scheint mir, wenn 
auch in der fachwissenschaftlichen und museologischen Debatte nicht 
mehr brandneu, durchaus weiterhin verlockend.14 Die Idee, in einer 

eingesetzt werden, muss der Wissenschaftler zu ihnen auch ablehnend 
Stellung nehmen, allerdings nicht unter Verweis auf eine überlegene On-
tologie.“ Kippenberg/von Stuckrad 2003, 14f. 

14  Bekanntlich wurde die sog. Repräsentationsdebatte spätestens durch den 
von Ivan Karp und Stephen Lavine editerten Band Exhibiting Cultures. 
The Poetics and Politics of Museum Display in das Völkerkunde-Museum 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

72

Schule des Befremdens wirken zu können finde ich als Religionswissen-
schaftler und Ethnologe herausfordernd. Die in meinem Text angespro-
chenen Vorannahmen, Gewissheiten und Aneignungsstrategien im Um-
gang mit ‚Religion‘ gilt es nicht nur theoretisch-epistemologisch zu erör-
tern, sondern auch museologisch zu hinterfragen und – im Idealfall – 
auch museal und in selbstaufklärerischer Absicht offen zu legen.15

gebracht. Das Völkerkunde-Museum ist damit zu einem besonders mar-
kanten Sonderfall geworden, an und in dem trefflich Fragen kultureller 
Repräsentation diskutiert werden. Vgl. Karp/Lavine 1991. 

15  Nachzudenken wäre darüber, wenn auch zunächst nur in dieser letzten 
Fußnote, wie eine Ausstellung aussehen könnte, in der unser Verständnis 
von Religion/en museal thematisiert werden könnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SHIVA UND DER TEUFEL

73

Literatur 

Ibero-Amerikanischen Institut & Museum für Völkerkunde (Hg.) (1992): 
Amerika 1492 – 1992. Neue Welten – Neue Wirklichkeiten. 2 Bde. 
[Ausstellungskatalog]. Braunschweig: Westermann 

Bergmann, Joerg/Hahn, A./Luckmann, Th. (Hg.) (1993): Religion und 
Kultur [Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 
Sonderheft 33]. Opladen: Westdeutscher Verlag 

Boozer, Jack S. (1977): Rudolf Otto (1869-1937): Theologe und Religi-
onswissenschaftler. In: Schnack (Hg.): 362-389  

Bräunlein, Peter J. (1992): Theatrum Mundi. Zur Geschichte des Sam-
melns im Zeitalter der Entdeckungen. In: Focus Behaim Globus: 
355-376  

Bredekamp, Horst (1993): Antikensehnsucht und Maschinenglauben. 
Die Geschichte der Kunstkammer und die Zukunft der Kunstge-
schichte. Berlin: Wagenbach 

Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago: 
Chicago University Press 

Deutsche Vereinigung für Religionsgeschichte (Hg.) (2001): Religions-
wissenschaft: Forschung und Lehre an den Hochschulen in Deutsch-
land. Marburg: diagonal-Verlag 

Duncan, Carol (1995): Civilizing Rituals. Inside Public Art Museums. 
London: Routledge 

Fitzgerald, Timothy (2000): The Ideology of Religious Studies. Oxford: 
Oxford Univer. Press 

Focus Behaim Globus (1992): 2 Bde. [Ausstellungskatalog]. Nürnberg: 
Verlag des Germanischen Nationalmuseums  

Geertz, Clifford (1984): Anti-Anti-Relativismus. In: American Anthro-
pologist, 86: 263-278 

Geertz, Clifford (1997): Religion als kulturelles System. In: Geertz: 44-
95

Geertz, Clifford (1997): Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen 
kultureller Systeme. Frankfurt/M.: Suhrkamp 

Gladigow, Burkhard (1997): Friedrich Schleiermacher (1768-1834). In: 
Michaels (Hg.): 17-28 

Groppe, Hans-Hermann/Jürgensen, Frank (Hg.) (1989): Gegenstände der 
Fremdheit. Museale Grenzgänge. Marburg: Jonas Verlag 

Hense, Heidi (1990): Das Museum als gesellschaftlicher Lernort. Aspek-
te einer pädagogischen Neubestimmung. Frankfurt: Brandes & Apsel 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER J. BRÄUNLEIN

74

Hettlage, Robert/Vogt, L. (Hg.) (2000): Identitäten in der modernen 
Welt. Opladen: Westdeutscher Verlag 

Kallscheuer, Otto (Hg.) (1996): Das Europa der Religionen. Ein Konti-
nent zwischen Säkularisierung und Fundamentalismus. Frankfurt: S. 
Fischer 

Karp, Ivan/Lavine, Stephen D. (Hg.) (1991): Exhibiting Cultures. The 
Poetics and Politics of Museum Display. Washington: Smithsonian 
Inst. Press 

Kippenberg, Hans G. (1997): Kritik an Religionen – Antikritiken im 
Namen von Religionen. In: Klinkhammer [u.a.] (Hg.): 27-46 

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (Hg.) (2003): Einführung in 
die Religionswissenschaft. München: C.H.Beck 

King, Richard (1999): Orientalism and Religion. Postcolonial Theory, 
India and ‚The Mystic East‘. London: Routledge 

Klinkhammer, Gritt M./Rink, Steffen/Frick, Tobias (Hg.) (1997) Kritik 
an Religionen. Marburg: diagonal-Verlag 

Knoblauch Hubert (1997) Die Sichtbarkeit der unsichtbaren Religion. 
Subjektivierung, Märkte und de religiöse Kommunikation. In: Zeit-
schrift für Religionswissenschaft, 5:179-202 

Knoblauch, Hubert (2000): „Jeder sich selbst sein Gott in der Welt“ – 
Subjektivierung, Spritualität und der Markt der Religion. In: Hettlage 
[u.a.] (Hg.) 2000: 201-216 

Kohl, Karl-Heinz (Hg.) (1982): Mythen der Neuen Welt. Zur Entde-
ckungsgeschichte Lateinamerikas [Ausstellungskatalog]. Berlin: Frö-
lich & Kaufmann 

Korff, Gottfried (2001): Das ethnographische Museum: Schule des Be-
fremdens? In Times, Places, Passages:133-149 

Kraus, Michael/Mark Münzel (2003): Museum und Universität in der 
Ethnologie. Marburg: Curupira 

Levenson, Jay A. (Hg.) (1991): Circa 1492. Art in the Age of Explora-
tion. Washington: National Gallery of Art 

Luckmann, Thomas 1996. Die unsichtbare Religion. Frankfurt: Suhr-
kamp 

Martin, Jean Hubert (Hg.) (2001): Altäre – Kunst zum Niederknien. Ka-
talog zur Ausstellung im Museum Kunst-Palast Düsseldorf vom 2. 
September 2001 bis 6. Januar 2002. Ostfildern-Ruit: Hatje Cant 

Michaels, Axel (Hg.) (1997): Klassiker der Religionswissenschaft. Mün-
chen: C.H. Beck 

Paine, Crispin (Hg.) (2000): Godly Things. Museums, Objects and Re-
ligion. London: Leicester University Press 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SHIVA UND DER TEUFEL

75

Pochat, Götz (1970): Der Exotismus während des Mittelalters und der 
Renaissance: Voraussetzungen, Entwicklung und Wandel des bild-
nerischen Vokabulars. Stockholm: Almqvist & Wiksell 

Pomian, Krzysztof (1988): Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln. 
Berlin: Wagenbach 

Saler, Benson (2000): Conceptualizing Religion. Immanent Anthropolo-
gists, Transcendent Natives, and Unbound Categories. New York/ 
Oxford: Berghahn Books. 

Schnack, Ingeborg (Hg.) (1977): Marburger Gelehrte in der ersten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts. Marburg: Veröffentlichungen der Historischen 
Kommission für Hessen 

Said, Edward (1978): Orientalism. New York: Vintage Books 
Schmied, Wieland (1990): GegenwartEwigkeit. Gedanken zu Konzept, 

Sinn und Problematik dieser Ausstellung. In: Schmied (Hg.): 11-26 
Schmied, Wieland (Hg.) (1990): GegenwartEwigkeit. Spuren des Trans-

zendenten in der Kunst unserer Zeit. Katalog zur Ausstellung im 
Martin Gropius Bau, Berlin, 7. April 1990 – 24. Juni 1990. Stuttgart 
Edition Canz 

Sedlmayr, Hans (1948): Verlust der Mitte: die bildende Kunst des 19. 
und 20. Jahrhunderts als Symptom und Symbol der Zeit. Salzburg: 
Müller 

Sloterdjik, Peter (1989): Museum: Schule des Befremdens. In: Frankfur-
ter Allgemeine, Magazin, 17. März 1989 

Smith, Jonathan Z. (1998): Religion, Religions, Religious. In: Taylor 
(Hg.): 269-284  

Taylor, Mark C. (Hg.) (1998): Critical Terms for Religious Studies. Chi-
cago: University of Chicago Press 

Tenbruck, Friedrich (1993): Die Religion im Maelstrom der Reflexion. 
In: Bergmann [u.a.] (Hg.): 31-67 

Times, Places, Passages (2001): Ethnological Approaches in the New 
Millenium, 7th SIEF-Conference, Budapest, april 23-28, plenary pa-
pers. Budapest: Institute of Ethnology. 

Weltausstellung Sevilla (1992): Kunst und Kultur um 1492 [Katalog-
band]. Sevilla: Electa. 

Wyss, Beat (1994): Wider den Kunsthistorismus [Rezension zu Brede-
kamp 1993]. In: Kunstchronik, 47 (3): 162-168 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN 

Perspektiven e iner  kunstgeschichtl ichen  
Kulturw issenschaft  

SUSANNE LANWERD

Prolog 

Mönche bauen sieben Tage lang einen Palast aus Sand.  
In Anwesenheit von mehr als 8000 Menschen vernichtet der Dalai 

Lama das Werk mit einer einzigen Handbewegung – in Sekundenschnel-
le. Er spricht anschließend einen Segen, der über die Anwesenden hin-
aus, genauer die Streuung des Sandes in heimische Gewässer, die ganze 
Welt erreichen soll. 

Diese Szene ereignete sich im Oktober 2002 in der österreichischen 
Stadt Graz. Nicht nur zu dieser Veranstaltung des Dalai Lama, der vier-
zehn Tage in Graz weilte, waren Tausende von Besuchern gekommen; 
jeder der zahlreichen Auftritte wurde von ähnlich großen Besuchergrup-
pen frequentiert. Die Faszinationskraft nicht-westlicher Religionen so-
wie der Wunsch, an Ritualen aus diesen Religionen teilzunehmen, hier 
an dem Kalachakra-Ritual des Buddhismus, ist evident. 

Zur Eröffnung der Düsseldorfer Ausstellung „Altäre – Kunst zum Nie-
derknien“ im September 2001 waren religiöse Spezialisten aus aller Welt 
geladen, um „ihre“ Altäre zu weihen; es handelte sich um einen publi-
kums- und medienwirksamen Auftakt, wie zahlreiche Feuilletonartikel 
belegen1. Im vorliegenden Beitrag werde ich diese und andere Ausstel-
lungen2 diskutieren und zwar aus folgendem Grund: Die hier stattgefun-

1  Vgl. exemplarisch Mazzoni 2001. 
2  Die Ausstellungen „Heaven“ (Düsseldorf 1999 und Liverpool 2000), „The 

Image of Christ. Seeing Salvation“ (London 2000) und „New Heimat“ 
(Frankfurt a.M. 2001/02). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

78

denen Thematisierungen von „Religiösem“ westlicher und nicht-west-
licher Provenienz fallen unterschiedlich aus, sie zeigen aber dennoch 
Gemeinsamkeiten. So werden im Rahmen dieser Ausstellungen entwe-
der Werke gezeigt, die herkömmlich nicht unter den Begriff Kunstwerk 
gefasst sind, beispielsweise Altäre und andere Kultobjekte, oder es wer-
den Kunstwerke jenseits ihres – zumeist durch die Kunstgeschichte ka-
nonisierten – Kontextes (aus-)gestellt. Eben dieser Befund lässt es sinn-
voll erscheinen, Gemeinsamkeiten und mögliche Differenzen erstmals3

aus der Perspektive einer kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft, wie 
sie von Aby Warburg entwickelt wurde4, genauer zu beleuchten.  

Meine These ist, dass im Zuge der allerorts bekundeten „Grenzver-
schiebungen“ und Annäherungsversuche von Wissenschaft und Kunst, 
Kunst und Religion unzulässige Problemverschiebungen zu verzeichnen 
sind: Aktuelle wissenschaftliche Erkenntnisse, wie sie derzeit in der Re-
ligionswissenschaft und Genderforschung, der Geschichtswissenschaft 
und Kunstgeschichte zur Diskussion stehen, werden durch gängige Aus-
stellungskonzeptionen von „Religion“ im Museum unterlaufen. Warum 
ist das so? Zur Beantwortung dieser und daran anschließender Fragen 
werde ich zunächst kulturwissenschaftliche Ansätze des beginnenden 20. 
Jahrhunderts skizzieren. 

Das Konzept einer kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft 

Die kunstgeschichtliche Kulturwissenschaft umfasste und umfasst ein 
breitgefächertes, dezidiert interdisziplinäres Programm. Zwischen 1921 
und dem Jahr 1933, in dem die erzwungene Emigration des Instituts so-
wie der Mitarbeiter Gertrud Bing, Fritz Saxl und anderer nach London 
erfolgte, trafen sich in der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek War-

3  Das Verhältnis von Kunst und Religion vor dem Hintergrund der Metho-
den Aby Warburgs diskutiere ich ausführlich in Lanwerd 2002. 

4  Zur Aktualität der Forschungen Aby Warburgs (1866-1929) vgl. die Stu-
dienausgabe seiner Gesammelten Schriften in mehreren Bänden, die zur 
Zeit von Horst Bredekamp, Michael Diers, Kurt W. Forster, Nicholas 
Mann, Salvadore Settis und Martin Warnke herausgegeben wird und von 
der mittlerweile die Abteilung I in zwei Bänden, der erste Band der Abtei-
lung II sowie Abteilung VII (Michels und Schoell-Glass, Hg. 2001) vor-
liegen. Neue Züricher Zeitung Online:  
http://www.nzz.cd/2002/03/06/fe/page-article7YX23.html. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

79

burg5 in Hamburg Religionswissenschaftler und Philosophen, Philolo-
gen, Kunsthistoriker, Orientalisten, Mediävisten, Rechtshistoriker und 
Romanisten, um ihre Studien zu betreiben und deren Ergebnisse zu refe-
rieren. Die zentrale Forschungsfrage, der sich die Vertreter all dieser 
Disziplinen widmeten, richtete sich auf die Formen des Nachlebens der 
Antike; es ging in ihren Forschungen weniger darum, den Wechsel der 
Dinge festzuhalten, „sondern die Konstanz im Wechsel“6 zu klären. 

Dieser Forschungsansatz basierte zum einen auf einem spezifischen 
Bildbegriff, zum anderen auf einer – ihm korrespondierenden – Metho-
de. Zunächst zum Bildbegriff: „Über die Kunstwerkgeschichte zur Wis-
senschaft von der bildhaften Gestaltung“, diese Notiz Warburgs impli-
ziert nicht nur die Distanz zur „ästhetisierenden Kunstgeschichte“, die 
vorwiegend am künstlerischen Charakter der Kunstwerke und an der 
Stilkunde interessiert war; im Rahmen der kunstgeschichtlichen Kultur-
wissenschaft wurde vielmehr damit begonnen, sämtliche Äußerungsfor-
men der Gattung Bild zu untersuchen (Diers 1993, 17). Nichts Geringe-
res als die gesamte visuelle Kultur geriet in den Blick, um zur Klärung 
der Forschungsfrage nach der Konstanz im Wechsel beizutragen. Bild- 
und Wortquellen unterschiedlichster Couleur zog Warburg beispiels-
weise für seinen einschlägigen Beitrag zur „Heidnisch-antiken Weissa-
gung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten“ heran: Flugblätter der Refor-
mation, Sternenkonstellationen, Spielkarten und vieles mehr7. Zur ein-
drücklichen Dokumentation dieses umfassenden Bildbegriffs sei auf den 
„Bilderatlas“ verwiesen, der als visuelles Hilfsmittel ab circa 1925 zum 
Einsatz kam: „Große, aber leichte Holzrahmen, über die grobe schwarze 
Leinwand gespannt war, bildeten die Unterlage, auf der die Photogra-
phien mit leichten Klammern befestigt wurden“ (Gombrich 1992, 349). 
Auf diesen Tafeln wurden zwanzig und mehr Reproduktionen ange-
bracht, deren multiple Vergleichbarkeit die extreme Spannweite der 
möglichen Kontextualisierungen eines gegebenen Stoffes erahnen ließ 
(Schoell-Glass 1998, 219f).  

Der erste Topos, der die Perspektive der kunstgeschichtlichen Kul-
turwissenschaft entscheidend prägt und es zugleich erlaubt, gegenwärti-
ge Ausstellungskonzepte genauer zu untersuchen, ist: Hier wird Dispara-

5  Zur facettenreichen Geschichte dieser Institution, die mit dem Warburg 
Institute in London ihre dauerhafte Fortexistenz finden sollte, vgl. Diers 
(Hg.) 1993; zu den religionswissenschaftlichen Studien, die von dieser In-
stitution angeregt wurden: Kany 1989. 

6  Fritz Saxl zitiert nach Hofmann 2002, N3. 
7  Vgl. Warburg in Wuttke (Hg.) 1980; auch Böhme 1997, 140.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

80

tes zusammengebracht und eine Neuordnung des bereits durch Klassifi-
kation geordneten Materials vorgenommen.  

Der Bildbegriff der kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft korres-
pondiert mit einer Methode, die über die vielzitierte Formulierung War-
burgs „Der liebe Gott steckt im Detail“ Berühmtheit erlangen sollte: Es 
gilt, Details sowie Nebensächlichkeiten als Spuren zu lesen und ernst zu 
nehmen. Initiiert hatte die Methode der Italiener Giovanni Morelli in den 
Jahren 1874 und 1876, der damit zugleich eine neue Rezeptionsweise 
von Kunstwerken begründete. Denn für die Bildanalyse schlug er vor, 
sich nicht so sehr auf die auffälligen und leicht kopierbaren Merkmale 
der Bilder zu stützen, als vielmehr jene unwichtig erscheinenden Mo-
mente zu berücksichtigen, an denen die durch die kulturelle Tradition 
gebundene Kontrolle des Künstlers nachlasse. Nicht von ungefähr bezog 
sich Sigmund Freud in seiner symptomalen Analyse ebenso wie „Sher-
lock Holmes“ in der Indizienforschung, implizit oder explizit, auf Morel-
li. Dem italienischen Historiker Carlo Ginzburg ist es schließlich zu ver-
danken, diese Querverbindungen im Blick auf Warburg sichtbar gemacht 
und für die Geschichtsschreibung selbst die Methode der Spurensiche-
rung von verborgener Geschichte, Kunst und sozialem Gedächtnis ge-
nutzt zu haben.8

Es wurde bereits erwähnt, dass die zentrale Forschungsfrage der Kul-
turwissenschaftlichen Bibliothek Warburg um die Formen des Nachle-
bens der Antike kreiste und, damit verbunden, um das Phänomen einer 
Beharrlichkeit der Formensprache bei gleichzeitig rasantem Medien-
wechsel.  

Versteckt hinter dieser Frage – so die instruktive These von Charlotte 
Schoell-Glass – wurde mit Hilfe des Netzes richtig formulierter Fragen 
auch die Antwort auf eine nicht-formulierte Frage gesucht: „Was ist die 
Ursache des Judenhasses?“. Warburgs Konzept einer Kulturwissenschaft 
könne gedeutet werden als „Versuch einer zweiten Aufklärung [...], de-
ren Notwendigkeit sich für ihn aus der eigenen und frühen Erfahrung des 
aller Aufklärung widerstrebenden Antisemitismus ergab“ (Schoell-Glass 
1998, 25).9 Auf die Faszinationskraft von Bildern, Formen und Formeln 
sowohl der Antike als auch des christlich-theologischen Antijudaismus 

8  Vgl. die Beiträge von Carlo Ginzburg beispielsweise in: Ders. 1988. 
9  Nicht müßig zu erwähnen, gerade im Blick auf den aktuell inflationären 

Gebrauch des Begriffs Kulturwissenschaft, ist in diesem Kontext auch ihr 
Hinweis, dass zu Anfang des 20. Jahrhunderts ein unpolitischer Kultur-
begriff nicht denkbar gewesen wäre; vgl. dies. 1998, 17 sowie Edgar 
Wind 1931, 401ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

81

richtete sich also das Augenmerk, mithin auf deren Real- und Imaginati-
onsgeschichte. Das aber bedeutet, dass auch die Frage nach der Rezepti-
onsgeschichte erstmals in vollem Umfang gestellt wurde. Eine „ganze 
Lehre von den Formen der Rezeption“, wie sie einst Karl Lamprecht, ei-
ner der Lehrer Warburgs, gefordert hatte, sollte nun realisiert werden.10

Gleich zwei weitere, die Perspektive der kunstgeschichtlichen Kul-
turwissenschaft prägende und für die Analyse zeitgenössischer Phäno-
mene geeignete Topoi werden erkennbar.  

Erstens: In der Aufmerksamkeit für die Konstanz und Präsenz eines 
Problems ebenso wie für dessen Geschichtlichkeit wird – damals wie 
heute – stets auch das Verhältnis von Vergangenheit und Gegenwart 
verhandelt: In welchen Formen wird Vergangenes transportiert; welche 
Formen – manche seltener, andere häufiger – geben Aufschluss über die 
Geschichte; wer bestimmt die Auswahl? Über das Bewusstsein und die 
Reflektion der Real- und Imaginationsgeschichte von Bildern, Vorstel-
lungen und Formen tritt die Rezeptionsgeschichte als zentrales Moment 
der kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft auf den Plan. Zweitens: 
Bilder im weitesten Sinne, sakrale Objekte, Alltagsgegenstände und 
Kunstwerke bilden Fakten, deren Plazierung und Deplazierung beliebi-
gen Motivsträngen unterliegt. Erst eine veränderte Perspektive, die die 
faktischen Bedingtheiten dieser „Fakten“ in den Blick nimmt, lässt Auf-
schlüsse über die Funktion ihrer „Verortung“ in jeweiligen Kontexten 
zu. 

Es ergeben sich folgende Topoi, die als heuristische Instrumente für 
zeitgenössische Thematisierungen von Religion in Museen genutzt wer-
den können: 

• Die Zusammenstellung von Disparatem und der Versuch einer 
Neuordnung; 

• Das Bewusstsein für eine Konstanz im Wechsel, mithin für die I-
maginations- und Rezeptionsgeschichte; 

• Der Unterschied zwischen „Fakten“ und ihren faktischen 
Bedingtheiten. 

• Der vierte Topos wurde indirekt schon genannt: Die Warburgsche 
Ablehnung einer ästhetisierenden Kunstgeschichte und die unmit-
telbar mit dieser Ablehnung verknüpfte Aufgabenstellung einer 
Kontextualisierung der Äußerungsformen Bild. 

10  Lamprecht zitiert nach Gombrich 1992, 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

82

Himmel, neue Heimat, Heil, Erlösung und Altäre 

„Heaven“, so der Titel einer Düsseldorfer Ausstellung im Jahr 1999, 
versprach, die Herzen der Besucher zu brechen. Warum diese brachiale 
Metaphorik? Oder, schlichter gefragt, ist zeitgenössische Kunst ohne 
Versprechungen in der breiten Öffentlichkeit nicht diskutierbar?  

Gleich mehrfach findet sich die Behauptung, dass Kunst ebenso wie 
religiöser Glaube Trost spenden könne und Sicherheit vermittle, die das 
Leben verweigere (Biggs 1999, 7). Ein allerdings himmelweiter Unter-
schied zur Aussage Warburgs, dass seine Bibliothek darauf angelegt sei, 
das Leben selbst als stilbildende Macht zu entdecken (Hofmann 2002, 
N3).  

Im Rahmen der Ausstellung wurde vorrangig „junge Kunst“ präsen-
tiert, die um ein „altes Thema“ kreisen sollte: Um das Thema des Religi-
ösen und die „Verwandlungen der religiösen Ingredienzen“ (Syring 
1999, 5). Unterschiedlichste Kunstwerke, deren kleinster gemeinsamer 
Nenner im Zeitraum ihres Entstehens – das letzte Drittel des 20. Jahr-
hunderts – besteht, wurden zusammengestellt; ihre An- und Neuordnung 
aber erfolgte „nach den Parametern des Religiösen“. Vor dem Hinter-
grund der Tatsache, dass hier die „Parameter des Religiösen“ als Garan-
ten von Geschichtlichkeit fungieren, die zugleich in zeitgenössischer 
Kunst, wenn auch verwandelt, ihren Niederschlag finden sollen, sind 
diese Parameter präziser zu betrachten. Als solche gelten: Das Erhabene, 
das Kind, der Außerirdische, Glamour, Androgynie, um nur einige zu 
nennen. So zeige sich das Erhabene heute beispielsweise in 
Schönheitsritualen, Diäten, plastischer Chirurgie, da hier Schönheit mit 
Tugend gleichgesetzt würde; Kleidungsstücke, deren Maß nicht am 
menschlichen Körper genommen wurde, lassen Glamour in religiöse 
Verzückung umschlagen; Androgynie verweise auf einen „uranfäng-
lichen Zustand von Vollendung“; das Kind und der Außerirdische stehen 
für die „Möglichkeiten der Erlösung durch himmlische Kreaturen“ 
(LeVitte Harten 1999, 10/12). 

Nun ist – gerade im Blick auf die ausgestellten Kunstwerke – leicht 
zu erkennen, dass die „Parameter des Religiösen“ willkürlich gesetzt und 
der präsentierten Kunst nachträglich überstülpt wurden. Sie geben sich 
damit als (bloße) Mittel der sprachlichen Dramatisierung zu erkennen. 
Diesem Befund entspricht, dass stets ungeklärt bleibt und zwar sowohl 
in den Katalogbeiträgen als auch in den Präsentationsformen, aus wel-
chen Religionen die „religiösen Ingredienzen“ überhaupt geschöpft sind; 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

83

eine Ausnahme (in mehr als einer Hinsicht) bilden die Werke muslimi-
scher Künstlerinnen.  

Die Präsentation der Kunstwerke ist wie diese selbst bunt, witzig, 
kurzweilig und lässt weder Raum noch Zeit für das Nachdenken über 
Produktion und Rezeption, Geschichtlichkeit und Präsenz, für die Re-
flektion dieser hochdiffizilen Verhältnisse inmitten des künstlerischen 
Gegenstandes. Qualitäten der Kunst, beispielsweise Sinnlichkeit und 
Verstand auf rätselhafte Weise zu verknüpfen, sind hier nicht gefragt. 
Warum? Warum wird das rhetorische Mittel der „Parameter des Religiö-
sen“ überhaupt eingesetzt, wo es sich doch eigentlich um die Präsentati-
on zeitgenössischer Kunst handelt?   

Zu vermuten ist, dass mit Hilfe dieser Mittel – eine die Sinne domi-
nierende Präsentationsform und die sprachliche Zurschaustellung des 
Bewusstseins für Konstanz im Wechsel – eine tatsächlich vorhandene 
„Konstanz im Wechsel“ kaschiert werden soll. Ich meine die in der Aus-
stellung vollzogene Wiederholung11 des romantischen Gestus, der vor 
über zweihundert Jahren das Ziel verfolgte, Religion zur Kunst, Kunst 
zur Religion und den Künstler zum Priester erheben zu wollen.  

Die Ausstellung „Heaven. An Exhibition that will break your heart“ 
arbeitet also mit einem Kunstbegriff, der von Traditionslinien und 
kunstgeschichtlicher Kulturwissenschaft nichts wissen will. Und sie tut 
dies, um die eigene Verankerung in der Imaginationsgeschichte von 
Künstlerbildern nicht erkennbar werden zu lassen. Das Bild des Künst-
lers als Genius, das spätestens mit Giorgio Vasari festgeschrieben wurde, 
wird ungebrochen transportiert.12

Die mit diesem Befund unwillkürlich einsetzende Assoziationskette: 
Allmacht der Gedanken, Größenwahn, Verliebt ins eigene Spiegelbild, 
Narzissmus13 findet ihre Entsprechung in einer weiteren Auffälligkeit 
der Ausstellung „Heaven“. Der hier adressierte Himmel als religiöser Pa-
rameter par excellence ist ungetrübt und wolkenlos. Er bildet eine spie-
gelglatte Fläche, besitzt weder Tiefe noch Dreidimensionalität. Wer nur 
spiegelt sich in ihm? Wohl kaum jener andere Künstler aus Düsseldorf, 

11  „Wenn Kunst einst religiös war, so erkennen wir an dieser Stelle, dass es 
gegen Ende des Jahrtausends die Religion ist, die zum Kunstwerk wird“ 
sowie vice versa: „Da Kunst selbst ein religiöses Phänomen geworden 
ist“, vgl. LeVitte Harten 1999, 10, 12. 

12  Zur „Aktualität des Künstlerimages“ vgl. Schade und Wenk 1995, 346ff. 
13  Zur Verknüpfung des Warburgschen Magiebegriffs mit Freuds Narziss-

muskonzeption vgl. Lanwerd 1993, Kapitel III. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

84

nämlich Heinrich Heine, der einst noch sagen konnte: Den Himmel – 
überlassen wir den Engeln und den Spatzen.14

*

Dezidiert gegen eine, stets mit der Romantik verknüpfte Vorstellung 
richtete sich die Ausstellung „New Heimat“. So macht Karl-Heinz Kohl 
in seinem Katalogbeitrag darauf aufmerksam, dass „unserem romanti-
schen Bild von unberührten und reinen Urkulturen“ reale Vorgänge in 
nicht-westlichen Gesellschaften widersprechen, die aus diesem Grund 
oftmals auch gar nicht wahrgenommen würden (Kohl 2001, 17). Ge-
meint ist die von Ethnologen und Ethnologinnen bezeugte Beobachtung, 
dass diese Gesellschaften (hierin der Kunst der Moderne gegen Ende des 
19. Jahrhunderts vergleichbar) mit Konsumgütern und Handelswaren aus 
ihnen fremden, kulturellen Kontexten aneignend und integrierend umge-
hen: Die – dort in aller Regel dem Gebrauch verpflichteten – Güter wer-
den hier mit neuen, anderen Bedeutungen versehen, die zumeist in einem 
ihnen zugeschriebenen Repräsentationswert gründen. Diese Vorgänge 
seien überdies kein rezentes Phänomen, sondern setzten bereits mit den 
frühen Kolonisierungen ein. 

Für diesen Befund liefern die neun Beiträge des Ausstellungsbegleit-
bandes eine ganze Reihe von Beispielen und zwar aus Papua-Neuguinea, 
Nordnigeria, Ostasien, Borneo und anderen Ländern. Holger Jebens fasst 
den diesbezüglichen Stand der ethnologischen Forschung dahingehend 
zusammen, dass traditionelle Kultur „nicht mehr als ein essentialistisch 
verstandenes, fest umrissenes und unverändert weitervererbtes Gefüge 
von Vorstellungen, Praktiken und Objekten (gilt), sondern eher als sym-
bolisches Konstrukt, das die Menschen jeweils nach Maßgabe ihrer ak-
tuellen Interessen immer wieder neu artikulieren und einsetzen“ (Jebens 
2001, 80). Mit dem Begriff der Indigenisierung sind also Prozesse ge-
fasst, die über den aneignenden und bedeutungsgenerierenden Umgang 
mit Eisschränken, Mercedesmodellen, der Bibel, Motorrädern und ande-
rem mehr, „neue kulturelle Hybridisierungen“ hervorbringen (Behrend 
2001, 90). 

Die Frankfurter Ausstellung, die zugleich (und wohl erstmals) die 
Zusammenarbeit einer Kunstinstitution und eines ethnologischen For-
schungsinstituts dokumentiert, präsentierte Objekte aus „Alltagskulturen 
und die sakrale Kunst nicht-westlicher Kulturen“, die explizit von „indi-

14  Zitiert nach Sigmund Freud (1927) 1970, 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

85

gener Kunst“ abgegrenzt wurden und als Beispiele für die Prozesse von 
Indigenisierung und Hybridisierung fungierten (Kohl/Schafhausen 2001, 
5).

Vor diesem Hintergrund aber stellt sich die Frage, warum die Objek-
te hierzu und zusätzlich der Vergleichbarkeit mit Arbeiten westlich-
europäischer Künstler bedurften? Denn sie wurden nicht in ihrer 
regionalen Besonderheit und Vielfalt gezeigt, sondern „deplaziert“ und 
in eine „Konfrontation“ zu Kunstwerken gesetzt, die „sie gewissermaßen 
selbst zum Sprechen bringen, Wahlverwandtschaften, Affinitäten und 
Korrespondenzen aufzeigen“ (ebd.). 

Bedeutet diese Zusammenstellung von Disparatem, dass viele Mit-
glieder nicht-westlicher Gesellschaften zeitgenössischen Künstlern ver-
gleichbar sind? Die Beiträge des Ausstellungsbegleitbandes, das heißt 
die expliziten Forschungsberichte über die faktischen Bedingtheiten der 
ausgestellten „Fakten“, lassen einen solchen Schluss nicht zu. Oder be-
deutet diese Zusammenstellung, dass zeitgenössische Kunst nur den Ob-
jekten aus „Alltagskulturen und (der) sakrale(n) Kunst nicht-westlicher 
Kulturen“ vergleichbar ist, nicht aber indigener Kunst? Warum? Ist diese 
vielleicht statisch, wo doch Prozesshaftigkeit und Dynamik dokumen-
tiert werden soll? Für das Experiment von Tobias Rehberger, moderne 
Möbelklassiker nach Vorlage von Skizzen in Kamerun nachbauen zu 
lassen – mit dem Resultat anders gestalteter Sitzmöbel – gibt es überdies 
eine bemerkenswerte historische Reminiszenz: Die ab 1948 existierende 
Serima-Mission (im heutigen Zimbabwe) gilt als einer jener Orte, an de-
nen Frauen und Männer begannen, die moderne Kunst Zimbabwes zu 
schaffen: Obgleich sie anfangs nur christliche Inhalte wiedergeben soll-
ten, waren schon diese Holz- und Steinskulpturen geprägt von einer re-
gional spezifischen und tradierten Formensprache15.

Die in der Ausstellung New Heimat gewählte, bewusst auf kontextu-
elle Bezüge verzichtende Präsentation der Ausstellungsobjekte kann ge-
lesen werden als Nobilitierungsstrategie der „hybriden Kulturschöpfun-
gen nicht-westlicher Gesellschaften“ und als Hinweis auf ihren – bislang 
wenig beachteten – Beitrag „zu einer Weltkultur“ (Kohl 2001, 17). Denn 
hier wie dort bezeugen die Produktionen, bestehend aus Bausteinen un-
terschiedlichster kultureller Kontexte, Kreativität und Hybridisierung, 
also Mischformen von Kontingenz und Heterogenität. Die über diese 

15  Vgl. zur Geschichte des hier vorliegenden Verhältnisses von Religion und 
Kunst, mit Auswirkungen noch für die gegenwärtige Kunst Zimbabwes: 
Lanwerd 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

86

Zusammenstellung von Disparatem vermittelte Nobilitierung der Arbei-
ten aus nicht-westlichen Gesellschaften wird allerdings durch ihre Bezo-
genheit auf ein (stillschweigend vorausgesetztes) Wertebewusstsein der 
europäisch-zeitgenössischen Kunst wieder zurückgenommen. So bleibt 
die Frage, ob in einer solchen Zusammenstellung Heterogenität eigent-
lich ausgestellt oder eingeebnet wird.16

*

Im Rahmen der Ausstellung „Seeing Salvation“ als auch gleich zu Be-
ginn des Ausstellungskatalogs „The Image of Christ“ wird ein Bild ge-
zeigt, das aufschlussreich ist: Es handelt sich um eine von Johann David 
im Jahr 1603 geleistete künstlerische Darstellung, die noch heutigen Be-
funden zu Prozessen der Wahrnehmung korrespondiert. Man sieht, mit-
tig im oberen Drittel des Bildes, Christus mit dem Kreuz gebeugt auf ei-
nem Hügel stehend; dieses „Modell“ ist von neun Malern umgeben, die 
je vor einer Staffelei sitzen und ihren Kopf auffällig in die Richtung 
Christi wenden. Die Malergruppe ist in Form eines nach unten spitz zu-
laufenden Dreiecks angeordnet, einzig der das Bild nach oben abschlie-
ßende Himmel ist frei. Bis auf einen Maler (in der Spitze des Dreiecks) 
variieren alle anderen Künstler das ihnen vor Augen stehende Modell in 
einer Weise, die alles mögliche zeigt, nicht aber Christus, das Kreuz oder 
den Hügel. 

Das Bild könnte also interpretiert werden als eine Thematisierung 
von Wahrnehmung, und zwar in jenem Sinn, den Pierre Bourdieu einmal 
als „vermittelte Entschlüsselung“ umschrieb. Gemeint ist damit, dass 
sich auch die Fähigkeit zu sehen am Wissen bemisst, „an den Begriffen, 
den Wörtern mithin, über die man zur Bezeichnung der sichtbaren Dinge 
verfügt und die gleichsam Wahrnehmungsprogramme erstellen“ (Bour-
dieu 1996, 19). 

Doch ließe sich die Plazierung des Bildes in der Ausstellung Seeing 
Salvation auch anders, nämlich als Ausdruck einer theologisch tradierten 
Positionsbestimmung der Kunst als ancilla der (christlichen) Religion in-
terpretieren: Das, was die Einzelnen sehen, ist sekundär gemessen an der 
Botschaft, die es zu vermitteln gilt. Wird diese Botschaft in ihren zentra-

16  Dass das „Bauprinzip des Fragmentarischen“, das Montieren von „Bruch-
stücken aus den unterschiedlichsten Diskursen“ – wird es denn „ausge-
stellt und nicht eingeebnet“ – noch weitere Interpretationen zulässt, belegt 
Barbara Hahn mit einer Fülle von Beispielen: dies. 2002, 208f. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

87

len Aussagen angenommen und verstanden, dann ist das sie transportie-
rende Medium von randständigerem Interesse.  

Was aber ist die Botschaft des Bildes Christi, um deren Vermittlung 
sich die Londoner Ausstellung bemüht? Zunächst zur Vermittlung: Jen-
seits der musealen Praxis der Sortierung der Kunst nach Stilen und Schu-
len, nach Chronologie und Geografie ordnete Neil MacGregor, der Di-
rektor der National Gallery, die „Bilder“ Christi neu. Ob als Münze, Be-
gräbnisinschrift, Grabdeckel, Lampe, Ring, Andachtsbüchlein, Elfen-
beinfigur und immer wieder als Bild, die seit Konstantinischer Zeit bis 
einschließlich heute manifest gewordenen Vorstellungen des Lebens und 
Leidens Christi wurden nach genuin christlichen Themen arrangiert: 
Sign and Symbol, The Dual Nature, The True Likeness, Passion and 
Compassion, Praying the Passion, The Saving Body, The Abiding Pre-
sence. Unter dem Themenschwerpunkt Sign and Symbol waren Darstel-
lungen von Christus als guter Hirte, beispielsweise als kleine, dreiund-
vierzig Zentimeter hohe Marmorfigur sowie Münzen mit dem Mono-
gramm Christi versammelt. Deutlich wurde wieder einmal, dass die Su-
che nach dem Antlitz Gottes, der Mensch geworden war, den frühen 
Christen fern lag; ein Umstand, der sich mit den im sechsten Jahrhundert 
erstmals aufkommenden „Acheiropoieta“, jenen „nicht von Menschen-
hand gemalten Bildnissen Christi“, und in der abendländischen Theolo-
gie des Westens (erst um 1300) mit der vera icon einschneidend verän-
dert hatte.17 Die Londoner Ausstellung lieferte eine ganze Reihe von 
Beispielen für diesen Wandlungsprozess unter dem Label „True Like-
ness“.  

Neil MacGregor begleitete und kommentierte die Ausstellung sowohl 
in einem vierteiligen Fernsehprogramm der BBC, als auch im Rahmen 
von Vortragsreisen. In diesen Zusammenhängen legte er seine Intentio-
nen, die Botschaft der Bilder Christi betreffend, bündig vor. In Anleh-
nung an die Tradition des Museums als Bildungs- und Erziehungsinstitu-
tion, als „Lernort“, wie man heute sagt, möchte er die Besucher an ihre 
soziale und mitmenschliche Verantwortung erinnern. Das ethische Po-
tential der christlichen Bilder: Der Appell an die Menschenpflicht, dem 
Hilfebedürftigen beizustehen, solle zurückgewonnen, die Bilder selbst 
aus „ihrer kustodialen Vereinnahmung“ gerettet werden. Unterschied-
lichste Objekte und eine Vielzahl von Bildern werden im Sinne einiger 
weniger, aber als überzeitlich ausgewiesener Wahrheiten interpretiert. 
Folgerichtig spricht denn auch manch eine Rezension dieser Unterneh-

17  Vgl. auch Erche 2001, 51, sowie Kipphoff 2000, 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

88

mung emphatisch von der „Predigt der Bilder“ und dem „Museum als 
Kirche“. In einen direkten Bezug zur Romantik gesetzt, scheine sich in 
der Ausstellung Seeing Salvation „das Kunsterlebnis zurückzuverwan-
deln in religiöses Gefühl“ (Sauerländer 2000, 15). 

Wahrscheinlich ist es mindestens zwei Faktoren zu verdanken, dass 
weder „religiöse Gefühle“ noch religiöse Ethiken die Ausstellung selbst 
dominieren: Erstens dem Ort, der National Gallery in London und ihren 
spezifischen Möglichkeiten der Präsentation von Kunst, zweitens der 
Tatsache, dass mittlerweile neben christlich strukturierten auch andere 
Wahrnehmungsprogramme bereitliegen, um „Bilder“ lesen zu können. 
Mit dem Satz „jedes Auge sieht ein anderes Bild“18 ist also eine Einsicht 
umschrieben, die nicht nur die Tradition des „man sieht nur, was man 
weiß“ aufgreift und aktuellen Befunden der Wahrnehmungspsychologie 
und Rezeptionsästhetik entspricht, sondern die mittlerweile auch für den 
doppelten Blick der Genderforschung von zentraler Bedeutung ist. 

*

Entfernt erinnert die interdisziplinär verifizierte Einsicht, dass jedes Au-
ge ein anderes Bild sehe, an die Begründungsfigur des im Jahre 2001 
wiedereröffneten Kunstmuseums in Düsseldorf. Dort wurde die Ein-
schätzung, dass man die Vergangenheit nur aus der Gegenwart verstehen 
könne, herangezogen, um zwei Künstler mit der neuen Hängung der 
Sammlungsbestände zu beauftragen. Im bewussten Verzicht auf kunst-
historische Klassifikationsstrategien, hierin der Londoner Ausstellung 
vergleichbar, und ausgehend von einem Künstlerbild, das diesen die 
„fortgeschrittenste Art zeitgenössischen Empfindens“ zuschreibt (hier 
die Parallele zur Ausstellung Heaven), wurde das Künstlermuseum neu 
gestaltet (Preuss 2001, 11). Nun verdient der Entstehungskontext der he-
rangezogenen Begründung eine kurze Aufmerksamkeit, ist er doch kom-
plexer als die saloppe Lesart es nahe legt. Dass Vergangenheitsrepräsen-
tationen primär Aussagen über die jeweilige Gegenwart ermöglichen, 
wird vorrangig in den Geschichtswissenschaften der letzten zwei Jahr-
zehnte problematisiert. In kritischer Absicht werden Gedächtnisorte und 
andere Präsentationsformen des Vergangenen analysiert, die sich 
schließlich als nur eine, aber große „Meistererzählung“ eines histori-
schen Geschehens, zu erkennen geben. In den Blick gerät auf diese Wei-
se sowohl ein Kampf um die Inhalte des jeweiligen kulturellen Gedächt-

18  Joan Kelly Gadol zitiert nach Benhabib 1995, 258. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

89

nisses, als auch all jenes, was in diesem Kampf ausgeschlossen und 
weggeschlagen wird.19

Dieser komplexe Sachverhalt wird im Düsseldorfer Kontext ad ab-
surdum geführt: Eine weitere „Meistererzählung“, zusammengesetzt aus 
den Beständen der letzten sechs Jahrhunderte, wurde nicht nur umge-
setzt, sondern überdies durch die Annahme besonderer Empfindungs-
qualitäten der Künstler legitimiert. 

Doch nicht das „Künstlermuseum“ steht hier zur Diskussion, es ist 
die zeitliche Koinzidenz, die aufhorchen lässt. Denn ebenfalls im Sep-
tember 2001 und gleich nebenan wurde die Ausstellung „Altäre – Kunst 
zum Niederknien“ eröffnet. Die neugegründete Stiftung museum kunst 
palast (Teilhaber ist der Energiekonzern Eon AG) und der Generaldirek-
tor Jean-Hubert Martin zeichnen verantwortlich sowohl für das „Künst-
lermuseum“ als auch für die Ausstellung „Altäre – Kunst zum Nieder-
knien“20.

Eingedenk der Tatsache, dass die Entkontextualisierung der gezeig-
ten Gegenstände als „Prinzip des Museums per se“ ausgewiesen wird – 
das Referenzsystem sei hier die Kunst – stellt sich die Frage, warum 
„Altäre, die Gemeinschaften entstammen, die sie zum Beten, für kulti-
sche Zwecke und für das Darbringen von Opfern verwenden“ (Martin 
2001, 11/12), überhaupt ausgestellt werden?21

Im Blick auf die faktischen Bedingtheiten der Düsseldorfer Altäre ist 
diese Frage schnell zu klären. Die Altäre wurden eigens für den Zweck 
der Ausstellung im Museum geschaffen, entweder an den Orten ihres 
kulturellen Kontextes, also beispielsweise in Mexiko, Kuba, Brasilien, 
Korea, der Mongolei, oder von Düsseldorfer Künstlern: ein Umstand, 
der offenbar die Weihung einiger Altäre notwendig werden ließ. Gelten 
sie also aufgrund dieses religiösen Aktes als „Zeugnisse einer Spirituali-
tät und Transzendenz“, die die christliche Welt vermissen lasse und die 
daran erinnere, dass auch „in einer materialistisch beherrschten Welt“ 
der Mensch „es braucht, sich seinen Bezug zur Welt mit einem Jenseits 

19  Vgl. zum Begriff des kulturellen Gedächtnisses Assmann 1992, zur Dis-
kussion innerhalb der Geschichtswissenschaft exemplarisch den Sammel-
band von Brix und Stekl (Hg.) 1997, unter Gender-Aspekten den jüngst 
vorgelegten Sammelband von Eschebach, Jacobeit und Wenk 2002.  

20  Das ehemalige Kunstmuseum und der „Kunstpalast“, beide im Düsseldor-
fer Ehrenhof, sind in der Stiftung museum kunst palast aufgegangen; vgl. 
auch Beaucamp 2001. 

21  Zur Problematisierung des „Ausstellens“ von Religionen im Museum vgl. 
die Beiträge von Kamel und Pantke im vorliegenden Band.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

90

vorzustellen“ (ebd., 13)? Nimmt man die Behauptung hinzu, dass Muse-
en moderner Kunst einem „agnostischen Kunstbegriff“ (ebd., 10) ver-
pflichtet seien, so ergeben sich als Adressaten der Ausstellung die in 
mancher Hinsicht verarmten Menschen der westlichen Industrienationen, 
die hier am spirituellen Reichtum nicht-westlicher Gesellschaften teilha-
ben können. Möglich ist diese Teilhabe an fremdem Reichtum dank ei-
ner „Universalität der condition humana“, die mit dem „Sinn für das 
Schöne“ und einem „visuellen Denken, das auf Gefühle und den Anteil 
der Kenntnisse, die diese transportieren, nicht verzichten kann“, um-
schrieben wird (ebd., 9/15). In der Schwerpunktsetzung auf Schönheit 
und Gefühl fühlt man sich an ästhetische Theorien des ausgehenden 18. 
Jahrhunderts22 erinnert; andererseits aber markiert die These einer „for-
malen und methodologischen“ Vergleichbarkeit von Altären und zeitge-
nössischer Kunst eine Differenz zu jenen Theorien und schafft hierin ei-
ne Parallele zur Ausstellung New Heimat, die von „überraschenden 
Strukturähnlichkeiten“ zwischen zeitgenössischer Kunst und „Alltags-
kulturen“ nicht-westlicher Gesellschaften ausging (ebd., 12; Kohl/Schaf-
hausen 2001, 5). 

Dass die nahezu siebzig ausgestellten Altäre aus nicht-westlichen 
Gesellschaften hochkonzentrierte Orte scheinbar belangloser Kuriositä-
ten bilden, verweist zunächst darauf, wie aufschlussreich hier die Me-
thode der Interpretation hätte sein können, die sich auf Wertloses, Ne-
bensächliches und Details stützt und von dem Interesse geleitet ist, einen 
Zugang zur Komplexität der kulturellen Kontexte zu finden. Betrachtet 
man Altäre als Orte, die verschiedenste Aspekte des gesellschaftlichen 
Lebens bündeln, wären drei Altäre ausreichend, um den tausenderlei 
Spuren nachzugehen und Kenntnisse über andere Religionspraktiken zu 
gewinnen. Darum aber ging es der Düsseldorfer Ausstellung nicht. Ge-
zeigt werden sollte zum einen der „unglaubliche Erfindungsreichtum, 
den Götter bewirken“, die „schier unbegrenzte Vielfalt der Symbolträ-
ger“, die Sinn zu versprechen suchen (Martin 2001, 12). Zum anderen 
sollte hingewiesen werden auf eine scheinbar ubiquitäre Ästhetik. Die 
Art der Präsentation konterkarierte diesen Anspruch: Steril, vor weißen 
Wänden plaziert und buchstäblich entkontextualisiert, erschienen die Al-
täre als Nichtkunst und Nichtreligion zugleich. Die ausgestellten Objekte 
gerieten als bloßes, aber buntes Durcheinander, bestehend aus ein wenig 
Farbe, Form, Duft und Ton in den Blick, der recht bald nach der „wah-

22  Vgl. hierzu Lanwerd 2002, 23-125.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

91

ren“ Kunst zum Niederknien zu forschen begann – nebenan konnte er 
fündig werden. 

Resümee 

Vier Ausstellungen standen zur Diskussion. Ihnen allen eignete jeweils 
Spezifisches: Eine innovative Frage- oder Themenstellung; der Wunsch, 
andere Kontexte aufzuschließen; die Erkundung neuen Terrains. Im 
Rahmen der Ausstellungen wurden tradierte und zeitgenössische Kunst-
werke nach neuen Ordnungen klassifiziert oder es wurden Produktionen 
gezeigt, die gemeinhin nicht unter den Begriff Kunstwerk fallen. Dieser 
Laboratoriumscharakter, das noch nicht Festgelegte und „Essayistische“ 
lässt sie nun selbst geeignet erscheinen, aus der Perspektive der kunstge-
schichtlichen Kulturwissenschaft betrachtet zu werden. Zumal auch ge-
wisse Schwierigkeiten, denen solche und ähnliche Unternehmungen 
ausgesetzt sind, an Problemstellungen der Kulturwissenschaftlichen Bib-
liothek Warburg erinnern: Der kulturelle Bereich Kunst ist (auch) in 
westlichen Gesellschaften anders strukturiert als der kulturelle Bereich 
Religion, so dass „Grenzüberschreitungen“ zumeist kontrovers diskutiert 
werden; wie groß werden erst die Schwierigkeiten, wenn ein Transfer – 
sei es von Kunst sei es von Religion – aus nicht-westlichen Gesellschaf-
ten in westlich-europäische Industrienationen stattfindet? Interdisziplina-
rität, eigentlich Transdisziplinarität ist gefordert. Hier kommen daher 
insbesondere vier, aus dem interdisziplinären Laboratorium Warburg 
stammende Topoi, einzeln oder miteinander verknüpft, zum Tragen: Die 
Zusammenstellung von Disparatem und der Versuch einer Neuordnung; 
das Bewusstsein für die Konstanz im Wechsel, mithin für die Imaginati-
ons- und Rezeptionsgeschichte; der Unterschied zwischen „Fakten“ und 
ihren faktischen Bedingtheiten; die Ablehnung einer ästhetisierenden 
Kunstgeschichte zugunsten der Kontextualisierung von Bildern und Ob-
jekten.  

Nach religiösen Maßstäben (neu-)geordnet wurden Kunstwerke aus 
verschiedensten Jahrhunderten (Seeing Salvation) oder zeitgenössische 
Kunst (Heaven). Mithilfe der „religiösen Parameter“, die historische Tie-
fendimension verbürgen sollten, kreierte die Ausstellung Heaven einen 
neuen-alten Künstlermythos, dessen Imaginationsgeschichte wurde fort-
geschrieben. In der Interpretation der Bilder Christi, The Image of 
Christ, ging es dagegen weniger um Kunst und Künstler, als eher um ei-
nige christliche Botschaften, die für das 21. Jahrhundert gerettet werden 
sollten. Diese wurden en passant, in Form von Rahmenprogrammen, an 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

92

die Bilder respektive Kunstwerke der Ausstellung herangetragen. Das 
heißt zugleich, dass Raum für eigene Sehweisen möglich blieb. 

Genuin Disparates wurde in der Ausstellung New Heimat zusam-
mengestellt: Zeitgenössische Kunst europäisch-westlicher Provenienz 
sowie sakrale Kunst und andere Objekte aus nicht-westlichen Gesell-
schaften. Ausgangspunkt ist ein ethnologischer Befund, der die Indigeni-
sierung westlicher „Kulturbausteine“ betrifft. In der ästhetischen Präsen-
tation der Arbeiten wurde auf jeweilige Kontextualisierungen verzichtet. 
Auch die Ausstellung „Altäre“ verzichtete auf Kontextualisierung. Die 
Zusammenstellung von Disparatem, das sind Altäre aus nahezu siebzig 
Ländern (und wie vielen Religionen eigentlich?) sollte hinweisen auf ei-
ne ihnen allen zugrundeliegende Ästhetik des Schönen und der Gefühle.  

Die Diskussion der vier Ausstellungen lässt zwei Problemkomplexe 
zu Tage treten:  

Erstens werden qua (Anspruch auf) Universalisierung Differenzen 
eingeebnet und aufgehoben, statt sie zu reflektieren; Differenzen, um die 
es den Wissenschaften vorrangig geht. Kenntlich wird dies zum einen an 
den saloppen Adaptionen religionswissenschaftlicher, historischer und 
ethnologischer Thesen, zum anderen an der simplifizierenden Betonung 
einer ubiquitären Ästhetik. Ähnlichkeit aber, um es mit Mieke Bal zu sa-
gen, „ist eine prekäre Sache: Sie kann naturalisieren, was eigentlich als 
etwas historisch Spezifisches und daher als etwas Veränderliches her-
ausgestellt werden sollte“ (Bal 2002, 116).  

Zweitens: Die These einer „sprachlosen“, allen menschlichen Äuße-
rungsformen zugrunde liegenden Minimalästhetik könnte schlicht der 
Unkenntnis ästhetischer Theorien der letzten zweihundert Jahre geschul-
det sein. Davon ist nicht auszugehen. Welcher Sinn aber lässt sich dann 
für diese so schnell zu falsifizierende Behauptung finden? Charlotte 
Schoell-Glass bringt Warburgs Ablehnung der „ästhetisierenden Kunst-
geschichte“ mit seiner Wahrnehmung „kultureller Gewalt“ in Verbin-
dung (Schoell-Glass 1998, 49). Könnte also – umgekehrt – die Aufwer-
tung ästhetisierender Präsentationsformen mit der Abwehr des Gedan-
kens an kulturelle Gewalt zusammenhängen? Kulturelle Gewalt, die im 
Blick auf Geschichte und Gegenwart nicht-westlicher Gesellschaften 
nicht gerade unwahrscheinlich ist? Auffällig bleibt zum einen die Ent-
scheidung für sakrale Objekte, mithin die Nichtbeachtung indigener 
Kunst, zum anderen die Betonung struktureller, formaler und methodo-
logischer Ähnlichkeiten. Bekannt ist, dass die Verleugnung von Hetero-
genität den Vorgang der imaginären Identifikation strukturiert (Weigel 
1990, 168).

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

93

Im Interesse eines Zur-Kenntnis-Nehmens von Heterogenität präsen-
tierte die documenta 11 in Kassel 2002 eine Fülle von Ästhetiken und 
Kunstproduktionen aus „Ländern der Dritten Welt“. Aus eben diesen 
Ländern komme uns eine Ästhetik entgegen, die den „Gegensatz von 
Kontemplation des Einzelwerks und zerstreuter Rezeption hinter sich 
lässt, indem sie uns zu aufmerksamer Betrachtung nötigt“ (Bürger 2002, 
33). Aufmerksame Betrachtung: Eine ihrer Bedingungen sind Denkräu-
me, die offen gehalten werden; ihr Gelingen schließlich bemisst sich 
daran, welche Fragen sie aufzuwerfen gestattet. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

94

Literatur 

Assmann, Jan (1992): Das kulturelle Gedächtnis. München 
Bal, Mieke (2002): „Sagen, Zeigen, Prahlen“. In: Dies.: Kulturanalyse. 

Frankfurt/Main, 72-116 
Beaucamp, Eduard (2001): Der neue Bildersturm. Schützt die Museen 

vor dem Zeitgeist. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 208, 7. 
9.2001

Behrend, Heike (2001): „Fotomagie“: Fotografien in Praktiken des Hei-
lens und Schadens in Ostafrika. In: Kohl, Karl-Heinz/Schafhausen, 
Nicolaus (Hg.): Publikation anlässlich der Ausstellung „New Hei-
mat“ im Frankfurter Kunstverein, 12.10.2001 – 27.1.2002: „New 
Heimat“, 90-99 

Benhabib, Seyla (1995): Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im 
Spannungsfeld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoder-
ne. Frankfurt/Main 

Biggs, Lewis (1999): Heaven in der Tate Gallery Liverpool. In: Ausstel-
lungskatalog „Heaven. An Exhibition that will break your heart“, 
Kunsthalle Düsseldorf 30.7. – 17.10.1999; Tate Gallery Liverpool 
11.12.1999 – 27.2.2000. Stuttgart, 7-8  

Böhme, Hartmut (1997): Aby M. Warburg (1866-1929). In: Michaels, 
Axel (Hg.): Klassiker der Religionswissenschaft. Von Friedrich 
Schleiermacher bis Mircea Eliade. München, 133-156 

Bourdieu, Pierre (1996): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesell-
schaftlichen Urteilskraft. Frankfurt/Main 

Brix, Emil/Stekl, Hannes (Hg.) (1997): Der Kampf um das Gedächtnis. 
Öffentliche Gedenktage in Mitteleuropa. Wien, Köln, Weimar 

Bürger, Peter (2002): Was zerstreuend wirkt, zwingt zu aufmerksamer 
Beobachtung. Aufklärung jenseits von ästhetischer Autonomie und 
politischem Engagement: Der neue Kunstbegriff der Documenta 11. 
In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 162, 16.7.2002, 33 

Diers, Michael (Hg.) (1993): Porträt aus Büchern. Bibliothek Warburg 
und Warburg Institute. Hamburg. 1933. London/Hamburg 

Erche, Bettina (2001): Wie malt man Sein Bild ohne Menschenhand? 
Urbild, Ideal und Abbild: Die Geschichte des Christus-Porträts in ei-
ner Ausstellung im römischen Palazzo delle Esposizioni. In: Frank-
furter Allgemeine Zeitung, Nr. 31, 6.2.2001, 51 

Eschebach, Insa/Jacobeit, Sigrid/Wenk, Silke (Hg.) (2002): Gedächtnis 
und Geschlecht. Deutungsmuster in Darstellungen des nationalsozia-
listischen Genozids. Frankfurt/Main/New York 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

95

Freud, Sigmund ([1927] 1970): Die Zukunft einer Illusion. In: Ders.: 
Massenpsychologie und Ich-Analyse. Die Zukunft einer Illusion. 
Frankfurt/Main und Hamburg 

Ginzburg, Carlo (1988): Spurensicherungen. Über verborgene Geschich-
te, Kunst und soziales Gedächtnis. München 

Gombrich, Ernst H. (1992): Aby Warburg. Eine intellektuelle Biografie. 
Hamburg 

Hahn, Barbara (2002): Die Jüdin Pallas Athene. Auch eine Theorie der 
Moderne. Berlin 

Hofmann, Werner (2002): Alois Rigl und Aby Warburg. Doppelblick. 
In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 258, 6.11.2002, N3 

Jebens, Holger (2001): Valaku Maskentänze in West New Britain (Pa-
pua-Neuguinea) als Aneignungen des Eigenen. In: Kohl, Karl-
Heinz/Schafhausen, Nicolaus (Hg.): Publikation anläßlich der 
Ausstellung „New Heimat“ im Frankfurter Kunstverein, 12.10.2001 
– 27.1.2002: „New Heimat“. New York, 78-89 

Kany, Roland (1989): Die religionsgeschichtliche Forschung an der Kul-
turwissenschaftlichen Bibliothek Warburg. Bamberg 

Kipphoff, Petra (2000): Zeige deine Wunde. Die Ausstellung „Seeing 
Salvation“ der Londoner National Gallery entdeckt den Bildschatz 
des Christentums wieder für den Alltag. In: Die Zeit, Nr. 12, 
16.3.2000, 47 

Kohl, Karl-Heinz (2001): Aneignungen. Kulturelle Vielfalt im Kontext 
der Globalisierung. In: Ders./Schafhausen, Nicolaus (Hg.): Publika-
tion anläßlich der Ausstellung „New Heimat“ im Frankfurter Kunst-
verein, 12.10.2001 – 27.1.2002: „New Heimat“. New York, 8-19 

Kohl, Karl-Heinz/Nicolaus Schafhausen (2001): Vorwort. In: Dies. 
(Hg.): Publikation anläßlich der Ausstellung „New Heimat“ im 
Frankfurter Kunstverein, 12.10.2001 – 27.1.2002: „New Heimat“. 
New York, 4-5 

Lanwerd, Susanne (1993): Mythos, Mutterrecht und Magie. Zur Ge-
schichte religionswissenschaftlicher Begriffe. Berlin 

Lanwerd, Susanne (2001): Zimbabwean Sculpture. Religionsästhetische 
Überlegungen am Beispiel der Religion und Kunst in Zimbabwe. In: 
Siggelkow, I. (Hg.): Gedächtnisarchitektur. Formen privaten und öf-
fentlichen Gedenkens. Frankfurt/Main u.a., 89-97 

Lanwerd, Susanne (2002): Religionsästhetik. Studien zum Verhältnis 
von Symbol und Sinnlichkeit. Würzburg 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

96

LeVitte Harten, Doreet (1999): „Heaven erschaffen“. In: Ausstellungs-
katalog „Heaven. An Exhibition that will break your heart“. Stutt-
gart, 9-13 

Martin, Jean-Hubert (2001) : Altäre. In: Ders. (Hg.): Altäre. Kunst zum 
Niederknien. Museum kunst palast Düsseldorf, 2.9.2001-6.1.2002, 
Stuttgrt, 8-15 

Mazzoni, Ira (2001): Total global. Düsseldorf eröffnet Museum und 
Ausstellungshalle im Ehrenhof mit magischen Ritualen und heraus-
fordernder Institutionskritik. In: Süddeutsche Zeitung, 3. September, 
15

Michels, Karen/Schoell-Glass, Charlotte (Hg.) (2001): Aby Warburg: 
Gesammelte Schriften. Studienausgabe, Abt. VII: Tagebuch der Kul-
turwissenschaftlichen Bibliothek Warburg. Berlin 

National Gallery Company (2000): „The Image of Christ. The Catalogue 
of the exhibition Seeing Salvation“, London 26.2.-7.5.2000. London 

Preuss, Sebastian (2001): Das Ende der Kunstgeschichte. Nun eben 
„museum kunst palast“: Wie Düsseldorf seinen Sammlungen die 
Historie austreibt. In: Berliner Zeitung, Nr. 203, 31.8.2001, 11 

Sauerländer, Willibald (2000): Die Predigt der Bilder. Christliche Kunst 
in einer nicht christlichen Gesellschaft – Erfahrungen der National 
Gallery London. In: Süddeutsche Zeitung, Nr. 179, 5./6.8.2000, 15 

Schade, Sigrid/Wenk, Silke (1995): Inszenierungen des Sehens: unst, 
Geschichte und Geschlechterdifferenz. In: Bußmann, Hadumod/Hof, 
Renate (Hg.): Genus. Zur Geschlechterdifferenz in den Kulturwis-
senschaften. Stuttgart, 340-407 

Schoell-Glass, Charlotte (1998): Aby Warburg und der Antisemitismus. 
Kulturwissenschaft als Geistespolitik. Frankfurt/M. 

Syring, Marie Luise (1999): Vorwort und Dank. In: Ausstellungskatalog 
„Heaven. An Exhibition that will break your heart“. Stuttgart, 5-6 

Warburg, Aby M. (1980): Heidnisch-antike Weissagung in Wort und 
Bild zu Luthers Zeiten“. In: Wuttke, Dieter (Hg.): Aby Warburg. 
Ausgewählte Schriften und Würdigungen. Baden-Baden, 199-304 

Weigel, Sigrid (1990): Topographien der Geschlechter. 
Kulturgeschichtliche Studien zur Literatur. Hamburg 

Wind, Edgar (1980): Warburgs Begriff der Kulturwissenschaft und seine 
Bedeutung für die Ästhetik (1931). In: Wuttke, Dieter (Hg.): Aby 
Warburg. Ausgewählte Schriften und Würdigungen. Baden-Baden, 
401-417 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


97

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES ODER 
„0:0 UNENTSCHIEDEN“?

SUSAN KAMEL

„Die Religionen der Welt werden im 21. Jahrhundert  
Möglichkeiten für einen Bewußtseinswandel anbieten müssen  

– oder sie werden im Museum landen.“ (von Brück 1999, I) 

Vorwort 

Bedeutet eine Sammlung von Religionen im Museum ein Begräbnis, wie 
es der Theologe Michael von Brück implizit in seinem Artikel über die 
Zukunft von Religionen prognostiziert, oder kann ein Museum Ort einer 
Auseinandersetzung, einer Kommunikation sein? „Museen können unge-
fährlich machen, was außerhalb der Museen zu Kriegen führen kann“, 
erläutert Bazon Brock die Aufgabe und Wirkungsweise von musealen 
Sammlungen und weist dem Museum damit eine soziale Aufgabe zu, 
lässt das Museum zum Lern- bzw. Kommunikationsort werden. 

In meinem Aufsatz möchte ich Vermittlungsstrategien für „Religio-
nen“ im Museum näher beleuchten: Museen als Musentempel, als Agen-
ten Gottes, oder als Kommunikationsort – mit unentschiedenem Aus-
gang – spiegeln unterschiedliche Präsentationsformen wieder, die unter 
einem kommunikationstheoretischen Gesichtspunkt analysiert werden 
sollen. Die unterschiedlichen Formen der musealen Präsentation korre-
lieren mit unterschiedlichen Begriffsdefinitionen von Religion(en). Die-
se reichen von einer theologischen Definition von Religion (singular) als 
Begegnung mit dem „Heiligen“ (Otto 1991) oder als einer phänomeno-
logischen Bestimmung der „Erscheinungsformen und (des) Wesen(s) der 
Religion“ (Heiler 1961) bis hin zu einer kulturwissenschaftlichen Defini-
tion von Religionen als kulturelle Sinn- bzw. Deutungssysteme von 
Wirklichkeit (Geertz 1994).1

1  Die unterschiedlichen Bestimmungen des Gegenstandes der Religionswis-
senschaft werden beschrieben von Gladigow 1988, 6-37. Einen in den 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

98

1. Einleitung 

Betrachtet man die musealen Vermittlungsstrategien von Religionen, so 
stellt man fest, dass sie vorwiegend an zwei Orten stattfinden: In den 
Kunstmuseen und den ethnologischen Museen.2 Wir finden Religionen 
als Teil von Kulturen in den völkerkundlichen Sammlungen und als „re-
ligiöse Kunst“ im Kunstmuseum. Erst neuerdings werden Religionen in 
eigenständigen „Religionsmuseen“ ausgestellt, wie etwa im St. Mungo 
Museum of Religious Life and Art in Glasgow oder in dem im November 
2001 eröffneten Museum of World Religions in Taipeh. 

Die Präsentation von Religionen als Kunst ist die ältere und zugleich 
für die Geschichte des Museums bedeutsamere Form der Präsentation. 
Der Kunsthistoriker Werner Busch schrieb über die Funktion der Kunst: 
„Der weitaus größte Teil aller heute im Museum hängenden Bilder […] 
ist religiöser Natur oder ursprünglich religiös fundiert“ (Busch 1987, 1).  

Die Diskussion um die museale Präsentation von Kunst und somit 
auch von religiöser Kunst blickt auf eine lange Tradition zurück, die an 
einem Beispiel verdeutlicht werden soll:  

„Nur der Unwissende verachtet die Kunst“3

Diese Inschrift über dem Westgiebel des 1859 eröffneten Neuen Muse-
ums in Berlin, weist auf einen folgenreichen Paradigmenwechsel der 
Kunstbetrachtung hin, die mit dem Schlagwort „Museumskrieg“ ver-
bunden ist. Im „Berliner Museumskrieg“, wie Karl Scheffler seine 1921 
erschienene Streitschrift betitelte (Scheffler 1921), fochten damals 
Kunstkenner auf der einen Seite und Ethnologen bzw. Kulturhistoriker 
auf der anderen. Scheffler, Vertreter der Kunstkenner, sah die hohe 
Kunst als autonom und  behauptete, Kunstwerke gehörten „nicht in das 
Museum für Völkerkunde, [...] sie sind zu isolieren und mit ihresglei-
chen zusammenzubringen“4. Ethnologen und Kulturhistoriker jedoch 

Kulturwissenschaften verankerten Religionsbegriff beschreibt Sabbatucci 
1988, 43-59. Eine Kritik an Geertz liefern Asad 1993 und Gottowik 1997. 

2  Syring konstatiert im Katalog zur Ausstellung „Altäre – Kunst zum Nie-
derknien“ eine Konkurrenz von Ethnologie und Kunst bezüglich des Ge-
genstandes der religiösen Objekte. Syring 2001, 14-19. 

3  Im lateinischen Original: Artem non odit nisi ignarus. 
4  Westphal-Hellbusch zitiert nach Gaehtgens 1992, 136. Die Gründe, die zu 

der Logik der Sammlung geführt haben, wie wir sie heute in der Berliner 
Museumslandschaft präsentiert bekommen, sind zahlreich. Einige kultur-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

99

versuchten, sie in ihren kulturhistorischen Kontext einzuordnen (Gaeht-
gens 1992, 78). Alois Hirt, Archäologe und zugleich geistiger Vater der 
Berliner Museumsinsel, wollte die Sammlungen sogar um Abgüsse, d.h. 
nicht originale, authentische Objekte bereichern, um eine vollständige 
Entwicklung aufzeigen zu können (Vahrson 1995, 82).5

Wilhelm von Bode schließlich vermittelte mit der Gründung des Kai-
ser Friedrich Museums im Jahre 1904 die beiden Positionen, indem er 
forderte:  

„Sollen unsere Museen große Bildungsschulen für das Publikum sein [...] so 
können sie in zweifacher Weise bildend und civilisierend wirken: einmal 
durch die gebotene Möglichkeit zu eingehendem Studium, und zweitens durch 
die Darstellung des wahrhaft Schönen in möglichster Vollkommenheit“ (Bode 
nach Joachimides 1995, 142-156).  

Bode wollte, so die Analyse Alexis Joachimides, eine „Schule des Ge-
schmacks“. Er zeigte dem Besucher eine ästhetische Entwicklung und 
wollte ihn somit zum Genuss befähigen. Bode changierte mit seinen 
„Stilräumen“ zwischen den Präsentationsarten einer historischen Kon-
textualisierung und einer am Zeitgeschmack ausgerichteten formalästhe-
tischen Inszenierung der Kunstwerke.  

Diesem heute wieder aktuellen Problem der Präsentation von Kunst 
werde ich mich als erstes widmen. Dabei sollen die Gefahren aufgezeigt 
werden, die sich hinter der Ästhetisierung von religiösen Artefakten zu 
autonomen Kunstwerken verbergen.  

Im Anschluss an diese Überlegungen über die Präsentation von „Re-
ligion als Kunst“ werde ich das 1993 eröffnete St. Mungo Museum of 
Religious Life and Art in Glasgow vorstellen, das mit einem neuartigen 
Konzept eine vergleichende religionskundliche Vermittlung von Religi-
onen als Deutungs- und Symbolsystem – und nicht mehr nur als religiöse 
Kunst versucht.  

Mein Interesse an einer Präsentation von Religionen im Museum wird 
bestärkt durch die Annahme, dass eine kritische Dekonstruktion von so-

politische Entscheidungen werden in Gaehtgens Werk erwähnt. Eine wei-
tere gute Quelle ist der im folgenden genannte Titel Museumsinszenierun-
gen oder die Dissertation von Christoph Vogtherr über das Entstehen der 
Museumsinsel Berlin. Vogtherr 1997.  

5  Natürlich muss erwähnt werden, dass der Bildungsbegriff Hirts ein idea-
listischer im Sinne Humboldts war. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

100

zialhistorischen Mythen gerade in Bezug auf Religionen unbedingt not-
wendig ist, um das Museum als Lern- bzw. Kommunikationsort so zu 
gestalten, dass es zur Anerkennung von Verschiedenheiten beitragen 
kann, ohne dabei einer kritischen Auseinandersetzung mit diesen Unter-
schieden im Wege zu stehen. 

2. Der Museumstempel: 
Ein Spiel mit ästhetischer und religiöser Erfahrung 

„Religiosität ist heute nur noch in der Kunst möglich.“ 
 (nach Schmied 1990, 17) 

Das Verhältnis von religiöser Erfahrung und ästhetischer Erfahrung ist 
für die Geschichte des Museums vom „Musentempel zum Lernort“ 
(Hochreiter 1994) bzw. Kommunikationsort konstitutiv: Wird Kunst 
mittels rein ästhetischer Präsentation dekontextualisiert und enthistori-
siert (Clifford 1990, 104; Vogel 1985, 10f.; Rubin 1984)6, so sind auch 
Religionen im neuem Bildungsort Museum nicht davor gefeit, als Reli-
gion ästhetisiert zu werden, so dass Religion als Kunst ästhetisch erlebt 
werden kann.  

Das Museum wird auch heute noch oft als Ort der reinen sinnlichen 
Erkenntnis protegiert (Alpers 1990), ja sogar als der einzige Ort, an dem 
„Religiosität“ heute noch möglich ist. Eine „ästhetische Urerfahrung” 
(Jauß 1996, 17)7 oder ein „Paradies der Unmittelbarkeit” (Stöhr 1996, 
319)8 werden ins Feld geführt, um einen reinen Kunstgenuss in den Be-
reich der Inkommunikabilität zu rücken (Herrmann 1998). Schweigen, 
Kontemplation, ein „Wirken-lassen der Werke“ scheint hierfür die an-
gemessene Ausdrucksform zu sein.9 Dieser Ansatz erinnert an Vasaris 

6  Die Praxis des „white cube“, die stellvertretend für den autonomen Kunst-
begriff die Ausstellungspraxis beschreibt, kritisiert Joachimides 2001. Der 
Begriff „white cube“ geht zurück auf Brian O’Doherty 1986. 

7  Der Autor will – ganz im Sinne Schleiermachers – die „gesellschaftliche 
Funktion der Kunst [...] gegen die Gebildeten wie die Ungebildeten unter 
ihren Verächtern [...] rechtfertigen.“  

8  Stöhr beschreibt mit diesem Ausdruck die ästhetische Erfahrung der Male-
rei Newmans und macht zugleich darauf aufmerksam, worum es Künst-
lern heute gehen könnte, nämlich, „selbstreflexiv hinter die unmittelbare 
ästhetische Erfahrung zurückzugreifen und zu zeigen, wie Erhabenheitser-
fahrung  gemacht wird.“ 

9  Vgl. hierzu auch die Bedeutung des „Erhabenen” in: Müller 1998, 144-
164.

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

101

Vitenbeschreibungen über Leonardo da Vinci, Raffael und Michelange-
lo, denen der Autor das Epitheton „göttlich“ verleiht (Vasari 2000 
[Erstausg. 1550]), oder an Wackenroders romantischen Vergleich vom 
„Genuss der edleren Kunstwerke dem Gebet“ (nach Kemp 1987, 221).10

Einige kunsthistorische Positionen sehen sogar alle moderne Kunst 
als religiös inspiriert (z.B. Schmied 1990). Religion ist aus dieser kunst-
phänomenologischen Sicht „ein Phänomen sui generis“, eine „universale 
anthropologische Konstante“. Mit dieser „Sakralisierung der Kunst“ 
(Lanwerd 1001, 10) wird eine Reduzierung von Kulturgeschichte auf 
Religionsgeschichte betrieben, die andere wichtige Funktionen von 
Kunst vernachlässigt (vgl. Busch 1987, 2).11 Auch werden Religion und 
Kunst als „Zwillinge oder Klone einer Menschheit“ beschrieben, die sich 
auf ihr „Wesentliches“ beschränken sollten: Der Begegnung mit Schön-
heit und mit den Göttern (Augé 2001).  

Der Annahme einer Gleichursprünglichkeit von Religion und Kunst 
oder der kunstphänomenologischen Position steht die Meinung gegen-
über, dass es nicht-religiöse oder religiös inspirierte Kunst gibt. Das Bild 
von Sigmar Polke: „Höhere Wesen befahlen obere Ecke schwarz ma-
len!“ soll hier als Beispiel genügen.12 Susanne Lanwerd fasst den For-
schungsstand der von ihr mit zahlreichen Aufsätzen ins Recht gesetzten 
Teildisziplin der Religionsästhetik folgendermaßen zusammen:  

„Forschungen zu religiöser Kunst und Untersuchungen zu religiösen und äs-
thetischen Erfahrung begleiten […] die Wissenschaftstradition der Religions-
geschichte seit langem […]. Das hier oftmals zugrunde gelegte Postulat einer 
Illustration nicht sichtbarer Ideen und Vorstellungen […] wird seit ca. zehn 
Jahren durch Arbeiten zur ‚religious visual culture’ […] korrigiert. Zu nennen 
sind die Versuche, die die historische Kontextualisierung religiöser Kunst- 
und Ritualproduktionen thematisieren und die religiöse, visuelle Kultur als 
Ausdruck einer sozialen Konstruktion des Glaubens interpretieren […]“ 
(Lanwerd 2002, 13). 

10  Vgl. hierzu auch Lanwerd 1999, 292-299. 
11  Busch 1987, 2. Busch nennt hier mindestens vier Funktionen der Kunst: 

die ästhetische, die religiöse, die politische und die abbildende. Einen an-
deren Kunstbegriff spiegeln auch Documenta und Museum Fridericianum 
(Hg.), 2002. 

12  Vgl. z.B. die Kunst von Sigmar Polke, der mit seinem Bild  „Höhere We-
sen befahlen obere Ecke schwarz malen!“ nicht-religiöse Kunst schuf. Auf 
diesem weißen Bild ist die obere Ecke schwarz ausgemalt. Ein Schriftzug 
auf dem unteren Bildrand gibt den Titel des Werkes wieder. Hiermit per-
sifliert Polke eine weit verbreitete idealistische Geisteshaltung von Kunst. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

102

Lanwerd richtet sich hier gegen eine Ontologie der Kunst aus dem Sak-
ralen und einer unmittelbaren ästhetischen Erfahrung, deren Beschrei-
bung deutliche Parallelen mit der Beschreibung religiöser Erfahrungen 
aufweist.13 Sie legt das Augenmerk auf die historische Produktion von 
Kunstwerken und Religionen. Auch in Bezug auf religiöse Erfahrung 
werden „ein ozeanisches Gefühl“ (Kohl 2000, 81-85), „Unmittelbarkeit“, 
das „Numinose“, „ganz Andere“ (vgl. Firsching; Schlegel 1998, 31-81) 
genannt, um den Erfahrungsdiskurs der empirischen Wissenschaftlich-
keit zu entheben.14 Das „Absolute“ wird uns als präreflexiv vorgestellt, 
es verbleibe im Gefühl und könne nicht adäquat dargestellt werden 
(Müller 1998, 162).15 Der religiöse Mensch, so scheint es, ist ebenso be-
gabt wie der Kunstgeniesser; der eine zur religiösen, der andere zur äs-
thetischen Erfahrung. 

Der hiermit beschriebene Zwang zur Unmittelbarkeit wird durch eine 
rein ästhetische Präsentation im Museum unterstützt, womit das Museum 
zum Agenten Gottes, zum Übermittler eines Absoluten wird. Diese Art 
der reinen ästhetischen oder formalästhetischen Präsentation ist für das 
Kunstmuseum bisher immer noch die häufigste Vermittlungsform.16 Mit 
einer formalästhetischen Präsentation meine ich, dass die Konstruiertheit 
von Wahrnehmung außer Acht gelassen wird und universale Sehweisen 
oder universale Gefühle, sprich anthropologische Konstanten, vorausge-
setzt werden. Schönheit und auch Heiligkeit sind in dieser Theorie keine 
Zuschreibung, nicht Schönheit für mich, sondern eine den Dingen im-
manente Wesensart und somit potentiell von allen – schon rein formal – 

13  Religionswissenschaftliche Überlegungen des bisher von der Theologie 
und Religionspsychologie definierten Begriffs der religiösen Erfahrung 
siehe Sharf 1998, 94-116.  

14  Die religiöse Erfahrung soll die wahre Essenz von Religion konstituieren. 
Die Religionsphänomenologie (Rudolf Otto) und Religionspsychologie 
(William James) sind hierbei die eifrigsten Handlanger. Vgl. Otto 1991
und James 1997.  

15  Als religionsgeschichtliches Phänomen sei hier die Mystik genannt. Das 
Problem, Undarstellbares darzustellen findet in der mystischen Sprache 
eindrucksvolle Beispiele. Vgl. z.B. Margreiter 1997.  

16  Das Museum als Lehrmeister anzusehen, der uns lehrt, wie wir Objekte 
(an-)zu sehen haben, hat eine Tradition, die weit in die Geschichte von 
Sammlungen zurückgehen. William Rubin und Susan Vogel vertreten die 
Meinung, dass ästhetische Qualitäten ihre Artikulation transzendieren 
können, da „Meisterwerke“ universelle Gefühle des Menschen anspre-
chen. Vgl. Alpers 1990, 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

103

erfahrbar. Die Fähigkeit etwas ästhetisch oder religiös erfahren zu kön-
nen, hängt aus dieser Perspektive allein von der Empfindsamkeit der 
Betrachter ab. Die Notwendigkeit von Hintergrundwissen, um eine Er-
fahrung als „religiös“ oder „schön“ deuten zu können, bleibt unberück-
sichtigt.  

Betrachtet man die Vermittlungsstrategien religionspädagogischer 
oder kunstpädagogischer Positionen, so treten ihre Parallelen offen zu 
Tage (vgl. Lesch 1994). Setzt man religiöse oder auch ästhetische Erfah-
rung als präreflexiv, so ergibt sich für die Möglichkeit der Konstruktion 
von religiöser Erfahrung eine Sakralisierung profaner Alltags- oder 
Kunsterfahrung durch theologische Positionen der Gegenwart. Sie be-
mühen eine sinnliche Erkenntnis, die mit ‚performativen’ Mitteln eine 
Identität von ästhetischer und religiöser Erfahrung zu erzwingen sucht 
(Zilleßen 1999, 84). Hierfür werden nicht-religiöse Bedeutungsträger, 
wie z.B. das Rockkonzert („God is a concert“)17 religiös aufgeladen. Die 
Erfahrungswirklichkeit soll durch einen Umkodierungsprozess in einen 
religiösen Kontext gestellt werden (Röller 1998, 101f): Die Alltags- oder 
die Kunsterfahrung muss dann nur religiös gedeutet werden.18

Doch auch zeitgenössische kunstpädagogische Interessen bemühen 
eine vermeintlich präreflexive religiöse Erfahrung, um eine ästhetische 
Erfahrung als „höhere Weihe“ zu nutzen. Jean Hubert Martin, der 
Hauptkurator der Ausstellung „Altäre – Kunst zum Niederknien“ vermit-
telt Ritualobjekte allein mittels der ästhetischen Kontemplation und will 
somit, so Martin selbst, zu Toleranz und Verständnis fremder Kulturen 
beitragen (vgl. Martin 2001, 8-15).19 Für seine Ausstellung habe er Altä-

17  Vgl. den Rahmenplan des evangelischen Religionsunterrichts für den Se-
kundarbereich 1. Berlin 1995, 19. Hier wird versucht, die „Bedürfnisse“ 
des Menschen nach nächtlicher Ekstase als religiöse Bedürfnisse zu deu-
ten.  

18  In zahlreicher religionspädagogischer Literatur, die die semiotische 
Debatte für die Theologie entdeckt, wird der Trend der Ästhetisierung be-
nutzt, um mittels einer vermeintlich präreflexiven sinnlichen Erkenntnis 
das „Andere“ als das „ganz Andere“, „Dunkel Individuelle“ neu zu entde-
cken. Hierfür wird der christliche Gott entchristianisiert oder entinstitutio-
nalisiert. Vgl. Röller 1998 und Zilleßen 1999.

19  Dieses Anliegen ist ihm mit Karl Scheffler gemein. Scheffler schrieb 
1921: „Und die Völker werden sich mit Hilfe der Kunst um so näher 
kommen, je weniger von dem, was sie ethnisch unterscheidet, Aufhebens 
gemacht wird. Hier liegt die einzige Möglichkeit einer wahrhaften Völ-
kerverständigung.“ Scheffler 1921, 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

104

re nach rein ästhetischen Gesichtspunkten ausgewählt. Die Schöpfer die-
ser Altäre werden folgerichtig auch zu Künstlern und sind nicht mehr 
„nur“ religiöse Spezialisten. Folgt man Martins Logik, die einen „abso-
luten“ Gehalt aller Kunstwerke voraussetzt, so können Altäre – aus den 
unterschiedlichsten Kulturen, aus unterschiedlichen Zeiten und Orten, 
als Meisterwerke angeschaut werden. Zu dieser formalästhetischen 
Wahrnehmung will er ermutigen. Jean-Hubert Martin möchte die unter-
schiedlichen Perspektiven der Ethnologie und der Kunst überwinden, in-
dem er geweihte Altäre als ästhetische Gebilde präsentiert. So wird bei-
spielsweise ein tibetischer Altar aus religiöser Perspektive vom Künstler 
selbst, dem Lama Tscheuky Sèngué, als „Opfergabenstand“ vorgestellt,20

der es dem Gläubigen erlauben soll, Verdienste zu erwerben. Fragen der 
sozialen Konstruktion von Geschlecht oder von gesellschaftlichen Hie-
rarchien durch den Erwerb von religiösen Verdiensten werden ausge-
klammert.21 Die ästhetische Erfahrung tritt an die Stelle der religiösen 
Erfahrung der geweihten Objekte, womit die religiösen Spezialisten 
durch die Kunsthistoriker abgelöst werden. Sie sind die neuen Überbrin-
ger und Konstrukteure gesellschaftlicher Werte. Eine Präsentation von 
Religionen als Kunst verstellt somit einen kritischen Blick auf die darge-
stellten Phänomene und propagiert eben diese ästhetische Wahrneh-
mungsform als universal.  

Historisch lässt sich diese elitäre vormoderne Ästhetiktheorie auf das 
19. Jahrhundert zurückführen: Wolfgang Kemp analysiert die Erfindung 
der modernen Institution Museum als religiös anmutende „höhere Wei-
he“ für das Bürgertum, das sich mit der Definitionsmacht – und zugleich 
mit der Versicherung ihres Geschmacks – über eine „Hochkunst“ in 
Konkurrenz zu Adel und Geistlichkeit stellte (vgl. Kemp 1987, 213). Die 
Möglichkeiten des Zugangs zu Sammlungen gibt laut Pierre Bourdieu 
Aufschluss über Gesellschaftshierarchien. Haben die Herrschaftshäuser 
früher dem Volk den physischen Zugang verweigert, so bleibt heutzuta-
ge breiten Bevölkerungsschichten der intellektuelle Zugang versperrt 
(Bennet 1994, 10).22

20  Siehe die Objektbeschriftung zum tibetischen Altar und Beschreibung im 
Katalog zur Ausstellung. 

21  Auf die Konstruktion von Geschlecht durch ein religiöses tibetisches Ri-
tual macht Toni Huber aufmerksam. Vgl. Huber 1994, 350-371. 

22  Bennet argumentiert mit Pierre Bourdieu, dass  Kunstgalerien diejenigen 
Galerien sind, die am wenigsten der breiten Öffentlichkeit zugänglich 
sind, da das Konzept der Ausstellung sich damit abfinde, dass die Ord-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

105

Gegen diese Reduzierung von Ästhetik zu einer „Ästhetik als er-
zwungene Unmittelbarkeit“ (Brock 1986) schreibt Bazon Brock in sei-
nem Werk „Ästhetik als Vermittlung“ (Brock 1976) an. Brock macht 
darauf aufmerksam, dass die Ästhetik einer Vermittlung bedürfe, da un-
sere Wahrnehmungs-, Erkenntnis- und Erlebnisformen schon immer 
vorgeprägt sind.23 Kunst ist demnach, um die Worte Norbert Schneiders 
zu zitieren, Ausdruck eines metaphysischen Systems, „universalistisch 
ausgerichtet auf den göttlichen Kosmos als letzte Seinsstruktur“ 
(Schneider 1997, 7).

In Anlehnung an Bazon Brocks Forderung einer „Ästhetik als Ver-
mittlung“ möchte ich zusammenfassen: 

1. Es besteht die Gefahr der Sakralisierung bzw. Idealisierung von 
Kunst. 

2. Vermittlung ist für eine Demokratisierung des Museums notwen-
dig. 

Das Museum hat nämlich per definitionem durch das International 
Council of Museums (ICOM) mindestens eine doppelte gesellschaftliche 
Funktion: Es soll ästhetischen Genuss und Bildung ermöglichen.24

Der Lernort Museum, der seit der Französischen Revolution dem 
Gedanken der Aufklärung verpflichtet ist, verliert somit eine wichtige 
Legitimation bzw. reduziert Bildung im idealistischen Sinne Wilhelm 
von Humboldts auf die „moralische Läuterung durch Schönheit von 
Kunstwerken“ (Vogtherr 1985, 49). Nimmt man aktuelle Forderungen 
ernst, das Museum als „intervention in society“ (O’Neill 1993) zu be-
greifen, das in aktuelle politische Diskurse eintritt,25 so ergibt sich insbe-

nung hinter der Kunst für diejenigen unsichtbar bleibt, die nicht das nötige 
kulturelle Wissen haben.  

23  Auch Wolfgang Welsch macht auf die Wichtigkeit der Wahrnehmung ge-
rade für die Reflexion und die Logik aufmerksam: „Die zur Aisthetik ge-
mauserte Ästhetik wird zur prima philosophia, der gegenüber Logik und 
Ethik den Status von „Subdisziplinen“ erhalten.“ Zitiert nach: Seel 1997, 
22.

24  ICOM spricht von „education and enjoyment“. Vgl. International Council 
of Museums (ICOM): Statutes. Adopted by the 16th General Assembly of 
ICOM. The Hague, 5 September 1989. Paris 1990. Artikel 2-Definitions. 
Absatz 1.  

25  Auch Pantke macht in ihrem Beitrag im vorliegenden Band darauf auf-
merksam, dass Museen zwar zum einen die Aufgabe des Konservierens 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

106

sondere bei der Präsentation von Religionen die Aufgabe der De-
konstruktion von sozialhistorischen Mythen. Religiöse Erfahrung und 
ästhetische Erfahrung sind keine mystischen Begabungen, sondern durch 
Sprache, Geschlecht, Alter, Kultur etc. vermittelt und werden in einem 
bestimmten Wahrnehmungsraum als solche gedeutet (vgl. Kubach-
Reutter 1985, 130f). Gerade bei der Präsentation von Religionen ist da-
her eine kontextualisierte Vermittlungsstrategie notwendig, wollen die 
Ausstellungsmacher und -macherinnen sich nicht auch zu Vertretern ei-
ner göttlichen oder ästhetischen Heilsbotschaft machen lassen. Museen 
sind moderne Instrumente der Wissensvermittlung, die aufgrund ihrer 
„erlebnisreicheren“ Vermittlungsart auch unprivilegierte soziale Grup-
pen ansprechen können.26

Anders als Ausstellungsmacher, die in einer reinen ästhetischen Prä-
sentation von Objekten die Antwort auf den alten Museumskrieg sehen, 
und somit wieder eine ästhetische Bildung in den Vordergrund rücken, 
möchte ich mit meinem Ansatz die Abhängigkeit des ästhetischen Ur-
teils von einer „theoriegeleiteten Wahrnehmung“ bewusst machen.  

Das Museum als Kommunikationsort muss auch für eine ästhetische 
Erfahrung aktive Vermittlungsarbeit leisten und die BesucherInnen als 
aktive Bedeutungsmacher mit einbeziehen.27

Die Kuratoren könnten im Lernort Museum den Weg der Konstrukti-
on von „profan“ bzw. „heilig“ oder „authentisch“ aufzeigen. Sie könnten 
vermitteln, dass Werte wie Authentizität immer verbunden sind mit so-
zialem und materiellem Wert und der Vorstellung, es gäbe eine univer-
selle Wahrheit.28 Die eigentlichen Bedeutungsmacher von „heilig“ bzw. 

haben, zum anderen jedoch aktiv in gesellschaftliche Prozesse eingreifen. 
Vgl. Pantke im vorliegenden Band.  

26  Diese „erlebnisreichere“ Vermittlungsart bedeutet nicht zwangsläufig, 
dass Museen zu „Themenparks“ oder „Erlebniswelten“ werden müssen. 
Zur Kritik an diesen beiden Formen der Vermittlungsstrategie vgl.  
Drescher 2002. 

27  Das Institut für Museum Studies in Leicester unter der Leitung von Eilean 
Hooper-Greenhill (z.B. Hooper-Greenhill 1994) beschreibt den Wandel, 
den Kommunikationstheorien für das Museum von einer positivistischen 
zu einer konstruktivistischen Vermittlungsstrategie gegangen sind und 
nunmehr die Bedeutung immer mehr auf den Besucher legen, der Wissen 
konstruiert. Das mögliche Resultat hiervon, das „konstruktivistische Mu-
seum“ wird dann von Hein 1999 zusammengetragen. 

28  Zur Aufgabe der Dekonstruktion durch die Kuratoren vgl. Phillips 1997,
5-27. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

107

„profan“ jedoch bleiben die Betrachter und Betrachterinnen (vgl. hierzu 
Brock 1998, 217-232; Kemp 1985).29 Dies wird auch deutlich aus der 
Tatsache, dass ganz ungeachtet des vermeintlich säkularen Wahrneh-
mungraumes im Museum Menschen dort zur Andacht oder zum Gebet 
niederknien (Kemp 1987, 185).30

Religionen werden jedoch im Museum auch noch – wie bereits er-
wähnt – im Rahmen ihres kulturellen und historischen Kontextes ge-
zeigt. Das St. Mungo Museum of Religious Life and Art in Glasgow bie-
tet beide Präsentationsformen. Es befindet sich, wie ich im Folgenden 
zeigen werde, auf dem Weg zu einem kritisch-religionskundlichen Mu-
seum, das versucht, in aktuelle gesellschaftliche Diskurse einzugreifen.31

3. Auf dem Weg zu einem kritisch-religionskundlichen Museum: 
Das St. Mungo Museum of Religious Life and Art 

One Day, one of my children was asked, what are you? 
He replied, ‘I really don’t know, my mother is French, my father is Scottish and 

we are Jewish.’  
He was asked if there was a football match, who would he support? 

He said: ‘I should like it to be a draw.’32

Das St. Mungo Museum of Religious Life and Art öffnete seine Türen am 
1. April 1993. Anfänglich als Besucherzentrum der anliegenden Glas-
gow Cathedral gebaut, wurde das Projekt 1990 aufgrund von finanziel-
len Problemen dem Glasgow City Council überantwortet (Dunlop 1998, 
263). Der City Council versuchte das Projekt zu retten und diskutierte 

29  Treinen erklärt hierzu, dass Wissen für eine Kommunikation im Museum 
unbedingt notwendig ist. Isolierte Objekte bleiben ohne „Hinweise auf die 
vom Aussteller intendierten Bedeutungsaspekte“ unentschlüsselbar, so 
dass die „gewünschte Wahrnehmungsrichtung“ nicht aufgenommen wer-
den kann. Dies gilt es im Museum zu berücksichtigen. Treinen 1996. 

30  Auch aus Glasgow habe ich ähnliche Berichte erhalten. Dort versuchte ein 
Muslim auf dem ausgestellten Gebetsteppich sein Gebet zu vollziehen. 

31  Die Existenz des St Mungo Museums spiegelt meines Erachtens einen 
wissenschaftlichen Zeitgeist wieder, nach dem Erkenntnisse und Wahrhei-
ten als historisch bedingt begriffen werden und sich nicht auf ein religiö-
ses oder ästhetisches Erleben reduzieren lassen. In Glasgow wird nach der 
sozialen Konstruktion von Religion gefragt.  

32  The Herald, Glasgow, 21 März 1994. Das Zitat ist einem Artikel zur Er-
öffnung des St. Mungo Museums entnommen.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

108

eine neue Idee für das Gebäude, um es einerseits für die mittelalterliche 
Kathedrale zu erhalten, andererseits einem noch breiterem Publikum zu-
gänglich zu machen. Das Museum Department in Glasgow schlug ein 
Museum vor, „which responded to the ancient religious site by celebrat-
ing the human search for the spiritual, not just in Scotland, but over five 
continents and from earliest times to the present“.33 Dieses Konzept 
wurde schließlich angenommen und mit dem Ziel durchgeführt, beider-
seitiges Verständnis und Respekt zwischen Menschen mit unterschiedli-
chem Glauben und ohne Glauben zu fördern (Dunlop 1998, 264).34 Die 
gesamte Ausstellung wurde von einem Team von Kuratoren und Kurato-
rinnen konzipiert. Harry Dunlop, einer der Kuratoren, gab hierzu fol-
gende Auskunft: „There were six people, and we all came from different 
backgrounds. And we all had different points of view and that helped. 
There were anthropologists, social historians, art historians, archeolo-
gists“. 

Das St. Mungo Museum bietet ein dreigliedriges permanentes Aus-
stellungskonzept.35 In dem ersten Raum wird religiöse Kunst präsentiert, 
im zweiten, dem Raum für religiöses Leben, wird gezeigt, wie Religio-
nen den menschlichen Lebenslauf – von der Geburt bis zum Tod und 
darüber hinaus – beeinflussen. In diesem Raum finden sich auch Darstel-
lungen der sechs größten Religionen Glasgows. Im dritten Raum, dem 
Raum „Religion in the West of Scotland“, wird gezeigt, wie sich alltäg-
liche religiöse Praktiken der MigrantInnen im schottischen Kontext ver-
änderten. Wechselausstellungen finden in einem gesonderten Raum ih-
ren Platz.36

33 O’Neill, Mark: The St. Mungo Museum of Religious Life and Art. Unver-
öffentlichtes Skript, 1.  

34  Vgl. auch die Einleitung vom ehemaligen Direktor Julian Spalding im 
Ausstellungskatalog „The St. Mungo Museum of Religious Life and Art.
Glasgow 1993, 6: „...we hope that the museum will in some way contribu-
te to the creation of a society better able to celebrate and respect diversity
of belief.“ 

35  Die m.E. bisher einzige Analyse des St Mungo Museums in gedruckter 
Buchform: Michel 1999. Michel analysiert hier das St Mungo Museum, 
ausgehend von Besucherreaktionen, als einen Ort, der die „Selbigkeit“ 
(ipséité, 163) dekonstruiere und die „Pluralität“ (la pluralité, 63) zelebrie-
re.   

36  Das einleitende Video beschreibt das Museum folgendermaßen: „The mu-
seum features three main galleries. One gallery uses religious objects as 
works of art to show the inspiration and power of religion. A second, the 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

109

Anhand von Beispielen innerhalb der Räume „Religiöse Kunst“ und 
„Religiöses Leben“ möchte ich nun kurz die Spannbreite der Vermitt-
lungsstrategien des Museums aufzeigen. 

St. Mungo Museum of Religious Art 

Abbildung 1: Blick in den Raum für religiöse Kunst. Foto: S.K.

Im Raum für religiöse Kunst (siehe Abb. 1) werden religiöse Artefakte 
wie in einem „Tempel der Kunst“ üblich als Kunstwerke präsentiert. Die 
Architektur des Raumes erinnert an Sakralbauten, zumal der Bau wie 
erwähnt als Besucherzentrum der Kathedrale gedacht war. Alle Objekte 
der Ausstellung werden in einer Vitrine präsentiert, deren Durchsichtig-
keit den Eindruck einer unerreichbaren Nähe erweckt, also als „begren-

religious life gallery looks at how religion is an important part of the hu-
man life circle, from birth throughout our lives and ultimately to death-
and beyond. Religion in the context of Scotland is explored in the third 
gallery, where we discover how over the last 2000 years the area has been 
home for different religions and denominations.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

110

zende Transparenz“37 interpretiert werden kann. Nur die überdurch-
schnittlich langen Erläuterungen zu den Kunstwerken konkurrieren mit 
der Inszenierung der Exponate als „Meisterwerke“, die ihre „Wirkung“ 
beim Besucher im Museumstempel zu erzielen suchen. „Dieser Ort wur-
de erschaffen als ruhiger, besinnlicher Raum, der es den Leuten erlaubt, 
die Objekte und deren Bedeutung zu erkunden und, was noch wichtiger 
ist, was sie ihnen bedeuten“,38 so Harry Dunlop, jetziger Direktor des 
Museums. Auf das oben skizzierte spannungsreiche Verhältnis von äs-
thetischer und religiöser Erfahrung wird nicht hingewiesen.  

Die ausführlichen Erläuterungen über die Symbolhaftigkeit der Ex-
ponate geben nur die religiöse Bedeutung wieder. Es wird von einem 
einzigen „label“, d.h. einer einzigen Bedeutungszuschreibung ausgegan-
gen (vgl. Vogel 1990, 200).39 Andere Funktionen werden verschwiegen 
(vgl. Busch 1987).  

Es ist nicht das Anliegen des Museums, „das Heilige“ darzustellen, 
wie wir gleich sehen werden. Wenn es sich an dieser Stelle explizit ge-
gen die These Gerardus von der Leeuws gestellt hätte, die besagt, dass 
alle große Kunst versuche, „das Heilige“ darzustellen (Arthur 1999, 
14),40 wäre es bezüglich der Unzulänglichkeit, dieses darstellen zu kön-
nen, nicht angreifbar. So aber befindet es sich im Schussfeld zahlreicher 
Kritiker, die eben diese fehlende Spiritualität vermissen und auch profa-
ne Kunst ausgestellt sehen wollen, da diese immer eine „aura of the sac-
red“ habe (Arthur 1993). 

Der allen Menschen gleichsam zugrunde liegende Lebenszyklus wird 
im zweiten Raum, dem Raum für religiöses Leben, als Ausgangspunkt 
genommen, um die Einflüsse von verschiedenen Glaubenssystemen auf 
das menschliche Leben zu zeigen.  

Eine einleitende Wandtafel gibt im Raum für religiöses Leben Aus-
kunft über Systematik und Intention des Dargebotenen. Der Text, der 

37  Den aussagekräftigen Begriff der „begrenzenden Transparenz“ habe ich 
von Burghart Schmidt übernommen. Vgl. Schmidt, 1994, 10. 

38  „This was designed as a quiet reflective space which allows people to 
explore the objects and their meaning, and more importantly, what they 
mean to them.“ (Dunlop 1998, 265) 

39  Susan Vogel schlägt vor, unterschiedliche labels an den Objekten anzu-
bringen, um Subjektivität für den Besucher erfahrbar zu machen.  

40  Interessant ist, dass alle Autoren dieses m.E. ersten Bandes über Religion 
und Museum mit Ottos, Van der Leeuws oder Eliades Religionsbegriff ar-
beiten (vgl. Paine 1999). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

111

unter dem Grundriss des Raumes steht, soll deshalb hier wiedergegeben 
werden: 

„In the centre section of this gallery the beliefs of the six world religions and 
beliefs about afterlife in many faiths and periods are explored. The cases 
against the walls show how religious beliefs affect people’s everyday lives 
from birth to death. The display aims to show the separate dignity of each 
faith, while also demonstrating the human themes which are common to many 
religions. The objects on display are sacred to believers, and are treated with 
respect. However this is not a religious place but a museum. We have there-
fore not tried to reconstruct altars or other settings but to suggest the meanings 
of the objects by the symbolic shape of the backgrounds.  

Oral testimony: Throughout the gallery you will be able to read and listen to 
people of different faiths talking about their beliefs. We would like to thank 
everyone, who by sharing their faiths, brought to the objects a sense of their 
meaning and feeling they evoke. The tapes last just under 4 minutes.  

Dates: Because this is a multi-faith museum we have used the international 
dating system CE (Common Era) and BCE (Before Common Era). 

Religious Life-Introduction: From birth to death and beyond rituals mark the 
different stages of human life. Through prayer, meditating, singing, music and 
dance, people try to approach the sacred. Religious beliefs sometimes rein-
force the social order and at other times cause revolution, war and death. Re-
ligion can also inspire people to live better lives, so they may receive bless-
ings now or be better prepared for the afterlife.“ 

Die Macher des St. Mungo Museums betonen, dass das Museum kein re-
ligiöser Ort sei. Trotzdem kam es im Laufe der Anfangszeit zu Proble-
men mit Gläubigen, die ihre Religion nicht richtig repräsentiert sahen. 
Für manche hat sich der Wandel von einem Kultobjekt in ein Museums-
stück nicht automatisch mit diesem neuem Wahrnehmungsraum vollzo-
gen. Da das Museum auch Objekte, wie etwa den Elephantengott Ga-
nesha, ausstellt, die extra für die Ausstellung geweiht wurden, ver-
schwimmt die Trennungslinie zwischen Kult- und Kunstobjekt für den 
Betrachter. Diese Eingangsstatue entstammt, so können wir in Englisch, 
Urdu, Punjabi, Chinesisch und Gaelisch von der begleitenden Schriftta-
fel erfahren, dem hinduistischen Kontext, der aufgrund seiner Einbettung 
anderer Gottheiten in den eigenen Pantheon für religiöse Toleranz be-
kannt ist und auf eben diese den Besucher einstimmen soll. Auch beim 
Eingangsobjekt des Raumes für Religiöses Leben, dem Dancing Skele-
ton, wird der Besucher verunsichert. Das Skelett ist „Kunstwerk“ und 
„Ritualobjekt“ und wurde in Mexiko zum Festival des „Day of the 
Dead“ angefertigt, einem Tag, an dem die Toten die Lebenden aufsu-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

112

chen, um von ihren Verwandten Gaben zu erhalten.41 Dieses Objekt 
wurde eigens für das Museum erschaffen. Sabine Offe nennt die unter-
schiedlichen Bedeutungszuschreibungen von Objekten im Museum eine 
„semiotische Wippe“, da sie zwischen semantischen Oppositionen hin 
und her kippen (Offe 1995). Die Objekte sind Zeichen – religiöse und 
museale, die über beide Bezugssysteme Auskunft geben könnten, jedoch 
an sich stumm seien.  

In diesem Teil der Ausstellung finden sich ebensolche „ehrwürdige“ 
und „authentische“ Museumstücke, wie etwa ein Florentinischer Engel 
aus der Vitrine „die Vermittler“ (Go-Betweens) wie im ersten Raum. 
Harry Dunlop erklärte mir die Zusammenstellung der Exponate folgen-
dermaßen:  

„That (die Auswahl, S.K.) drives people nuts sometimes. We deliberately mix 
the objects together, because of two reasons: One is we wanted to mix the 
precious art, the Florentine angels with the 19th century Catholic tacky ob-
jects, because all these objects are precious to people. So some people com-
municate through these things. Sometimes even directly to these things.“ 

Ein persönliches Statement einer Gläubigen, aus der thematischen Vitri-
ne zum Christentum zeigt die Konstruiertheit von Religionen durch 
Sprache und die Konstruktion von Geschlecht durch Religion:  

„If I read the gospels and it says ‘brothers’ I read brothers and sisters. People 
say it’s only language but language shapes our whole society. It shapes the 
way we think.“ 

Das St. Mungo Museum kann in diesem Sinne als „intervention in socie-
ty“ begriffen werden, da es beschreibt, analysiert, die von den Muse-
umsmachern intendierte Wahrnehmungsrichtung anzeigt und selbst of-
fen für Veränderungen ist. Dies wurde deutlich, als die Beschriftung ei-
ner Fotographie, die ein junges ägyptisches Mädchen während ihrer Kli-
torisbeschneidung zeigt, nach einiger Zeit so abgeändert wurde, dass die 
menschenunwürdige Praxis explizit verurteilt wurde.  

41  Das Label besagt Folgendes: „Dancing Skeleton. Life forms burst from 
this Mexican dancing skeleton inspired by the festival of the Day of the 
Dead. Early November the dead return to accept offerings from living re-
latives. The Day of the Dead festival combines the Christian feasts of all 
Saints and all Souls Day. Papier maché skeletons like this have become 
popular in Mexico city where this one was made for the museum by the 
Lineares family in 1992.“

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

113

Sind Kritiken an das Museum herangetragen worden, so meist von 
religiöser Seite, da sich die Gruppen nicht adäquat dargestellt sahen. Der 
Theologe Chris Arthur legt in seinem Aufsatz „Exhibiting the Sacred“ 
dem Museum zur Last, dass das Anliegen des Museums nicht das der 
Religionen sei. Es spüre nicht das Heilige auf, sondern kümmere sich um 
„Unwesentliches“ und nicht um sein „transcendent core“ (Arthur 1999, 
25). Jedoch gerade die Intention des Museums, Marginales in das Zent-
rum der Betrachtung zu rücken und die Vielfalt der Erscheinungen zu 
zeigen, ist zeitgemäß und erstrebenswert. Die Ausstellung zelebriert die 
„Differenz“ und dekonstruiert „Selbigkeit“ bzw. „Identitäten“. Das Reli-
giöse ist nicht das reale Ziel des Museums, sondern Pluralität. Nicht das 
Absolute, sondern das Relative wird gefeiert und ausgestellt (Michel 
1999, 155).

Die „Religious Life“ Ausstellung im St. Mungo Museum bietet zahl-
reiche Zeichenträger, die aus unterschiedlichen Perspektiven Zuschrei-
bungen erfahren und mehr als nur religiöse Identitätszuschreibungen er-
lauben. Der dritte Teil der Ausstellung „Religion in the West of Scot-
land“, der hier nicht näher besprochen wurde, reflektiert zudem die pro-
zesshafte Konstruktion von religiösen Identitäten, die in der Neuveror-
tung von Migrationskulturen in den schottischen Kontext stattfindet. 
„Hybride Kulturen“, „gebrochene“, „inkohärente“ Biographien stellen 
sich hier vor und verweisen überkommene Vorstellungen von Identität 
als „geradlinig“ und „stimmig“ in den Bereich der Ideologien.42

Nachwort oder: „0:0 Unentschieden“? 

Zusammenfassend möchte ich festhalten: Religionen werden als religiö-
se Kunst im Kunstmuseum thematisiert oder im Rahmen ihres Kontextes 
in ethnologischen Ausstellungen.  

Erst neuerdings treten vergleichende religionskundliche Ausstellun-
gen (St. Mungo; Museum of World Religions) mit unterschiedlichen In-
tentionen an die Öffentlichkeit. Aufgrund der Komplexität der Entwick-
lung der modernen Institution Museum und der Entwicklung der Diszip-
linen der Kommunikationstheorie(n), der Kunstgeschichte(n) und der 
Religionswissenschaft oder Kulturwissenschaft(en) lassen sich keine 
eindeutigen Zuschreibungen vornehmen. Beschreibungen von Ausstel-

42  Viele zeitgenössische Wissenschaftler feiern „hybride Kulturen“ als Ant-
wort auf den von Samuel Huntington prophezeiten „Clash of Civilizati-
on“. Vgl. z.B. Bhaba 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

114

lungen als „religiös“, „kulturhistorisch“, „formalästhetisch“, „kontextua-
lisiert“, „positivistisch“ oder „konstruktivistisch“ können jedoch wichti-
ge Koordinaten sein, um die Vermittlungsintentionen und -strategien von 
Religionen zu beschreiben. „Museen als Agenten Gottes“, die von einer 
universellen Wahrnehmung ausgehen und eine formalästhetische Präsen-
tationsart für eine Identifizierung von ästhetischer und religiöser Erfah-
rung auswählen, so mein Fazit, sind obsolet und werden weder einem 
neuen Kunstverständnis noch einem Religionsbegriff gerecht, der Reli-
gion als einen identitätsstiftenden Faktor begreift, der in der Realität mit 
anderen Faktoren konkurriert. Ausstellungen hingegen könnten die 
Hybriditäten aller Kulturen (vgl. Bhabha 2000) ausstellen und – wie im 
St. Mungo Museum versucht – multiple Identitäten (Schottisch, Franzö-
sisch, Jüdisch) dekonstruieren, um eindeutige Identitätszuschreibungen 
als politische Instrumentalisierungen zu entlarven. 

Literatur 

Alpers, Svetlana (1990): The Museum as a Way of Seeing. In: Karp, 
Ivan; Steven, D. (Hg.): Exhibiting Cultures. The Poetics and Politics 
of Museum Display. Philadelphia, 25-32 

Arthur, Chris, (1993): Art of the Immaterial. The Times Higher. 4. Juni 
1993. Glasgow 

Arthur, Chris (1999): Exhibiting the Sacred. In: Paine, Crispin (Hg.): 
Godly Things. Museums, Objects and Religion. Leicester, 1-27. 

Asad, Talal (1997): Genealogies of Religion. London 
Augé, Marc (2001): kunst, ethnologie, religion. In: Martin, Jean Hubert: 

altäre – Kunst zum Niederknien. Katalog zur Ausstellung im museum 
kunst palast. Düsseldorf, 22-25 

Bennet, Tony (1994): The Birth of the Museum: History, Theory, Poli-
tics. London 

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur. Tübingen 
Brock, Bazon (1976): Ästhetik als Vermittlung. Arbeitsbiographie eines 

Generalisten. Köln 
Brock, Bazon (1986): Ästhetik gegen erzwungene Unmittelbarkeit. Die 

Gottsucherbande. Schriften 1978-1986. Köln 
Brock, Bazon (1998): Der Künstler als gnadenloser Konkurrent Gottes. 

In: Herrmann, Jörg (Hg.): Die Gegenwart der Kunst: ästhetische und 
religiöse Erfahrung heute. München, 217-232 

Busch, Werner (Hg.) (1987): Funk Kolleg Kunst. Bd. 1.: Eine Geschich-
te der Kunst im Wandel ihrer Funktionen. München  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

115

Clifford, James (1990): Sich selbst Sammeln. In:  Korff, Gottfried; Roth, 
Martin (Hg.): Das historische Museum. Frankfurt/Main 

Documenta und Museum Fridericianum (Hg.) (2002): Documenta 11, 
Platform 5: Ausstellung/Exhibition. Kurzführer/Short Guide. Kassel 

Drescher, Bettina (2002): Immersion und Irritation. Zu inhaltlich-
konzeptionellen und gestalterischen Tendenzen in Wissenschaftsprä-
sentationen. Unveröffentlichte Dissertation an der Karl-Franzens-
Universität Graz am Institut für Geschichte  

Dunlop, Harry (1998): Religious Life and Art. St. Mungo Museum in 
Glasgow. In: Dladmark, J.M: In Search of Heritage. As Pilgrims or 
Tourists? Aberdeen 

Firsching, Horst/Schlegel, Matthias (1998): Religiöse Innerlichkeit und 
Geselligkeit. Zum Verhältnis von Erfahrung, Kommunikabilität und 
Sozialität – unter besonderer Berücksichtigung des Religionsverständ-
nisses Friedrich Schleiermachers. In: Tyrell, Hartmann; Krech, Volk-
hard; Knoblauch, Hubert (Hg.): Religion als Kommunikation. Würz-
burg, 31-81 

Gaehtgens, Thomas W. (1992): Die Berliner Museumsinsel im deut-
schen Kaiserreich. München, 136 

Geertz, Clifford (1994): Dichte Beschreibung. Frankfurt/Main 
Gladigow, Burkhard (1988): Religionsgeschichte des Gegenstandes – 

Gegenstände der Religionsgeschichte. In: Zinser, H. (Hg.): Religi-
onswissenschaft. Eine Einführung. Berlin, 6-37  

Gottowik, Volker (1997): Konstruktion des Anderen. Berlin 
Heiler, Friedrich (1961): Erscheinungsformen und Wesen der Religion.  
Hein, George E. (1999): Learning in the Museum. Leicester 
Herrmann, Jörg (Hg.) (1998): Die Gegenwart der Kunst: ästhetische und 

religiöse Erfahrung heute. München  
Hochreiter, Walter (1994): Vom Musentempel zum Lernort: Zur Sozial-

geschichte deutscher Museen 1800-1914. Darmstadt 
Hooper-Greenhill, Eilean (1994): The Educational Role of the Museum. 

London 
Huber, Toni (1992): Why Can’t Women Climb Pure Crystal Mountain? 

Remarks on Gender, Ritual and Space in Tibet. In: Tibetan Studies. 
Oslo, 350-371 

James, William (1997): Die Vielfalt religiöser Erfahrung. Frank-
furt/Main  

Jauß, Hans Robert (1996): Kleine Apologie der ästhetischen Erfahrung. 
In: Stöhr, Jürgen (Hg.): Ästhetische Erfahrung heute. Köln  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

116

Joachimides, Alexis (1995): Die Schule des Geschmacks. Das Kaiser-
Friedrich-Museum als Reformprojekt. In: Joachimedes, Alexis; Kuh-
rau, Sven; Vahrson, Viola; Bernau, Nikolaus (Hg.): Museumsinsze-
nierungen. Dresden, 142-156 

Joachimides, Alexis (2001): Die Museumsreformbewegung in Deutsch-
land und die Entstehung des modernen Museums 1880-1940. Dresden 

Kemp, Wolfgang (Hg.) (1985): Der Betrachter ist im Bilde: Kunst-
wissenschaft und Rezeptionsästhetik. Köln 

Kemp, Wolfgang (1987): Kunst kommt ins Museum. In: Busch, Werner 
(Hg.): Funk Kolleg Kunst. Bd. 1: Eine Geschichte der Kunst im Wan-
del ihrer Funktionen. München, 205-229 

Kemp, Wolfgang (1987): Kunst wird gesammelt. In: Busch, Werner 
(Hg.): Funk Kolleg Kunst. Bd. 1: Eine Geschichte der Kunst im Wan-
del ihrer Funktionen. München, 185-204 

Kimmerle, Heinz (2000): Philosophien der Differenz. Würzburg 
Kohl, Karl-Heinz (2000): „dies ozeanische Gefühl…“ – Anmerkungen 

zu einer neueren Bestimmung von Religion. In: Baumunk, Bodo-
Michael; Thimme, Eva Maria (Hg.): V) Glauben. 7 Hügel – Bilder 
und Zeichen des 21. Jahrhunderts. Ausstellung im Marin-Gropius-Bau 
Berlin vom 14. Mai – 29. Oktober 2000. Bonn, 81-85  

Kubach-Reutter, Ursula (1998): Überlegungen zur Ästhetik in der Eth-
nologie und zur Rolle der Ästhetik bei der Präsentation völkerkundli-
cher Ausstellungsgegenstände. Eine Studie zur Museumsethnologie. 
Nürnberg 

Lanwerd, Susanne (1999): Kunst/Ästhetik. In: Auffahrt, C.; Bernhard, J.; 
Mohr, H. (Hg.): Metzler-Lexikon Religion. Bd. 2. Stuttgart, 292-299 

Lanwerd, Susanne (2002): Religionsästhetik. Studien zum Verhältnis 
von Symbol und Sinnlichkeit. Würzburg 

Lanwerd, Susanne (2002): Die Bildformel Pietà. Religiös tradierte Ge-
schlechterbilder in Symbolisierungen des Nationalsozialismus. In: E-
schebach, Insa; Jacobeit, Sigrid; Wenk, Silke (Hg.): Gedächtnis und 
Geschlecht. Frankfurt/New York, 163-180 

Lesch, W. (Hg.) (1994): Theologie und ästhetische Erfahrung. Beiträge 
zur Begegnung von Religion und Kunst. Darmstadt 

Margreiter, Reinhard (1997): Erfahrung und Mystik: Grenzen der Sym-
bolisierung. Berlin 

Martin, Jean Hubert (2001): altäre – Kunst zum Niederknien. Katalog 
zur Ausstellung im Museum Kunst Palast. Düsseldorf, 8-15 

Michel, Patrick (1999): La Religion au Musée. Croir dans l’Europe 
contemporaire. L’Harmattan 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

117

Müller, Ernst (1998): Beraubung oder Erschleichung des Absoluten? 
Das Erhabene als Grenzkategorie ästhetischer und religiöser Erfah-
rung. In: Herrmann, Jörg (Hg.): Die Gegenwart der Kunst: ästhetische 
und religiöse Erfahrung heute. München, 144-164 

O’Doherty, Brian (1986): Inside the white Cube. The Ideology of the 
Gallery Space. San Francisco 

O’Neill, Mark (1993): Keeping the Faith. In: Museums Journal. Mai, 22 
Offe, Sabine (1995): Schaustück und Gedächtnis: Jüdisches im Museum. 

In: Friedl, Gottfried (Hg.): Wie zu sehen ist. Essays zur Theorie des 
Ausstellens. Museum zum Quadrat. No. 5. Wien  

Otto, Rudolf (1991): Das Heilige. München: C.H. Beck [Erstausgabe 
1917]  

Paine, Crispin (Hg.) (1999): Godly Things. Museums, Objects and Re-
ligion. Leicester 

Phillips, David (1997): The Cult of Saints and the Cult of Art. In: Ders.: 
Exhibiting Authenticity. Manchester, 5-27 

Röller, Dirk (1998): Religionsunterricht als Zeichenbildung. Frank-
furt/Main 

Rubin, William (Hg.) (1984): ‚Primitivism‘ in Modern Art: Affinity of 
the Tribal and the Modern. 2 Bde, New York 

Sabbatucci, Dario (1988): Kultur und Religion. In: Cancik, H.; Gladi-
gow, B.; Laubscher, M. (Hg.): Handbuch religionswissenschaftlicher 
Grundbegriffe. Bd. 1. Stuttgart, 43-59 

Scheffler, Karl (1921): Berliner Museumskrieg. Berlin 
Schmidt, Burghart (1994): Postmoderne – Strategien des Vergessens. 

Frankfurt/Main  
Schmied, Wieland (1990): GegenwartEwigkeit. Gedanken zu Konzept, 

Sinn und Problematik dieser Ausstellung. In: Schmied, Wieland; 
Schilling, Jürgen (Hg.): GegenwartEwigkeit. Spuren des Transzen-
denten in der Kunst unserer Zeit. Katalog zur Ausstellung im Martin-
Gropius-Bau Berlin vom 7. April – 24. Juni 1990. Stuttgart, 11-26 

Schneider, Norbert (1997): Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung 
bis zur Postmoderne. Stuttgart 

Seel, Martin (1997): Ästhetik und Aisthetik. Über einige Besonderheiten 
ästhetischer Wahrnehmung. In: Recki, Birgit; Wiesing, Lambert 
(Hg.): Bild und Reflexion. München 

Sharf, Robert H. (1998): Experience. In: Taylor, Mark C. (Hg.): Critical 
terms for religious studies. Chicago, 94-116 

Stöhr, Jürgen (Hg.) (1996): „Das Geistige in der Kunst“ oder wo die 
Zeitgeister sich scheiden. In: Ders.: Ästhetische Erfahrung heute. Köln 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSAN KAMEL

118

Syring, Marie Luise (2001): ethnologie und kunst – eine trennung für 
immer? In: Oh! Cet écho! Museum kunst palast magazin, Nr. 2, 14-19 

Treinen, Heiner (1996): Ausstellungen und Kommunikationstheorie. In: 
Museen und ihre Besucher. Herausforderungen in der Zukunft. Haus 
der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland. Berlin, 60-71 

Vahrson, Viola (1995): Die Krise der historischen Kunstbetrachtung. 
Die Berliner Abgußsammlung zwischen Enzyklopädie und Aura. In: 
Joachimedes, Alexis; Kuhrau, Sven; Vahrson, Viola; Bernau, Niko-
laus (Hg.): Museumsinsezenierungen. Dresden, 82-91 

Vasari, Giorgio (2000): Das Leben von Lionardo da Vinci, Rafael von 
Urbino und Michelagnolo Buonarroti. (Herausgegeben von Roland 
Kanz nach der Edition von Ludwig Schorn und Ernst Förster) 6 Bde. 
Stuttgart [Erstausg. 1550] 

Vogel, Susan (1985): African Masterpieces from the Museé de 
l’Homme. New York 

Vogel, Susan (1990): Always True to the Object, in our Fashion. In: 
Karp, I.; Lavine, D. S. (Hg.): Exhibiting Cultures. The Poetics and 
Politics of Museum Displays. Philadelphia, 191-294 

Vogtherr, Christoph Martin (1985): Kunstgenuß versus Kunstwissen-
schaft. Berliner Museumskonzeptionen bis 1830. In: Joachimides, A-
lexis; Kuhrau, Sven; Vahrson, Viola; Bernau, Nikolaus (Hg.): Muse-
umsinszenierungen. Dresden 

von Brück, Michael (1999): Wunschbilder der Hoffnung. In: Feuilleton-
Beilage der Süddeutschen Zeitung, 8./9. Mai, Nr. 105, I 

Zilleßen, Dietrich (1999): Phänomenologische Religionspädagogik: Dis-
kurs und Performance. In: Dressler, Bernhard; Johannsen, Friedrich; 
Tammeus, Rudolf (Hg.): Hermeneutik Symbol Bildung. Neukirche-
ner, 84-104 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


119

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

SABINE OFFE

Ich trat in dieses Heiligtum, und meine Verwunderung überstieg jeden Beg-
riff, den ich mir gemacht hatte. Dieser in sich selbst wiederkehrende Saal, in 
welchem Pracht und Reinlichkeit bei der größten Stille herrschten, die blen-
denden Rahmen, alle der Zeit noch näher, in der sie verguldet wurden, der ge-
bohnte Fußboden, die mehr von Schauenden betretenen als von Arbeitenden 
benutzten Räume gaben ein Gefühl von Feierlichkeit, einzig in seiner Art, das 
um so mehr der Empfindung ähnelte, womit man ein Gotteshaus betritt, als 
der Schmuck so manches Tempels, der Gegenstand so mancher Anbetung hier 
abermals, nur zu heiligen Kunstzwecken aufgestellt schien. 

Goethes Erinnerung an einen Besuch in der Dresdner Gemäldegalerie 
bestätigt eine oft konstatierte Affinität zwischen „Heiligtum“, „Gottes-
haus“, „Tempel“, sakralen Räumen also, und dem profanen Museum. 
Das ist keineswegs selbstverständlich, sind doch Museen Gebäude, die 
nicht zur höheren Ehre Gottes oder der Götter, sondern für eine sich in 
doppeltem Sinne bildende bürgerliche Öffentlichkeit eingerichtet wur-
den. Museen entstehen im Prozess der Aufklärung. Sie sind eine Institu-
tion, die Räume nicht nur für Ausstellungen, sondern für öffentliche De-
batten über Wissens- und Wertebestände bürgerlicher Kultur, über Ver-
nunft und Legitimation politischer und religiöser Autoritäten bereitstellt. 
Ihre Entstehung und Einrichtung ist Teil gesellschaftlicher Selbstver-
ständigung über die Konstruktion und Rekonstruktion von Vorstellungen 
über Glauben und Aberglauben, Kunst und Wissenschaft, Geschichte 
und Gedächtnis. Sie sind durchaus keine Gotteshäuser, sondern „moder-
ne“ Institutionen, die den Geltungsanspruch von Religion, deren An-
spruch auf die Besetzung einer hegemonialen Position verbindlicher 
Wahrheit, der Kritik aussetzen.  

Aber die Reminiszenz des Sakralen, die Goethe beim Betreten des 
Museums verzeichnet, verweist auf die komplexere Genealogie der Insti-
tution. Zwar entstehen Museen im Verlauf und als Ergebnis von Erosion 
und Substitution der Autorität religiöser (und feudaler) Einrichtungen. 
Aber sie lösen religiöse Einrichtungen nicht nur ab, sondern sie treten in 
einem mehrfachen Sinne deren Erbe an.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE OFFE

120

Zum einen sind Kirchen, Tempel, Klöster, „Heiligtümer“ aller Art 
seit jeher nicht lediglich „Gotteshäuser“, Räume jenseits der profanen 
Welt, sondern sie sind Museen avant la lettre, in denen neben den Gläu-
bigen auch die Neugierigen ihrer Schaulust an kultischen Merkwürdig-
keiten aus den Kunst- und Wunderkammern der einheimischen Religion 
und an ganz profanen Merkwürdigkeiten aus exotischen Weltgegenden 
frönen konnten.  

„Einige Kirchen besaßen riesige Eier, Zähne und Knochen, die an Mauern und 
Decken aufgehängt waren. Beispiele dafür sind das Horn des Einhorns von 
Saint-Denis auf seiner Säule; drei „Zähne eines Riesen“, die im vierzehnten 
Jahrhundert in der Kirche der Annunziata in Trapani ausgestellt wurden (der 
Rest des Riesen war Boccaccio zufolge zu Staub zerfallen); zwei Walrippen, 
die der Schlosskirche zu Allerheiligen in Wittenberg im Jahre 1331 vom Her-
zog von Pommern geschenkt worden waren; sowie die unzähligen Straußenei-
er, die zum Standardrepertoire solcher Ausstellungen gehörten“ (Daston/Park 
2002, 93).  

Mit der Erfindung des bürgerlichen Museums wurde das ehrfürchtige 
Staunen angesichts solcher Beispiele für die Vielfalt von Gottes Schöp-
fung auch in den Gotteshäusern zunehmend säkularisiert, auch sie wur-
den, wie Museen, Ziele eines internationalen Tourismus bürgerlicher 
Bildungseliten. 

Zum anderen beerben Museen seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert 
die Häuser Gottes bekanntlich auch in durchaus nicht-metaphorischem 
Sinne: Das Eigentum von Kirchen und Klöstern wird mit den Bilder-
stürmen in der Folge der Französischen Revolution in großem Umfang 
Raubgut und Beute der Museen und damit zu dem, was die Repräsentan-
ten der Institution bis heute unter der Bezeichnung „Sammlung“ gern 
verharmlosen. Weniger revolutionär als kommerziell, aber ebenfalls sehr 
ertragreich für Museen ist der im 19. Jahrhundert einsetzende Güter-
transfer zwischen Museen, Kunstmarkt und Mäzenaten und kirchlichen 
Einrichtungen, in dem Liebe zur Kunst mit Geschäftssinn, Frömmigkeit 
mit Habgier und ähnliche Leidenschaften je nach Situation wechselseitig 
kooperieren oder konkurrieren können. Die scheinbare Profanierung 
kirchlicher Güter, die diesen Weg nehmen, wird wieder aufgehoben, 
wenn sie mit der Exposition im Museum erneut dem Tausch entzogen, 
aus sakralen zu profanen Reliquien und als solche in neue, aber durchaus 
kultische Praktiken eingebettet werden.  

Denn in einem dritten Sinne sind Museen nicht nur Erben (legitime 
und illegitime) von „Gotteshäusern“ und Heiligtümern, die zu Teilen de-
ren funktionalen und materialen Hinterlassenschaften übernehmen, son-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

121

dern treten als Rivalen auf, verdrängen die Kirchen aus zentralen gesell-
schaftlichen Positionen, die sie nun ihrerseits usurpieren. Die profanen 
Museen werden selbst Orte kultischer Handlungen und Erfahrungen, die 
geschütztes, geheiligtes Privileg von Kirchen und Tempeln gewesen wa-
ren. Museumsbauten übernehmen zentrale Konzepte sakraler Architek-
tur, die, wie das Eingangszitat zeigt, ihnen nicht äußerlich, bloße Fassa-
de, bleiben, sondern Verhalten, Wahrnehmung und Empfindungen der 
Besucher steuern. Diese sakralen „Raumprogramme“, wie ich sie in An-
lehnung an Aby Warburgs Bildprogramme nennen will, lassen sich be-
schreiben und lesen als eine kulturelle Praxis, die die Bedeutung von 
Museen über ihre Funktion als Ausstellungsorte hinaus erschließbar 
macht. „Raum“ bezeichnet im folgenden weder nur physische Räume 
noch lediglich soziale Konstruktionen, sondern das Ergebnis einer 
Wechselwirkung zwischen der Materialität des einen und den Erfahrun-
gen, die Subjekte damit machen im Prozess von Praktiken der Bebau-
ung, der Begehung, der Wahrnehmung, der Benennung, der Inszenierung 
von Ritualen.  

Die soziale und materiale Konstruktion von traditionell sakralen 
Räumen ist zunächst und vor allem ausgerichtet auf die Unterscheidung 
und Abgrenzung von profanen. Sie markiert Machtverhältnisse, ent-
scheidet über Inklusion und Exklusion von Gläubigen und Nicht- oder 
Andersgläubigen. Am Beispiel christlicher Sakralbauten ebenso wie an 
denen anderer religiöser Traditionen lässt sich zeigen, dass das Ziel to-
pographischer und gesellschaftlicher Markierungen zunächst die Stand-
ortwahl bestimmt. Kirchen und Tempel besetzen das Zentrum von Dör-
fern und Städten oder werden an prominenten ex-zentrischen Orten er-
richtet, die von der Natur wie dafür vorgesehen erscheinen, auf einem 
Hügel oder Berg, in Grotten oder Hainen. Himmelwärts ragende Türme 
oder monumentale Kuppeln unterscheiden sakrale Gebäude architekto-
nisch von profanen Wohnbauten, drängen sich der Wahrnehmung un-
übersehbar auf, dienen der lokalen Orientierung bis heute. Hohe Schwel-
len grenzen sakrale Innenräume ab gegen profane Außenräume. Deren 
Überschreiten oder Überwindung ist bereits Teil einer rituellen Trans-
formation, einer Passage, und Voraussetzung für eine veränderte Selbst- 
und Raumerfahrung. Das symbolische Programm sakraler Räume ver-
weist die Lebenden auf ein Jenseits der profanen Welt und vergänglicher 
Körper, bildet Zentren, in denen transzendentes „Heiliges“ und empiri-
sche Realität einander berühren und in den Rahmen kosmogoner Ord-
nungsvorstellungen gestellt werden. Ob das Kreuz, der menschliche 
Körper oder geometrische Modelle der Welt das Maß für den Grundriss 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE OFFE

122

sakraler Räume bilden, immer setzen sie die Orientierung auf eine räum-
liche und symbolische Mitte, die ihre Außenansicht charakterisiert, im 
Innenraum fort. In christlichen Kirchen bilden Altar und Kreuz das 
räumliche ebenso wie das Zentrum des religiösen Weltbildes, die Passi-
on Jesu. Das Opfer des Gottessohns ist Vorbild und Sinnbild individuel-
ler und kollektiver Leidenserfahrungen und Lebensvorstellungen. Die 
Bereitschaft zum Opfer – in der Askese, der Nächstenliebe, aber auch im 
Martyrium – wird im rituellen Vollzug des Abendmahls bestätigt. Die 
Erzählung von Opfern und Opferungen als Ursprungsmythos von Kultur 
bleibt auch dort, wo das Opfer Jesu als stellvertretendes und damit myt-
hische Gründungsopfer überwindendes gedeutet wird, im Zentrum 
christlicher Überlieferung und in der den Gläubigen übereignete Aufga-
be der Leidensnachfolge erhalten. Bereits im frühen Christentum werden 
Altäre über Gräbern christlicher Märtyrer errichtet, fundiert das Geden-
ken an die Opfer die Identität der religiösen Gedächtnisgemeinschaft 
(Hoffmann-Curtius 1989, 283). 

Das symbolische Zentrum, das das (abwesende) „Heilige“ einnimmt, 
materialisiert sich in der Anlage und Ausstattung sakraler Räume. Gläu-
bige und Priester folgen der Orientierung in Liturgie und Ritual, in Pro-
zessionen, auf Kreuzwegen, durch Gebete, Kniefall, Priesterzeremonien. 
Solchen Ritualen kommt bei der Konstitution von Räumen als Erfah-
rungsräume, seien sie profane oder sakrale, eine hervorragende Rolle zu, 
denn Rituale vermitteln zwischen materialem Raum und menschlichen 
somatischen, kognitiven, emotionalen Erfahrungen. Sie markieren und 
begrenzen einen Raum, innerhalb dessen besondere Regeln gelten und 
schaffen öffentlich sichtbare Bedeutung, die sie performativ in Szene 
setzen. Die körperliche Beteiligung am Ritual im Raum bestätigt die Be-
ziehung zwischen Beteiligten und Erfahrung oder Ereignis als eine ein-
deutig affirmative. Die neuere Ritualforschung sieht Rituale nicht in ers-
ter Linie als Ausdruck von (Glaubens-)Überzeugungen, also als „authen-
tische“ Repräsentation innerer Überzeugungen. Vielmehr lassen sie sich 
ganz unabhängig davon lesen, denn die körperliche Teilnahme allein 
setzt bereits kulturelle Bedeutungen, die ohne den Akt der Teilnahme 
nicht existieren würden. Was immer diejenigen, die zu Altären strömen 
oder vor Heiligenbildern niederknieen, dabei glauben oder nicht glauben 
mögen – zu sehen ist, dass sie mitmachen. Rituale demonstrieren Kon-
sens.  

Die Möglichkeiten räumlicher Symbolisierungen „heiliger“ Orte sind 
variantenreich, aber doch begrenzt. Licht und Dunkel, Schrein und Altar, 
auf- oder absteigende Treppen, Dome, Türme und Katakomben, Säulen 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

123

und Podeste bilden ein sich wiederholendes Repertoire in der europäi-
schen und außereuropäischen Repräsentationsgeschichte von Religionen. 
Sowenig sich daraus auf fundamentale Gemeinsamkeiten der Religio-
nen, anthropologisch existentielle Religionsbedürfnisse oder eine Uni-
versalität der Erfahrung des „Heiligen“, wie sie die ältere Religionsphä-
nomenologie voraussetzte, schließen lässt, sowenig würde allein die Ü-
bernahme oder Inanspruchnahme dieses Repertoires rechtfertigen, Mu-
seen kurzerhand als sakrale Räume zu bezeichnen. Es kommt vielmehr 
darauf an, diese Raumprogramme auf ihre jeweiligen historisch und kul-
turell spezifischen Aktualisierungen zu befragen. Erst im Kontext einer 
situationsbezogenen Deutung lässt sich der kulturelle Sinn der Verwen-
dung und des Einsatzes solcher Raumprogramme und -programmatik 
verstehen. Anders gesagt: das Erbe sakraler Raumprogramme, das das 
bürgerliche Museum übernimmt, verweist nicht auf die Konstanz ihrer 
Bedeutungen, sondern darauf, dass sie geeignet sein könnten, veränderte 
Welt- und Selbstdeutungen im Medium des Vertrauten zu vermitteln.  

Übersiedeln mit der Aufklärung Tremendum und Faszinosum des 
„Heiligen“ aus den „Tempeln“ in die profanen Räume des Museums? 
Welche Elemente sakraler Architektur werden von Museumsbauten ü-
bernommen und in welcher Weise kodieren diese deren traditionellen 
Botschaften neu, entwickeln eine eigene Semantik? Welche Affinitäten 
und Differenzen zwischen sakralen Räumen und den profanen des Mu-
seums lassen sich ausmachen? Diesen Fragen gehe ich im folgenden am 
Beispiel von drei Museen nach, deren erstes am Anfang der Konzeptua-
lisierung bürgerlicher Museen stand, deren zweites deren Höhepunkt und 
Ausformulierung bildet, und deren drittes diese heute rückblickend in-
frage stellt. Das erste Beispiel ist Etienne Boullées Museumsentwurf von 
1783, das zweite Schinkels „Altes Museum“ von 1830, das dritte Daniel 
Libeskinds Jüdisches Museum in Berlin. 

I. 

Etienne Boullées Vision gebliebener Museumsentwurf von 1783 steht, 
wie gesagt, am Beginn der bürgerlichen Museumsidee und nimmt cha-
rakteristische Elemente sakraler Raumprogramme auf. Die Außenansicht 
zeigt einen gewaltigen quadratischen Bau, dessen diagonale Achsen au-
ßen von hoch aufragenden Säulen markiert werden. Säulenarkaden vor 
den Außenfronten vermitteln zwischen Innen und Außen, eine leicht an-
steigende, sich nach oben verjüngende Freitreppe bestärkt die dominie-
rende Funktion des Baus gegenüber dem Stadtraum. Seinen Standort 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE OFFE

124

hätte man sich zweifellos im Zentrum der Stadt vorzustellen, benachbart 
zu Schloss und Justizpalast, einen offenen zentralen Platz dominierend.  

Im Innern ist dem quadratischen Grundriss ein fast das gesamte Vo-
lumen einnehmender Kuppelbau im Stil des römisch-antiken Pantheons 
eingezeichnet, der als Ruhmestempel zur Aufnahme der Statuen berühm-
ter Männer vorgesehen war. Der Entwurf lässt erkennen, dass das Ge-
bäude ein hierarchisches Arrangement von Räumen und Passagen insze-
niert. Innen und außen strebt alles nach oben, die Säulen der Außenfront, 
die sich wölbende Kuppel des Pantheons und die axial-symmetrisch 
aufwärts führenden Treppen. Mitte und Ziel bildet die gewaltige Kuppel, 
in deren Zentrum durch ein Opaion Licht in den Raum fällt.  

Gebäude und Räume dieses Museums sind Bühne einer Aufführung 
von Ritualen. Die Entwurfszeichnungen von Boullée zeigen  

„eine zusammenströmende Menschenmenge, die über gewaltige Treppen-
anlagen weit übermenschliche, auf mächtigen, vielfach gegliederten Brandal-
tären lodernde Opferfeuer passiert. Nach dieser Passage erhält das Publikum 
Zugang zum zentralen, überkuppelten, vom einbrechenden Licht nur halb und 
halb erhellten Innenraum“ (vgl. Fliedl/Pazzini 1996, 133 und passim).  

Der Regie der Körper und des Lichts entspricht die Regie der Blicke. 
Die am Ziel aller Wege erreichte Mitte versammelt die Blicke in der 
Kuppel, der erhobene Blick trifft auf das unbestimmte Licht des Opaion. 
Architektur und Körperbewegungen, der Standort des Museums (im 
Zentrum der Stadt), das Äußere des Gebäudes, der Innenraum, die Kup-
pel, das Kollektiv und individuelle Körper bilden ein konzentrisches 
System der Repräsentation. Es suggeriert Einheit und Übereinstimmung 
von individueller, kollektiver und kosmischer Ordnung. Im Blick auf das 
Opaion, in den Himmel, weiß sich das historische Subjekt mit der Gat-
tungsgeschichte vereint.  

Boullées Entwurf eines Museums lässt sich lesen als Übernahme und 
Transformation zahlreicher Elemente eines Programms, wie ich es oben 
für sakrale Räume skizziert habe, sein Museum lässt sich als Erbe in die-
se Herkunftsgeschichte einrücken. Aber das Zentrum dieses Museums ist 
leer. Kein Kreuz, keine Statue dienen der Markierung. Nicht eine für die 
soziale Gemeinschaft verbindliche zentrale Instanz, seien es Götter, 
Gott, König, Helden, wird hier gefeiert, sondern in der von den Räumen 
vorgegebenen Aufwärtsbewegung wird in der gemeinsamen Orientie-
rung von Blicken und Körpern alles einer zentralen Leerstelle zugeführt.  

Aber auch in Boullées Museum bildet das leere Zentrum einen Raum 
der Verheißungen. An prominenter Stelle der Passagen, auf „zweimal 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

125

vier monumentalen Pyramidenstümpfen brennen die Opferfeuer“ (Hein-
rich 1980, 7), an denen alle Weg vorbeiführen. Auch hier wird, wie in 
den „Heiligtümern“, die communio zwischen Lebenden und Toten, die 
Überwindung der Differenz zwischen Individuum und Gemeinschaft ü-
ber die Einführung des Opfers ermöglicht. Das Museum ist, so der Reli-
gionswissenschaftler Klaus Heinrich, ein „kristallinischer Totentempel 
von unmenschlichem Ausmaß, [...] von halb von Feuer erhellten, halb 
von Rauch verdunkelten Säulenreihen überwacht“, der, wie die Skizzen 
erkennen lassen, die eingezeichneten kleinen menschlichen Körper stei-
nern überwältigen würde. Der Museumsraum evoziert Bilder mythischer 
Opferkulte. Mit diesen wird die Schuld der Gattung in den Raum des 
Museums hineingenommen, deren rituelle Bewältigung im Opfer der 
Gemeinschaft Sinn und Erlösung, die Überwindung alles Trennenden 
verheißt. Auch Boullées Museum bewahrt mithin die zentrale Position 
und Faszination – religiöser? – Opfererzählungen.  

Nun ließe sich einwenden, diese Deutungen seien sehr spekulative, 
weil Boullées Museum nicht gebaut wurde. Man könnte die Entwürfe 
vielleicht lesen als eine pompöse, aber lediglich ästhetisch-fiktionale Re-
Inszenierung sakraler Raumprogramme, die das Opfer nur noch als Ku-
lisse verwendet. Ich meine jedoch, dass Boullées Entwurf eines Raum-
programms, das Elemente von sakraler Architektur nicht nachahmt, son-
dern neu kombiniert, sich lesen lässt als ein Skript, das in den politischen 
und militärischen Opferkulten der Folgezeit realisiert wurde. Denn we-
nige Jahre nach der Entstehung von Boullées Museumsvision lässt sich 
am Beispiel der Opferkulte während und nach der französischen Revolu-
tion ermessen, welche zentrale Rolle für die Selbstlegitimation der 
(nach)revolutionären Gesellschaft sie einnehmen. Kathrin Hoffmann-
Curtius hat in ihrer brillanten Untersuchung über „Altäre des Vaterlan-
des“, der ich hier folge, gezeigt, wie Elemente sakraler Opfersemantiken 
seit der Französischen Revolution für Heldenkulte übernommen und neu 
kodiert wurden. Mit der Errichtung des „autel de la patrie“ auf dem 
Champ de Mars wurde bereits am 14. Juli 1790 die „Fete de la Fédérati-
on“ gefeiert. Diese Feier war noch wesentlich katholisch geprägt, der 
Schwur für Verfassung und Nation wurde auf die Bibel geleistet, 400000 
Franzosen – darunter zwei Drittel der Pariser Bevölkerung – nahmen 
daran teil, 200 Priester und der Bischof von Autun, Talleyrand, zeleb-
rierten die Messe. Noch war auch der König dabei und leistete seinen 
Eid. 

Das Raumprogramm, das der vaterländische Altar inszeniert, ent-
spricht, so meine ich, durchaus dem Modell Boullées: eine Treppen-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE OFFE

126

Passage, die von vier Seiten zur Höhe des Altars führte, wurde flankiert 
von vier Sockeln, auf denen Opferschalen standen. Die Indienstnahme 
von Opferkulten entsprach dem Bedarf an der Erfindung einer Genealo-
gie und Geschichte für die nachrevolutionäre Gegenwart, die die Zeit 
neu berechnen und den Raum neu besetzen wollte. Die Symbole der Un-
terdrückung, darunter die traditionellen Orte der Religion, die Kirchen, 
wurden zwar Ziele eines wütenden und weitreichenden Ikonoklasmus. 
Aber die massenhaften Enthauptungen von Skulpturen brachten mit der 
Zerstörung sakraler Bilder auch deren fortwirkende Macht zur Darstel-
lung, und die Macht des Sakralen kehrte wieder in den Altären und Kul-
ten für das Vaterland – und in der Erfindung der Museen. Das erste bür-
gerliche Museum Frankreichs wurde zwar in einem Profanbau, im Louv-
re, 1793 eingerichtet, auf dem Höhepunkt der terreur. Aber im Zentrum 
des zentralen Museumssaals stand auch hier eine Opfererzählung. In ei-
ner Vitrine wurden die Insignien der Monarchie ausgestellt, deren Träger 
der enthauptete König gewesen war. Damit waren im Raum des Muse-
ums, das diese Beute zum unantastbaren Schaustück transformierte, Er-
innerung, Schrecken und Faszination der Opferungen durch die Guilloti-
ne implizit gegenwärtig. Der Schauder, den sie ausgelöst haben mögen, 
wird – das Repertoire menschlicher Gefühle ist vielleicht so begrenzt 
wie das Repertoire sakraler Raumprogramme – dem heiligen Schauder 
vielleicht nicht unähnlich gewesen sein.  

Die katholische Semantik der ersten Massenveranstaltung von 1790 
tritt in den Jahren darauf zurück. Seit 1792 hieß es in der Verfassung, es 
seien im ganzen Land Altäre aufzustellen mit der Inschrift: „Le citoyen 
naît, vit et meurt pour la patrie“. Die Altäre wurden Orte des Helden- 
und Märtyrergedenkens für die in den Revolutionskriegen Gefallenen, 
„der vaterländische Altar wird in der konsequenten Nutzung seiner 
Funktion als heiliger Stätte und als Opferstein auch zum ersten Krieger-
denkmal der entstehenden bürgerlichen Demokratie. Auch der moderne 
Staat braucht das Menschenopfer“ (Hoffmann-Curtius 1989, 288). Die 
Heldenverehrung findet statt vor sakraler Raumkulisse, folgt dem christ-
lichen Modell von Opfer und Auferstehung, aber die patrie verdrängt 
und usurpiert das Heilsversprechen der Religion, die Aufhebung irdi-
schen Leidens in der Transzendenz, und transformiert dieses Leiden in 
den Heldentod. Das leere Zentrum, Ziel der Opferpassagen im Museum 
von Boullée, hat, so könnte man sagen, nach 1790 eine – jedenfalls vor-
läufige – Besetzung gefunden: la patrie, die in den bürgerlichen Museen 
repräsentiert und präsentiert wird in der Annexion und Sammlung des 
nationalisierten kulturellen Erbes, des patrimoine.

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

127

II. 

Der Zusammenhang zwischen Boullées Entwurf, dem Louvre und den 
Altären des Vaterlandes schärft den Blick für die auch für Museen kon-
stitutive Dialektik von Mythos und Aufklärung. Was aber hat nun das 
eingangs angeführte Goethezitat zu tun mit dieser Dialektik? Zwar sind 
Goethes Bemerkungen über die Affinität zwischen Museen und Heilig-
tümern geprägt von dem Programm, welches im Umfeld der Weimarer 
Klassik die Autonomieästhetik einer „bürgerlichen Institution Kunst“ 
verkündete und die „Kunst“ aus den Zwängen von Lebenspraxis und 
Wirklichkeit zu entbinden trachtete, damit aber umso mehr sich als ge-
eignet erwies, sie „nur zu heiligen Kunstzwecken“ in neue Zwänge kulti-
scher Verehrung einzubinden (vgl. Bürger 1977). Aber in Goethes Re-
miniszenz geht es zwar um Gefühle heiligen Erschauerns, doch kaum 
ums Schaudern vor den Abgründen des Heiligen und der menschlichen 
Geschichte, vielmehr um durchaus erhebende, ja heitere Gefühle, die 
sich angesichts von Pracht und Stille, aber auch ganz diesseitig ange-
sichts von Reinlichkeit und gebohnerten Fußböden der Räume einstellen.  

Nicht dieses Zitat selbst jedoch, sondern sein Kontext, der Text eines 
anderen Autors, bezeugt Affinitäten und Differenzen zwischen sakraler 
und Museumsarchitektur in einem historisch ganz anderen Zusammen-
hang. Das Zitat aus „Dichtung und Wahrheit“ findet sich in einem Auf-
satz über das „Alte Museum“ in Berlin. Das Alte Museum kann als Pro-
totyp des modernen Museums in Deutschland gelten, sowohl „Bauges-
taltung als Museumskonzeption wirkten auf die weiteren Museumsgrün-
dungen des 19. Jahrhunderts – der ‚sakrale Ort‘ Museum nahm von hier 
seinen Ausgang“ (Hochreiter 1994, 34). Der Aspekt des Sakralen ist 
denn auch das zentrale Thema des genannten Aufsatzes, der Schinkels 
Museumsbau unter dem Titel „Die ästhetische Kirche“ feiert.1 Mit dem 
„Alten Museum“, so Hubert Schrade, der Autor, habe Schinkel sich end-
gültig emanzipiert von Museumskonzeptionen, die die Präsentation von 
Kunst mit Zielen wissenschaftlicher Forschung und didaktischen Zwe-
cken verbänden, ideologische (Akademien) oder bauliche (Schlösser) 
„Bündnisse und Abhängigkeiten“ mit anderen Institutionen eingingen. 
Schinkel habe erkannt, dass das Museum sein eigener Zweck sei, und ei-
nen „Bau von sakraler Würde“ entworfen. Das äußere sich im „Pathos 
antiker Tempelfronten“ und insbesondere in der „Betonung der Mitte“ 

1 Für den Hinweis auf den Aufsatz von H. Schrade danke ich Gottfried 
Fliedl, Wien. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE OFFE

128

durch einen zentralen runden Raum. Dieser Mittelraum sollte mit Schin-
kels eigenen Worten „das Heiligtum sein, in welchem das Kostbarste 
bewahrt wird. Diesen Ort betritt man zuerst, wenn man aus der äußersten 
Halle hineingeht, und hier muss der Anblick eines schönen und erhabe-
nen Raumes empfänglich machen und eine Stimmmung geben für den 
Genuss und die Erkenntnis dessen, was das Gebäude überhaupt be-
wahrt.“  

Während Schrade einen ähnlichen Museumsentwurf des französi-
schen Architekten Durand, der 1803 ebenfalls einen Rundraum vorsah, 
kritisiert wegen seines „geometrischen Schematismus“, preist er den 
Kuppelraum Schinkels, denn dieser sei „innerhalb des Gesamtgrundris-
ses unnotwendig, nur irrational begründbar. Aber gerade diese Irrationa-
lität seines Daseins ist es, die ihm einen eigenen Sinn verleiht, die ihn 
heraushebt, zum Heiligtum macht.“ Denn anders als der Raum bei Du-
rand solle dieser Raum bei Schinkel „nicht ein Ort der Versammlung 
sein, sondern eine Stätte der Sammlung, nicht ein Raum der Gesellschaft 
und des Verkehrs, sondern der Ort der Einkehr und der Vorbereitung des 
Einzelnen auf die Geheimnisse, die ihn erwarten, und insofern ein Ort 
der Entgesellschaftung“. Dem neuen, auf Erbauung und Verklärung zie-
lenden Kunstgefühl habe Goethe mit der oben angeführten Äußerung, 
hätten auch Romantiker wie Wackenroder und Schleiermacher Ausdruck 
geben wollen. Schinkel habe „in dem Tempel einen Raum geschaffen, 
der, als Nachbildung einer durch ihre wunderbare Vollkommenheit für 
geheiligt gehaltene Kunstform, berufen war, den Besucher gleichsam zu 
läutern, ihn in diejenige Stimmung zu bringen, die ihn befähigt, das Ho-
he, das ihn erwartet, mit reinen Sinnen und gläubigem Geiste aufzuneh-
men. Schinkel hat, um es nun mit einem Wort Hölderlins zu sagen, die 
‚ästhetische Kirche‘ geschaffen.“ 

Im Unterschied zur christlichen Kirche, die Ort der Gegenwart Gottes 
sei, gebe es im Museum keinen Gott und keine Götter, sondern ein un-
spezifisch und unhistorisch Göttliches offenbare sich in den Kunstwer-
ken. In der Kunstschöpfung großer Individuen würde der Gegensatz 
zwischen profaner Welt und Religion aufgehoben, „erst durch solche 
Heiligung des Lebens- und des Weltganzen“ wurde das „religiöse Erleb-
nis der Kunst als solcher möglich“. Sie setze die „Vergöttlichung der 
Künstler und der Kunst“ voraus.  

Vergebens sucht man konkrete Hinweise auf die Konzeption des Mu-
seums, auf die Sammlungen, die Ausstellungen, – das Gebäude wird hier 
zur einzigen Botschaft. Was bei Schinkel Zitat antiker Tempelarchitektur 
im Kontext der Antikenrezeption und des Historismus der Architektur-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

129

geschichte des 19. Jahrhunderts ist, verteidigt Schrade als authentischen 
Ausdruck, den er als Erfüllung der „Forderung eines neuen Sakralstils“ 
sieht. Mit diesem, „so hofft man, werde die lang erwartete Wende der 
Kunst zur Wirklichkeit werden.“ Die Semantik des Begriffs „sakral“ ver-
flüchtigt sich im Verlauf der Darstellung, lädt sich auf mit der vagen Be-
schwörung einer differenzlos mit der „Vergöttlichung“ des Künstlers 
und der Kunst identifizierten Vergemeinschaftung, wie sie mit dem po-
lemisch gegen französischen Rationalismus verwendeten Begriff „Ent-
gesellschaftung“ vorgestellt wird. Das Museum, das reale Alte Museum 
von Schinkel, wird zum Vehikel von Heils- und Erlösungserwartungen, 
die weder in Erfahrungen noch Traditionen von Religion oder Geschich-
te oder Kunstgeschichte, weder sozial noch kulturell eingebunden er-
scheinen. Der Wunsch nach einer zunächst nicht benannten Gemein-
schaft und Gemeinde beruft sich zwar auf kirchliche Traditionen, aber 
nicht eine Religion, auch nicht eine säkulare Ersatz-Religion, sondern 
ein vages Kunsterlebnis soll sakrale und profane Welt vereinen, die Feier 
eines unbestimmt „Irrationalen“.  

Erst das Erscheinungsjahr des Artikels, 1936, lehrt uns, rückblickend, 
das Fürchten vor dem Erbe der „Heiligtümer“ und Kirchen, das einem 
Museum hier übertragen wird. Der Text über die „ästhetische Kirche“ 
kennt und nennt explizit keine Opfer. Aber sie sind ihm dennoch einge-
schrieben, zunächst als symbolische dem Museum von Schinkel, auch 
wenn der Autor darauf nicht eingeht. Vor der Tempelfront des Muse-
ums, im Zentrum des Lustgartens, der den Raum zwischen (ehemaligem) 
Schloss und Museum einnimmt, steht eine aus einem riesigen Findlings-
block gemeißelte Granitschale, die ursprünglich für den genannten Mit-
telraum vorgesehen war. Die Opferschale verstärkt die sakrale Konzep-
tion des Museumstempels, sie ist bei Schinkel historisierendes Zitat und, 
soweit mir bekannt, nicht im Kontext von Opferfeiern verwendet wor-
den. Aber der Text verweist auch auf andere Opfer. Durchaus historisch 
und gesellschaftlich konkret lassen sich die Vergemeinschaftungsphan-
tasmen lesen als Formulierung von Selbstpreisgabe und Regression, wie 
sie in den Inszenierungen ästhetischer Politik von NS-Massenversamm-
lungen zur öffentlichen Aufführung gelangten. Im Zentrum von Visio-
nen einer „Entgesellschaftung“ stehen historisch immer Ausschluss der 
„Anderen“ und Überschreitungshandlungen von Gewalt gegen Opfer. 
Eine „Gemeinde“ hatte sich bereits formiert: „Und wenn sich in unseren 
Tagen der ‚Kampfbund für deutsche Kultur‘ in die ‚Nationalsozialisti-
sche Kulturgemeinde‘ umbenannt hat, so weist schon der religiöse Beg-
riff der Gemeinde darauf hin, dass das Problem der ästhetischen Kirche 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE OFFE

130

noch ein unsriges ist“. Im Jahr seiner Publikation, 1936, hatte die von 
Schrade erwähnte „NS-Kulturgemeinde“ in München eine Ausstellung 
über „Heroische Kunst“ eingerichtet. Eines der Ausstellungsstücke war 
ein dem Flügelaltar nachgebildetes Gemälde, das Soldaten des 1. Welt-
kriegs, SA- und SS-Männer als Heilige oder Märtyrer und als Opfernde 
vereint, „um das Sterben im 1. Weltkrieg mit dem angeblich blutigen 
Kampf der Nazis zur Erneuerung des Reiches zu verbinden“(Hoffmann-
Curtius 1989, 299f.). Allerdings, so Hoffmann-Curtius weiter, schien 
den Nationalsozialisten die christliche Ikonographie des Leidens für den 
geplanten Angriffskrieg schließlich nicht mehr geeignet. Die Mobilisie-
rung der Massen für den Krieg und für die Vernichtungspolitik brauchte 
andere „Weihestätten“ und Rituale als „ästhetische Kirchen“ alias Muse-
en, andere Raumprogramme und Opfer. 

III. 

Die Indienstnahme von Museen für die Inszenierungen der NS-Politik, 
ihre und ihrer Mitglieder Willfährigkeit und Beteiligung an den Verbre-
chen während der NS-Zeit blieben hinter anderen gesellschaftlichen In-
stitutionen nicht zurück. Eine Auseinandersetzung mit der Rolle von 
Museen als Täter und Nutznießer der NS-Verbrechen fand nach 1945 
nicht statt, die institutionellen Barrieren gegen die Einsicht in Entschei-
dungsstrukturen und Verantwortung ebenso wie personelle Kontinuitä-
ten verhindern in vielen Fällen bis heute deren Erforschung und Doku-
mentation. Dem entspricht die fehlende Auseinandersetzung mit den 
baugeschichtlichen Traditionen nicht nur des Museums. Versuche, die 
Erfahrung der NS-Verbrechen umzusetzen in veränderte Konzepte des 
Bauens nach 1945 lassen sich zwar ausmachen, wenn man Abstinenz 
und Nüchternheit als deren Folge wertet, die der Architekturkritiker 
Hoffmann-Axthelm den Nachkriegsarchitekten als „Ausdrucksangst“ 
vorwirft, auch wenn er sie als Reaktion auf die NS-Zeit versteht. Die Er-
innerung an die NS-Geschichte im öffentlichen Raum wurde delegiert an 
Mahnmale, deren Problematik hier nicht weiter ausgeführt werden kann. 
Sie ist in einer inzwischen unüberschaubaren Zahl von Publikationen 
und zuletzt in der Debatte über das zentrale Holocaustmahnmal in Berlin 
ausführlich diskutiert und dokumentiert worden. In letzterem Fall wur-
den übrigens zunächst Entwürfe preisgekrönt, die bruchlos die Tradition 
sakraler Raum- und Bildprogramme von Altar und Tempel übernahmen, 
so vor allem die Grabplatte von Jakob-Marcks und das erhöhte Tempel-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

131

areal von Ungers, die in der ersten Ausschreibung den 1. und 2. Preis er-
hielten, dann aber verworfen wurden.  

Erst Daniel Libeskind wagte mit seinem Entwurf für ein Jüdisches 
Museum in Berlin 1988 einen im Kontext der Ausschreibung und der 
deutschen Museums-Architektur der Nachkriegszeit einmaligen Ver-
such; nämlich die sakral geprägte Baugeschichte des europäischen Mu-
seums und den Zivilisationsbruch des Holocaust in den Bau eines neuen 
Museums zu übersetzen. Er nimmt Elemente traditioneller Ausdrucks-
formen „sakraler“ Museumsarchitektur auf, aber dekonstruiert sie, denn 
Jüdische Museen in Deutschland nach dem Holocaust stellen diese Tra-
dition und damit die Institution des bürgerlichen Museums infrage. Zwar 
sind sie Teil dieser Tradition. Aber sie repräsentieren nicht eine allen 
Bürgern gemeinsame Erfolgsgeschichte der Nation, keine Geschichte 
von Kontinuität, Fortschritt und zivilisatorischen Werten, sondern deren 
mörderische Zerstörung. Sie feiern nicht die für das Vaterland gefallenen 
Helden, bieten keinen Raum für den Rausch der Gemeinschaft, sondern 
erzählen (wie implizit auch immer) von den Verbrechen, von der Schuld 
der Täter und von den Opfern der bürokratisch und industriell organi-
sierten Vernichtung.  

Libeskinds Jüdisches Museum steht in keinem Zentrum, sei es einer 
Stadt oder Nation, es nimmt nicht die Position ein, die Kirchen oder 
Tempeln und in der Folge den Museen wie bei Boullée und Schinkel zu-
kam. In seiner Funktion als Erweiterungsbau des Berlin Museums han-
delt es sich nicht nur um kein zentrales, sondern nicht einmal um ein 
selbständiges Gebäude. Es konfrontiert den Besucher nicht mit der 
Breitseite einer Fassade, sondern ist zur eingangslosen Frontseite unauf-
fällig schmal, der Gebäude“kopf“ blickt auf eine Straßengabelung. Das 
Volumen des Gesamtgebäudes erscheint dem Blick durch die Zickzack-
Auffaltung immer wieder wie entzogen, in sich zurückgenommen, die 
Fassade öffnet sich nicht zum Raum, sondern bildet eine nur von weni-
gen verstreuten Fenstern unterbrochene Mauer. Seine architektonische 
Nachbarschaft wird bestimmt von Nachkriegsfragmenten, zur Zeit seiner 
Planung stand in der Nähe noch die Berliner Mauer. 

Anders als das in jedem Detail der Mitte zugeordnete Raumpro-
gramm auch der Innenräume bei Boullée oder Schinkel bildet Libeskinds 
Gebäude auch im Ausstellungsbereich weder Symmetrien noch Zentren. 
Die Besucher treten ein durch das Barockpalais des Berlin Museums, in 
dem nun Eingangsbereich und Dienstleistungsräume untergebracht sind, 
und erreichen über eine Treppe ins Untergeschoss ein Gelände verwir-
rend sich kreuzender Korridorachsen in Libeskinds Neubau. Eine breite 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE OFFE

132

Treppe führt nach dieser Passage zwar geradeswegs aufwärts, aber alle 
Geschosse münden jeweils seitlich auf die Stufen, und die Treppe endet, 
ohne erkennbaren Grund und ohne Ziel, im Obergeschoss vor einer 
Wand. Licht fällt wenig und verstreut ein, aus vieleckig-asymmetrischen 
Fensterlöchern.  

Libeskind hat sein Projekt „between the lines“ genannt. Konstitutives 
Element des Gebäudes und seiner Konzeption sind die sogenannten 
voids. Die voids sind leere Räume, die als hängende Schächte in den 
Zickzackbau eingelassen sind, angeordnet auf einer imaginären Geraden, 
die die reale Zickzacklinie schneidet. Dort, wo die imaginäre Gerade auf 
das reale Gebäude trifft, also „between the lines“, wird dieses vertikal 
von den über alle Geschosse reichenden Hohlkörpern geschnitten. Diese 
Hohlkörper enden zum Untergeschoss auf dem Niveau der Raumdecken 
und sind von unten her einsehbar, während sie in den oberen Aus-
stellungsgeschossen wie versiegelt, nur gelegentlich durch Öffnungen 
einsehbar und nicht zugänglich sind.  

Diese voids sind das ausdrucksstärkste und das meistberedete archi-
tektonische Element des Museumsbaus. Mit ihnen nimmt der Architekt 
das traditionelle Motiv der „heiligen“ Leere als Ort der Gottesverehrung 
und des Totengedenkens auf, ein Motiv also der sakralen Architektur. 
Aber die Leere bei Libeskind fügt sich nicht in das klassische Modell der 
Korrespondenzen von Raum und Kosmos, Natur, Geschichte, Gott. An-
stelle von Korrespondenzen legt Libeskind dem Gebäude ein „irrationa-
les Liniensystem“ zugrunde. Das Untergeschoss korrespondiert nicht mit 
dem zickzackförmigen Grundriss des Baukörpers, quer zum Baukörper 
schneidet diesen die Gerade, die nur in den voids sichtbar wird und noch 
diese Gerade ist nur als zerstückelte denkbar, sie bietet keine Orientie-
rung, sie ist weder für den Blick noch für die Körper der Museumsbesu-
cher im Raum erfahrbar. Auf dieser imaginären Geraden reihen sich die 
leeren Räume aneinander, nicht nach oben strebend, sondern horizontal 
in – potentiell endloser – Wiederholung. Libeskinds Gebäude hat kein – 
auch kein leeres – Zentrum, das die menschlichen Körper oder Blicke 
hinlenkt auf eine Mitte. Die dreifach im Gebäude und auf jedem Stock-
werk sich wiederholenden voids sind Räume, die sich nur dem vereinzel-
ten Blick, nicht dem eines Kollektivs öffnen. Sie sind nicht das Ziel ei-
ner aufwärts führenden Bewegung von Menschenströmen, sondern sie 
bilden Hindernisse, Störungen. In Libeskinds Museumsbau gibt es weder 
Anfang noch Ende, weder Zentrum noch Hierarchie noch eine verbindli-
che panoptische Perspektive, die Einheit und Ordnung suggerieren.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

133

Libeskinds voids lassen sich deuten als Versuch, das Trauma des Ho-
locaust in eine räumliche Metapher zu übersetzen. In räumliches Neben-
einander wird übertragen, was psychisch als Gegenwart nicht bewältig-
barer Vergangenheit im Trauma erhalten bleibt. Nicht als die Gattung 
einende Geschichte gemeinsamen Ursprungs und gemeinsamer Ziele, 
wie bei Boullée, sondern in dieser den Museumsbesucher somatisch be-
drängenden Simultaneität einer starren Leere trifft die Geschichte der 
Toten bei Libeskind auf die der Lebenden. Die voids öffnen sich nicht 
einer projektiven Transformation der Geschichte des Holocaust in eine 
sinnstiftende, sondern bleiben gegen nachträglichen Sinn und damit ge-
gen identitätsstiftende Konstruktionen im gemeinsamen Gedenken ver-
schlossen. Sie entziehen sich einer Vereinnahmung der Opfer für Kon-
struktionen im Interesse der Lebenden, wie sie typisch war vor allem für 
den „philosemitischen Habitus“ (Stern 1991, 356) der Nachkriegszeit. In 
der Einleitung zu einer Gedächtnisausstellung in Köln, Monumenta Ju-
daica, 1964, hieß es: Die „Lehre der Geschichte birgt den Trost und die 
Aufgabe in sich, dass der Tod der Opfer für die Überlebenden nicht sinn-
los gewesen sein darf. Gerade das Schicksal der Juden im nationalsozia-
listischen Einheitsstaat macht den absurden Anspruch des totalitären 
Staates auf den „ganzen“ Menschen in erschreckender Weise deutlich, 
einen Anspruch, dem nur mit der Wiederherstellung des ganzen Men-
schen begegnet werden kann.“ Das Wort Jude stehe „als Begriff für eine 
bestimmte menschliche Situation überhaupt, in der der Mensch dem Un-
recht und dem Terror hilflos ausgeliefert ist“ (Monumenta Judaica 1964, 
640). Die Verfolgungs- und Leidensgeschichte der Opfer wird hier zu 
einem heilsgeschichtlichen Auftrag überhöht, mit dem noch dem Tod in 
den Vernichtungslagern ein Versprechen universaler Humanität für die 
Zukunft abgenötigt wurde. Solcher Appell an Humanität und Zuversicht 
prägte Inhalte und Ausdrucksformen zeitgenössischer Erinnerung nicht 
nur in Deutschland. Auch die 1957 gegründete Anne-Frank-Stichting in 
Amsterdam hob die universelle Botschaft der Menschenrechte als zentra-
le Lehre aus Anne Franks Tagebuch und Schicksal hervor, machte sie zu 
einer existenziellen und idealistischen, ohne auf politische und soziale 
Bedingungen ihrer Verletzungs- oder Realisierungsmöglichkeiten einzu-
gehen.  

Das Berliner Jüdische Museum verwirft die Verbindlichkeit eines 
Zentrums, einer gemeinsamen Perspektive, der Sinnstiftung „großer Er-
zählungen“ der Geschichte. Aber gelingt es Libeskinds Museum, ver-
standen als Gegenentwurf gegen die sakralen Raumprogramme traditio-
neller Museumsarchitektur, als deren Dekonstruktion und Infrage-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE OFFE

134

stellung, auch die Faszination von Opfererzählungen zu dekonstruieren? 
Eine mögliche Antwort auf diese Frage gibt ein Text, den Libeskind sei-
nen Entwürfen für das Museum als Kommentar beigegeben und mehr-
fach veröffentlicht hat: 

„Das Ereignis der Geschichte schlechthin ist der Holocaust. Die Juden konsti-
tuieren sozusagen die Avantgarde der Menschheit, die in ihrer eigenen Ge-
schichte zu Asche verbrannt wurde. Müssen wir nicht Nagasaki und Hiroshi-
ma im Lichte dieses Avantgardetums sehen, in dem die Menschheit und die 
Geschichte zusammenzufallen scheinen? Dieses Ereignis der Geschichte mit 
seinen Konzentrationslagern und der Ausrottung bedeutet meiner Ansicht 
nach die Auslöschung, schlicht und einfach die Auslöschung einer bedeu-
tungsvollen Entwicklung der Stadt Berlin und der Menschheit. Ich möchte 
nicht nur auf der materiellen Ebene zeigen, daß es eine Auslöschung gibt, 
sondern auch auf anderen Ebenen, denn sie zerschlägt jeden Ort, während sie 
zugleich etwas gibt, was keiner zu geben vermag. Eine Gabe von niemandem 
und für niemanden – die Bewahrung des Opfers; die Opfergabe, die die schüt-
zende Nachtwache über nichtvorhandenen Sinn ist. Darin liegt die Aufgabe 
der Architektur, der Künste und der Wissenschaften. Die Opfergabe einer 
Nachtwache über Sinn, der nicht da ist, sowie über Sinn, den es vielleicht – 
keiner weiß es – hätte geben können. Aus der Katastrophe, aus der Geschich-
te, erhebt sich, was nicht historisch ist. Und dem fürchterlich Entfernten ent-
springt das vertraute Flüstern“ (Libeskind 1994, 101f.). 

In dieser Textsequenz stürzen die Verbrechen des 20. Jahrhunderts alle 
in den Abgrund derselben Katastrophe, in der „die Menschheit und die 
Geschichte zusammenzufallen scheinen“. Die historischen Katastrophen 
expandieren zu einer ontischen Gesamtkatastrophe, die, von diesem En-
de her gesehen, zum einzig möglichen Ausgang der Geschichte und des 
Textes zu werden scheint. Die Metaphorik der Geschichtsverbrennung, 
der Zerschlagung jeden Ortes, der Auslöschung und Ausrottung fasst die 
Geschichte in Bildern einer Apokalypse, die auf die Lokalisierung in ei-
nem politischen, geographischen und zeitlichen Kontext verzichtet und 
keine spezifischen Fragen nach den Tätern, den Opfern, nach den beson-
deren Bedingungen dieser Katastrophen mehr stellt, sondern sie in einen 
globalen Kontext rückt.  

Überwindet diese Universalisierung den Mythos der Sinnstiftung und 
Erlösung im Opfer? Die Rede einer „Opfergabe der Nachtwache über ei-
nen Sinn, der nicht da ist“ legt diese Deutung nahe. Dennoch bleibt der 
Text, so meine ich, befangen in einer zwar negativ gewendeten Faszina-
tion einer die Gemeinschaft – als Schicksalsgemeinschaft der „Mensch-
heit“ – begründenden Vorstellung von Opfer, indem er diese Faszination 
durch die suggestive Kryptik des Bildes selbst erzeugt. Sie entspricht der 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

135

kryptischen Verschlossenheit der voids, die erinnern an die Opfer, aber 
ohne Taten und Täter, ohne Orte und Zeiten zu benennen, und die damit 
tendieren zu einer Sakralisierung, die ahistorisch bleibt und stumm. 

Die Globalisierung der Erinnerung an den Holocaust, die der zitierte 
Text von Libeskind 1988 vorgeführt hat, schreitet weiter voran. Das his-
torische Ereignis tritt zurück, in seiner Folge jedoch hat sich eine Kultur 
des Opfer-Gedenkens entwickelt, die sich nicht am Modell der Heroisie-
rung des Opfers für die Nation und andere Ziele, sondern am Modell des 
Holocaustgedenkens, an der Erinnerung an die Leiden der Opfer orien-
tiert. Die postkonventionelle Erinnerungskultur gedenkt nicht der Hel-
dentaten, sondern der Verbrechen der Nation, baut seltener Helden-
denkmäler, sondern Mahnmale und Museen für die Opfer von Völker-
morden. In ihrem Buch zur „Erinnerung im globalen Zeitalter“ sehen 
Levy und Sznaider die Globalisierung der Erinnerung an den Holocaust 
als Möglichkeit, das „Leiden Fremder in der Gegenwart“ zu integrieren 
in Strukturen der Erinnerung an „fremdes Leiden“. „Katastrophen der 
Vergangenheit könnten so relevant für die Gegenwart werden und damit 
eine Zukunft bestimmen, die jenseits nationalstaatlicher Koordinaten ge-
dacht wird“ (Levy/Sznaider 2001, 191). Dieser Gedanke ist dem zitierten 
Text von Libeskind durchaus verwandt, und in diesem Zusammenhang 
sehen die Autoren auch das Jüdische Museum Berlin als Zeichen einer 
„kosmopolitischen Zeit“.  

Aber können die Formen des Gedenkens an den Holocaust für die 
traumatischen Geschichten in aller Welt als globale Metapher dienen? 
Führt nicht das Angebot der kathartischen Einfühlung in die Opfer zu ei-
ner problematischen Vergemeinschaftung im Gedenken, die durchaus in 
der Tradition christlicher Leidensnachfolge gesehen werden kann, einer 
religiösen Tradition, auf die – wie auf andere religiöse Traditionen – die-
jenigen sich beriefen und berufen, die die Opfer in der Geschichte be-
gründen und rechtfertigen? Bleibt nicht auch die Dekonstruktion der 
Tradition und Semantik sakraler Museumsachitektur in Libeskinds Mu-
seum mit Gebäude und Text im Banne eben des Opfer-Pathos, das sie 
dekonstruieren will? 

Einer der voids, die „entleerte Leere“ im Berliner Jüdischen Museum, 
ist als Raum des Gedenkens vorgesehen, Besucher können ihn von der 
sogenannten Achse des Holocaust aus betreten, eine schwere Tür fällt 
hinter ihnen zu, der Raum ist dunkel bis auf einen Spalt hoch über den 
Köpfen, durch den Tageslicht fällt, die Wände sind in rohem Beton be-
lassen. Ich habe an anderer Stelle die Zumutung dieses Raums, die Auf-
forderung zur Einfühlung in die Opfer kritisiert (Offe 2002, 15). Aber 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE OFFE

136

nicht nur die ganz verschiedenen Reaktionen anderer, vor allem auch 
jüngerer Besucher, auf diesen Raum lassen mich meiner eigenen Kritik 
gegenüber inzwischen skeptisch sein, sondern auch die Frage, wie an-
ders denn als unter Rückgriff auf Elemente sakraler Raumprogramme, 
auf liturgische Rituale des Totengedenkens und andere Traditionsbe-
stände öffentliches Gedenken an die Opfer des Holocaust möglich sein 
kann angesichts der Beschränktheit des gesellschaftlichen Repertoires 
solcher Formen und der Beschränktheit unserer Gefühlsrepertoires von 
Trauer, Schmerz, Schuld, oder deren Abwesenheit.  

Ermöglichen „sakrale“ Raumprogramme trotz ihrer Traditionen neue 
Inhalte und Wahrnehmungen? Einige abschließende Überlegungen las-
sen das vermuten. Museen und Kirchen oder Tempel stehen nicht isoliert 
im Raum, sondern ihre Botschaften verschränken sich mit deren räumli-
chen, materiellen und diskursiven (und vielen anderen) Kontexten. Mö-
gen auch Raum- und Opfersemantik noch in der Geste ihrer Dekonstruk-
tion an die Traditionen des bürgerlichen Museums anknüpfen, die Ad-
ressaten des Jüdischen Museums sind andere als die, für die um 1800 
und 1850 gebaut wurde. Sie sind keine Gemeinde, keine Gemeinschaft, 
keine Nation, sondern Bürger unterschiedlicher Herkunft in einer funkti-
onal differenzierten Gesellschaft, in der die traditionelle zentrale Binde-
kraft von Religion und Kultur oder ihrer Ausdrucksmedien nicht mehr 
wirkt, sondern in der die Pluralisierung von Informationen, Medien, 
Szenen zu ganz neuen Formen der Individualisierung, Fragmentierung 
und Lokalisierung einerseits, Globalisierung andererseits geführt hat. 
Die räumlichen und diskursiven Kontexte des Berliner Museums sind 
heterogene, mehrdeutige, sie zerfallen, allen zentrierenden baulichen 
Anstrengungen und Grandiositäts-Phantasien in der Berliner Stadtpla-
nung der letzten Jahre zum Trotz. Die Struktur heutiger Stadträume lässt 
sich, anders als für die Museen von Boullée und Schinkel, nicht mehr 
beschreiben in Kategorien von Zentrum und Peripherie, verschiedene 
Religionen und Kulturen haben viele dezentrale Orte der Repräsentation 
entstehen lassen, Museen ebenso wie neue und andere Tempel und Hei-
ligtümer, die nun ihrerseits die Autorität von Museen und deren An-
spruch auf Repräsentation eigener und fremder Kulturen infragestellen. 
Die heutigen Innen- und Außenräume sind Räume konkurrierender Zei-
chen und konkurrierender Deutungen. Wenn sich über Trauer- und Ge-
denkrituale und sakrale Raumprogramme eine rituelle community her-
stellt, so nur zeitweilig und kaum in einer Weise, die identitätssichernde 
Botschaften für alle ermöglicht.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

137

Vielleicht hat dieser Befund dazu geführt, dass im Gebäude des Jüdi-
schen Museums Schilder die Besucher darauf aufmerksam machen, was 
der Architekt wollte, dass die Besucher empfinden sollten. Vor dem Ein-
gang zum Holocaust-Turm steht:  

Daniel Libeskind sagt: „Im Holocaust-Turm sind wir isoliert: Zwar können 
wir Geräusche hören und Licht sehen, doch wir sind abgeschnitten vom Leben 
draußen und von einer Sicht auf die Stadt. So erinnert der Holocaust-Turm an 
all die Menschen, die während der Deportation und in den Konzentrationsla-
gern eingesperrt waren.“ 

Man könnte sich kaum eine wirkungsvollere Dekonstruktion des „Sakra-
len“ vorstellen als diese Gebrauchsanweisung. Mit kontrollierendem 
Gestus wird hier eingefordert, was doch an Gedächtnis an die Opfer we-
der institutionell noch individuell verfügbar ist. Die Fallhöhe zwischen 
der Banalität dieser Aufforderung und dem, was geschehen ist, stellt je-
doch diese Unverfügbarkeit zugleich wieder her. Der in dieser Beschil-
derung sich äußernde Entzug an Vertrauen in Deutungskonsens und Ge-
dächtnisgemeinschaft enthebt allerdings niemanden der Frage danach, 
wie denn Museen und deren Raumprogramme aussehen könnten, in de-
nen den Frommen ebenso wie den Nicht-Frommen ein Gedenken an die 
Opfer ermöglicht würde: ein Gedenken, das die Opfer nicht in den 
Dienst anderer Ziele stellt, das sie nicht der vordergründigen Identifika-
tion preisgibt, ihnen kein Trostversprechen abringt, das die Differenzen 
ihrer Todes- und ihrer Lebensgeschichten erhält, ein Gedenken, das der 
unhintergehbaren „anamnetischen Solidarität“ mit den Opfern verpflich-
tet bleiben und die Sinnstiftung von Opfererzählungen überwinden wür-
de. 

„Es ist nicht wahr, daß die Opfer mahnen, bezeugen, Zeugenschaft für etwas 
ablegen, das ist eine der furchtbarsten und gedankenlosesten, schwächsten Po-
etisierungen. [...] 

Auf das Opfer darf keiner sich berufen. Es ist Mißbrauch. Kein Land und kei-
ne Gruppe, keine Idee, darf sich auf ihre Toten berufen. 

Aber die Schwierigkeit, das auszudrücken. Manchmal fühl ich ganz deutlich 
die eine oder andere Wahrheit aufstehen und fühle, wie sie dann niedergetre-
ten wird in meinem Kopf von anderen Gedanken oder fühle sie verkümmern, 
weil ich mit ihr nichts anzufangen weiß, weil sie sich nicht mitteilen läßt, ich 
sie nicht mitzuteilen verstehe oder weil gerade nichts diese Mitteilung erfor-
dert, ich nirgends einhaken kann und bei niemand“ (Bachmann 1993, 335). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE OFFE

138

Eine geringfügig veränderte Fassung des Textes findet sich in Brigitte Luchesi/Kocku 
von Stuckrad (Hg.): Religion im kulturellen Diskurs. Festschrift für Hans G. Kippen-
berg zu seinem 65. Geburtstag. Berlin/New York: Walter de Gruyter 2004 

Literatur 

Bachmann, Ingeborg (1993): Auf das Opfer darf keiner sich berufen. In: 
Werke, Bd. 4. München, Zürich 

Bürger, Christa (1977): Der Ursprung der bürgerlichen Institution Kunst. 
Frankfurt/M. 

Daston, Lorraine/Katharine Park (2002): Wunder und die Ordnung der 
Natur. Berlin 

Fliedl, Gottfried/ Karl-Josef Pazzini (1996): Museum-Opfer-Blick. Zu 
Etienne Boullées Museumsphantasie von 1783. In: Fliedl, G. (Hg.): 
Die Erfindung des Museums. Wien, 131-158 

Heinrich, Klaus (1980): Museumsgesellschaft. Ein Interview mit K.H. 
In: Kurnitzky, Horst (Hg.): Kunst-Gesellschaft-Museum. Berlin 

Hochreiter, Walter (1994): Vom Musentempel zum Lernort. Zur Sozial-
geschichte deutscher Museen 1800-1914. Darmstadt 

Hoffmann-Axthelm, Dieter (1995): Die Rettung der Architektur vor sich 
selbst. Zehn Polemiken. Braunschweig/Wiesbaden 

Hoffmann-Curtius, Kathrin (1989): Altäre des Vaterlandes. Kultstätten 
nationaler Gemeinschaft in Deutschland seit der Französischen Re-
volution. In: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums Nürn-
berg, 283-308 

Kudraß, Eva (2002): Integration, Identifikation, Versöhnung? Zur Kon-
zeption und Realisierung des Jüdischen Museums Berlin. Magister-
arbeit (unveröffentlicht), Bremen 

Levy, Daniel/Natan Sznaider (2001): Erinnerung im globalen Zeitalter: 
Der Holocaust. Frankfurt/M. 

Libeskind, Daniel (1994): Between the Lines. In: Müller, Alois M. 
(Hg.): Daniel Libeskind. Radix-Matrix. München, New York, 100-
102

Monumenta Judaica (1964): 2000 Jahre Geschichte und Kultur der Juden 
am Rhein. Katalog, Köln 

Offe, Sabine (2000): Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jüdi-
sche Museen in Deutschland und Österreich. Berlin 

Offe, Sabine (2002): Jüdische Museen. Über geschützte und ungeschütz-
te Räume. In: transversal, 3. Jg., 1/2002, 3-17 

Schrade, Hubert (1936): Die ästhetische Kirche. In: Schicksal und Not-
wendigkeit der Kunst. Leipzig, 53-77 

Stern, Frank (1991): Im Anfang war Auschwitz. Antisemitismus und 
Philosemitismus im deutschen Nachkrieg. Gerlingen 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139

JÜDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER
WEIMARER REPUBLIK

Utopieersatz  oder  Selbstvergew isserung? 1

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Einleitung – Judentum als Wissenschaft 

„Der Kampf um die religiösen Interessen des Judentums ist überflüssig 
geworden“, befand 1851 Zacharias Frankl anlässlich der Gründung der 
Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums.  

„Die Gemüter haben sich ganz und gar von diesem Gebiete abgewendet. Bei 
alledem hat das Ende des Kampfes wenig Befriedigendes. Nicht Siegesruf be-
gleitet ihn, sondern dumpfes, ödes Stillschweigen. Das Streben einer den Inte-
ressen des Judentums gewidmeten Zeitschrift muß demnach heute darauf ge-
richtet sein, für den Inhalt des Judentums die erschlaffte Glaubens-
gemeinschaft empfänglich zu machen. Und da sind nur Geschichte und Wis-
senschaft des Judentums die wirksamsten Hebel, um die abgespannten Geister 
wieder in Bewegung zu setzen und erneute Teilnahme für das Höhere zu er-
wecken. Die Zeitschrift wird daher in erster Linie die Vergangenheit unserer 
Gemeinschaft in helles Licht zu setzen und die Macht der Glaubenskraft zu 
vergegenwärtigen suchen. Sie wird zugleich dem Historiker Material und dem 
gebildeten Leser Anregung und Belehrung zu geben trachten. [...] Ohne Wis-
senschaft kein Judentum“ (Brann 1907, 2).  

Der so Klagende stellte die religiöse Indifferenz an den Pranger, die er 
nach den Ereignissen von 1848 bei den Juden feststellte. Diese hatten 
große Hoffnungen auf die politische Partizipation des Paulskirchenpar-
laments und auf die Liberalisierung ihrer Lebensverhältnisse gehegt. 
Diese Hoffnungen hatten sich um 1850 zerschlagen, nun galt es die Ori-
entierungslosigkeit der Juden aufzufangen. Zacharias Frankl war Experte 
für jüdisch-religiöse Literatur, er arbeitete auf dem Gebiet der mosaisch-

1  Dem Aufsatz liegen die längeren Ausführungen meiner Dissertation 
zugrunde, siehe Rauschenberger 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHARINA RAUSCHENBERGER

140

talmudischen Rechtsentwicklung und beschäftigte sich mit der Ge-
schichte des jüdischen Hellenismus und der Halacha, der jüdischen Auf-
klärung. Seine in Dresden gegründete Monatsschrift ging der Öffnung 
des „Jüdisch-theologischen Seminars (Fraenckelscher Stiftung)“ in Bres-
lau um drei Jahre voraus. Sie war die erste Institution, die die Rabbiner-
ausbildung mit der neubegründeten „Wissenschaft des Judentums“ ver-
band und sich der historisch-kritischen Methode bediente. Frankl arbei-
tete in beiden Projekten eng zusammen mit dem Historiker und Religi-
onswissenschaftler Heinrich Graetz. 

Der Begriff von der „Wissenschaft des Judentums“ geht zurück auf 
die 1822 von dem Historiker Leopold Zunz herausgegebene „Zeitschrift 
für die Wissenschaft des Judentums“. Zunz wirkte wesentlich darauf hin, 
dass jüdische Religion im Kontext mit der zeitgenössischen Universal- 
und Kulturgeschichte gesehen wurde. Jüdische Literatur und Tradition 
sollten mit den Methoden der klassischen Philologie und der kritischen 
Geschichtsschreibung beurteilt werden, um ihre Zeitgemäßheit zu über-
prüfen (Wiese 1999, 59ff.). Dieser Zugang zur jüdischen Lehr- und 
Lerntradition war etwas grundsätzlich Neues. Es stellte althergebrachte 
Praktiken in Frage und unterstellte sie einem säkularen Prinzip. Obgleich 
die Wissenschaft des Judentums angetreten war, um dem Relevanzver-
lust des Judentums im 19. Jahrhundert durch die Formulierung moderner 
Ziele entgegenzutreten, trug sie doch zu seiner Relativierung bei und 
konnte selbst den Prozess der Konfessionalisierung nicht aufhalten.  

Die voremanzipatorische Einheit von Volk, Kultur und Religion war 
zerstört. Der Kampf um die rechtliche Emanzipation brachte viele Juden 
dazu, traditionelle Lebensformen aufzugeben und als Minderheit in der 
Mehrheitsgesellschaft aufzugehen. Bis Mitte des 19. Jahrhunderts sahen 
die Juden ihr politisches Ziel darin, zur Überwindung der ständestaatli-
chen Gesellschaft zugunsten einer als freiheitlich und egalitär gedachten 
bürgerlichen Ordnung beizutragen, deren gleichberechtigte Mitglieder 
sie sein wollten. Die abgebrochene Freiheitsbewegung Mitte des 19. 
Jahrhunderts und das Auftreten des Antisemitismus auch und vor allem 
in den Kreisen des deutschen Bildungsbürgertums seit der zweiten Hälf-
te des 19. Jahrhunderts ließen diese Stimmung bei den Juden kippen 
(Rürup 1975; Mosse 1985; Mosse 1990, 168-180). In einer umfassenden 
„Krise der Assimilation“ (Wiese 1999, 42) begann man daran zu zwei-
feln, ob es je gelingen werde, in der christlich geprägten Mehrheitsge-
sellschaft voll anerkannt zu werden. Eine Welle der Rückbesinnung auf 
jüdische Tradition und jüdische Werte begann und die Juden der folgen-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

141

den Epoche seit der Jahrhundertwende fragten, was das Judentum im 
Wesentlichen definiere. 

Die Wissenschaft des Judentums war dem ausgehenden 19. Jahrhun-
dert ein Instrument zur Selbstvergewisserung der Juden in Deutschland 
und zwar in einer Weise, die den Wert der jüdischen Geschichte und 
Kultur aufzeigte, um dem Judentum auch zukünftig eine Rolle in der 
Weltgeschichte zu sichern. Einer der Autoren der Franklschen Monats-
schrift, Wolf Landau, formulierte seine Erwartungen an diese Wissen-
schaft, die sehr von der Utopie einer jüdischen Partizipation getragen 
waren:  

„Die Wissenschaft, die klare reine Erkenntniß der Religion, ist die einzige Be-
rechtigung unseres Daseins als Volk, wenn man diesen Namen einer, nicht po-
litisch gesonderten, aber ein wesentliches Moment zur Vervollkommnung und 
Veredelung der Menschheit vertretenden Gesammtheit geben darf.“ Mit ihr 
habe das jüdische Volk einen „Rang in der civilisirten Menschheit errungen, 
den es gegenwärtig mit Ruhm behauptet“ (Landau 1852, 485 und 492).  

Zur Fortführung dieses Auftrags forderte Landau für Deutschland die 
Schaffung eines Rabbinerseminars, das den theologischen und wissen-
schaftlichen Nachwuchs garantiere. Der Text lässt erkennen, dass Reli-
gion kein lebenspraktisches Phänomen, sondern ein wissenschaftliches 
Forschungsfeld werden sollte, das auf dem Umweg rationaler Erkenntnis 
wieder eine Verbindung von Volk und Religion schaffen sollte – ein 
Verfahren, mit dem sich das Judentum kulturell auf den Stand der mo-
dernen christlichen Gesellschaft stellte. 

Vor diesem Hintergrund müssen Museumsgründungen von Juden im 
ersten Drittel des 20. Jahrhunderts gesehen werden. Museen überhaupt 
waren in diesem Zeitraum ein außerordentlich populäres Mittel, erziehe-
rische und volksbildnerische Aufgaben wahrzunehmen. Dahinter steckte 
der Gedanke, durch Bildung an einer egalitären Bürgergesellschaft teil-
haben zu können. Im jüdischen Bereich entwickelte sich gar ein ganzes 
Spektrum wissenschaftlicher Ansätze, die man für den Bildungsauftrag 
nutzbar machen wollte. Neben dem Interesse, ästhetisch und künstlerisch 
Wertvolles auszustellen, ging es auch um Gegenstände des Alltags, de-
nen eine kulturhistorische Bedeutung beigemessen wurde oder an denen 
sich Merkmale einer Volksseele widerspiegelten, wie die Veranstalter 
glaubten. Jüdische Museen im Kaiserreich und in der Weimarer Repu-
blik entstanden im Bereich der Volkskunde, des Kunstgewerbes, der 
Kunstgeschichte und der Landesgeschichte. An ihnen lassen sich unter-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHARINA RAUSCHENBERGER

142

schiedliche Deutungsmuster für die Auffassung vom Judentum in der 
modernen Gesellschaft ablesen, die hier im Folgenden geschildert wer-
den sollen. 

Jüdische Volkskunde – Rückzug in die Nostalgie 

In Deutschland entwickelte sich jüdische Museologie mit der Absicht, 
den Eigenwert jüdischer Tradition und Kultur herauszustellen. Hierzu 
fanden sich unterschiedliche Ansätze. Ihnen gemeinsam war das Lamen-
to vom Erosionsprozess des Judentums, das auch schon die Begründer 
der „Wissenschaft des Judentums“ zur Mitte des Jahrhunderts im Munde 
führten: 

„Nichts steigert den Wert eines Gutes höher, als die Gefahr es zu verlieren. 
Diese Gefahr droht einem jeden Volksstamm, je mehr seine Eigenart der alles 
ausgleichenden modernen Bildung zum Opfer fällt. [...] Und wenn anderswo 
moderne Bildung und Grosstadtluft das Volkstum gefährden, wo wüten sie 
verheerender als in der Judenheit?“ (Maretzki 1907, 160).  

Diese Warnung bildete den Auftakt zur Gründung der „Gesellschaft für 
jüdische Volkskunde“ in Hamburg. Sie nahm sich vor, jüdisches Volks-
bewusstsein dadurch, wie sie meinte, wieder herzustellen, indem sie al-
ten Sitten und Gebräuchen, alten Redewendungen und Witzen nachspür-
te und diese zu reanimieren suchte. Allein in dem Ursprünglichen, 
Triebhaften, Kunstlosen zeigte sich in den Augen der jüdischen Volks-
kundler um den Hamburger Rabbiner Max Grunwald die Seele eines 
Volkes, seine Natur. Sie zu entdecken und zu erhalten, machte sich die 
jüdische Volkskunde 1897 zur Aufgabe. Ihre gegenständlichen Überreste 
zu sammeln und in einem Museum zu vereinen, war einer ihrer Pro-
grammpunkte. 

Die Juden waren in der Angst um den Verlust ihrer Identität nicht al-
lein. Gegen Ende des 19. Jahrhunderts formierte sich die Volkskunde zu 
einer Wissenschaft, die die Spezifik einzelner Volksgruppen ergründen 
und durch deren Vergegenwärtigung in die Zukunft fortschreiben wollte. 
In ihrer Rhetorik stellte die Volkskunde Bildung in einen Zusammen-
hang mit Degeneration. Frisch und lebensfähig sei allein „das natürliche 
Denken und Empfinden“, zu dem man die Menschen wieder hinführen 
müsse (Dieterich 1902, 171). Es ging der Volkskunde darum, die Seele 
der Völker zu erkunden, sie in dem historischen Prozess aufzuspüren als 
ein unveränderliches Merkmal jenseits des Historischen. Die Volkskun-
de stärkte die spezifischen Eigenheiten der Volksgruppen, die im wil-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

143

helminischen Deutschland nicht identisch mit der deutschen Nation wa-
ren. Die Autonomie der Württemberger, Bayern und Hessen etwa ge-
genüber dem Nationalstaat zu festigen, war den Volkskundlern ein An-
liegen. Für die deutschen Juden war dieses Forschungsprogramm ein be-
stechendes Unternehmen. Nach dieser Ansicht konnten auch die Juden 
sich als Volk mit bestimmten Eigenschaften verstehen und fühlen, ohne 
dadurch in Konflikt mit ihrer staatsbürgerlichen Loyalität zu kommen. 
Die Volkskunde bot ein akzeptables Interpretationsmuster, sich gleich-
zeitig als Jude und als Deutscher fühlen zu können.  

Daher teilte die „Gesellschaft für jüdische Volkskunde“ die Notwen-
digkeit des „Wieder-Kundig-Werdens“ ursprünglicher Lebensverhältnis-
se und Empfindungen. Sie übernahm den Gegensatz zwischen „falscher 
Kultur“ und „echtem Denken und Vorstellen“ und huldigte wie die all-
gemeine Volkskunde einer Zivilisationsskepsis, die sie wissenschaftlich
zu begründen suchte. Typisch für die Arbeitsweise der Volkskundler war
ihre Fixierung auf mündliche Quellen, auf Nichtformiertes und -ko
diertes. Sie waren nicht an den durch Bildung „verzerrten“ Ausfor-
mungen der Hochkultur eines Volkes interessiert, sondern an dem All-
täglichen, dem Unbewussten, das sie für „echt“ hielten.  

Die jüdische Volkskunde begegnete durch ihre Besinnung auf das 
Vorzivilisatorische, Mystische bewusst oder unbewusst einer Kritik, die 
schon ganz zu Beginn der Sammlungsaktionen jüdischen Kulturguts mit
Sorge vorgetragen wurde. Jüdische Architekten, Archäologen und 
Kunstverständige machten früh schon ihren Bedenken Luft, ob die so 
genannte „jüdische Kunst“ sich neben der „christlichen“ überhaupt sehen 
lassen könne, ob man nicht für die Sache des Judentums mehr tue, wenn 
man jüdisches Zeremonialgerät der öffentlichen Aufmerksamkeit entzie-
he. Beispielsweise gaben Mitglieder des Elsässischen Museumsvereins 
zu bedenken, dass ihre Sammlung möglicherweise besser in eine andere 
jüdische Sammlung zu integrieren sei, statt sie dem Elsässischen Muse-
um in Straßburg anzugliedern, wo sie mit anderen Objekten Elsässischer 
Volkskunst für ein Elsässisches Bewusstsein Partei nehmen sollte. Das 
ausschlaggebende Argument dabei war nicht die falsche Platzierung in 
einem nichtjüdischen Kontext, sondern die Furcht, die Sammlung könne 
nicht „bedeutend genug“ sein, um auf Dauer neben den „christlichen“ 
Zeugnissen zu bestehen (Anonym 1908). Auch der Kasseler Architekt 
Fritz Epstein argumentierte für einen unabhängigen Weg jüdischer Mu-
seologie und warnte davor, ein „jüdisch-germanisches Nationalmuseum“ 
in das Germanische Nationalmuseum in Nürnberg integrieren zu wollen: 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHARINA RAUSCHENBERGER

144

„Wer sich mit der Sache beschäftigt hat, weiß, daß das, was wir außer dem be-
reits Bekannten finden werden, allzu hochgespannten Erwartungen kaum ge-
nügen wird. In der Hauptsache werden einfache, sogar primitive Gegenstände 
und Bauten aufgedeckt werden können [...]. Eine derartige Sammlung dürfte 
sich kaum neben den schönsten Stücken kirchlicher und profaner Kunst eines 
Museums, etwa des Germanischen in Nürnberg, behaupten können. Sie würde 
ein Aschenbrödeldasein führen, da der Laie unbewußt falsche Vergleiche zie-
hen würde mit einer Kunst, die aus anderen Verhältnissen heraus entstanden 
ist, die ihm schöner und interessanter dünkt und der er bei einem Besuche des 
Museums den Vorzug geben würde“ (Anonym 1912, 336f.).  

Die jüdische Volkskunde hielt also genau in dieser Hinsicht ein Hinter-
türchen offen, indem sie es gerade als Qualitätsmerkmal ansah, „kunstlo-
se“ Gegenstände für die eigene Kultur sprechen zu lassen. Ihre Integrati-
onskraft lag darin, Lebenswirklichkeiten der Vormoderne als idealtypi-
sche jüdische Milieus zu zeichnen und damit ein Gefühl der Nostalgie 
heraufzubeschwören, das authentisch Jüdisches nicht im Kampf gegen 
den Antisemitismus und für bürgerliche Rechtssicherheit sah, sondern in 
der geschlossenen Lebenswelt der osteuropäischen Schtetl und der mit-
telalterlichen Judengassen in Deutschland (Cohen 1998, 187ff.; Cohen 
1995). Die jüdische Volkskunde entschärfte aktuelle politische und sozi-
ale Probleme, indem sie den Blick auf die vermeintlich intakte Vergan-
genheit lenkte und für Beschaulichkeit und Stillstand plädierte. 

Kunst und Kunstgeschichte – zwei Museumskonzepte 
von unterschiedlicher politischer Tragweite 

Erfüllten Kunstmuseen in der Frühphase ihrer Entstehung im 18. Jahr-
hundert die Funktion, das Ästhetische in die Sphäre des Sakralen zu er-
heben, so hatten sie diese im bürgerlichen Zeitalter weitgehend einge-
büßt. Im Vordergrund standen nun memorative und edukative Aufgaben, 
die die bürgerliche Gesellschaft auf einen gemeinsamen Kodex ver-
pflichten sollten, an dem zu partizipieren theoretisch allen über die An-
eignung von Bildung möglich sein sollte. „Geschmack“ wurde zu einem 
Kriterium, gesellschaftliche Konformität herzustellen, schon bald aber 
auch zu einem Distinktionsmittel zwischen gesellschaftlichen Gruppen 
(Hochreiter 1994; Vahrson 1995). So egalitär wie gedacht funktionierte 
die bürgerliche Gesellschaft keineswegs und auch in dem Bereich der 
Bildung, der allen zugänglich sein sollte, war das Bildungsbürgertum 
bemüht, sich gegen Parvenüs abzugrenzen, die die Werte und Inhalte ja 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

145

bloß erworben, aber nicht verinnerlicht hätten, so der dünkelhafte Vor-
wurf (Luhmann 1995, 269; Lässig 1998, 211-236). 

Frankreich war das erste Land, in dem das Judentum mit künstleri-
schen Kriterien in Verbindung gebracht wurde. Auf der „Exposition U-
niverselle“ in Paris im Jahr 1878 wurde erstmals für ein breites nichtjü-
disches Publikum ein Raum mit jüdischem Zeremonialgerät ausgestellt. 
Der Sammler dieser Objekte, Isaac Strauss, setzte diese hier zum ersten 
Mal einer allein ästhetischen Betrachtungsweise aus und schuf damit ü-
berhaupt erst die Grundlage für eine kunsthandwerkliche Vergleichbar-
keit. Sie sollten Zeugnis geben für die „jüdischen Leistungen auf dem 
Gebiet der Ästhetik“ (Feldman 1995, 44). Die Transformation des Ju-
dentums innerhalb der modernen bürgerlichen Gesellschaft, in deren 
Verlauf Gegenstände von rituellem Wert zu Gegenständen von ästheti-
schem wurden, war erst mit einem gewissen zeitlichen Abstand zu der 
Generation möglich, die sich der Emanzipation mit ganzem Herzen ver-
schrieben hatte. Erst in der dritten und vierten Generation wurden die 
Objekte des jüdischen Zeremoniells als überliefernswert entdeckt und 
einem neuen Zweck zugeführt. Die Neukontextuierung jüdischer Zere-
monialgeräte in einem neuen sozialen Raum, dem Museum, ist ein Phä-
nomen, das besonders die Anthropologie beschäftigt hat. George Sto-
cking sah in der Musealisierung von Gegenständen mit ehemals spiritu-
eller Bedeutung eine Resakralisierung unter neuen Spielregeln, die u.a. 
den Gesetzen des Marktes zu gehorchen hätten (Stocking 1985, 6). 

Das Anliegen des Sammlers, Gegenstände des jüdischen Kultus als 
Kunstgegenstände zu etablieren und damit zum Ansehen der Juden in-
ternational beizutragen, ging in sofern auf, als die Objekte große Auf-
merksamkeit von nichtjüdischen Besuchern erhielten. Die Sammlung 
wurde später in das Musée Cluny aufgenommen, das christliche Gegens-
tände von hohem künstlerischen Wert sammelte. Allerdings kam der jü-
dische Charakter der Objekte, ihre Funktion im religiösen Leben, kaum 
zum Ausdruck. Viel mehr trug zum Prestige der Strauss’schen Samm-
lung bei, dass sie nach der Logik ihrer Aufstellung für die Entwicklung 
der französischen Kunst sprach. Nicht jüdischer Nationalismus, sondern 
nationalstaatlich-französischer war hier gefragt und wurde wohlwollend 
anerkannt (Rauschenberger 2002, 28-34). 

In Deutschland hatten die Anregungen aus Frankreich, aber auch die 
Ideen der „Anglo-Jewish Historical Exhibition“ 1887 in London sowie 
das Programm des 1897 in Wien eröffneten Jüdischen Museums Vor-
bildcharakter in den Vereinen zur Gründung jüdischer Museen. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHARINA RAUSCHENBERGER

146

Hier jedoch wurden die Sammlungen von Liebhabern begonnen, die 
zunächst alles andere als Fachleute auf diesem Gebiet waren. Legendär 
ist die Gründung der „Gesellschaft zur Erforschung jüdischer Kunst-
denkmäler“ in Frankfurt/Main durch Heinrich Frauberger, einen Chris-
ten. Frauberger war Direktor des Kunstgewerbemuseums in Düsseldorf 
und stürzte sich auf das, wie er meinte, durch ihn definierte neue For-
schungsgebiet, ohne die religiösen oder sprachlichen Kenntnisse mitzu-
bringen, die Voraussetzung zur Gruppierung und Interpretation von Ge-
genständen des Ritus waren und sind. Er nahm sich vor, ein Formen-
spektrum jüdischer Zeremonialgeräte zu entwerfen, das für die spätere 
Wissenschaft einmal die Grundlage für eine vergleichende Betrachtung 
sein sollte. Darüber hinaus wollte er eine lückenlose Vorbildersammlung 
anbieten, an der sich Künstler und Handwerker in ihrem Schaffen orien-
tieren könnten. Als einer der ersten begann Frauberger selbst mit einer 
Sammlung jüdischen Ritualgeräts, allmählich folgten andere nach. Frau-
bergers Bemühungen fanden in einer sich entwickelnden Fachwelt viel 
Anerkennung. Sie sah sich von ihm darin bestärkt, Argumente gegen die 
Unterstellung vom „Schönheitshass der Hebräer“ zu sammeln, wie es 
der Orientalist und Bibliograph Moritz Steinschneider mit Bezug auf das 
Wiener Jüdische Museum formulierte. Auch der Religionsphilosoph, 
Historiker und Kunstgelehrte David Kaufmann sah im Sammeln jüdi-
scher Kunstgegenstände ein wirksames Mittel zur Bekämpfung der „Fa-
bel vom Hasse der Synagoge gegen alle Kunst“ (Steinschneider 1898; 
Kaufmann o.J., 8). 

Der hohe Stellenwert der Kunst für die Anerkennung des Judentums 
als eigenem Gefüge hängt eng mit dem emotionalen Zugang zusammen, 
den die Kunst erfordert und ermöglicht. Der Soziologe Niklas Luhmann 
gibt hierzu eine Erklärung: Durch Imagination biete die Kunst die Chan-
ce, Distanz zur Realität zu schaffen und neue Ordnungsmöglichkeiten zu 
entdecken. Keine andere Deutung der Wirklichkeit etwa durch die Spra-
che oder die Religion ermögliche denselben Grad von Freiheit und Au-
tonomie wie die Kunst, so Luhmann (Luhmann 1995, 226ff.). Der Kunst 
wird demnach zugetraut, auf die Lebensgestaltung der Menschen subtil 
Einfluss zu nehmen. Die Sprache, die nicht den Umweg über die Imagi-
nation geht und auf die Herstellung eines Konsenses zwischen den Ge-
sprächspartnern angewiesen ist, ist hier sehr viel eingeschränkter. Und 
auch die Religion bietet nach Luhmann nicht das Maß an Freiheit, da sie 
zwar imaginierte Bilder evoziert, diese beruhen jedoch nicht auf der 
Wahrnehmung und haben mit der Realität wenig zu tun. Die Kunst ist 
daher potentiell imstande, Utopien zu entwerfen und in das reale Leben 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

147

einzugreifen. Entsprechend nahm sie in der nationalen Selbstdarstellung 
der Völker einen hohen Rang ein.  

Wie schon auf der „Exposition Universelle“ in Paris stand die Suche 
nach dem „Nationalstil“ der einzelnen Völker im Vordergrund. Die jüdi-
sche Beteiligung wurde dabei der national-französischen untergeordnet. 
Allein in jüdischen Kreisen wurde sie als Zeichen eigenen Ausdrucks-
willens gewertet. Eine radikale Position in Bezug auf die Kunst bezogen 
in Deutschland national-jüdische Kreise. Zur Beschreibung des eigenen 
Gruppenstatus’ und zur Rechtfertigung der Vokabel „Volk“ entwickelten 
die Kulturzionisten um Martin Buber ein pathetisches Bild von der Rolle 
der Kunst in einem jüdischen Palästina (Bertz 1991; Buber 1920, 57-66; 
Buber 1901, Sp. 7-10).  

„Denn in dem künstlerischen Schaffen“, schrieb Buber 1901, „sprechen sich 
die spezifischen Eigenschaften der Nation am reinsten aus; alles, was diesem 
Volke, und nur ihm, eigen ist, das Einzigartige und Unvergleichbare an ihm, 
findet greifbare lebendige Ge-stalt in seiner Kunst. So ist unsere Kunst der 
schönste Weg unseres Volkes zu sich selbst“ (Buber 1901, 64).  

Auch wenn diese Zirkel keinen direkten Einfluss auf die in Deutschland 
entstehende jüdische Museumslandschaft nahmen, prägten sie doch die 
Debatten in diesem Umfeld mit. Die wichtigste und unvermeidliche Fra-
ge war die von der Definition einer „jüdischen Kunst“. 

Obwohl Heinrich Frauberger bereits 1897 mit der Gründung seiner 
Gesellschaft initiativ wurde, konnte ein jüdisches Museum in Frankfurt 
erst 1922, nach seinem Tod, eröffnet werden. Der erste Angestellte die-
ses „Museums jüdischer Altertümer“ war Erich Toeplitz. Als junger jü-
discher Kunstwissenschaftler suchte er seine Forschungen stärker in ei-
nen innerjüdischen Kontext zu setzen. Dies verband ihn mit Rudolf Hal-
lo, der 1927 eine jüdische Abteilung im Hessischen Landesmuseum in 
Kassel aufbaute, und mit Rahel Wischnitzer-Bernstein, die zwischen 
1936 und 1938 Mitarbeiterin am Jüdischen Museum in Berlin war. Sie 
widmeten sich Gegenständen für den rituellen Gebrauch in Synagoge 
und Haus und grenzten so den Begriff der „jüdischen Kunst“ von natio-
nalen Deutungsmustern ab. Diese hatten als „jüdisch“ definiert, was von 
Juden geschaffen worden war, unabhängig davon, ob das Objekt selbst 
mit der Religionsausübung in Zusammenhang stand. Toeplitz, Hallo und 
Wischnitzer-Bernstein verglichen Formen, Symbolik, Material und 
Funktion der Gegenstände und interpretierten sie aus dem Zusammen-
hang ihrer unmittelbaren Entstehungsgeschichte heraus. Sie betrieben 
jüdische Kunstgeschichte nicht mit dem Ziel, einen „jüdischen Stil“ zu 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHARINA RAUSCHENBERGER

148

entdecken. Ihre Forschung scheute sich nicht, die Einflüsse der christli-
chen Umwelt auf die jüdischen Kunstgegenstände zu benennen und sie 
dennoch in wichtigen Aspekten wie der Symbolik oder der Funktion 
nach Merkmalen der jüdischen Überlieferung zu untersuchen. Da sie ihre 
Aufgabe durch die Existenz jüdischen Zeremonialgeräts als legitimiert 
ansahen, beteiligten sie sich nicht an einem Kulturvergleich zwischen 
christlicher und jüdischer Kunst und stießen sich daher auch nicht daran, 
vor allem mit Gegenständen der so genannten Volkskunst zu tun zu ha-
ben. Rahel Wischnitzer-Bernstein sah darin gerade einen besonderen 
Zauber, da Produkte der ungeschulten Hand so viel mehr Detailverliebt-
heit und kindliche Kreativität zeigten als die aus den großen Kunstschu-
len der Städte. Und Rudolf Hallo entwickelte aus der Volkstümlichkeit 
vieler Produkte seine Theorie von der spezifischen Nähe der jüdischen 
Bevölkerung einer Region zur christlichen, die in ihren Arbeiten so viel 
Verwandtes aufwiesen (Wischnitzer-Bernstein 1927, 60-62; Hallo, Jüdi-
sche Volkskunst, 1928; Hallo, Jüdische Kult- und Kunstdenkmäler, 
1928).

„Jüdische Kunst“ im kulturzionistischen Verständnis, d.h. in erster 
Linie die bildende Kunst und hier besonders die moderne Malerei, fand 
im deutschen Museumswesen kaum einen Niederschlag. Der Gründer 
des Jüdischen Museums Berlin, Karl Schwarz, bediente mit der von ihm 
eingerichteten „Ruhmeshalle“ (Berliner Tageblatt 1933) im Eingang des 
Museums auch die national orientierte Klientel der Berliner Gemeinde. 
Die übrigen Räume des Museums jedoch entsprachen ziemlich genau 
dem kulturhistorischen Mischtyp, den alle jüdischen Museen in Deutsch-
land bildeten. Erst nachdem Karl Schwarz an das Kunstmuseum nach 
Tel Aviv gegangen war, baute er dort eine Sammlung bedeutender jüdi-
scher Künstler aus Europa auf.  

Dagegen war jüdische Kunstgeschichte quasi ein Produkt des jüdi-
schen Museumswesens. Sie trat von dem politischen Willen mancher 
Kunstsammler zurück, die Gleichwertigkeit der „jüdischen Kunst“ mit 
der anderer Nationen belegen zu müssen. Sie verfolgte auch nicht die 
Absicht, die aktuelle Kunstproduktion im jüdischen Sinne zu beeinflus-
sen und mit einem nationalen Auftrag im Hinterkopf die jüdische Ge-
meinschaft auf einen bestimmten stilistischen Ausdruck einzuschwören. 
Die jüdische Kunstgeschichte wandte ihren Blick in die Vergangenheit, 
zeichnete Einflüsse nach und benannte Typisches. Damit griff sie sicher 
weniger in die Politik ein als die zeitgenössische Kunst selbst. Dennoch 
bedeutete die Neugründung dieser Disziplin eine Vergewisserung eige-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

149

ner Wurzeln, die möglicherweise nicht spektakulär, dennoch aber spezi-
fisch waren.  

Jüdische Historiographie im Museum –  
Kompensation für einen Utopieverlust 

Länger schon als Volkskunde und Kunstgeschichte wurde die jüdische 
Geschichtswissenschaft als Methode angesehen, jüdische Identität zu be-
schreiben. Als Disziplin innerhalb der „Wissenschaft des Judentums“ 
war es von vorneherein ihre Aufgabe, die spezifischen Erfahrungen von 
Juden in der Geschichte nachzuzeichnen. Heinrich Graetz, einer der ers-
ten Dozenten am Breslauer „Jüdisch-Theologischen Seminar (Fraenckel-
scher Stiftung)“, begründete mit seinem 11-bändigen Werk „Geschichte 
der Juden von der ältesten Zeit bis auf die Gegenwart“ eine selbstständi-
ge jüdisch-nationale Geschichtsschreibung. Darin beschränkte er das Ak-
tionsfeld der Juden auf den intellektuellen und religionsphilosophischen 
Bereich. Von der darin angelegten Passivität der Juden in der Geschichte 
suchten sich spätere Historikergenerationen zu lösen. Durch die stärkere 
Betonung der Interaktivitäten zwischen Juden und Nichtjuden, die sich 
vor allem aus dem Studium externer, d.h. nichtjüdischer, Quellen ergab, 
wurden andere Bereiche der Historiographie wie die Rechts- und Wirt-
schaftsgeschichte auch für die jüdische Geschichte erschlossen (Elbogen 
1930, 7f.; Herlitz 1964, 78ff.). In Breslau wesentlich wirksam war hier 
Markus Brann, der 1891 Graetzens Nachfolger am Jüdisch-Theolo-
gischen Seminar wurde. Diese Entwicklung ist deshalb hier bedeutsam, 
weil einige Dozenten des Breslauer Seminars Ende der 1920er Jahre in 
dem „Verein Jüdisches Museum e.V. zu Breslau“ aktiv wurden.2 Die 
von diesem Verein 1929 durchgeführte Ausstellung „Das Judentum in 
der Geschichte Schlesiens“ griff als ein Beitrag zur schlesischen Lan-
desgeschichte die moderne Entwicklung innerhalb der allgemeinen His-
toriographie auf. Landesgeschichte bot nach dem verlorenen Ersten 
Weltkrieg nicht nur die Möglichkeit, den großen Fragen der Nationalge-
schichte auszuweichen und sich auf Detailstudien zu verlegen. Sie arbei-
tete auch methodisch mit neuen Vorgaben. Unter dem Begriff der Kul-
turgeschichte brachte sie die verschiedenen Zweige der Historiographie 
mit anderen Fachrichtungen wie der Geographie, Geologie und der 

2  Diese waren Dr. Israel Rabin, Dr. Isaak Heinemann, Dr. Michael Gutt-
mann, Dr. Albert Lewkowitz, Dr. Louis Lewin und Dr. Aaron Heppner 
vom Breslauer Synagogenarchiv. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHARINA RAUSCHENBERGER

150

Volkskunde in Verbindung. Damit sollten Kausalitäten und Kontexte, 
Vielschichtigkeiten und Bedingtheiten erfasst werden. Die Kulturge-
schichte, wie sie von Karl Lamprecht entwickelt worden war, wandte 
sich damit gegen die Universal- und Ideengeschichte des 19. Jahrhun-
derts und führte dazu, sich der Sozial- und Wirtschaftsgeschichte stärker 
zu öffnen. Nicht nur aus arbeitspraktischen, vor allem aus systemati-
schen Gründen beschränkte sie sich darauf, die „Kulturmorphologie“ ei-
ner Provinz oder Region zu erfassen (Lamprecht 1900; Aubin/Frings/-
Müller 1926). 

Für die jüdische Historiographie war es in besonderem Maße nahe-
liegend, sich den Methoden der Kulturgeschichte anzuschließen und 
Landesgeschichte zu betreiben. Nur so konnte sie Religions- und 
Rechtsgeschichte, Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte, politische 
und Wirtschaftsgeschichte sowie die Sprachforschung miteinander in 
Beziehung setzen. Zudem lenkte die Kulturgeschichte den Blick weg 
von der noch bei Graetz zu findenden Auffassung, Geschichte werde 
durch Helden gemacht. Sie konzentrierte sich auf das Sozialpsychische 
und die Beschreibung der Zustände, von denen die Juden wie alle ande-
ren Völker betroffen waren und zu denen sie in gleichem Maße beitru-
gen. 

Mit der Anlehnung an die Landesgeschichte schlossen sich die Ver-
anstalter der Breslauer Ausstellung daher diesem methodisch neuen Zu-
gang an. Die Exponate sollten die demographischen, wirtschaftlichen, 
rechtlichen, kulturellen und sozialen Bedingungen der Juden in Schle-
sien veranschaulichen. Ihre Interpretation wurde direkt auf die schlesi-
sche Geschichte allgemein bezogen, als deren integrativer Bestandteil 
die Juden aufgefasst wurden. Insbesondere die kunstgeschichtliche Bera-
tung durch Alfred Grotte trug zu dieser Lesart bei. Grotte, ein Architekt 
und Kunstforscher aus Posen, hatte sich schon früh mit der Architektur-
geschichte der Synagogen beschäftigt. Seine Arbeitsweise ging in die-
selbe Richtung wie die landesgeschichtliche Forschung. Er befürwortete 
die kunstgeschichtliche Verortung jüdischer Kunstprodukte in der Stil-
geschichte der Region. Auch ihre Entstehungsbedingungen suchte er in 
der regionalen Historie. Verallgemeinernde Aussagen zu Kultgerät und 
Architektur, die von den Spezifika einer Provinz absahen, konnten sich 
nach Grotte eigentlich nur auf die Funktionen im Ritus beschränken, 
dem alle Geräte gerecht werden mussten. Grotte hob in seiner Rezension 
der Ausstellung „Das Judentum in der Geschichte Schlesiens“ daher be-
sonders die Abteilung mit den Textilien hervor, die allesamt aus Schle-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

151

sien stammten und zu einem besonderen Vergleich anregten (Grotte 
1929, 273-277; Grotte 1926, 273-278). 

Jüdische Geschichte im Museum folgte in Übereinstimmung mit der 
modernen Geschichtsschreibung einem integrativen Ansatz. Es ging 
nicht darum, Nationalgeschichte nach zionistischem Verständnis zu ak-
zentuieren, sondern wie auf der „Jahrtausendfeier der Rheinlande“ in 
Köln 1925 „den Kulturzusammenhang zwischen Judentum und rheini-
schem Land und Volk“ darzustellen und damit „das Recht der deutschen 
Juden auf den rheinischen Heimatboden unwiderleglich“ nachzuweisen 
(Kober 1925, 448). 

Religion im Museum? 

Die ausgewählten Beispiele sollten verdeutlichen, in welchen Wissen-
schaftsgebieten sich die jüdischen Museen in Deutschland verorteten. In 
die Diskurse um den geeigneten wissenschaftlichen Zugang wurden die 
Merkmale jüdischer Identität (Religion, Kultur, Nation) aufgenommen. 
Während die Begriffe Kultur und Nation explizit in den Museumspro-
grammen auftauchten, war kaum die Rede davon, religiöse Praktiken 
wieder aktivieren zu wollen. Ganz allgemein verband sich mit der Dar-
stellung von Kultur die Hoffnung, dass von der Kunst die Belebung der 
Religion ausgehen möge, dass man durch alte Vorbilder moderne 
Kunstproduktion im Bereich der Ritualgeräte anregen könne, die auf das 
religiöse Verhalten selbst rückwirke (Anonym 1908, 404). Biblische  
oder literarische Geschichten des Judentums wurden im Museum nicht 
thematisiert. Ein Blick auf die Objekte und, soweit bekannt, die Betex-
tungen soll darstellen, inwiefern überhaupt Religion zum Inhalt der Aus-
stellungen und Museen gemacht wurde. 

Obgleich an der Realisierung der Museen viele Rabbiner mitwirkten, 
verband doch keiner mit einem Museum die Vorstellung, alte oder auch 
moderne religiöse Inhalte des Judentums vermitteln zu wollen. Da man 
hoffte, auch nichtjüdische Besucher für die Museen interessieren zu 
können, mussten die Grundlagen des Judentums und die primären Funk-
tionen der Exponate erklärt werden. Auch für das jüdische Publikum be-
stand nicht die Gewähr, dass es noch über ein Basiswissen der eigenen 
Religion verfügte. Trotz der verschiedenen inhaltlichen Orientierungen 
wirkte die Anordnung in den jüdischen Museen recht ähnlich. Sie alle 
hatten einen historischen und einen kunsthistorischen Teil. In ersterem 
waren Dokumente und bildliche Darstellungen zu sehen, die als Be-
legstücke für historische Ereignisse fungierten, ohne künstlerischen Wert 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHARINA RAUSCHENBERGER

152

für sich beanspruchen zu können. Der letztere enthielt Zeremonialgerät, 
das in aller Regel nach Funktionen und innerhalb einer Objektgattung 
nach Materialart geordnet war. Hierbei ist zu beobachten, dass die Mu-
seen, auch wenn sie nach eigenen Verlautbarungen nicht mit der christli-
chen Kunst in Wettstreit treten wollten, sehr darauf bedacht waren, mög-
lichst wertvolle Gegenstände auszustellen. Das spricht dafür, dass sie 
weniger an der Darstellung ritueller Abläufe und historischer Entwick-
lungen interessiert waren als an der kulturellen Wirkung der Objekte. 
Selbst ein erklärter Zionist wie der Kunsthistoriker Theodor Harburger 
aus München suchte nach „kunstgeschichtlich und ästhetisch bedeu-
tungsvollen Werke[n]“, die er für die Öffentlichkeit bereit hielt (Harbur-
ger 1931). Dennoch machte er sich keine Illusionen über die Qualität der 
Stücke, die er im Auftrag des „Verbandes Bayerisch Israelitischer Ge-
meinden“ zusammensuchte und inventarisierte:  

„Infolge der verhältnismäßig häufigen Gleichartigkeit vieler Sammlungsge-
genstände wird es vermutlich möglich werden, nicht nur eine Sammlung die-
ser Art zu einem abgerundeten Ganzen zu gestalten, sondern darüber hinaus 
am Sitz mancher größeren Gemeinde des Landes in geeigneter Weise einen 
Überblick über das uns überkommene Kulturgut zu geben“ (Harburger, Kultu-
relle Arbeit 1930, 363f.).  

Daher sprach er davon, „jüdische[s] Brauchtum lebendig werden zu las-
sen“ und „den Sinn für das Schöne in der Ausübung der religiösen Ge-
bräuche wieder“ wecken zu wollen (Harburger, Ausstellung 1930, 208). 
Doch die Reihe seiner Veröffentlichungen spricht dafür, dass er daran 
arbeitete, jüdisches Zeremonialgerät als Produkte einer Hochkultur zu 
präsentieren, die sich mit vergleichbaren christlichen Kunstgegenständen 
messen konnte. 

Gelegentlich wurden diesen Typensammlungen anschauliche Interi-
eurs zur Seite gestellt, die in kulturgeschichtlichen Museen dieser Zeit 
dazu dienten, eine bestimmte Atmosphäre wieder lebendig werden zu 
lassen. Diese in Form von Sabbatstuben oder Synagogeninnenräumen ar-
rangierten Ensembles waren beim Publikum sehr beliebt, ließen sie es 
doch zu, nostalgischen Gefühlen an eine vermeintlich bessere Vergan-
genheit nachzuhängen, statt den Gegenständen eine neue Funktion als 
Kunstobjekte zuzugestehen.

Die Betextung in den meisten Museen war sehr spärlich. Man be-
schränkte sich darauf, die Objektart, seine Herkunft und Datierung an-
zugeben, wenn solche Angaben bekannt waren. Nur Rudolf Hallo unter-
nahm es, ausführliche Bildunterschriften mit einer Interpretation von 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

153

Symbolik und Handwerkstradition anzubieten. Für eine in Marburg 1928 
ausgerichtete Ausstellung beschrieb Hallo ein Paar silberner Rimonim (= 
Thoraaufsätze in Form von Granatäpfeln):  

„Sie [die beiden Rimonim] sind inschriftlich auf 1799 datiert und rühren [...] 
von der Krankenpflegebrüderschaft Kassels her. Damit gewinnt ihr ägyptisie-
render Stil aber eine ganz besondere Bedeutung. Er ist zusammengenommen 
mit der Wahl jenes ostasiatischen Stoffes unzweifelhaft als Ausdruck eines 
bewussten orientalisierenden Willens zu verstehen, mit dem [...] die fromme 
und beharrliche Brüderschaft der zweiten Kategorie von Stiftern gottesdienst-
licher Gerätschaften, den zum Hof und Grossbürgertum hin tendierenden und 
im Künstlerischen modern und abendländisch gesonnenen Einzelpersonen, 
Hofjuden und Kammeragenten, historisierend entgegenzuwirken gedachte. 
Beabsichtigt mochte sein, mit diesen Säulenaufsätzen [...] die Säulen vor dem 
salomonischen Tempel [...] anzudeuten.“  

Und etwas weiter erklärte Hallo grundsätzlich zu den Rimonim:  

„Aus dem Mangel einer Verwurzelung im Überlieferten erklärt sich aber auch 
andererseits, dass die Einzelaufsätze, die sog. Granatäpfel oder Rimonim bis 
heute von einer ungezügelten Vielförmigkeit oder besser Formlosigkeit sind. 
Von Blütengebilden, aufgestockten Kronen, Türmen, bis zu Schellenbäumen 
und Jachin und Boaz kommt alles vor, richtiger noch, kommt nichts vor, was 
sich mit der Wucht einer seine gesuchte Fassung wahrhaft ausfüllenden Lö-
sung gültig durchgesetzt hätte“ (Hallo, Jüdische Kultaltertümer, 1928, 295 
und 302).  

Die Arbeiten Hallos zeigen eine Konzentration auf Details. Ihm wogen 
die exakte Beobachtung und Darstellung von Einzelfällen schwerer als 
das Aufstellen großer Theorien. 

Mit der Musealisierung des Zeremonialgeräts wurde es demnach sei-
ner religiösen Funktion enthoben und einer ästhetischen zugeführt, die 
der Beurteilung des Judentums als nationaler Größe diente. Von einem 
wirklichen Erfolg dieser Bewegung kann jedoch, trotz zahlreicher Ver-
einsgründungen insbesondere in der Weimarer Republik, nicht die Rede 
sein. Der Interpretation, die jüdischen Museen seien Ausdruck einer 
„Renaissance jüdischer Kultur“ (Brenner 1996, 5) gewesen, muss man 
einen nüchternen Blick auf ihren Stellenwert in der jüdischen Öffent-
lichkeit entgegenhalten. Gegen Ende der Weimarer Republik gab es im 
Deutschen Reich gerade einmal vier eigenständige Museen und fünf jü-
dische Abteilungen innerhalb anderer Museen. Die zahlreichen von 
Nichtjuden angeregten Sammlungen und kleinere Ausstellungseinheiten 
verfolgten andere Absichten und können nicht für die Selbstdarstellung 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHARINA RAUSCHENBERGER

154

der Juden in Deutschland Zeugnis ablegen. Die Begeisterung für die Idee 
reichte keinesfalls, um ein großes zentrales jüdisches Museum in 
Deutschland zu errichten. Ja, die Existenz der bestehenden Sammlungen 
stand auf so wackligen Füßen, dass ihre Zukunft auch ohne den Zerstö-
rungswillen der Nationalsozialisten in vielen Fällen bedroht war. Für das 
jüdische Museumswesen fanden sich keine Mäzene, obgleich jüdisches 
Mäzenatentum in anderen Museen geradezu überwältigend war. Viele 
der Sammlungen konnten keine feste Bleibe finden. Die „Gesellschaft 
für jüdische Volkskunde“ suchte Jahre lang nach Ausstellungsräumen 
und konnte selbst den an sich wohlwollenden Direktor des Hamburger 
Kunstgewerbemuseums, Justus Brinckmann, nicht bewegen, Teile davon 
in den Rundgang zu integrieren. Brinckmann baute zwar eine eigene 
kleine Abteilung mit Judaica auf, er empfand aber einen deutlichen qua-
litativen Unterschied zwischen seiner kunstgeschichtlich wertvollen 
Sammlung, die auf „technisch vollkommene und geschmackvolle Aus-
führung“ achten müsse, und der kulturgeschichtlichen der „Gesellschaft 
für jüdische Volkskunde“ (Brinckmann 1898, 88). 

Was also hinderte daran, die der Theorie nach so überzeugenden An-
sätze wie die von der jüdischen Volkskunde, der jüdischen Kunstge-
schichte und Historiographie auch im Museum prominent zu platzieren? 
Als „Erinnerungsräume“ sind Museen Institutionen, die einem Indivi-
duum oder einer Gruppe bei der Formulierung ihrer Identität helfen. Sie 
tragen dazu bei, der Gegenwart einen Sinn zu unterlegen, ohne den eine 
Gesellschaft keinen inneren Zusammenhalt hat (Assmann 1999, 408). 

„Sie [die Museen] thematisieren Verborgenes in entstellter Form. Sie bezeu-
gen nicht nur explizit die Wunsch-, sondern auch implizit die Schreckensbil-
der der Zivilisation. Denn Museen, alle Museen, repräsentieren nicht nur, was 
zu sehen ist, sondern auch, was dem öffentlichen Diskurs und der Wahrneh-
mung entzogen werden soll oder verborgen bleibt, eine Geschichte gesell-
schaftlicher Gewalt“ (Offe 2000, 292). 

Demnach müsste man fragen, ob der Subtext unter den jüdischen Muse-
umsgründungen des beginnenden 20. Jahrhunderts einer war, der allge-
meine Akzeptanz fand. 

Es entsteht der Verdacht, dass die Museen mit ihrer defensiven Hal-
tung gegenüber der als Hochkultur verstandenen nichtjüdischen Kunst 
und mit ihrer kleinlichen Beweisführung für ein Heimatrecht in Deutsch-
land den Blick auf eine große einigende Utopie verstellten. War ein hal-
bes Jahrhundert zuvor, zur Mitte des 19. Jahrhunderts, die Utopie der ge-
sellschaftlichen und politischen Gleichstellung zum Greifen nahe, so war 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

155

der Verlust dieser Utopie möglicherweise nicht einfach dadurch zu kom-
pensieren, dass man sich mit der zurückweisenden Mehrheitsgesellschaft 
auf einer Skala maß, auf der man nicht bestehen konnte. Die im Museum 
ausgestellten Exponate machten das Ungleichgewicht zwischen Juden 
und der Restgesellschaft offenbar. Die Zuwendung zu historischen The-
men war möglicherweise weniger die Versicherung eigener Leistungen 
und Spezifika als ein Rückzug von der eigentlichen Wunschphantasie 
der Emanzipation und Akkulturation. 

Literatur 

Anonym (1908) In: Allgemeine Zeitung des Judentums, 72. Jg., 31. Juli 
1908, 368 und 21. August 1908, 404 

Anonym (1908): Unser jüdisches Museum, in: Straßburger Israelitische 
Wochenschrift, 5. Jg., 6. Februar 1908 

Anonym (1912): Ein jüdisches Museum. In: Im Deutschen Reich, 18. 
Jg., 1912, Nr. 7/8, 336-338 

Anonym (1933): In: Berliner Tagesblatt vom 25. Januar 1933, Abend-
ausgabe 

Assmann, Aleida (1999): Erinnerungsräume, Formen und Wandlungen 
des kulturellen Gedächtnisses, München 

Aubin, Hermann/Frings, Theodor/Müller, Josef (1926): Kulturströmun-
gen und Kulturprovinzen in den Rheinlanden, Bonn 

Bertz, Inka (1991): „Eine neue Kunst für ein altes Volk“ – Die jüdische 
Renaissance in Berlin 1900 bis 1924, hrsg. vom Jüdischen Museum 
(Abteilung des Berlin Museums) und dem Museumspädagogischen 
Dienst Berlin, Berlin 

Brann, Markus (1907): Zur Geschichte der „Monatsschrift“. In: Monats-
schrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums, hrsg. von 
David Kaufmann und Markus Brann, 51. Jg., Breslau, 1-16 

Brenner, Michael (1996): The Renaissance of Jewish Culture in Weimar 
Germany, New Haven/London 

Brinckmann, Justus (1898): Die Sammlung jüdischer Kultgeräte im 
Hamburgischen Museum für Kunst und Gewerbe. In: Mitteilungen 
der Gesellschaft für jüdische Volkskunde, 1. Jg., Heft 2, 86-89 

Buber, Martin (1901): Jüdische Renaissance. In: Ost und West, 1. Jg., 
Januar 1901, Sp. 7-10 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHARINA RAUSCHENBERGER

156

Buber, Martin (1920): Von jüdischer Kunst, in: Martin Buber, Die jüdi-
sche Bewegung. Gesammelte Aufsätze und Ansprachen, 1. Folge, 
1900-1914, Berlin, 57-66 

Cohen, Richard (1995): Nostalgia, in: Isidor Kaufmann 1853-1921. 
Rabbiner, Bocher, Talmudschüler, hrsg. von G. Tobias Natter. Aus-
stellungskatalog, Jüdisches Museum der Stadt Wien, 43-92 

Cohen, Richard (1998): Jewish Icons. Art and Society in Modern 
Europe, Berkeley/Los Angeles 

Dieterich, Albrecht (1902): Über Wesen und Ziele der Volkskunde. In: 
Hessische Blätter für Volkskunde, Bd. 1, Heft 3, 169-194 

Elbogen, Ismar (1930): Von Graetz bis Dubnow. In: Festschrift zu Si-
mon Dubnows siebzigstem Geburtstag, 7-23 

Feldman, Jeffrey David (1995): Die Welt in der Vitrine und die Welt au-
ßerhalb: die soziale Konstruktion jüdischer Museumsexponate. In: 
Wiener Jahrbuch für Jüdische Geschichte, Kultur & Museumswesen, 
Bd. 1, hrsg. vom Jüdischen Museum der Stadt Wien, Wien, 39-54 

Grotte, Alfred (1926): Jüdische Sakralkunst in Schlesien. In: Menorah, 
4. Jg., Mai 1926, 273-278 

Grotte, Alfred (1929): Das Judentum in der Geschichte Schlesiens. In: 
Menorah, 7. Jg., Mai/Juni 1929, 273-277 

Hallo, Rudolf (1983a): Jüdische Kultaltertümer aus Edelmetall in der 
Ausstellung Religiöse Kunst aus Hessen und Nassau, Marburg 1928, 
wieder abgedruckt in: Rudolf Hallo, Schriften zur Kunstgeschichte in 
Kassel, hrsg. von Gunter Schweikhardt, Kassel, 289-306 

Hallo, Rudolf (1983b): Jüdische Kult- und Kunstdenkmäler im Hessi-
schen Landesmuseum Kassel, Sonderdruck aus: „Der Morgen“, 4. 
Jg., 1928, wieder abgedruckt in: Rudolf Hallo, Schriften zur Kunst-
geschichte in Kassel, hrsg. von Gunter Schweikhardt, Kassel, 261-
287

Hallo, Rudolf (1983c): Jüdische Volkskunst in Hessen, 1928, wieder ab-
gedruckt in: Rudolf Hallo, Schriften zur Kunstgeschichte in Kassel, 
hrsg. von Gunter Schweikhardt, Kassel, 319-393 

Harburger, Theodor, (1930a): Ausstellung jüdischer Kultgeräte und –
einrichtungen für Synagoge und Haus. In: Bayerische Israelitische 
Gemeindezeitung, 207-208 

Harburger, Theodor (1930b): Kulturelle Arbeit und Not der Zeit. In: 
Bayerisch Israelitische Gemeindezeitung, 363-364 

Harburger, Theodor (1931): Werke jüdischer Volkskunst in Bayern. In: 
Bayerisch Israelitische Gemeindezeitung, 195-199 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

157

Herlitz, Georg (1964): Three Jewish Historians. In: Leo Baeck Institute 
Yearbook, 69-90 

Hochreiter, Walter (1994): Vom Musentempel zum Lernort. Zur Sozial-
geschichte deutscher Museen 1800-1914, Darmstadt 

Kaufmann, David (o.J): Zur Geschichte der Kunst in den Synagogen, 
o.O., 8 

Kober, Adolf (1925): Von der Jahrtausendausstellung. In: Central-
Vereins-Zeitung, 4. Jg., 26. Juni 1925, 448. 

Lamprecht, Karl (1900): Die kulturhistorische Methode, Berlin 
Lässig, Simone (1998): Juden und Mäzenatentum. In: ZfG, 46. Jg., Heft 

3, 211-236 
Landau, Wolf (1852): Die Wissenschaft, das einzige Regenerationsmittel 

des Judenthums. In: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft 
des Judentums, hrsg. von Zacharias Frankl, Dresden, 484-499 

Luhmann, Niklas (1995): Die Funktion der Kunst und die Ausdifferen-
zierung des Kunstsystems. In: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt 

Maretzki, Louis (1907): Geschichte des Ordens Bnei Briss in Deutsch-
land 1882-1907, Berlin 

Mosse, George L. (1990): Das deutsch-jüdische Bildungsbürgertum, in: 
Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert, hrsg. von Reinhart Koseleck, 
Stuttgart, 168-180 

Mosse, George L. (1985): German Jews beyond Judaism, The Modern 
Jewish Experience. Cincinnati 

Offe, Sabine (2000): Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jüdi-
sche Museen in Deutschland und Österreich, Berlin 

Rauschenberger, Katharina (2002): Jüdische Tradition im Kaiserreich 
und in der Weimarer Republik. Zur Geschichte des jüdischen Muse-
umswesens in Deutschland, Hannover 

Rürup, Reinhard (1975): Emanzipation und Antisemitismus. Studien zur 
„Judenfrage“ der bürgerlichen Gesellschaft, Göttingen 

Steinschneider, Moritz (1898): Bericht über die Thätigkeit der Gesell-
schaft für Sammlung und Conservirung von Kunst- und historischen 
Denkmälern des Judenthums im Jahre 1898, CAHJP, Bestand A/W 
1764,3 – Wien 

Stocking, Georges W. (1985): Essays on Museums and Material Culture. 
In: Objects and Others, hrsg. von Georges W. Stocking, Madison, 3-
14

Vahrson, Viola (1995): Die Krise der historischen Kunstbetrachtung, in: 
Museumsinszenierungen. Zur Geschichte der Institution des Kunst-
museums. Die Berliner Museumslandschaft 1830-1990, hrsg. von 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHARINA RAUSCHENBERGER

158

Alexis Hoachimides, Sven Kuhrau, Viola Vahrson und Nikolaus 
Bernau, Dresden/Basel 

Wiese, Christian (1999): Wissenschaft des Judentums und protestanti-
sche Theologie im wilhelminischen Deutschland, Schriftenreihe des 
Leo Baeck Instituts Bd. 61, Tübingen 

Wischnitzer-Bernstein, Rahel (1927): Der Zauber der Volkskunst. In: 
Menorah, 5. Jg., Januar 1927, 60-62 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


159

���������������������������� (AI Y U HEPING DE SHIJIE)
EINE WELT DER LIEBE UND DES FRIEDENS

Reflexionen über das Museum of  World Rel igions  in 
Taipei  (Taiw an) e in Jahr nach se iner  Eröffnung 

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Am 9.11.2001 ist nach zehnjähriger Planungsphase in Taipei das in sei-
ner Art weltweit einzigartige Museum of World Religions (MWR)1 er-
öffnet worden. Der Gründer, Meister Hsin Tao (Shi Xindao, ���) ist 
der Leiter des buddhistischen Klosters Lingjiou Mountain Nonbeing 
Monastery2, einem kleineren Kloster in Nordtaiwan, das sich einer rela-
tiv großen Laienanhängerschar erfreut. Konzeptionell entstand aus der 
Grundidee des Initiators, zum Frieden und zum Gespräch zwischen den 
Religionen beizutragen, eine Kooperation zwischen dem amerikani-
schen, bekannten Architekten Ralph Appelbaum und Prof. Dr. Sullivan 
(Harvard Divinity School).

Im Folgenden soll aus eigener Anschauung3 erläutert werden, was 
zum Verständnis dieses vieldimensionalen Projektes wichtig erscheint. 

1 Chin.: Shijie Zongjiao Bowuguan �������. Adresse: Museum of 
World Religions. 7F, No.236, Sec.1 Jungshan (Zhongshan �	) Rd., Y-
onghe (Yonghe Shi 
��), Taipei County 234, Taiwan R.o.C.; siehe 
auch: http://www.mwr.org.tw. 

2  Chin.: Lingjiushan Wusheng Daochang 
�	����. Adresse: Ling-
jiou Mountain Nonbeing Monastery. 7-1 Sharn-Larn-Street (Xianglan Jie 
���), Fulien Village (Fulian Cun ���), Gung-Liao (Gongliao Xi-
ang ���), Taipei County, Taiwan R.o.C.; siehe auch: http://www.-
093.org.tw. 

3  Ich lernte das Kloster bereits vor der Museumseröffnung bei einem 
Sprachaufenthalt auf Taiwan 2000/01 intensiver kennen und hatte dan-
kenswerterweise im Sommer 2002 die Möglichkeit, das Kloster und das 
neueröffnete Museum für einige Wochen zu besuchen. Die Ergebnisse 
dieser Feldforschungen finden sich in meiner Diplomarbeit (FB Kath. 
Theol., Religionswissenschaft: Prof. Wilke, WWU Münster). Für die stete 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

160

Selbstverständlich wird man als Außenstehender und Ausländer sowie in 
der gegebenen Kürze dieses Aufsatzes nicht alle Facetten eines so um-
fangreichen Projektes vollständig ausführen können. Es sollen fünf 
Punkte näher beleuchtet werden: 

1. Die Museumsidee innerhalb des Gesamtkonzepts des Klosters 
und seines Meisters; 

2. Wichtige Etappen in der Entstehungsgeschichte des Museums;  
3. Die feierliche Eröffnung;  
4. Die jetzige Gestalt des Museums;  
5. Zusammenfassung und Versuch einer Stellungnahme. 

Abbildung 1:  Der Museumsgründer Meister Hsin Tao mit dem Designer 
Ralph Appelbaum (l) und Prof. Dr. Sullivan (r). 

1. Die Museumsidee innerhalb des Gesamtkonzepts des Klosters 
und seines Meisters 

Das Nonbeing Monastery liegt landschaftlich sehr reizvoll, etwa 70 km 
von Taipei entfernt, an der steil aufsteigenden Ostküste Taiwans. Meister 
Hsin Tao ließ sich an diesem Ort nach einer schweren Kindheit in Bur-
ma, einer Jugend beim Militär, die ihn nach Taiwan brachte, und einer 

Hilfsbereitschaft und die zahlreichen Informationen sowie das zur Verfü-
gung gestellte Bildmaterial danke ich dem Museum und dem Kloster ganz 
herzlich. Allfällige Ungenauigkeiten gehen selbstverständlich zu Lasten 
der Autorin. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

161

zehnjährigen asketischen Praxis nieder.4 Mit dem Entschluss des Meis-
ters, sich ganz dem Eid des Bodhisattvas Guanyin, alle Lebewesen zu 
retten, zu verschreiben, entstand so nach und nach ein Kloster, das von 
einem eher unkonventionellen, hier nur orientierend kurz umrissenen 
Buddhismus geprägt ist. Dem taiwanesischen Gesamtbild entsprechend 
ist es grundsätzlich mah�y�nistisch ausgerichtet, wobei ein besonderes 
Gewicht auf Ch’an-Traditionen gelegt wird. Aber auch Elemente des 
H�nay�na-Buddhismus sowie Anklänge an den Tibetischen Buddhismus 
werden aufgenommen. Dieser freie Umgang mit Traditionen, der immer 
unter der Prämisse steht, einen größtmöglichen Fortschritt in der persön-
lichen spirituellen Praxis zu bewirken, geht einher mit einer oft überra-
schenden Offenherzigkeit, ja Fröhlichkeit und Gastfreundschaft. 

„Work is spiritual practice; life is the field in which to cultivate one’s 
blessings“5 – Diese Grundüberzeugung, sich für die Welt einsetzen zu 
wollen, ist vom Kloster schon vor längerer Zeit in einen fünfteiligen 
Plan gefaßt worden. Einer der dort aufgeführten Punkte, der über zehn 
Jahre hinweg ununterbrochen verfolgt wurde, ist das Museum of World 
Religions.

Ganz der Grundintention des Meisters Hsin Tao entsprechend, die 
Welt durch eine Änderung der Geisteshaltung des Menschen zum Besse-
ren wenden zu wollen, ist es das Ziel des Museums, den Frieden unter 
den Religionen zu fördern. Diesem Konzept liegt der Gedanke zugrunde, 
daß die großen Religionen untereinander verbindende Gemeinsamkeiten 
haben, die es neu zu entdecken gilt, wie z. B. den Gedanken der Liebe. 
Das Museum möchte in seiner Zielsetzung also versuchen, diese positi-
ven Dimensionen von Religion bewußt zu machen und Menschen für re-
ligiöse Fragestellungen zu sensibilisieren. Das geschieht u.a. durch das 
stete Propagieren von Respekt, Toleranz und Liebe in dem immer wieder 
zitierten, teilweise sogar in Liedern6 verarbeiteten Motto des MWR:
„Zunzhong mei yi zhong xinyang ��������– Respekt vor jedem 
Glauben, baorong mei yi lei zuqun 	
����
� – Toleranz ge-

4  Nähere biographische Erläuterungen finden sich zahlreich in den kloster-
eigenen Publikationen (z.B.: Lin/Chi 1999, 16-31), sowie auf der Home-
page von Museum und Kloster. 

5  Ein häufig zitierter Gedanke, so z.B. wörtlich in Shi Liao Yis Einlei-
tungsworten des MWR Newsletter zur Museumseröffnung, MWR News-
letter, Nov. 2001, 3. Ähnlich auch z.B. in: Shi Xindao 1996, 662; oder vgl. 
Meister Hsin Tao 2001, 44. 

6 So zum Beispiel im Lied der International Youth Interfaith Union, IYIU, 
die zum MWR gehört und immer mehr Zulauf findet. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

162

genüber allen Kulturen, boai mei yi ge shengming ��������–
Liebe zu allem Leben.“ 

Im Prinzip verbirgt sich hinter dieser Intention des Museums, der o.g. 
Wunsch, dem Weg des Boddhisattva zu folgen. Das MWR weiß sich al-
so eindeutig buddhistisch inspiriert. Dabei ist zu beachten, daß diese 
Tatsache sich zwar auf die Gestaltung des Museums auswirkt, insofern 
z.B. das „Netz der Indra“ zur ausstellungsbestimmenden Wirklichkeits-
deutung wird (s.u.), die Schattenseiten und Konfliktpotentiale von Reli-
gion nicht erläutert werden und von die Religionen verbindenden Ge-
meinsamkeiten ausgegangen wird. Man kann jedoch nicht von einem 
buddhistischen, wie auch immer gearteten Missionsgedanken sprechen, 
der sich hinter diesem Museum verbirgt, denn die auf dem Gang durch 
die Ausstellung als eine spirituelle Reise dargestellten Religionen stehen 
gleichwertig nebeneinander. Die Objektivität der Darstellung ist durch 
die Übernahme der Verantwortung für inhaltlich informative Quellen 
durch Prof. Sullivan und sein Mitarbeiterteam gewährleistet. 

Konkret richtet sich das Museum an zweierlei Zielgruppen: Zum ei-
nen an die taiwanesische Bevölkerung. Religions- bzw. Ethikunterricht 
steckt in Taiwan noch in den Kinderschuhen. Die heutige Schülergenera-
tion ist die erste, die eine Art von Ethikunterricht angeboten bekommt. 
Die Brisanz dieser Lage wird deutlich, wenn man sich klarmacht, daß 
Taiwan aufgrund steter äußerer Einflüsse im Lauf seiner Geschichte re-
ligiös stark pluralistisch geprägt ist. Das Fehlen systematischen, religiös-
ethischen Grundwissens bei der jungen Erwachsenengeneration und bei 
den Älteren wirkt daher besonders dissoziierend. Die daraus erwachsen-
de erzieherische Aufgabe versucht das MWR durch seine Dauerausstel-
lung und zusätzliche museumspädagogische Angebote mitzutragen. 
Hierbei werden anscheinend, dem starken Einfluß Amerikas in Taiwan 
entsprechend, amerikanische Museumskonzeptionen, wie das Ideal des 
Museums als Disneyland bzw. als großes Kaufhaus (Mall)7, aufgegrif-
fen. Diese sollen deutlich machen, wie ein Besucher auf entspannende 
Weise durch das Museum dazu angeregt werden könnte, sich mit einer 
Religion näher zu befassen und sie sozusagen, wie ein Produkt aus ei-
nem Regal, für sich zu wählen. Durch die konkrete erzieherische Heraus-
forderung ist das MWR also stark in die nationale Kulturpolitik Taiwans 
eingebunden. 

7  „Disneyland“ z.B. Meister Hsin Tao in: MWR Newsletter, Nov. 2001, 2. 
„Department store“: Lin/Chi 1999, 78.

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

163

Zum anderen ist das MWR international ausgerichtet. Prinzipiell ist 
an Zweigniederlassungen dieses Museums in anderen Erdteilen gedacht. 
Die Botschaft von Frieden und Liebe zwischen den Religionen soll so in 
alle Erdteile getragen werden. Mittlerweile wurde versucht, diesen Ge-
danken über das Internet zu realisieren. Zu einer eingehenden Bespre-
chung der Qualität dieses Angebots ist an dieser Stelle leider kein Raum. 
Festzuhalten ist jedoch, daß sich unter der Internetadresse http://www. 
mwr.org.tw zweisprachige (engl.-chin.) Ausführungen finden, die 
marktgerechten Kriterien (vgl. z.B. Qubeck 1999, 82-97) entsprechen 
und deren Aktualität besonders im chinesischsprachigen Teil nichts zu 
wünschen übrig läßt. Die internationale Arbeit des Museums wird durch 
einen intensiv geführten Interreligiösen Dialog Meister Hsin Taos sowie 
durch die, gedanklich auf derselben Linie liegende, kürzlich gegründete 
NGO Global Family8 stark unterstützt. Welche konkreten Aktionen die-
sen Interreligiösen Dialog ausmachen, läßt sich aus der zehnjährigen 
Entstehungsgeschichte des MWR gut ersehen. 

Der Charakter des Museums ist stark multimedial geprägt, so daß 
klassisch museale Exponate nur funktional zur Verdeutlichung der Mu-
seumsintention ins Spiel kommen. Im Gesamtbild ergibt sich ein von 
modernster Technik beherrschtes Museum, das bemüht ist, neueste 
Technik und vorhandene Kunstschätze unter einem Ziel zu harmonisie-
ren. Der gewollt moderne Charakter des MWR zielt dabei v.a. auf die 
junge Generation.9 Nach der tiefen Überzeugung des Meisters ist sie die-
jenige, die die zukünftige gesellschaftliche Entwicklung im wesentlichen 
mitbestimmen wird, und die ein religiöses Bewußtsein in einer zuneh-
mend technisierten modernen Gesellschaft besonders benötigt.  

Meister Hsin Tao hat die zweifache Ausrichtung sowie den spirituel-
len Charakter seines Museums in einem kurzen Ausspruch zusammenge-
faßt:  

„Das Museum für Weltreligionen kann uns die Möglichkeit geben, Religionen 
kennen zu lernen und stellt uns vor die Aufgabe, einen eigenen, energiespen-
denden Glauben für unser Leben zu wählen. Das Museum gibt jeder Religion 
die Chance eines freiheitlichen Dialoges, damit es nicht wieder religiös moti-

8  Sitz in New York, Mitglieder sind z.T. auch im Museumsprojekt invol-
viert. 

9  Diese ist über das MWR eigens mit der IYIU institutionalisiert worden 
und als solche äußerst aktiv. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

164

vierte Streitereien und religiöse Konflikte gibt. Dies ist ein Museum für Herz 
und Seele, eine Heimstatt, wo man Frieden und Entspannung finden kann.“10

2. Wichtige Etappen in der Entstehungsgeschichte des Museums 

Auf dem Weg der Verwirklichung waren zunächst eine Fülle organisato-
rischer Schritte notwendig. So wurde 1991 ein Vorbereitungskomitee 
eingerichtet, das bereits innerhalb eines Jahres erste Pläne zu Ausfüh-
rungen erarbeitet hatte. 1993 konnte eine kleinere, vorläufige Ausstel-
lungshalle in Taipei eröffnet werden. Während dieser Zeit und v.a. in 
den folgenden Jahren gab es an inhaltlicher Arbeit unzählige Konferen-
zen zur Vorbereitung und Planung, und auf finanzieller Ebene wurde 
durch Festivitäten, Spendenaktionen und die jährliche Wasser-und-Land-
Zeremonie die Grundlage für das MWR gelegt. Gerade finanziell ist es 
nur der großen Laienanhängerschar zu verdanken, daß das Projekt mit 
einem Volumen von 66 Mio. US$ in erreichbare Nähe rückte. Trotz ei-
nes enormen Spendenaufkommens befindet sich das Museum bis heute 
in einer finanziell äußerst schwierigen Lage, u.a. weil es keinerlei finan-
zielle Unterstützung von der Regierung erhält. 

Das 1991 eingerichtete Vorbereitungskomitee wurde 1994 als Stif-
tung zur Entwicklung des Museum of World Religions (Shijie Zongjiao 
Bowuguan Fazhan Jijinhui ��������	
��) ministeriell 
registriert. In diesem und im folgenden Jahr besuchten Mitglieder des 
Vorbereitungskomitees Museen ähnlicher, v.a. religiöser Thematik in 
Russland, Deutschland (Religionskundliche Sammlung, Philipps Univer-
sität Marburg), Schottland, Kanada und den USA. Hier wurde man be-
sonders auf das United States Holocaust Memorial Museum und dessen 
Architekten Ralph Appelbaum aufmerksam. In dessen starker atmosphä-
rischer Gestaltung sah das Vorbereitungskomitee eine wesentliche Paral-
lele zu dem ersehnten spirituellen Museum (Chin.: „Museum für Herz 

10  Shijie Zongjiao Bowuguan keyi gei women yi ge renshi zongjiao de jihui, 
qu xuanze ziji yisheng de jingshen xinyang. ��������	

��������	
����
������
����. Keyi rang 
mei yi ge zongjiao ziyou duihua, bu zai you zongjiao zhengduan yu chong-
tu. �������	������  !"�	#$%&'. Zhi shi yi 
zuo xinling de bowuguan, wei women zhaoxun anxin, zizai de guisu. 
()�*+,
-./�� 0��123+�� �4
56. – Chuang-
banren Xindao Fashi 789+:;<. Entnommen aus: Anonym., 2002:
Zunzhong, baorong, 6.

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

165

und Seele“, xinling de bowuguan ������). Obwohl die Ralph 
Appelbaum Associates (RAA) nicht an einem vom Museum ausge-
schriebenen Architektenwettbewerb teilgenommen hatten, unterzeichne-
te man mit ihnen, nach der vergeblichen Zusammenarbeit mit einer eng-
lischen Firma, 1998 einen Vertrag zu Planung, Design, Entwicklung und 
kreativer Supervision des MWR. Die Ortswahl war bereits 1995 mit ei-
nem Fest zur Grundsteinlegung nach längeren Überlegungen zwischen 
der Umgebung des Klosters, als Ort ruhiger Besinnung, und der Haupt-
stadt, als Zentrum modernen Lebens, ungewöhnlicherweise auf den 
sechsten und siebten Stock eines großen Kaufhauses11 in Yonghe, einem 
belebten Außenbezirk Taipeis, gefallen. 1996 wurde die internationale 
Ausrichtung des Museums durch die Kontaktaufnahme mit der internati-
onalen Museumswelt, wie dem International Council of Museums, der 
UK’s Museums Association und der American Association of Museums
(AAM), deutlich. Nach und nach wurden auch auf internationalen Auk-
tionen Kunstschätze als musealer Grundstock erworben. Waren die RAA 
hauptsächlich für die architektonische Gestaltung verantwortlich, sozu-
sagen für die „hardware“, so wurde zu inhaltlichen Fragen Prof. Sullivan 
konsultiert. Man traf sich mehrmals in der Dreierkonstellation Meister 
Hsin Tao – Ralph Appelbaum – Prof. Sullivan, um so in der Diskussion 
Grundintention, architektonisches Geschick und inhaltliche Qualität sen-
sibel aufeinander abstimmen zu können. Der Weg von der schlichten Vi-
sion eines einfachen Mönchs hin zu einer ausdifferenzierten, professio-
nellen Umsetzung erscheint in der Rückschau als beachtlich. Er wäre be-
stimmt nicht ohne eine treu ergebene Anhängerschar denkbar gewesen, 
deren Konstante und zusammenführende Kraft Shi Liao Yi (��	) ist, 
eine Nonne, die besonders in den letzten Jahren als Chief Executive Of-
ficer des MWR eine zentrale Rolle einnahm. Dieser Prozess war nicht 
nur eine technische Notwendigkeit hin auf dem Weg zur Errichtung des 
MWR, sondern entfaltete seine transformierende Kraft hin zu einer Kul-
tur gegenseitigen Verstehens auch unter denen, die an dem Projekt in un-
terschiedlichster Weise Anteil hatten (vgl. Reis 2000, 7). 

Neben diesen vorbereitenden Aktivitäten widmete sich Meister Hsin 
Tao v.a. intensiv dem Interreligiösen Dialog. Dazu nahm er an zahlrei-

11  Sogo Department Store, Taipingyang Baihuo Shuanghedian ����
����	. Ausschlaggebend für diese Entscheidung war wohl die Tat-
sache, dass der Unternehmer Chiu Tse-tung (Qiu Ze-dong 
��) für 
diesen Zweck zwei Stockwerke des Sogo-Gebäudes stiftete (vgl. Wang
2002, 105). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

166

chen internationalen Konferenzen und Zusammenkünften teil. Zu nennen 
sind hier v.a. die Asian Conference of Religion and Peace (ACRP, Thai-
land 1996), das Sacred Land Project (London 1997), das Parliament of 
World Religions (Kapstadt 1999), mit einer Rede über die Rolle des 
Buddhismus im 21. Jahrhundert und über die spirituellen Herausforde-
rungen des dritten Jahrtausends sowie das Millennium Summit of Religi-
ous and Spiritual Leaders der UN im Jahr 2000. 

Darüber hinaus unternahm Meister Hsin Tao zahlreiche Reisen in 
Länder mit hohem religiösen Konfliktpotential. Dort versuchte er im Ge-
spräch mit den Parteien vor Ort Wege des friedlichen Miteinanders auf-
zuzeigen. Noch im Sommer vor der Museumseröffnung traf er sich in 
Bosnien-Herzegovina mit religiösen und politischen Führern und Grup-
pen, die sich von dem Plädoyer des Meisters und seinem Einsatz sehr 
beeindruckt zeigten. 

Auch innerhalb Taiwans pflegt Meister Hsin Tao die Zusammenar-
beit mit anderen Religionen. Das geschieht nicht nur durch die beinahe 
alltäglich gewordenen gegenseitigen Besuche, sondern z.B. anläßlich ei-
nes schweren Erdbebens durch spontane Hilfsaktionen und die Zusam-
menarbeit mit führenden Katholiken, Daoisten und Muslimen in einem 
Film „Rebuilding the Spirit“. 

Dieser Einsatz des Meisters und sein Ziel, ein Museum zu errichten, 
wurde von anderen Religionen sehr positiv aufgenommen und beantwor-
tet: 1998 nahm das MWR den Segen Papst Johannes Paul II. entgegen. 
1999 sandte der Dalai Lama eigens einen Friedensgesandten mit Ge-
schenken. Im Jahr 2000 überreichte der Patriarch des Thai Buddhismus, 
Somdet Phra Nyanasamvara, einen goldenen Buddha und 2001 präsen-
tierte die Muslim World League u.a. einen Teil der Kiswa. 

3. Die feierliche Museumseröffnung, 9.-11.11.2001 

Nach einem derart intensiven zehnjährigen Einsatz fand die Eröffnung 
des MWR in einem sehr feierlichen Rahmen statt. 180 internationale 
Gäste aus 34 Staaten nahmen an der mehrtätigen Eröffnungsfeier teil. 

An der Eröffnungszeremonie am 9.11.2001 sprachen nach Meister 
Hsin Tao zunächst Bawa Jain, Generalsekretär des von den UN gespon-
serten Millennium World Peace Summit und anschließend Chen Shui-
bian ���, der momentane Präsident der Republic of China. Die An-
wesenheit des Präsidenten gaben dem Ereignis innerhalb Taiwans mehr 
Gewicht, so daß die Lokalpresse ausführlich über die Eröffnung berich-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

167

tete.12 Die internationale Tagespresse nahm mit kurzen Notizen verhält-
nismäßig geringen Anteil an der Eröffnung.13 Erst nach und nach er-
scheinen v.a. in einschlägigen Zeitschriften längere Artikel über das 
neueröffnete Museum.14 Nationalen Charakter trug v.a. ein Vormittags-
treffen am 10.11.2001, zu dem aus dem künstlerischen und pädagogisch 
orientierten Bereich taiwanesische Gäste geladen waren. Diese sowie 
Ansprachen u.a. des taiwanesischen Erziehungsministers, zeigten ganz 
klar die innertaiwanesische Verortung des MWR als Mittel religiöser 
Sensibilisierung und Erziehung. 

Gegenüber nationalen Elementen war der internationale Charakter 
der mehrtägigen Veranstaltung dominierend. Dabei ging es bei der Er-
öffnungsfeier und der abends stattfindenden Zeremonie zum „World Re-
ligions Harmony Day“ zunächst um Gesten des harmonischen Miteinan-
ders zwischen den einzelnen religiösen Führern. So waren an der eröff-
nenden, traditionellen „ribbon cutting ceremony“ u.a. ein taiwanesischer 
Erzbischof (Joseph Ti-Kang), ein bekannter jüdischer Rabbi neben dem 
taiwanesischen Präsidenten und dem UN Generalsekretär beteiligt. A-
bends demonstrierte man seine tiefe Verbundenheit und den Willen zu 
Harmonie und Frieden eindrucksvoll durch die öffentlich vorgetragenen 

12  Wichtige Tageszeitungen wie Liberty Times, The China Post, Taipei Ti-
mes etc. berichteten ausführlich, z.B.: Ziyou Shibao ���� (Zhong Li-
hua ���): Zongboguan jin kaimu �	
��
. Guoji guibin yunji 
������, 9.11.2001, 7; Ziyou Shibao ���� (Zhong Li-hua 
���): Zongboguan kaiguan �	
�
. Zongtong: Guoren de rongy-
ao ��: �����, 10.11.2001, 5; Taipei Times (CNA Taipei): Chen 
opens museum of religion. World first: The president said the opening 
marks not only a historic event for the world’s religious community but 
also a significant development in human civilization, 1,2; The China Post 
(Wu, Sofia): Chen opens local museum of religions, 10.11.2001. 

13  Bei internationalen Tageszeitungen liegen v.a. Pressenotizen vor, z.B.: 
BBC, 9.11.2001; CBS Market Watch (N.Y.), 9.11.2001; DAWN (Karachi, 
Pakistan), 10.11.2001; oder kürzere Artikel, wie z.B.: The New York Ti-
mes (Landler, M.): Religion Museum in Taiwan Promotes Tolerance; The 
Times of India: World cannot afford luxury of isolated living, 12.8.2001; 
Bankok Post (Muqbil, I.): Soul-Searching. A world first museum of great 
religions gives a timely reminder of their common core, 18.11.2001; The 
Art Newspaper (Robertson, I.): Zen Buddhist monk opens $66 million 
museum, No. 119, Nov. 2001, 43; 

14  Internationale, längere Artikel über das MWR und seine Eröffnung: siehe 
Bibliographie. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

168

Gebete von elf religiösen Führern. Von dieser nicht nur optisch beein-
druckenden Vielfalt möge sich der Leser selbst durch folgende Aufzäh-
lung ein Bild machen. Es beteten: Rabbi Awraham Soetendorp (Juden-
tum, Holland), Swami Dayanand Saraswati (Hinduismus, Indien), Erzbi-
schof Yeprem Tabakian (Orthodoxie, Libanon), Father Maximilian Miz-
zi OFM (Gründer des Centro Francescano Internazionale per il Dialogo
(CEFID), Assisi), Manjet Singh (Sikhismus, Indien), Alfan (Islam, Sau-
di-Arabien), Khempo Yurmed Tinly Rinpoche (Tibetischer Buddhismus, 
USA), Zhang Cheng �� (Generalsekretär der taiwanesisch-chine-
sischen Daoistenvereinigung15, Taiwan), Mituhashi (Shintoismus, Ja-
pan), Gedong Bagoes Oka (Hinduismus, Indonesien, Präsident der 
World Conference on Religion and Peace), Meister Hsin Tao (Buddhis-
mus, Taiwan).16

Das so demonstrierte Gemeinschaftsbewußtsein wurde am gleichen 
und am folgenden Tag (10.11.2001) durch die „International Conference 
on the Preservation of Sacred Sites“ mit konkreten Diskussionen über 
den Handlungsbedarf hinsichtlich der fortgeschrittenen respektlosen Zer-
störung heiliger Stätten besonders in Krisengebieten erweitert. Es wur-
den verschiedene Vorschläge über die Gründe für eine Erhaltung, bis hin 
zu Auswahl, Schutz und Rekonstruktion heiliger Stätten vorgebracht. 
Die Resultate dieser Konferenz sollen, so Meister Hsin Tao, analysiert 
und nach und nach in die Praxis umgesetzt werden. Ein Ziel dieses kon-
kreten, zukunftsweisenden und langfristigen Projektes ist sicher auch der 
Versuch, eine dauerhafte Beziehung der Teilnehmer untereinander und 
zum MWR zu etablieren. 

15  Taiwan Zhonghua Daojiao Zonghui Mishuzhang ��������
	
��.

16  Leider war es mir nicht immer möglich, die genauen Namen und Titel der 
betreffenden Personen zu ermitteln, was evtl. eine noch bessere Einschät-
zung der Repräsentativität der „religiösen Führer“ ermöglicht hätte. Inter-
nationale Wertschätzung wurde aber auch durch die Anwesenheit weiterer 
Gäste deutlich: Dominique Ponnau, Direktor der École du Louvre; John 
Stubbs, Vizepräsident des World Monuments Fund; Hans Guggenheim 
von der Guggenheim Foundation; Sri Ravi Shankar aus Indien (Gründer 
der Art of Living Foundation), Erzbischof Nicolae Cantarean von der Or-
thodoxen Kirche Moldaviens. Des weiteren gratulierten im MWR News-
letter, Nov. 2001: der Generaldirektor der Chinese Association of Muse-
ums, Dr. Huang Kung-nan; der taiwanesische Kardinal der röm.-kath. Kir-
che, Shan Kuo-hsi; der Direktor der Taiwan Visitor Association, Yen 
Chang-shou u.a. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

169

Das Treffen klang am 11.11.2001 in einem entspannten Miteinander 
auf dem Klostergelände aus. Allgemein standen während der dreitägigen 
Veranstaltung zahlreiche Redner unter dem Eindruck der Terroranschlä-
ge auf das World Trade Center am 11.9.2001. Die Museumseröffnung 
am 9.11.2001 erhielt dadurch eine ganz neue Aktualität und Brisanz, die 
die Notwendigkeit eines solchen Museums zur Selbstverständlichkeit 
machte. 

4. Die jetzige Gestalt des Museums 

Im Vorangehenden klang schon viel von der Intention und Zusammen-
hängen an, in denen das Museum steht. Nachfolgend soll nun überblick-
artig gezeigt werden, inwieweit sich diese Ansprüche in der tatsächli-
chen Gestalt des Museums wiederfinden lassen.  

Auf seiner Reise durchläuft der Besucher folgende Stationen (s.a. den 
Übersichtsplan): Über einen Aufzug im von außen recht unscheinbar 
gestalteten Eingangsbereich17 gelangt man in den siebten Stock auf den 
„Pilgrims’ Way“. Dieser mündet in die „Golden Lobby“, einen „Kosmo-
graphen“, der die Religionen symbolisiert und sie auf die allen gemein-
same Grundlage von Liebe und Frieden stellt. Im gleichen Raum hat 
man die Möglichkeit, die Eintrittskarte für die Ausstellung zu erwerben. 
Von dort aus geht es weiter in einen Kinosaal, genannt „Creations“. Dort 
führt ein Kurzfilm einen zu den Ursprüngen der Menschheit. Nach dieser 
Einstimmung öffnet sich der Kinosaal unterhalb der Leinwand, also zum 
6. Stock hin, und man betritt nun die „Hall of Life’s Journey“, in der ge-
zeigt wird, wie die Religionen das menschliche Leben in verschiedenen 
Kulturen beeinflussen. An die Halle schließen sich zwei Seitenräume 
„Awakenings“ und „Meditation Gallery“ an. In Awakenings werden In-
terviewausschnitte über „Momente des Erwachens“ im Leben bekannter 
Persönlichkeiten gezeigt. In der „Meditation Gallery“ geht es um die 
Darstellung von Gebet und Meditation in den Weltreligionen. Am Ende 
der „Hall of Life’s Journey“ steht man vor der „Avatamsaka World“, die 
in Form einer über beide  Stockwerke   reichenden   begehbaren   großen  

17  Der Eingang und die schlichte Außenbeschriftung des Museums sind 
leicht zu übersehen. Han Pao-teh (Han Bao-de ���), der Museumsdi-
rektor, betont daher die Wichtigkeit wirtschaftlicher Verbindungen für die 
PR-Arbeit: „We have yet to establish close ties with the tenants of this 
building and the Sogo store next door“ (Jin 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

170

7th Floor 

6th Floor 

Abbildung 2: Grundriß des Museum of World Religions 

A)  Eingangsbereich 
1 Aufzug und Eingang 

B)  „Einstimmung“ (7. Stock) 
2 Pilgrims’ Way – Ticket Center 
3 Golden Lobby 
4 Creations (Kino) 

C) Persönl. Auseinandersetzung mit 
grundlegenden Erscheinungsweisen 
von Religion (6. Stock) 
5 Hall of Life’s Journey  
6 Awakenings 
7 Meditations Gallery 
8 Avatamsaka World 

D)  Auseinandersetzung m. einzelnen rel. 
Traditionen 
9 Holy Objects 
10 Great Hall of World Religions 
11 Taiwanese Religions 

E)  Ausgangsbereich
12 Museum Shop  
13 Restaurant  
14 Restrooms  

F) Zusätzliche Angebote im 6. Stock 
15 Special Exhibition 
16 Hall of Earthly Peace 
17 Broadcast Studio 
18 Reading Room  
19 Classrooms  
20 Children’s Center  
21 Conference Room  
22 Meditation Workshop 
23 Volunteer Office  
24 Emergency Exit 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

171

Kugel zum Zentrum der Ausstellung wird. Hier sollen mehrere Besucher 
über ein computergesteuertes System interaktiv erleben, wie sie in einem 
weisheitlichen Netz gemeinsam Grundwahrheiten aller Religionen ent-
decken können. Über die „Avatamsaka World“ gelangt man zurück in 
den 7. Stock und steht in der „Great Hall of World Religions“, dem 
größten Raum des gesamten Museums. Waren auf den vorigen Stationen 
die Fragestellungen auf das persönliche Erleben von Religion fokussiert, 
so soll hier die Möglichkeit geboten werden, sich speziell zu einzelnen 
religiösen Traditionen zu informieren. 

Neben einem Sonderausstellungsbereich bietet das Museum darüber hin-
aus noch viel Platz für weitergehende Veranstaltungen, sei es ein 
„Children’s Center“, Konferenz- und Klassenräume, Leseraum etc. Ob-
ligatorisch sind selbstverständlich ein gut bestückter Museumsshop, eine 
Cafeteria sowie ein wirtschaftlich unabhängiges Restaurant. Besondere 
Aufmerksamkeit verdient außerdem das „Broadcast Studio“, das zum ei-
nen zahlreiche religiöse Filme anbietet, zum anderen die Aktualität des 
Museumskomplexes mit gewährleisten will. 

A) Eingangsbereich und „Einstimmung“ 

Die schon bei der Ortswahl angesprochene Lage des MWR im sechsten 
und siebten Stock eines großen Kaufhauses bringt zum einen den Vor-
teil, den „Sitz im Leben“ sozusagen zu garantieren. Andererseits gerät 
ein Museum mit 7384 m2 Gesamtfläche18 angesichts der Aufgabe, die 
Religionen der Welt darstellen zu wollen, doch relativ schnell an seine 
Grenzen. Ein architektonisch interessanter Kunstgriff, um dieser Heraus-
forderung intelligent zu begegnen, ist der extra angefügte, separate Ein-
gangsbereich des Museums, der über einen Aufzug den Besucher auf ei-
ne Reise durch die Welt religiöser Fragestellungen mitnimmt. Der Auf-
bau der Ausstellung in Form einer Reise ermöglicht dem Besucher, auf 
dem langgestreckten Pilgerweg im Eingangsbereich Ruhe und Nach-
denklichkeit zurückzugewinnen und Abstand von der lauten und hek-
tisch-belebten Einkaufswelt zu nehmen.19

18  Der Raum wird dabei nur zu weniger als der Hälfte für die tatsächliche 
Dauerausstellung genutzt. 

19  Die Inszenierung der Ausstellung als Reise gehört mit zu den besonderen 
Charakteristika, die das Design Ralph Appelbaums kennzeichnen. Be-
kannt durch Museen wie das United States Holocaust Memorial Museum 
in Washington, D.C., in dem der Besucher eingangs eine nationalsozialis-
tische „Identity Card“ eines Juden erhält, die ihn persönlich durch die 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

172

Läßt man sich in der Eingangshalle etwas mehr Zeit, so kann man 
hier schon entdecken, was sich wie ein roter Faden durch die ganze Aus-
stellung zieht: Im Deckenbereich befinden sich auf tiefblauem Hinter-
grund Sterne, die gleich einem großen Netz miteinander verbunden sind. 
Die Sterne tragen chinesische oder englische Bezeichnungen wie „Bles-
sing“, „Compassion“, „Love“, „Prayer“, „Tolerance“, „Transcendence“ 
usw. Dem zugrunde liegt der Gedanke des Netzes der Indra, einem be-
kannten Bild Fa-zangs �� (643-712 n. Chr., 3. Patriarch der Huayan
��-Schule), das von einem „wundervollen Netz“ spricht, das sich un-
endlich weit in alle Richtungen erstreckt. An den Knotenpunkten des 
Netzes befinden sich Perlen, wobei jede Perle alle anderen widerspiegelt, 
so daß es zu einem unendlichen Spiegelungsprozess kommt. In jeder die-
ser Perlen scheint die ganze Weisheit und das ganze Mysterium des 
Seins auf.20 Auch die unterschiedlichen Religionen weisen Gemeinsam-
keiten in ihrer Weisheit und Schönheit auf. Daher können sie sich über 
die an die Sterne geschriebenen Grundbegriffe im Bild des Netzes unter-
einander verbunden wissen.21 Nicht nur, daß dieser Gedanke Grundlage 

Ausstellung begleitet, steht die renommierte amerikanische Firma für die 
Garantie, dem Besucher ein persönliches, tiefes Erlebnis zwischen Unter-
haltsamkeit und Wissensvermittlung mit Hilfe modernster Technik zu er-
möglichen (vgl. Fei o.J., 3-5). Heartney kennzeichnet die Herangehens-
weise Appelbaums folgendermaßen: „The mark of an Appelbaum installa-
tion is its emphasis on narrative and spectacle. Typically, visitors [of the 
MWR] are provided with a single prescribed path which takes them from 
a provocative initial experience through a variety of thematic episodes to a 
satisfying culmination that affirms the message the museum is committed 
to conveying.“ (Heartney 2002, 89). Die RAA sind auch in Taidong ��
mit der Fertigstellung des National Pre-History Museum beauftragt und 
scheinen an einem Ausbau ihrer Beziehungen zu Taiwan interessiert (Fei 
o.J., 6-7). 

20  Gedanken aus dem Huayanjing ��� (AvataMsaka-S�tra). Vgl. auch 
Eintrag „Hua-yen“ in: Bowker, John (Hg.): Das Oxford-Lexikon der 
Weltreligionen, Düsseldorf 1999, 436.  

21  Appelbaum erklärt in einem Interview: „Das ‚Perlennetz‘ leitet die Weis-
heit und Tugendhaftigkeit der die Religionen verbindenden Gemeinsam-
keiten weiter.“ („zhuyu zhi wang chuandale jiehe zongjiao jian gongtong 
de zhihui yu meide ���	
��
�����������

����.“, Yi zhuanye, 67). Weiter heißt es auf der Begrüßungstafel 
„Welcome and Blessing“ im 7. Stock hierzu: „The most brilliant jewels of 
religion are set before you as if strung on a net. Each jewel sparkles and 
reflects the others, intensifying the light that illumines the mind. Those 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

173

des interreligiösen Miteinanders im Konzept des Museumsgründers ist, 
ebenso ist im Museum das Kernstück die „Avatamsaka World“, der ge-
nau die eben beschriebene Vorstellung zugrunde liegt. Ebenfalls im Ein-
gangsbereich befindet sich eine Tafel mit einem „Mission Statement“, in 
dem die genannten Zielvorstellungen des MWR angerissen werden.22

Dieses Statement wird noch einmal, während man im Aufzug in den 7. 
Stock fährt, vom Museumsgründer zusammengefaßt:  

„The Museum of World Religions is dedicated to fostering respect for the 
world’s diverse religious traditions, tolerance for all cultures, and love for all 
living creature. [...] It will take visitors on a journey that will raise their 
awareness of the world’s great faiths and the lives of people from various cul-
tures.“23

Im siebten Stock angekommen steht man an einer Wasserwand am Be-
ginn eines tunnelartigen Ganges. Eine Tafel lädt ein, in eine andere Welt 
einzutreten, eine Welt „of understanding, tolerance, peace, and love  
among followers of all religions in the world“. Sie erklärt dann, wie der 
Besucher nun mit dem „Pilgrim’s Way“ umzugehen hat. Zunächst kann 
er sich im herabrinnenden Wasser reinigen, dessen religionsübergreifend 
reinigender und verwandelnder Gebrauch betont wird. Danach geht man 
den 63m langen Gang entlang, um sich so zusammen mit schattenhaft 
erkennbaren Pilgergestalten aus den verschiedensten religiösen Traditio-
nen auf den Weg zu machen. Der Gang soll dabei für den Besucher ein 
Gang von transformierender Kraft zusammen mit der Menscheit zu den 
Wurzeln der Religion sein. Dieser Eindruck wird durch gesprochene und 
aufleuchtende Fragen, wie „Is there a god?“, „Who am I?“ oder „Why is 
there memory?“ verdeutlicht. Am Ende des langen Ganges kann man 
seinen Handabdruck auf einer großen schwarzen, temperaturempfindli-
chen Wand hinterlassen, wobei man sich der kultur- und religionsge-
schichtlichen Bedeutung der Hände bewußt werden soll. 

who enter this world are seeking a higher clarity about the most universal 
truths, as well as the truths of the self and the world.“  

22  Etwas verblüffend ist die textstrukturelle sowie inhaltliche Diskrepanz 
zwischen den nebeneinander stehenden englischen und chinesischen Tex-
ten. So ist im Englischen z.B. das Ziel formuliert „to realize not only that 
God loves all people but that people need to extend this love toward  
others“. Ein derartiger Christozentrismus findet sich im chinesischen Text 
nicht. 

23  So zitiert in: Jin 2002. Der Meister spricht selbstverständlich die chinesi-
sche Fassung. Ein anderer Sprecher fügt die englische hinzu. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

174

Abbildung 3: Pilgrim’s Way (Station 2) 

Der Gang mündet schließlich in den „Golden Lobby Cosmograph“, der 
als offenes Oval konzipiert ist, umgeben von einer goldenen Wand. Auf 
zwei Säulen stehen in 14 Sprachen die Sätze: „Peace is our eternal hope“ 
und „Love is our shared truth“. Halbkugelartig erkennt man den Him-
mel, der die Sternkonstellation zur Geburtsstunde Meister Hsin Taos 
zeigt. Sie sagte die Geburt des MWR voraus – so die Erklärung des Bei-
blatts24. Auf dem Boden befindet sich ein großes, kreisförmiges, die Er-
de symbolisierendes Labyrinth, das einem Labyrinth in Chartres nach-
empfunden sein soll. Umgeben ist dieses von 12 Steineinlagen, die die 
jedem Monat zugehörigen Geburtssteine des westlichen Kalenders dar-
stellen sollen. Das Mosaik ist in die vier Himmelsrichtungen aufgeglie-
dert. Jede Richtung ist mit den Symbolen verschiedener Religionen ver-
sehen. An diese Achsen angefügt sind die Wochentagssymbole ver-
schiedener Kalendarien. Diese „daysigns“, die durchsichtig sind, stehen 

24  Die Wahl dieser Sternkonstellation ruft häufig Verwunderung hervor und 
wird leicht zum Auslöser für Kritik, so z.B. Heartney: „In a display of 
self-aggrandizement, the ceiling depicts the constellation visible in the sky 
on the date the Dharma Master was born, which is a bit disconcerning gi-
ven the egoless tenets of Buddhism“ (Heartney 2002, 90). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

175

in der Funktion als Wächter zur Unterwelt. Der Kosmograph soll das 
Zusammenspiel von Himmel und Erde symbolisieren und strahlt insge-
samt eine große Ästhetik aus. 

Das gesamte Konstrukt ist Teil einer großen Halle, in der es außer ei-
nem Informationstresen ein „Ticket Center“ gibt. Der Preis für eine er-
wachsene Einzelperson beträgt 250 NT$, ermäßigt 200 NT$, das ent-
spricht etwa dem Preis einer Kinokarte in Taiwan25.

Ist man dann mit dem Ticket ausgerüstet, darf man den großen Kino-
saal „Creations“ betreten. Hier wird in beeindruckender Bild- und Ton-
technik ein Kurzfilm eingespielt, der die Reise des Pilgrim’s Way zu den 
Ursprüngen der Geschichte wieder aufnimmt. Anfangs wird ein kosmi-
scher Urzustand beschrieben, worauf unterschiedliche Schöpfungsmy-
then verschiedener Kulturen angerissen werden, ohne daß deren Her-
kunft erwähnt wird. Die Schöpfungsmythen beschreiben alle eine heile 
und harmonische Welt.  

In einem zweiten Abschnitt zeigt der Film dann, wie die unterschied-
lichen Religionen Leid und Unfrieden auf der Welt zu erklären versu-
chen. Abschließend wird die Verbindung zu heutigem religiösen Verhal-
ten gezogen: Aus den frühen Schöpfungsmythen sind uns heute nur noch 
heilige Stätten und Elemente als Grundlegung unserer religiösen Traditi-
onen geblieben. „Our actions reflect the ancient search for connection 
with the infinite.“ Gelebte Religion könne so vor Zerstreuung bewahren 
und zu einem tieferen Bewußtsein, in dem man Sinn im „großen Kreis 
des Lebens“ findet, führen. 

25  Obwohl dem medialen Aufgebot und der Museumsinszenierung durchaus 
entsprechend, empfindet der durchschnittliche taiwanesische Museumsbe-
sucher diesen Preis meiner Erfahrung nach als unangemessen hoch, und 
betritt demzufolge mit einer hohen Erwartungshaltung das Museum. Ver-
wirrend wirkt auf viele Besucher, gerade auf Familien, auch der Verkauf 
nachdem man die Ausstellung schon betreten hat. Aus den Unterhaltungen 
auf dem „Pilgrim’s Way“ konnte ich öfters heraushören, dass ungeachtet 
aller religiösen Fragen und Inszenierungen der „praktische Charakter“ (Yi 
zhuanye, 68: „Taiwan minzhong shiyong de guanxing ��������
	
“) der Taiwanesen sich v.a. auf die Frage „Wo können wir denn end-
lich ein Ticket bekommen?!“ konzentrierte. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

176

Abbildung 4: Creations (Station 4) 

B) Persönliche Auseinandersetzung mit grundlegenden 
Erscheinungsweisen von Religion 

In der „Hall of Life’s Journey“ ist zunächst die Akustik beeindruckend, 
die Musik verschiedenster religiöser Riten zu den einzelnen Lebensstati-
onen miteinander zu einer sphärischen Klangwelt verschmilzt. So wird 
an diesem Raum, wie auch in der „Great Hall of World Religions“, ei-
nem auf eine andere Weise besonders bewußt, was Michel Foucault die 
„Heterotopie“ des Museums nannte. Schon durch den klanglichen Ein-
druck scheint man hier wirklich in eine andere Welt einzutreten, sich 
„aus der Welt der Orte auszugrenzen“.26

26  Belting 2001, 31. Der Heterotopie-Begriff findet sich, allerdings in ande-
rem Zusammenhang in Michel Foucaults Aufsatz „Of other spaces“ (in 
Diacritics, Spring 1986), zit. in Bennett 1995, 1. Die Heterotopie als Di-
mension der Andersheit und Heiligkeit im MWR entsteht anders als in ei-
nem Museum des 19. Jahrhunderts, nicht aus der Stille, in der man hinter 
Vitrinen unantastbare Dinge aus längst vergangenen Zeiten bewundern 
kann, sondern aus o.g. Klangkonzept. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

177

Abbildung 5: Hall of Life’s Journey (Station 5) 

In der „Hall of Life’s Journey“ werden in fünf Stationen Momente des 
menschlichen Lebens in ihrer Durchdringung von religiösen Riten 
dargestellt: „Birth“, „Coming of Age“, „Mid-Life“, „Old Age“, „Death 
& Afterlife“. Die bisher durchgehend in Englisch und Chinesisch gehal-
tene Ausstellung vernachlässigt hier und in der „Great Hall of World Re-
ligions“ die englischen Übersetzungen, so daß der ausländische Besu-
cher in der Regel auf die Führung angewiesen sein wird. Aber selbst der 
chinesischsprachige Besucher wird allein mit der gebotenen Information 
nicht sehr umfassend über die Bedeutung der ausgestellten Gegenstände 
und Kleidungsstücke informiert, sondern erhält zunächst einen bunten 
Eindruck von der Vielfalt religiöser Riten in den unterschiedlichsten 
Kulturen.27

Die einzelnen Stationen sind vom Schema her ähnlich aufgebaut. Auf 
der einen Seite eines Kreises befindet sich eine gebogene Leinwand, auf 

27  Hierzu eine Führung anzubieten, stellt natürlich eine hohe Herausforde-
rung an, um den emotionalen Gehalt des Dargebotenen nicht durch eine 
Informationsflut wegzuschwemmen. Das Ziel des MWR, die Besucher für 
die religiösen Umbruchsphasen eines menschlichen Lebens zu sensibili-
sieren, verlangt ein subtiles und professionelles Vorgehen und damit 
wahrscheinlich eine neue, eigenständige Konzeptentwicklung (vgl. die 
„Alternative[n] Führungskonzepte“ bei: Dech 2003, 33-38) zu Führungen 
(und evtl. auch Beiblättern) des MWR. Eigentlich gehören technische Da-
ten, wie z.B. Angaben zur Beleuchtung der Exponate und Qualität der 
Lautsprecher, weder in Führungen noch in Beiblätter. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

178

der Bilder über religiöses Leben weltweit, allerdings ohne Nennung der 
kulturellen Herkunft, aus dem jeweiligen Lebensabschnitt sich in rascher 
Folge abwechseln. Davor sind einige kleinere Exponate, wie zum Bei-
spiel Ritualgerät der betreffenden Zeremonien, ausgestellt. Von einer 
gegenüberliegenden Bank28 aus kann man sich den Film ansehen. Auf 
der gleichen Seite befindet sich ein großer Schaukasten, in dem haupt-
sächlich Ritualkleidung ausgestellt ist. Davor ist ein Touchscreen instal-
liert, auf dem sich ein passendes Bild und ein Text abwechseln. Eine 
weiße Statue zeigt noch einmal einen für diesen Lebensabschnitt charak-
teristischen Menschen, allerdings ist die Darstellung so gewählt, daß 
man keine kulturelle Zugehörigkeit erkennen soll. Indirekt wird somit 
wieder auf das die Menschen Verbindende hingewiesen.  

Die Einzelheiten der Stationen können hier nicht dargestellt werden. 
Jede Station hat auf ihrer Eingangstafel jedoch zentrale Stichworte fest-
gehalten. Einige davon seien genannt: Birth – Creation, Possibility, 
Hope; Coming of Age – Rite of Passage, Self-definition; Mid-Life – Re-
sponsibility, Self-awareness; Old Age – Wisdom, Respect, Leadership; 
Death & Afterlife – Hope, Reincarnation, Eternity, Heaven. 

Abbildung 6: Meditation Gallery (Station 7) 

28  Die Bänke sind jeweils aus einem anderen Holz gefertigt, das zu dem je-
weiligen Lebensabschnitt über ein kleines Erklärungsschild in Verbindung 
gesetzt wird. An solch kleinen Details wird deutlich, wie sorgsam die gan-
ze Ausstellung durchdacht ist. Das Zusammenspiel solcher Feinsinnigkei-
ten erweckt einen harmonischen Eindruck. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

179

In der „Meditation Gallery“ hat man die Möglichkeit auf einer Plattform 
sitzend29 über Leinwände das Verhältnis von Buddhismus (Zazen), 
Christentum (Rosenkranzgebet), Hinduismus (Yoga), Islam (Rezitation), 
Daoismus (Taichi) und Judentum (Rezitation) zu Gebet und Meditation 
beispielhaft informiert zu werden. Diese Kenntnis wird auf Tafeln weiter 
vertieft. Der kleine, zunächst unauffällige Raum hat eine meditative At-
mosphäre und die Darstellung wirkt ansprechend und kompetent. 

In „Awakenings“ dokumentiert ein anderthalbstündiges Video Inter-
views, in denen zahlreiche, hier teilweise von der Museumseröffnung 
bekannte Persönlichkeiten ihre „Momente des Erwachens“ biographisch 
schildern. Anfangs ist der Anteil der englischsprachigen Interviews recht 
hoch. Gegen Ende stellen Taiwanesen etwas ausgreifender ihre Lebens-
erfahrungen vor. Auf großen Tafeln finden sich interessante Auszüge aus 
den Gesprächen. In kleinen Kabinen am Rand soll die Möglichkeit ge-
geben werden, eine Videoaufnahme der eigenen Erfahrungen zu erstel-
len und öffentlich den nachfolgenden Gästen zur Verfügung zu stellen. 

Abbildung 7: Awakenings (Station 6) 

Die „Avatamsaka World“ ist die einzige Station des MWR, die schon im 
Namen ihre buddhistische Inspiration erkennen läßt. Am Ende seiner 

29  Das harte Holz ist für manche Besucher jedoch eine Herausforderung und 
verkürzt die Verweildauer teilweise erheblich. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

180

Reise tritt Sudhana im AvataMsaka-S�tra in den Turm Maitreyas und 
sieht die Welt aus der Perspektive der Erleuchtung. Sudhana ist damit 
wie der Besucher auf dem Höhepunkt einer Reise angelangt, an dem er 
erkennt, wie alle Dinge miteinander in Verbindung stehen (vgl. Reis 
2000, 6). 

Abbildung 8: Avatamsaka World (Station 8) 

Technisch ist die „Avatamsaka-World“ eine aus hier zum ersten Mal 
verwendetem Material der Luftfahrttechnik erstellte, gelblich schim-
mernde Kugel, die man über eine Treppe besteigen kann. Innen sind Pul-
te aufgestellt. In der Kugel können bis zu 40 Leute die Veränderungen 
des Gewölbes bewundern. Das Multimediasystem war zum Zeitpunkt 
meines Besuchs leider noch nicht in Funktion.30 Das ist für den Besucher 
irritierend, denn die Gedanken der Huayan-Philosophie, die in dieser 
Kugel erfahrbar werden sollen, sind Kernpunkt der Museumskonzeption. 
Der Eingangsbereich sollte wohl einen Vorgeschmack auf einen leuch-
tenden Sternenhimmel in der Deutung des Netzes der Indra sein. Die in-
tendierte Gebrauchsweise wird auf einer Tafel mit folgenden Worten be-
schrieben:  

„Enter the Avatamsaka World and discover the great truths, that underlie all 
religions. In the Avatamsaka World, individual journeys are linked into a daz-

30  Der Museumsdirektor versicherte mir aber später, dass man intensiv an 
der Behebung des Problems arbeite. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

181

zling coming experience. Once you enter the Avatamsaka World, you can ap-
proach the central interactive table and select one of the color coded stations. 
The universe of religious thoughts and ideas appears on the table display; you 
choose one to explore further. The universe changes in response to your 
choice, which is shown on the rim of the table. The dome displays the paths of 
all players; when two players simoulaneously choose similar paths, the dome 
reacts, emphasizing the unity of all religions.“  

Der Aufbau soll vergleichbar mit dem Internet sein, das die Individuen 
in einem weiten Netz miteinander verbindet31.

C) Auseinandersetzung mit einzelnen religiösen Traditionen 

Ist man von hier aus in der im siebten Stock liegenden „Great Hall of 
World Religions“32 angelangt, so steht man in dem größten freien Raum 
des Museums, der aufgrund seiner Dunkelheit endlos wirkt. Diese Dun-
kelheit wird von blinkendem, weiß funkelnden Lichtreflexen geheimnis-
voll durchbrochen. In der Mitte des Raumes befinden sich kreisrunde 
Sitzbänke. Zwischen acht Säulen kann man von dort aus zehn an der 
Wand entlang positionierte Vitrinen erkennen, in denen jeweils zehn 
verschiedene Religionen repräsentiert sind. Eine Eingangstafel erklärt 
hierzu, daß man die größten Religionen ausgewählt habe, daß die einzel-
nen Traditionen jedoch prinzipiell gleichwertig seien. Dennoch gilt: 
„The ten shown here typify the rest.“ Man soll an ihnen ihre Gemein-
samkeiten, ihren Glauben und ihre Geschichte entdecken können. Acht 
der zehn Religionen sind als Dauerausstellungen konzipiert: Christen-
tum, Islam, Buddhismus, Daoismus, Hinduismus, Sikhismus, Judentum 
und Shintoismus. Zwei weitere sind als Wechselsausstellungen geplant. 
Zum einen geht es dabei um „alte Religionen“, seit Ausstellungseröff-
nung durch das „Alte Ägypten“ repräsentiert, und um Eingeborenen-
Religionen („indigenous religions“), welche im Moment von der Maya-

31  „[...] as visitors become aware of the similarities of any different religious 
messages of peace, dedication, and love, they will be linked in a living In-
ternet of Love.“ (aus der zugehörigen Erklärungstafel) 

32  Zwischen „Avatamsaka World“ und der „Great Hall“ befindet sich, wie 
auch auf der anderen Seite der großen Halle, eine Wand, die „Wall of Gra-
titude“, an der die Namen der Spender für dieses Museum, manchmal mit 
Handabdruck, verzeichnet sind. Über einen Touchscreen soll man sich ü-
ber die Namen weiterer Spender, über Aktivitäten des MWR und über Ak-
tionen religiöser Vereinigungen in Taiwan informieren können. Zusätzlich 
werden Filme religiös-sozialer Aktivitäten und des MWR auf Bildschir-
men gezeigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

182

Kultur33 dargestellt werden. Ebenfalls wechseln sollen an den Kopfen-
den des Raumes die Ausstellung „Holy Objects“, die zum Zeitpunkt der 
Besichtigung über den ganzen Raum verteilt war, und die große Ausstel-
lung zu „Taiwanese Religions“, die seit der Eröffnung von „Religion in 
Taiwanese life“ auf beeindruckende Weise Zeugnis gibt. 

Abbildung 9: Great Hall of World Religions (Station 10) 

Im Design wirkt der Raum beeindruckend. Geschickt sind die Schaukäs-
ten in einem kaum wahrnehmbaren Bogen geformt und umschließen so 
den Raum, der sich zwischen dem Kinosaal und der „Avatamsaka 
World“ aufspannt. Die Größe und Tiefe der Halle wecken ein Gefühl für 
eine gewisse „heilige“ Atmosphäre. Die Kostbarkeiten in den Vitrinen 
strahlen wie blinkende Perlen und lassen Assoziationen an das Netz der 
Indra zu. Die Beziehung und Verbundenheit der Religionen untereinan-
der soll durch die gegenseitige Spiegelung der Schaukästen symbolisiert 
sein.34 Auch wird man in dem Raum von einem regelrechten auditiven 
Fluidum umgeben. Besonders faszinierend ist es, sich aus der Mitte des 
Raumes auf dieses Zusammenspiel unterschiedlichster Klangwelten ein-

33  Auffällig ist das öfters angesprochene Fehlen der afrikanischen Religio-
nen, die wohl ursprünglich ebenfalls repräsentiert sein sollten, jedoch an-
scheinend von einer zeitweiligen Leihgabe wichtiger ägyptischer Kunst-
gegenstände aus dem Museum of Fine Arts, Boston, verdrängt wurden 
(vgl. Heartney 2002, 91). 

34 Taibeixian, 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

183

zulassen und zu versuchen, einzelne Traditionen herauszuhören und 
wiederzuentdecken.35

Beispielhaft herausgegriffen sei noch eine einzelne religiöse Traditi-
on, das Christentum36, um zu erkennen, wie das Ziel verwirklicht wird, 
Antworten auf die im ersten Teil der Ausstellung aufgeworfenen Fragen 
zu finden. 

Die Vitrineneinheiten folgen einem einheitlichen Aufbau: Auf einer 
Wandtafel wird zunächst in die jeweilige Religion eingeleitet. Eingehen-
de Erläuterungen findet man dann auf einer länglichen Tafel vor der Vit-
rine. Die ansprechend angeordneten, ausgestellten Gegenstände werden 
auf kleinen Zusatztäfelchen erklärt. Die lange Erklärungstafel vor dem 
Schaukasten wird von einem Touchscreen unterbrochen, auf dem man 
die weitere Informationen über die Religion sowie über die ausgestellten 
Gegenstände erhält. Vor dem Schaukasten befindet sich ein Fußboden-
mosaik von zwei Metern Durchmesser, das die Religion noch einmal 
künstlerisch symbolisiert. 

Der christliche Bereich fällt durch eine konfessionell sehr unparteii-
sche, offene, aber durchaus präzise Schwerpunkte des Christentums wie-
dergebende Darstellungsweise auf. Die lange Erklärungstafel ist in sie-
ben Abschnitte geteilt: Evangelium, Jesus Christus, Kirche, Evangelika-
lismus und Mission, Mönchtum, Frieden und Gerechtigkeit und Chris-
tentum in Taiwan.37 Im Chinesischen ist auffallend, daß durchwegs die 

35  Den Raum kann man aber nur genießen, wenn man die richtige Erwar-
tungshaltung mitbringt. Für den unvoreingenommenen Betrachter sind die 
subtilen Effekte nicht unbedingt sofort erkennbar. Er flaniert an den Glas-
kästen entlang, schaut hier und dort mal näher hin und hat eventuell den 
Eindruck, dass „little has been done to visually suggest the actual uses or 
contexts of the artifacts or art works; they appear strangely inert in the 
midst of all the high-tech sound, light and motion.“ (Heartney 2002, 91). 
Schon rein optisch sind die in im Dunkeln liegenden Bänke in der Raum-
mitte schwer zu erkennen. Der durchschnittliche Besucher begibt sich 
meiner Erfahrung nach nur selten dorthin. Genau an diesem Punkt müsste 
eigentlich deutlich werden, dass mit „kulturellem window-shopping“ 
(Treinen 1997, 47) das Bildungsziel hier nicht erreicht wird und der Raum 
bei einer solchen Einstellung trotz seiner komplexen Gestaltung nichtssa-
gend wird. 

36  Als Studentin der Theologie fühle ich mich hier noch am ehesten zu einer 
Beurteilung fähig. 

37  Die Abschnitte, die Taiwan betreffen, sind jeweils von einem eigenen 
Spezialisten verfasst worden. Kapiteleinteilungen der anderen Religionen: 
Judaism: Early History, Diaspora, Synagoge and Holidays, Observance, 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

184

protestantischen Begriffe verwendet werden, die sich vom Katholizis-
mus im Lautbild und der Bedeutung stark unterscheiden. Das ist insofern 
legitim, als diese die in Taiwan bekannteren sind. Die Idee des Museums 
von der die Religionen verbindenden Liebe ist dabei nicht explizit als 
wesenhafter Bestandteil des Christentums ausgeführt.38 Trotzdem scheint 
die Tatsache, daß das Thema „Frieden und Gerechtigkeit“ einen eigenen 
Abschnitt darstellt, dem Museumsziel zu entsprechen, insofern der Hin-
weis auf die Friedfertigkeit des Christentums eine Grundlage für die 
friedliche Begegnung mit anderen Religionen ist. Es findet sich aber 
keine Bemerkung, wie denn neben der Mission ein Verhältnis zu ande-
ren Religionen gestaltet wird.39

Judaism in Taiwan; Ancient Egypt: Creation of the World, Religion of the 
People, World of Spirits and Funerary Beliefs, Temples, Divine Kingship, 
Prehistoric Religious Practice in Taiwan; Islam: History, Calligraphy, 
Mosque, Worship, Law, Islam in Taiwan; Buddhism: Life of the Buddha, 
Boddhisattva, Community, Ritual, Pilgrimage, History, Buddhism iN 
(sic!) Taiwan; Daoism: The Chinese Character Dao, Lao-zi and the Daoist 
Pantheon, Daoist Temples, The Daoist Canon, Alchemie and Healing, The 
Five Elements and the Eight Trigrams, Daoism in Taiwan; Shinto: Histo-
ry, Calendars and Life Cycles, Making Space: The Shinto Shrine, Kami, 
Shinto in Taiwan; Maya: Maya Cultural Traditions, Maya Creation Myth 
and Worldview, Ritual and Production, Household and Ritual Today, 
Temples and Ritual, Ritual Practice, Religious Beliefs of the Amis Abori-
gines; Sikhism: The Ten Gurus, Adi Granth, The Golden Temple, Festi-
vals and Practice, Sikhism in Taiwan; Hinduism: Sacred Literature, Prac-
tice, Popular Hinduism, Recitation and Performance, Pilgrimage Festival, 
Hinduism in Taiwan. 

38  Das Wort „love“ kommt im englischen Wandtext nicht vor. Das Zeichen 
„ai �“ kommt im chinesischen Tafeltext genau fünfmal vor, davon drei-
mal in Namen und nur einmal erwähnenswert inhaltlich, als es um die Be-
gründung christlicher Mission durch die allumfassende Liebe Gottes geht. 

39  Beim Lesen wirkt die Erklärungstafel recht lang. Die Texte sind gut ge-
gliedert, aber dicht und vergleichsweise wenig museumsdidaktisch aufbe-
reitet. (Vgl. Schäfer 1997, 93. Schäfer nennt hier Kriterien wie: einfache 
Sprache, kurze Sätze, jede Zeile eine Sinneinheit, Entsprechung von Text-
struktur und Inhalt.) Hier ist natürlich das Problem gegeben, dass um eine 
gewisse Qualität in der Darstellung überhaupt erreichen zu können, zu-
nächst eine Menge von Informationen nötig ist. Eine stärker am Lesever-
halten der Besucher orientierte Darstellung birgt die Gefahr der Verzer-
rung des Inhalts. Leicht problematisch ist außerdem, dass die Erklärung 
der ausgestellten Gegenstände nur auf kleinen Täfelchen oberhalb des 
langen Textes erfolgt, so dass dieser in keiner Beziehung zum Geschauten 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

185

Bei den religiösen Kunstschätzen handelt es sich um Bilder und typi-
sche Ritualgegenstände. Unter den Bildern befindet sich u.a. ein Ölge-
mälde aus dem 17. Jahrhundert, das Christus als einen Lammträger dar-
stellt. Ein großes Gemälde des letzten Abendmahls hängt zentral. Ferner 
sind mehrere orthodoxe Ikonen zu sehen. Im gegenständlichen Bereich 
gibt es außer einem Kreuz Figuren des Hl. Nikolaus und des Hl. Franz 
von Assisi sowie Kelche und Monstranzen. 

Der Multimediabereich bietet Informationen zu den einzelnen ausge-
stellten Stücken und war darüber hinaus zum Zeitpunkt der Besichtigung 
noch entwicklungsfähig. Der Screen bietet drei Auswahlmöglichkeiten: 
Holy Sites Architecture (� „Coming soon“), Artifacts (� „Temple Ob-
jects“ [hic!], „Clothing“, „Ritual Objects“, „Writings/Paintings“, „Sculp-
ture“. Es ist größtenteils das aufgenommen, was ausgestellt ist), Activi-
ties (� „Coming soon“)40. Die ausgestellten Stücke sind zwar nicht un-
bedingt überdurchschnittlich bekannt, aber in ihrer Schönheit bewun-
dernswert und vermitteln durchaus einen Eindruck von traditioneller 
christlicher Kunst.41

Die Ausstellung „Religious Life of the Taiwanese“ nimmt in der Hal-
le einen zentralen Platz am Kopfende ein und ist in ihrer eigenständigen 

steht. Für die Verweildauer ist dies von entscheidender Bedeutung (vgl. 
Noschka-Roos 1994, 159). Vielleicht hätte eine stärkere Dialogizität ins-
besondere den taiwanesischen Besucher mehr fesseln können. 

40  Diese drei Möglichkeiten der Auswahl hat man zunächst bei jeder Religi-
on. Andere Monitore, wie z.B. die des Buddhismus oder Taoismus, sind 
jedoch schon mit wesentlich reichhaltigerer Software versorgt. Informati-
onen zu „Artifacts“ gibt es immer. Die Erklärung ist nicht immer zwei-
sprachig gehalten. Attraktivität und Kontrollierbarkeit der Touchscreens 
sind sehr positiv zu bewerten, während die Effizienz und damit auch die 
hilfreiche, lehrende und anregende Komponente eindeutig aufgrund man-
gelnder Reichhaltigkeit noch als entwicklungsbedürftig zu beurteilen sind 
(Kriterien nach MUMMS, Mrosek 1998, 315f). 

41  Die Gegenstände sind ihrem Aussehen nach v.a. Kostbarkeiten, und pas-
sen daher gut in das Bild der „glitzernden Perlen“ des Netzes der Indra. 
Daher steht konsequenterweise der Formcharakter (Waldenfels, siehe 
Dech 2003, 56) der Dinge im Vordergrund. Ich persönlich würde eine 
stärkere Betonung des Zeugnischarakters der Exponate als sehr berei-
chernd empfinden. So würde z.B. eine einfache Bibel zum Blättern dem 
Besucher sicher auch einen wichtigen Eindruck vom Christentum vermit-
teln können. Ähnliches berichtet auch Wang: „Yet if the MWR places too 
much emphasis on art and aethetics, this will inevitably weaken its spiri-
tual impact“ (Wang 2002, 106). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

186

Gestaltung sehr hervorstechend. Taiwanesische Volksreligion wird hier 
auf die ihr zugrundeliegende Geisteshaltungen durchdacht und systema-
tisiert. Da meiner Erfahrung nach diese Art von selbstbewußter Reflexi-
on in Taiwan bei den alltäglichen Ritualen kaum sichtbar wird und au-
ßerdem zum Prozess der Selbstbewußtseinsbildung als „Taiwanese“ bei-
trägt, wird die Ausstellung von Taiwanesen sehr positiv rezipiert. Sym-
pathie bei jedem Besucher weckt der vor der Vitrine positionierte kleine 
Sandsteinschrein, der einem freundlich lächelnden Erdgott ein Zuhause 
bietet. Ist auch der Zeitpunkt seiner Herstellung unbekannt, so ist er doch 
charakteristisch für die Taiwanesische Religion und wird selbst im Mu-
seum durch Geldgaben regelrecht verehrt. 

Beim Verlassen der Halle kann man durch Berührung eines Handab-
drucks auf einem Schirm einen Segen Meister Hsin Taos zum Abschied 
mit auf den Weg bekommen. Ein Zufallsgenerator wählt zwischen 
höchstwahrscheinlich neun Sprüchen, wie z.B. „The truth of the world 
can be realized when the location of the mind and the heart is found“. 

D)  Ausgangsbereich und zusätzliche religiöse Angebote 

Im Sonderausstellungsbereich befand sich zum Zeitpunkt meines Be-
suchs eine internationale Wanderausstellung „Featuring Personal Sacred 
Objects of the Dalai Lama“42, was die zunehmende Anerkennung des 
MWR auch international zu bestätigen scheint. Der von tibetischen 
Mönchen für die Herstellung von Sandmandalas benutzte Aktionsraum 
vor der Sonderausstellung, die „Hall of Earthly Peace“, erwies sich hier-
bei als belebendes Element. 

5. Zusammenfassung und Versuch einer Stellungnahme 

Ist man dem Gang der Ausstellung einmal gefolgt und hat sich auf diese 
Reise durch die Vielfalt religiöser Fragestellungen bis hin zu den einzel-
nen Traditionen begeben, so wird einem klar, daß das MWR konsequent, 
gemäß seiner Grundidee, zu Respekt, Toleranz und Liebe beizutragen, 
durchkomponiert ist. Die unbestreitbar faszinierende Idee ist im Museum 
durch eine designerisch optisch und akustisch gekonnt simulierte Atmo-
sphäre wiedergegeben. Dabei ist hervorstechend, daß mit der Heiligkeit 
von religiösem Gerät und der korrespondierenden Empfindsamkeit reli-

42  Die Wanderausstellung war der letzte Stop nach einer Tour durch 16 Mu-
seen Nordamerikas, die von Richard Gere Productions gesponsert wurde 
(vgl. Wardle 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

187

giöser Anhänger bewußt und behutsam umgegangen wird. Es scheint 
überzeugend, daß der taiwanesische Besucher auf diesem Weg für reli-
giöse Fragen zu sensibilisieren ist und so versucht wird, ein eklatantes 
Bildungsdefizit ansatzweise auszufüllen.  

Offensichtlich ist, daß beim MWR für eine Besucherorientierung 
nicht erst geworben werden muß. Das Museum ist ganz auf den Besu-
cher hin konzipiert, und Sammler- bzw. Forscherinteressen stehen ein-
deutig im Hintergrund (vgl. Günter 1997, 12). Trotzdem ist aus der Sicht 
von Restauratoren der verantwortungsvolle Umgang mit den erworbenen 
Kunstschätzen ebenso gewährleistet, wie das Bemühen um eine wissen-
schaftliche Aufarbeitung.43 Die Besucherorientierung schlägt sich in 
leicht erfaßbaren Ausstellungsinhalten, einfach bedienbaren Geräten, ei-
ner übersichtlichen, ästhetisch ansprechenden Gestaltung, weitgehender 
Zweisprachigkeit (chin.-engl.), Abwechslungsreichtum und Unterhalt-
samkeit wider. Sie bietet Möglichkeiten zur überblickartigen und – in 
Zukunft sicher noch konsequenter – vertiefenden Information. Zahlrei-
che zusätzliche Veranstaltungen und Aktivitäten sind Teil des umfassen-
den Gesamtkonzepts. 

Die Einfachheit, wenn nicht Naivität im positiven Sinn, und die Gut-
gläubigkeit in der Herangehensweise an die komplexe Thematik halten 
sich bewußt fern von einer analytisch-diskursiven Rationalität und mö-
gen durchaus als eine „weisheitliche holistische Einstimmung“ (Riede-
nauer 2001, 282) zu bezeichnen sein. Abgesehen von der Frage, wie die-
se Einstellung sich nun auf die edukativen Ziele des Museums auswirkt, 
ist doch festzuhalten, daß diese Herangehensweise von transformieren-
der Kraft sein kann, denn sie hat auf die naturgemäß mit hohem Kon-
fliktpotential beladenen religiösen Themen einen eindeutig harmonisie-
renden und entspannenden Effekt. 

Wenn das MWR trotzdem zeitweise kritisiert wird, dann hängt das 
u.a. damit zusammen, daß das Museum sich noch in einer Entwicklungs-
phase befindet. Ralph Appelbaum charakterisiert den Zustand des Mu-
seums sehr treffend als den eines kleinen Kindes, das nach seiner Geburt 
bzw. Eröffnung noch eines langen Wachstums bedarf.44 Im MWR ist 

43  Die buddhistische Organisation unterhält sogar ein eigenes, kleines For-
schungszentrum für religiöse Fragen. 

44  „Ein Museum zu errichten ist wie ein kleines Kind zu nähren. In der Pla-
nungsphase ist es wie im Mutterbauch. Es braucht Pflege und eine gute 
Umwelt, und nichts, dass es in seiner Entwicklung stört. Wenn es geboren 
ist, muss es langsam lernen, groß und stark zu werden.“ Übersetzt aus dem 
Chinesischen nach Yi zhuanye, 68. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

188

vieles in Ansätzen vorhanden, was noch ausgebaut werden könnte: Die 
Fertigstellung der „Avatamsaka World“ ist hier sicher zuerst zu nennen, 
aber auch die Touchscreens bedürfen einer inhaltlich reichhaltigeren 
Software. Die Exponate werden sich vielleicht im Lauf der Zeit über die 
bisherigen etwa 4000 Ausstellungsstücke hinaus um die eine oder andere 
Attraktion erweitern. 

Zwei grundsätzliche Überlegungen könnten meiner Meinung nach 
das Museum überdies sehr bereichern: 

Erstens ist gerade für den religionswissenschaftlich vorgebildeten 
Besucher auffallend, daß im MWR keinerlei Reflexion über den zugrun-
degelegten Religionsbegriff,45 seine schimmernde Vielfalt und die Un-
abgeschlossenheit religiöser Systeme46 stattfindet. Die Ausstellung 
könnte dem Besucher eventuell noch eine weitere Dimension erschlie-
ßen, wenn sie Überlegungen, wie die Undarstellbarkeit einer Religion in 
einer Ausstellung, sowie die Tatsache, daß eine religiöse Tradition prin-
zipiell nur gelebt wirklich erfahrbar ist und sich niemals in einem Muse-
um „erlernen“ läßt, dem Besucher zugänglich machen würde. Völlig un-
berührt bleibt im Laufe der Ausstellung das Fakt, daß in Religionen 
nicht nur Liebe und Frieden zentral sind, sondern daß Religionen ein ho-
hes Gefahrenpotential und Konfliktbereitschaft mit sich bringen können. 
Diese Tatsache mag Resultat eines konsequenten Programms sein, zu 
mehr Frieden und Harmonie nur durch die Darstellung positiver Seiten 
von Religion beitragen zu können. Es ist jedoch fraglich, ob sich das an-
gesichts eskalierender religiöser Konflikte für den Besucher als tragfähi-
ge Informations- und Erfahrungsgrundlage erweisen wird.47

45  Man geht selbstverständlicher Weise davon aus, dass alle wissen, was Re-
ligion ist. Die Ausstellung scheint einen primär phänomenologischen Re-
ligionsbegriff mit einem besonderen Schwerpunkt auf Ritualen zugrunde-
zulegen. Es wird davon ausgegangen, dass alle Religionen das gleiche 
Zentrum haben. 

46  Man denke an die Great Hall of World Religions, in der jede Religion sich 
schon rein optisch in einer „Box“ befindet. Eine grundsätzliche Bemer-
kung zur Unvollkommenheit jeglicher derartiger Darstellung findet sich 
im Museum nicht. 

47  Dies ist einer der wesentlichen Kritikpunkte, die Heartney vorbringt: „the 
Museum of World Religions [...] leaves out too much reality“, „...it seems 
worth asking whether such museums are capable of inspiring the kind of 
conversations about the meaning of democracy and freedom that are really 
needed today.“ (Heartney 2002, 93) Heartney trifft hier eine scharfe 
Unterscheidung: „In the end, the inculcation of pat messages about toler-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

189

Damit ist ein zweiter Punkt angesprochen: Die Ausstellung ist bis auf 
die „Great Hall of World Religions“ so konzipiert, daß der Besucher re-
lativ wenig sachliche Informationen erhält.48 Die Frage, in welcher Wei-
se und wo genau sich denn nun konkret Liebe und Frieden als Grund-
themen einzelner religiöser Traditionen wiederfinden, müßte, dem Auf-
bau der Ausstellung folgend, eigentlich in der „Great Hall of World Re-
ligions“ beantwortet werden. Im Laufe der Texte wird diese Frage hin 
und wieder berührt, aber keineswegs systematisch beantwortet. So ver-
läßt der Besucher die Ausstellung zwar emotional stark beeindruckt, nur 
wird er nicht wirklich befähigt, in einer Diskussion glaubhaft aufzuzei-
gen, in welcher Weise denn Frieden und Liebe in den Religionen zentral 
und menschheitsverbindend sind. Das MWR kann selbstverständlich 
nicht auf einem so kleinen Raum auch nur die Weltreligionen umfassend 
beschreiben. Aber es könnte versuchen, wenigstens auf seine Behaup-
tung, daß die Religionen wesentliche Gemeinsamkeiten haben und „Lie-
be“ ein ganz zentraler Begriff in vielen Religionen ist, konkretere Ant-
worten zu geben. Es reicht in einer modernen, diskursiven Gesellschaft 
meines Erachtens nicht mehr aus, Menschen nur emotional zu beeinflus-
sen. Sie müssen derartige Einstellungen ebenso argumentativ vor sich 
und anderen vertreten können. Diese Herangehensweise mag jedoch der 
Intention des Meisters, die Menschen primär emotional berühren zu wol-
len und die Diskursivität nicht zu sehr in den Vordergrund treten zu las-
sen, entgegenstehen. Des weiteren erfüllt gerade die Einfachheit und 
Klarheit der Darstellung im MWR eine Aufgabe, die Ulbricht als „die 
heute wohl wichtigste Funktion eines Museums“ beschreibt: „dem Men-
schen in der sich ständig wechselnden Welt eine Orientierung zu ge-
ben“.49

ance and love isn’t education. It’s indoctrination.“ (Heartney 2002, 93). 
Damit wäre der erzieherische Auftrag des MWR völlig in Frage gestellt. 
Ohne das Argument aber damit vom Tisch wischen zu wollen, muss ich 
doch aus meiner Erfahrung sagen, dass das MWR bei taiwanesischen Be-
suchern ohne religiöse Vorbildung eindeutig eine erzieherische Aufgabe 
erfüllt und das breite Veranstaltungsprogramm auch ein facettenreicheres 
Bild von Religion ermöglicht, als das vielleicht in der Dauerausstellung 
der Fall sein mag. 

48  So v.a. bei den Stationen „Creations“ und „Hall of Life’s Journey“ zu den 
Fragen, aus welcher religiösen Tradition nun beispielsweise die Schöp-
fungsmythen stammen, oder in welcher Religion Stationen des menschli-
chen Lebens durch welche Riten geprägt sind. 

49  Ulbricht 1994, 99. Zitiert nach Dech 2003, 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

190

Trotz dieser beiden Einwände, der mangelnden Bewußtseinsbildung 
beim Besucher über Grenzen und Definitionsgrundlagen des Museums 
sowie eines Informationsdefizits hinsichtlich der Grundbehauptung des 
Museums, wird auf jeden Fall klar, welch großes Potential noch in die-
sem jungen Museum steckt und welche Dynamik es bergen kann. 

In Zukunft wird die Fokussierung auf den innertaiwanesischen Bil-
dungsauftrag entscheidend sein. Denn in der landeseigenen Kulturpolitik 
füllt das MWR eine Lücke als Komponente religiöser Bildung und Sen-
sibilisierung. Zwingend notwendig war daher, daß das MWR sich nicht 
als eine religiöse Institution versteht, sondern organisatorisch zuneh-
mend eigenständig und von seinem Gründer unabhängig wurde. Dabei 
ist es weiterhin in die Aufgabe des Interreligiösen Dialoges eingebun-
den. Trotzdem ist für die internationale interreligiöse Arbeit eine weite-
re, unabhängige NGO, die Global Family, zuständig. Um sich als taiwa-
nesische Bildungsinstitution zu etablieren, ist die eigenständige Ausrich-
tung auf den taiwanesischen Besucher und seine Bedürfnisse zentral. Die 
zukünftige Arbeit an der Ausstellung, so erklärte der Museumsdirektor 
Han Pao-teh in einem Interview50 mit mir treffend, muß daher vom Mu-
seum und von Taiwanesen selbst geleistet werden. Mit Han Pao-teh, der 
vor seiner Pensionierung seit Jahren professionell auf dem Gebiet der 
Museumsentwicklung51 tätig war, und als weltgewandt sowie politisch 
erfahren gilt, hat das MWR einen Direktor, der ihm sicherlich eine große 
Chance für die Zukunft gibt. 

Dem Ziel, Respekt für den Glauben anderer zu wecken, folgend, reiht 
das MWR sich damit, wenn auch mit einer ganz eigenen Art, in eine 
Reihe mit Museen ähnlicher Ausrichtung, wie der Religionskundlichen 
Sammlung in Marburg und dem St. Mungo Museum of Religious Life 
and Art in Glasgow, ein (vgl. Arthur 1999, 10). Bleibendes Charakteris-
tikum wird bei zukünftigen Entwicklungen für das MWR sicher bleiben, 
daß es kein Museum im klassischen Sinn ist, kein µ���ei/��, kein Mu-
sentempel und sich nicht als Kind der Erinnerung, der 	�
µ����
, ver-
standen wissen möchte. So es sich dieser eigenen, im europäischen Sinn 
höchst modernen, erlebniszentrierten, ebenso wie asiatisch-buddhis-
tischen Art bewußt bleibt, kann es zu einem bewußtseinsbildenden Ele-
ment in der Lokalgesellschaft und impulsartig darüber hinaus werden.  

50  Interview vom 19.8.2002. 
51  Insbesondere das National Museum of Natural Science in Taizhong ��

betreffend. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

191

Literatur 

Anonym (2002): Zunzhong ��, baorong ��, boai ��. Zoujin Shi-
jie Zongjiao Bowuguan ��	
���
�. In: Meiyashi ���.
Yishu shenghuo guan ����� (www.meidiyas.com.tw), 23 
(4.2002), 6-8 

Arthur, Chris (1999): Exhibiting the sacred, in: Paine, Crispin (Hg.): 
Godly Things. Museums, objects and religion. London, 1-27 

Au, Desiree (1997): Keep the faiths, Hong Kong (Handover, 
10.11.2001)

Belting, Hans (2001): Das Museum als Medium. In: Hinz, Hans-Martin 
(Hg.): Das Museum als Global Village. Versuch einer Standortbe-
stimmung am Beginn des 21. Jahrhunderts. Frankfurt, 25-42 

Bennett, Tony (1995): The Birth of the Museum. History, theory, poli-
tics. London 1995 

Beier-de-Haan, Rosmarie (2001): Post-national, trans-national, global? 
Zu Gegenwart und Perspektiven historischer Museen. In: Hinz, Hans-
Martin (Hg.): Das Museum als Global Village. Versuch einer Stand-
ortbestimmung am Beginn des 21. Jahrhunderts. Frankfurt, 43-62 

Boehi, Willi (2001): Eröffnung des Museums der Religionen. In: China 
heute XX, Nr. 5/6 (117/118), 139 

Chen Shi-xian �	� (2001): Xinling shenhui ����. Tiyan Shijie 
Zongjiao Bowuguan ��	
���
�, Taibei ��: Shijie Zong-
jiao Bowuguan Fazhan Jijinhui 	
���
� !"#�

Dech, Uwe Christian (2003): Sehenlernen im Museum. Ein Konzept zur 
Wahrnehmung und Präsentation von Exponaten. Bielefeld 

Fei, Michael C.Y. (Fei Zheng-yuan $%&) (o.J.): Lunji shuo gushi -
luofu�Aibobang fangwenji '()*+, –, -./�01234.
On Telling Stories – An Interview with Ralph Appelbaum. In: Jianzhu 
zazhi5678, o.S. 

Günter, Bernd (1997): Museum und Publikum: Wieviel und welche 
Form der Besucherorientierung benötigen Museen heute?. In: Das be-
sucherorientierte Museum. Rheinisches Archiv- und Museumsamt. 
Abteilung Museumsberatung. Köln, 11-18 

Guoyuwen (Guo Yu-wen 9:;) (2002): Guang yu shui jingjing liuguo
guankui �Shijie Zongjiao Bowuguan <=>??@A, BC,
	
���
�. In: Taibeixian Wenhua �D;E (Taipei County 
Cultural Quarterly), 72 (30.6..2002), 14-28 

Habito, Maria Reis (2002): The Taipei, Taiwan, Museum of World Re-
ligions. In: Buddhist Christian Studies, Vol. 22, 203-206 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

192

Han Pao-teh (Han Bao-de ���) (2002): Taiwan needs clear policies 
on museums. Tr. by Perry Svensson. Taipei Times Online, 14.6.2002 

Heartney, Eleanor (2002): Divine Intervention. Ralph Appelbaum’s 
compelling exhibition design for the recently opened Museum of 
World Religions in Taipei offers a highly programmatic account of 
„universal“ spiritual values. In: Art in America, October 2002, 89-93 

Hein, George E. (1998): Learning in the Museum. London: Routledge 
Henry, Claire (2001): Shop until you drop into the museum. In: Finan-

cial Times, 28.11.2001 
Hooper-Greenhill, Eilean (1992): Museums and the shaping of knowl-

edge. London 
Jin Yang (2002): Understanding world cultures, spiritual beliefs. A visit 

to the Museum of World Religions in Yungho City. In: Taiwan News. 
Weekend, Vol. 9, No.16 (26.4.2002), 1 

Lingjiou Mountain (2001): Youyuanren ���. Zongbo kaiguan tekan
��	
��, Nr. 87/88, Taibei 
�: Lingjiushan Bore Wenjiao Ji-
jinhui ����������� 2001 (Ausg. der monatl. Zeitschrift 
des Lingjiou Mountain) 

Lin Ming-mei/ Chi Ya-lan (Hgg.; 1999): Sowing Seeds of Love. Ven. 
Dharma Master Hsin Tao and the Museum of World Religions, 
Taipei: Museum of World Religions Foundation Publications 

Lü Yu-jia ���/Ji Ya-lan ��� (2001): Zhu yu zhi wang � !".
Shijie Zongjiao Bowuguan kaiguan jinian chuankan #$��
�%&	&�'(�, Taibei 
�: Shijie Zongjiao Bowuguan  
Fazhan Jijinhui #$���%&)*���

Meister Hsin Tao (2001): Weisheit und Barmherzigkeit, herausgegeben 
und übersetzt von Maria Reis Habito. Taipei 

Mrosek, Jürgen (1998): Computer und Museen – neue Formen der Besu-
cherinformation? In: Schmidt, O. (Hg.) u.a.: Spiritualität und Herr-
schaft. Berlin, 310-320 

Museum of World Religions Foundation (2001): Shijie Zongjiao 
Bowuguan #$���%&. Kaimu huodong shouce 	+,-./.
Handbook of the Museum of World Religions Opening Ceremony, 
Taipei (Museum of World Religions Foundation Publications) 2001 

Museum of World Religions Foundation (2002): Zhenzang Shijie Zong-
jiao Bowuguan 01#$���%&: Kaiguan shilu 	&23.
Treasure Museum of World Religions Opening Celebrations. VCD 
enclosed. Taibei 
�: Shijie Zongjiao Bowuguan Jijinhui Chubanshe 
#$���%&���456 (Museum of World Religions Foun-
dation Publications) 2002 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

193

MWR Newsletter. Special Edition (2001): Grand Opening of the Mu-
seum of World Religions, Taipei: Museum of World Religions, Nov. 
2001 (Sonderausgabe der englisch und chinesisch erscheinenden 
Zeitschrift d. Museums „MWR Newsletter“ bzw. „Zongbo ��“�

N (Autorenkürzel) (2002): Taibeixian Shijie Zongjiao Bowuguan
��������	
. Liu Pei-lin jianzhushi shiwusuo ��
�
�������RAA guihua ji sheji gongsi RAA �������.
In: Jianzhushi���, 1/2.2002, 62-65 

N (Autorenkürzel) (2002): Yi zhuanye jingying bowuguan zhanshi
��� !�	
"#. Fang RAA tan Shijie Zongjiao Bowuguan 
sheji guocheng yu linian $� RAA %�����	
��&�
'()*� In: Jianzhushi���, 1/2.2002, 66-69 

Noschka-Roos, Annette (1994): Besucherforschung und Didaktik. Ein 
museumspädagogisches Plädoyer. Opladen 

Qubeck, Susann (1999): Museumsmarketing im Internet. Grundlagen – 
Anwendungen – Potentiale. Bielefeld 

Reis Habito, Maria (2000): The Museum of World Religions as locus for 
interreligious encounter. Vortrag auf der „Buddhist-Christian Confe-
rence“ in Tacoma, Washington, August 2000 (Manuskript, Teilveröff. 
in: s. Habito: The Taipei) 

Riedenauer, Markus (2001): Dialog der Religionen – Blicke auf die 
hermeneutische Problemlage, ZMR, 85, Heft 4, 279-289 

Schäfer, Hermann (1997): Wie besucherorientiert darf/muß ein Museum 
sein? Das Beispiel des Hauses der Geschichte der Bundesrepublik 
Deutschland als Museum für Zeitgeschichte. In: Das besucherorien-
tierte Museum. Rheinisches Archiv- und Museumsamt. Abteilung 
Museumsberatung. Köln, 91-97 

Shi Xindao+,- (1996): Pusa huo zai renjian./0123, 2 ce4,
Fuliancun 567: Caituan Faren Lingjiushan Bore Wenjiao Jijinhui 
Chubanbu89:2;<=>?@�ABCDEF

Taibeixian s. N (Autorenkürzel), 2002 
Taylor, Deirdre (2002): In Taipei, Up Jacob’s Elevator. The Museum of 

World Religions Shines a New Vision of Hope. In: Spirituality & 
Health. New York: The Soul/Body Connection, Spring 2002, 23-29 

Treinen, Heiner (1997): Museumsbesuch und Museumsbesucher als For-
schungsgegenstand: Ergebnisse und Konsequenzen für die Besucher-
orientierung. In: Das besucherorientierte Museum. Rheinisches Ar-
chiv- und Museumsamt. Abteilung Museumsberatung. Köln, 44-53 

Ulbricht, K. (1994): Museumsstatistik: Historische und zeitgenössische 
Untersuchungen. In: Vieregg, H. Etal.: Museumspädagogik in neuer 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

194

Sicht. Erwachsenenbildung im Museum, Bd. 2. Baltmannsweiler, 94-
107

Wang Rong �� (Wang, Anna) (2002): Tansuo shengming ����:
Shijie Zongjiao Bowuguan xunli ��	
��
��, Photos: Xue 
Ji-guang ���; The Museum of World Religions: What’s It All 
About?, Photos: Hsueh Chi-kuang, tr. by Phil Newell. In: Guanghua
��, Sinorama, April 2002, 98-106 (chin.-engl. Artikel) 

Wardle, Jonathan (2002): A new exhibit at the MWR highlights Tai-
wan’s infatuation with Tibetan Buddhism. OMMANIPEMEHUNG. 
In: The China Post. Prime Time, 5.7.2002, 1 

Yang Li-fen/Museum of World Religions Foundation (2001): Museum 
of World Religions. Guidebook, Taipei: Museum of World Religions 
Publications (auch auf Chin. erhältlich) 

Yi zhuanye s. N (Autorenkürzel) (2002) 
Zhang Hong-shi ��� (2002): Baozang mijing ����. Dalai Lama 

zhenzang wenwuzhan ������ �!. Featuring Personal Sac-
red Objects of the Dalai Lama, Taibei "#: Shijie Zongjiao Bowugu-
an Fazhan Jijinhui Chubanshe��	
��
$!%&'()*

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


195

KULTURELLE IDENTITÄT UND
FOLKLORISTISCHE KLISCHEES.

Die  Bedeutung des „Museums der  afrobrasi l ianischen 
Kultur“ im gesel l schaft l ichen und kulturel len Kontext  
Salvador da Bahias,  Brasi l ien.  

CHRISTIANE PANTKE

Das „Museu da Cultura Afro-Brasileira“ (Museum der afro-brasilia-
nischen Kultur, im Folgenden kurz Museu Afro genannt) befindet sich in 
der historischen Altstadt Salvadors, dem Stadtteil Pelourinho.1 Der Pe-
lourinho wurde 1985 Jahren von der UNESCO zum Kulturdenkmal der 
Menschheit erklärt, steht seither unter Denkmalschutz und erhielt mehre-
re Jahre Fördergelder der UNESCO. In diesem Rahmen wurden umfäng-
liche Restaurierungen der mit barocken Schmuckelementen verzierten 
Fassaden vorgenommen.  

Das 1982 eröffnete Museu Afro in Salvador stellt nach dem Ver-
ständnis der Kuratoren einen Ort dar, an dem afrobrasilianische Kultur 
vermittelt wird und der afrobrasilianischen Gemeinschaft einen Raum 
für Begegnung eröffnen soll. Die Ausgangsfragen der vorliegenden Un-
tersuchung sind, welche Identitäten das Museu Afro konstruiert und 
vermittelt und welchen Stellenwert das Museum in der bahianischen Ge-
sellschaft hat.2 Ferner soll auch die Rolle des Museums im Bereich des 

1  (Port.) Ort des Prangers; hier war eine Steinsäule, die zur Bestrafung von 
Übeltätern (Sklaven und Freie) diente, auf einem öffentlichen Platz instal-
liert.  

2  Nach Lopes 2001, sowie Drobishewa 1995. Ausstellungskonzepten liegen 
oftmals politische und soziale Interessen zu Grunde. In diesem Zusam-
menhang wird offensichtlich, dass ein Museum immer mehrere Wirklich-
keiten vermittelt. Wie sich nationale und kulturelle Identität, Identitäten 
von marginalisierten Gruppen, Minoritäten und Subkulturen darstellen 
und dargestellt werden und was verborgen wird (Institutionen wie Museen 
werden hierfür ebenfalls instrumentalisiert), ist abhängig von der Intention 
der Bildungselite und beeinflusst von den jeweils gängigen Wertschätzun-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

196

Tourismus betrachtet werden.3 In diesem Zusammenhang ist der Begriff 
„Exotismus“ von Bedeutung. Exotismus ist als ein Phänomen zu verste-
hen, das durch Verklärung Tatsachen verzerrt und simplifiziert.4

Beim Besuch im Museu Afro in Salvador 2000 blieb mein Blick auf 
einer Glasvitrine mit Orixá5-Puppen haften, die dem Raum eine folklo-
ristische Prägung, im Sinne von Trivialisierung einer fremden Kultur 
gaben.

Folkloristische Prägung erhalten Objekte fremder Kulturen häufig, 
wenn die Erschließung des ursprünglichen Kontexts nicht nachvollzieh-
bar ist. Folklorisierung von Kultur kann eine bewusste oder unbewusste 
Abwertung von Kulturen beinhalten. Warum werden solche Puppen in 
einem Museum in einer Glasvitrine ausgestellt? Welche Bedeutung ha-
ben sie für die Darstellung afrobrasilianischer Kultur und Identität? 

Hier, im Museu Afro, wird der Definition der Orixás eine Bildtafel 
mit einem ausführlichen Text auf Portugiesisch gewidmet. Vielen Tou-
risten bleibt die Sprache jedoch unverständlich, die Texte sind nicht zu 
erschließen und für die meisten Ausstellungsbesucher sind sie zu lang.6

gen und Interessen. Vgl. beispielsweise zu Museen in Russland, Drobis-
hewa (1995, 28-32), wo durch die gegenwärtige Nationalpolitik und der 
neuen ethnokulturellen Konzeption des Vielvölkerrusslands museale Kon-
zepte entstanden, die das Interesse, nationale Identität zu schaffen, aus-
drücken. 

3  So stellt beispielsweise Susan Mossmann (1987) eine Trivialisierung der 
Museen durch Touristen fest. Ferner ist anzumerken, dass es sich bei Tou-
risten um Laien handelt, Personen, denen die afrobrasilianische Kultur 
fremd ist. 

4  Somit wird das „Fremde“, „Unverständliche“ konsumierbar gemacht für 
einen Besucherkreis, für den der Museumsbesuch meist nur im touristi-
schen Rahmenprogramm oder bei schlechtem Wetter seinen Platz hat. E-
xotismus ruft Abwehr und Verlangen, Angst und Sehnsucht hervor. Der 
Tourist kokettiert mit dem Fremden, ohne sich ihm wirklich zu nähern.  

5  (Yoruba) Afrobrasilianische Götter. Es handelt sich um deifizierte Ahnen 
und Naturmächte, die im Ritual und in der Natur verehrt werden. Orixá-
Puppen in allen Größen, Farben und Preisklassen sind für Touristen in je-
dem der vielen Souvenirläden Salvadors zu erstehen. Sie stellen ein be-
liebtes Souvenir dar und werden meist einfach als bahianische „Neger-
puppen“ verkauft.  

6  Die Ausstellung ist für die Befriedigung der Lust am Schauen gestaltet. 
Als Leseausstellung wären Bänke und Stühle in den Räumen empfeh-
lenswert. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

197

Abbildung 1: Orixás, die charakteristischen kosmischen Kräfte der  
Religion Candomblé, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000.  

Foto: Roland Kling. 

Volkskundliche Museen sind oftmals durch das Zeigen von Objekten 
„folkloristische“ Selbstinszenierung. Produkte der so genannten „Volks-
kunst“ sind an der Entstehung von hetero- wie autostereotypen Vorstel-
lungen, und damit an der Konstruktion regionaler und nationaler Identi-
täten, beteiligt. Museen heute haben die Aufgabe an der Dekonstruktion 
dieser Identitäten mitzuwirken und klischeehafte Bilder von sich und 
von anderen abzubauen. Dies gilt sowohl für positiv überhöhende, ab-
wertende oder vermeintlich neutrale Vorstellungen.7 Die kritische Ethno-
logie von Museen hat die Aufgabe, Kritik an den herrschenden Klischees 
in ihrem sozialen, politischen und ökonomischen Kontext zu formulieren 
(nach Ames 1993, 5). Hiermit stellt sich die Frage, welche künstleri-
schen Mittel dem Blick auf das Andere, das Fremde anderer Kulturen 

7  Dieser Ansicht ist ebenfalls Nußbeck (1995, 115). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

198

gerecht werden. Im Zentrum steht zudem die Frage nach dem Stellen-
wert der ausgestellten Kultur. 

Exkurs zu brasilianischer Geschichte und 
afrobrasilianischer Religion 

Im 15. Jahrhundert entdeckten die portugiesischen Eroberer ein tropi-
sches, bislang unbekanntes Paradies, dem sie, nach den dortigen Bäumen 
„Pau de Brasil“, den Namen Brasil gaben. Die reichhaltige Natur beein-
druckte Europäer über die folgenden Jahrhunderte nachhaltig.8

Für die Eroberer sind die Menschen weniger bedeutsam als die Natur 
gewesen. Menschen waren eher störend bei dem Auftrag, Gold nach Por-
tugal zu bringen. Die Ureinwohner Brasiliens9 wurden ihrer Schätze be-
raubt und vernichtet, flohen in die Wälder oder starben an Seuchen. Da 
sie sich nicht für die harte Arbeit auf den Plantagen eigneten, wurden af-
rikanische Sklaven importiert. Zudem war der Dreieckhandel mit Skla-
ven aus Afrika zwischen England, Portugal und der brasilianischen Ko-
lonie Afrika wesentlich erträglicher als die Zähmung der widerspensti-
gen Indios (nach Buarque de Holanda 1995).  

Die katholische Kirche war untrennbar mit der dominanten Kultur 
der Eroberer verbunden. Brasilien wurde durch eine intensive Missionie-
rung mit Zwangsbekehrungen ein katholisches Land. Dennoch wurden 
die indigenen Religionen im Verborgenen weiter praktiziert. Die ver-
schiedenen religiösen Identitäten der Menschen nicht-portugiesischer 
Herkunft sind aber nicht Teil des später entstandenen brasilianischen Na-
tionalbewusstseins.  

Unter dem Deckmantel des Katholizismus entstanden afrobrasiliani-
sche Religionen. Die bekannteste erhielt den Namen Candomblé10 und 

8  Dies hatte Auswirkungen auf die nationale Identität der Brasilianer und in 
ihrer Rezeption im europäischen und nord-amerikanischen Ausland (nach 
Lopes 2001, 77-79). 

9  Im Folgenden als „Indios“ bezeichnet. 
10  „Candomblé ist mehr als nur eine Religion, er ist eine Lebensform, ein zu-

sammenhängendes Ganzes alltäglicher Praxis, sozialer Beziehungen und 
der Einbezugs der Gottheiten in den Alltag. Er ist auch Ausdruck des zu-
nehmenden Bewusstseins einer farbigen Bevölkerungsmehrheit vom Wert 
ihrer eigenen Kultur, zu der sich immer mehr bekennen. Der Candomblé
hat gerade hier, in der Bewusstmachung des Eigenwerts einer Kultur, sei-
ne bedeutendste gesellschaftliche Funktion“ (Augel, Parente Augel, 1984, 
98). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

199

hat besondere Bedeutung im Nord-Osten des Landes, in Bahia. Im Sü-
den entwickelte sich seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts die weit ex-
pandierende Religion Umbanda, die zu den Elementen des Candomblé
viele Elemente anderer Religionen, vor allem des Katholizismus, integ-
rierte (nach Pantke 1997, 21-105; zu Umbanda: Pollak-Eltz 1995).  

Die „Natur“, für Kolonisatoren materielle Quelle des Reichtums, 
wurde zum Symbol für die Nation (nach Lopes 2001, 86). Auch bei der 
Nationalflagge, dem Symbol der nationalen Einheit, dominiert die Farbe 
grün, die für Natur steht. Später schmückte die Nationalflagge Can-
domblé-Häuser11 (Terreiros). Hier wurde sie zum Symbol der Quelle des 
Lebens und der indianischen Ahnengeister, der Caboclos. Die Caboclos
werden von den Gläubigen als die wahren Besitzer des Landes angese-
hen und verehrt. Sie danken, dass sie die Afrikaner aufgenommen und 
bis heute verpflegt haben. Sie bitten weiterhin um Ernährung, Heilung 
und für ein Gleichgewicht zwischen Himmel und Erde zu sorgen (nach 
Pantke 1997, 74). Der Candomblé integrierte mit der Flagge einen Teil 
der nationalen Symbole in ihre Kultur. Natur ist ideelle Quelle des 
Reichtums beim Candomblé.

Die Magie des Ortes – die Identität des Standortes des  
Museu Afro in Salvador 

Orte im öffentlichen Stadtraum sind Ausdruck kulturellen Gedächtnisses 
und auch kultureller Verdrängung. Sie können beispielsweise anhand 
von Gebäuden und Kunstwerken ideologische Prägungen erhalten, kön-
nen für ökonomische Zwecke genutzt werden, oder den Menschen als 
Heim dienen und ihnen Schutz und Geborgenheit spenden. Sie können 
Menschen ein- oder ausschließen (nach Halbwachs 1985, 127-159). Ein 
„Ort“ verweist auf Menschen und deren Habitus.12

11  „Eine Candomblé-Stätte hat ihre Leute, ihr Stück Land, ihre traditionelle 
Arbeitstechniken, ihr eigenes System der Güterverteilung und –konsump-
tion, eine spezifische Form sozialer Organisation und ihre eigene Welt 
von Symbolen und Werten.“ (Augel, Parente Augel, 1984, 98 zitiert Lépi-
ne, 1981).  

12  Nach Bourdieu (1974, 143). Zum Habitus als epistemologischer Begriff 
von Bourdieu 1992, 127, der als die „vergessene“, unbewusste Verkörpe-
rung des sozialen Seins und somit der eigenen Geschichte (verstanden) 
verortet werden kann, siehe Zips (2001, 235-247). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

200

Abbildung 2: Federschmuck der Caboclos, der wahren Besitzer des 
Landes Brasilien, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000.  

Foto: Roland Kling. 

In diesem Sinne ist der Stadtteil Pelourinho als „Ort“13 zu verstehen. 

13  Er ist relational, geschichtsbezogen und identitätsstiftend. „Gerade weil 
für jede Anthropologie unter anderem gilt, dass sie sich als Anthropologie 
der Anthropologie des anderen darbietet, ist der Ort, der anthropologische 
Ort, das Sinnprinzip für jene, die dort leben, und das Erkenntnisprinzip für 
jene, die ihn beobachten. Der anthropologische Ort hat mehrere Ebenen.“ 
(Augé 1994, 63-63) und weiter: „Historisch schließlich ist der Ort not-
wendig von dem Augenblick an, da er sich in der Verknüpfung von Identi-
tät und Relation durch ein Minimum an Stabilität bestimmt […].“ (Augé 
1994, 66). Vgl. Augé (1994, 53-90), der die Unterscheidung zwischen Ort 
von Nicht-Ort fällt. Der Nicht-Ort ist ein reiner Ort des Konsums und 
weist keine Bezüge zur Geschichte und Identitäten von Menschen auf. Zur 
weiteren Begriffsdefinition von Identität verweise ich auf Estel (1993, 
193-210). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

201

Die kolonialen Verhältnisse, die dem Wandel der Jahrhunderte unter-
lagen, sind die Grundlage des heutigen modernen Brasiliens. Vieles aus 
dieser Zeit ist heute noch spürbar. Der erste Hauptstadtwechsel Brasi-
liens 1763 nach Rio de Janeiro, die schwindende Bedeutung der Zucker-
rohrplantagen, die Industrialisierung in São Paulo sowie die Einwande-
rung europäischer Arbeiter im zwanzigsten Jahrhundert, ließen Salvador 
zum Zentrum von Elend und verfallenden, portugiesischen Barocks ver-
kommen (nach Augel; Parente Augel: 1987, 93-124).

Der Stadtteil Pelourinho, in dem sich das Museu Afro befindet, trägt 
die Geschichte Brasiliens in sich, und war vor der Restaurierung Spiegel 
der sozialen Verhältnisse. Von 16. bis ins 18. Jahrhundert war er das 
Zentrum der ehemaligen ersten Ökonomie Brasiliens, Umschlagplatz der 
Waren, die zwischen Portugal, Brasilien und Afrika hin und her wander-
ten. Zudem war er das erste politische Zentrum der ehemaligen Kolonie. 
Hier wurden die ersten Barockkirchen und katholischen Klöster nach 
portugiesischem Modell erbaut. Der Pelourinho war der Mittelpunkt 
Brasiliens, offen zur Welt jenseits des Atlantiks.  

Das urbane Leben kann als ein in verschachtelte Innen- und Außen-
gruppen strukturierter sozialer Raum verstanden werden. Jeder integriert 
sich nicht nur in eine Gruppe, sondern identifiziert sich über mehrere 
verschiedene Gruppierungen und/oder Subkulturen. Da sich Menschen 
häufig vielen unterschiedlichen Gruppierungen angehörig fühlen, ent-
steht ein „Patchwork der Identitäten“ (nach Keupp 1999 und Erikson 
1959). Die urbane Kultur ist damit als ein sich im Fluss befindliches 
komplexes Gebilde zu verstehen, mit wandelbaren Grenzen, verknüpft 
mit multipler und polyphoner Leseart.14 In diesem Sinne deute ich 
afrobrasilianische Identität als vielschichtigen Komplex, der durch Fle-
xibilität gekennzeichnet ist. Stete Berührungen mit latino-brasilia-
nischer15 Kultur führen immerwährend zu neuen Kreationen, Vermi-
schungen und Subkulturen.  

14  Nach Schmidt 2002, 39-48 und 15, und hier ausführlicher zur Stadtethno-
logie. 

15  Nach der Dreiteilung der Konstrukte aus denen Lateinamerika besteht: 
Afro-, Indo- und Latino-Lateinamerika (nach Schmidt 2002, 193), schlage 
ich zur Definition der Gruppe der Nicht-Afro-Brasilianer und Nicht-Indio-
Brasilianer den Begriff „Latino-Brasilianer“ vor. Latino-Brasilianer zu 
sein, beinhaltet hiernach, außer seinen Ursprung im lateinischen Sprach-
raum Europas zu haben, bessere Bildung, weiße Hautfarbe und in der Re-
gel Zugehörigkeit zur Mittel- oder Oberschicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

202

Das heutige Museu Afro befindet sich am Terreiro de Jesus (Platz Je-
su). Es ist umgeben von anderen Palästen, katholischen Kirchen, Ka-
thedralen und Häusern gleichen Baustils. Das Gebäude wurde im 16. 
Jahrhundert als erstes Jesuiten-Kolleg Brasiliens erbaut. Später wurde 
dort ein Teil der medizinischen Fakultät Salvadors untergebracht. Der 
Terreiro de Jesus lässt die Sicht frei auf die vergoldete katholische Ba-
rockkirche Igreja de São Francisco. Folgen wir der Kopfstein gepflas-
terten Gasse abwärts, taucht die „Igreja Nossa Senhora do Rosário dos 

Pretos“ auf. Hier kann die Reise in ein anderes Brasilien nachgezeichnet 
werden, in das Brasilien der ehemaligen Sklaven, der heutigen Afrobra-
silianer. Die Kirche beherbergt schwarze Heilige. Den Sklaven war es 
hier erlaubt, im Gegensatz zu den vielen anderen katholischen Kirchen 
Salvadors, die Kirche zu betreten. Der ehemalige Sklavenmarkt befand 
sich zwischen Kirchen und Wohnstätten des Großbürgertums. Jeder 
Pflasterstein, über den die Anwohner und Besucher des Stadtteils wan-
dern, symbolisiert den Kopf eines gestorbenen Sklaven. Ein Stück wei-
ter, den Berg hinauf Richtung Stadtteil Carmo, liegen Kirche und Klos-
ter „Igreja e Convento do Carmo“ (erbaut von 1709-1720). Dort befin-
det sich heute ein katholisches Museum, mit einer Statue von Jesus aus 
Brasilholz, deren Wunden besetzt sind mit tausenden von kleinen Rubi-
nen, die extra hierfür aus Indien importiert wurden. 

Weiter oben treffen wir auf die Festung Santo Antônio Além do Car-

mo (erbaut 1638), die später das Sklavengefängnis Salvadors wurde. Ei-
nige Bewohner erzählen, dass sie immer noch nachts die Sklaven stöh-
nen hören, die im dickwandigen kalten Verlies eingesperrt waren.16 Von 
hier aus wurden die Sklaven, die die Überfahrt überlebten, auf den Platz 
Largo do Pelourinho geführt. Sie mussten dort ihre Muskeln und Zähne 
zeigen, denn der Gesundheitszustand bestimmte den Preis. 

Der Terreiro de Jesus war Marktplatz für die Güter der Welt, Infor-
mationsstätte, Treffpunkt und bot den Sklaven Gelegenheiten, sich zu 
begegnen, mit geheimen Zeichen zu kommunizieren und Revolten zu 
planen.17

Nach der Abschaffung der Sklaverei 1888 boten sich für die ehema-
ligen Sklaven keine besseren Lebensverhältnisse. Sie unterstanden nun 
nicht mehr dem Schutz eines Patrons, der sie und ihre Kinder bislang er-

16  Die Präsenz der Vergangenheit in den heutigen Aussagen machen deut-
lich, wie schwerwiegend die Erfahrungen der Ahnen waren. 

17  Ausführlich hierzu Hofbauer 1989. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

203

nährte, bis diese als Arbeitskräfte nutzbar oder aber verkauft werden 
konnten. 

Die Nachfahren der Sklaven hatten im Laufe des 20. Jahrhundert den 
Pelourinho, „den größten Barockslum der Welt“18, als Wohnstätte weit-
gehend übernommen, und sich in den kolonialen, leer stehenden, verfal-
lenden Wohnhäusern eingerichtet. Sie verdienten ihren Lebensunterhalt 
als Dienstboten, Kneipiers, Verkäufer, Händler, Schuhmacher, Schnei-
der, Bettler, aber auch mit Prostitution und Drogenhandel. Durch Ban-
denkriege wurde der Ort nachts zur unbetretbaren Zone für Außenste-
hende. Die schlechten hygienischen Verhältnisse in den fast einstürzen-
den Bauten und die zahlreichen Ratten verursachten Seuchen. 

Identitätswandel des Standortes des Museu Afro

Der Stadtteil Pelourinho hat durch die Restaurierung der Altstadt seit 
den neunziger Jahren einen ausgeprägten Wertewandel und auch neues 
Selbstbewusstsein in der salvadorianischen Stadtpolitik entwickelt (nach 
Filgueiras Gomes 1995). Dies wird durch den seit den 1980er Jahren flo-
rierenden Tourismus in dieser Region unterstützt. Tourismus bewirkt 
heute als Massenphänomen und Kennzeichen moderner Gesellschaften, 
viele Veränderungen. Er wirkt sich auf gesellschaftliche Strukturen aus 
und vergrößert die ökonomischen Möglichkeiten. Menschen können an 
einem Wohlstand partizipieren, zu dem sie zuvor keinen Zugang hat-
ten.19 Die Neustrukturierungen bringen andererseits vielschichtige Prob-
leme mit sich, wie die Folklorisierung von Kultur. 

Bahia, der arme Nordosten Brasiliens, entwickelt sich hierdurch zu 
einem Ort mit eigenen ökonomischen Ressourcen. Wirtschaftliche Be-

18  Polemik des gesellschaftskritischen, brasilianischen Komponisten und 
Sängers Gilberto Gil, aus einem Liedtext in den neunzehnhundertneunzi-
ger Jahren. 

19  Der Tourismus ist Resultat fortschreitender gesellschaftlicher Entwick-
lung und Ausdruck modernen Lebensstils, der geprägt ist vom zunehmen-
den Bedürfnis nach persönlicher Entfaltung und individuellen Erlebnis-
möglichkeiten. Insofern kann der Tourismus aus der Perspektive westli-
chere Länder als Modernisierungsfolge interpretiert werden. Aufgrund 
seiner Expansion gilt der Tourismus als soziales Phänomen, das grenz-
überschreitende Prozesse auslöst, gesellschaftlichen Entwicklungen vor-
auseilt und soziokulturellen Wandel anstößt. Daher kann der Tourismus – 
zumal aus der Perspektive der weniger entwickelten Länder – auch als 
Modernisierungsfaktor verstanden werden“ (Schimany 1999, 11). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

204

deutung besaß vormals einzig die staatliche Firma Petrobras, eine Öl-
fabrikation mit ihrem Hauptsitz in Alagoinhas, die tausenden von Men-
schen Arbeit bot.20

Die neue Werteschaffung gestaltet sich nicht in Industrie und Pro-
duktion materieller, ökonomisch verwertbarer Güter, sondern in der Pro-
duktion afrobrasilianischer Identität und deren Aufwertung in Festen, 
Karneval, religiösen Kulten sowie der Entstehung und Neubewertung 
sogenannter ethnischer Berufe, wie Capoeiristas21, Mãe-de-santo, Baia-
nas,22 Maler, Musiker, Komponisten neuer Musikstile, Tänzer, Kultge-
genstandsschmiede, Prostituierte23 etc.24 Sie liefern und formieren den 
Grundstein für eine erfolgreiche touristische Vermarktung Salvadors. 
Gemeinsam mit dem größten Reichtum Brasiliens, der tropikalen Natur, 
bestehend aus Naturparadiesen und Palmenstränden, konnte Bahia hier-
durch ein großes Angebot an Ferienereignissen anpreisen. 

Der Stadtteil Pelourinho hat sein Gesicht gewandelt: Die Häuser sind 
bunt getüncht und der verfallene Barock hat durch bunte Verzierungen 
eine „tropikale Note“ erhalten. Die ehemaligen Bewohner erhielten ge-
ringe Entschädigungen und wurden in weit entfernte Favelas umgesie-
delt. Die in neuem Glanz strahlenden Häuser bergen nun Galerien, Ca-
fés, Diskotheken, Veranstaltungsbühnen und -plätze, Museen, Souvenir-
läden, Tanz- und Capoeira-Studios, Restaurants, ein „Shoppingcenter“ 
und Parkhäuser. Mitte der 1990er Jahre zog das „Centro das Estudas 
Afro-Orientais“ der Universität Salvadors (UFBA) in ein historisches 
Gebäude in der Nähe des Museums ein. 

20  Vgl. zur Arbeitssituation in Bahia ebenfalls Araujo Castro und Sá Barreto 
1998.

21 Capoeiristas: Capoeira-Ausübende. Capoeira: Brasilianischer Kampf-
tanz, entstanden auf den Zuckerrohrplantagen während der Sklaverei als 
Waffe und zur Selbstverteidigung, heute afro-brasilianischer Kampfsport. 
Ausführlich zu diesem Thema siehe Rego 1968. 

22  (Port.) Acarajé-Köchin und Verkäuferin; meistens beim Candomblé initi-
ierte Priesteranwärterinnen, in weißer Tracht. Acarajé: (yoruba): Rituelle 
Speise Yansãs (Orixá des Windes). Bällchen aus getrockneten Bohnen-
mehl und getrockneten Krabben, in Dendê-Öl frittiert; typisches bahiani-
sches Gericht, das auf der Straße verkauft wird. 

23 Der Beruf der Prostitution wird sonst nicht zu ethnischen Berufen gezählt. 
Wenn es hier geschieht, dann um den Berufszweig vorurteilslos als Er-
werbsfeld anzuerkennen.  

24  Zu Caça-Gringas/Caça-Gringos, (Touristenfänger und -fängerinnen) und 
afro-brasilianischen Führern in der Tourismusbranche zu Candomblé-
Ritualen und speziellen Festen siehe auch Pantke 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

205

Im Museum: Vom brasilianischen Naturalismus zum
Museu Afro 1982 

„Symbolische Welten haben die Eigentümlichkeit, dass sie für die Menschen, 
die sie als Erbe übernommen haben, eher ein Mittel des Wiedererkennens sind 
als ein Mittel der Erkenntnis: ein geschlossenes System, indem alles Zeichen 
ist, ein Ensemble aus Codes, für die manche einen Schlüssel besitzen und von 
denen sie die Gebrauchsanweisung kennen“ (Augé 1994, 42). 

Die Repräsentation der brasilianischen Kolonie orientierte sich im 19. 
Jahrhundert nach den Repräsentationsmustern anderer Ländern und Ko-
lonien. Es entstanden in diesem Zuge die ersten Museen im Land, die ei-
nen wissenschaftlichen Anspruch hatten. Entsprechend des Zeitgeistes 
des „Naturalismus“ wurde in der Stadt Ouro Preto im Bundesland Minas 
Gerais, Flora, Fauna, Geologie, die damals wichtigsten Kulturgüter Kaf-
fee, Tabak und Gold, sowie als technologischer Teil, die Techniken des 
Goldgewinns ausgestellt (Lopes 2001, 89). Als bedeutendstes Beispiel 
des 19. Jahrhunderts ist das Nationalmuseum in Rio de Janeiro (eröffnet 
1850) zu bewerten, dessen Direktor Ladislau Netto sich von nordameri-
kanischen, chilenischen und argentinischen Museen inspirieren ließ. Sein 
museologisches Konzept umfasste hauptsächlich brasilianische Elemente 
der Natur. Auch archäologische und anthropologische Fundstücke der 
materiellen Kultur der Indianer, z.B. Federschmuck und Keramik, erhiel-
ten darin einen Platz.25

Den Grundstein für die ersten ethnologischen Ausstellungen, die kul-
turelle Identitäten ethnischer Minderheiten dokumentieren, legten die 
anthropologischen und historischen Forschungen des 20. Jahrhunderts 
zur afrobrasilianischen Kultur und Religion.26 Zuvor existierten meist 
Ausstellungen, die ethnische Kulturen oder deren Versatzstücke unter 
evolutionistischen Gesichtspunkten präsentierten.  

Das Museu Afro wurde in einem Programm der kulturellen Koopera-
tion zwischen Brasilien und afrikanischen Ländern zur Entwicklung und 
Durchführung von Studien mit afrobrasilianischer Thematik von den 
Ministerien für Ausländische Beziehungen, Erziehung und Kultur, der 
Regierung des Staates Bahia, der Präfektur und der Universität Salva-
dors gegründet. Die Eröffnung fand 1982 statt.  

25  Vgl. zur Museologie der Erinnerung Lopes (2001, 91).  
26  Zu den Forschern Nina Rodrigues, Arthur Ramos, Edison Carneiro und 

Roger Bastide siehe Reuter (2000, 171-209).  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

206

Das Museum archiviert ca. 750 Gegenstände, die aus Sammlungen 
auf dem afrikanischen Kontinent in der Epoche zwischen den 70er Jah-
ren und 80er Jahren des 20. Jahrhunderts stammen. Weiterhin sind Ob-
jekte der der afrobaianischen Kultur sowie eine Auswahl des photogra-
phischen Werkes Pierre Vergers ausgestellt.  

Für das Museu Afro beginnt in den achtziger Jahren eine neue Epo-
che, die vor allem geprägt ist durch die akribische wissenschaftliche 
Aufarbeitung der vielfältigen Wechselbeziehungen zwischen Afrika und 
Bahia durch den Ethnologen, Historiker und Fotografen Pierre Verger. 
Eine Erweiterung des Konzeption und wissenschaftlichen Betreuung des 
Museums trägt das Centro das Estudas Afro-Orientais (CEAO) der Uni-
versität Salvador, unter der Leitung von Prof. Júlio Braga und später 
Prof. Jeferson Bacelar bei. 

Die Ausstellung (von 1982-1999) wirkte in meinen Augen bei mei-
nem ersten Besuch 1993 und auch später wie ein verstaubtes „Kuriositä-
tenkabinett“, ähnlich den Sammlungen von Reisenden in Afrika in Paris 
Anfang des 20. Jahrhunderts (nach Rubin 1994 und Weil 1995). Diese 
Eindrücke wurden durch die Zeit blind gewordenen, alten Glasvitrinen 
verstärkt: bunt zusammen gewürfelte Objekte vergangener und vielleicht 
auch gegenwärtiger Zeiten, aber in fremd bleibenden Zusammenhängen, 
kleine Schilder lieferten an manchen Vitrinen unzureichende und geringe 
Informationen, wie beispielsweise „Fetisch“27. Hier bot sich die Gele-
genheit, Gegenstände einer fremden Kultur kennen zu lernen und ihnen 
gegenüber ästhetischen Genuss und Befremdlichkeit zu verspüren.28

27  Die Bezeichnung „Fetisch“ für „Gegenstände der Kraft“ mancher Kultu-
ren verknüpft mit bestimmten Kosmologien ist meist negativ behaftet mit 
evolutionistischen Konnotationen wie folgendes Zitat des Ethnologen 
Lévy-Bruhl verdeutlicht: „(…) Der Gegenstand wird nicht bloß durch den 
Verstand in Form einer Idee oder eines Bildes erfasst; je nach den Um-
ständen sind Furcht, Hoffnung, religiöser Schauer, das Bedürfnis und die 
brennende Begierde, in einer gemeinsamen Wesenheit aufzugehen, und 
schließlich der leidenschaftliche Appell an eine Schutzmacht die Seele 
dieser Vorstellung“ (Küster 2000, 96, zitiert Lévy-Bruhl 1926, 22). 

28  Münzel/Krause 2000 konstatieren bei Ausstellungsprojekten folgende Ge-
fahr: „Droht doch in manchem Fall bloße Effekthascherei, um die Gunst 
eines von einem überbordenden Freizeitmarkt gesättigten Publikum zu 
erwerben und damit das zu beachtende, aber eben nicht allein ausschlag-
gebende Kriterium der Besucherzahlen, der ‚Nützlichkeit‘ unserer Wis-
senschaft bestätigt zu glauben.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

207

Die Sammlung oder „das Museum der exotischen Künste“ (Küster 
2002, 85) stellte für Besucher, hier meist Touristen, ein kurzes Eintau-
chen in eine unbegreifliche, fremde Welt dar. Finanzielle Probleme, so 
der Kurator da Cunha (1999, Kap. 3), waren damals die Ursache für 
mangelnde personelle Betreuung der Ausstellung.29 Aus diesem Grund 
konnten technische Defekte nicht behoben werden und keine weiteren 
Ausstellungen installiert werden (da Cunha 1999, Kap. 3.3). Auch wur-
den viele Jahre keine Veranstaltungen in den Räumlichkeiten durchge-
führt. 

Der eigene Raum für die afrobrasilianische Gemeinschaft 

„Museen sind kannibalisch in ihrer Aneignung von Material anderer Men-
schen für ihre eigenen Studien und Interpretationen und sie sperren ihre Rep-
räsentationen in Vitrinen. Es gibt einen Glaskasten für jeden. [...]“ (Ames 
1993, 3; zitiert Parezo 1986) 

Um einen Einblick in die aktuelle Ausstellung (seit 1999) zu ermögli-
chen, stelle ich im Folgenden das Konzept vor. Die aktuelle Ausstellung, 
in Arbeit seit 1997, wurde von dem Museologen Marcelo Nasciemento 
Bernardo da Cunha (der museologischen Abteilung der Universität Sal-
vadors) unter Mithilfe der Museologin Emília Valente Neves gestaltet. 
Hierzu hatten Jeferson Bacelar, Luiz. F. Perret Serpa 1995 (CEAO) u.a. 
die Voraussetzungen geschaffen, indem sie über eine Kampagne zur 
Neustrukturierung des Museums, die notwendigen finanziellen Mittel 
beschaffen konnten.30 Es handelt sich um eine thematische und histori-
sche Ausstellung. Die entsprechenden Konzepte hierfür entwickelten 
Lehrende und Studierende des museologischen Instituts. Sie orientieren 
sich an museumspädagogische Richtlinien,31 die nicht näher beschrieben 
sind. 

29  Informationen hierzu und Antworten auf viele Fragen zum Museum und 
Ausstellungskonzept habe ich freundlicherweise von Emília Valente Ne-
ves und Marcelo Nascimento Bernardo da Cunha erhalten. Ihnen gilt mein 
Dank.  

30  Die Bank BBM, beispielsweise, gab 27 Holzschnitte des Künstlers Cary-
bé, die ihr Eigentum waren, zur Ausstellung frei. Hierdurch konnte ein 
Raum gestaltet werden (nach Da Cunha 1999, Kap. 3.3). 

31  Vgl. da Cunha 1999, Kap. 3. Sie scheinen sich aber auf die Auswahl der 
Themenfelder, Gestaltung der Räumlichkeiten, das Erstellen von informa-
tiven Texten zu den jeweiligen Exponaten, konzentriert zu haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

208

Die Restaurierung der Räume und der Aufbau der neuen Ausstellung 
waren 1999 abgeschlossen. Die Neueröffnung des Museums erfolgte am 
18. November 1999 in der Semana da Consciência Negra (Woche des 
schwarzen Bewusstseins). Diese Woche bezieht sich auf die Kämpfe und 
Bemühungen der Afrobrasilianer zu einer Gleichstellung mit den Wei-
ßen Brasiliens. Die Eröffnung erfolgte in diesem Sinne ohne öffentliche 
Feier. Hiermit wird m.E. deutlich, dass die Kämpfe und Bemühungen 
der „afrobrasilianischen Gemeinschaft“32 für Gleichstellung noch nicht 
erfolgreich waren. 

Mit der Neueröffnung des Museums sollte ein Raum für die afrobra-
silianische Gemeinschaft geschaffen, afrobrasilianische Kultur, Religion 
und Kunst vermittelt werden. Es waren Veranstaltungen zu speziellen 
Themenbereichen geplant.33

Die Ausstellung verteilt sich auf mehrere Räume, die nach histori-
schen und thematischen Schwerpunkten organisiert sind. Ein Rundgang 
ermöglicht der historischen Entwicklung der afrobrasilianischen Ge-
meinschaft zu folgen. Entsprechend nimmt der letzte Raum Bezug zu ak-
tuell kulturellen Themen.  

Die Ausstellung beginnt mit der Darstellung des afrikanischen Skla-
venhandels, mit der Benennung des Ursprungs der jeweiligen afrikani-
schen Nation der heutigen Afrobrasilianer. Bildtafeln informieren über 
Sklavenhandel, Landkarten veranschaulichen das vor-koloniale und ko-
loniale Afrika. Auszüge des reichhaltigen fotographischen Materials von 
Pierre Verger veranschaulichen auf Wandtafeln die Geschichte des Skla-
venhandels. Die hier ausgestellten afrikanischen Exponate werden mit 
Hilfe einer Landkarte zugeordnet. Die Exponate betreffen die Bereiche 
Metallhandwerk, Keramik, Masken, Kleider, Stoffe und Objekte der 
Freizeit.34

32  Begriff aus dem Museumskonzept da Cunha 1993. Man sollte sich die 
Gemeinschaft keinesfalls als homogene Gruppe vorstellen, so meine Er-
gänzung. 

33  Die Ausstellungsmacher stellen selbst kritisch fest, dass die Räumlichkei-
ten des Museums ungeeignet seien. Nähere Aussagen werden hierzu be-
dauerlicherweise nicht getroffen.  

34  „Wenn Gegenstände – ebenso wie Mythen – die verborgenen Teile frem-
der Kulturen repräsentieren, sollten Völkerkundemuseen sich nicht darauf 
beschränken, deren Gebrauch auszustellen, sondern auch mit den Dingen 
die unsichtbare Welt sichtbar machen. Damit verändern sich auch die Si-
chtweisen auf Herstellung und Gebrauch von Dingen. Sie werden um die 
symbolischen Aspekte des praktischen Tuns erweitert“ Suhrbier (2000, 
59). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

209

Der zweite Raum widmet sich den afrikanischen Bantu-Königen und 
dem Königsreich von Benin. Hierdurch wird eine Verbindung zwischen 
den beiden Welten Afrika und Brasilien sowie zwischen Vergangenheit 
und Gegenwart hergestellt. Die kulturelle Verbindung zwischen den 
ausgestellten Exponaten Afrikas und Brasiliens wird im dritten Raum 
mit der Darstellung „afrobrasilianischer Religiosität“ geschaffen und er-
läutert. Informationen über die Ankunft der afrikanischen Sklaven in 
Brasilien werden gegeben. Die Orixás, die afrikanischen und heutigen 
afrobrasilianischen Götter, sind hier bildhaft präsentiert. Eine Verbin-
dung zu ihrer symbolischen Welt wurde durch ihnen zugeordnete Ritual-
Objekte, Farben, Kräfte und Bereiche kreiert.  

Zwei Wandtafeln widmen sich, sowohl mit Fotografien als auch Tex-
ten, den berühmtesten Priesterinnen und Priestern des Candomblé, den 
Mães-de-Santo und Pães-de-Santo. Im dritten Raum befindet sich die 
eingangs erwähnte Glasvitrine mit Orixá-Puppen, die dem Raum eine 
folkloristische Prägung gibt.  

Abbildung 3: Berühmte Candomblé-Priesterinnen und Priester: Pho-
tographien von Pierre Verger, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000. 

Foto: Roland Kling. 

Wer die Lesekompetenz und -ausdauer mitbringt, erhält in der Ausstel-
lung wissenschaftlich fundierte Informationen über die afrobrasilianische 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

210

Kultur und Religion. Viele Afrobrasilianer sind jedoch Analphabeten, 
und Touristen sind der portugiesischen Sprache oft nicht mächtig. 

Im anschließenden vierten Raum finden afrobrasilianische Organisa-
tionen und Gruppierungen ihren Platz. Die Besucher erhalten hier die 
Gelegenheit sich mit kulturellen, historischen und aktuellen Bewegun-
gen auseinander zu setzen, wie beispielsweise historischen Widerstands-
bewegungen der Afrobrasilianer, heutige Organisationen wie Capoeira-
Schulen, Karnevalsvereine und religiöse Organisationen. 

Abbildung 4: Die Werke des Bildhauers Carybé: Zur Imagination der
Orixás. Museu Afro, Salvador da Bahia 2000. Foto: Roland Kling. 

Maßgeblich mitgestaltet hat den folgenden Raum fünf das Werk des 
Künstlers und Bildhauers Carybé. 27 überdimensional große Holzschnit-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

211

zereien von Orixás mit ihren Insignien und zugeordneten Tieren und 
Symbolen, füllen die Wände des ganzen Zimmers. Sie erscheinen als 
wertvolle, religiöse Kunstwerke, für Mitglieder der afrobrasilianischen 
Gemeinde auch als kraft- und würdevolle Orixás.

Abbildung 5: Aktuelle afrobrasilianische Kunst präsentiert im Muse-
um. Museu Afro, Salvador da Bahia 2000. Foto: Roland Kling. 

In Raum fünf befand sich im März 2001 neben der ständigen Ausstel-
lung auch eine temporäre Ausstellung zeitgenössischer Kunst. Zwei Rei-
hen mit großen Ölgemälden, auf denen Orixás und Szenen und Gebäude 
aus dem Pelourinho zu sehen waren, sind in der Mitte des Raumes pla-
ziert worden. Die Bilder waren mit kleinen Namensschildern der Künst-
ler und den jeweiligen Kaufpreisen versehen.  

Im kleineren sechsten und letzten Zimmer ist Raum für zeitgenössi-
sche Kunst geschaffen worden. Die Ausstellung schließt mit einem klei-
nen Souvenirladen, in dem die Besucher gegebenenfalls Exponate der 
aktuellen Kunstausstellung erwerben können. 

Der Museumsraum verwandelt sich in eine Galerie. Die Art und 
Weise der Präsentation der modernen Kunst ist in meinen Augen prob-
lematisch. Welche Wertschätzung von Künstlern wird in einem Museum 
präsentiert, wenn ihre Bilder kommentarlos, aneinander gereiht, zum 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

212

Verkauf angeboten werden? Zudem werden in Candomblé-Terreiros ge-
rahmte Bilder aufgehängt. Hier sind sie ungerahmt, auf Ständern anein-
ander gereiht, und werden Touristen zum Verkauf angeboten. 

Die Bedeutung des Museu Afro für die Bevölkerung  
und für die Touristen 

„Der Exotismus ist nur eine Weise, mit seinem modernen Körper und der mo-
dernen Seele die Gefühle einer alten Existenz nachzuleben, indem man sich 
im Raum anstatt durch die Zeit bewegt“ (Küster 2000, 82, zitiert Leblond 
1909). 

Das Gebäude des Museums, das sowohl Kloster als auch Medizinschule 
war, ist in meinen Augen der Kultur der Bildungselite, den ehemaligen 
Sklavenbesitzern näher als den Afrobrasilianern. Bei den Räumen fällt 
der Verzicht auf Weiß als übergeordneten Hintergrund auf. Die Wände 
der Räume sind in hellen Erdtönen gestrichen, die beige gehaltenen Bild-
tafeln mit Kaurimuschelornamenten verziert. Dies stellt sowohl eine As-
soziation mit dem Element Natur als auch mit den Farben der Wohn-
räume (Lehmhütten) und der Erde Afrikas her. In Candomblé-Häusern 
werden Farben bewusst eingesetzt und symbolisieren Kräfte und Ener-
gien. Pastelltöne und Erdfarben an den Wänden sind hier natürlicher und 
gewachsener Hintergrund. Die Ausstellung sollte die symbolischen Ent-
sprechungen von Farben und Orixás deutlicher machen. Wichtig wäre 
auch, Candomblé-Mitglieder bei der Ausstellungsplanung miteinzube-
ziehen.35

Das Kunstlicht, das warm strahlt und an manchen Stellen indirekt auf 
die Exponate fällt, ist ein ähnliches stilistisches Mittel wie die erdfarbe-
nen Dekorationen. Durch das verwendete Lichtmittel werden die Objek-
te meistens nicht ins Rampenlicht erhoben, nicht scharf kontrastiert.  

Welche Qualitäten muss ein Museum haben, um afrobrasilianische 
Kultur in ihrer Vielschichtigkeit darzustellen und zu vermitteln? 
Afrobrasilianische Kultur und Religion sind sehr bewegt, voller Ereig-
nisse. Feste, Rituale, Tänze und Karneval spielen eine große Rolle. 

35  Das Konzept einer Ausstellung in Kommunikationsprozessen mit den 
„Auszustellenden“ und viel Einvermögen zu entwickeln, ohne an Besu-
cherzahlen, internationalem Erfolg und Tourismus zu denken, würde eine 
Ausstellung dieser Art aufwerten und sie authentisch gestalten. Eventuell 
spiegelt sich in der Wandgestaltung der Wunsch der Kuratoren nach an 
Westkultur angelehnten Ausstellungsdesigns.

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

213

Diesbezüglich ist zu überlegen, inwieweit das Medium der Performance 
in die Ausstellung integriert werden kann. In wie weit kann der Hand-
lungsaspekt der Religion Candomblé veranschaulicht werden? Das Mu-
seum könnte auch durch Bereitstellung der neuen Medien, wie in seinem 
Konzept festgehalten, Handlungsfelder der Objekte erläutern, beispiels-
weise Candomblé-Rituale vorstellen, die Bedeutung von Musik und 
Trommelrhythmen und vorhersehbare problematische Verständnisberei-
che erläutern. 

Ein weiteres Problem der Ausstellung ist, dass für viele Mitglieder 
der „afrobrasilianischen Gemeinde“ ein Museumsbesuch keinesfalls be-
deutsam ist. Museen haben für viele eine geringe Bedeutung und ein Be-
such im Museum ist zudem schwierig zu finanzieren. Die „afrobrasilia-
nische Gemeinschaft“, so man die Gruppe als Einheit definieren will, hat 
meist ein wesentlich geringeres Einkommen, weit weniger Bildung, ver-
bunden mit einer hohen Analphabetenrate, als die „Gemeinschaft der 
„Latino-Brasilianer“, der Mitglieder der Dominanzkultur.  

Ein Problem für viele ist die Identifizierung mit der eigenen Kultur, 
Geschichte, und Religion.36 Die Ausstellung ist für viele Afrobrasilianer, 
die nicht zur Bildungselite gehören, nicht Identität stiftend. Im Bezug 
zum Candomblé sind Identitätsräume eher als soziale Felder zwischen-
menschlicher Begegnungen zu bezeichnen, innerhalb derer sich die Welt 
für das Subjekt weitgehend kohärent erschließt (nach Probst 1998, 295). 
Entgegen dem Konzept und der Intention der Kuratoren, bietet die Aus-
stellung zu wenig Spielraum für Erfahrung und Begegnung.37

36  Es gibt mehrere Strömungen in der afrobrasiliansichen Gemeinschaft. O
Movimento Negro (die schwarze Bewegung) basiert auf der Ideologie 
„Zurück zu den Wurzeln“, der Identifizierung mit der afrikanischen Ver-
gangenheit, Religion und Kultur. Eine weit verbreitete Strömung sinnt 
nach Branqueamento (Weißwerdung). Dies beinhaltet, sich mit der Kultur 
der „weißen Elite“ zu verbinden, die eigenen schwarzen Wurzeln zu ver-
leugnen und durch Heirat mit Partnern hellerer Hautfarbe, auch äußerlich 
dazu beitragen, dass die Kinder weiß werden. Dies trägt der eigenen Sta-
tuserhöhung bei, bringt erhebliche Vorteile auf dem Arbeitsmarkt und in 
der gesellschaftlichen Anerkennung. Dies hat als Auswirkung im sozialen 
Leben, dass beispielsweise Morenos (Mischlinge brauner Hautfarbe) sich 
von Personen schwarzer Hautfarbe abgrenzen. 

37  In den Zeiten während meiner Forschungsaufenthalte in Salvador fanden 
außer der Ausstellung zur „aktuellen Malerei“, die meines Erachtens nicht 
aus sich selbst sprechen kann, sondern einer ausgiebigen Erläuterung be-
darf, keine Events statt.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

214

So haben Orixá-Figuren und Abbildungen ursprünglich ihren Platz in 
Candomblé-Häusern, auf Altären und überall in der Natur, im Kontext 
einer lebendigen Kosmologie und dem umfangreichen Tätigkeitsfeld von 
Menschen afrobrasilianischer Kultur. Orixá-Figuren erhalten vielfältige 
Opfergaben, sind „lebendig gedachte“ Objekte der Kraft. Sie sind Be-
standteil einer kosmischen Ordnung, die in Ritualen von Menschen im-
mer wieder erneuert werden muss. Ohne einen Zusammenhang zur 
Handlungsgeschichte zu erstellen, bleibt die Puppe für den Touristen ein 
folkloristisches Kunstwerk, auch wenn eine Wandtafel neben der Vitrine 
ausführliche Erläuterungen gibt. Auch auf die Multivokalität der Objek-
te38 sowie deren Rekontextualisierung (nach Röschenthaler 1999, 81-
103) muss verwiesen werden.  

Die Geschichte der Räumlichkeiten und der Bauart des Gebäudes 
entsprechen nicht einem Ort afrobrasilianischer Identität. Betrachter, 
meist Latino-Brasilianer oder Touristen, betreten ein gewohntes Ausstel-
lungs-Ambiente und blicken von hier auf die „Anderen“. Die ausgestell-
ten Gegenstände und im gleichen Zuge die Menschen, welche mit diesen 
Gegenständen assoziiert werden, werden hierdurch „exotisiert“.  

Wer ist die Zielgruppe für das Museum? Wenn mit der Bezeichnung 
„afrobrasilianische Gemeinschaft“ nur die Personen aus der Wider-
standsbewegung und der intellektuellen Elite gemeint sind, welche sich 
um afrobrasilianische Identität bemühen, ist dieser Personenkreis mit der 
Ausstellung angesprochen.39 Für Touristen bedarf sie gezielter Führun-
gen, die auch die Wahrnehmung hinsichtlich Klischees schärfen. Perso-
nen, die der Landessprache nicht mächtig sind, scheitern an den Be-
schreibungen und ihr Blick bleibt beispielsweise an der Vitrine mit den 
Orixá-Puppen, die ihnen aus einem anderen Kontext vertraut erscheinen, 
haften. Die Puppen schwarzer Haufarbe, in bunte Barockgewänder ge-
kleidet, wirken lediglich dekorativ.40

38  Vgl.: „Myth and memories embodied in […] objects” Weil (1995, 10-12). 
39  Es wurden bisher keine Besucherumfragen gemacht wurden und somit ist 

wenig darüber bekannt, was den Besuchern an der Ausstellung gefällt, 
was nicht, was als Bereicherung empfunden wird. 

40  Die Konzepte von Ästhetik sind von Kultur zu Kultur und von Subkultur 
zu Subkultur unterschiedlich und werden bestimmt durch gesellschaftliche 
Vorgaben. Im Museum werden Besucher mit ästhetisierten Objekten kon-
frontiert, die herausgelöst aus ihrem sozialen Kontext nicht aus sich selbst 
heraus verstanden werden können. Vgl. ausführlich zu dieser Thematik 
bei der Ausstellung: „Face of the Gods“ (von Thompson in Berlin 1998) 
Pantke (2003). Der Besucher reagiert mit seinem „erlernten“ ästhetischen 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

215

Einen Besuch des Museu Afro unternehmen vor allem Touristen, die 
in organisierten Reisen die Altstadt Salvadors besichtigen, dort Souve-
nirs einkaufen, photographieren, baianische Spezialitäten speisen und 
eventuell abends eine Show im Restaurant Senac ansehen, bei der ihnen 
Orixá-Tänze, folkloristische Tänze, wie Samba-de-Roda, Fischertänze, 
Karnevalssamba und Capoeira, präsentiert werden. Die Touristen kom-
men aus dem Süden des Landes oder aus Europa, manche auch aus den 
Vereinigten Staaten und Argentinien.  

Neben Studenten sind salvadorianische Schulklassen angesprochen, 
die Ausstellung mit ihren Lehrern zu besuchen. Schon allein durch die 
geographische Größe der Stadt mit ihren vielen weit entfernt liegenden 
Schulen, schlechten Busverbindungen und fehlenden Geldern im meist 
privat finanzierten Bildungsbereich, ergibt sich eine andere Besucher-
struktur als in europäischen Museen. Die Frequentierung des Museums 
durch Einwohner der Stadt ist dementsprechend wesentlich geringer als 
in europäischen Städten. Obwohl der Eintrittspreis mit zwei Reais41 ge-
ring gehalten wird, ist dies ein für viele nicht zu leistender finanzieller 
Aufwand. Für brasilianische Touristen aus dem Süden wird die Historie 
durch die schon erwähnten Karten, Fotografien und Beschreibungen an-
schaulich dargestellt. Internationale Touristen können, sofern der Spra-
che mächtig oder geführt, ebenfalls einen Eindruck gewinnen.  

Das Museum ist ein Vorzeigeobjekt, das sich nahtlos in das Bild des 
restaurierten Pelourinho einfügt. Die Intention der Kuratoren, das Kul-
turerbe darzustellen und zu bewahren, ist erreicht worden. Die Erklä-
rungstexte sind an manchen Stellen zu abstrakt gehalten, viele Inhalte 
können vom nicht vorinformierten Besucher nicht erschlossen werden.  

Für problematisch halte ich auch den Verkaufsladen, da Kultur im 
Museum ausgestellt, und im Museumsladen Folklore verkauft werden 
soll. Kultur wird durch Folklorisierung vermarktet. In deren Folge 
kommt es zu einer Werteverschiebung (nach Bacelar 1995 und Pantke 
1997).

Empfinden, bedarf jedoch einer Vermittlung, um die symbolischen Inhalte 
und kulturellen Wertvorstellungen zu begreifen, die den Objekten inne-
wohnen. Zu neuen, reflektierten Vermittlungskonzepten im Museum vgl. 
den Beitrag von Susan Kamel im vorliegenden Band. Des Weiteren ist 
nach ist den „angebotenen Möglichkeiten der Rezeption und Interpretation 
kultureller Darstellungen“ zu fragen sowie nach den „Intentionen, die die-
sen „Angeboten“ unterliegen“ (nach Susanne Lanwerd 2002, 192). 

41  Real, pl.: Reais = Brasilianische Währungseinheit. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

216

Fremd gebliebene, afrobrasilianische Kultur im eigenen Land ver-
dient für viele „Latino-Brasilianer“, keine besondere Würdigung, da sie 
sich an den europäischen Kulturen orientieren. Mit der neuen Valorisie-
rung Bahias durch Tourismus hat sich die Wertigkeit von „bahianischer 
Folklore und afrobrasilianischer Kultur“ erweitert. Die Ausstellung im 
Museu Afro stellt einen Lernort für portugiesisch Sprechende, für Ge-
schichte, Religion und manche Einzelheiten der afrobrasilianischen Kul-
tur dar.42 Ein Einblick in eine fremde Welt ist für Museumsbesucher ge-
glückt, vergleichbar mit folgendem Photo, bei der Ausstellung „Altäre – 
Kunst zum Niederknien“, Düsseldorf 2001: 

Abbildung 6: Museumsbesucher der Ausstellung „Altäre – Kunst zum
Niederknien“ (Düsseldorf 2001) blickt auf einen fremden Altar 

in Afrika.43 Foto: Christiane Pantke. 

42  Ausführlich zum Lernen im Museum siehe Hein 1998. 
43  Museumsbesucher, die beispielsweise die Ausstellungen „Face of the 

Gods“ (Berlin 1998), „INRI“ (Berlin 1999), „Heaven“ (Düsseldorf 1999, 
Liverpool 2000), „Seeing Salvation“ (London 2000); „Glauben“ (Sieben-
Hügel, Berlin 2000) und „Altäre – Kunst zum Niederknien“ (Düsseldorf 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

217

Das Museum könnte es sich zur Aufgabe machen, Informationen über 
die politische und soziale Situation der Afrobrasilianer und die Stellung 
ihrer Kultur in der Gesellschaft zu geben. Dies impliziert beispielsweise 
Bereiche des Bildungs- und Gesundheitswesen und Probleme der Ras-
sendiskriminierung. 

Abbildung 7: Außerhalb des Museu Afro (2000): Klischee der Baiana
(Kleidungsstücke einer Candomblé-Priesterin um sich dahinter zu posi-

tionieren und photographieren zu lassen). Foto: Roland Kling. 

Ausblick 

„Eine Reise vollzieht sich sowohl im Raum wie in der Zeitund in der sozialen 
Hierarchie“ (Levi-Strauss 1978, 76). 

Der Ort des Museu Afro im Stadtteil Pelourinho mit seiner Geschichte 
und dem verfallenden Barock ist geeignet für das Museum, da hier im 
städtischen Raum Geschichte und Gegenwart lebendig sind, städtische 
Kultur und Subkulturen ihn beständig verwandeln. Das Gebäude als Ort 
                                                                                                                                         

2001) betrachteten, sichteten weitaus kleinere Ausschnitte fremder Religi-
onen und Kulturen. Für manche stellt dies einfach eine Reise ins Exoti-
sche an einem Regentag dar, oder dient dem Kunstgenuss. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

218

ist nicht passend, da es elitärer Raum der „Latino-Brasilianer“ war, be-
vor das Museu Afro dort untergebracht wurde. Die Ausstellung des Mu-
seu Afro basiert auf einer fundierten wissenschaftlichen Forschung und 
bewahrt Kultur- und Geschichtssgüter, die in dieser Form und dem Zu-
sammenhang zwischen Afrika und Bahia zuvor nicht existierten. Wis-
senschaftler, Künstler und Candomblé-Priester haben dazu beigetragen, 
dass ein breites Spektrum der Cultura Afro präsentiert werden kann. Die 
Intention, mit der Ausstellung Identitäts-Raum und Begegnungsstätte für 
die „afrobrasilianischer Gemeinde“ zu gestalten, wäre dann verwirklicht, 
wenn die im Konzept geplanten Zusatzveranstaltungen und Zusammen-
künfte stattfinden und das Bildmaterial erweiternde Medien in die Aus-
stellung integriert werden würde. Es ist Informationsstätte für Lesewilli-
ge. Da die Ausstellung nicht als Leseausstellung konzipiert wurde, kann 
viel des umfangreichen Materials nicht erschlossen werden. 

Das Museu Afro ist zeitgleich mit dem Tourismusboom in Bahia ent-
standen und wertet den Stadtteil Pelourinho touristisch auf. Für Touris-
ten ist das Museum attraktiv, im Sinne von „Eintauchen in eine andere 
Welt“. Die Ausstellung „als Ort“ fördert Klischees und exotische Frem-
denbilder, da der Vermittlung von Religion und Kultur für Touristen 
kaum Rechnung getragen wurde. 

Das Museum muss sich als Aufgabe stellen, einen kritischen Umgang 
mit Fremd- und Selbstbildern zu fördern. Direkt am Ort der präsentierten 
Kultur, hätte das Museu Afro gegenüber ethnologischen Ausstellungen 
zu fremden Religionen und Kulturen in Europa den Vorteil, dass die 
Auseinandersetzung, das Begreifen und Verstehen der Kultur und der 
Präsentation von Identität auf der Straße, in lebendigen Aktivitäten au-
ßerhalb des Museums weitergehen könnte. Es könnte „Ort kultureller I-
dentität“ werden und kreatives Kulturzentrum. Die „Kraft des Performa-
tiven“44 muss eingesetzt werden, um der Vitalität von gelebter Kultur, 
dies impliziert gelebte Religion und lebendigen Subkulturen, Ort und 
Raum zu geben, sei es innerhalb oder außerhalb dieses Museums. 

44  Theoretische Ansätze hierzu vgl.: Wulf, Göhlich, Zirfas (2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

219

Literatur 

Ames, Michael M. (1992): Cannibal Tours and Glass boxes. The An-
thropology of Museums. Vancouver 

Augé, Marc (1994): Orte und Nicht-Orte. Vorüberlegungen zu einer 
Ethnologie der Einsamkeit 

Augel, Johannes/Parente Augel, Moema (1987): Salvador: Historische 
Größe – schmerzliche Erneuerung. In: Ernst, Rainer W. (Hg.), Stadt 
in Afrika, Asien und Lateinamerika. Berlin, 93-124 

Bacelar, Jeferson (1995): Modernização e a Cultura dos Negros em Sal-
vador. In: Simpósio International: Culturas Marginalizadas e Proces-
sos de Modernizção na América Latina. Hg.: Centro de Estudos A-
fro-Orientais. Salvador, 2-17 

Bourdieu, Pierre (1992): Rede und Antwort. Frankfurt/Main. 1974. Zur 
Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt/Main 

Buarque de Holanda, Sérgio (1995): Die Wurzeln Brasiliens. Frank-
furt/Main. Original 1936. Castro Araujo, Nadya; Sá Barreto, 1998. 
Trabalho e Desigualdade Raciais. Negros e brancos no mercado de 
trabalho em Salvador. São Paulo 

Da Cunha, Marcelo Nascimento Bernardo (1999): O Museu Afrobrasi-
leiro da Universidade Federal da Bahia: Um Estudo de Caso sobre 
Musealização da Cultura Afrobrasileira. Salvador 

Drobishewa, Leokadia (1995): Die Herausbildung der gegenwärtigen 
Nationalpolitik und der neuen ethnokulturellen Konzeption des Viel-
völker-Russland – unter besonderer Berücksichtigung der Tätigkeit 
der historischen und volkskundlichen Museen. In: Wege nach Euro-
pa: Ansätze und Problemfelder in den Museen. 11. Tagung der Ar-
beitsgruppe Kulturhistorische Museen in der Deutschen Gesellschaft 
für Volkskunde vom 4.-8. Oktober 1994. Berlin, 28-32 

Erikson, Eric H. (1959): Identität und Lebenszyklus. Frankfurt 
Estel, Bernd (1993): Identität. In: Cancik, Gladigow, Kohl (Hg.), Hand-

wörterbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe Bd. III. Stutt-
gart, Berlin, Köln, 207-210 

Filgueiras Gomes/Marco Aurélio de (Hg.) (1995): Pelo Pelô: história, 
cultura e cidade. Salvador 

Halbwachs, Maurice (1985): Das kollektive Gedächtnis. Frankfurt 
Hein, George E. (1998): Learning in the Museum. London 
Hofbauer, Andreas (1989): Afrobrasilien – vom „Quilombo“ zum „Qui-

lombismo“– Vom Kampf gegen die Sklaverei zur Suche nach einer 
neuen kulturellen Identität. Frankfurt 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

220

Kamel, Susan (2002): Statement im vorliegenden Band 
Keupp, Heiner (1999): Das Patchwork der Identitäten in der Spätmoder-

ne. Reinbek bei Hamburg 
Kraus, Michael/Münzel, Marc (2000): Einleitung. In: Kraus, Michael; 

Münzel, Mark (Hg.), Zur Beziehung zwischen Universität und Mu-
seum in der Ethnologie. Marburg, 7-16 

Küster, Bärbel (2000): Primitivismus als Anthropologie. Kulturvergleich 
um 1900 in Werken Von Henri Matisse und Pablo Picasso. Unveröf-
fentlichte Inauguraldissertation zur Erlangung des Grades eines Dok-
tors der Philosophie. Klass. Philosophie und Kunstwissenschaften 
der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt/Main 

Lanwerd, Susanne (2002): Religionsästhetik. Studien zum Verhältnis 
von Symbol und Sinnlichkeit. Würzburg 

Leblond, Marius-Ary (1909): L’idéal du XIXe siècle. Paris 
Lépine, Claude (1981): Os Esteriótipos da Personalidade no Candomblé 

Nagô, In: Olóòrisà, Escritos sobre a Religião dos Orixás. São Paulo 
Levi-Strauss, Claude (1978): Traurige Tropen. Frankfurt 
Lévy-Bruhl, Lucien (1910): Fonctions mentales dans les sociétés infé-

rieures. Paris. (dt. Das Denken der Naturvölker. Wien und Leipzig, 
1926)

Lopes, Maria Margaret (2001): O local musealizado em nacional – a-
spectos da cultura das ciências naturais no século XIX, no Brasil. In: 
Heizer, Alda; Passos Viera, Antonio A. (Hg.), Cîenca, civilização e 
império nos trópicos. Rio de Janeiro, 77-96 

Mossmann, Susan (Hg.) (1987): Tourism: Museum Dream or Night-
mare? The proceedings of the Annual Study Weekend held in Hull, 
10th-14th September 1987. Transactions No. 23; Museum Profes-
sional Group. Hull 

Nußbeck, Ulrich (1995): Europäer in Symbolen und Klischees. Zu einer 
Ausstellung im Museum für Volkskunde. In: Wege nach Europa: 
Ansätze und Problemfelder in den Museen. 11. Tagung der Arbeits-
gruppe Kulturhistorische Museen in der Deutschen Gesellschaft für 
Volkskunde vom 4.-8. Oktober 1994. Berlin, 115-119 

Pantke, Christiane (1997): Favelas, Festas und Candomblé. Zum inter-
kulturellen Austausch zwischen Afrobrasilianern und Touristen im 
Rahmen kultischer und profaner Festveranstaltungen in Salvador da 
Bahia. Mikrofiches. Ketsch  

Pantke, Christiane (2003): Afroamerikanische Altäre: „Vom rostigen Ei-
sen zum Antlitz der Götter?“ In: Lanwerd, Susanne (Hg.), Kanon der 
Sinne. Religionsästhetik als akademische Disziplin. [Études Luxem-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

221

bourgeoises D`Histoire & De Science des Religions, Vol. 2], 
Luxembourg, 169-180 

Parezo, Nancy J. (1986): Now it is Time to Collect. Anthropology of the 
Americas Masterkey 59 (4):11-18. 1988. A Glass Box for Everyone: 
Displaying Other Cultures. Paper presented to the special sympo-
sium, „The Objects of Culture”, chaired by Peter H. Welsh and 
Nancy Parezo; annual meeting of the American Anthropological As-
sociation; Phönix, 19. November 

Philips, David (1997): Exhibiting Authenticy. Manchester 
Pollak-Eltz, Angelina (1995): Trommel und Trance. Die afroamerikani-

schen Religionen. Freiburg, Basel, Wien 
Probst, Peter (1998): Auf der Suche nach dem Publikum. Prolegomena 

zu einer Anthropologie der Öffentlichkeit im Subsaharischen Afrika. 
In: Fischer-Lichte, Erika; Kolesch, Doris (Hg.), Paragrana. Internati-
onale Zeitschrift für Historische Anthropologie, Bd. 7, Heft 1, Berlin, 
291-305 

Rego, Waldeloir (1968): Capoeira Angola. Ensaio Sócio-Etnográfico. 
Salvador 

Reuter, Astrid (2000): Das wilde Heilige. Roger Bastide (1898-1974) 
und die Religionswissenschaft seiner Zeit. Frankfurt, New York 

Röschenthaler, Ute (1999): Of Objects and Contexts: Biographies of 
Ethnographica. In: Journal de Africanistes 69 (1), 81-103 

Rubin, Williams (Hrsg) (1986): „Primitivism“ in 20th Century Art. The 
Museum of Modern Art, New York. New York 

Schimany, Peter (1999): Tourismussoziologie zwischen Begrenzung und 
Entgrenzung. Eine vorläufige Zwischenbilanz. In: Bachleitner, Rein-
hard; Peter Schimany (Hg.): Grenzenlose Gesellschaft – grenzenloser 
Tourismus? München, Wien, 9-24 

Schmidt, Bettina E. (2002): Karibische Diaspora in New York. Vom 
„Wilden Denken“ zur „Polyphonen Kultur“. Berlin 

Suhrbier, Mona B. (2000): Die Tücke des Objekts. In: Kraus, Michael; 
Münzel, Mark (Hg.), Zur Beziehung zwischen Universität und Mu-
seum in der Ethnologie. Marburg, 53-62 

Thompson, Robert Farris (1993): Faces of the Gods. Art and Altars of 
Africa and the African Americas. New York 

Verger, Pierre (1987): Fluxo e Refluxo do tráfico de escravos entre o 
golfo de Benin e a Bahia de Todos os Santos dos séculos XVII à 
XIX. São Paulo 

Weil, Stephen E. (1995): A Cabinet of Curiosities. Inquiries into Muse-
ums and their Prospects. Washington and London 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

222

Wulf, Christoph/Göhlich, Michael/Zirfas, Jörg (Hg.) (2001): Grundlagen 
des Performativen. Eine Einführung in die Zusammenhänge von 
Sprache, Macht und Handeln. Weinheim und München 

Zips, Werner (2002): Theorie einer gerechten Praxis oder: Die Macht ist 
wie ein Ei. Wien 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223

DIE DSCHAGGA-NEGER „AUFGEHOBEN“ ZWISCHEN 
KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

Ein re l igionsw issenschaft l iches Ausste l lungsprojekt  zu 
Mission und Kolonial ismus in Tanganjika um 1900 

CHRISTOPH AUFFARTH

Hubert Mohr zum 50. Geburtstag 

1. Politisches Vergessen und Kulturelles Gedächtnis: Durban 2001 

Auf der Antirassismuskonferenz in Durban im September 2001 ging es 
heiß her: Die westlichen Staaten sollten ihre Schuld anerkennen an Im-
perialismus, Sklaverei, Genozid, die konkreten Schäden, die sie den Fa-
milien von Sklaven oder Getöteten zugefügt hatten. Reparationszahlun-
gen müssten dem Schuldeingeständnis folgen.  

Israel sollte als Kolonialmacht geächtet werden, die den Kolonialis-
mus Europas im 19. Jahrhundert mit einer Apartheids-Politik gegenüber 
den Palästinensern fortführe. Europa habe mit der Gründung des Staates 
Israel seine Schuld abgeschoben und der arabischen Welt aufgehalst. 
Nachdem das Apartheids-System im Land der Konferenz Südafrika end-
lich überwunden ist und in einem schmerzlichen Erinnerungsprozess al-
ler Beteiligten in der „Wahrheitskommission“ durchgearbeitet wurde, 
wird Israel als das Land der neuen Apartheid angeklagt. 

Verdrängung und Gedächtnis sind wohl innerlich-individuelle Pro-
zesse, die mit dem Täter und dem Opfer, vielleicht noch ihren Verwand-
ten sterben, wenn sie nicht etwa in einem Gerichtsprozess als Akten auf-
gehoben werden.1 Aber dieses physiologische Erinnern, das hat die Dis-
kussion um „Schlussstrich“ oder Mahnmal für die Ermordung der Juden 

1  So individualisiert Robert Leicht: Im Schatten der Tat. DIE ZEIT vom 6. 
September 2001, 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTOPH AUFFARTH

224

als bleibende Erkenntnis hervorgebracht,2 kann überführt werden in ein 
kulturelles Gedächtnis. Zeichen der Erinnerung verweisen in der jeweili-
gen Gegenwart auf nicht mehr Präsentiertes, aber doch Präsentes. Sie 
sind ausgelagert aus dem physiologischen Gedächtnis, und verlangen 
jenseits von Täter und Opfer nach Erklärung, danach aus der Erinnerung 
in die Gegenwart hervorgeholt zu werden.3 Sie können in der Fülle der 
Zeichen leicht übersehen werden, aber sie sind da, können, wenn sie 
aufbewahrt wurden, wieder entdeckt werden und in die Diskussion der 
Gegenwart präsent werden, präsentiert durch die Stimme derer, die sie in 
das Gespräch einführen. 

Während die Delegationen der USA und Israels die Konferenz von 
Durban verließen, hat der deutsche Außenminister Joschka Fischer (am 
1.9.2001) als einer der wenigen westlichen Verantwortlichen sich nicht 
aus der Verantwortung geschlichen oder strikt jede Schuld abgewiesen. 
Er hat vielmehr mit den folgenden Worten der Erinnerung die folgende 
Funktion zugewiesen: 

„In vielen Teilen der Welt reicht der Schmerz über die bis heute nachwirken-
den Folgen der Sklaverei und der Ausbeutung durch den Kolonialismus noch 
tief. Vergangenes Unrecht lässt sich nicht ungeschehen machen. Aber Schuld 
anzuerkennen, Verantwortung zu übernehmen und sich seiner historischen 
Verpflichtung zu stellen, kann den Opfern und ihren Nachkommen zumindest 
die ihnen geraubte Würde zurückgeben. Ich möchte dies deshalb hier und heu-
te für die Bundesrepublik Deutschland tun.“4

Solch eine Anerkennung einer historischen Schuld kann noch erhebliche 
Konsequenzen nach sich ziehen. Die Zahlung einer Buße kann zu langen 
Verzögerungstaktiken führen, wie der Fall der Reparationszahlungen für 

2 Dabei soll nicht die Arbeit etwa von Maurice Halbwachs ausgeblendet 
werden, der schon weit früher grundlegende Erkenntnisse dazu entdeckt 
hat. 

3  Auf das Thema Erinnerung/Memoria in unterschiedlichen Wissenschafts-
bereichen hat hingewiesen Michael Borgolte (1998, 197-210). Es genügt, 
auf die Arbeiten von Aleida und Jan Assmann zu verweisen. Exzellent der 
Artikel „Erinnerung/Gedächtnis“ von Hubert Cancik und Hubert Mohr 
(1990, 299-323).  

4  Zitate der Rede im veröffentlichten Wortlaut des Auswärtigen Amtes; die-
ses hat Januar 2002 die Konferenz im Rückblick gewürdigt. (www.aus-
wärtigesamt.de/www/de/aussenpolitik/menchenrechte/rassismus.htm). 
Kommentar bei Leicht 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„AUFGEHOBEN“ ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

225

die Massaker deutscher Wehrmacht in Griechenland während des Zwei-
ten Weltkriegs zeigt. Aber wer kennt noch den konkreten Anlass, den 
der Außenminister hier für die Bundesrepublik Deutschland als Schuld 
übernahm. Solange die Nachfolger des Deutschen Reiches sich im Kal-
ten Krieg unter dem Mantel der jeweils großen Brüder im Zuweisen von 
Schuld und gleichzeitig dem Abweisen eigener Verantwortung gefielen 
und ein Versteckspiel spielten,5 war nicht nach Schuldeingeständnissen 
gefragt. Mit der Übernahme der westlichen Verfassung in den „neuen 
Bundesländern“ und dem Prozess, der harmonisierend als „Vereinigung“ 
beschrieben wird, kann sich die politische Amnesie nicht mehr verste-
cken.  

Aber wer kennt den Anlass zu dieser Anerkennung einer historischen 
Schuld, wer hat ihn im Gedächtnis? Die Opfer wie die Täter sind längst 
tot. Wo ist das kulturelle Gedächtnis bewahrt für die historische Schuld 
am Genozid der Herreros. Wer kennt noch die Hottentotten, die Massai 
(die schon, weil ein exotisches Nomadenvolk), wer kennt noch die 
Chagga oder Hehe, aber wer weiß auch noch von der neuen Politik des 
neuen Direktors der Kolonialamtes, Bernhard Dernburg? Das kulturelle 
Gedächtnis bedarf der Erneuerung von Generation zu Generation, soll 
ich sagen von Konversion zu Konversion? Denn das Gedächtnis pflegen 
und erneut in die Öffentlichkeit stellen, heißt, es in neue Kontexte stel-
len, gewandeltes Bewußtsein, es für andere Interessen zu präsentieren, 
heißt immer auch gegen jemanden zu erinnern. Der Vorgang der Veröf-
fentlichung, das ist der entscheidende Punkt zu unserem Generalthema, 
stellt die Frage: Wer spricht zu wem in welcher Absicht? Um sich zu 
Lasten wessen zu entlasten? 

2. Globalisierung – Europäisierung – Amerikanisierung 

Die Herausforderungen der Modernen Welt an den „flexiblen Men-
schen“ scheinen neu zu sein. Noch nie waren so viele Menschen heimat-
los: als Flüchtlinge, Heimatvertriebene, als Gastarbeiter und Arbeits-
migranten, im Bewährungsaufstieg in Übersee, als Weltmeister in Ur-
laubsreisen. Der Eindruck beruht auf Bildern vergangener Zeit, in denen 

5  Gerade die Geschichtsschreibung der DDR hat intensiv an der Aufarbei-
tung des deutschen Imperialismus gearbeitet in dem Bewusstsein, dass 
„der Imperialismus als höchste Stufe des Kapitalismus“ (so Lenin) bis in 
die Gegenwart bestehe und jetzt von den USA betrieben werde.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTOPH AUFFARTH

226

es diese Zwänge zur Mobilität und Flucht noch nicht gegeben habe, wo 
es noch die Scholle, die Heimat, den Lindenbaum gab. 

Das sind Legitimationsstrategien für die Gegenwart, die etwa in der 
Debatte um ein neues Staatsbürgerschaftsrecht falsche Argumente lie-
fern. Fremde in Deutschland und Deutsche im Ausland, Deutschland als 
Auswanderungsland und Deutschland seit vier Generationen schon Ein-
wanderungsland sind sozialgeschichtliche Einsichten, die in der Öffent-
lichkeit ins Bewußtsein gehoben werden müssen, um dem „Heimat“-
Argument als ideologisch und einseitig zu widersprechen (Sennett 1998; 
Sassen 1996). Historische Migrationsforschung hat hier immer wieder 
auch aktuelle Bezüge, Klaus J. Bade sei als Beispiel für den politisch en-
gagierten Wissenschaftler genannt.6

Alfred Anderschs „Zanzibar oder der letzte Grund“, die Karl-May-
Filme sind die Formen der Fernwehs, die die Nachkriegsgeneration 
pflegte; die Generation um die Jahrhundertwende war viel welt-
gewandter, informierter. Für Deutsche war Afrika mehr als ein Traum, 
war die Chance zu einer neuen Existenz; nicht mehr der Traum vom Tel-
lerwäscher zum Millionär in Amerika.  

Ausstellungen sind eine Herausforderung, das Detail, die Lupe, das 
Bild, die kontextlose Kunst, das Souvenir wieder in den Kontext zu stel-
len. Sie sollen viele ansprechen, insofern müssen sie popularisieren.  

3. „Aufgehoben“ und in die Erinnerung präsentiert:  
Das Medium Museum und seine Aufgaben für die Öffentlichkeit 

In einem wunderbaren Wort hat der preußische Staatsrat Friedrich Wil-
helm Hegel die Ambivalenz des kulturellen Gedächtnisses kaschiert: 
„Aufgehoben“. An dem Wort lässt sich mehreres über die Funktion des 
Museums erkennen.  

Zum einen hat Hegel das Wort für sein Fortschrittskonzept ge-
braucht: Aufheben heißt auf eine höhere Stufe heben. Für die, die im 20. 
Jahrhundert so viele Rückschritte, so häufig die Kehrseiten von epocha-
len Fortschritten (wie der Atomkraft) erlebt oder gelernt haben, ist die 
Utopie des Fortschreitens ‚zur Freiheit‘ zum Alptraum geworden. Das 
Museum hat dabei die Funktion, Stufen der Geschichte vor Augen zu 
führen, an denen der Fortschritt erkennbar wird. Neben der Faszination 
des Exotischen und Historischen steht das Grauenerregende der Ande-

6  Es genüge der Verweis auf die Rede von Klaus J. Bade (2000a; 1992; 
2000b). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„AUFGEHOBEN“ ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

227

ren, des Nicht-Gegenwärtigen. Seine Utopie steht in Spannung zu der 
gegenwärtigen Welt. Es kann sie bestätigen, es kann sie in Frage stellen. 

Zum anderen die Gedächtnisfunktion des Museums, das für andere 
etwas aufbewahrt. In der Tat sind in Museen der westlichen Welt oft Ex-
emplare von Handwerk, von Musikinstrumenten, von Schmuck ‚aufge-
hoben’, die in den Ländern, wo sie produziert wurden, nutzlos wegge-
worfen worden sind. Die Statuen der Akropolis, die Lord Elgin dem Bri-
tischen Museum stiftete, wären längst in einen Kalkofen gewandert (sagt 
man), um als Mörtel für eine Moschee materialiter, aber nicht mehr so 
formschön weiterzuexistieren. Wenn in Afrika eine Tradition erneuert 
werden soll, dann müssen Afrikaner nach Europa gehen, wo man Stücke 
mit ‚ihrem’ Ornament bewahrt.  

Der Schwager des Missionars (von dem die Ausstellung handelt) war 
ebenfalls Missionar, der bekannte Bruno Gutmann. Die Leipziger Missi-
on, zu der die beiden gehören, zeichnet sich dadurch aus, dass sie als ei-
ne Schulmission auf die Verwurzelung der Schüler in ihrer eigenen Tra-
dition Wert legten. Die Einheimischen lernten also nicht die Sprache der 
neuen Herren, sondern ihre Volkssprache und das Christentum sollte ihre 
Volkskirche werden.7 Zweifellos war das ein anderes Konzept als viele 
andere Missionen es betrieben, erst recht als die Kolonialherren. Aber 
Gutmann notiert „das Recht der Dschagga“ in dem Bewusstsein auf und 
‚hebt es auf’, weil es in Kürze so nicht mehr  existieren wird. Es geht 
nicht um die Bewahrung einer Tradition, sondern um die Erinnerung und 
den Vergleich mit der neuen Zeit. Gutmann gehört später auch als Mit-
glied einer Kommission des Reichstags zur Erforschung von Recht und 
Sitte der Kolonialvölker an. Man wollte die Kolonialvölker kennen, um 
sie zu guten Deutschen erziehen zu können (Winter 1979, 52). Hinter-
grund war die Erfahrung der Kolonialmächte, dass der hohe Einsatz von 
Gewalt nur Gegengewalt provozierte und eine hohe militärische Präsenz 
erforderte. Die Politik der Ära Bernburg nach dem großen Maji-Maji-
Aufstand von 1905 wollte aus der defizitären Kolonie eine ruhige und 
ökonomisch einträgliche Kolonie machen.8

7  Klaus Fiedler (1993), Christoph Bochinger (1987), J.C. Winter (1979). 
Die Bibliographie ist gesammelt in: Bruno Gutmann (1966, 215-232). Er-
gänzungen bei Fiedler. Ethnographisch die wichtigsten sind „Das Recht 
der Dschagga“ (1921) und die drei Bände „Die Stammeslehren der 
Dschagga“. 

8  Gut herausgearbeitet von dem tanzanischen Historiker John Iliffe (1969, 
1-8); Rainer Tetzlaff (1970) 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTOPH AUFFARTH

228

Das führt aber zu der dritten Bedeutung, dass das Aufheben auch ein 
Zerstören bedeutet. In einem ebenso populären wie wissenschaftlich red-
lichen Buch ist gerade ein Fall wieder in die Öffentlichkeit gebracht 
worden: „Eine Kopfjagd“ handelt von der Suche nach einem Schädel. 
Die deutschen Freibeuter vom Schlage eines Carl Peters, die geduldet 
oder halb offiziell Besitzrechte in Ostafrika kauften, hatte mit einem 
selbstbewussten Verteidiger afrikanischer Freiheit zu kämpfen, dem 
Häuptling der Hehe. Als sie ihn endlich stellten, tötete er sich selbst. Die 
Sieger schnitten sich den Kopf als Trophäe ab und hängten ihn in ihrem 
Haus an die Wand. Auf die Dauer kam der Schädel – wie viele andere – 
in ein deutsches Museum, weil man die Menschenrassen für anthropolo-
gische Forschung vermaß und von jeder Rasse ein Exemplar ins Maga-
zin stellte für die Wissenschaft. Wenige der so Ausgestellten haben ihren 
Kopf freiwillig hergegeben. Nach der Niederlage der Deutschen im Ers-
ten Weltkrieg verlangte eine Klausel des Versailler Vertrags die Rück-
gabe des Kopfes dieses Häuptlings (Baer; Schroeter 2001. Dazu der – 
eher dilettantische – Film gleichen Titels). 

4. Die Mission einer Missionsausstellung:  
Was ist afrikanische Religion? 

Neben der Funktion einer Ausstellung, Geschehenes wieder in Erinne-
rung und damit in die Gegenwart zu setzen, sind zwei andere, nicht-
historische Möglichkeiten des Ansprechens durch die Ausstellung zu er-
kennen: das eine ist die ästhetische Wahrnehmung von Objekten und 
Kunstwerken. Das andere, was für eine religionswissenschaftliche Fra-
gestellung von besonderer Bedeutung ist, die religiöse. Ich muss das für 
diesen Zusammenhang ansprechen, kann das Problem aber nur kurz 
skizzieren. 

Neben den im eigentlichen Sinne Missionskirchen in Afrika, also von 
Missionaren gegründeten, in europäischer Tradition geführten Kirchen, 
die europäische Konfessionalität, Biblizismus, europäische Theologie 
betreiben, stehen „unabhängige“ afrikanische Kirchen, die sich selbst als 
christliche verstehen, von den europäischen Missionaren aber oft als 
Sekten ausgegrenzt wurden und werden. Die Kirche des Simon Kimban-
gu im belgischen Kongo war die große Bewegung, die nicht in die Poli-
tik der Legitimierung der (als besonders übel verschrieenen) belgischen 
Kolonialherrschaft einstimmte (Hochschild 2000), sondern sich aus der 
Politik heraushalten wollte. Aber der gewaltige Zulauf zu dem Propheten 
und Wunderheiler und damit das Schwinden der Missionskirchen machte 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„AUFGEHOBEN“ ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

229

Kimbangu zum Anarchisten, der fünfzig Jahre im Gefängnis eingesperrt 
wurde (Ustorf 1975). 

Anders, aber auch für die Ausbildung einer eigenen religiösen Identi-
tät ebenso typisch die African Independent Churches in Südafrika, die 
nicht die europäische Religion reproduzieren, dennoch Christen sein 
wollen. Für sie hat sich der disqualifizierende Begriff „Bantu-Propheten“ 
eingebürgert (Sundkler 1992). Sie berufen sich auf eine christliche 
Tradition des Heilens und ekstatischen Redens (Pflingstler/Pentecostals) 
und integieren traditionelle afrikanische Formen etwa des Heilens mit 
Hilfe der ‚Power’ der Ahnen in christliche Erzählungen von Heilungs-
wundern (Mahlke 1997).

Power „Macht“ zeigt – auch das sei nur erwähnt – wie sich die euro-
päische Terminologie der Religionsphänomenologie auf die Entwicklung 
von Religion auswirkt. Im Streit, ob Gott oder die Ahnen wirken, ob Re-
ligion oder Magie, hilft das neutrale Wort „Macht“, das den Verursacher 
offen lässt, das Wirken einer Macht aber als reales Geschehen voraus-
setzt.9

Im Prozess der Unabhängigkeit haben sich beide Modelle, Missions-
kirchen und Freikirchen, erhalten.10 Beide beanspruchen, die afrikani-
sche Religion zu sein. Programmatische Entwürfe von „Afrikanischer 
Religion“ finden sich zahlreiche.  

In einem grundsätzlich europäisch-christlichen Rahmen und Katego-
riensystem werden Elemente und Rituale „traditioneller“ afrikanischer 
Religion eingepasst und gegen Vorwürfe europäischer Lutheraner oder 
Katholiken entschärft: Regenmacher sind keine Magier mehr, sondern 
sie sind darauf spezialisiert, Gott um Regen zu bitten. Denn von Gott al-
lein kommt der Regen. Ahnenkult ist keine antichristliche Götzen-   oder 
Totenverehrung; Ahnen gelten im Gegenteil als die besten Mittler von 
Gottes Heilkraft auf die Menschen.11

Dieses apologetische Programm „einer“ Religion, mit dem einen 
Gott, der sowohl in Form der christlichen wie der traditionellen Religion 
als „die afrikanische Religion“ die Theologie präge (mag sie auch histo-

9  Chidester (1996). Zum Einwirken der Wissenschaft auf die Sache „Reli-
gion“ und ihre Wahrnehmung siehe Tenbruck (1933, 31-67). 

10  Empirische Religionsgeschichte bei Mahlke (1997) und Chidester (1992). 
11  Ohne die Unterschiede hier herausarbeiten zu können, nenne ich als Bei-

spiele für solche Darstellung der afrikanischen Religion den Protestanti-
schen Pastor Mbiti (1974; 1975); den protestantischen Missionar und Mis-
sionswissenschaftler Sundermeier (1998); den katholischen Priester Ma-
gesa (1998). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTOPH AUFFARTH

230

risch so nie existiert haben), wird nun den Europäern als Religion prä-
sentiert, die ihrem säkularisierten Surrogat wieder Leben einhauchen 
kann. Der katholisch-konservative, antirepublikanische Kampfesruf 
„Gemeinschaft statt Gesellschaft“ des Ferdinand Tönnies, aufgenommen 
von dem protestantischen Missionar Bruno Gutmann und wieder ein 
halbes Jahrhundert später bei Theo Sundermeier, wird zur Mission.12

So wenig das triumphierende Gefühl der Nachgeborenen über die 
Kolonialherren und die Christianisierung die Botschaft einer Ausstellung 
werden darf, oder die, dass die Missionare doch wenigstens relativ bes-
ser waren, so wenig kann eine Rechristianisierung Europas durch die 
(erst exportierte, dann re-importierte) anti-republikanische Kolonial-
religion mit dem neuen Namen ‚Afrikanische Religion’ das Ziel einer 
Ausstellung sein. Vielmehr muss die Vielschichtigkeit und Ambivalenz 
zum Ausdruck kommen. 

5. Dialogisches Ausstellen 

Im folgenden versuche ich mit drei Graphiken die theoretischen und 
prinzipiellen Voraussetzungen einer Ausstellung zur klären: (1) Museum 
im Kontext anderer Medien in der Öffentlichkeit. (2) Das Problem der 
Kommunikation und die Möglichkeit dialogischen Ausstellens. (3) Die 
Umsetzung dieser Grundsätze in einem Ausstellungskonzept. 

5.1 Museum im Kontext anderer Medien in der Öffentlichkeit 

Die Graphik „Kulturelles Gedächtnis“ (Tab. 1) ordnet in einer Matrix die 
Kategorien der Medien und ihre Zugänglichkeit. Die darunter notierte 
entsprechende Matrix bewertet den reziproken Vorgang von Öffentlich-
keit und didaktischer Leitung auf dem einen Ende, das aktive und ge-
schulte Suchen auf dem anderen.  

5.2 Das Problem der Kommunikation und die Möglichkeit 
dialogischen Ausstellens 

Die Graphik (Tab. 2) will zeigen, dass das einfache Modell einer Kom-
munikation in einer Ausstellung „verschoben“ ist durch die zeitliche 
Distanz zwischen den Objekten und Situationen vor hundert Jahren und 

12  Als Programm einer missionswissenschaftlichen Religionswissenschaft 
bei Sundermeier (1988). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„AUFGEHOBEN“ ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

231

ihrer Präsentierung in der Gegenwart in einer anderen Kultur. Daraus er-
gibt sich das Problem, wie lässt sich „dialogisch“ ausstellen, das heißt 
die Stimme hörbar zu machen, die in den Quellen kaum und meist gefil-
tert durch die Kolonialherren beschrieben ist, und nun durch den Regis-
seur der Ausstellung erneut, teils kritisch gegen die ‚Vorfahren’, präsen-
tiert wird.  

Das Projekt der „Kopfjagd“ arbeitete mit der kulturellen Erinnerung 
und dem Interesse eines Nachfahren des von den Kolonialherren getöte-
ten afrikanischen Häuptlings. Wie kann die Würde der Opfer 
wiederhergestellt werden?  

5.3 Die Umsetzung dieser Grundsätze in einem 
Ausstellungskonzept 

Die Konkretion des Projekts ist hier nur stichwortartig dargestellt.  
Push and Pull: Die Familie lebt im Erzgebirge, neun Kinder bilden 

die Belegschaft eines Betriebes, der wirtschaftlich dennoch völlig chan-
cenlos ist: Strumpfwirkerei, das ist das Schicksal der Schlesischen We-
ber in der Generation zuvor. Zwei Brüder schaffen es, sich aus der 
Chancenlosigkeit im Globalisierungsdruck zu entziehen: Typische For-
men der Migration: 1. Handwerkswanderung von Jonathan als Müller; 
wer einmal gewandert ist, wird auch den großen Sprung wagen (später 
nach Afrika). 2. Der Missionsschüler Paul. Die Arme-Leute-Missions-
bewegung der Prämillenaristischen Missionsgesellschaften Basler Mis-
sion; davon verschieden die kirchliche Leipziger Mission. „Aussen-
dung“. 3. Die Handelshäuser mit vollen Ladungen nach Afrika, aber mit 
leeren Frachtschiffen zurück. Die Forderung nach Schutzgebieten.  

Der Sklavenhandel bricht ab und wird an der Ostküste noch von den 
Muslimen kontrolliert; so wird er zum Markenzeichen des grausamen Is-
lam erklärt.  

Der Alkoholexport: Absatzprobleme für die ostelbischen Groß-
grundbesitzer (wie der Kanzler, Fürst Bismarck) mit ihren Kartoffeln 
und Korn-Überproduktion führt zu Schnapsbrennereien. Der holländi-
sche Schnaps sei gesundheitsgefährdend; deshalb sei der deutsche 
Schnaps durch staatliche Subventionen zu fördern.  

Die Kolonialwaren: Das soziale Argument der innenpolitischen Be-
friedung durch die Entfernung von trouble-makers, das sind potentiell al-
le Migranten im Industrialisierungs- und Urbanisierungsprozess zumal 
nach der Reichsgründung. Binnenwanderung. Ostelbische Herren mit 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTOPH AUFFARTH

232

patriarchalen Rechten auf ihrem Grundbesitz. Das Vorbild der Sträf-
lingskolonie Australien, zB. für Madagaskar gedacht (vgl. Jansen 1997). 

Tabelle 1: Kulturelles Gedächtnis 

 Öffentlich Zugänglich Abgelegt 

Audiovisuell Fernsehen, Filme Ausstellungen  
Visuell Plakate, Denkmäler Museum Magazine der Mu-

seen
Schrift Zeitung 

Bücher
Monographien Archive 

 Öffentlich zugänglich Abgelegt 

Audiovisuell Präsenz in der Öffent-
lichkeit 

Visuell

Schrift  Benutzer müssen 
suchen

1. Die Pfeile in der unteren Graphik besagen ein reziprokes 
Verhältnis von medialer Distanz (!) zwischen dem Führer 
durch die Objekte und den Sehenden/Hörenden im öffentli-
chen audiovisuellen Medium (links oben) und dem Suchen 
mit eigener Fragestellung an den unerschlossenen abgelegten 
Objekten. 

2. Für die Erinnerung muss das kulturelle Gedächtnis verge-
genwärtigt werden. Das bedeutet einmal, dass vergangene Er-
eignisse in den Kontext der Gegenwart gesetzt werden. Jede 
Bearbeitung in der jeweiligen Gegenwart bewirkt, dass die 
Erinnerungsstücke verändert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„AUFGEHOBEN“ ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

233

Tabelle 2: Verschobene Kommunikation 

Einfaches Kommunikationsmodell 

Sender    Medium   Empfänger 

Unausgesprochene Bedingungen:  gleichzeitig 

gleiche Sprache 

gleiche Form/Genus 

Verschobene Kommunikation 

2000 Sender II   (Museum)   Empfänger 

= Übersetzer 

andere Zeit 

andere Form 

andere Sprache 

1900  Sender I  Herrschaft//Mission   Empfänger

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTOPH AUFFARTH

234

Dialogische Kommunikation 

Wie kann man (= Europäer, männlich, protestantisch, kolonialismuskri-
tisch) die Stimmen präsentieren? 

des Missionars 

des Farmers 

Erinnerungen 

Berichte an Behörden 

Briefwechsel 

der Afrikaner Artefakte 

Institutionelle Kontinuität 

Konversionsliteratur 

Ethnographische Berichte 

Aufstände 

Präsenz von Afrikanern als Er-
ben

Deutschland Ostafrika 

Träume und Wege 

Push 

Im Erzgebirge wird es für elf 
Kinder zu eng 

Das Wandern ist des Müllers 
Lust 

Missionsschulen als Auswande-
rungsagenturen 

Alternativen (Amerika) 

Pull 

Riesige, fruchtbare Länder 

Deutschlands Kolonien brauchen 
Siedler 

Der Bruder ist schon dort 

Schulsystem, Eisenbahnbau, Ko-
lonialsystem ausgebaut 

Heiden haben noch nichts von 
Jesus gehört 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„AUFGEHOBEN“ ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

235

Ein kleines Deutschland in Afrika 

Kolonialpläne /-realitäten 

Nilpferdpeitsche und Galgen: 
Die Schreckensherrschaft Carl Pe-

ters’ 

Das System Bernburg 

Die Belgier als Koloniale Ty-
rannen 

Ethnographie der Afrikaner 

Afrikaner unter fremden Herren

Kleinkönige 

Der Maji-Maji-Aufstand 

Sklavenhandel und Schnapsbude

Enteignungen 

Enteignung der Religion 

Selbsthinfälligkeit und Modernisierungsverlierer 

Nachwirkungen 

Kolonialpolitik im NS 

Wirtschaftliche Kolonialisie-
rung bleibt bestehen 

Bekenntnis zu Schuld (Durban 
2001)

Dekolonialisierung 

Dritte Welt und Dritter Weg? 

Das Ujamaa-Modell Tanzanias 

Tourismus der Helfer 

Fehlende Nachhaltigkeit 

Zusammenfassende Thesen 

Abschließend sollten methodische und systematische Fragen im Vorder-
grund stehen. Mit der systematischen Einordnung in das „kulturelle Ge-
dächtnis“ ist die Differenz bedeutend zwischen Gedächtnis und Erinne-
rung. Erinnerung ist das aktivierte, ins Präsenz gesetzte Gedächtnis. Prä-
sentation bedeutet immer auch die im Gedächtnis gelagerten Materialien 
zu bearbeiten, also für die Gegenwart zu aktualisieren, gegenüber einer 
neuen Situation zu rechtfertigen oder umgekehrt die Gegenwart zu recht-
fertigen vor dem Hintergrund der nun negativ gesehenen Erfahrung der 
Vergangenheit. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTOPH AUFFARTH

236

Das Museum liegt in einem mittleren Bereich des sozialen Gedächtnis-
ses, zugänglich, aber Besucher werden nicht geführt, also von einem 
Museumsführer in einem vorgeschriebenen Verlauf festgelegt. Ausstel-
lungen dagegen wollen bestimmte Aussagen über die Gegenwart vor-
führen.  

Von hoher Bedeutung ist, ob es eine Kontinuität gibt zwischen den Ak-
teuren der Vergangenheit und den Ausstellungsmachern. Für die koloni-
ale Vergangenheit gibt es nur wenige Kontinuitäten; Mission hat 
Schwierigkeiten, aus einer apologetischen Absicht herauszukommen. 
Wenn die Bundesrepublik aus der eingeschränkten Souveränität der 
Bonner Republik in die Selbständigkeit der Berliner Republik gewach-
sen ist, Verantwortung übernehmen will, muss sie Kompetenzen der 
Kenntnis der Welt erwerben. Es gibt Missionsmethoden, die es zu erin-
nern lohnt als Beispiele kulturellen Lernens und Zusammenlebens, gera-
de wie es auch Beispiele kultureller Enteignung und Zerstörung von I-
dentität gibt. 

Das Interesse an dem Eigenen ist leichter herzustellen. Aber die Gefahr, 
sich selbst in den Spiegeln der Vergangenheit wiedererkennen zu wollen, 
ist groß. Darum müsste eine Ausstellung die Konsequenzen und Folgen 
thematisieren, die gewollten wie die historisch dann eingetretenen.  

Migration ist nicht erst ein Phänomen der Gegenwart; die gegenwärtige 
Diskussion ist da ohne das soziale Gedächtnis. 

Wirtschaftliche Kolonisation im sogenannten Freihandel bleibt bestehen 
auch nach dem Ende des direkten politischen Imperialismus. 

Wieweit die christliche Religion Teil der imperialistischen Sendungs-
ideen war, muss differenziert gesehen werden. Aber die relative Bes-
serheit kann nicht die Einbindung in den imperialistischen Prozess aus-
blenden. 

Die Arbeit vieler Missionare war ungleich dialogischer als die Herr-
schaft der Kolonisten. Für das Übersetzen der Religion mussten sowohl 
die Inhalte der traditionellen Religion verstanden werden wie die Begrif-
fe in verständliche Metaphern übersetzt werden. Insofern waren Missio-
nare Ethnographen, schufen Gedächtnis, wenn auch mit einer klaren 
Zielvorgabe, dieses „aufzuheben“, d.h. das Beste daraus zu bewahren, 
das Restliche zu zerstören. Europäische Kulturwerte für die (christliche) 
Religion selbst zu halten, haben die Inkulturation teils behindert, teils sie 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„AUFGEHOBEN“ ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

237

zu einem Kriterium des sozialen Aufstiegs in die europäisierte Elite 
funktionalisiert.  

Im Dialog mit der Gesellschaft ihrer Herkunftsländer sind zwei Strate-
gien sichtbar, an die Hilfsbereitschaft zu appellieren, um die Afrikaner 
aus ihrer Not zu befreien, und die Kultur Afrikas als eigentlich überlegen 
aufzuzeigen, wie Bruno Gutmann das mit dem Gegensatzpaar europäi-
sche Gesellschaft versus afrikanische Gemeinschaft im Sinne von Ferdi-
nand Tönnies kulturkritisch tat.  

Auch für die Kolonialisierung muss die Ambivalenz deutlich werden 
zwischen Modernisierungsschüben (Aneignung europäischer Technik, 
Medizin, Religion durch die Beherrschten) und Zwang, das Neue anzu-
nehmen (etwa als Nachbarn von Großgrundbesitz auch Pestizide ver-
wenden zu müssen oder nach dem Verbot von Talismanen nun ein 
Kreuzchen umhängen zu müssen). 

Umgekehrt ging vom Imperialismus auch auf die Europäer eine Moder-
nisierungskrise aus, die die Europäer nicht nur in ihrem Selbstbewusst-
sein stärkte, sondern auch verunsicherte (Auffahrt 2004). 

Ausstellungen aktivieren das kulturelle Gedächtnis abgelegter Vergan-
genheit. Die Aktualisierung und durch die Konkurrenz anderer Formen 
öffentlicher Medien geforderte Popularisierung ist nicht nur unvermeid-
lich, sondern auch ein Chance. Die Aufgabe besteht darin, eine Dialogi-
sche Struktur herzustellen, die sowohl der Vergangenheit ihr Recht zu-
kommen lässt, als auch den damals Besiegten Stimme gibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTOPH AUFFARTH

238

Literatur 

Auffahrt, Christoph (2004): „Weltreligion“. Ein Leitbegriff der Religi-
onswissenschaft im Imperialismus. In: Ulrich van der Heyden (Hg.): 
Mission und Macht im Wandel politischer Orientierungen. Europäi-
sche Missionsgesellschaften und ihre Tätigkeiten in Afrika und A-
sien zwischen 1800 und 1945 in politischen Spannungsfeldern. Stutt-
gart 

Bade, Klaus J., (1992): Deutsche im Ausland, Fremde in Deutschland. 
Migration in Geschichte und Gegenwart. München  

Bade, Klaus J., (2000a): Europa in Bewegung. Migration vom späten 18. 
Jahrhundert bis zur Gegenwart. München 

Bade, Klaus J., (2000b): Europa und die Migration am Ende des 20. 
Jahrnunderts (Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften, 
Hamburg, Jahrgang 18, 5). Hamburg/Göttingen 

Baer, Martin/Olaf Schroeter (2001): Eine Kopfjagd. Deutsche in Ostafri-
ka. Spuren kolonialer Herrschaft. Berlin 

Bochinger, Christoph (1987): Ganzheit und Gemeinschaft: Zum Ver-
hältnis von theologischer und anthropologischer Fragestellung im 
Werk Bruno Gutmanns (Religionswissenschaft 3). Frankfurt 

Borgolte, Michael (1998): Memoria. Zwischenbilanz eines Mittelalter-
projekts. In: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 46, 197-210 

Cancik, Hubert/Mohr, Hubert (1990): „Erinnerung/Gedächtnis“, in 
HrwG 2, 299-323 

Chidester, David (1992): Religions of South Africa. London 
Chidester, David (1996): Savage Systems. Colonialism and Comparative 

Religion in South Africa. Charlottsville 
Fabian, Johannes (2001): Im Tropenfieber. Wissenschaft und Wahn in 

der Erforschung Zentralafrikas. München 
Fiedler, Klaus (1993): Christentum und afrikanische Kultur. Konservati-

ve deutsche Missionare in Tanzania, 1900-1940 [=Diss. Daressalam 
1977]. Bonn 

Gutmann, Bruno (1926): Das Recht der Dschagga. München 
Gutmann, Bruno (1932-1938): Die Stammeslehren der Dschagga. Mün-

chen 
Gutmann, Bruno (1966): Afrikaner und Europäer in nächstenschaftlicher 

Entsprechung. Gesammelte Aufsätze. Anläßlich des 90. Geburtstags 
von B.G. Hg. von Ernst Jaeschke. Stuttgart, 215-232 

Hochschild, Adam (2000): Schatten über dem Kongo. Stuttgart 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„AUFGEHOBEN“ ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

239

Iliffe, John (1969): Tanganyika under German Rule. Cambridge, 1-8  
Jansen, Hans (1997): Der Madagaskar-Plan. Die beabsichtigte Deporta-

tion der europäischen Juden nach Madagaskar. München 
Leicht, Robert (2001): Im Schatten der Tat. In: DIE ZEIT vom 6. Septem-

ber, 8 
Magesa, Laurenti (1998): African religion: the moral traditions of abun-

dant life. Kampala 
Mahlke, Rainer (1997): Prophezeiung und Heilung. Das Konzept des 

Heiligen Geistes in Afrikanischen Unabhängigen Kirchen (AIC) in 
Südafrika. Berlin 

Mbiti, John Samuel (1974): Afrikanische Religion und Weltanschauung. 
Berlin 

Mbiti, John Samuel (1975): Introduction to African Religion. London 
Oosthuizen, Gerardus Cornelis (1992): The Healer Prophet in Afro-

Christian Churches (Studies in Christian Mission 3). Leiden 
Sassen, Saskia (1996): Migranten, Siedler, Flüchtlinge. Von der Mas-

senauswanderung zur Festung Europa. Frankfurt/M. 
Sennett, Richard (1998):Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Ka-

pitalismus. Berlin 
Sundermeier, Theo (1988): Nur gemeinsam können wir leben. Das Men-

schenbild schwarzafrikanischer Religionen. Gütersloh/Hamburg 
Sundermeier, Theo (1998): The individual and community in African 

traditional religions. Hamburg 
Sundkler, Bengt Gustaf (1948): Bantu Prophets in South Africa. London; 

[dt. Stuttgart 1964] 
Tenbruck, Friedrich (1993): Religion im Maelstrom der Reflexion. In: 

Religion und Kultur. Sonderheft der Kölner Zeitschrift für Soziologie 
und Sozialpsychologie 33, 31-67 

Tetzlaff, Rainer (1970): Koloniale Entwicklung und Ausbeutung. Wirt-
schafts- und Sozialgeschichte Deutsch-Ostafrikas 1885-1914 (Schrif-
ten zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte 17). Berlin 

Ustorf, Werner (1975): Afrikanische Initiative. Das aktive Leiden des 
Propheten Simon Kimbangu (Studien zur interkulturellen Geschichte 
des Christentums 5). Frankfurt/M. 

Winter, J.C. (1979): Bruno Gutmann: A German Approach to Anthropo-
logy. Oxford  

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


241

AUTORINNEN & AUTOREN

Christoph Auffarth (Prof. Dr. Dr.) lehrt Religionswissenschaft an der Uni-
versität Bremen. Mitherausgeber des Metzler Lexikon Religion. Forschungs-
schwerpunkte sind u.a. Europäische Religionsgeschichte, Kolonialismus und 
Missionsgeschichte. Veröffentlichungen, u.a.: Irdische Wege und himmli-
scher Lohn. Kreuzzug, Jerusalem und Fegefeuer in religionswissenschaftli-
cher Perspektive (2002); „Weltreligion“ als ein Leitbegriff der Religionswis-
senschaft im Imperialismus. In: van der Heyden, Ulrich/Holger Stoecker 
(Hg.): Mission und Macht im Wandel politischer Orientierungen (2004). 

Peter J. Bräunlein (HD Dr. habil.) ist Leiter der Religionskundlichen Samm-
lung der Philipps-Universität Marburg und lehrt Religionswissenschaft eben-
da. Forschungsschwerpunkte sind u.a. visuelle Präsentation und mediale 
Vermittlung von Religion/en. Veröffentlichungen, u.a. Bildakte. Religions-
wissenschaft im Dialog mit einer neuen Bildwissenschaft. In: Luchesi, B./K. 
von Stuckrad (Hg.): Religion im kulturellen Diskurs. Festschrift für Hans G. 
Kippenberg zu seinem 65. Geburtstag (2004); Schreckensbilder der Passion. 
Einige Gedanken zur religionshistorischen Rekonstruktion von Gewalt, Ko-
lonialismus und Christentum. In: Makrides, V./J. Rüpke (Hg.) Religionen im 
Konflikt (2004). 

Esther-Maria Guggenmos studierte an der Universität Münster Religions-
wissenschaft mit den Schwerpunkten Katholische Theologie und chinesischer 
Buddhismus (Sinologie). Studien- und Forschungsaufenthalte in Taiwan. 
Diplomarbeit über die Lingjiou Mountain Nonbeing Monastery. 

Susan Kamel (Dr.), Religionswissenschaftlerin, promovierte mit einer Arbeit 
über die Vermittlung von Religionen im Museum und arbeitet u.a. an einem 
Konzept für ein Religionsmuseum in Berlin. Publikationen u.a.: Black Kaaba 
meets white Cube. Wege zur Vermittlung von Religionen in Berliner Museen 
(2004).

Susanne Lanwerd (PD Dr.) lehrt an der Freien Universität Berlin Religi-
onswissenschaft. Forschungsschwerpunkt u.a. Religionsästhetik. Veröffentli-
chungen u.a.: Mythos, Mutterrecht und Magie. Zur Geschichte religionswis-

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242

senschaftlicher Begriffe (1993); Sakralisierende Tendenzen in staatssozialisti-
scher Kunst. Das Beispiel der Mahn- und Gedenkstätte Ravensbrück. In: Fa-
ber, Richard/Volkhard Krech (Hg.): Kunst und Religion im 20. Jahrhundert. 
(2001); Religionsästhetik. Studien zum Verhältnis von Symbol und Sinnlich-
keit (2002). 

Sabine Offe (Dr.) lehrt Religionswissenschaft an der Universität Bremen. 
Forschungsschwerpunkte liegen u.a. im Bereich Ausstellungen, jüdische Kul-
tur- und Religionsgeschichte. Veröffentlichungen u.a.: Jüdische Museen.  
Über geschützte und ungeschütze Räume. In: transversal, 3. Jg., 1/2002, 3-17; 
Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jüdische Museen in Deutsch-
land und Österreich. (2003). 

Christiane Pantke (Dr.), Ethnologin und Religionswissenschaftlerin. For-
schungsschwerpunkte sind afro-amerikanische Kulturen und Religionen. Pub-
likationen u.a. Favelas, Festas und Candomblé. Zum interkulturellen Aus-
tausch zwischen Afro-Brasilianern und Touristen im Rahmen kultischer und 
profaner Festveranstaltungen in Salvador da Bahia (1997); Die bahianische 
Gesellschaft zwischen Ekstase und Puritanismus. In: Lioba Rossbach de Ol-
mos/Bettina E. Schmidt (Hg.), Afroamerikaner und ihre Ideen (2003). 

Katharina Rauschenberger (Dr.), Historikerin, promovierte an der TU Ber-
lin mit einer Arbeit über die Geschichte des jüdischen Museumswesens in 
Deutschland. Tätig als freie Journalistin und als freie Mitarbeiterin im Jüdi-
schen Museum Frankfurt. Publikationen u.a.: Jüdische Tradition im Kaiser-
reich und in der Weimarer Republik: zur Geschichte des jüdischen Muse-
umswesens in Deutschland (2002); „Hier atmet noch die gute alte Zeit“. Das 
Heimatmuseum der israelitischen Gemeinde Worms. In: Aschkenas, Zeit-
schrift für Geschichte und Kultur der Juden, 12 (2002), 45-51. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weitere Neuerscheinungen der Reihe:
 

Hartmut John,

Ira Diana Mazzoni (Hg.)

Industrie- und

Technikmuseen im Wandel

Ende einer Erfolgsgeschichte

oder innovativer Aufbruch?

November 2004, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 21,00 €,

ISBN: 3-89942-268-6

Beatrix Commandeur,

Dorothee Dennert (Hg.)

Event zieht – Inhalt bindet

Besucherorientierung von

Museen auf neuen Wegen

Oktober 2004, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 22,80 €,

ISBN: 3-89942-253-8

Kathrein Weinhold

Selbstmanagement im

Kunstbetrieb

Handbuch für Kunstschaffende

Oktober 2004, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-144-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

Tiziana Caianiello

Der Lichtraum (Hommage

à Fontana) und das

Creamcheese im museum

kunst palast

Zur Musealisierung der

Düsseldorfer Kunstszene der

1960er Jahre

September 2004, ca. 230 Seiten,

kart., zahlr. Abb., ca. 26,00 €,

ISBN: 3-89942-255-4

Uwe Christian Dech

Aufmerksames Sehen

Konzept einer Audioführung

zu ausgewählten Exponaten

Juli 2004, 164 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 19,80 €,

ISBN: 3-89942-226-0

Hartmut John, Jutta

Thinesse-Demel (Hg.)

Lernort Museum –

neu verortet!

Ressourcen für soziale

Integration und individuelle

Entwicklung.

Ein europäisches Praxis-

handbuch

Juli 2004, 202 Seiten,

kart., 23,80 €,

ISBN: 3-89942-155-8

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weitere Neuerscheinungen der Reihe:
 

Jana Scholze

Medium Ausstellung

Lektüren musealer Gestaltung

in Oxford, Leipzig, Amsterdam

und Berlin

April 2004, 300 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-192-2

Stefan Hansen (Hg.)

Moments of Consistency –

Eine Geschichte der Werbung

März 2004, 236 Seiten,

gebunden mit Schutzumschlag,

Format 33,5 x 25 cm, durchgehend

vierfarbig bebildert, 34,90 €,

ISBN: 3-89942-173-6

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

Alexander Klein

EXPOSITUM

Zum Verhältnis von

Ausstellung und Wirklichkeit

März 2004, 220 Seiten,

kart., 24,00 €,

ISBN: 3-89942-174-4

https://doi.org/10.14361/9783839402252 - am 15.02.2026, 00:00:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Religion und Museum
	INHALT
	„Zurück zu den Sachen!“ – Religionswissenschaft vor dem Objekt. Zur Einleitung
	Shiva und der Teufel – Museale Vermittlung von Religion als religionswissenschaftliche Herausforderung
	Religion in Ausstellungen – Perspektiven einer kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft
	Museen als Agenten Gottes oder „0:0 Unentschieden“?
	Museen. Tempel. Opfer
	Jüdische Museen im Kaiserreich und in der Weimarer Republik – Utopieersatz oder Selbstvergewisserung?
	愛與和平的世界 (ai yu heping de shijie) – Eine Welt der Liebe und des Friedens. Reflexionen über das Museum of World Religions in Taipei (Taiwan) ein Jahr nach seiner Eröffnung
	Kulturelle Identität und folkloristische Klischees. Die Bedeutung des „Museums der afrobrasilianischen Kultur“ im gesellschaftlichen und kulturellen Kontext Salvador da Bahias, Brasilien
	Die Dschagga-Neger „aufgehoben“ zwischen Kolonialherrn und Missionar. Ein religionswissenschaftliches Ausstellungsprojekt zu Mission und Kolonialismus in Tanganjika um 1900
	Autorenverzeichnis

