2 Kultur- und Museumsmanagement

PETER J. BRAUNLEIN (HG.)

Religion und Museum

Zur visuellen Reprisentation von

Religion/en im 6ffentlichen Raum

[transcript]

https://dol.org/10,14361/9763839402252 - am 15.02.2028, 00:00:20, https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(-) |


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PeTER J. BRAUNLEIN (HG.)

Religion und Museum

Zur visuellen Reprdsentation von Religion/en
im offentlichen Raum

- am 15.02.2028, 00:00:20.


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Peter ). Brdaunlein (HD Dr. habil.) ist Leiter der Religionskundlichen Samm-
lung der Philipps-Universitat Marburg und lehrt Religionswissenschaft. For-
schungsschwerpunkte sind u.a. visuelle Reprdsentation und mediale Vermitt-
lung von Religion/en.

- am 15.02.2028, 00:00:20.


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN (Ha.)

Religion und Museum

Zur visuellen Reprisentation von Religion/en

im offentlichen Raum

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

This work is licensed under a Creative Commons
AT Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet {iber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2004 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung & Innenlayout: Kordula R6ckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Peter J. Braunlein/Nico Czaja, Marburg

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 3-89942-225-2

Gedruckt auf alterungsbestandigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

- am 15.02.2026, 00:00:20.


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

,Zuriick zu den Sachen!* — Religionswissenschaft vor dem Objekt.
Zur Einleitung

PETER J. BRAUNLEIN

Shiva und der Teufel — Museale Vermittlung
von Religion als religionswissenschaftliche Herausforderung

55

PETER J. BRAUNLEIN

Religion in Ausstellungen — Perspektiven einer kunstgeschichtlichen
Kulturwissenschaft

77

SUSANNE LANWERD

Museen als Agenten Gottes oder ,,0:0 Unentschieden*?

97

SUSAN KAMEL

Museen. Tempel. Opfer.

119

SABINE OFFE

Jiidische Museen im Kaiserreich und in der Weimarer Republik —
Utopieersatz oder Selbstvergewisserung?

139

KATHARINA RAUSCHENBERGER

SFEUIZERI T (ai yu heping de shijie) —

Eine Welt der Liebe und des Friedens.

Reflexionen iiber das Museum of World Religions in Taipei (Taiwan)
ein Jahr nach seiner Er6ffnung

159

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Kulturelle Identitidt und folkloristische Klischees.
Die Bedeutung des ,,Museums der afrobrasilianischen Kultur* im

gesellschaftlichen und kulturellen Kontext Salvador da Bahias, Brasilien.

195

CHRISTIANE PANTKE



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dschagga-Neger ,,aufgehoben‘ zwischen Kolonialherrn und Missionar.
Ein religionswissenschaftliches Ausstellungsprojekt zu

Mission und Kolonialismus in Tanganjika um 1900 223
CHRISTOPH AUFFARTH
Autorenverzeichnis 241

- am 15.02.2026, 00:00:20, Op


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

+wZURUCK ZU DEN SACHEN!*
RELIGIONSWISSENSCHAFT VOR DEM OBJEKT

Zur Einleitung
PETER J. BRAUNLEIN

Setzt man Religionswissenschaft und die materielle Seite von Religion,
oder besser materialisierte Religion mit einander ins Verhiltnis, so fillt
auf den ersten Blick eine Leerstelle auf.

Sichtbares, Irdisches, Vergingliches, von Menschenhand Gemachtes
fallt nicht in den traditionellen Zustidndigkeitsbereich dieser Wissen-
schaft. Religionswissenschaftler richteten ihre Blicke zunéchst und be-
vorzugt nach Innen oder himmelwérts. Gesucht wurde Jenseitiges,
schwer Fassbares mit der Geschmacksrichtung ,heilig‘. Religionsphi-
nomenologen begaben sich mit diesem Ansinnen, wie einst die Ritter
von der Tafelrunde, auf den Weg ins Ungewisse, Irrungen und Wirrun-
gen eingeschlossen. Diese Suche fiihrte jedoch nicht durch dichte Wil-
der, liebliche Auen und schroffe Gebirge, sondern durch endlose Regal-
reihen von Spezialbibliotheken. StieBen dann solche Schreibtisch-
Soteriologen (Gladigow 2000) bei ihren Leseabenteuern auf Dinge, die
irgendwie machtgeladen zu vibrieren schienen, wurden sie aufgespief3t
und im Zettelkasten ,,Heilige Gegenstinde* deponiert. In den ebenso
dickleibigen wie ermiidend zu lesenden Katalogen, in denen die
Fundstiicke dieser letztendlich vergeblichen Grals-Suche verzeichnet
sind, sto3t man auf merkwiirdige Lagerlisten.

Das ,,0Objekt der Religion, das macht Gerardus van der Leeuw von
vorneherein klar, ist Gott, der dem Menschen als ,,das Andere* begegnet.
Bereits der Primitiven erfahrt dieses ,,Andere*, denn dem ,,Primitiven ist
das Ding ,Trédger® einer Macht* erklért der Autor und ,,jedes Ding kann
Machttriger sein. Auf den knapp acht (von 798) Seiten, denen van der
Leeuw solchen Dingen widmet, werden dann ausgewihlte Exotica (aus
Afrika und der fernen Siidsee) ausgebreitet, die unter den Stichworten
Mana, Fetisch, Totem, Amulett verzettelt sind (van der Leeuw 1970, 19-
27).



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Unter der Rubrik ,,Heilige Gegenstinde* sortiert ein Friedrich Heiler
eigenwillig Erde, Wasser, Feuer, Blitz, Donner, Wind, Sonne, Mond und
Sterne, ja sogar die ,,Natur als Ganzes®. Nur scheinbar konkreter ist sei-
ne Abteilung der ,,von Menschenhand gefertigten Gegenstidnde:
Schwirrholz, Fetisch, Waffen, Hammer, Stab, Fahne, Spiegel, Schei-
be/Rad, Ring, Darstellung der Geschlechtsteile, Kreuz, Hakenkreuz,
Gotterbild-Bildlosigkeit, Eucharistiekult, Heiliges Kleid, Heilige Farbe
(Heiler 1961). Andere Autoren, die dem Wesen der Religion nachzuspii-
ren bemiiht waren, ignorierten entweder ,,das Ding* vollstdndig (so Wi-
dengren 1969, Lanczkowski 1978), oder legten ein dhnliches Zettelkas-
tensystem wie van der Leeuw und Heiler an.'

,,Das Heilige* — gegenstandslos

Nie war es das materielle Objekt, das interessierte, sondern stets der dar-
an haftende Heiligenschein. Es waren die ,letzten Dinge* (Andrae
1940), nicht die konkreten Dinge, fiir die die Religionswissenschaft Zu-
standigkeit beanspruchte. Kein Religionswissenschaftler wollte Gegens-
tdnde in Hianden halten und sie in ihrer Besonderheit erkennen und be-
schreiben. Es sind Mythen, Symbole, Gotterattribute, Liturgien, Etymo-
logien oder eben schlicht ,,Macht“, die bestimmte Gegenstinde auratisch

1 Kurt Goldammer beschreibt anriihrend ,,Heiliges Leben in Ding, Pflanze,

Tier und Mensch*: ,,.Die Dinge sind Substitute fiir Leben: geronnenes,
kristallisiertes Leben steht hinter ihnen als Urprinzip. [...] Es sind alle
moglichen Natur- und Kunstgegenstinde, die der Mensch als beseelte
Dinge empfindet. Zu den Naturgegenstinden gehdren Steine, Mineralien,
Metalle, Holzer.“ Neben den ,,Fetischen der Naturvolker , kénnen es Ge-
genstinde verschiedener Art sein, die als Représentanten heiligen Lebens
verstanden werden: insbesondere Waffen, ferner Werkzeuge, Hoheits- und
Wiirdezeichen, Textilien, Hausgerite, aber auch Kultgegenstinde, spiter
hin zu den heiligen Biichern und Schriften.* Goldammer 1960, 70.
Bei Gustav Mensching (1959) finden sich im Index immerhin zwei rele-
vante Eintrage: ,,Gegenstidnde, heilige” und ,,Gegensténde, krafthaltige®.
Einmal sind es die alten Griechen, die wie ,,iiberall sonst in den Friihreli-
gionen, ddmonische Scheu vor numinosen Michten [empfanden], die in
heiligen Gegenstdnden verkorpert gedacht wurden®. Zum anderen sind es
die alten Israeliten: ,,Da ist noch die Rede von krafthaltigen Gegenstin-
den, von der Beseeltheit insbesondere des Blutes, da wird uns berichtet
von allerlei vormosaischen Kulten der Baume, Quellen, Gestirnen und
Steine. Auch Spuren eines frilhen Totemismus sind noch vorhanden.®
Mensching 1959, 24, 49.



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

aufladen und gleichzeitig entriicken. Hier fiihlten sich jene Religionswis-
senschaftler, die sich selbst als Religionsphinomenologen bezeichneten,
zu Hause und in ihren Studien betrieben sie systematisch die Entmateria-
lisierung der dinglichen Welt.

Abstinenz in Sachen Gegenstindlichkeit gehorte iiber weite Strecken
der Fachgeschichte zu den Eigenarten der akademischen Religionsfor-
schung. Diese Feststellung konnte abgetan werden als modische Ab-
rechnung mit einer ldngst unmodisch gewordenen Richtung innerhalb
des Faches, wiire diese unmodische und wissenschaftlich obsolet gewor-
dene Richtung nicht immer noch sehr lebendig.” Die Religionsphinome-
nologie hatte (und hat) eine beachtliche Ausstrahlung ins Populire. Ot-
to’s Schrift iiber ,das Heilige* wird immer noch, zumindest auszugswei-
se, im Religionsunterricht gelesen,3 und Eliade’s Fantasy-Romane, seine
mehrbindige Ideengeschichte, sein Schamanismus- und Yoga-Buch ste-
hen vermutlich direkt neben Hermann Hesses Siddhartha im Biicherregal
des zeitgenossischen Esoterikers. Zudem begriindet sich besagte Leer-
stelle in Sachen Museum und Religion unmittelbar aus Theorie und Me-
thode der Religionsphinomenologie. Kompetenz in museologischen
Fragestellungen wurde Religionswissenschaftlern ebenso wenig abver-
langt wie Kunst-Kennerschaft oder Informationen iiber Herstellungs-
techniken, Alter und Gebrauchsweisen von Objekten.”

,Zuriick zu den Sachen®, lautet die Forderung Christoph Auffarths,
der ich mich ohne zu zogern anschliefe. Bevor jedoch die daraus ableit-

2 Die Antwort auf die Frage, warum es keinen Weg zuriick zur Religions-
phéanomenologie und zum ,,omindsen Numinosen* (Michaels 2001) gibt,
lasst sich auf jene 10 Punkte reduzieren, die Christoph Auffarth (2001)
formuliert hat. Strukturell angelegt, und nicht zu korrigieren, sind Reduk-
tionismus und Eklektizismus der Religionsphdnomenologie. Damit ver-
bunden ist u.a. die Unméglichkeit iiber den religionsphdnomenologischen
Ansatz die Differenziertheit der Moderne zu erfassen.

3 ... wie ich als Leiter der Religionskundlichen Sammlung in Marburg von
Lehrern bei vielen Fiihrungen erfahre.

4 Rudolf Otto hat 11 Seiten seines umfangreichen Werkes der Kunst-
betrachtung gewidmet. Es handelt sich um seine Gedanken iiber ,,.Das
Leere in der Baukunst des Islam* und ,,Das Numinose in buddhistischem
Bildwerk®. Es ist nicht bekannt, und vermutlich kaum rekonstruierbar, wie
Otto die von ihm gegriindete Religionskundliche Sammlung selbst einge-
richtet und unter welchen religionswissenschaftlichen Beziigen er die ge-
sammelten Objekte beschrieben hitte. Die wenigen Seiten iiber Kunst las-
sen vermuten, dass ihn auch hier vor allem eins interessierte: das Numino-
se. Vgl. Otto 1923a, b.

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

baren Herausforderungen zu benennen sind, gilt es ,,sich der fatalen
Wissenschaftsgeschichte bewusst zu werden und den Gegenstand Reli-
gion der offenen Diskussion zugidnglich zu machen” (Auffarth 2001,
236). ,,Zuriick zu den Sachen* heiflit damit auch, sich in Erinnerung zu
rufen, dass es Zeiten gab, in denen Religionsforschung als breit angeleg-
tes kulturwissenschaftliches Projekt betrieben wurde.

Religionsforschung war eine ficheriibergreifende Angelegenheit, ehe
sich die Religionswissenschaft zu Beginn des 20. Jahrhunderts als aka-
demische Disziplin etablierte. Befliigelt durch den Historismus erfolgte
die Entdeckung der Religionsgeschichte im Dialog von Sprachwissen-
schaft, Volkerkunde, Psychologie und Volkskunde (Kippenberg 1997).
Geologie und Archiologie zeigten, wie sich iiber Fossilien Vergangen-
heit in der Gegenwart aufspiiren lieB. Freigelegte Erdschichten 6ffneten
Horizonte in die Tiefen der Geschichte. Damit war ein neues Erkennt-
nismodell geboren, das sich die Religions- und Kulturforschung schnell
aneignete: In alten Texten und Sprachen lagerten urtiimliche Weltbilder,
die sich mit der etymologischen Methode erschlieBen lieBen, wie Fried-
rich Max Miiller (1823-1900) zu demonstrieren glaubte. Beobachtbare
Brauchtiimer und Sitten, ebenso wie schwer verstdndliche abergldubi-
sche Vorstellungen waren ,,survivals®, Uberbleibsel aus der Kinderstube
der Menschheit, wie Edward Burnett Tylor (1832-1917) zu zeigen ver-
suchte.

Religionsforschung jener Tage war kein Zeitvertreib spleeniger Pri-
vatgelehrter, sondern vollzog sich vor dem Hintergrund eines kollektiv
empfundenen Krisengefiihls. Die durch den industriell-gesellschaftlichen
Fortschritt verbundene Umdeutung alles Uberlieferten weckte bei vielen
Intellektuellen das Bediirfnis nach Sinngebung. In ,survivals® unter-
schiedlichster Art erkannte man archaische Praktiken und Weltbilder, die
sich mit Fortschritt und Zivilisation nicht verrechnen lieBen. Die herge-
brachten und mittlerweile in Frage stehenden Konzeptionen von
Mensch, Natur, Gesellschaft und Geschichte sollten durch diese Quellen
belebt werden. Survivals dienten den Einen als Belege dafiir, wie diinn
die Zivilisationsschicht war, fiir die Anderen waren es dem Untergang
geweihte und daher wertvolle Reste eines einstigen Sinnhorizontes.

Das Graben nach mythischen Wurzeln war verbunden mit der Ver-
heiung einer Erneuerung des Urspriinglichen, ebenso wie mit der Vor-
stellung von kultureller Kontinuitit. Eine von Sinnentleerung bedrohte
Moderne sah in bestimmten Leitfossilien — ,,Sprachaltertiimer®, Volks-
lieder, Sagen, Mirchen, Mythen, Erntebriduche, abergldubische Vorstel-
lungen und Praktiken — sinnspendende Urspriinge greifbar nahe riicken.

10



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Das Objekt erlebte vor diesem Hintergrund groBte Wertschitzung
und Zuwendung. Sammelleidenschaft griff um sich. Gesammelt wurden
sprachliche Relikte, von den Grimms ,,poetische Urkunden* genannt,
und eben auch Materielles. Die ErschlieBung schriftlicher Quellen kom-
binierte sich mit der Registrierung, Bewahrung und Ausstellung von
Sachzeugnissen aller Art. Die Entwicklung vieler Geisteswissenschaften,
wie etwa der Sprach- und Literaturgeschichte, der Rechts- und Kunstge-
schichte ist ohne die Sammlungsbewegung des 19. Jahrhunderts nicht
denkbar (Schleier 2003, 338ff.).

Auch Volkskunde und Volkerkunde wurden als akademische Diszip-
linen in Museen, Archivraumen und Depots geboren.

Zur Erinnerung: es ist das Berliner ,Museum fiir deutsche Volks-
trachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes‘, das 1889 eroffnet wird
und damit die Volkskunde und ihre Interessen sichtbar macht und insti-
tutionell verankert. Die Griindung der amerikanischen ,Anthropological
Society® erfolgte 1879 im Smithsonian Museum in Washington. Der
Ahnherr der deutschen Volkerkunde, Adolf Bastian (1826-1905), reiste
und sammelte bekanntlich gleichermallen besessen. Bereits ein Jahr,
nach dem auf seine Initiative hin das ,Berliner Museum fiir Volkerkun-
de‘ seine Tore offnete (1868), wurde von ihm das Fach Volkerkunde an
der dortigen Universitit gelehrt. Die universitire Volkerkunde hat seit-
her die Museums-Volkerkunde nicht mehr aus dem Blick Verloren,5 ahn-
liches gilt fiir Volkskunde, die ihre beachtliche Kompetenz in der Sach-
kulturforschung bis heute weiter entwickelt.

5 Es sei darauf hingewiesen, dass die beriihmte Margaret Mead (1901-1978)
von 1926 bis zu ihrem Tod als Angestellte im Department of Anthropolo-
gy des American Museum of Natural History titig war. Dass ethnologi-
sche Forschungsreisen und Feldaufenthalte hédufig ganz wesentlich auch
dem Sammeln (Beschreiben, Klassifizieren, Vergleichen) von Objekten
dienten, erklért sich auch aus finanziellen Notwendigkeiten. Damit waren
bis nach dem Ersten Weltkrieg die Museen, nicht nur in Deutschland, ,,be-
stimmende Orte fiir das sich zunehmend als professionelle akademische
Disziplin etablierende Fach Volkerkunde®, wie dies Michael Kraus am
Beispiel der deutschen Amazonienforschung herausarbeitet (Kraus 2004,
53). Zum Verhiltnis Museum und Universitit in der deutschen Ethnologie
siche die beiden Binde von Kraus/Miinzel 2000, 2003. Benoit de
L’Estoile (2003) zeigte unldngst, welchen Einfluss die Kolonialausstel-
lung in Paris (1931) fiir die franzosische Fachgeschichte der Ethnologie
und das Musée de ’'Homme hatte.

11



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Anfinglich waren die Fichergrenzen durchlédssig. Die Kulturge-
schichte der Menschheit war disziplineniiberschreitendes Erkenntnisziel.
Beispielhaft steht hier der sidchsische Kulturhistoriker und Sammler Gus-
tav Klemm (1802-1867), der 1843 eine ,,Fantasie iiber ein Museum fiir
die Culturgeschichte der Menschheit* verfasste und der am Ende seines
Lebens eine viel zu eng gewordene Wohnung mit 16.000 Einzelstiicken
aus allen Kontinenten der Erde, aus dem griechisch-romischen Kultur-
kreis;‘ sowie aus deutscher Urzeit und Mittelalter zu teilen gezwungen
war.

Wihrend Volkerkundler iiber Objektkombinationen und Formver-
gleiche von Speerspitzen, Trommeln, Beilen, Masken oder Bastkdrben
die Kulturgeschichte ganzer Kontinente, und schlieBlich das Werden und
Vergehen menschlicher Kultur insgesamt nachzeichneten, dienten die
volkskundlichen Sammlungen der historischen Sinnbildung im Eigenen.
Dabei schitzte die volkskundliche Religions- und Realienforschung
durchaus den Vergleich und damit ,.ethnographische Parallelen®, ehe
sich dann die germanisch-deutsche Ursprungssuche durchsetzte und iiber
lange Zeit das Fach beherrschte (Briickner 2001).7

Geistiges und Materielles waren eng aufeinander bezogen. Jacob
Burckhardt, angeriihrt von der Lektiire der frithen Schriften Bastians,
hebt in seinen Weltgeschichtlichen Betrachtungen diesen Bezug ein-
driicklich hervor:

»Man mochte sich eine riesige Geisteslandkarte auf der Basis einer unermess-
lichen Ethnographie denken, welche Materielles und Geistiges zusammen um-
fassen miisste und allen Rassen, Volker, Sitten und Religionen im Zusam-
menhang gerecht zu werden strebte” (Burckhardt 1929, 4f., nach Miihlmann
1968, 93).

6 Auf Gustav Klemms Bedeutung als Sammler und Kulturhistoriker wird
neuerdings in Hans Schleiers enzyklopddischer ,Geschichte der deutschen
Kulturgeschichtsschreibung® hingewiesen. Gleichzeitig bietet Schleier
darin eine umfassende Darstellung der Sammlungsbewegung. Vgl. Schlei-
er 2003, 338-398.

7 Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gab es mehrere Konzepte fiir Museen der
vergleichenden europédischen Volkskunde. Michael Haberlandt wollte
1906 ein solches in das Germanische Nationalmuseum integrieren, Hoff-
mann-Krayer griff diese Idee auf, und im Basler Volkerkundlichen Muse-
um wurden in der Europa-Abteilung Vergleichssammlungen zur Erschlie-
Bung gerdtekundlicher Entwicklungsreihen eingerichtet (vgl. Gerndt 1981,
173).

12



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Ihre Expertise im Umgang mit Objekten machten Volkerkunde wie
Volkskunde akademisch serios. Materialsammlung und -vergleich war,
je nach dem, unmittelbar mit Fortschrittsglaube oder Fortschrittskritik
verbunden. In jedem Falle waren die Objekte in der Vitrine ,,hard facts®,
die kulturgeschichtliche Spekulationen positivistisch untermauerten.

Die Religionswissenschaft hatte nie eine entsprechende Sammellei-
denschaft entwickelt und war daher nie gefordert, sich systematisch mit
Objekten, oder, wenn man so will, mit der ,,objektiven Seite* von Reli-
gion zu befassen.

Was einer ihrer wichtigsten Begriinder, Friedrich Max Miiller, sam-
melte waren ,,Heilige Texte®, bevorzugt aus dem mystischen Osten. Die
von ihm begriindete Reihe ,,Sacred Books of the East* war auf 50 Binde
angelegt. Miiller edierte Texte nicht in einem Museum, sondern in seiner
Eigenschaft als Professor fiir vergleichende Sprachwissenschaft. Als
Miiller 1873 seine ,,Introduction to the Science of Religion* veroffent-
lichte, war er schon lingst weit iiber Europa hinaus bekannt. Das Interes-
se an einer nicht-theologischen Religionswissenschaft war immens, in-
ternational und bei weitem nicht nur auf Gelehrte beschrinkt.® Miillers
mythologische Ursprungssuche traf offenbar den Nerv weiter Kreise des
Biirgertums, und gleichzeitig veridngstigte sie Theologen, die damit den
Eigenbestand bedroht sahen.’ ,,Schon der Name Religionswissenschaft
hat fiir manche Ohren etwas Verletzendes. Eine Vergleichung aller Reli-
gionen der Welt, wobei keine eine bevorzugte Stellung in Anspruch
nehmen kann, gilt bei Vielen als gefihrlich und tadelnswerth, muss
Miiller erkennen und beharrt umso eigensinniger auf den Vergleich, der

8 Ein Jahr nach der englischen Ausgabe erscheint bereits die deutsche Uber-
setzung unter dem Titel ,Einfithrung in die Vergleichende Religionswis-
senschaft® (Stralburg 1874). Bei der Einfiihrung handelt es sich um Vor-
lesungen, die Miiller 1870 vorgetragen hatte, und die zunichst in einer
Wochenzeitschrift abgedruckt worden waren. Vgl. Kippenberg 1997, 82f.

9 Als Miiller in seine ,,Sacred Books“-Reihe auch das Alte und Neue Tes-
tament aufnehmen wollte, wurde dies massiv von kirchlichen Kreisen un-
terlaufen. Die biblischen Schriften auf einem Buchregal ununterschieden
neben hinduistischen, buddhistischen, zoroastrischen, islamischen und
chinesischen Werken zu sehen, wurde als eine Relativierung des Christen-
tums verstanden, die nicht hingenommen werden durfte. Miiller fiirchtete
eine Auseinandersetzung, die seinen Ruf nachhaltig schidigen konnte und
verzichtete auf die Realisierung seines Vorhabens. Vgl. Klimkeit 1997,
30.

13

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

seinen Wert in der Sprachwissenschaft lingst erwiesen hitte und fiir die
Religionswissenschaft fruchtbar zu machen sei (nach Klimkeit 1997,
35).

Die vergleichende Religionswissenschaft entstand somit aus der ver-
gleichenden Philologie. Verglichen wurden dabei nicht die Formen von
Pfeilspitzen oder Tonkriigen unterschiedlicher Kulturen, sondern Gotter-
namen unterschiedlicher Sprachfamilien. Im Vergleich zweier Sprach-
familien, der semitischen und der indo-arischen, identifizierte Miiller
zwei Religionen, wobei er in der arischen die eigene, d.h. die europii-
sche Ur-Religion zu erkennen glaubt.

Bereits der erste Anlauf, diese neue Wissenschaft des Religionsver-
gleichs als akademisches Fach zu etablieren, rief die Konkurrenz in die
Arena. Anders als in Volks- und Volkerkunde gab es eine solche. Zu-
stindigkeit in allen Fragen kollektiver Sinnstiftung beanspruchte die
Theologie, umso mehr in Zeiten zunehmender eigener Bedeutungslosig-
keit. Religion war aus dieser Perspektive fraglos die Religion des Chris-
tentums, die es als die letztlich iiberlegene zu verteidigen galt. Der Reli-
gionsvergleich, wenn er schon nicht zu vermeiden war, musste diesem
Ziel untergeordnet werden. Just in dem Moment als sich die Religions-
wissenschaft als akademische Disziplin zu etablieren bemiihte, wurde sie
von der Theologie vereinnahmt.

Wissenschaftspolitisch exemplarisch gilt die Berliner Rektoratsrede
des Theologen und Kirchenhistorikers Adolf von Harnack, der im Au-
gust 1901 programmatisch erklérte, weder sollten die theologischen Fa-
kultiten in solche fiir allgemeine Religionsgeschichte umgewandelt wer-
den, noch sei es sinnvoll Lehrstiihle fiir allgemeine Religionsgeschichte
innerhalb der theologischen Fakultiten einzurichten. SchlieBlich, so
Harnack, konne es nicht Aufgabe der Theologie sein, sich selbst zu rela-
tivieren und zudem wiirde das Christentum alle anderen Religionen ,,in
nuce® in sich selbst enthalten (Harnack 1904, Kohl 1988, 251).

Dem Vorschlag von Harnacks, dem Fach Religionsgeschichte in den
philologisch-philosophischen Fakultiten Existenzrecht zu gewdhren,
wurde nur teilweise Folge geleistet. Es entstanden jene Religionsphilo-
logien, die man zeitweise mit Religionswissenschaft ganz allgemein i-
dentifizierte. Innerhalb theologischen Fakultiten wurden die neu be-
griindeten Professuren fiir Religionsgeschichte ,,naturgemaf** mit Theo-
logen besetzt.'” Dies war u.a. auch logische Konsequenz der Tatsache,

10 Bezeichnend ist, dass James George Frazer, der 1904 auf den ersten briti-
schen Lehrstuhl fiir ,Comparative Religion®, angesiedelt in der Theologi-

14



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

dass sich friihzeitig liberale protestantische Theologen, wie etwa Alb-
recht Ritschl (1822-1889) intensiv mit religionswissenschaftlichen The-
men befassten und dariiber Vorlesungen abhielten. Angestrebt wurde
von Ritschl und seinen Schiilern jedoch nicht der Vergleich der Religio-
nen, sondern man wollte den duBleren Einfliissen auf das Entstehen des
Christentums historisch-kritisch nachspiiren.

Der religiose Gegenstand —
,»Vehikel der geistigen Gotteserfahrung?

War im ausgehenden 19. Jahrhundert die Religionsforschung ein weites
wildbewachsenes Feld, in dem sich unbefangen und engagiert Psycholo-
gen, Altertumskundler, Sprachwissenschaftler, Soziologen, Volker- und
Volkskundler tummelten, so @nderten sich die Zustédndigkeiten mit der
zunehmenden akademischen Institutionalisierung der Religionswissen-
schaft innerhalb der theologischen Fakultiten.

Gerade aufgrund des enormen Modernisierungsschubes wurde das
europdische 19. Jahrhundert in Sachen Sinnsuche und Religionsstiftung
zum kreativsten und produktivsten Jahrhundert der Neuzeit {iberhaupt.
Religionsgeschichte war von breitem offentlichem Interesse innerhalb
gebildeter Schichten. Begriffe wie Natur, Mystik, Seele wurden neu be-
setzt. Ritual, Ekstase und Weltablehnung wurden in sinnstiftender Ab-
sicht auf die eigene Gegenwart bezogen. Diskutiert wurde, ob der Glau-
be an Geister oder Begegnungen mit iibernatiirlichen Michten am An-
fang von Religion stehen wiirden. Gleichzeitig war der Spiritismus nicht
nur europaweite Salon-Mode, sondern auch Testfall fiir den naturwissen-
schaftlichen und philosophischen Materialismus der Zeit. Zudem lief3 er
sich trefflich mit den soeben entdeckten und attraktiven Religionen des
Ostens, Buddhismus und Hinduismus kombinieren. Geisterseher und
Wunderwirker, Apostel und Propheten boten den Heilssuchenden im In-
dustriezeitalter vielféltige Angebote, die in deutlicher Konkurrenz zu den

schen Fakultit der Universitit Manchester, berufen werden sollte, diese
Berufung ablehnte mit der Begriindung, seine Ansichten ,iiber Religion
im allgemeinen und das Christentum im besonderen wiirden es ihm
schwer machen, zur Ausbildung von Theologen beizutragen* (Kohl 1988,
242). Die institutionelle Umarmung des Faches Religionsgeschichte durch
die Theologie war, wie in Karl-Heinz Kohl’s wissenschaftsgeschichtli-
chem Abriss nach zu lesen ist, ein Vorgang, der fiir ganz Europa typisch
ist. Die Ausnahme von der Regel stellt Frankreich dar. Vgl. Kohl 1988.

15



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

schvxl/;?ichelnden Marktfiihrern Katholizismus und Protestantismus stan-
den.

Die Religionsforschung war nicht nur Reaktion auf ein solches geis-
tiges Klima, sie stimulierte weitgehend selbst dieses Klima. Religions-
wissenschaft wird damit zu einem ,,besonderen Fall historischer Sinnbil-
dung in der Zeit der Modernisierung* (Kippenberg 1997). Das noch En-
de des 19. Jahrhunderts sichtbare Projekt einer transdisziplindren Religi-
onsforschung wird durch die Institutionalisierung der Religionswissen-
schaft Anfang des 20. Jahrhunderts aufgegeben.

Mit der Ubernahme des Gegenstandes ,Religion* durch die Theologie
erfolgte eine Wende hin zu einer Textmystik, ,,die den Gegenstand von
seinen soziologischen, ethnologischen, psychologischen oder kulturanth-
ropologischen Rahmenbedingungen abkoppelte [...]* (Kippenberg/Gladi-
gow 2001, 7).

Das hatte Folgen fiir die Bestimmung dessen, was als ,Religion’ ver-
handelt wurde. Dies gilt nicht nur fiir die scientific community, sondern,
was weit schwer wiegt, auch fiir die gebildete Offentlichkeit westlicher
Industriegesellschaften. Bestsellerautoren waren in dieser Hinsicht Ru-
dolf Otto (1869-1937) und Mircea Eliade (1907-1986). Beide Gelehrte
galten (und gelten mitunter bis heute) in der Aulenwahrnehmung als die
prominentesten Verkorperungen des Faches. Beide propagierten ein
theologisch fundiertes Religionskonzept, das sich auf Friedrich Schlei-
ermacher’s Bestimmung von Religion als eines Gefiihls ,,schlechthinni-
ger Abhingigkeit” zuriick fiihren 146t. ,,Religion® als Erfahrung der Ab-
hingigkeit von irrationalen Michten, als das schauerlich-faszinierende
Erleben des Numinosen, wird iiber beide Gelehrte zum populédren Bil-
dungsgut, und ,,das Heilige* wird iiber weite Strecken des 20. Jahrhun-

11 Das 19. Jahrhundert geniefit weithin den Ruf der entzauberten Moderne,
in der Religion zwangsldufig zum Auslaufmodell wird. Die religionsge-
schichtlich duBerst produktive Seite des 19. Jahrhunderts wird dann sicht-
bar, wenn man nicht nur kirchlich organisierte Religion betrachtet. Hin-
gewiesen sei u.a. auf Ulrich Linse’s Studie iiber ,Geisterseher und Wun-
derwirker® (1996), auf die Arbeiten von Helmut Obst iiber Neugriindun-
gen christlicher Religionsgemeinschaften im 19. Jahrhundert (z.B. Obst
2000), auf Volker Zotz‘ ,Geschichte des Buddhismus in der deutschen
Kultur® (Zotz 2000), auf Diethard Sawicki’s Geschichte des Spiritismus
(Sawicki 2002). Bereits ein kurzer Blick in die Inhaltsverzeichnisse der
Handbiicher zu deutschen Reformbewegungen oder zur ,Volkischen Be-
wegung® (vgl. Kerbs 1998, Puschner 1996) macht die religiose Vielfalt
des 19. Jahrhunderts deutlich.

16



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

derts zum Inhalt einer derart beeindruckten Religionswissenschaft. Diese
Definition von Religion ebenso wie die damit verbundene Trennung der
Bezirke ,heilig® und ,profan‘ fiigten sich bestens in theologische Bemii-
hungen, sich selbst angesichts der fortschreitenden Entkirchlichung
westliche Gesellschaften Bedeutung bei zu messen. Die Mitglieder der
Gottinger ,,Religionsgeschichtliche Schule, u.a. Troeltsch, Bousset und
auch Rudolf Otto, fiihlten sich verpflichtet, ihre Forschungen auch in der
nicht-akademischen Offentlichkeit bekannt zu machen. Das religiose
Bewusstsein der Bevolkerung zu heben, war die Mission.

Uber die religionswissenschaftliche Kategorie ,,Erfahrung des Heili-
gen* lie} sich ein christlich-theologisches Transzendenzkonzept als ,,Er-
fahrung Gottes* verwissenschaftlichen.

So folgert Rudolf Otto zielgerichtet: ,,Das Gefiihl einer ,schlechthin-
nigen Abhéngigkeit‘ meiner hat zur Voraussetzung ein Gefiihl einer
,schlechthinnigen Uberlegenheit (und Unnahbarkeit) seiner.“ (Otto
1963[1917], 12). Und Friedrich Heiler erklart ,,Erscheinungsform und
Wesen der Religion* wie folgt:

»~Religion ist Umgang mit dem transzendenten Gott, der jenseits aller sinnli-
chen Wahrnehmung ist, vollig unanschaulich, der aber nicht nur dem Ge-
sichtssinn unzugénglich ist, unsichtbar, sondern auch dem Gehérsinn, unaus-
sprechlich. [...] In der Religion ist das Sinnliche Vorbereitung, Anreiz, Vehi-
kel der geistigen Gotteserfahrung. Religiose Erfahrung wird moglich, wenn
irgendwelche dufleren Anldsse und Anregungen gegeben sind, und sie wird
nur dadurch fassbar und mitteilbar, dass sie sinnliche Ausdrucksformen an-
nimmt* (Heiler 1961, 22, 23).

Das Heilige, und auch das gehort zu solch einer Wesenbestimmung, ist
immer dem historisch Bedingten entzogen. Fiir Eliade besteht das Cha-
rakteristikum des Heiligen in der Durchbrechung raum-zeitlicher Homo-
genitit. Profangeschichte verunreinigt das Heilige. Diesem ,,Terror der
Geschichte* hilt Eliade eine andere, die ewige, die heilige Zeit entgegen
(vgl. Eliade 1984).

Was hat diese Exkursion in die Fachgeschichte der Religionswissen-
schaft mit dem Thema des vorliegenden Bandes zu tun?

Zunichst fiihrt sie zur schlichten Einsicht, dass Religionswissenschaftler

nie gezwungen waren, Religion sichtbar zu machen oder sich mit der
sichtbaren Seite von Religion zu befassen. Religion als ,,das Heilige*

17



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

war ja in diesem Verstindnis genau das, was sich letztlich aller An-
schauung entzieht. Religionswissenschaftler entwickelten ihre Thesen
und Modelle iiber ,heilige” Texte gebeugt, und nicht in Museen vor Vit-
rinen oder in Feldexkursionen, mit Bauern und Handwerkern plau-
schend. Im Mittelpunkt standen das ,,Wesen®“, die ,,Wahrheit”, die
»-Macht“  der” Religion. Das Objekt, und hier vertritt obiges Heiler-Zitat
eine einflussreiche Schulrichtung, war dem Religionswissenschaftler, al-
lenfalls ,,Vehikel der geistigen Gotteserfahrung®.

Nicht unerheblich fiir unser Thema ist zudem die Erkenntnis, dass ein
bestimmter, ndmlich aus der protestantischen Offenbarungs-Theologie
tibernommener Religionsbegriff nicht nur lange Zeit das Fach dominier-
te, sondern auch in das Biirgertum diffundierte. Dieser Religionsbegriff,
verbunden mit seiner christlich-theologischen Normierung verhinderte
eine kulturelle, soziale, historische und politische Kontextualisierung
von Religion/en. Religion ist ein Phdnomen ,,sui generis* — so das Glau-
bensbekenntnis der Religionsphdnomenologie. ,,,Das Heilige* und der
,homo religiosus‘ gehen unter dem Postulat des ,Phdnomen sui generis’
eine feste, teilweise esoterische Verbindung ein®, schreibt Burkhard
Gladigow (1988, 10).

Die erfolgreichsten Propagandisten eines solchen Verstidndnisses von
Religion waren religiose Religionswissenschaftler, die selbst zu
,Propheten ihrer eigenen Religiositit [werden], die sie verallgemeinern
und generalisieren (Flasche 1982, 271). Rudolf Otto und Mircea Eliade
sind hier einzureihen, ebenso wie Jakob Wilhelm Hauer, Walter F. Otto,
Gustav Mensching und Friedrich Heiler. Ein ,Erkenntniswettbewerb*
zwischen Religionswissenschaftler und ,religiosem Subjekt® war typisch
fiir die Weimer Zeit. Die sich herausbildende Religionsphédnomenologie
ist, wie Ugo Bianchi es ausdriickte, ein ,,Irrationalismus protestantisch-
romantischer Prigung® (Bianchi 1964, 14; hier nach Gladigow 1988, 7).

Das Uberwiiltigtwerden von der Macht des Irrationalen und die As-
soziierung dieses Erlebens mit ,Religion® hat sich seit dem frithen 19.
Jahrhundert als Empfindungsmdéglichkeit dem biirgerlichen Gefiihls-
haushalt erschlossen. Der ,heilige Schauer”, und somit auch das Er-
schauern vor dem Objekt, das als ,.heiliges” gekennzeichnet ist, ist Erbe
der Romantik, das iiber Rudolf Otto’s Bestseller ,Das Heilige’ (1917)
popularisiert und ins 20. Jahrhundert iibertragen wurde. Das individuelle
»Erleben des Numinosen® wird zu einer letzten Bastion gegen eine ratio-
nale, gefiihlskalte und sinnentleerte Moderne. Das zum Prinzip erhobene
»Brgriffenwerden vom Irrationalen eignete sich im iibrigen gut, um dem
Totalitarismus der DreiBiger Jahre, der bekanntlich kollektives Ergrif-

18



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

fenwerden virtuos zu inszenieren wusste, wissenschaftliche Legitimati-
onsfiguren zu liefern. ,,.Die Religion der Religionsphdnomenologie ist re-
sistent gegen Kritik, gegen Demokratie®, erkléart Christoph Auffarth und
verweist ganz zu Recht auf die politischen Konsequenzen dieser Grund-
haltung: ,,Dass die Faschisten solche Autorisierung durch eine unan-
greifbare Instanz ,Religion‘ nutzten, die nicht durch eine Institution be-
wacht oder durch eine lange wissenschaftliche Tradition differenziert
war, ist vielleicht nicht die Absicht, aber die unkontrollierbare Folge der
Religionsphinomenologie* (Auffart 2001, 236). Der Hinweis auf diese
Spur erscheint notig, kann an dieser Stelle aber nur in einer Fulnote wei-
ter verfolgt werden.'?

Kunst als Religion — Museen als ,,asthetische Kirchen*

Nicht nur das Wort und der Begriff ,Religion‘ haben eine ganz eigene
Wirkungsgeschichte, sondern auch ein weiterer, fiir unser Thema so
wichtiger Begriff: ,Kunst‘. Gestaltpridgend ist auch hier die Romantik,
zumal hier Kunst und Sinnfindung, mithin Kunst und Religion in einan-
der iiberfiihrt wurden. Denkt man iiber das Verhéltnis Religion und Mu-
seum nach, kommt man zwangsldufig auf die Verbindung Religion und
Kunst.

Etwa zur gleichen Zeit als Friedrich Daniel Schleiermacher im ,,An-
schauen des Universums* die hochste Bliite der Religion erkannte und
sich damit deutlich gegen den aufklidrerischen Rationalismus aussprach,

12 Hinzuweisen ist hier auf die materialgesittigte Arbeit von Fritz Heinrich
iiber die deutsche Religionswissenschaft im Nationalsozialismus (Hein-
rich 2002). Heinrich zeigt, dass Rudolf Otto, obwohl aus Krank-
heitsgriinden bereits 1928 emeritiert und 1937 verstorben, eine durchaus
nicht unbedeutende Rolle fiir die Religionswissenschaft nach 1933 spielte.
Wenngleich Otto selbst keinen Zweifel an der christlichen Normierung
seiner Ideen lie, so konnte sich sein Konzept des Heiligen dennoch bes-
tens fiir andere Ziele verwenden lassen. Jakob Wilhelm Hauer, der zeit-
weilig begeisterter Nazi war, als Propagandist einer ,,Deutschen Glau-
bensbewegung® bekannt wurde, und, wie Gregory Alles schreibt, einen
»Indo-Germanic religious racialism* lehrte, schitzte den Mystiker Otto,
nicht den Theologen. Der nationalsozialistische Ideologe Walther Wiist,
Rektor der Miinchener Universitit und Autor eines ,Indogermanischen
Glaubensbekenntnisses®, lobt an Otto’s Buch ,Das Heilige®, dass hier das
,religiose Gemiit* im Mittelpunkt stehe, lehnt jedoch den dahinter stehen-
den Gottesbegriff ab. Vgl. Heinrich 2002, 157-165, 385; Alles 2002, 189.
Zu Hauer vgl. auch Junginger 1999.

19

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

erlebten zwei preuBische und protestantische Studenten, die aus dem
aufgeklédrten Berlin zwecks Studium nach Erlangen gekommen waren,
eine dhnliche und doch andere Art Erweckungserlebnis. Wilhelm Hein-
rich Wackenroder (1773-1798) und Ludwig Tieck (1773-1853) durch-
wanderten die Friankische Schweiz und besuchten Niirnberg. Ein Heili-
genfest im Kloster Banz bei Bamberg wurde Wackenroder zur Bekeh-
rung und mehr noch das Durchschreiten der alten, von auflen betrachtet
reichlich heruntergekommenen Reichsstadt Niirnberg. Die Begegnung
mit Niirnberg war eine Begegnung mit dem Mittelalter und dem Genius
Diirer. Er ist die Inkarnation deutscher Kunst und seine Vaterstadt wird
zum Inbegriff deutschen Biirgergeistes. Kunst und Religion bilden eine
Einheit. Gott spricht zu den Menschen durch Kunst und Kunstwerke,
wenn man sich ihnen nur mit gebiihrender Demut und Andacht néhert
(Brdunlein 1995).

Die Mittelalterschwédrmerei der beiden Romantiker fand literarischen
Niederschlag in Wackenroders HerzensergiefSungen eines kunstlieben-
den Klosterbruders (1797) und in dem Romanfragment Franz Stern-
balds Wanderungen. Eine altdeutsche Geschichte, das Tieck 1798 verof-
fentlichte. In diesen Schriften, die zunéchst vor allem in Kiinstlerkreisen
durchschlagende Wirkung entfalten, wird eine Engfiihrung von Kunst
und Religion hergestellt, die weit bis ins 20. Jahrhundert reicht. Kunster-
leben ist Gebet und das Museum wird zur ,,dsthetischen Kirche*. Wa-
ckenroder schreibt:

,,Bildersiile werden betrachtet als Jahrmirkte, wo man neue Waren im Vorii-
bergehen beurteilt, lobt und verachtet; und es sollten Tempel sein, wo man in
stiller und schweigender Demut, und in herzerhebender Einsamkeit, die gro-
Ben Kiinstler, als die hochsten unter den irdischen, bewundern, und mit der
langen, unverwandten Betrachtung ihrer Werke, in dem Sonnenglanz der ent-
ziickendsten Gedanken und Empfindungen sich erwidrmen mochte. Ich ver-
gleiche den Genuf} der edleren Kunstwerke dem Gebet* (Wackenroder 1797,
76f., nach Klotz 2000, 53f.).

Der Kiinstler wird zum Prophet und Priester einer Religion der ,.freien
Geister”. Exemplarisch steht hier der Maler Caspar David Friedrich
(1774-1840), der, wie Werner Busch (2003) zeigt, sich selbst als Priester
des Hochsten verstand und sein kiinstlerisches Tun als eine Andachts-
iibung. Die Lektiire von Schleiermachers Reden ,Uber die Religion®
(1799) nahm Friedrich als geistige Anleitung und Auftrag, seinem Pub-
likum das Gottliche nahe zu bringen.

20



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Orte dieser Transzendenzerfahrungen sind nicht die Kirchen, sondern
Kunstsammlungen. Eine neue Art Wallfahrtswesen entsteht. Die neuen
Pilger beriihren nicht mehr die Reliquien christlicher Heiliger, sondern
erschauern beim Betreten beispielsweise des Diirer-Hauses, vor dem
Grab des Kiinstler-Genies und in Blickkontakt mit seinem Werk.

Wird noch im spdten 18. Jahrhundert Kunstwahrnehmung als Bil-
dungserlebnis verstanden, so ersehnt der romantische Geist andere, in-
tensivere Erlebnisse. Die Erfahrung ,,dsthetischer Transzendenz und die
Feier des Kiinstlergenies” wird zum museologischen Programm erhoben
(Klotz 2000, 54).

In diesem Sinne rechtfertigt Karl Friedrich Schinkel seine Gestaltung
der Rotunde im Zentrum des Alten Museums in Berlin als Heiligtum:

»Endlich kann auch die Anlage eines so méchtigen Gebdudes, wie das Muse-
um unter allen Umstidnden werden wird, eines wiirdigen Mittelpunktes nicht
entbehren, der das Heiligtum sein muf, in dem das Kostbarste bewahrt wird*
(Klotz 2000, 54).

Der Habitus des Biirgers, der seine Familie am Sonntag in ein Kunstmu-
seum fiihrt, unterscheidet sich in Nichts vom Habitus des Kirchenbesu-
chers. Der Schritt ist gemessen, die Stimme gesenkt, die Stimmung an-
ddchtig. Verboten sind ausholende Gesten, Larm, Lachen, Nahrungsauf-
nahme. Das europdische 19. Jahrhundert formte nicht nur einen ganz
spezifischen Kunstbegriff, sondern auch eine ganz eigen Art von Kor-
persprache und Wahrnehmung in musealen Rdumen. Gesucht wurden
Versenkung, seelische Bewegung und Erhebung, wie Heinrich Klotz er-
lautert:

,Eine nicht vom Willen bestimmte und zweckferne Anschauung 6ffnet den
Weg zu einer Selbstvergessenheit, die die Erfahrung &sthetischer Transzen-
denz iiberhaupt erst ins Spiel gebracht hat und letztlich der Wahrnehmung der
,reinen Form‘ als Rezeptionsweise der Moderne Geltung verschafft” (Klotz
2000, 54).

Diese romantisch begriindete Bildungsbiirgermystik, die Kunsterleben
als Heilsweg anbietet, die Disziplinierung von Koérper und Sinne fordert
und sich dafiir eigene gewaltige Kultbauten schafft, nimmt sich in der
AuBlenwahrnehmung reichlich merkwiirdig aus. Betritt man z.B. ein Na-
tional- und Kunstmuseum in irgendeinem Land der siidlichen Hemispha-
re wird einem schlagartig deutlich, wie kulturspezifisch und, global be-

21



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

trachtet, wie marginal Begriffe wie ,Erhabenheit‘, ,Kunst‘, ,Kunstge-
nuss‘, ,Genie‘ und dgl. sind."

Fir unser Thema wichtig ist die romantische Verwandlung von
Kunst-Erleben in religioses Erleben. Religion wird fassbar im &stheti-
schen Erleben oder ist gar nur noch dsthetisch denkbar. Dieser Prozess,
der Religion zu Kunst, und im iibrigen auch zu Natur,'* in ein neues
Verhiltnis setzt, hat eine lange Laufzeit. Das romantische Erbe hat sich
tief in die Kunst- und Museumsidee westlicher Zivilisation eingeprigt.
Die allbekannten Debatten iiber das, was Kunst alles kann, muss, darf
oder eben nicht darf — ist nur vor dem Hintergrund spezifisch europi-
isch-biirgerlicher Ideen des 19. Jahrhunderts verstdndlich, die Kunst mit
Wabhrheit, Sinn und sakralem Erleben verkniipften.

Kunst? Erleben? Religion?

Zu zeigen war, dass sowohl ,Kunst* wie ,Religion‘ iiber Konzepte von
,Erfahrung’, ,Erleben‘, ,Begegnung’ im biirgerlich intellektuellen Milieu
des 19. und 20. Jahrhunderts zur Erfahrungswirklichkeit wurden, um als
Rausch- oder Schmerzmittel, in jedem Fall als Therapeutikum gegen die
Zumutungen der Moderne Verwendung zu finden. Dieser Zusammen-
hang muss betont werden, da es sich keineswegs um einen abgeschlos-
senen Vorgang handelt. Museumsbesucher des 21. Jahrhunderts, zumin-
dest jene der ,,white educated middle class“, sind so betrachtet immer
noch Kinder des 19. Jahrhunderts Dies gilt umso mehr in allen Fillen, in
denen ,Religion‘ zum musealen Thema gemacht wird.

Dies gilt es vor allem auch deswegen in Erinnerung zu rufen, da Re-
ligion, wenn sie im 20. Jahrhundert musealisiert wurde, in aller Regel
unter dem Etikett ,Kunst* dem Publikum présentiert wurde. Ich verweise
hier auf Museen fiir islamische, indische, dgyptische, vorder- oder ost-
asiatische Kunst. Diese Sammlungen verdanken sich den unterschiedli-
chen Exotismuswellen, iiber die sich europdische Aristokraten und Biir-

13 Eine Arbeit, die in diesem Sinne kulturvergleichend, beispielsweise zwi-
schen europdischen, afrikanischen und asiatischen Museumsbesuchern,
Erwartungs- und Wahrnehmungshaltungen gegeniiber dem musealen Ob-
jekt herausarbeiten wiirde, fehlt meines Wissens.

14 Kocku von Stuckrad hat in seiner Habilitationsschrift u.a. herausgearbei-
tet, wie sich das romantische Naturkonzept als anti-aufkldrerische Kritik
und Religionsidquivalent entwickelte und in der Esoterik der Spitmoderne,
exotisch verkleidet, als (Neo-)Schamanismus fortlebt. Vgl. von Stuckrad
2003.

22

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

ger auserlesenes Fremdes in wohlverdaulichen Héppchen einverleibten.
Der Kunst- ebenso wie der Religionsbegriff sind européische Produkte,
fiir die man in anderen Kulturen nur schwerlich ein Pendant findet, eben-
so wie die Uberfiihrung des Einen in das Andere ein kulturspezifischer
Vorgang ist."

Versperrt der Blick auf Kunst, den Museumsbesucher unserer Breiten
mehr oder weniger verinnerlicht haben, die Sicht auf Religion? Wird
dieser Blick Objekten gerecht, die nie dafiir hergestellt wurden, um in
Museen bestaunt zu werden? Welche ,,Rahmung® ist erforderlich, um
kulturhistorisches und ideengeschichtliches Erbe im Museum offen zu
legen? Wieweit lassen sich iiberhaupt selbstaufklidrerische Absichten im
Gehiduse Museum realisieren?

Wie kann vor diesem Hintergrund der Zusammenhang Religion und
Museum religionswissenschaftlich sinnvoll bearbeitet werden? Welche
Moglichkeiten erdffnen sich, visuell reprisentierte Religion, mithin das
religiose Objekt religionswissenschaftlich ,,ins Auge zu fassen*?

Der Erlebnismoment, Sinnlichkeit, das wirkungsvoll ,,ins Szene set-
zen des Objektes sind mittlerweile geschitzte, ja geforderte Mittel mu-
sealer Vermittlung und werden an allen moglichen Themen und Gegens-
tanden, von der ,,Begegnung® mit dem Mittelalter und den Azteken, an
Mathematik und Technikgeschichte, vom Dinosaurier bis zur préiparier-
ten Leiche erfolgreich erprobt.

Allerdings werden die musealen Kategorien ,Erleben‘ und ,Erfah-
rung‘ dann problematisch, wenn damit absichtsvoll oder unabsichtlich
ein wissenschaftlich langst iiberholtes Religionskonzept — Schleierma-

15 Natiirlich ist die Situation im spiten 20. Jahrhundert reichlich komplex,
zumal Kunst, die als ,modern‘ assoziiert ist, in einem distanzierten, jeden-
falls gebrochenen Verhiltnis zu Religion steht. Aber auch hier ist die
Wahrmehmung des Publikums nie einheitlich und moderne Kunst ist be-
kanntlich ein immer noch sehr unterhaltsames Streitthema. Hinzu kommt
der Umstand, dass verstdarkt ab dem 19. Jahrhundert mit einem Vorgang
zu rechnen ist, der mit dem Begriff ,,Sakralisierung® umschrieben wird:
die Ubertragung religioser Begriffe und Formen auf nicht religiose Berei-
che. Susanne Lanwerd hat diesen Vorgang am Beispiel der Mahn- und
Gedenkstitte Ravensbriick religionswissenschaftlich untersucht. Vgl
Lanwerd 2001. Volkhard Krech geht am Beispiel von Francis Bacon Trip-
tychon ,Crucifixion® der Frage nach, was passiert, wenn moderne Kunst
zwar religios gemeint, sich aber nicht eindeutig als religios zu erkennen
gibt. Krech 2001.

23

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

cher’s und Otto’s Begegnung mit dem Numinosen nidmlich — inszenato-
risch aufbereitet wird.

Religionswissenschaftler sollten museal popularisierte Varianten
,»des Heiligen* beschreiben und auf den wissenschafts- und kulturhistori-
schen Kontext von Versatzstiicke dieser Art Intellektuellenreligion hin-
weisen. Es kann jedoch nicht Aufgabe der Religionswissenschaft sein,
dariiber nach zu denken, wie Sinndefizite z.B. in musealen Darbietungen
kompensiert werden konnten.

Das Museum ist, trotz aller Versuchungen, die die neuen Multime-
dia-Technologien bieten, keine ,,dsthetische Kirche, sondern ein Raum
fiir Information, Vielstimmigkeit und abwigende Debatte. Dies wieder-
um sollte jedoch keinesfalls als Pladoyer fiir eine Riickkehr zur sozialpa-
dagogischen Zeigefingeraufkldrung der 70er Jahre verstanden werden.

Handlung — Kommunikation — Kultur

Die akademische Religionswissenschaft hat sich seit lingerem von ei-
nem Religionskonzept verabschiedet, das um Wesen und Wabhrheit ,,der*
Religion kreist oder dem Erleben ,.des Heiligen“ nachspiiren wiirde.'®
Der konsequent kulturwissenschaftliche Umgang mit dem Gegenstand
setzt sich zunehmend durch.

Diese Perspektivenverschiebung trat ein als die Studien des Ethnolo-
gen Clifford Geertz in vielen Kulturwissenschaften rezipiert wurden.
Vor allem sein Aufsatz ,,Religion als kulturelles System* aus dem Jahre
1966 stellte einen Durchbruch fiir eine neue Art der Religionsforschung
dar. Religion sei keineswegs auf personliches Erleben zu reduzieren, so
machte Geertz iiberzeugend deutlich, sondern forme als Weltbild und
Ethos die soziale Ordnung. Religion wurde damit der Religionswissen-

16 Bemerkenswerte Nachziigler sind der Religionswissenschaftler und Isla-
mologe Adel Theodor Khoury und der Diplom-Theologe Georg Girschek,
die mit Threm zweibidndigen Werk ,Das religiose Wissen der Menschheit*
(1999/2001) die Religionsphdnomenologie eines van der Leeuw und Hei-
ler unverédndert in das 21. Jahrhundert zu retten versuchen. Bemerkens-
wert ist dieser Versuch vor allem auch deswegen, weil in Zeiten religidser
wie politischer Fundamentalismen mit einem unverhohlen christlichen
Gottesbegriff religiose und kulturelle Vielfalt ,platt gemacht werden:
,Fiir den religiosen Menschen — welcher Kultur auch immer —, so schrei-
ben die Autoren unmissverstindlich im Vorwort, ,,ist der transzendente
Gott der Schopfer und Herr von Natur, Menschheit und Geschichte. Eine
tragische Torheit, ohne ihn diese Welt zur Heimat einer humanen Gesell-
schaft aufbauen zu wollen.* Khoury/Girschek 1999, 7.

24

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

schaft als Kommunikations-, Deutungs- und Symbolsystem zugénglich,
wohingegen die ,,ErschlieBung religioser Wahrheiten* Sache der Theo-
logie bleiben darf (Gladigow 1988, 16).

Eine nicht-theologische Religionswissenschaft steht seither mit be-
nachbarten Kulturwissenschaften, speziell der Soziologie und Ethnolo-
gie, im Dialog. Aufzugeben war die Annahme, Religion sei ein Phéno-
men ,sui generis‘. Aufzugeben war das fast 100 Jahre dauernde Bemii-
hen, Religion — iiber Gott, das Heilige, das Numinose, die Macht — defi-
nieren zu wollen, und Religionswissenschaft letztendlich als ,,Spielart
christlicher Theologie® zu konzipieren. Der Marburger Theologe und
Religionswissenschaftler Carl Heinz Ratschow beharrte noch 1973, in
einem Handbuchartikel zur Methodik des Faches, darauf, dass ,,der Er-
forscher von Religionen ein Mensch sein muf3, der von ,seinem‘ Gotte
angetroffen und erfasst ist“ (Ratschow 1973, 353). Religionswissen-
schaftler, die sich als Kulturwissenschaftler verstehen, sind diesem ,,me-
thodischen Pathos‘ enthoben ebenso dem Zwang, wie Glaubige sprechen
zu miissen (Gladigow 1988, 8; 2001, 422).

Der Blick auf Religion veridndert sich. Eroffnet hat sich die Moglich-
keit, sich dem Gegenstand pragmatisch zu ndghern und ihn in einen kultu-
rellen Kontext ein zu binden. ,Religion‘ ist in dieser Perspektive Teil of-
fentlicher Kultur. Handlung und Kommunikation werden leitende Ana-
lysekategorien. Ein religionswissenschaftlicher Religionsbegriff unter-
scheidet sich von dem Religionsbegriff der Glaubigen und der Theolo-
gen. Nicht subjektives Erleben und ,Glaube‘ werden in den Mittelpunkt
geriickt, sondern die historischen und kulturellen Voraussetzungen und
Kontexte religioser Praxen und Kommunikation.

,»Nur als Kommunikation hat Religion [...] eine gesellschaftliche E-
xistenz®, schreibt Niklas Luhmann. ,,Was in den Kopfen der zahllosen
Einzelmenschen stattfindet, konnte niemals zu ,Religion‘ zusammenfin-
den, es sei denn durch Kommunikation* (Luhmann 1998, 137; hier nach
Kippenberg/von Stuckrad 2003, 12).

Hans G. Kippenberg und Kocku von Stuckrad machen klar, wie
sinnvoll es ist, Religion in einem Diskursfeld zu verorten:

,Da jede religionswissenschaftliche Theorie ihrerseits in diese Prozesse ein-
greift, es mithin keine neutrale oder ,unschuldig® Theorie geben kann, spre-
chen wir von einem Diskurs, der mehr ist als das Austauschen von Meinun-
gen, und einem Diskursfeld, in dem Identititen (auch wissenschaftliche) ge-
bildet, Grenzen gezogen und Machtrdume besetzt werden [...]. In diesem Sin-
ne kann die Religionswissenschaft auch als eine Art Metadisziplin betrachtet
werden, die, anstatt Definitionen zu normatisieren, die Wirkungen dieser De-

25



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

finitionen in einem Diskursfeld beschreibt, auf dem sie selbst handelt* (Kip-
penberg/von Stuckrad 2003, 14).

Demzufolge sind die ,,6ffentlichen — kommunikativen und diskursiven —
Aushandlungsprozesse iiber Weltdeutungen“ Gegenstidnde der Religi-
onswissenschaft. Werturteile, etwa, dass ,,Magie funktioniert, dass es ei-
ne Gottheit wirklich gibt oder dass die Ahnen noch immer unter uns le-
ben* sind religionswissenschaftlich nicht haltbar, denn sie fallen entwe-
der — bei Bejahung — in den Bereich der Theologie oder — bei Vernei-
nung — einem Materialismus und Positivismus anheim (Kippenberg/von
Stuckrad 2003, 15).

»Was wir brauchen, ist die Umleitung der kulturwissenschaftlichen
Strome in das Bett der Religionswissenschaft®, schreiben Kippenberg
und von Stuckrad, und verweisen auf eine Kapiteliiberschrift aus dem
Buch des Ethnologen Gerd Baumann ,,Religion: Gepick oder Sextant?
Nicht unverinderliches Erbe, sondern Positionierung im Kontext®, die
einer diskursiv betriebenen Religionswissenschaft als Leitmotiv dienen
konne (Kippenberg/von Stuckrad 2003, 13)."

Mit dem Diskursmodell verbunden ist der Abschied von der Zentral-
perspektive. Etwa gleichzeitig als sich die Kunst von der Zentralperspek-
tive und der dadurch erzeugten Illusion 16ste, ist auch die Religionswis-
senschaft entstanden, erinnern Kippenberg und von Stuckrad. Der eine
Blickpunkt wurde

»durch eine Mehrzahl von Perspektiven abgelost, bis schlieBlich Pablo Picasso
sich die vielen Perspektiven im Dargestellten selbst widersprechen lieB3. [...]
[Entdeckt] wurde damals die ,Fihigkeit zum Selbstwiderspruch® als em die
Geschichte konstituierender Faktor* (Kippenberg/von Stuckrad 2003, 15)

Die hier entfalteten Vorschlidge fiir religionswissenschaftliches Urteilen
und Forschen lassen sich fiir den Zusammenhang Religion und Museum
nutzbar machen, geht es doch hierbei vor allem auch um ,,6ffentliche —
kommunikative und diskursive — Aushandlungsprozesse iiber Weltdeu-
tungen. Auch fiir den Zusammenhang Religion und Museum legt sich

17 Bei Gerd Baumanns Buch handelt es sich um ,The Multicultural Riddle.
Rethinking National, Ethnic, and Religious Identities* (1999).

18 Kippenberg und von Stuckrad beziehen sich hier auf den Kunsthistoriker
Werner Hoffmann ,Die Moderne im Riickspiegel. Hauptwege der Kunst-
geschichte* (1998).

26



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

die Forderung nach einem perspektivischen Analyserahmen nahe. Aus
analytischer Sicht ist das vom Museumsbesucher mit gebrachte Religi-
onsmodell von gleichrangiger Bedeutung wie das Religionsmodell des
Ausstellungsmachers, des Kiinstlers, des analysierenden Religionswis-
senschaftlers.

Identitiaten

Das Objekt in der Museumsvitrine, ob ,religios* oder nicht, tut vor al-
lem eines: es schweigt, allerdings in der Regel provozierend vieldeutig.
Religios gerahmte Objekte 16sen, weit mehr als historische Dokumente,
Handwerksgerit, Spielzeug, Waffen, Kostiime usw., imaginative Aktivi-
tdten aus.

Warum ist dies so? Weil man in unseren Breiten friihzeitig lernt, dass
Religion mit Existenz und Transzendenz und letzten Fragen zu tun hitte.
Damit aufgerufen sind schlagartig Menschen- und Gottesbild/er, und
Themen wie Moral, Ethik, Leben, Sterben, Tod und Jenseits. Der Ge-
genstand ,Religion® generiert Existenzielles. Diese emotional angerei-
cherten inneren Prozesse sind jedoch weder beliebig evozierbar, noch so
ohne weiteres ablesbar. Auf alle Fille ist mit ihnen zu rechnen, wann
immer Religion im Museum offentlich prisentiert wird.

Angesprochen ist auf diese Weise personliche, aber eben auch
kollektive Identitdt. Religiose Stellungnahmen sind auf personlicher wie
kollektiver Ebene zunichst Differenzmarkierungen, und dies umso mehr
in einer monotheistisch gepriagten Kultur wie der unseren. Es ist jene von
Jan Assmann so bezeichnete ,,Mosaische Unterscheidung®, die ,,zwi-
schen wahr und falsch in der Religion, zwischen dem wahren Gott und
den falschen Gottern, der wahren Lehre und den Irrlehren, zwischen
Wissen und Unwissenheit, Glaube und Unglaube® zu trennen zwingt
(Assmann 2003, 12f.).

Diese mehrere Tausend Jahre alte ,regulative Idee®, die sich als
wandelbar und anpassungsfihig und nichtsdestotrotz als eminent kultur-
pragend erweist, ist auch in der Spitmoderne prisent und ldsst sich in
Museumsrdumen problemlos abfragen, sobald Religionen und der Reli-
gionsvergleich Gegenstand der Betrachtung sind. Mit dem Zwang zur
Positionierung verbunden ist somit immer auch die Spannung Fremdes —
Eigenes. Diese Spannung ist bekanntlich konfliktreich. In Zeiten eines
von Geopolitikern effektvoll verkiindeten ,clash of civilizations® spielt
sich ein solcher auch in den Kopfen von Museumsbesuchern ab.

27

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Fremdheit — Macht — Geschichte

Religionen im Museum sind Gegenstidnde der Fremdheit. Mit dieser Tat-
sache offnet sich ein Problemhorizont, den die Ethnologie geraume Zeit
schon auf hohem Reflexionsniveau bearbeitet. Der Vorgang des Sam-
melns von Kulturen und die museale Re-Kontextualisierung von ethno-
graphischen Objekten als Kunst und Kultur ist dabei eine wichtige Spur,
die verfolgt wird. Eine weitere Spur ist der Vorgang des Ausstellens von
fremden Kulturen, der machtgeladen ist. Dabei geht es nicht um jene
Macht, die Rudolf Otto oder Gerardus van der Leeuw meinten, sondern
um jene, die Michel Foucault immer wieder ins Visier nahm. Es geht um
die Macht der Aneignung und Reprisentation des Fremden. Es geht um
Wissens- und Darstellungsmonopole und es geht dabei immer auch um
Geschichte. Es geht um die Frage, wie und unter welchen Umsténden,
Objekte fremder Kulturen in Museen gelangten und Zeitgeist gesteuerten
Reprisentations- und Sinngebungszwecken dienten und dienen. Bei Ge-
genstinden der Fremdheit ist hintergriindig, manchmal allzu offenkun-
dig, der europidische Kolonialismus mit ausgestellt. Gemeint ist damit
nicht nur die Aneignungsgeschichte, sondern auch eine Herrschaftsdy-
namik, die die Welt geistig und materiell ordnet, in Zentrum und Peri-
pherie, in ,,the West and the Rest“, und iiber die eben auch Wissens- und
Definitionsprozesse gesteuert werden.

Zudem ist die Markierung ,fremd* in der Spitmoderne ein Vorgang,
der keineswegs einheitlich und eindeutig wire. Das Bild des Fremden, so
schreibt Gottfried Korff ganz richtig, ist genauso problematisch wie die
Bestimmung des Eigenen und schlie3t fiir die Thematisierung von
Fremdheit und Museum die Forderung nach einer Theorie der Praxis an,
da Museen eben auch Agenturen der Perspektivierung und Sinnproduk-
tion seien:

»Wer sich mit dem Problem Museum und Fremdheit beschiftigt, muf} sich
auch dem Thema der neuen, der flieBenden Fremdheitsdefinitionen zuwenden
— und daraus Impulse fiir eine Theorie der Praxis ableiten. Uber eine Theorie
der Praxis muf} namlich das Museum verfiigen, wenn es sich nicht nur als Ort
des Deponieres, sondern auch als Ort des Exponierens, des Verfiigbarmachens
von Deutungen und Sinngebungen begreift. Museen sind gleichermallen Ar-
chive und Laboratorien, Bewahranstalten fiir die materielle Kultur in Form
von Hinterlassenschaften oder Vergleichsasservaten, aber auch Agenturen der
Perspektivierung und Sinnproduktion* (Korff 2002, 151).

28

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Reprisentationsvorginge — ,,The Poetics and Politics of Museum Dis-
play* — sind in dem mittlerweile kanonisch gewordenen Sammelband
,-Exhibiting Cultures* (Karp/Lavine 1991) behandelt, und James Clifford
skizziert das ,,Kunst-Kultur-System* in seinem, ebenfalls als klassisch
zu bezeichnenden Aufsatz ,,On Collecting Art and Culture” (Clifford
1988)."” Das Problem der Miss- und Um-Deutung fremder Objekte zu
Kunst (im westlichen Sinn) ist Thema einer anhaltenden ethnologischen
Debatte, die durch post-koloniale Kritik noch einmal gesondert zuge-
spitzt wird (vgl. z.B. Pinney/Thomas 2001).

In einer Reihe von Studien hat der australische Ethnologe Nicholas
Thomas materielle Kultur, Kolonialismus, Tauschbeziehungen, Kunst-
markt und museale Praktiken ins Verhiltnis gesetzt (Thomas 1991,
1994, 1999). Der Ethnologe verldsst das Museum und folgt der Ge-
schichte von materiellen Objekten, verweist auf kulturelle Missverstdnd-
nisse und Ubersetzungsprozesse. Sichtbar wird, dass die Hervorbringun-
gen materieller Kultur, in Gestalt von ,Kunst“, Religion, Schmuck,
Kleidung u.dgl. keineswegs dem Diktat zeitloser Tradition unterworfen
sind, sondern immer auch durch kulturelle Begegnungs- und Austausch-
vorgidnge beeinflusst sind. Exemplarisch sind in diesem Zusammenhang
auch die Beitrdge in dem von Michael O’Hanlon und Robert Welsch e-
dierten Band ,,Hunting the Gatherers” (O’Hanlon/Welsch 2000). Aus-
gangspunkt ist nicht das museal konservierte Objekt — etwa ,,Maske, Me-
lanesien —, sondern der Sammler, seine Auftraggeber, sein institutionel-
les Netzwerk und seine Interaktion mit objekt-produzierenden Angeho-
rigen fremder Kulturen und die Riickbindung an die koloniale Gesell-
schaft vor Ort. Die vielschichtig verwobenen Interessen und Umdeutun-
gen materieller Kultur im Hinblick auf die jeweiligen Begehrlichkeiten
der Handelspartner werden — hier am Beispiel Melanesiens — auf beein-
druckende Weise herausgearbeitet.”’

19 Margrit Prussat und Wolfgang Till haben eine handliche Zusammenstel-
lung wichtiger Texte zur Kunstethnographie verdffentlicht, von Felix von
Luschan, Adolf Bastian, iiber Julius Lips, Claude Lévi-Strauss bis zu Fritz
Kramer, Sally Price und Chéri Samba. Vgl. Prussat/Till 1999.

20 Chris Gosden und Chantal Knowles begaben sich, ganz in diesem Sinne,
auf die Suche nach vier Sammlern, die zwischen 1909 und 1937 in Neu-
britannien Ethnographica erwarben. Gezeigt wird, wie einschneidend die-
se Begegnungen unter den Bedingungen des Kolonialismus waren. Nicht
nur die Produzenten von Objekten waren dadurch beeinflusst, sondern der
Tausch der Objekte wird fiir die gesamte lokale Kolonialgesellschaft pra-
gend. Die heute in den westlichen Museen lagernden Sammlungen sind,

29



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Nicholas Thomas und andere in dieser Richtung arbeitende Ethnolo-
gen leisten dem Vorgang der Entzeitlichung Widerstand, der stets mit
der westlichen Aneignung und Verwandlung ethnographischer Objekte
in Kunst verbunden ist. ,,Anonymitdt und Zeitlosigkeit* sind Merkmal
primitiver Kunst, ja geradezu deren Giitesigel. Kreativitit und Individua-
litdt und Geschichtlichkeit sind zwar aufs engste mit westlicher Kunst
verbunden, doch all jene auBerhalb der groflen eigenen Tradition ent-
standenen Werke sind aus westlicher Optik mit namenlosen Schopfern
verbunden, die Kollektivitit und Tradition verkorpern. Die ,,Anderen*
sind demzufolge wesenhaft geschichtslose Kreaturen. In einer brillanten
Studie ist Johannes Fabian jener so weitreichenden Distanzierungsstrate-
gie durch zeitliche Kategorisierung nachgegangen, die strukturell mit der
europdischen Expansion und der Herausbildung ethnologischer For-
schung verbunden ist. In der Begegnung ,,wir und ,,die Anderen“ wird
Gleichzeitigkeit systematisch eliminiert (Fabian 1983). Sally Price unter-
sucht diese Strategie, gewendet auf ,,Primitive Kunst und betont, dass
der Ruf der Geschichtslosigkeit ,,primitiver Kunst“ eine Konstruktion
westlicher kultureller Vorurteile sei und den Beschrankungen traditionel-
ler westlicher Formen wissenschaftlicher Forschung zu schulden ist. Je-
nem gesteigerten HistorizitdtsbewuBtsein, dem Intellektuelle nicht-
westlicher Lander immer massiver Ausdruck verleihen, muss auch in der
Kunstforschung Rechnung getragen werden. Entgegen herrschender
Meinung,

»steht das zur Dokumentation der Kunstgeschichte schriftloser Volker not-
wendige Material dem noch zur Verfiigung, der die Geduld aufbringt, viele
Stunden in Museumsmagazinen und Kolonialarchiven zu verbringen und sich
auf das herausfordernde Unternehmen der Feldforschung einzulassen* (Price
1999, 341).

Die Wahrnehmung von Objekten fremder Kulturen (und Religionen) ist
nicht nur durch das Vorurteil ,Zeitlosigkeit gesteuert, sondern auch
durch kollektiv verfestigte Vorannahmen iiber ,,die Anderen*. Voran-
nahmen, die sich all zu haufig als ,,Wissen* gebidrden. Es ist in der Tat
verbliiffend, wie viel solcher Gewissheiten von Museumsbesuchern aller
Bildungs- und Alterschichten abgefragt werden konnen, deutet man auf

wie Gosden und Knowles klarmachen, nicht nur Zeugnisse ferner Kultu-
ren, sondern sie erzihlen beeindruckend deutlich vom Kolonialismus. Go-
sden/Knowles 2001.

30



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

einen afrikanischen ,,Nagelfetisch”, ein Schamanengewand, eine Koran-
Ausgabe oder eine Buddha-Statue.

Die Faszinationsgeschichte des Fremden und der sie stellvertretenden
exotischen Objekte, mithin das Problematisieren von Sammelleiden-
schaft gehoren damit unbedingt in die religionswissenschaftliche Objekt-
forschung. Eine bestimmte Sammelaktivitdt, daran muss erinnert wer-
den, ist fiir die européische Kultur- und Religionsgeschichte von elemen-
tarer Bedeutung, nimlich das Sammeln von Reliquien. Das Sammeln
und Ausstellen von Reliquien befestigt Herrschaft, begriindet Pilgerstit-
ten, begiinstigt Kommunikationswege und befordert Reichtum.”'

Karl Heinz Kohl hat jiingst eine anregende Darstellung vorgelegt, die
die Verwandlung von mitunter alltdglichen Gegenstidnde in sakrale Ob-
jekte zum Gegenstand hat (Kohl 2003). Die Geschichte von der ,,Macht
der Dinge* wird entfaltet als eine Kulturgeschichte des Fetischismus in
doppelter Bedeutung. Beschrieben werden Idee und Begriff ,Fetisch®,
wie er sich seit dem 18. Jahrhundert in Europa als religionshistorische
Kategorie und als Fremdheitsmetapher herausbildete. Zudem wird der
Vorgang der Fetischierung als kultureller Prozess sichtbar, der Nutzloses
in die Aura des Heiligen und Kostbaren hiillt. Die Marx’sche Kritik des
Mehrwerts und Freuds Kategorie fehlgeleiteter Objektbeziehung enthilt
eine kulturhistorische Vertiefung und Verldngerung bis in die Postmo-
derne, hin zum Markenfetischismus unserer Tage und dem Phidnomen
des Kunst-Sammelns.*

Die Geschichte des sakralen Objektes verweist nicht nur auf den his-
torischen Konstruktcharakter der Macht der Dinge, sondern vor allem

21 Der Vorgang des Sammelns als eine kulturspezifische und symbolisch
hochaufgeladene Aktivitit erfahrt in jiingster Zeit nicht nur kulturwissen-
schaftliches, sondern auch philosophisches und psychologisches Interesse
(vgl. z.B. Muensterberger 1998, Schloz 2000, Sommer 2002). Uber die
,Praxis des Sammelns zwischen kulturellem Archiv und profanem Raum*
schreibt neuerdings Bernhard von Hiilsen (2003) und Thomas K. Schip-
pers (2003) verweist auf Perspektiven der Sachkulturforschung in der Eu-
ropdischen Ethnologie, vom ,,Sachen-Sammeln zum Dinge-Denken*.

22 Kohl sieht als Kennzeichen sakraler Objekte ,,ihre Separierung von der
Welt des Profanen, ihre praktische Nutzlosigkeit, ihre reine Zeichenhaf-
tigkeit und ihre UnverduBerlichkeit®. Nur die Geschichte der Objekte bzw.
die Geschichte der Herausbildung ihrer Zeichenhaftigkeit gibt Auskunft
tiber die Bedingungen, die einem bestimmten Gegenstand zu bestimmten
Zeiten die Aura des Sakralen zuweist. Kohl 2003, 154.

31



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

auch auf die Macht des biirgerlichen Kunst-, Geschichts- und Bildungs-
verstiandnisses, die sich in der Kultstidtte Museum materialisiert.

Wenn ich oben auf das romantische Kunsterleben als ein biirgerliches
Heilsversprechen hingewiesen habe, das im Museum als religiose An-
dacht vor dem Objekt inszeniert wird, sollte das nicht andere Funktionen
des Museums unsichtbar machen. Seit den Kunst- und Wunderkammern
der Renaissance waren Sammlungsrdume immer auch Orte imaginérer
Weltaneignung. Exotische Objekte représentieren fremde Welten und
machen sie verfiigbar (Braunlein 1992, 1994). Der Herrschafts- und An-
eignungsgestus, wie er in Sammelleidenschaft und Museumsidee grund-
sdtzlich angelegt ist, erfahrt eine Zuspitzung in der Zeit des europdischen
Imperialismus.” Zudem verzauberte der Historismus, und im Gefolge
der entstehende Nationalismus, materielle Reste eigener Vergangenheit
in geschichts- und damit identitédtshaltige Heiligtiimer (so auch Kohl
2003, 260). Die Begegnung mit Gegensténden biirgerlicher und nationa-
ler Selbstvergewisserung, d.h. Begegnung mit ,Geschichte‘, konnte
gleichfalls wie ein Kirchgang ritualisiert werden.

Der Verweis auf neuere ethnologische Arbeiten iiber fremde Objekte,
iiber materielle Kultur und Kolonialismus, iiber Sammeln und Ausstellen
von Kulturen, sollte ersichtlich machen, dass die Religionswissenschaft,
befasst sie sich mit dem Sammeln und Ausstellen von Religionen, mit
vollig identischen Problemen konfrontiert ist. Auch hier geht es um Rep-
rasentationsmacht, kollektive Imaginationen und um die Produktion im-
mer neuer Fetische.

Auch die Religionswissenschaft ist, wie die Ethnologie, im Zeitalter
des europdischen Kolonialismus geboren. Fremde Religionen wurden in
dieser Phase der europdischen Geschichte ,.entdeckt”, entwicklungsge-
schichtlich geordnet, klassifiziert und angeeignet. Christoph Auffarth er-
innert daran, dass sich der religionswissenschaftliche Leitbegriff ,,Welt-
religion* auf Tuchfiihlung mit dem 6konomischen Imperialismus (Welt-
wirtschaft) und dem Hegemonieanspruch des Christentums herausbilde-
te. Es waren im iibrigen Ausstellungen, Weltausstellungen, iiber die die
globale Uberlegenheit des Abendlandes zur Schau gestellt wurde. Das
Sichtbarwerden von Weltreligionen, nicht ohne sie vorher als solche

23 Hitlers Museumsplédne lassen sich in diesem Sinne als eine weitere Zu-
spitzung kennzeichnen. Hitler trdumte bekanntlich bis in die letzten Stun-
den vor seinem Tod von einem riesigen Fithrermuseum in Linz, fiir das er
selbst Plidne entworfen hatte. Nach dem Krieg sollte es die hervorragends-
ten Kunstwerke aus allen Teilen des unterworfenen Europa ausstellen.
Vgl. Schwarz 2004.

32

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

markiert zu haben, fand seinen Hohepunkt auf dem Weltparlament der
Religionen und zwar als Begleitphinomen der Weltausstellung von 1893
in Chicago. Ein Ereignis, angesiedelt zwischen Kolonialismus und Spek-
takel (Burris 2001, Auffarth 2004).**

Parallel zum 6konomisch motivierten Zugriff europdischer Nationen
auf Afrika und Asien erfolgte der missionarische Zugriff. Auch fiir das
religiose Objekt hat dies Konsequenzen. Missionare erweiterten nicht
nur den materiellen Bestand der jeweiligen Kulturen durch die mitge-
brachten Zivilisationsgiiter, sondern eben auch durch ihre sakralen Ob-
jekte und durch das dem Christentum eigene immense Imaginationsan-
gebot. Und zudem waren sie bemiiht, nicht nur Menschen zu konvertie-
ren, sondern auch die materielle Seite der vorgefundenen Religion um zu
deuten. Nicholas Thomas spricht hier von ,,Converted Artifacts* (Tho-
mas 1991, 151ff.). Das Definitionsmonopol einstiger Missionare, das
festlegte, um was es sich bei ,,Idolen* und ,,Fetischen* handle, und was
es mit Hexerei und Magie auf sich habe, wirkt fort in den Blicken west-
licher Museumsbesucher auf einschldgige Objekte in den Abteilungen
»primitive Religionen®, ersatzweise ,,Naturreligionen““. Umgekehrt wur-
den die ,,Gaben der Zivilisation®“, ob technischer oder religidser Art im-
mer auch indigenisiert. Das gilt fiir profane Giiter und Ideen ebenso wie
fiir Religion.”

Blickwechsel

Ohne Frage ist die Konfrontation mit dem musealen Objekt ein &stheti-
scher Vorgang, der nicht nur, aber vor allem auch durch den Gesichts-
sinn gesteuert ist. Neben Geschichte, Macht, Fremdheit, die, wie oben
beschrieben, in Objekten eingelagert und auf unterschiedliche Weise ab-
rufbar sind, sind Aufmerksamkeit generell, und visuelle Wahrnehmung
im besonderen, historisch gewachsen und kulturell gepriagt. Zudem ist
der Vorgang der visuellen Wahrnehmung nur als korperlicher Vorgang
moglich. Diese scheinbar schlichten Tatsachen erfahren in jiingster Zeit

24 Zum Weltparlament der Religionen siehe auch Liiddeckens 2002.

25 Der Ethnologe Gerd Spittler hat kulturelle Verflechtungen anhand von
Aneignungs- und Umdeutungsvorgingen von Waren deutlich gemacht
und dabei auf theoretische und methodische Konsequenzen fiir eine Eth-
nologie der Globalisierung hingewiesen. Fiir eine Religionswissenschaft,
die sich unter Religion und Globalisierung mehr vor zustellen vermag als
die einseitige missionarisch gesteuerte Ausbreitung von Weltreligionen,
sind diese Uberlegungen von Nutzen. Spittler 2002.

33



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

unter den Stichworten ,,iconic®, ,,visual®“ oder ,,pictorial turn*“ erhohte
kulturwissenschaftliche Zuwendung. ,,Visualitit® in aller Breite wird da-
bei zum Gegenstand und immer héufiger ist der Begriff ,,visual culture®
auf Buchtiteln zu lesen.

So entdeckt die Museologie neuerdings den Blick der Besucher und
die Blickmanipulationen durch Museumspéddagogik und Ausstellungsar-
rangement, wie der Band ,Museums and the Interpreation of Visua Cul-
ture‘ von Eilean Hoper-Greenhill (2000) belegt. Fiir die Religionswis-
senschaft hat der amerikanische Religions- und Kunstwissenschaftler S.
Brent Plate ausgewihlte Texte zu ,,Religion, Art/Visual Culture® zu-
sammengestellt (Plate 2002). Neue Perspektiven im Feld sichtbarer Re-
ligion er6ffnet zudem die von Susanne Lanwerd weiterentwickelte Reli-
gionsisthetik (Lanwerd 2002).

In der Kunstwissenschaft ist der ,,iconic turn“ mittlerweile zum
Kampfbegriff geraten, da sich hier eine Debatte iiber den Gegenstand
und Selbstdefinition dieser Disziplin entziindet hat. Die Forderung nach
einer neuen, anthropologisch und transdisziplindr zu entwickelnden
Bildwissenschaft, hat nicht ldnger nur ,,das Werk®, wie es die klassische
Kunstgeschichte definierte, im Auge, sondern eine radikale Erweiterung
des Themenfeldes. Bildliches jeder Art riickt in den analytischen Hori-
zont: von den Satelliten-Bildern fremder Galaxien bis zu den visuell ii-
bersetzen Ultraschallaufnahmen ungeborenen Lebens, von der Bilderflut
kommerzieller Werbung bis zu Kriegsbildern, die vom US-Fernseh-
Sender CNN mitproduziert werden.

Fiir eine Religionswissenschaft, die sich um sichtbare und 6ffentlich
gemachte Religion bemiiht, sind die Anregungen des ,,iconic turn® viel-
faltig:

e die Einengung auf Kunst, speziell religiose Kunst wird aufgege-
ben. ,Kunst® selbst wird zu einem religionswissenschaftlich ,,frag-
wiirdigen* Begriff, ebenso wie der wertende Begriff (religioser)
,Kitsch® in seiner Zeit- und Kulturgebundenheit reflektiert werden
muss;

e das Verhiltnis Bild und Text ist neu zu iiberdenken. Sowohl die
textliche Rahmung, die die Bildbotschaft strukturiert, muss in
Rechnung gestellt werden, wie auch umgekehrt die Text transfor-
mierende Macht des Visuellen. Sichtbar werden dadurch u.a. Bild-
Politiken, wie sie viele Religionen zu Machterhalt und Machtaus-
dehnung nutzen;

34



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

e zu entdecken ist die Uberformung visueller Wahrnehmung durch
Religion. Religionsgeschichte und ,,visual culture* sind eng ver-
flochten — dies gilt speziell fiir 2000 Jahre christlich-abend-
landische Kultur, aber auch fiir alle anderen Regionen, Kulturen
und Religionen. Religionsgeschichte ist damit auch Bestandteil ei-
ner Kulturgeschichte der Wahrnehmung und gibt Auskunft iiber
dominierende Wirklichkeits- und Korperkonzepte sowie iiber (Un-)
Mbglichkeiten Transzendentes sichtbar werden zu lassen;

e visuelle Wahrnehmung ist eine kulturelle und religiose Aktivitit.
Visualisierungstechniken stehen neben religiosen Vorschriften der
Augenzucht. Varianten und historische Verlaufsmuster solchen
,»Bildhandelns* werden in religionsgeschichtlicher und -verglei-
chender Forschung offengelegt.

Ich habe an anderer Stelle deutlich gemacht, welchen Nutzen Bild- und
Religionswissenschaft aus gegenseitiger Beachtung ziehen konnen (vgl.
Briunlein 2004). Die Decodierung von Religion, ihre ,,Lesbarkeit” (Gla-
digow 2000), wird vor dem Hintergrund des ,,iconic turn* zu einer neuen
Herausforderung. Worum es dabei geht, ldsst sich einem Zitat des Ethno-
logen Peter Probst zusammenfassen. Mit ihm meine ich, dass es Sinn
macht,

»~der Metapher der Lesbarmachung die der Sehbarmachung an die Seite zu
stellen, neben dem Sprechakt auch das Konzept des Sehakts zu entwickeln, in
der Wahrnehmung auch die Gestaltung zu erkennen‘ (Probst 2001, 149f.).

Unter den Parametern Handlung und Kommunikation wird es mdoglich,
Visuelles und Visualitit religionswissenschaftlich zu erschliefen. Eine
religionswissenschaftliche Erforschung des Visuellen ist weit mehr als
religiose Ikonographie oder eine religionskundlich informierte Semiotik.
Solche Verfahrensweisen sind niitzlich und wichtig, doch keineswegs
ausreichend. Gleiches gilt fiir den Umgang mit dem Thema Bilderverbot,
bzw. Gotter-Bild, das mitunter von religionswissenschaftlicher Seite
aufgegriffen, aber eng entlang christlich-theologischen Denkfiguren be-
arbeitet wurde (vgl. Klimkeit 1984).

Die Triade Bild-Medium-Korper, die Hans Belting im Hinblick auf
eine anthropologische Bildwissenschaft vorschligt, enthilt weitergehen-
de Perspektiven fiir eine Religionsgeschichte des Visuellen im Eigenen
wie im Fremden (Belting 2001, Bréaunlein 2004).

35



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Auch an dieser Stelle sei hervorgehoben, dass die kulturhistorische
Selbstaufkldrung iiber begriffliche Kategorien ganz wesentlich zum
Handwerkszeug des Religionswissenschaftlers gehore muss. Bildlich-
keit, Blick, Wahrnehmung, Wirklichkeit — all diese GroBen sind keine
feststehenden Universalien, sondern kulturell und religios ,,unterfiittert*.

Die volkskundliche Frommigkeitsforschung bietet fiir dieses Ansin-
nen kulturhistorischer Selbstaufkldrung reiches Material. Religion und
Bildlichkeit, Bildverehrung und Bildfrommigkeit, Bilderproduktion und
Bilderhandel — in diesen Bereichen hat die volkskundliche Bildforschung
eine beachtliche Forschungstradition entwickelt.?

Wie bereits eingangs erwihnt gehort die Realienforschung gehort zu
den volkskundlichen Kernbereichen. Sowohl Sachen als auch Bilder
sind, neben Texten, immer schon Quellen dieser Wissenschaft gewesen
und dienten damit, anders als in der Religionswissenschaft, immer auch
der Erforschung von (Volks-)Religion. Als in der Nachkriegszeit ,Reli-
gion® als volkskundlicher Untersuchungsgegenstand, aufgrund der My-
thologisierungsleidenschaft der Nazi-Volkskunde, verpont war, erfolgte
die erneute Anniherung an den Gegenstand vor dem Hintergrund einer
quellenkritischen, sozialgeschichtlich informierten und stark kontextbe-
zogenen Forschung.?”” Anders als die sich gleichzeitig zu ihrer Bliite ent-

26 Einen sehr dienlichen Uberblick zur volkskundlichen Bildforschung liefert
Rolf Wilhelm Brednich 2001. Institutionell hat sich dieser Forschungs-
zweig niedergeschlagen in dem Arbeitskreis ,Bild, Druck und Papier‘ am
Museum Europiischer Kulturen in Berlin-Dahlem, und in der Kommissi-
on fiir ethnologische Bildforschung der SIEF (Société Internationale
d’Ethnologie et de Folklore).

27 In den S0er Jahren entwickelte sich, angeregt von Volkskundlern wie
Hans Moser, Karl Sigismund Kramer und Giinter Wiegelmann eine Sach-
kulturforschung, die dezidiert sozial- und kulturgeschichtliche Ansitze
aufgriff. In den 80er Jahren wurde die Gebrauchs- und Zeichenfunktion
der Dinge, die symbolische Ebene also, entdeckt. Gleichzeitig stie} der
europaweite heimat- und kulturgeschichtliche Museumsboom der 70er
Jahre eine intensive volkskundliche Debatte zu Identitdtskonstruktion und
Geschichte an. Diskussionen iiber Folklorismus, Geschichtsbewusstsein,
Geschichtsvermittlung, ,,Geschichte von unten* folgten, ebenso iiber ,,Au-
ra und Archaik®, ,,Asthetik und Distinktion®. Vgl. Kaschuba 2003, 224-
235; Meiners 1987, Kostlin/Bausinger 1983.

Wesentliche Beitrige zur Ausstellungstheorie und -praxis, zum Gedicht-
nisspeicher Museum und iiber das Deponieren und Exponieren von Din-
gen, lieferte und liefert Gottfried Korff. Eine Sammlung museologischer

36



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

faltenden Religionsphinomenologie, die pathetisch und schwirmerisch
,»das Heilige” in all seinen Erscheinungen umkreiste, war die volkskund-
liche Religionsforschung ab den 1950er Jahren allem Spekulativen ab-
hold. Die Aufgabe kollektiver Sinnstiftung hatte sich fiir die Volkskunde
ein fiir alle Mal erledigt, nicht jedoch fiir eine Religionswissenschaft, die
sich womdglich umso mehr berufen fiihlte, in den moralischen Triim-
mern des Nachkriegseuropa Aufbauhilfe leisten zu miissen.*®

Dass wesentliche Impulse fiir eine religiose Volkskunde der Nach-
kriegszeit tiber das handgreifliche Objekt, die Realienforschung also, er-
folgte, mag vor diesem Hintergrund eine tiefergehende Logik aufweisen.

Wolfgang Briickners Arbeit iiber Bildnis und Brauch (Briickner
1966) wird zu einem ,,Meilenstein der visuell orientierten Volkskunde*
(Miiller 2003, 234). Der Gegenstand mutet zunéchst exotisch an. Es geht
um Holz-, bzw. Wachspuppen, die im herrschaftlichen Leichenzeremo-
niell reprédsentative Funktion einnehmen. Mit der Weigerung, scheinbar
magisch-urtiimlichen Elementen nachzuspiiren und stattdessen die ,,kon-
kreten Gestaltungen in historisch-sozial exakt benennbaren Milieus®
heraus zu arbeiten, macht Briickner, wie sein Tiibinger Kollege Gottfried
Korff hervorhob, ,.Front gegen generalisierend-anthropologische Theo-
rien in der Symboldeutung® (Korff 1987, 255). Die KontexterschlieBung
des Bildnisses iiber seinen Gebrauch, sowie die Nachzeichnung des Mo-
tivwandels lieferten nicht nur wertvolle Einsichten in Herrscher-Ikono-
graphie und Begribniskult, sondern hatten vor allem methodische Vor-
bildfunktion. Neue Wege im kulturwissenschaftlichen Umgang mit reli-

Texte von Korff wurde zusammengestellt von Eberspédcher/Konig/Tscho-
fen 2002.

28 Eine wissenschaftsgeschichtliche Darstellung der Nachkriegs-Religions-

wissenschaft, die den Zeitgeist und das gesellschaftliche Umfeld ihrer Re-
zeption mit beriicksichtigen wiirde, fehlt meines Wissens. Erkldrungsbe-
diirftig wire immerhin der Umstand, dass sich die deutsche Religionsphé-
nomenologie, verbunden mit den Namen Heiler, Goldammer, Mensching,
Lanczkowski zu einem Zeitpunkt profilierte, als die Soziologie und andere
Wissenschaften langst das Ableben von Religion in der Moderne fiir eine
beschlossene Sache hielten.
Keineswegs bedeutungslos erscheint mir auch die Tatsache, dass sich
Mircea Eliade und Ernst Jiinger in der Zeit des Kalten Krieges, die auch
eine Zeit des westlichen Modernisierungsschubes war, zu einem gemein-
samen Zeitschriftenprojekt — Antaios — zusammen fanden (1959-1971).
Programmatisch ging es dabei um den Versuch neopaganer Sinnfindung,
die iiber Themen aus Mythologie und Ethnologie gespeist wurde.

37



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

gios konnotierten Bildern und Realien wurden damit gewiesen.” Drei
Jahre zuvor hatte Lenz Kriss-Rettenbeck seine Studie iiber Bilder und
Zeichen religiosen Volksglaubens (1963) vorgelegt und die Richtung
weg von ,,magistischen Interpretationen zu einem phidnomenologisch ge-
lauterten historischen Verstandnis® vorbereitet (Briickner 2000, 93).

Wolfgang Briickner und Martin Scharfe waren es, die nach dem
Krieg gleichermallen katholische wie auch protestantische Dimensionen
des Visuellen herausarbeiteten und damit eine volkskundliche Bildwis-
senschaft begriindeten. Zu nennen sind hier Martin Scharfes Arbeiten zu
Intention und Funktion des Bildes im Protestantismus und seine Uberle-
gungen iiber ,,Augen-Wissen“ und ,,Anschauliche Volkskunde*, Wolf-
gangs Briickners Forschungen und Ausstellungen zum populdren Wand-
schmuck und religiosen Massenbild, seine Arbeiten iiber Wallfahrt, Pil-
gerzeichen und Andachtsbild, ebenso wie die Sammlungs- und Publika-
tionstitigkeiten von Christa Pieske. Hinzuweisen ist zudem auf Rudolf
Schenda, der das Phidnomen des internationalen Bilderhandels themati-
sierte und zudem das Verhiltnis Text-Bild in bezug auf Lesekultur her-
ausarbeitete (vgl. Scharfe 1967, 1968, 1974-77, 1990, 1996, 1999, 2000;
Briickner 1974, 1975, 1982; Briickner/Pieske 1973; Pieske 1975, 1988;
Schenda 1984, 1987). In der jiingst von Wolfgang Briickner publizierten
Bibliographie zur Massenbilderforschung sind allein unter dem The-
menbereich ,,Andachts- und Amulettgraphik® 400 Titel erfasst (vgl.
Briickner 2003).

Neben der stark historisch ausgerichteten volkskundlichen Bildfor-
schung, die, wie zu sehen war, seit 40 Jahren Bildlichkeit und Religion
zusammen fiihrt, entdeckt neuerdings auch die Geschichtswissenschaft
Visualitédt, und damit auch sichtbare Religiositit. Exemplarisch sei hier
auf den Band ,Frommigkeit im Mittelalter. Politisch-soziale Kontexte,

29 Ein weiterer Meilenstein der Bildforschung stellt die Studie von Michael
Baxandall dar: ,Painting and Experience in 15th Century Italy. A Primer
in the Social Hisory of Pictorial Style‘ (1972). Baxandall erschlieft italie-
nische Bildwerke des 15. Jahrhunderts iiber Gebrauchsformen und Wahr-
nehmungsweisen. Es sind die unterschiedlichen Perspektiven auf das je-
weilige Bild, die Baxandall vorstellt: religios gesteuerte Blicke, von okd-
nomischen Interessen gesteuerte Blicke, mathematisch informierte Blicke.
Baxandall schafft es damit, den Gegenstand aus den iiblichen kunsthistori-
schen Rahmen zu 16sen und Wahrnehmung (vom Publikum und Kiinstler)
ebenso wie die Wertschidtzung (durch Auftraggeber) und Gebrauchsfor-
men sichtbar zu machen. Vgl. Baxandall 1988.

38



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

visuelle Praxis, korperliche Ausdrucksformen® (Schreiner 2002) hinge-
wiesen.

Der Themenkreis der volkskundlich-historischen Bild- und Realien-
kunde wird, zumindest in Amerika, auch von der dortigen Religionswis-
senschaft aufgegriffen. Coleen McDannell schrieb eine Monographie
,,The Christian Home in Victorian America: 1840-1900“ und eine weite-
re zu Popularkultur und Christentum (McDannell 1986, 1995). Einem
vergleichbaren Gegenstandsbereich widmet sich der Kunsthistoriker Da-
vid Morgan. Populérer religioser Wandschmuck, Devotionalien oder
Andachtsbilder wiirde es die deutsche Volkskunde nennen, ,,Visual Pie-
ty*, ,,Protestants and Pictures®, ,,The Visual Culture of American Religi-
ons* lauten die Titel der amerikanischen Publikationen (Morgan 1996,
1998, 1999; Morgan/Promey 2001). Die wichtigen Arbeiten von Briick-
ner, Scharfe u.a. wurden nicht ins Englische iibersetzt, und so iiberrascht
es wenig, dass die oben genannten deutschsprachigen Forschungen auf
dem Gebiet der religiosen Realien- und Bildkunde jenseits des Atlantiks
weitgehend unbekannt sind.

Die ErschlieBung von Bilder-Theologien und die Beschreibung von
Formen, Funktionen und Praktiken der historischen und gegenwirtigen
Bild-Frommigkeit, wie sie Geschichtswissenschaft und Volkskunde an-
bieten, ermoglicht es, wie erldutert, die spezifisch christlich geprigten
Traditionen im Umgang mit Bild und Ding wahrzunehmen.

Dem Blick auf das Eigene folgt der Blick auf das Fremde. Religionen
im Museum legen den Vergleich nahe. Der Blick auf chinesische Bild-
rollen mit Hollen-Darstellungen oder auf einen indischen Tempelvor-
hang, der Krishnas Tanz mit den Hirtenméddchen darstellt, konfrontiert
unwillkiirlich mit der Frage, wie denn die chinesische Betrachterin oder
ein Inder die Bilder wahrnehmen wiirden.

Eine ,,ethnologische Bildkunde* entwickelte der schwedische Volks-
kundler Nils-Arvid Bringéus (1982), der dafiir folgende Forderungen
aufstellt: Die Bildforschung muss eine internationale Richtung erhalten;
anzulegen ist eine unbegrenzte Zeitperspektive; zu vermeiden ist jede
qualitative Beurteilungen des Bildmaterials; offen zu legen sind eigene
Wertungen und Haltungen. Bilder miissen in ihrem Zusammenhang und
als Teil des menschlichen Handelns untersucht werden, wobei die Bild-
rezeption ebenso wichtig ist wie die Bildproduktion (nach Brednich
2001, 204).

Einer in diesem Sinne ethnologisch angeregten Religionsésthetik
muss es darum gehen, Bedeutung und Geschichte des Bildes in anderen

39



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Religionen herauszuarbeiten und zudem die spezifischen Rezeptionsis-
thetiken und Bildpraktiken zu erkunden.

Annette Wilke hat in diesem Sinne beispielhaft {iber ,,indische Asthe-
tik und Gefiihlsreligiositit* gearbeitet (2001). Sie macht darauf aufmerk-
sam, dass die Erforschung von Visualitit im religionswissenschaftlichen
Sinne sowohl indigene Asthetiktheorien, Begriffsfelder, Korperlichkeit
und Emotionalitidt umfassen miissen. Dies wird auch deutlich am Um-
gang indischer Frauen mit populdrer Druckgraphik, den sog. ,,god-
posters®, die rituelle Verwendung im héuslichen Bereich finden. Nur
durch im Verfahren der Feldforschung wird solches ,,Bildhandeln® er-
schlieBbar, wie Brigitte Luchesi vor Augen fiihrt (Luchesi 2001). In die-
sem Sinne sind fremde Kulturen und Religion bild- und religionswissen-
schaftlich gleichermallen herausfordernd, zumal wenn dies im Vergleich,
also in Reflex auf eigene, d.h. hier westliche Wahrnehmung erfolgt und
zudem Vorginge der globalen Bildwanderung, bzw. visuellen Beeinflus-
sung erforscht werden. Die Ethnologin Joy Hendry hat solche visuellen
Austauschprozesse untersucht und zwar am Beispiel der japanischen
Gartenarchitektur in England und an der britischen Gartenarchitektur in
Japan (Hendry 1997).%°

Blickwechsel zwischen Europa und dem Siidpazifik untersuchten die
Autoren des Bandes ,,Double Vision: Art Histories and Colonial Histo-
ries in the Pacific (Thomas/Losche 1999). Die europdische Wahrneh-
mung wird mit der indigenen visuellen Kultur pazifischer Inselvolker
kontrastiert. Lokale Identitit und materielle Kultur, Kolonialismus, An-
nahmen iiber nicht-europiische Kunst und Reprisentation sind die Kon-
figurationen, die hier zu einer Kulturgeschichte des Reisens und der vi-
suellen Begegnung verdichtet werden.

Museumsbesuche

Religion und Museum, so sollte unter verschiedenen Stichworten gezeigt
werden, ist ein Themenfeld, das die Religionswissenschaft herausfordert,
iber sich selbst und seine Gegenstidnde grundsitzlich nach zu denken.
Wissenschaftlich zugénglich werden Sachen iiber Handlungen und Aus-
sagen der Menschen, sei es im lebendigen Ritual oder im Museum vor
dem Objekt. Nur diese kommunikativ-diskursiven Verhandlungsprozes-

30 Die Fremdheit, bzw. Andersartigkeit der visuellen Wahrnehmung und As-
thetik der japanischen Kultur werden u.a. thematisiert von Peter Portner
(2001) und Ryosuke Ohashi (1998).

40



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

se konnen sinnvoll Gegenstand religionswissenschaftlichen Nachden-
kens und Beschreibens sein.

Mein Vorschlag ist es, genannte Herausforderungen als Chancen zu
verstehen, in den Dialog mit den kulturwissenschaftlichen Nachbarn zu
treten. Volkerkunde wie Volkskunde, auBereuropdische Ethnologie wie
europdische Ethnologie haben im Bereich der Realien- und Bildkunde
ebenso wie in der Thematisierung von visueller Kultur, Museum, Repri-
sentation und kultureller Fremdheit Wissensbestidnde vorliegen, auf die
die Religionswissenschaft nicht verzichten kann.

Ich hoffe, auch deutlich gemacht zu haben, dass der ,,Gegenstand*
Religion Besonderheiten aufweist, die ihn von Gegenstinden unterschei-
det, wie sie Kunstwissenschaft, Volkerkunde und Volkskunde als die ih-
ren beanspruchen. Wenn es gelingt, ,.kulturwissenschaftliche Strome in
das Bett der Religionswissenschaft zu leiten, wie ich dies mit Hans
Kippenberg und Kocku von Stuckrad (Kippenberg/Stuckrad 2003, 13)
fiir dienlich erachte, wird dieser, wie ich meine, faszinierenden Bestand
an Gegenstinden, Themen und Fragestellungen im Diskursfeld Religion
umso deutlicher wahrzunehmen sein.

Reichlich Anschauungsmaterial fiir das Gesagte bietet das Metzler
Lexikon Religion. Auf vorbildliche Weise begegnet darin genau diese
Fiille an Sachen, die aus dezidiert religionswissenschaftlicher Perspekti-
ve, aber durchaus im kulturwissenschaftlichen Dialog Darstellung finden
(Auffarth et al. 1999ff.). Hinzuweisen ist auch auf die Bemiihungen von
Martin Kraatz, ehemals Leiter der Religionskundlichen Sammlung in
Marburg, das religiose Objekt ernst zu nehmen (Kraatz 1968, 1995,
1997). Zahlreiche Ankniipfungspunkte bietet das Jahrbuch fiir religiose
Ikonografie, Visible Religion, das zwischen 1982 und 1990 in sieben
Biénde erschien und auf vielfiltige Weise Religion unter Gesichtspunk-
ten von visueller Kommunikation zu erschliefen bemiiht war. Erwartun-
gen weckt zudem ein neues Zeitschriftenprojekt, Material Religion: the
Journal of Objects, Art and Belief, das Crispin Paine als Herausgeber fiir
2005 ankiindigt.®'

Die Beitrige des vorliegenden Bandes thematisieren Religion im
Museum als eine Facette von Religion im offentlichen Raum. Die Mehr-
zahl der Beitriige basiert auf Begegnungen mit Religion in Museen. Es
sind Museumsbesuche, die Religionswissenschaftlerinnen und Religi-

31 Crispin Paine hatte 1999 den Band Godly Things: Museums, Objects and
Religion editiert und damit die Diskussion iiber Religion im Museum an-
geregt.

41



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

onswissenschaftlern anregten, das Thema Religion und Museum kritisch
zu hinterfragen und der allgemeinen religionswissenschaftlichen For-
schung zugénglich zu machen.

Geboren wurde der Band auf einer Tagung der DVRG (Deutsche Verei-
nigung fiir Religionsgeschichte), die 2001 in Leipzig stattfand, und in
deren Rahmen der Herausgeber ein Panel zu ,Museale Prisentation von
Religion® organisierte.

Fihrungen durch die Religionskundliche Sammlung der Universitit
Marburg nimmt Peter J. Braunlein zum Ausgangspunkt, iiber die Ver-
mittlung von Religionen im musealen Raum nach zu denken (Shiva und
der Teufel. Museale Vermittlung von Religionen als religionswissen-
schaftliche Herausforderung). Erwartungshaltungen, vor allem das je-
weils mitgebrachte Religionskonzept der Besucher stellen den Religi-
onswissenschaftler vor heikle Vermittlungsprobleme. Aufkldrerischer
Bildungsauftrag, fahrlédssige Komprimierungen des Gegenstandes, essen-
tielle Kategorien, das Besucherbediirfnis nach religiosem Erleben und
der Anspruch auf dialogische Prisentation fiihren zu Paradoxien. Vor
dem Hintergrund dieses Dilemmas erscheint es nahe liegend, das Muse-
um nicht ldnger der Ort der Selbstvergewisserung im Eigenen, sondern
als Ort der Irritation des Eigenen zu begreifen.

Religion wird immer hiufiger Gegenstand von publikumswirksamen
Ausstellungen, wie etwa Altdre (Diisseldorf 2001), Heaven (Diisseldorf
1999, Liverpool 2000), The Image of Christ (London 2000), New Heimat
(Frankfurt/M. 2000). Auffallend ist, wie Susanne Lanwerd feststellt,
dass dabei aktuelle wissenschaftliche Erkenntnisse und Debatten der Re-
ligions-, Geschichts-, und Kunstwissenschaft ebenso wie der Genderfor-
schung unterlaufen werden (Religion in Ausstellungen. Perspektiven ei-
ner kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft). Susanne Lanwerd unter-
sucht diese Ausstellungen vor dem Fragehorizont einer kulturwissen-
schaftlichen Kunstgeschichte, wie sie u.a. Aby Warburg entworfen hatte.
Deutlich wird: Mit dem Anspruch auf Universalisierung werden Diffe-
renzen eingeebnet und aufgehoben, statt sie zu reflektieren. Die Kon-
zentration auf das sakrale Objekt sowie die Betonung struktureller, for-
maler und methodologischer Ahnlichkeiten fiihren zu einer Verleugnung
asthetischer und kultureller Heterogenitét.

Strategien der Vermittlung von Religion/en diskutiert Susan Kamel.
Die Frage nach der Vermittlungsstrategie schlieft die Frage nach dem
musealen Konzept und dem Selbstverstindnis mit ein. Sind Museen Mu-

42



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

sentempel, Agenten Gottes oder Orte von Kommunikation? (Museen als
Agenten Gottes oder ,,0:0 unentschieden‘). Dem isthetisierenden Um-
gang mit Religion, als ein Spiel mit &sthetischer und religioser Erfah-
rung, wird der Versuch Religion kritisch diskursiv zu vermitteln gegen-
tiber gestellt. Susan Kamel stiitzt sich hierbei auf ihre Untersuchungen
im St. Mungo Museum of Religious Life and Art (Glasgow), das Plurali-
tat und Hybriditét religioser Identitét thematisiert und zulésst.

Sabine Offe geht Strategien und Mustern der Adaption und Um-
wandlung von sakraler Architektur in Museumsarchitektur nach (Muse-
en. Tempel. Opfer). In welcher Weise werden traditionelle Botschaften
umcodiert und welche eigene Semantik bildet sich heraus? Welche Affi-
nitdten und Differenzen zwischen sakralen Ridumen und den profanen
des Museums lassen sich ausmachen? Diesen Fragen wird am Beispiel
von drei Museen nachgegangen: An Etienne Boullées Museumsentwurf
von 1783, an Schinkels ,,Altem Museum® von 1830 und an Daniel Li-
beskinds Jiidischem Museum in Berlin. Das letzte, ausfiihrlich behandel-
te Beispiel konfrontiert mit der Frage nach der Zweckbestimmung eines
musealen Raumes, der Opfer-Gedenken, kollektives Erinnern und In-
formationsvermittlung ermoglichen soll und das Ganze gleichzeitig hin-
terfragen muss.

Die Etablierung der wissenschaftlichen Erforschung jiidischer Reli-
gion durch Juden war ein identitdtsstiftender Vorgang, der in der Zeit jii-
discher Emanzipation eine Verbindung von Volk und Religion wieder
herstellen sollte. Museen als Triger einer spezifisch biirgerlichen Bil-
dungsidee nehmen hier Scharnierfunktion ein. Katharina Rauschen-
berger zeigt am Beispiel jiidischer Museumsgriindungen unterschiedli-
che Deutungsmuster des Judentums, sich selbst in der modernen Gesell-
schaft zu positionieren (Jiidische Museen im Kaiserreich und in der
Weimarer Republik — Utopieersatz oder Selbstvergewisserung?).

Weltweit gibt es nur wenige Museen, die ausschlieflich dem Thema
Religion bzw. Religionen gewidmet wiren. Wenn zu Beginn des 21.
Jahrhunderts ein solches Museum neu gegriindet wird, weckt dies Neu-
gier und Fragen nach Inhalten und Zielsetzung. Esther Maria Guggen-
mos hat das Museum of World Religions, das am 9.11.2001 in Taipeh
(Taiwan) mit groBem Aufwand er6ffnet wurde, besucht und schildert die
Entstehungsgeschichte, das dahinter liegende Programm des Griinders,
Meister Hsin Tao, den Aufbau des Museums sowie die jetzige Gestalt,
die sich zwischen einem innertaiwanesischen Bildungsauftrag und dem
globalen Anspruch des interreligiosen Dialogs formt (% BiLF1-T-f)t 5

43



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

— Eine Welt der Liebe und des Friedens. Reflexionen iiber das ,,Museum
of World Religions* in Taipei (Taiwan) ein Jahr nach seiner Erdffnung).

Das 1982 in Bahia (Brasilien) eroffnete Museu da Cultura Afro-
Brasileira (Museum der afrobrasilianischen Kultur) hat Christiane
Pantke besucht. Sie stellt sich die Frage, welche Identititen das Museu
Afro konstruiert und vermittelt und welchen Stellenwert das Museum in
der bahianischen Gesellschaft hat. Geschildert werden die historische
Verbindung von afrobrasilianischer Religion und Identitét, Ort und Aus-
stellungskonzeption sowie die Zielgruppen des Museums. Folklorismus,
Exotismus und Tourismus werden zu Schliisselbegriffen, iiber die Frem-
des und Eigenes thematisiert werden (Kulturelle Identitdit und folkloristi-
sche Klischees. Die Bedeutung des ,,Museums der afrobrasilianischen
Kultur im gesellschaftlichen und kulturellen Kontext Salvador da Bahi-
as, Brasilien).

Wie setzt man Kolonialismus und Mission religionswissenschaftlich
ins Verhiltnis mit afrikanischer Religion? Wie ldsst sich dieser Zusam-
menhang museal abbilden? Wie gelingt ein solch museal angeregtes Er-
innern, und in welcher Gestalt kann Religion sichtbar gemacht werden?
Was ist unter afrikanischer Religion unter den Bedingungen des Koloni-
alismus und der Mission zu verstehen? Christoph Auffarth gerit das
Nachdenken iiber die Konzeption einer Missionsausstellung zur Mission.
Unter der Priamisse des ,.dialogischen Ausstellens® kldrt Auffarth die
Voraussetzungen einer solchen Ausstellung entlang dreier Problemzo-
nen: (1) Das Museum im Kontext anderer Medien in der Offentlichkeit.
(2) Das Problem der Kommunikation und die Mdglichkeit dialogischen
Ausstellens. (3) Die Umsetzung dieser Grundsitze in einem Ausstel-
lungskonzept. AbschlieBend werden Thesen iiber soziales Gedichtnis;
Migration, Kolonialismus, Religion und das Popularisieren durch Aus-
stellen formuliert (Die Dschagga-Neger ,,aufgehoben zwischen Kolo-
nialherrn und Missionar: Ein religionswissenschaftliches Ausstellungs-
projekt zu Mission und Kolonialismus in Tanganjika um 1900).

Literatur

Alles, Gregory (2002): The Science of Religions in a Fascist State: Ru-
dolf Otto and Jakob Wilhelm Hauer during the Third Reich. In: Reli-
gion, 32, 177-204

Andrae, Tor (1940): Die letzten Dinge. Leipzig: J.C.Hinrichs

44



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Assman, Jan (2003): Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des
Monotheismus. Miinchen: Carl Hanser

Auffarth, Christoph et al. (Hg.) (1999ff.): Metzler Lexikon Religion.
Gegenwart — Alltag — Medien. Stuttgart: Metzler

Auffarth, Christoph (2001): Sind heilige Stitten transportabel? Axis
mundi und soziales Gedachtnis. In: Michaels, Axel/Pezzoli-Olgiati,
Daria/Stolz, Fritz (Hg.): Noch eine Chance fiir die Religionsphino-
menologie? Berlin [u.a.]: Peter Lang, 235-257

Auffarth, Christoph (2004): ,,Weltreligion“ als ein Leitbegriff der Reli-
gionswissenschaft im Imperialismus: In: van der Heyden, Ul-
rich/Holger Stoecker (Hg.): Mission und Macht im Wandel politi-
scher Orientierungen [Missionsgeschichtliches Archiv 8]. Stuttgart

Baxandall, Michael (1988/1972): Die Wirklichkeit der Bilder. Malerei
und Erfahrung im Italien des 15. Jahrhunderts. Frankfurt/M.: Syndi-
kat

Belting, Hans (2001): Medium-Bild-Koérper. Einfiihrung in das Thema.
In: Ders., Bild-Anthropologie, Miinchen: Fink, 11-55.

Bianchi, Ugo (1964): Probleme der Religionsgeschichte. Gottingen:
Vandenhoeck/Ruprecht, 14, 74-88

Briunlein, Peter J. (1992): Theatrum Mundi. Zur Geschichte des Sam-
melns im Zeitalter der Entdeckungen. In: Bott, G. (Hg.): Focus Be-
haim Globus. Niirnberg: Germanisches Nationalmuseum, 355-376

Braunlein, Peter J. (1994): Entdeckungen und Exotismus. In: Ernsting,
Bernd (Hg.): Georgius Agricola — Bergwelten — 1494-1994. Chem-
nitz: Schlossbergmuseum, 31-33

Bréunlein, Peter J. (1995): ,,Sag’ mir Einer, welche Stadt, Bere Schild-
halter hat ...?* Gedéchtniskultur und stddtische Identitdt im friihin-
dustriellen Niirnberg. In: KEA — Zeitschrift fiir Kulturwissenschaf-
ten, 8, 209-252

Brdunlein, Peter J. (2004): Bildakte. Religionswissenschaft im Dialog
mit einer neuen Bildwissenschaft. In: Luchesi, Brigitte/Kocku von
Stuckrad (Hg.): Religion im kulturellen Diskurs. Festschrift fiir Hans
G. Kippenberg zu seinem 65. Geburtstag. Berlin: de Gryuter, 195-
233

Brednich, Rolf W. (2001): Bildforschung. In: Ders. (Hg.): Grundrif} der
Volkskunde. Einfiihrung in die Forschungsfelder der Européischen
Ethnologie [3. Aufl.]. Berlin: Dietrich Reimer, 201-220

Bringéus, Nils-Arvid (1982): Volkstiimliche Bilderkunde. Formale
Kennzeichen von Bildinhalten. Miinchen: Callwey

45



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Briickner, Wolfgang (1966): Bildnis und Brauch. Studien zur Bildfunk-
tion der Effigies. Berlin: E. Schmidt

Briickner, Wolfgang (1974): Elfenreigen, Hochzeitstraum: die Oldruck-
fabrikation 1880 — 1940. Ko6ln: DuMont Schauberg

Briickner, Wolfgang (1975): Populidre Druckgraphik Europas: Deutsch-
land: vom 15. bis zum 20. Jahrhundert. Miinchen : Callwey

Briickner, Wolfgang (Hg.) (1982): Wallfahrt, Pilgerzeichen, Andachts-
bild. Aus der Arbeit am Corpuswerk der Wallfahrtsstitten Deutsch-
lands: Probleme, Erfahrungen, Anregungen. Wiirzburg: Veroffentli-
chungen z. Volkskunde u. Kulturgeschichte

Briickner, Wolfgang (2000): ,Religiose Volkskunde‘ In: Ders.: From-
migkeit und Konfession. Verstehensprobleme, Denkformen, Lebens-
praxis. Wiirzburg: Veroffentlichungen zur Volkskunde und Kultur-
geschichte, 93-95

Briickner, Wolfgang (2001): ,,Ethnographische Parallelen®. Beginn und
Ausbreitung der religionswissenschaftlichen Realienforschung in der
Volkskunde. In: Jahrbuch fiir Volkskunde, N.F. 24, 27-44

Briickner, Wolfgang (2003): Massenbilderforschung. Eine Bibliogra-
phie. Wiirzburg: Veroffentlichungen zur Volkskunde und Kulturge-
schichte

Briickner, Wolfgang/Christa Pieske (1973): Die Bilderfabrik [Dokumen-
tation zur Kunst- und Sozialgeschichte der industriellen Wand-
schmuckherstellung zwischen 1845 und 1973 am Beispiel eines
GroBunternehmens; Frankfurt, Historisches Museum, 16.3.73 -
29.4.73 usw.] Frankfurt/M.: Historisches Museum

Burckhardt, Jacob (1929): Weltgeschichtliche Betrachtungen [= Ge-
samtausgabe. Bd.7]. Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt

Burris, John (2001): Exhibiting Religion. Colonialism and spectacle at
international exhibitions, 1851-1893. Charlottesville: University
Press of Virginia

Busch, Werner (2003): Caspar David Friedrich — Asthetik und Religion.
Miinchen: C. H. Beck

Clifford, James (1988): On Collecting Art and Cultures. In: Ders.: The
Predicament of Culture. Twentieth-Century Ethnography, Literature
and Art. Cambridge: Harvard University pr., 215-230, 246-251

de L’Estoile, Benoit (2003): From the Colonial Exhibition to the Mu-
seum of Man. An alternative genealogy of French anthropology. In:
Social Anthropology, 11, 3, 341-362

Eberspicher, Martina/Konig, Gudrun Marlene/Tschofen, Bernhard (Hg.)
(2002): Museumsdinge — deponieren — exponieren. Koln: Bohlau

46



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Eliade, Mircea (1984): Kosmos und Geschichte. Der Mythos von der e-
wigen Wiederkehr. Frankfurt/M.: Suhrkamp

Fabian, Johannes (1983): Time and the Other: How Anthropology makes
its Object. New York: Columbia University Pr.

Flasche, Rainer (1982): Religionsmodelle und Erkenntnisprinzipien der
Religionswissenschaft in der Weimarer Zeit. In: H. Cancik (Hg.):
Religions- und Geistesgeschichte der Weimarer Republik. Diissel-
dorf, 261-276

Gerndt, Helge (1981): Kultur als Forschungsfeld. Uber volkskundliches
Denken und Arbeiten. Miinchen: C.H. Beck

Gladigow, Burkhard (1988): Religionsgeschichte des Gegenstandes —
Gegenstinde der Religionsgeschichte. In: H. Zinser (Hg.): Religi-
onswissenschaft. Eine Einfiihrung. Berlin: Reimer, 6-37

Gladigow, Burkhard (2000): Von der ,Lesbarkeit der Religion‘ zum ico-
nic turn. In: Giinter Thomas (Hg.), Religiose Funktionen des Fernse-
hens? Opladen: Westdeutscher Verlag, 107-124

Gladigow, Burkhard (2001): ,,Imaginierte Objektsprachlichkeit Der Re-
ligionswissenschaftler spricht wie der Glaubige. In: Michaels, A-
xel/Pezzoli-Olgiati, Daria/Stolz, Fritz (Hg.): Noch eine Chance fiir
die Religionsphidnomenologie? Berlin [u.a.]: Peter Lang, 421-440

Goldammer, Kurt (1961): Die Formenwelt des Religiosen. Grundriss der
systematischen Religionswissenschaft. Stuttgart: Alfred Kroner

Gosden, Chris/Chantal Knowles (2001): Collecting Colonialism. Mate-
rial Culture and Colonial Change. Oxford: Berg

Harnack, Adolf von (1904): Die Aufgabe der theologischen Fakultiten
und die allgemeine Religionsgeschichte. In: Ders.: Reden und Auf-
sitze. Bd. 2. Giessen: Topelmann, 159-187

Heiler, Friedrich (1961): Erscheinungsformen und Wesen der Religion.
Stuttgart: Kohlhammer

Heinrich, Fritz (2002): Die deutsche Religionswissenschaft und der Na-
tionalsozialismus. Eine ideologiekritische und wissenschaftsge-
schichtliche Untersuchung. Petersberg: Michael Imhof Verlag

Hendry, Joy (1997): Pine, ponds, and pebbles: gardens and visual cul-
ture. In: Banks, Marcus/Murphy, Howard (Hg.): Rethinking Visual
Anthropology. New Haven: Yale University Press, 240-255

Hooper-Greenhill, Eilean (2000): Museums and the Interpretation of
Visual Culture. London: Routledge

Junginger, Horst (1999): Von der philologischen zur volkischen Religi-
onswissenschaft, Stuttgart: Steiner

47



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Karp, Ivan/Lavine, Stephen D. (Hg.) (1991):. Exhibiting Cultures. The
Poetics and Politics of Museum Display. Washington: Smithsonian
Inst. Press

Kaschuba, Wolfgang (2003): Einfiihrung in die Europédische Ethnologie.
Miinchen: C.H. Beck

Kerbs, Diethard/Jiirgen Reulecke (Hg.), (1998): Handbuch der deutschen
Reformbewegungen 1880-1933. Wuppertal: Hammer

Khoury, Adel Theodor/Georg Girschek (Hg.) (1999/2001): Das religiose
Wissen der Menschheit. Bd.1, 2. Freiburg: Herder

Kippenberg, Hans G. (1997): Die Entdeckung der Religionsgeschichte.
Religionswissenschaft und Moderne. Miinchen: C.H. Beck

Kippenberg, Hans G./Gladigow, Burkhard (2001):. Einfiihrung. In:
Deutsche Vereinigung fiir Religionsgeschichte (Hg.): Religions-
wissenschaft: Forschung und Lehre an den Hochschulen in Deutsch-
land. Marburg: diagonal-Verlag. 7-15

Kippenberg, Hans G./Kocku von Stuckrad (2003): Einfiihrung in die Re-
ligionswissenschaft. Miinchen: C.H. Beck

Klimkeit, Hans-Joachim (Hg.) (1984): Goétterbild in Kunst und Schrift.
Bonn: Bouvier

Klimkeit, Hans-Joachim (1997): Friedrich Max Miiller (1823-1900). In:
Michaels, Axel (Hg.), Klassiker der Religionswissenschaft. Miin-
chen: C.H. Beck, 29-40

Klotz, Heinrich (2000): Geschichte der Deutschen Kunst. Bd. 3: Neuzeit
und Moderne, 1750-2000. Miinchen: C.H. Beck

Korff, Gottfried (1987): Volkstiimliche Frommigkeits- und Symbolfor-
schung nach 1945. In: Chiva, Isac/Utz Jeggle (Hg.): Deutsche
Volkskunde — Franzosische Ethnologie. Zwei Standortbestimmun-
gen. Frankfurt: Campus, 244-270

Korff, Gottfried (2002): Fremde (der, die, das) und das Museum (1997).
In: Eberspicher, Martina/Konig, Gudrun Marlene/Tschofen, Bern-
hard (Hg.): Museumsdinge — deponieren — exponieren. Koln: Bohlau,
146-154

Kostlin, Konrad/Hermann Bausinger (Hg.) (1983): Umgang mit Sachen.
Zur Kulturgeschichte des Dinggebrauchs [23. Deutscher Volkskun-
de-Kongre3 in Regensburg, 6. — 11. Oktober 1981]. Regensburg:
Lehrstuhl fiir Volkskunde

Kohl, Karl-Heinz (1988): Geschichte der Religionswissenschaft als aka-
demische Disziplin. In: Cancik, Hubert et al. (Hg.): Handbuch religi-
onswissenschaftlicher Grundbegriffe. Stuttgart: Kohlhammer, 217-
262

48



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Kraatz, Martin (1968): Ein ,Nagel-Fetisch® in der Religionskundlichen
Sammlung. In: Africana Marburgensia, I, 2, 25-29

Kraatz, Martin (1995): Von der Wirklichkeit der Religionen. In: alma
mater philippina, WS 1995/96, 1-5

Kraatz, Martin (1997): Von der Lebendigkeit der Gegenstinde. In:
Mahlke, Reiner/Renate Pitzer-Reyl/Joachim Siiss (Hg.): Living Faith
— Lebendige religiose Wirklichkeit. Festschrift fiir Hans-Jiirgen Gre-
schat. Frankfurt: Peter Lang, 163-181

Kraus, Michael (2004): Bildungsbiirger im Urwald. Die deutsche ethno-
logische Amazonienforschung (1884-1929). Marburg [unverdffent-
lichte Diss.-Schrift]

Kraus, Michael/Mark Miinzel (2000): Zur Beziehung zwischen Universi-
tdt und Museum in der Ethnologie. Marburg: Curupira

Kraus, Michael/Mark Miinzel (2003): Museum und Universitit in der
Ethnologie. Marburg: Curupira

Krech, Volkhard (2001): Eros oder Thanatos — eine Frage der Perspekti-
ve. Uber Francis Bacons Triptychon ,Crucifixion‘. In: Faber, Ri-
chard/Volkhard Krech (Hg.): Kunst und Religion im 20. Jahrhundert.
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 139-157

Kriss-Rettenbeck, Lenz (1963): Bilder und Zeichen religiosen Volks-
glaubens. Miinchen: Callwey

Lanczkowski, Giinter (1978): Einfiihrung in die Religionsphdanomenolo-
gie. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft

Lanwerd; Susanne (2001): Sakralisierende Tendenzen in staatssozialisti-
scher Kunst. Das Beispiel der Mahn- und Gedenkstitte Ravensbriick.
In: Faber, Richard/Volkhard Krech (Hg.): Kunst und Religion im 20.
Jahrhundert. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 51-66

Lanwerd; Susanne (2002): Religionsésthetik: Studien zum Verhiltnis
von Symbol und Sinnlichkeit. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann

Linse, Ulrich (1996): Geisterseher und Wunderwirker. Heilssuche im In-
dustriezeitalter. Frankfurt: Fischer

Luchesi, Brigitte (2001): ,,Auch gut zum Beten®. Zur Verwendung popu-
larer Farbdrucke hinduistischer Gottheiten. In: Behrend, Heike (Hg.):
Geist, Bild und Narr. Zu einer Ethnologie kultureller Konversionen.
Festschrift fiir Fritz Kramer. Frankfurt: Philo, 242-251

Liiddeckens, Dorothea (2002): Das Weltparlament der Religionen von
1893. Strukturen interreligioser Begegnung im 19. Jahrhundert. Ber-
lin: de Gruyter

49



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Luhmann, Niklas (1998): Religion als Kommunikation. In: Tyrell,
Hartmann/Krech, Volkhard/Knoblauch, Hubert (Hg.): Religion als
Kommunikation. Wiirzburg: Ergon, 135-145

McDannell, Colleen (1986), The Christian Home in Victorian America,
1840-1900, Bloomington: Indiana University Press

McDannell, Colleen (1995): Material Christianity: Religion and Popular
Culture in America, New Haven: Yale University Press

Meiners, Uwe (1987): Forschungen zur historischen Sachkultur. In: Der
Deutschunterricht 39, H 6, 17-36

Mensching, Gustav (1959): Die Religion. Erscheinungsformen, Struktur-
typen und Lebensgesetze. Stuttgart: Curt E. Schwab

Michaels, Axel (2001): Das ominose Numinose. Die Priasenz und Ab-
senz der Gotter. In: Michaels, Axel/Pezzoli-Olgiati, Daria/Stolz, Fritz
(Hg.): Noch eine Chance fiir die Religionsphdnomenologie? Berlin
[u.a.]: Peter Lang, 213-234

Morgan, David (Hg.), (1996): Icons of American Protestantism: The Art
of Warner Sallman, New Haven: Yale University Press

Morgan, David (1998), Visual Piety. A History and Theory of Popular
Religious Images, Berkeley: University of California Press

Morgan, David (1999): Protestants and Pictures: Religion, Visual Cul-
ture, and the Age of American Mass Production. New York: Oxford
University Press

Morgan, David/Sally M. Promey (Hg.) (2001): The Visual Culture of
American Religions, Berkeley: University of California Press

Miihlmann, Wilhelm E. (1968): Geschichte der Anthropologie [2. verb.
Ausgabe]. Frankfurt/M.: Athendum

Miiller, Marion G. (2003): Grundlagen der visuellen Kommunikation.
Konstanz: UVK

Muensterberger, Werner (1998): Sammeln. Eine unbindige Leiden-
schaft. Psychologische Perspektiven. Berlin: Berlin Verlag

Obst, Helmut (2000): Apostel und Propheten der Neuzeit. Griinder
christlicher Religionsgemeinschaften des 19./20. Jahrhunderts. Got-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht

O’Hanlon, Michael/Welsch, Robert (Hg.) (2000): Hunting the Gatherers.
Ethnographic Collectors, Agents, and Agency in Melanesia 1870s-
1930s. Oxford: Berghahn Books

Ohashi, Ryosuke (1998): Zum japanischen Kunstweg — Die &sthetische
Auffassung der Welt. In: Belting, Hans/Lydia Haustein (Hg.): Das
Erbe der Bilder. Kunst und moderne Medien in den Kulturen der
Welt. Miinchen: C.H. Beck, 149-162

50



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Otto, Rudolf (1963/1917): Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee
des Gottlichen und sein Verhiltnis zum Rationalen [31.- 35. Aufla-
ge]. Miinchen: C.H. Beck

Otto, Rudolf (1923a): Das Leere in der Baukunst de Islam. In: Ders.:
Aufsitze das Numinose betreffend. Gotha. Leopold Klotz Verlag,
108-113

Otto, Rudolf (1923b): Das Numinose in buddhistischen Bildwerken. In:
Ders.: Aufsitze das Numinose betreffend. Gotha. Leopold Klotz Ver-
lag, 114-118

Paine, Crispin (Hg.) (2000): Godly Things: Museums, Objects and Re-
ligion. Leicester: Leicester University Pr.

Pieske, Christa (1975): Biirgerliches Wandbild: 1840 — 1920. Populire
Druckgraphik aus Deutschland, Frankreich u. England; Sammlung
Dr. Christa Pieske, Liibeck [Kunstverein Gottingen im Stddt. Muse-
um, 17. August — 5. Oktober 1975 ; usw.]. Géttingen: Kunstverein
Gottingen

Pieske, Christa (1988): Bilder fiir jedermann: Wandbilddrucke, 1840-
1940. Mit einem Beitrag von Konrad Vanja [Schriften des Museums
fiir Deutsche Volkskunde, 15]. Berlin: Museum fiir deutsche Volks-
kunde

Pinney, Christopher/Nicholas Thomas (Hg.) (2001): Beyond Aesthetics:
Art and the Technologies of Enchantment. Oxford: Berg Publishers

Plate, S. Brent (ed.) (2002): Religion, Art & Visual Culture. A Cross-
Cultural Reader. New York: palgrave

Portner, Peter: mono. Uber die paradoxe Vertriglichkeit der Dinge in ja-
panischer Wahrnehmung. In: Faber, Richard/Volkhard Krech (Hg.):
Kunst und Religion im 20. Jahrhundert. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann, 125-138

Price, Sally (1999): Anonymitidt und Zeitlosigkeit. In: Prussat, Mar-
grit/Wolfgang Till (Hg.): ,,Neger im Louvre®. Texte zu Kunstethno-
graphie und moderner Kunst. Amsterdam/Dresden: Verlag der
Kunst, 319-343

Probst, Peter (2001): Traumwerk, Bildwerk, Kunstwerk. Visualitit und
asthetische Praxis in Oshogbo, Nigeria. In: Burkhard Schnepel (Hg.):
Hundert Jahre ,Die Traumdeutung’, Koln: Riidiger Koéppe, 178-197

Prussat, Margrit/Wolfgang Till (Hg.) (1999): ,,Neger im Louvre* Texte
zu Kunstethnographie und moderner Kunst. Amsterdam/Dresden:
Verlag der Kunst

Puschner, Uwe et al. (Hg.) (1996): Handbuch zur ,Volkischen Bewe-
gung‘ 1871-1918. Miinchen: Saur

51



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Ratschow, Carl Heinz (1973): Methodik der Religionswissenschaft. In:
Thiel, Manfred (Hg.): Enzyklopddie der geisteswissenschaftlichen
Arbeitsmethoden [9. Methoden der Anthropologie, Anthropoge-
ographie, Volkerkunde und Religionswissenschaft]. Miinchen: H.R.
Oldenbourg, 347-400

Sawicki, Diethard (2002): Leben mit den Toten. Geisterglauben und die
Entstehung des Spiritismus in Deutschland, 1770 — 1900. Paderborn:
Schoéningh

Scharfe, Martin (1967): Bildzeugnisse evangelischer Volksfrommigkeit.
In: Scharfe. Martin/Rudolf Schenda/Herbert Schwedt (Hg.): Volks-
frommigkeit. Bildzeugnisse aus Vergangenheit und Gegenwart.
Stuttgart: Spectrum Verlag

Scharfe, Martin (1968): Evangelische Andachtsbilder: Studien zu Inten-
tion und Funktion des Bildes in der Frommigkeitsgeschichte vor-
nehmlich des schwiébischen Raumes. Stuttgart: Miiller & Graff

Scharfe, Martin (1974-1977): Anschauliche Volkskunde. Zu denAusstel-
lungen des Tiibinger Ludwig-Uhland-Instituts fiir Empirische Kul-
turwissenschaft. In: Forschungen und Berichte zur Volkskunde in
Baden-Wiirttemberg, 241-243

Scharfe, Martin (1990): Zwei-Wege-Bilder. Volkskundliche Aspekte e-
vangelischer Bildfrommigkeit. In: Blitter fiir wiirttembergische Kir-
chengeschichte, 90, 123-144

Scharfe, Martin (1996): Rehabilitierung der Dinge: Subjekte und Objek-
te in der Frommigkeitsforschung. In: Bayr. Blitter fiir Volkskunde,
23, 129-141

Scharfe, Martin (2000): Augen-Wissen [II]: einige Uberlegungen zur
volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Bildinterpretation. In: Kriti-
sche Berichte, Jg. 28, H.1, 62-68

Scharfe, Martin (1999): Der Vogel Selbstverkenntnis: zur Differenz zwi-
schen Bild und Bildinschrift, In: Das Fenster; Jg. 33, H. 67, 6419-
6428

Schenda, Rudolf (1984): Der Bilderhédndler und seine Kunden in Mite-
leuropa des 19. Jahrhunderts. In: Ethnologica Europaea, 14, 163-174

Schenda, Rudolf (1987): Bilder vom Lesen — Lesen von Bildern. In: In-
ternationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur, 12,
82-106

Schippers, Thomas K. (2003): Vom Sachen-Sammeln zum Dinge-
Denken. Einige Gedanken zum Perspektivenwechsel der Sachkultur-
forschung in der Europdischen Ethnologie. In: Hessische Blitter fiir
Volks- und Kulturforschung, 39, 9-21

52



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Schleier, Hans (2003): Geschichte der deutschen Kulturgeschichts-
schreibung. Band 1,1: Vom Ende des 18. bis Ende des 19. Jahrhun-
derts. Waltrop: Hartmut Spenner

Schloz, Thomas (2000): Die Geste des Sammelns. Eine Fundamental-
spekulation. Norderstedt: BoD

Schreiner, Klaus (Hg.) (2002): Frommigkeit im Mittelalter. Politisch-
soziale Kontexte, visuelle Praxis, korperliche Ausdrucksformen.
Miinchen: Fink

Schwarz, Birgit (2004): Hitlers Museum. Koln: Bohlau

Sommer, Manfred (2002): Sammeln. Frankfurt: Suhrkamp

Spittler, Gerd (2002): Globale Waren — Lokale Aneignungen. In: Hau-
ser-Schiublin, Brigitta/Ulrich Braukédmper (Hg.), Ethnologie der
Globalisierung. Perspektiven kultureller Verflechtungen. Berlin:
Reimer, 15-30

Stuckrad, Kocku von (2003): Schamanismus und Esoterik. Kultur- und
wissenschaftsgeschichtliche Betrachtungen. Leuven: Peeters

Thomas, Nicholas (1991): Entangled Objects. Exchange, Material Cul-
ture, and Colonialism in the Pacific. Cambridge: Harvard University
Pr.

Thomas, Nicholas (1994): Colonialism’s Culture: Anthropology, Travel,
and Government. Princeton: Princeton University Press

Thomas, Nicholas (1999): Possessions: Indigenous Art, Colonial Culture
(Interplay Arts + History + Theory). London: Thames/Hudson

Thomas, Nicholas/Diane Losche (Hg.) 1999: Double Vision: Art Histo-
ries and Colonial Histories in the Pacific. Cambridge: Cambridge
University Pr.

van der Leeuw (1970/1933): Phianomenologie der Religion. [3. Aufl.].
Tiibingen: J.C.B. Mohr

von Hiilsen, Bernhard (2003): Werte wandeln. Die Praxis des Sammelns
zwischen kulturellem Archiv und profanem Raum. In: Zeitschrift fiir
Volkskunde, 99, 215-236

Wackenroder, Wilhelm Heinrich (1797): HerzensergieBungen eines
kunstliebenden Klosterbruders. Berlin: Unger

Widengren, Geo (1969): Religionsphinomenologie. Berlin: de Gruyter

Wilke, Annette (2001): ,,Stimmungen* und ,,Zustéinde*. Indische Asthe-
tik und Gefiihlsreligiositdt. In: Michaels, Axel/Pezzoli-Olgiati, Da-
ria/Stolz, Fritz (Hg.): Noch eine Chance fiir die Religionsphinome-
nologie? Berlin [u.a.]: Peter Lang, 103-126

Zotz, Volker (2000): Auf den gliickseligen Inseln. Buddhismus in der
deutschen Kultur. Ziirich: Theseus

53



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 15.02,2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Museale Vermittlung von Religionen als
religionswissenschaftliche Herausforderung'

PETER J. BRAUNLEIN

Die Religionskundliche Sammlung der Philipps-Universitdt Marburg ist
einer der (auch weltweit) seltenen Orte, an denen Religionen Gegenstand
musealer Prisentation darstellen. Mit der Betonung des Plural wird die
Besonderheit der Sammlung akzentuiert. Religionen stehen hier in ihrer
Vielzahl und Vielfiltigkeit neben einander. Alt-amerikanische und alt-
dgyptische Religionen sind ebenso prisent wie die ,,geschwisterlichen®
Monotheismen Judentum, Christentum, Islam; siid- und ostasiatische Re-
ligionen (Hinduismus, Buddhismus, Daoismus, Shintoismus) sind unter
dem gleichen Dach zu finden wie Religionen Afrikas und Ozeaniens.
Pluralitdt von Religionen ist hier programmatisch verankert, ebenso wie
das Bemiihen die Besonderheit genannter Religionen hervorzuheben.

Rudolf Otto, der Griinder, setzte sein Vorhaben, Religionen zu sam-
meln und auszustellen, dezidiert von anderen Museumstypen und Sam-
melmotiven ab:

,wDer Zweck der Sammlung ist nicht der unserer ,ethnologischen Museen’.
Denn nicht um die Darstellung der verschiedenen Volkskulturen handelt es
sich bei ihr, sondern um das besondere, in sich zusammenhéngende Gebiet der
religiosen Kultur, die einheitlich nach ihre eigenen und besonderen Zusam-
menhingen und Gesichtspunkten vor Augen gestellt werden soll. Ebenso we-
nig steht die Sammlung unter dem Gesichtspunkten des Kiinstlerischen. Auch
will sie nicht in erster Linie historische Denkwiirdigkeiten oder ,Altertiimer*
sammeln. Sondern sie sammelt das Anschauungsmaterial der Religion, so wie
es in vielen Fillen heute noch hergestellt und zu Gebrauch und Verkauf ange-

1 Dieser Beitrag ist in leicht verdnderter Form abgedruckt in Kraus/Miinzel
2003, 57-76.

55

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

boten wird. Die Lehrhaftigkeit des Objektes, nicht sein kiinstlerischer oder
historischer Wert ist bei seiner Auswahl der leitende Gesichtspunkt.*

Otto betont den Bildungs- und Informationsaspekt und er verwahrt sich
gegen die Umwandlung von ,Religion‘ in Kunst, Geschichte oder ethno-
graphisches Artefakt. Dies war und ist andernorts durchaus iiblich, so
etwa in Museen fiir islamische, indische oder ostasiatische Kunst, und in
ethnographischen Museen 16st sich Religion in ,Kultur® auf und ist kaum
mehr gesondert zu identifizieren.

,Religion‘ ist jedoch kein x-beliebiger Gegenstand, vermutet der Re-
ligionswissenschaftler und kann dies seit ldngerer Zeit schon problemlos
mit dem Hinweis auf Tagesnachrichten verdeutlichen. ,Religion‘, wer
mochte es bezweifeln, geridt zunehmend zum provokativen Gegenpol des
Ideals der ,,kommunikativen Vernunft“ (Habermas).

Die folgenden Uberlegungen sind angeregt durch meine Titigkeiten
als Leiter der Religionskundlichen Sammlung in Marburg und als Hoch-
schullehrer im Fachgebiet Religionswissenschaft der hiesigen Universi-
tit. Die regelméBigen Fiihrungen durch die Sammlung, die Begegnungen
mit Lehrern, Schiilern und interessierten Besuchern unterschiedlichen
Alters und Bildungsgrades sind nicht nur eine Herausforderung fiir die
piadagogische Umsetzung religionswissenschaftlicher Erkenntnisse, son-
dern auch hochst aufschlussreich, da hier immer populédre Vorannahmen
tiber Religion/en ins Spiel gebracht werden. ,Religion® ist nicht nur in
Vitrinen vorfindbar, sondern stets auch in den Kopfen der Besucher.
Nicht selten fiihrt diese Spannung zu Irritationen.

,Gegenstiande der Fremdheit*

Museen sind nicht nur Deponien von (Kultur-)Geschichte, sondern, unter
einer bestimmten Blickwinkel betrachtet, auch Sonderfille pidagogi-
scher Instanzen. In den 1970er Jahren, das man als das sozialpiddagogi-
sche Jahrzehnt des vergangenen Jahrhunderts bezeichnen konnte, defi-
nierte man ,,das Museum als gesellschaftlichen Lernort (Hense 1990)
und viele Museumspidagogen verstanden sich selbst als Kultursozialar-

2 Briefe Rudolf Ottos an das Ministerium fiir Wissenschaft, Kunst und
Volksbildung in Berlin vom 29.April und 6. November 1926; Flugblatt
Rudolf Ottos, Die Marburger Sammlung [1926], religionskundliche
Sammlung der Universitdt Marburg [B1 in Ch 7], Griindungsakten der Re-
ligionskundlichen Sammlung.

56



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

beiter. Neben den klassischen Aufgabenfeldern des Museums — Sam-
meln, Bewahren und Forschen — wurde der Aspekt des ,Bildens‘ unter
emanzipatorischen Gesichtspunkten neu akzentuiert. Das Museum er-
hielt einen bis dahin unbekannten gesellschaftlichen Auftrag, es sollte
,ein lebendiger kultureller Bezugspunkt fiir eine breite Offentlichkeit
sein, ein ,,aktiver Teilnehmer bei der Diskussion sozialer Fragen* (Hense
1990, 198).

In den 1980er Jahren hatte ein neues Thema Konjunktur. Die Er-
kenntnis, dass sich die Struktur unserer Gesellschaft grundlegend geén-
dert hatte, die Rede von der ,multikulturellen Gesellschaft*“ machte
. Fremdheit“ zum Thema der offentlichen Debatte. Eine Debatte, die
auch die Diskussion um Wesen und Auftrag der Museen beeinflusste.
Man betrachtete das Museum nun als einen Ort, an dem ,,Gegenstinde
der Fremdheit* (Groppe/Jiirgensen 1989) zu entdecken sind.?

Weithin beachtete Mammutausstellungen wie ,Europa und die Kaiser
von China‘ (Berlin 1985), ,Exotische Welten — Europidische Phantasien*
(Stuttgart 1987), ,Europa und der Orient, 800-1900° (Berlin 1989), ,Ja-
pan und Europa, 1543-1929° (Berlin 1993) konfrontierten das Eigene,
,»die Europder mit ,,den Anderen*.* Der Hohepunkt war mit dem ,Co-
lumbus-Jahr® 1992 erreicht. Die 500-Jahr-Feier der ,,Entdeckung® Ame-
rikas wurde an vielen Orten der Alten und Neuen Welt zelebriert, und
damit war schlieflich auch ein gewisser ,,Sattigungsgrad“ hinsichtlich
des Themas ,Wir* und die ,Anderen® erreicht.’

3 Gegenstinde der Fremdheit® ist der Titel der Publikation zu einer museo-
logischen Fachtagung, die in Hamburg 1988 stattgefunden hatte. Im Ger-
manischen Nationalmuseum fand 1990 die interdisziplindre Tagung ,Zur
Relevanz des Fremden® statt. Mitveranstalter waren die museumspéddago-
gische Einrichtung des Nationalmuseums, das Kunstpiddagogisch Zentrum
(KPZ) und der Autor dieses Beitrages. Die Vortrige dieser Tagung finden
sich in Bd. 1 von KEA — Zeitschrift fiir Kulturwissenschaft, 1990.

4 Die Institution der Berliner Festspiele hatte hier die Rolle des Trendset-
ters. Der Trend setzte ein mit der Ausstellung ,Mythen der Neuen Welt.
Zur Entdeckungsgeschichte Lateinamerikas‘, 1982 (vgl. hierzu die ent-
sprechende Katalogpublikation, hrsg. von Karl-Heinz Kohl).

5 Die Weltausstellung in Sevilla stand unter dem Motto ,,Kunst und Kultur
um 1492%. Damit war nicht nur die ,,Entdeckung® Amerikas Thema, son-
dern man wollte in einer Mammut-Schau einen globalen Querschnitt der
Weltkulturen um 1492 darstellen. Gezeigt wurden Exponate aus Europa,
Alt-Amerika, der islamischen Welt und des Fernen Ostens (Indien, Chi-
na). Eine fast identische Idee verfolgten die Ausstellungsmachern der Na-
tional Gallery of Art in Washington. Das dort gezeigte Projekt trug den

57



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Themenwahl und Zielsetzung der viel besuchten GroBausstellungen
sind bemerkenswert. Das Eigene wurde nicht linger nationalstaatlich
markiert (,,wir Deutsche®), sondern iiber den — auch politisch gewiinsch-
ten — identitétsstiftenden Horizont ,Europa‘. Die ,,Anderen* sind Vertre-
ter ferner Hoch-Kulturen (des Orients, Japans, Chinas). Die durchweg
historiographisch konzipierten Ausstellungen sparten die Gegenwart aus.
Im Vordergrund stand die Kategorie ,Exotismus‘ (Pochat 1970), deren
wechselnden Moden abgehandelt wurden. Damit wurde der vereinnah-
mende Blick der Européer auf die Anderen hauptsédchlich &sthetisierend
abgehandelt. Der/die/das Fremde war fiir ,,den” Européer reizvoll auf-
grund seiner Exotik. Machtverhiltnisse wurden kaum veranschaulicht.®
Auf die gesellschaftliche Gegenwart der Bundesrepublik {iibertragen,
konnte man daraus die Botschaft entnehmen, Multi-Kulturalismus ist be-
reichernd, weil bunt.

Unter der Kategorie ,Fremdheit’ blickten Museumsfachleute nun
nicht nur auf Volkerkundemuseen, sondern ebenso auf historische Mu-
seen, auf Heimat- und Kunst-Museen, ja sogar auf Naturkundliche Mu-
seen und auf KZ-Gedenkstitten. Damit verbunden war eine Akzentver-
schiebung im Selbstverstindnis von Ausstellungsmachern und Muse-
umspiddagogen, aber auch von Sozialpidagogen: der/die/das Fremde
sollte in seiner/ihrer Differenz wertgeschitzt werden.

Die Entdeckung des Gegenstandes ,Fremdheit* in den 1980er Jahren
und die Einsicht in die Notwendigkeit, ,,Verstehen zu lernen, war aus-
gelost worden durch das Phianomen Migration. Dass die Bundesrepublik
Einwanderungsland geworden war, konnte nicht ldnger ignoriert werden.
Museen, vor allem auch Volkerkundemuseen wurden in dieser Zeit von
so manchen Kommunal- und Bildungspolitikern entdeckt als Orte, an

Titel CIRCA 1492 — Art in the Age of Exploration und befasste sich, vor-
wiegend kunsthistorisch, mit drei Regionen: Europa, Amerika und China.
Vergleichweise bescheiden prisentierte sich die Ausstellung Amerika
1492-1992. Neue Welten — Neue Wirklichkeiten im Martin Gropius Bau
in Berlin. Immerhin schlug diese Ausstellung eine Briicke zur Gegenwart.
Vgl. hierzu die Begleitpublikationen Kunst und Kultur um 1492 (Weltaus-
stellung Sevilla 1992), Circa 1492 (Levinson 1991 ) und Amerika 1492-
1992 (Ibero-Amerikanischen Institut & Museum fiir Volkerkunde (Hrsg.)
1992).

6 Man konnte genannte Ausstellungen als verzogertes ,feedback® auf Ed-
ward Saids vieldiskutierte Orientalismus-These verstehen, wire die The-
matisierung von Macht-Verhiltnissen nicht so offenkundig ausgeblendet.
Vgl. Said 1978.

58



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

denen multi-kulturelle Aufkldrung betrieben werden sollte. Museen gal-
ten als Rdume der kulturellen Toleranz und Verstédndigung.

Konjunktur erlebt seither bekanntlich die Rede von ,fremder und ei-
gener Kultur®, von ,kulturellen Gegensitzen‘ vom ,Dialog‘ oder vom
,Krieg der Kulturen‘. War es in den 70ern die ,,Gesellschaft”, die es zu
reformieren galt, wurde in den 1980 Jahren entdeckt, dass ,kulturelle
Identitdt” ein ,,heilles Eisen‘ ist, manchmal sogar ,,Ziindstoff* sein kann.

Uber das Thema Religion war in den 1980er Jahren zunichst noch
nicht gesondert vom ,Kultur-Diskurs‘ gesprochen worden. Dies @nderte
sich in den 1990er Jahren durch eine Reihe von Kontroversen, vor allem
aber durch spektakuldre Ereignisse, die mit Selbstmord, Mord, Terror
und Krieg verbunden waren.

Kopftuch, Scientology-Debatte und ein Streit um Schul-Kruzifixe in
Bayern sind vergleichsweise harmlose Beispiele. Gruppenselbstmorde
(z.B. der Gruppe Heavens Gate), Morddrohungen (z.B. die Rushdie-
Affire), Terroranschldge (z.B. Giftgasattentate der AUM-Gruppe in To-
kyo, Ermordung von Touristen in Agypten), bewaffnete Auseinanderset-
zungen (z.B. die Vernichtung der Davidianer durch den FBI), vor allem
aber Biirgerkriege und Kriege (in Nordirland, Algerien, Ex-Jugoslawien,
Afghanistan, Israel, Sri Lanka) machen uniibersehbar deutlich: Religion
ist eine bewegende Kraft am Ende des 20. Jahrhunderts.

Dass ,Religion’ eben keineswegs der Moderne zum Opfer gefallen
ist, sondern weltweit Konjunktur hat und damit quicklebendiger Be-
standteil der (Spit-)Moderne ist, trat damit ins dffentliche Bewusstsein
und wurde gleichzeitig emotional angereichert. Wird ein Konflikt als
,»religios® gekennzeichnet, dann ist im gleichen Moment das Ende des
argumentativen Diskurses erreicht. Fiirchteten Eltern dereinst die Gefahr
der unkontrollierten politischen Indoktrination, so grassiert heute die
Angst, Kinder konnten religiés (falsch) beeinflusst werden. ,Religion*
ist Vielen zur irrationalen, bedrohlichen Macht geworden. Dies gilt umso
mehr als Modernisierungstheoretiker iiber Jahrzehnte verkiindet hatten,
dass Religion mit fortschreitender Rationalisierung der Lebenswelten
verschwinden werde.

Genannte Skepsis gegeniiber der Macht von Religion verbreitete sich
nicht erst mit dem 11. September 2001. Mit Hans Kippenberg erinnere
ich daran, dass Religion in Europa, zumal unter Gebildeten, einen denk-
bar miserablen Ruf genieft. Seit den Religionskriegen des 17. Jahrhun-
derts, seit den Tagen eines Thomas Hobbes und David Hume, hat sich in
den entstehenden euro-amerikanischen Zivilgesellschaften die Auffas-
sung verfestigt, dass der Staat strikte Neutralitdt und Kontrolle in Sachen

59



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Religion zu wahren habe, denn die gottliche Wahrheit ist aus sich heraus
nicht friedensfihig. Religion, als ein offenbar unvermeidliches Bediirf-
nis, hat seither seinen Platz in den Privatraumen der Biirger (Kippenberg
1997).”

Das Entsetzen iiber die Irrationalitdt und das Gewaltpotential der Re-
ligion der Anderen ist damit auch eine Aktualisierung der iiber
300jahrigen europdischen Tradition von Religionskritik. Dies bedeutet
nicht gleichzeitig, dass der westliche Biirger anti-religios eingestellt wi-
re. Ganz im Gegenteil, auch im Westen hat Religion Konjunktur, wenn-
gleich unter anderen Vorzeichen als im Rest der Welt.?

Die Offentlichkeit, und d.h. vor allem auch Medien bestimmen mit,
was Religion ist. Mit den Besuchern eines (Religions-)Museums sind
popularisierte Vorannahmen, gleichzeitig aber auch Angste und andere
Emotionen, den Gegenstand Religion betreffend, im Raum.

7 ,,Von der Warte einer miindigen Gesellschaft aus betrachtet”, so schreibt

Hans Kippenberg, ,,war und ist das Bild von Religionen verheerend. Um
es kurz und knapp aus dem Blickwinkel der Gebildeten zu formulieren: im
Lande des Erkennens hatte Religion ihre Aufenthaltsberechtigung verlo-
ren, im Lande der Moral durfte sie nur unter Auflagen bleiben. Wenn es
tiberhaupt noch einen Ort gab, wo Religion unbehelligt wohnen durfte,
polizeilich gemeldet sozusagen, dann in den privaten Rdumen der Biirger.
Dort mochte sie fiir individuelle Empfindungen zustindig sein. Offentlich
musste sie entmiindigt werden.* Kippenberg 1997, 28.
Hans Kippenbergs Einschitzung diirfte in den westlichen Gesellschaften
weitestgehend auf Zustimmung stolen — unter Intellektuellen. Allerdings
wurde das Verhiltnis von Staat zu Religion in den einzelnen Staatsgebil-
den Europas und Amerikas unterschiedlich gewichtet. Bereits der ober-
flachliche Vergleich von Polen, Irland und den Niederlanden legt dies of-
fen. Diskutiert wird der religionsgeschichtliche und soziologische Zu-
sammenhang von Moderne, Staat und Kirche/n in Europa und Amerika
u.a. von Otto Kallscheuer (1996) und José Casanova (1994).

8 Bekanntlich prigte Thomas Luckmann bereits 1967 den Begriff ,unsicht-
bare Religion‘. Es geht dabei um neue Sozialformen von Religion auf3er-
halb der Kirche. Hubert Knoblauch erweiterte diesen Begriff und akzentu-
ierte ihn neu. Er spricht von populidrer Spiritualitit. Beobachtbar wird in
westlichen Industriegesellschaften eine Subjektivierung des Religiosen,
die durchaus auch eine sichtbare 6ffentliche Seite hat. Populdre Spirituali-
tdt ist Gegenstand von Kommunikation. Sie ist Teil populdrer Kultur, die
wesentlich durch Medien und Mirkte gesteuert wird. Vgl. Luckmann
1996, Knoblauch 1997, 2000.

60



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Die Erkldrungsbediirftigkeit von Religion steht aufer Frage, doch
findet ihre Gegenstandbestimmung keineswegs ausschlieBlich im aka-
demischen Elfenbeinturm statt. Religionswissenschaftlerinnen mogen es
bedauern oder nicht, es gibt kein akademisches Definitionsmonopol von
Religion. Religion ist Diskursbestandteil populidrer Kultur.

,,Religion gibt es nicht*

,Religion* hat sich in der Offentlichkeit weitgehend als Gegenstand ver-
festigt, der fast die Hirte von Stahlbeton aufweist. ,,Religion® gibt es
nicht, behauptet demgegeniiber der Religionswissenschaftler Jonathan Z.
Smith. ,, There is no data for religion®, schreibt Smith und macht klar,
dass diese Kategorie eine gelehrte Schopfung des Westens ist.” Kein
Mensch auf diesem Globus glaubt oder praktiziert ,,Religion”. Keine an-
dere Kultur — auBler der abendlindisch christlichen — hat ein vergleichba-
res Wort (und einen entsprechenden Begriff) zur Verfiigung. Keine an-
dere Kultur, so fiihren wir den Gedanken von Jonathan Z. Smith fort,
verwechselt so bereitwillig eine gelehrte Konstruktion mit einem ,,Ding*
— Religion eben.

Ahnlich wie in der Ethnologie die sog. ,,Krise der Reprisentation® zu
einer vertieften Selbstreflexion iiber Erkenntnismoglichkeiten und Dar-
stellungsformen fiihrte, so ist seit einigen Jahren auch in der Religions-
wissenschaft eine selbstkritische Betrachtung der eigenen Fachgeschich-
te feststellbar.'® Zunehmender Konsens herrscht iiber die Einsicht, dass
Religionswissenschaft ein abendldndisches Projekt darstellt, das weder
von der kulturprigenden Kraft Christentum noch von der Dynamik des
europdischen Imperialismus abzukoppeln ist (vgl. Taylor 1998, King
1999, Fitzgerald 2000). Der Religionsbegriff, so gibt die akademische

9 ,,Religion‘ is not a native term; it is a term created by scholars for their
intellectual purposes and therefore is theirs to define. It is a second-order,
generic concept that plays the same role in establishing a disciplinary ho-
rizon that a concept such as ,language‘ plays in linguistics or ,culture’ in
anthropology.” Smith betont dabei unmissverstdndlich, und das wird in al-
ler Regel nicht zitiert, dass Wissenschaft auf ein solches Konzept nicht
verzichten kann: ,,There can be no disciplined study of religion without
such a horizon.” Smith 1998, 281f.

10 Die jiingst veroffentlichte Einfiihrung in die Religionswissenschaft, die
Hans G. Kippenberg zusammen mit Kocku von Stuckrad verfasste, ist fiir
diesen Reflexionsprozess beispielhaft. Vgl. Kippenberg/von Stuckrad
2003.

61



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Wissenschaft immer unbefangener zu, steht im Schatten einer mehrtau-
sendjihrigen monotheistischen Tradition. Es ist eine Einzigartigkeit der
europdischen Geschichte, Wort und Begriff ,Religion® hervorgebracht
zu haben (Tenbruck 1993).

Diese Einsichten in kulturhistorische, methodische und epistemologi-
sche Grundlagen des eigenen Tuns, begiinstigen, dhnlich wie in der Eth-
nologie, Selbstkritik und Vorsicht. Nach fast hundert Jahre Ringen um
eine Wesensbestimmung von Religion, jener“dubious analytical catego-
ry“ (Saler 2000, 26), ist die Weigerung, den Gegenstand zu definieren
selbstverstindlich geworden.'!

Clifford Geertz hat in seinem beriihmten Aufsatz Religion als kultu-
relles System bereits 1966 einsichtig gemacht, dass es gute Griinde dafiir
gibt, in der Religionsforschung von handelnden Menschen auszugehen.
Er schldgt vor Religion als symbolisches System zu betrachten, das sich
im Sozialen und Psychologischen verortet. Damit, so erklart er, ,,ver-
schwinden globale Fragestellungen — ob Religion ,gut‘ oder ,schlecht’,
,funktional® oder ,disfunktional®, ,personlichkeitsstirkend‘ oder ,angst-
erzeugend® sei — wie Phantome, und iibrig bleiben nur die einzelnen Be-
wertungen, Einschidtzungen und Diagnosen einzelner Fille* (Geertz
1983, 91).

Genannte Auffassungen und Problemstellungen lassen sich im Semi-
narraum trefflich diskutieren. Schwieriger wird es, selbstreflexive Zu-
riickhaltung und begriindete Abstinenz in Sachen Religions-Definition
im offentlichen Raum des Museums zu vermitteln. Der Besucher mochte
wissen, was Religion ist, zumindest will er wissen, was Hinduismus,
Buddhismus, Judentum oder Stammesreligionen sind. Viele Besucher,
die im Museum vor den materiellen Zeugnissen fremder oder eigener
Religion stehen, denken tatsdchlich dariiber nach, ob Religion ,gut® oder
,schlecht’, ,personlichstirkend‘ oder ,angsterzeugend‘ ist. Die Erwar-
tungshaltung des Besuchers steht in einem sperrigen Verhiltnis zur aka-
demischen Religionsforschung.

Auf der Suche nach dem Numinosen — das Museum als Kultstéitte
Die Religionskundliche Sammlung in Marburg wurde durch den Theo-

logen Rudolf Otto (1869-1937) begriindet. Ungewohnlich fiir seine Zeit,
und fiir einen Religions-Gelehrten allemal, war Ottos Reisebegeisterung.

11 Religionsdefinitionen kommen an Transzendenzbestimmungen nicht vor-
bei, die jedoch in den Zustiandigkeitsbereich der Theologie/en fallen.

62



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Seine Begegnung mit fremden Kulturen und den gelebten, expressiv-
korperlichen Seiten von Religion (in Ritual, Gesang, Gebet, Tanz) berei-
tetelll2 das Konzept des ,Numinosen® wie auch die Sammlungsgriindung
VOT.

Mit seinem Buch ,,Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des
Gottlichen und sein Verhiltnis zum Rationalen®, das 1917 erschien, ge-
hort Otto zu den groBen Popularisierern von ,Religion‘. Es handelt sich
bei diesem Werk um den seltenen Fall, wonach eine durchaus an das a-
kademische Publikum gerichtete Studie eine immense Breitenwirkung
erzielte. Bis heute wird das Buch weithin gelesen und erlebt eine Aufla-
ge und Ubersetzung nach der anderen. Religion beginnt, so Otto, beim
Erleben des Numinosen, ein Empfinden, das Angst/Schauder und Faszi-
nation gleichermaflen beinhaltet, und er betont gleich zu Beginn seines
Buches, dass nicht jeder Mensch mit dieser Empfindung begabt sei. Die
Reduktion von Religion auf ein letztlich nicht kommunikables Gefiihl,
die a-historische Perspektive sowie die kulturell und sozial vollig ent-
kontextualisierte Bestimmung von Religion ist heute wissenschaftlich
passé. Ganz anders stellt sich der common sense in Sachen Religion dar.
Das Bemiihen um Verstidndnis von (fremder) Religion ist eine Sache, die
Suche nach religioser Erfahrung eine andere. Seit Friedrich Schleierma-
cher (1768-1834) die ,hochste Bliite der Religion im Erlebnis der
Einswerdung mit dem Universum erkannte (Gladigow 1997, 24), gehort

12 So begann Otto aufgrund seiner Orientreise, er war gerade 26 Jahre alt,
tiber einen Entwurf zu einer ,,Methodik des religiosen Gefiihls* nachzu-
denken (Boozer 1977, 363). Seine Reisen fiihrten Otto bis nach Indien,
China und Japan. Bereits seine erste Orient-Reise (1895) hinterliel pra-
gende Eindriicke. Er besuchte Agypten, Palistina, Griechenland und den
Monchsberg Athos. Tanzende Derwische, Zeremonien und Gottesdienste
der koptischen Christen, Gebete der Athos-Monche und der Muslime
fiihrten Otto die Bedeutung von Gefiihlen, ja die korperliche Dimension
von Religion vor Augen. In der Begegnung mit fremden Kulturen wurde
ihm klar, dass Religion nicht auf Glaubenssitze und theologische Exegese
zu reduzieren ist, sondern expressiven Ausdruck von Gefiihl im Ritus dar-
stellt. Die Orientreise von 1895 legte, so ist zu vermuten, auch die Fun-
damente fiir den Plan eines Religionsmuseums. Gegriindet wurde die
Sammlung zum Universitéts-Jubildum im Jahr 1927, der Plan indes ist &l-
ter. Otto hatte 1912 eine Edition der bedeutendsten religiosen Texte ange-
regt. In Gottingen wurden auf seine Anregung die ,,Quellen der Religions-
geschichte publiziert. Neben diese textlichen Quellen von Religion woll-
te Otto bereits schon damals eine Sammlung ,.ihrer kultlichen und rituel-
len Ausdrucksmittel stellen.

63



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

die Rede von ,,mystischer Erfahrung*, vom ,,Gefiihl des Uberweltlichen*
oder eines ,Ergriffen-Werdens vom Numinosen® ganz wesentlich zum
westlichen Religions-Verstidndnis.

Es war die Zeit eines Friedrich Schleiermacher, die zudem die Kunst,
jedenfalls gewisse Stilrichtungen und Kiinstler, sakralisierte und die Be-
gegnung mit Kunstwerken zur heiligen Handlung erklérte. Die in der eu-
ropdischen Romantik geborene Engfiihrung von Kunst und Religion hat
Folgen bis in unsere Tage. So sind gleichzeitig Stimmen zu vernehmen,
die mit Hans Sedlmayr (1948) den ,,Verlust der Mitte“, d.h. die Gottfer-
ne der Modernen Kunst, beklagen oder gerade in der Kunst (der Moder-
ne) das letzte Refugium von Religion zu entdecken glauben (Schmied
1990). Damit sei gesagt: In einem Religions-Museum ist mit Besuchern
zu rechnen, die auf der Suche nach dem ,,Heiligen Schauer* vor Objek-
ten verharren oder in Erwartung ,,0zeanischer Gefiihle* Ausstellungs-
Réume durchschreiten.

»He wants to know if he may make a small sacrifice in front of it.*
[Charles Addams, The New York Collection 1941. Hier aus Paine 2000]

64



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Der in Paine (2000) neuerdings wieder abgedruckte Cartoon von Charles
Addams spielt mit der Verwechslung von Museum und Kultstétte. Der
Witz geht dabei auf Kosten des indigenen Besuchers (eines Volkerkun-
demuseums), der offenbar nicht weil, dass ein Museum kein Ort ,,primi-
tiver”, sondern ausschlielich ,,zivilisierender® Rituale (Duncan 1995)
ist.

Als neuerdings der renommierte Ausstellungsmacher Jean Hubert
Martin im Museum Kunst-Palast Diisseldorf Altire unterschiedlicher
Religionen ausstellte, diese durch eingeflogene Ritualexperten einwei-
hen lie und damit beim Publikum &#sthetisch-religiose Erfahrungen zu
evozieren beabsichtigte, war dies alles andere als komisch gemeint (vgl.
Martin 2001).

Sind museale Objekte eindeutig der Sphére ,Religion® zugeordnet
und entsprechend prisentiert, werden, anders als bei materiellen Doku-
menten von Wirtschaft, Brauchtum, Nationalgeschichte oder Heimat-
kunde, Wahrnehmungsmuster und Erwartungshaltungen aktiviert, die
Asthetik und religioses Erleben in Eins setzen. Ersehnt wird mitunter,
ganz im Sinne Wackenroders, die Aufhebung der Distanz zwischen dem
als ,heilig” markiertem Objekt und Betrachter. Das Museum ist in die-
sem Moment Kultstitte geworden und dem Religionswissenschaftler
wird (womdglich) unterstellt, er wisse um das Geheimnis von Religion.
Er wird zum Ersatzpriester fiir die Gemeinde der Erwihlten, zum Hiiter
des Heiligen. Im Besucherbuch der Religionskundlichen Sammlung ist
folgender Eintrag zu lesen:

,Ich denke, diese Sammlung sollte im Verborgenen gehalten werden, damit
ihr gottlicher Schein (Heiligkeit) nicht verloren geht.

P.S.: Sie sollte ein wichtiger Wegweiser fiir spirituell Suchende sein!
Danke! Th.V.“

Vermittlungsdilemmata.
Der Wissenschaftler als Dorf-Prediger oder Dorf-Atheist?

Die Geburt der europdischen Museumsidee erfolgte in den Kunst- und
Wunderkammern der Renaissance. Das Arrangement von Gegenstidnden
aus Natur, Kultur und Technik folgte einem ausgekliigelten Ordnungs-
ideal. Die ganze Welt der Erscheinungen war stellvertretend liber Objek-
te in einem ,Theatrum Mundi‘ verfiigbar. Naturform, Antike, Kunst und
Maschine hatten hier ihren Platz ebenso wie Spiel und Wissenschaft. Der

65



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

fiirstliche und/oder gelehrte Sammler stellte sich in den Mittelpunkt und
herrschte iiber diesen Kosmos. Dieser ,,orbus visueller Sinnstiftung*
(Bredekamp 1993) war getragen nicht nur durch einen Ordnungs- und
Herrschaftsgestus, sondern auch durch das Bediirfnis mit der Vergan-
genheit zu kommunizieren (vgl. Braunlein 1992, Pomian 1988).

Die Kunstkammern der Renaissance waren der Geburtsort der neu-
zeitlichen Vision der Einheit von Wissen und Macht. An jenen Orten
war im iibrigen auch das Geheimnis oder besser das Geheime présent,
handelte es sich doch bei dem hier entwickelten Wissen um eine eigenar-
tige ,,Zwischenform von Okkultismus und Aufklirung“ (Bredekamp
1993, 50). Das, was die Welt im Innersten zusammenhilt, schien hier im
besten Sinne des Wortes be-greifbar zu werden.

Moderne Museen sind fraglos keine Kunstkammern mit Universali-
tatsanspruch, sondern spezialisierte Sammlungen, die zudem immer auch
das Prinzip der biirgerlichen Offentlichkeit inszenieren (Wyss 1994).
Doch Ideen des Ordnens und Abbildens von Welt, Wissenserwerb durch
Anschauung des Objektes, und damit unterschwellig auch symbolisches
Welt-Beherrschen, haben sich in der Museumsidee erhalten. Hinzu
kommt die prigende Kraft des Historismus, der den chronologisch ge-
ordneten biirgerlichen Museen Vermittlungsfunktion zuwies. Vermittelt
wurden kulturelle Werte und Identitétsangebote.

Wann immer der Museumsraum nicht nur Ort dsthetischen Erlebens,
sondern auch der Bildung ist, werden die Konsequenzen genannter geis-
tesgeschichtlicher Traditionen deutlich. So sind bei Fiihrungen durch
Volkerkundemuseen Sitze zu horen wie: ,,und jetzt gehen wir nach Neu-
guinea® und ,hier sind wir in Afrika“; in Museen fiir bildende Kunst
wird mitunter davon gesprochen, dass man sich ,,jetzt, in diesem Raum,
in der Epoche des Barock (des Klassizismus, der Romantik u.d.m.)* be-
finde, und in der Religionskundlichen Sammlung ertappe ich mich selbst
bei Worten wie: ,,In diesem Raum finden sie den Hinduismus, Konfuzi-
anismus, Daoismus, Shintoismus und eine japanische Neue Religion
namens Tenrikyo.“ Man konnte solche Siétze schlichtweg als ungelenke
Rhetorik abtun, wiirden sie sich nicht fugenlos in den Erwartungshori-
zont der bildungsbereiten Besucher einfiigen. 80—-90% der Fiihrungen
durch die Religionskundliche Sammlung sind Fiihrungen von Schul-
klassen. Hier ist ,,Religion” Thema des Faches Ethik, Philosophie oder
eben des Religionsunterrichts. Gewiinscht wird in aller Regel ,,Budd-
hismus* und ,,Hinduismus®, da diese Religionen im Lehrplan vorkom-
men. Neuerdings werden verstédrkt Fiihrungen iiber ,,den Islam nachge-
fragt, aber auch ,,Stammesreligionen* und die damit verbundenen The-

66



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

menbereiche Magie und Schamanismus, Voodoo, Trance und exotische
Heilzeremonien erfreuen sich eines zunehmenden Interesses.

Der Religionswissenschaftler ist genotigt etwas zu tun, was er im
Seminarraum nicht wagen wiirde. In 60 Minuten ein mdglichst wider-
spruchsfreies, geschlossenes Bild einer oder mehrerer Religionen zu bie-
ten. Man kann sich dem widersetzen und erldutern, warum z.B. die Rede
von ,,dem* Hinduismus falsch sei und wie kiinstlich religionswissen-
schaftliche Begriffsbildungen sind, dass es keinen allgemeingiiltigen
Glaubens- und Textkanon gibe, keinen Hindu-Papst, der iiber rechten
oder unrechten Glauben entscheiden wiirde, dass die Zahl der verehrten
Gotter und Gottergeschichten unendlich sei usw. Doch auch hier ent-
kommt man einem grundsitzlichen Dilemma nicht, das Bildungsauftrag
und Bildungsideal mit sich bringen. Erwartet werden im Lern-Raum
Museum nicht ein Panorama beliebiger Gotter- und Heldengeschichten,
sondern fiir moglich gehalten und gefordert werden zusammenfassende
Einsichten iiber den Gegenstand ,Hinduismus‘. In dem Bemiihen, dieser
Forderung zu entsprechen und diese Religion ,,von Innen heraus® zu er-
kldren, werden sichtbare Gegenstidnde zur Illustration unsichtbarer Be-
grifflichkeiten wie etwa dharma, karma, bhakti, lila, moksha herangezo-
gen. Zentrale Begriffe ,,des* Hinduismus werden auf diesem Weg einge-
fiihrt und moglichst stimmig miteinander verbunden. Uber dieses Ver-
fahren wird Sinn konstruiert. Untergriindig gesteuert wird es von der
Vorannahme, dass man ,Religion‘ dann versteht, wenn man um die
zugrundeliegenden zentralen Ideen weil3. Die Wahrheit der fremden Re-
ligion wird in der systematischen Entfaltung seiner Begrifflichkeit er-
kannt. Der hier in den Lern-Raum Museum iibertragene Hegel sche I-
dealismus ignoriert nicht nur die Handlungsebene von Religionen, in de-
nen hiufig das Ritual wichtiger ist als Doktrin und Innerlichkeit. Zudem
wird die kulturelle Einbettung von Religion, mithin Fragen nach Macht,
Okonomie und Geschlecht, als zweitrangig oder gar iiberfliissig erachtet.
Geliefert wird eine quasi-theologische Deutung einer z.B. als ,Hinduis-
mus‘ bezeichneten Religion, zugegebenermalien begleitet von der zwei-
felnden Frage, was z.B. ein Hindu dazu sagen wiirde. Der bereits zitierte
Clifford Geertz (1997) weist auf eines der hauptsichlichen methodologi-
schen Probleme bei der wissenschaftlichen Beschreibung von Religion
hin. Es ist die Gefahr, dass der Wissenschaftler entweder in die Rolle des
Dorfpredigers verfillt oder in die des Dorfatheisten.

Das Publikum bei einer Fiihrung durch die Religionskundliche Samm-
lung erwartet in aller Regel den Prediger. Der Seminarraum lédsst den

67



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Dorfatheisten zu. Beides ist selbstredend fragwiirdig, doch haben Rol-
lenzwénge, neben Vorstellungen, was eigentlich wissenswert sei, bei
dem geschilderten Kommunikationsvorgang im Lern-Raum Museum ih-
ren nicht zu leugnenden Anteil.

Shiva als Teufel?
Angewandter Relativismus im Museum

Angefragt war eine Fiihrung zu ,,Hinduismus* und ,,Buddhismus®. Die
meistenteils 13-jahrigen Schiilerinnen und Schiiler einer Realschule aus
der niheren Umgebung Marburgs waren gut vorbereitet. Die Lehrerin
hatte verschiedene hinduistische Gotter durchgenommen. In der Religi-
onskundlichen Sammlung sollten die Schiiler diese Gotter wiederfinden
und in wenigen Sitzen erkléren.

Shiva Nataraja. Religionskundliche Sammlung, Marburg.

Das Konzept ging auf und einige Gotter wurden identifiziert. Ein Junge
deutete auf eine Figur und erklidrte den anderen Schiilerinnen und Schii-

68



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

lern: ,,Hier — das wissen doch alle, da ist doch der Shiva“ Die Lehrerin
freute sich und fragte nach, ob er sonst noch etwas wiisste: ,,Na klar —
das ist der Teufel!* Der junge Mann war, wie er selbst schnell hinzufiig-
te, Tiirke und Muslim.

Die AuBerung des Schiilers war unerwartet irritierend und verlangte
augenblicklich nach einer Richtigstellung. Ich erklirte, dass es sich
selbstverstindlich nicht um den Teufel handeln wiirde. Allerdings hitten
Christen, die vor vielen hundert Jahren solche Figuren in Indien sahen,
dhnlich reagiert und behauptet die Inder wiren Teufelsanbeter. Ein Irr-
tum selbstverstidndlich, der aus eurozentrischer Voreingenommenheit re-
sultiere. Hier handle es sich um Shiva Nataraja — den Tanzenden Shiva,
genauer um die Kopie einer siidindischen Figur des 12./13. Jahrhunderts,
die, wie die Locher im Sockel der Figur zeigen, auf Prozessionen um-
hergetragen wurde, und ich erlduterte, dass sich fiir den gliubigen Shi-
vaiten im Tanz seines Gottes der ewige Wandel der Schopfung offenba-
re. Tanz kann sowohl schopferische wie auch zerstorerische Krifte er-
zeugen und die Symbolik von Feuer und Trommel bringe die Polaritit
von Vergehen und Entstehen zum Ausdruck. Der Zwerg der Unwissen-
heit, Apasmara, der von Shiva besiegt wird, verkorpere menschliches,
d.h. unser aller Unwissen, das sich jedoch in der gldubigen Hinwendung
zu Shiva in Weisheit wandle usw.

Im Verlauf der Richtigstellung zeigte der junge Muslim wenig Inte-
resse an den Sachinformationen, sondern vermittelte vielmehr den Ein-
druck, als sei er sich seiner Sache sicher. Seine Religion sagte ihm, dies
sei der Teufel.

Alle Religionen sind gleichwertig, so bekennt der Religionswissen-
schaftler und ebenso geht der Ethnologe von Gleichwertigkeit der unter-
schiedlichen Kulturen aus. Wenn ein Muslim in Shiva den Teufel sieht,
ist das aus dieser Perspektive betrachtet zunéchst eine interessante reli-
gionswissenschaftliche Beobachtung. Manche Hindus betrachten Jesus
als Avatar, als eine Erscheinungsform des Gottes Vishnu. Aus religi-
onswissenschaftlicher Sicht ist eine Aussage iiber die Richtigkeit oder
Fehlerhaftigkeit solcher Auffassungen unsinnig. Im geschiitzten Raum
der Universitit ldsst sich dementsprechend trefflich iiber Innen- und Au-
Bensicht, iiber Relativismus, Anti-Relativismus und Anti-Anti-Rela-
tivismus (Geertz 1984) in Ethnologie und Religionswissenschaft debat-
tieren.

Verldsst man diese Rdume und tritt hinaus in die Welt der Realpoli-
tik, deren kalter Wind manchmal sogar direkt im geschiitzten Museums-
raum spiirbar ist, sind plotzlich Positionierungen gefragt. Dies verlangt

69



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

nicht nur die political correctness, sondern auch das Ethos der Aufkla-
rung. Im 6ffentlichen Raum, in dem Kommunikation {iber Religion statt-
findet, wirkt das Beharren auf akademische Immunitét seinerseits provo-
zierend. Auf politisch brisantem Terrain féllt es schwer, das Ideal von
wissenschaftlicher Neutralitit glaubhaft zu verfechten. Gefragt ist hier
die Qualitdt des wissenschaftlichen Moderators, der zunichst vor allem
eines vermitteln sollte: kulturelle Selbstaufkldrung. Erst wenn sowohl
die begrifflichen wie auch die kultur- und religionsgeschichtlichen Vor-
aussetzungen des eigenen Standpunktes offen gelegt sind, kann die
schwierige Ubung des Fremd-Verstehens beginnen.

Die Konsequenzen, die sich aus erwihnten, zunichst bizarr anmuten-
den ,,Gewissheiten* ergeben, wonach der Gott der Anderen in Wirklich-
keit der Teufel sei, konnen verheerend sein. Was im Museum noch fol-
genloses Geplinkel zwischen dem péddagogisch provozierten Wissen-
schaftler und dem glaubensfesten Schiiler bleibt, fiihrt unter anderen
Umsténden und in anderen Weltgegenden an den Rand eines atomaren
Konfliktes.

Schule des Befremdens?

Wie zu zeigen war, besteht eine Kluft zwischen der akademischen De-
batte des Seminarraumes und der 6ffentlichen Erwartung, aber auch dem
offentlichen Auftrag der Informationsvermittlung und Belehrung. Der
Zwang zu autoritidren Rede — ich erklédre den Hinduismus und informiere
tiber das wirkliche Wesen von Shiva — widerspricht einer mit guten
Griinden an den Tag gelegten selbstreflexiven und erkenntniskritischen
Haltung der akademischen Wissenschaft."?

13 Hans Kippenberg und Kocku von Stuckrad schlagen eine pragmatische
Losung fiir geschildertes religionswissenschaftliches und in Folge muse-
ums-padagogische Dilemma vor. Dieses wird hervorgerufen durch die
methodisch absolut sinnvolle Enthaltsamkeit von Aussagesitzen wie z.B.,
dass ,,Magie funktioniert, dass es eine Gottheit wirklich gibt oder dass die
Ahnen noch immer unter leben. Denn, wenn Religionswissenschaft sol-
che Sitze bejahte, ,,betriebe sie Theologie, wiirde sie sie verneinen, fiele
sie einem Materialismus und Positivismus anheim oder zumindest einer
Psychologisierung von religiosen Entitidten. Beide Moglichkeiten — die ih-
rerseits Ontologien voraussetzen! — lassen sich wissenschaftlich nicht be-
legen. Dennoch konne der Religionswissenschaftler durchaus kritisch
Position beziehen: ,,Wenn beispielsweise Menschen wegen Hexerei ver-
folgt werden oder wenn Verschworungstheorien im politischen Kampf

70

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Gottfried Korff hat jlingst ins Geddchtnis gerufen, dass Museen, ins-
besondere ethnographische Museen, sowohl Orte des Wissens als auch
Orte des Befremdens sind (Korff 2001). Ein Museumskonzept, das seit
langerer Zeit Konjunktur hat, spricht nicht linger von Aufklédren und In-
formieren, sondern von der ,,Poetik* des Museums. Eine Ausstellung sei
ein ,selbstindiges #sthetisches Medium* (so Walter Benjamin). Das
Museum wird zum Experimentierraum. ,,Verfremdung® wird zum Zau-
berwort. Bewusst wird gerade nicht versucht Welt zu verdoppeln, ein
seit jeher aussichtsloses Unterfangen im Museum, sondern man ist be-
miiht, Gewohntes zu dekonstruieren.

Angesichts eines in Europa beobachtbaren Museumsbooms vergan-
gener Jahrzehnte lie sich Peter Sloterdijk zu einer Theorie des Befrem-
dens anregen (vgl. Sloterdijk 1989). Er rit, das Museum solle eine
,.Schule des Befremdens werden, und er erwarte vom Museum, dass es
,»die Gesellschaft, die sich an Identifizierungen klammere, in einen intel-
ligenten Grenzverkehr mit dem Fremden verwickle®. Das Museum miis-
se sich vom Identititszwang des 19. Jahrhunderts 16sen, es miisse mehr
sein als eine ,,Geddchtnishalle des Eigenen oder des Angeeigneten, es
miisse mehr leisten als eine Verbiederung des Nichtassimilierbaren,
mehr als die Herstellung einer falschen Vertrautheit mit abgelegenen
Dingen. Museen seien, so schreibt er, weder ,Deponien zur exemplari-
schen Aufbewahrung von zivilisatorischem Sondermiill‘, noch ,Endla-
gerstitten fiir schwach strahlende Substanzen‘,, (Korff 2001, 140).

Das Museum solle zu einer Agentur der ,,inneren Ethnologie® wer-
den, zu einer ,,xenologischen Institution® (Sloterdjik 1989, hier nach
Korff 2001, 139).

Das Museum bleibt damit also nicht ldnger der Ort der Selbstverge-
wisserung im Eigenen, sondern wird zum Ort der Irritation des Eigenen,
der inszenierten Infragestellung des Gewohnten. Das ethnologische Mu-
seum wird zum eigentlichen Museumstyp des ausgehenden 20. (und
beginnenden 21.) Jahrhunderts.

Der Weg, auf den Sloterdjik und Korff hinweisen, scheint mir, wenn
auch in der fachwissenschaftlichen und museologischen Debatte nicht
mehr brandneu, durchaus weiterhin verlockend.!* Die Idee, in einer

eingesetzt werden, muss der Wissenschaftler zu ihnen auch ablehnend
Stellung nehmen, allerdings nicht unter Verweis auf eine iiberlegene On-
tologie.” Kippenberg/von Stuckrad 2003, 14f.

14 Bekanntlich wurde die sog. Reprisentationsdebatte spitestens durch den
von Ivan Karp und Stephen Lavine editerten Band Exhibiting Cultures.
The Poetics and Politics of Museum Display in das Volkerkunde-Museum

71



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Schule des Befremdens wirken zu konnen finde ich als Religionswissen-
schaftler und Ethnologe herausfordernd. Die in meinem Text angespro-
chenen Vorannahmen, Gewissheiten und Aneignungsstrategien im Um-
gang mit ,Religion‘ gilt es nicht nur theoretisch-epistemologisch zu eror-
tern, sondern auch museologisch zu hinterfragen und — im Idealfall —
auch museal und in selbstaufklirerischer Absicht offen zu legen."

gebracht. Das Volkerkunde-Museum ist damit zu einem besonders mar-
kanten Sonderfall geworden, an und in dem trefflich Fragen kultureller
Reprisentation diskutiert werden. Vgl. Karp/Lavine 1991.

15 Nachzudenken wire dariiber, wenn auch zunichst nur in dieser letzten
FuBnote, wie eine Ausstellung aussehen konnte, in der unser Verstdndnis
von Religion/en museal thematisiert werden konnte.

72

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Literatur

Ibero-Amerikanischen Institut & Museum fiir Volkerkunde (Hg.) (1992):
Amerika 1492 — 1992. Neue Welten — Neue Wirklichkeiten. 2 Bde.
[Ausstellungskatalog]. Braunschweig: Westermann

Bergmann, Joerg/Hahn, A./Luckmann, Th. (Hg.) (1993): Religion und
Kultur [Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie,
Sonderheft 33]. Opladen: Westdeutscher Verlag

Boozer, Jack S. (1977): Rudolf Otto (1869-1937): Theologe und Religi-
onswissenschaftler. In: Schnack (Hg.): 362-389

Briunlein, Peter J. (1992): Theatrum Mundi. Zur Geschichte des Sam-
melns im Zeitalter der Entdeckungen. In: Focus Behaim Globus:
355-376

Bredekamp, Horst (1993): Antikensehnsucht und Maschinenglauben.
Die Geschichte der Kunstkammer und die Zukunft der Kunstge-
schichte. Berlin: Wagenbach

Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago:
Chicago University Press

Deutsche Vereinigung fiir Religionsgeschichte (Hg.) (2001): Religions-
wissenschaft: Forschung und Lehre an den Hochschulen in Deutsch-
land. Marburg: diagonal-Verlag

Duncan, Carol (1995): Civilizing Rituals. Inside Public Art Museums.
London: Routledge

Fitzgerald, Timothy (2000): The Ideology of Religious Studies. Oxford:
Oxford Univer. Press

Focus Behaim Globus (1992): 2 Bde. [Ausstellungskatalog]. Niirnberg:
Verlag des Germanischen Nationalmuseums

Geertz, Clifford (1984): Anti-Anti-Relativismus. In: American Anthro-
pologist, 86: 263-278

Geertz, Clifford (1997): Religion als kulturelles System. In: Geertz: 44-
95

Geertz, Clifford (1997): Dichte Beschreibung. Beitrdge zum Verstehen
kultureller Systeme. Frankfurt/M.: Suhrkamp

Gladigow, Burkhard (1997): Friedrich Schleiermacher (1768-1834). In:
Michaels (Hg.): 17-28

Groppe, Hans-Hermann/Jiirgensen, Frank (Hg.) (1989): Gegensténde der
Fremdheit. Museale Grenzgénge. Marburg: Jonas Verlag

Hense, Heidi (1990): Das Museum als gesellschaftlicher Lernort. Aspek-
te einer pddagogischen Neubestimmung. Frankfurt: Brandes & Apsel

73



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Hettlage, Robert/Vogt, L. (Hg.) (2000): Identititen in der modernen
Welt. Opladen: Westdeutscher Verlag

Kallscheuer, Otto (Hg.) (1996): Das Europa der Religionen. Ein Konti-
nent zwischen Sikularisierung und Fundamentalismus. Frankfurt: S.
Fischer

Karp, Ivan/Lavine, Stephen D. (Hg.) (1991): Exhibiting Cultures. The
Poetics and Politics of Museum Display. Washington: Smithsonian
Inst. Press

Kippenberg, Hans G. (1997): Kritik an Religionen — Antikritiken im
Namen von Religionen. In: Klinkhammer [u.a.] (Hg.): 27-46

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (Hg.) (2003): Einfiihrung in
die Religionswissenschaft. Miinchen: C.H.Beck

King, Richard (1999): Orientalism and Religion. Postcolonial Theory,
India and ,The Mystic East‘. London: Routledge

Klinkhammer, Gritt M./Rink, Steffen/Frick, Tobias (Hg.) (1997) Kritik
an Religionen. Marburg: diagonal-Verlag

Knoblauch Hubert (1997) Die Sichtbarkeit der unsichtbaren Religion.
Subjektivierung, Mirkte und de religiose Kommunikation. In: Zeit-
schrift fiir Religionswissenschaft, 5:179-202

Knoblauch, Hubert (2000): ,,JJeder sich selbst sein Gott in der Welt* —
Subjektivierung, Spritualitit und der Markt der Religion. In: Hettlage
[u.a.] (Hg.) 2000: 201-216

Kohl, Karl-Heinz (Hg.) (1982): Mythen der Neuen Welt. Zur Entde-
ckungsgeschichte Lateinamerikas [Ausstellungskatalog]. Berlin: Fro-
lich & Kaufmann

Korff, Gottfried (2001): Das ethnographische Museum: Schule des Be-
fremdens? In Times, Places, Passages:133-149

Kraus, Michael/Mark Miinzel (2003): Museum und Universitit in der
Ethnologie. Marburg: Curupira

Levenson, Jay A. (Hg.) (1991): Circa 1492. Art in the Age of Explora-
tion. Washington: National Gallery of Art

Luckmann, Thomas 1996. Die unsichtbare Religion. Frankfurt: Suhr-
kamp

Martin, Jean Hubert (Hg.) (2001): Altidre — Kunst zum Niederknien. Ka-
talog zur Ausstellung im Museum Kunst-Palast Diisseldorf vom 2.
September 2001 bis 6. Januar 2002. Ostfildern-Ruit: Hatje Cant

Michaels, Axel (Hg.) (1997): Klassiker der Religionswissenschaft. Miin-
chen: C.H. Beck

Paine, Crispin (Hg.) (2000): Godly Things. Museums, Objects and Re-
ligion. London: Leicester University Press

74



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Pochat, Gotz (1970): Der Exotismus wihrend des Mittelalters und der
Renaissance: Voraussetzungen, Entwicklung und Wandel des bild-
nerischen Vokabulars. Stockholm: Almqvist & Wiksell

Pomian, Krzysztof (1988): Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln.
Berlin: Wagenbach

Saler, Benson (2000): Conceptualizing Religion. Immanent Anthropolo-
gists, Transcendent Natives, and Unbound Categories. New York/
Oxford: Berghahn Books.

Schnack, Ingeborg (Hg.) (1977): Marburger Gelehrte in der ersten Hilfte
des 20. Jahrhunderts. Marburg: Veroffentlichungen der Historischen
Kommission fiir Hessen

Said, Edward (1978): Orientalism. New York: Vintage Books

Schmied, Wieland (1990): GegenwartEwigkeit. Gedanken zu Konzept,
Sinn und Problematik dieser Ausstellung. In: Schmied (Hg.): 11-26

Schmied, Wieland (Hg.) (1990): GegenwartEwigkeit. Spuren des Trans-
zendenten in der Kunst unserer Zeit. Katalog zur Ausstellung im
Martin Gropius Bau, Berlin, 7. April 1990 — 24. Juni 1990. Stuttgart
Edition Canz

Sedlmayr, Hans (1948): Verlust der Mitte: die bildende Kunst des 19.
und 20. Jahrhunderts als Symptom und Symbol der Zeit. Salzburg:
Miiller

Sloterdjik, Peter (1989): Museum: Schule des Befremdens. In: Frankfur-
ter Allgemeine, Magazin, 17. Mirz 1989

Smith, Jonathan Z. (1998): Religion, Religions, Religious. In: Taylor
(Hg.): 269-284

Taylor, Mark C. (Hg.) (1998): Critical Terms for Religious Studies. Chi-
cago: University of Chicago Press

Tenbruck, Friedrich (1993): Die Religion im Maelstrom der Reflexion.
In: Bergmann [u.a.] (Hg.): 31-67

Times, Places, Passages (2001): Ethnological Approaches in the New
Millenium, 7™ SIEF-Conference, Budapest, april 23-28, plenary pa-
pers. Budapest: Institute of Ethnology.

Weltausstellung Sevilla (1992): Kunst und Kultur um 1492 [Katalog-
band]. Sevilla: Electa.

Wyss, Beat (1994): Wider den Kunsthistorismus [Rezension zu Brede-
kamp 1993]. In: Kunstchronik, 47 (3): 162-168

75



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 15.02,2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

Perspektiven einer kunstgeschichtlichen
Kulturwissenschaft

SUSANNE LANWERD

Prolog

Monche bauen sieben Tage lang einen Palast aus Sand.

In Anwesenheit von mehr als 8000 Menschen vernichtet der Dalai
Lama das Werk mit einer einzigen Handbewegung — in Sekundenschnel-
le. Er spricht anschlieend einen Segen, der iiber die Anwesenden hin-
aus, genauer die Streuung des Sandes in heimische Gewisser, die ganze
Welt erreichen soll.

Diese Szene ereignete sich im Oktober 2002 in der osterreichischen
Stadt Graz. Nicht nur zu dieser Veranstaltung des Dalai Lama, der vier-
zehn Tage in Graz weilte, waren Tausende von Besuchern gekommen;
jeder der zahlreichen Auftritte wurde von dhnlich grolen Besuchergrup-
pen frequentiert. Die Faszinationskraft nicht-westlicher Religionen so-
wie der Wunsch, an Ritualen aus diesen Religionen teilzunehmen, hier
an dem Kalachakra-Ritual des Buddhismus, ist evident.

Zur Eroffnung der Diisseldorfer Ausstellung ,,Altdre — Kunst zum Nie-
derknien* im September 2001 waren religiose Spezialisten aus aller Welt
geladen, um ,,ihre* Altdre zu weihen; es handelte sich um einen publi-
kums- und medienwirksamen Auftakt, wie zahlreiche Feuilletonartikel
belegen'. Im vorliegenden Beitrag werde ich diese und andere Ausstel-
lungen2 diskutieren und zwar aus folgendem Grund: Die hier stattgefun-

Vgl. exemplarisch Mazzoni 2001.

Die Ausstellungen ,,Heaven* (Diisseldorf 1999 und Liverpool 2000), ,,The
Image of Christ. Seeing Salvation” (London 2000) und ,,New Heimat*
(Frankfurt a.M. 2001/02).

DN =

77



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE LANWERD

denen Thematisierungen von ,,Religiosem* westlicher und nicht-west-
licher Provenienz fallen unterschiedlich aus, sie zeigen aber dennoch
Gemeinsamkeiten. So werden im Rahmen dieser Ausstellungen entwe-
der Werke gezeigt, die herkommlich nicht unter den Begriff Kunstwerk
gefasst sind, beispielsweise Altidre und andere Kultobjekte, oder es wer-
den Kunstwerke jenseits ihres — zumeist durch die Kunstgeschichte ka-
nonisierten — Kontextes (aus-)gestellt. Eben dieser Befund ldsst es sinn-
voll erscheinen, Gemeinsamkeiten und mogliche Differenzen erstmals’
aus der Perspektive einer kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft, wie
sie von Aby Warburg entwickelt wurde®, genauer zu beleuchten.

Meine These ist, dass im Zuge der allerorts bekundeten ,,Grenzver-
schiebungen® und Annidherungsversuche von Wissenschaft und Kunst,
Kunst und Religion unzulédssige Problemverschiebungen zu verzeichnen
sind: Aktuelle wissenschaftliche Erkenntnisse, wie sie derzeit in der Re-
ligionswissenschaft und Genderforschung, der Geschichtswissenschaft
und Kunstgeschichte zur Diskussion stehen, werden durch géngige Aus-
stellungskonzeptionen von ,,Religion” im Museum unterlaufen. Warum
ist das so? Zur Beantwortung dieser und daran anschlieBender Fragen
werde ich zunichst kulturwissenschaftliche Ansitze des beginnenden 20.
Jahrhunderts skizzieren.

Das Konzept einer kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft

Die kunstgeschichtliche Kulturwissenschaft umfasste und umfasst ein
breitgefichertes, dezidiert interdisziplindres Programm. Zwischen 1921
und dem Jahr 1933, in dem die erzwungene Emigration des Instituts so-
wie der Mitarbeiter Gertrud Bing, Fritz Saxl und anderer nach London
erfolgte, trafen sich in der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek War-

3 Das Verhiltnis von Kunst und Religion vor dem Hintergrund der Metho-
den Aby Warburgs diskutiere ich ausfiihrlich in Lanwerd 2002.

4 Zur Aktualitit der Forschungen Aby Warburgs (1866-1929) vgl. die Stu-
dienausgabe seiner Gesammelten Schriften in mehreren Bénden, die zur
Zeit von Horst Bredekamp, Michael Diers, Kurt W. Forster, Nicholas
Mann, Salvadore Settis und Martin Warnke herausgegeben wird und von
der mittlerweile die Abteilung I in zwei Binden, der erste Band der Abtei-
lung IT sowie Abteilung VII (Michels und Schoell-Glass, Hg. 2001) vor-
liegen. Neue Ziiricher Zeitung Online:
http://www.nzz.cd/2002/03/06/fe/page-article7Y X23.html.

78



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

burg5 in Hamburg Religionswissenschaftler und Philosophen, Philolo-
gen, Kunsthistoriker, Orientalisten, Medidvisten, Rechtshistoriker und
Romanisten, um ihre Studien zu betreiben und deren Ergebnisse zu refe-
rieren. Die zentrale Forschungsfrage, der sich die Vertreter all dieser
Disziplinen widmeten, richtete sich auf die Formen des Nachlebens der
Antike; es ging in ihren Forschungen weniger darum, den Wechsel der
Dinge festzuhalten, ,,sondern die Konstanz im Wechsel“® zu kldren.

Dieser Forschungsansatz basierte zum einen auf einem spezifischen
Bildbegriff, zum anderen auf einer — ihm korrespondierenden — Metho-
de. Zunichst zum Bildbegriff: ,,Uber die Kunstwerkgeschichte zur Wis-
senschaft von der bildhaften Gestaltung®, diese Notiz Warburgs impli-
ziert nicht nur die Distanz zur ,,dsthetisierenden Kunstgeschichte®, die
vorwiegend am kiinstlerischen Charakter der Kunstwerke und an der
Stilkunde interessiert war; im Rahmen der kunstgeschichtlichen Kultur-
wissenschaft wurde vielmehr damit begonnen, simtliche AuBerungsfor-
men der Gattung Bild zu untersuchen (Diers 1993, 17). Nichts Geringe-
res als die gesamte visuelle Kultur geriet in den Blick, um zur Klédrung
der Forschungsfrage nach der Konstanz im Wechsel beizutragen. Bild-
und Wortquellen unterschiedlichster Couleur zog Warburg beispiels-
weise fiir seinen einschldgigen Beitrag zur ,,Heidnisch-antiken Weissa-
gung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten* heran: Flugblitter der Refor-
mation, Sternenkonstellationen, Spielkarten und vieles mehr’. Zur ein-
driicklichen Dokumentation dieses umfassenden Bildbegriffs sei auf den
,.Bilderatlas verwiesen, der als visuelles Hilfsmittel ab circa 1925 zum
Einsatz kam: ,,Grof3e, aber leichte Holzrahmen, iiber die grobe schwarze
Leinwand gespannt war, bildeten die Unterlage, auf der die Photogra-
phien mit leichten Klammern befestigt wurden® (Gombrich 1992, 349).
Auf diesen Tafeln wurden zwanzig und mehr Reproduktionen ange-
bracht, deren multiple Vergleichbarkeit die extreme Spannweite der
moglichen Kontextualisierungen eines gegebenen Stoffes erahnen liel3
(Schoell-Glass 1998, 219f).

Der erste Topos, der die Perspektive der kunstgeschichtlichen Kul-
turwissenschaft entscheidend prédgt und es zugleich erlaubt, gegenwiérti-
ge Ausstellungskonzepte genauer zu untersuchen, ist: Hier wird Dispara-

5 Zur facettenreichen Geschichte dieser Institution, die mit dem Warburg
Institute in London ihre dauerhafte Fortexistenz finden sollte, vgl. Diers
(Hg.) 1993; zu den religionswissenschaftlichen Studien, die von dieser In-
stitution angeregt wurden: Kany 1989.

Fritz Saxl zitiert nach Hofmann 2002, N3.

7 Vgl. Warburg in Wuttke (Hg.) 1980; auch Bohme 1997, 140.

(o)

79



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE LANWERD

tes zusammengebracht und eine Neuordnung des bereits durch Klassifi-
kation geordneten Materials vorgenommen.

Der Bildbegriff der kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft korres-
pondiert mit einer Methode, die iiber die vielzitierte Formulierung War-
burgs ,,Der liebe Gott steckt im Detail* Beriihmtheit erlangen sollte: Es
gilt, Details sowie Nebensichlichkeiten als Spuren zu lesen und ernst zu
nehmen. Initiiert hatte die Methode der Italiener Giovanni Morelli in den
Jahren 1874 und 1876, der damit zugleich eine neue Rezeptionsweise
von Kunstwerken begriindete. Denn fiir die Bildanalyse schlug er vor,
sich nicht so sehr auf die auffilligen und leicht kopierbaren Merkmale
der Bilder zu stiitzen, als vielmehr jene unwichtig erscheinenden Mo-
mente zu beriicksichtigen, an denen die durch die kulturelle Tradition
gebundene Kontrolle des Kiinstlers nachlasse. Nicht von ungefihr bezog
sich Sigmund Freud in seiner symptomalen Analyse ebenso wie ,,Sher-
lock Holmes* in der Indizienforschung, implizit oder explizit, auf Morel-
li. Dem italienischen Historiker Carlo Ginzburg ist es schlieBlich zu ver-
danken, diese Querverbindungen im Blick auf Warburg sichtbar gemacht
und fiir die Geschichtsschreibung selbst die Methode der Spurensiche-
rung von verborgener Geschichte, Kunst und sozialem Gedéchtnis ge-
nutzt zu haben.®

Es wurde bereits erwihnt, dass die zentrale Forschungsfrage der Kul-
turwissenschaftlichen Bibliothek Warburg um die Formen des Nachle-
bens der Antike kreiste und, damit verbunden, um das Phinomen einer
Beharrlichkeit der Formensprache bei gleichzeitig rasantem Medien-
wechsel.

Versteckt hinter dieser Frage — so die instruktive These von Charlotte
Schoell-Glass — wurde mit Hilfe des Netzes richtig formulierter Fragen
auch die Antwort auf eine nicht-formulierte Frage gesucht: ,,Was ist die
Ursache des Judenhasses?*“. Warburgs Konzept einer Kulturwissenschaft
konne gedeutet werden als ,,Versuch einer zweiten Aufklédrung [...], de-
ren Notwendigkeit sich fiir ihn aus der eigenen und friihen Erfahrung des
aller Aufkldrung widerstrebenden Antisemitismus ergab® (Schoell-Glass
1998, 25).9 Auf die Faszinationskraft von Bildern, Formen und Formeln
sowohl der Antike als auch des christlich-theologischen Antijudaismus

8 Vgl. die Beitrdage von Carlo Ginzburg beispielsweise in: Ders. 1988.

9 Nicht miilig zu erwéihnen, gerade im Blick auf den aktuell inflationédren
Gebrauch des Begriffs Kulturwissenschaft, ist in diesem Kontext auch ihr
Hinweis, dass zu Anfang des 20. Jahrhunderts ein unpolitischer Kultur-
begriff nicht denkbar gewesen wire; vgl. dies. 1998, 17 sowie Edgar
Wind 1931, 401ff.

80



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

richtete sich also das Augenmerk, mithin auf deren Real- und Imaginati-
onsgeschichte. Das aber bedeutet, dass auch die Frage nach der Rezepti-
onsgeschichte erstmals in vollem Umfang gestellt wurde. Eine ,,ganze
Lehre von den Formen der Rezeption®, wie sie einst Karl Lamprecht, ei-
ner der Lehrer Warburgs, gefordert hatte, sollte nun realisiert werden. '

Gleich zwei weitere, die Perspektive der kunstgeschichtlichen Kul-
turwissenschaft prigende und fiir die Analyse zeitgendssischer Phéno-
mene geeignete Topoi werden erkennbar.

Erstens: In der Aufmerksamkeit fiir die Konstanz und Prédsenz eines
Problems ebenso wie fiir dessen Geschichtlichkeit wird — damals wie
heute — stets auch das Verhiltnis von Vergangenheit und Gegenwart
verhandelt: In welchen Formen wird Vergangenes transportiert; welche
Formen — manche seltener, andere hidufiger — geben Aufschluss iiber die
Geschichte; wer bestimmt die Auswahl? Uber das Bewusstsein und die
Reflektion der Real- und Imaginationsgeschichte von Bildern, Vorstel-
lungen und Formen tritt die Rezeptionsgeschichte als zentrales Moment
der kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft auf den Plan. Zweitens:
Bilder im weitesten Sinne, sakrale Objekte, Alltagsgegenstinde und
Kunstwerke bilden Fakten, deren Plazierung und Deplazierung beliebi-
gen Motivstrangen unterliegt. Erst eine verdnderte Perspektive, die die
faktischen Bedingtheiten dieser ,,Fakten* in den Blick nimmt, l4sst Auf-
schliisse iiber die Funktion ihrer ,,Verortung™ in jeweiligen Kontexten
Zu.

Es ergeben sich folgende Topoi, die als heuristische Instrumente fiir
zeitgendssische Thematisierungen von Religion in Museen genutzt wer-
den konnen:

e Die Zusammenstellung von Disparatem und der Versuch einer
Neuordnung;

e Das Bewusstsein fiir eine Konstanz im Wechsel, mithin fiir die I-
maginations- und Rezeptionsgeschichte;

e Der Unterschied zwischen ,Fakten und ihren faktischen
Bedingtheiten.

e Der vierte Topos wurde indirekt schon genannt: Die Warburgsche
Ablehnung einer &sthetisierenden Kunstgeschichte und die unmit-
telbar mit dieser Ablehnung verkniipfte Aufgabenstellung einer
Kontextualisierung der AuBerungsformen Bild.

10 Lamprecht zitiert nach Gombrich 1992, 54.

81

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE LANWERD

Himmel, neue Heimat, Heil, Erlosung und Altéire

»Heaven®“, so der Titel einer Diisseldorfer Ausstellung im Jahr 1999,
versprach, die Herzen der Besucher zu brechen. Warum diese brachiale
Metaphorik? Oder, schlichter gefragt, ist zeitgenossische Kunst ohne
Versprechungen in der breiten Offentlichkeit nicht diskutierbar?

Gleich mehrfach findet sich die Behauptung, dass Kunst ebenso wie
religioser Glaube Trost spenden konne und Sicherheit vermittle, die das
Leben verweigere (Biggs 1999, 7). Ein allerdings himmelweiter Unter-
schied zur Aussage Warburgs, dass seine Bibliothek darauf angelegt sei,
das Leben selbst als stilbildende Macht zu entdecken (Hofmann 2002,
N3).

Im Rahmen der Ausstellung wurde vorrangig ,,junge Kunst* priasen-
tiert, die um ein ,,altes Thema* kreisen sollte: Um das Thema des Religi-
osen und die ,,Verwandlungen der religiosen Ingredienzen“ (Syring
1999, 5). Unterschiedlichste Kunstwerke, deren kleinster gemeinsamer
Nenner im Zeitraum ihres Entstehens — das letzte Drittel des 20. Jahr-
hunderts — besteht, wurden zusammengestellt; ihre An- und Neuordnung
aber erfolgte ,,nach den Parametern des Religiosen®. Vor dem Hinter-
grund der Tatsache, dass hier die ,,Parameter des Religiosen als Garan-
ten von Geschichtlichkeit fungieren, die zugleich in zeitgendssischer
Kunst, wenn auch verwandelt, ihren Niederschlag finden sollen, sind
diese Parameter priziser zu betrachten. Als solche gelten: Das Erhabene,
das Kind, der AuBerirdische, Glamour, Androgynie, um nur einige zu
nennen. So zeige sich das Erhabene heute beispielsweise in
Schonheitsritualen, Didten, plastischer Chirurgie, da hier Schonheit mit
Tugend gleichgesetzt wiirde; Kleidungsstiicke, deren Maf} nicht am
menschlichen Korper genommen wurde, lassen Glamour in religidse
Verziickung umschlagen; Androgynie verweise auf einen ,uranfing-
lichen Zustand von Vollendung*; das Kind und der Auferirdische stehen
fir die ,,Moglichkeiten der Erlésung durch himmlische Kreaturen*
(LeVitte Harten 1999, 10/12).

Nun ist — gerade im Blick auf die ausgestellten Kunstwerke — leicht
zu erkennen, dass die ,,Parameter des Religiosen* willkiirlich gesetzt und
der prisentierten Kunst nachtriglich iiberstiilpt wurden. Sie geben sich
damit als (bloBe) Mittel der sprachlichen Dramatisierung zu erkennen.
Diesem Befund entspricht, dass stets ungeklért bleibt und zwar sowohl
in den Katalogbeitrdgen als auch in den Prisentationsformen, aus wel-
chen Religionen die ,religidsen Ingredienzen® iiberhaupt geschopft sind;

82



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

eine Ausnahme (in mehr als einer Hinsicht) bilden die Werke muslimi-
scher Kiinstlerinnen.

Die Prisentation der Kunstwerke ist wie diese selbst bunt, witzig,
kurzweilig und lisst weder Raum noch Zeit fiir das Nachdenken iiber
Produktion und Rezeption, Geschichtlichkeit und Prisenz, fiir die Re-
flektion dieser hochdiffizilen Verhéltnisse inmitten des kiinstlerischen
Gegenstandes. Qualitdten der Kunst, beispielsweise Sinnlichkeit und
Verstand auf rétselhafte Weise zu verkniipfen, sind hier nicht gefragt.
Warum? Warum wird das rhetorische Mittel der ,,Parameter des Religio-
sen‘ iiberhaupt eingesetzt, wo es sich doch eigentlich um die Présentati-
on zeitgenossischer Kunst handelt?

Zu vermuten ist, dass mit Hilfe dieser Mittel — eine die Sinne domi-
nierende Présentationsform und die sprachliche Zurschaustellung des
Bewusstseins fiir Konstanz im Wechsel — eine tatsdchlich vorhandene
,,Konstanz im Wechsel“ kaschiert werden soll. Ich meine die in der Aus-
stellung vollzogene Wiederholung'' des romantischen Gestus, der vor
tiber zweihundert Jahren das Ziel verfolgte, Religion zur Kunst, Kunst
zur Religion und den Kiinstler zum Priester erheben zu wollen.

Die Ausstellung ,,Heaven. An Exhibition that will break your heart*
arbeitet also mit einem Kunstbegriff, der von Traditionslinien und
kunstgeschichtlicher Kulturwissenschaft nichts wissen will. Und sie tut
dies, um die eigene Verankerung in der Imaginationsgeschichte von
Kiinstlerbildern nicht erkennbar werden zu lassen. Das Bild des Kiinst-
lers als Genius, das spitestens mit Giorgio Vasari festgeschrieben wurde,
wird ungebrochen transportiert.'*

Die mit diesem Befund unwillkiirlich einsetzende Assoziationskette:
Allmacht der Gedanken, GroBenwahn, Verliebt ins eigene Spiegelbild,
Narzissmus'® findet ihre Entsprechung in einer weiteren Auffilligkeit
der Ausstellung ,,Heaven®. Der hier adressierte Himmel als religioser Pa-
rameter par excellence ist ungetriibt und wolkenlos. Er bildet eine spie-
gelglatte Fliche, besitzt weder Tiefe noch Dreidimensionalitdt. Wer nur
spiegelt sich in ihm? Wohl kaum jener andere Kiinstler aus Diisseldorf,

11 ,,Wenn Kunst einst religios war, so erkennen wir an dieser Stelle, dass es
gegen Ende des Jahrtausends die Religion ist, die zum Kunstwerk wird*
sowie vice versa: ,,Da Kunst selbst ein religioses Phinomen geworden
ist”, vgl. LeVitte Harten 1999, 10, 12.

12 Zur ,,Aktualitit des Kiinstlerimages* vgl. Schade und Wenk 1995, 346ff.

13 Zur Verkniipfung des Warburgschen Magiebegriffs mit Freuds Narziss-
muskonzeption vgl. Lanwerd 1993, Kapitel III.

&3

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE LANWERD

namlich Heinrich Heine, der einst noch sagen konnte: Den Himmel —
iberlassen wir den Engeln und den Spatzen.14

*

Dezidiert gegen eine, stets mit der Romantik verkniipfte Vorstellung
richtete sich die Ausstellung ,,New Heimat®“. So macht Karl-Heinz Kohl
in seinem Katalogbeitrag darauf aufmerksam, dass ,,unserem romanti-
schen Bild von unberiihrten und reinen Urkulturen® reale Vorgidnge in
nicht-westlichen Gesellschaften widersprechen, die aus diesem Grund
oftmals auch gar nicht wahrgenommen wiirden (Kohl 2001, 17). Ge-
meint ist die von Ethnologen und Ethnologinnen bezeugte Beobachtung,
dass diese Gesellschaften (hierin der Kunst der Moderne gegen Ende des
19. Jahrhunderts vergleichbar) mit Konsumgiitern und Handelswaren aus
ihnen fremden, kulturellen Kontexten aneignend und integrierend umge-
hen: Die — dort in aller Regel dem Gebrauch verpflichteten — Giiter wer-
den hier mit neuen, anderen Bedeutungen versehen, die zumeist in einem
ihnen zugeschriebenen Reprisentationswert griinden. Diese Vorginge
seien iiberdies kein rezentes Phinomen, sondern setzten bereits mit den
frithen Kolonisierungen ein.

Fiir diesen Befund liefern die neun Beitridge des Ausstellungsbegleit-
bandes eine ganze Reihe von Beispielen und zwar aus Papua-Neuguinea,
Nordnigeria, Ostasien, Borneo und anderen Lindern. Holger Jebens fasst
den diesbeziiglichen Stand der ethnologischen Forschung dahingehend
zusammen, dass traditionelle Kultur ,,nicht mehr als ein essentialistisch
verstandenes, fest umrissenes und unverdndert weitervererbtes Gefiige
von Vorstellungen, Praktiken und Objekten (gilt), sondern eher als sym-
bolisches Konstrukt, das die Menschen jeweils nach Maf3gabe ihrer ak-
tuellen Interessen immer wieder neu artikulieren und einsetzen (Jebens
2001, 80). Mit dem Begriff der Indigenisierung sind also Prozesse ge-
fasst, die iiber den aneignenden und bedeutungsgenerierenden Umgang
mit Eisschrinken, Mercedesmodellen, der Bibel, Motorriadern und ande-
rem mehr, ,,neue kulturelle Hybridisierungen* hervorbringen (Behrend
2001, 90).

Die Frankfurter Ausstellung, die zugleich (und wohl erstmals) die
Zusammenarbeit einer Kunstinstitution und eines ethnologischen For-
schungsinstituts dokumentiert, priasentierte Objekte aus ,,Alltagskulturen
und die sakrale Kunst nicht-westlicher Kulturen®, die explizit von ,,indi-

14 Zitiert nach Sigmund Freud (1927) 1970, 129.

84



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

gener Kunst* abgegrenzt wurden und als Beispiele fiir die Prozesse von
Indigenisierung und Hybridisierung fungierten (Kohl/Schafhausen 2001,
5).

Vor diesem Hintergrund aber stellt sich die Frage, warum die Objek-
te hierzu und zusitzlich der Vergleichbarkeit mit Arbeiten westlich-
europdischer Kiinstler bedurften? Denn sie wurden nicht in ihrer
regionalen Besonderheit und Vielfalt gezeigt, sondern ,,deplaziert” und
in eine ,,Konfrontation* zu Kunstwerken gesetzt, die ,,sie gewissermalien
selbst zum Sprechen bringen, Wahlverwandtschaften, Affinititen und
Korrespondenzen aufzeigen® (ebd.).

Bedeutet diese Zusammenstellung von Disparatem, dass viele Mit-
glieder nicht-westlicher Gesellschaften zeitgenossischen Kiinstlern ver-
gleichbar sind? Die Beitrdge des Ausstellungsbegleitbandes, das heif3t
die expliziten Forschungsberichte iiber die faktischen Bedingtheiten der
ausgestellten ,,Fakten, lassen einen solchen Schluss nicht zu. Oder be-
deutet diese Zusammenstellung, dass zeitgendssische Kunst nur den Ob-
jekten aus ,,Alltagskulturen und (der) sakrale(n) Kunst nicht-westlicher
Kulturen* vergleichbar ist, nicht aber indigener Kunst? Warum? Ist diese
vielleicht statisch, wo doch Prozesshaftigkeit und Dynamik dokumen-
tiert werden soll? Fiir das Experiment von Tobias Rehberger, moderne
Mobelklassiker nach Vorlage von Skizzen in Kamerun nachbauen zu
lassen — mit dem Resultat anders gestalteter Sitzmobel — gibt es iiberdies
eine bemerkenswerte historische Reminiszenz: Die ab 1948 existierende
Serima-Mission (im heutigen Zimbabwe) gilt als einer jener Orte, an de-
nen Frauen und Minner begannen, die moderne Kunst Zimbabwes zu
schaffen: Obgleich sie anfangs nur christliche Inhalte wiedergeben soll-
ten, waren schon diese Holz- und Steinskulpturen geprigt von einer re-
gional spezifischen und tradierten Formensprache'”.

Die in der Ausstellung New Heimat gewihlte, bewusst auf kontextu-
elle Beziige verzichtende Prisentation der Ausstellungsobjekte kann ge-
lesen werden als Nobilitierungsstrategie der ,hybriden Kulturschopfun-
gen nicht-westlicher Gesellschaften” und als Hinweis auf ihren — bislang
wenig beachteten — Beitrag ,,zu einer Weltkultur” (Kohl 2001, 17). Denn
hier wie dort bezeugen die Produktionen, bestehend aus Bausteinen un-
terschiedlichster kultureller Kontexte, Kreativitit und Hybridisierung,
also Mischformen von Kontingenz und Heterogenitit. Die iiber diese

15 Vgl. zur Geschichte des hier vorliegenden Verhiltnisses von Religion und
Kunst, mit Auswirkungen noch fiir die gegenwirtige Kunst Zimbabwes:
Lanwerd 2001.

&5



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE LANWERD

Zusammenstellung von Disparatem vermittelte Nobilitierung der Arbei-
ten aus nicht-westlichen Gesellschaften wird allerdings durch ihre Bezo-
genheit auf ein (stillschweigend vorausgesetztes) Wertebewusstsein der
europdisch-zeitgendssischen Kunst wieder zuriickgenommen. So bleibt
die Frage, ob in einer solchen Zusammenstellung Heterogenitit eigent-
lich ausgestellt oder eingeebnet wird.'®

*

Im Rahmen der Ausstellung ,,Seeing Salvation als auch gleich zu Be-
ginn des Ausstellungskatalogs ,,The Image of Christ” wird ein Bild ge-
zeigt, das aufschlussreich ist: Es handelt sich um eine von Johann David
im Jahr 1603 geleistete kiinstlerische Darstellung, die noch heutigen Be-
funden zu Prozessen der Wahrnehmung korrespondiert. Man sieht, mit-
tig im oberen Drittel des Bildes, Christus mit dem Kreuz gebeugt auf ei-
nem Hiigel stehend; dieses ,,Modell” ist von neun Malern umgeben, die
je vor einer Staffelei sitzen und ihren Kopf auffillig in die Richtung
Christi wenden. Die Malergruppe ist in Form eines nach unten spitz zu-
laufenden Dreiecks angeordnet, einzig der das Bild nach oben abschlie-
Bende Himmel ist frei. Bis auf einen Maler (in der Spitze des Dreiecks)
variieren alle anderen Kiinstler das ihnen vor Augen stehende Modell in
einer Weise, die alles mogliche zeigt, nicht aber Christus, das Kreuz oder
den Hiigel.

Das Bild konnte also interpretiert werden als eine Thematisierung
von Wahrnehmung, und zwar in jenem Sinn, den Pierre Bourdieu einmal
als ,,vermittelte Entschliisselung” umschrieb. Gemeint ist damit, dass
sich auch die Fihigkeit zu sehen am Wissen bemisst, ,,an den Begriffen,
den Wortern mithin, iiber die man zur Bezeichnung der sichtbaren Dinge
verfiigt und die gleichsam Wahrnehmungsprogramme erstellen” (Bour-
dieu 1996, 19).

Doch lieBe sich die Plazierung des Bildes in der Ausstellung Seeing
Salvation auch anders, ndmlich als Ausdruck einer theologisch tradierten
Positionsbestimmung der Kunst als ancilla der (christlichen) Religion in-
terpretieren: Das, was die Einzelnen sehen, ist sekundir gemessen an der
Botschaft, die es zu vermitteln gilt. Wird diese Botschaft in ihren zentra-

16 Dass das ,,Bauprinzip des Fragmentarischen*, das Montieren von ,,Bruch-
stiicken aus den unterschiedlichsten Diskursen — wird es denn ,,ausge-
stellt und nicht eingeebnet* — noch weitere Interpretationen zuldsst, belegt
Barbara Hahn mit einer Fiille von Beispielen: dies. 2002, 208f.

86



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

len Aussagen angenommen und verstanden, dann ist das sie transportie-
rende Medium von randstdndigerem Interesse.

Was aber ist die Botschaft des Bildes Christi, um deren Vermittlung
sich die Londoner Ausstellung bemiiht? Zundchst zur Vermittlung: Jen-
seits der musealen Praxis der Sortierung der Kunst nach Stilen und Schu-
len, nach Chronologie und Geografie ordnete Neil MacGregor, der Di-
rektor der National Gallery, die ,,Bilder* Christi neu. Ob als Miinze, Be-
grabnisinschrift, Grabdeckel, Lampe, Ring, Andachtsbiichlein, Elfen-
beinfigur und immer wieder als Bild, die seit Konstantinischer Zeit bis
einschlieBlich heute manifest gewordenen Vorstellungen des Lebens und
Leidens Christi wurden nach genuin christlichen Themen arrangiert:
Sign and Symbol, The Dual Nature, The True Likeness, Passion and
Compassion, Praying the Passion, The Saving Body, The Abiding Pre-
sence. Unter dem Themenschwerpunkt Sign and Symbol waren Darstel-
lungen von Christus als guter Hirte, beispielsweise als kleine, dreiund-
vierzig Zentimeter hohe Marmorfigur sowie Miinzen mit dem Mono-
gramm Christi versammelt. Deutlich wurde wieder einmal, dass die Su-
che nach dem Antlitz Gottes, der Mensch geworden war, den frithen
Christen fern lag; ein Umstand, der sich mit den im sechsten Jahrhundert
erstmals aufkommenden ,,Acheiropoieta®, jenen ,,nicht von Menschen-
hand gemalten Bildnissen Christi®, und in der abendlidndischen Theolo-
gie des Westens (erst um 1300) mit der vera icon einschneidend verin-
dert hatte.'” Die Londoner Ausstellung lieferte eine ganze Reihe von
Beispielen fiir diesen Wandlungsprozess unter dem Label ,,True Like-
ness‘.

Neil MacGregor begleitete und kommentierte die Ausstellung sowohl
in einem vierteiligen Fernsehprogramm der BBC, als auch im Rahmen
von Vortragsreisen. In diesen Zusammenhingen legte er seine Intentio-
nen, die Botschaft der Bilder Christi betreffend, biindig vor. In Anleh-
nung an die Tradition des Museums als Bildungs- und Erziehungsinstitu-
tion, als ,,Lernort®, wie man heute sagt, mochte er die Besucher an ihre
soziale und mitmenschliche Verantwortung erinnern. Das ethische Po-
tential der christlichen Bilder: Der Appell an die Menschenpflicht, dem
Hilfebediirftigen beizustehen, solle zuriickgewonnen, die Bilder selbst
aus ,ihrer kustodialen Vereinnahmung® gerettet werden. Unterschied-
lichste Objekte und eine Vielzahl von Bildern werden im Sinne einiger
weniger, aber als iiberzeitlich ausgewiesener Wahrheiten interpretiert.
Folgerichtig spricht denn auch manch eine Rezension dieser Unterneh-

17 Vgl. auch Erche 2001, 51, sowie Kipphoff 2000, 47.

87



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE LANWERD

mung emphatisch von der ,,Predigt der Bilder* und dem ,,Museum als
Kirche“. In einen direkten Bezug zur Romantik gesetzt, scheine sich in
der Ausstellung Seeing Salvation ,das Kunsterlebnis zuriickzuverwan-
deln in religioses Gefiihl*“ (Sauerldnder 2000, 15).

Wahrscheinlich ist es mindestens zwei Faktoren zu verdanken, dass
weder ,,religiose Gefiihle® noch religiose Ethiken die Ausstellung selbst
dominieren: Erstens dem Ort, der National Gallery in London und ihren
spezifischen Moglichkeiten der Pridsentation von Kunst, zweitens der
Tatsache, dass mittlerweile neben christlich strukturierten auch andere
Wahrnehmungsprogramme bereitliegen, um ,,Bilder* lesen zu kénnen.
Mit dem Satz , jedes Auge sieht ein anderes Bild“'® ist also eine Einsicht
umschrieben, die nicht nur die Tradition des ,,man sieht nur, was man
weill*“ aufgreift und aktuellen Befunden der Wahrnehmungspsychologie
und Rezeptionsisthetik entspricht, sondern die mittlerweile auch fiir den
doppelten Blick der Genderforschung von zentraler Bedeutung ist.

*

Entfernt erinnert die interdisziplinidr verifizierte Einsicht, dass jedes Au-
ge ein anderes Bild sehe, an die Begriindungsfigur des im Jahre 2001
wiedereroffneten Kunstmuseums in Diisseldorf. Dort wurde die Ein-
schitzung, dass man die Vergangenheit nur aus der Gegenwart verstehen
konne, herangezogen, um zwei Kiinstler mit der neuen Héngung der
Sammlungsbestinde zu beauftragen. Im bewussten Verzicht auf kunst-
historische Klassifikationsstrategien, hierin der Londoner Ausstellung
vergleichbar, und ausgehend von einem Kiinstlerbild, das diesen die
»fortgeschrittenste Art zeitgendssischen Empfindens® zuschreibt (hier
die Parallele zur Ausstellung Heaven), wurde das Kiinstlermuseum neu
gestaltet (Preuss 2001, 11). Nun verdient der Entstehungskontext der he-
rangezogenen Begriindung eine kurze Aufmerksamkeit, ist er doch kom-
plexer als die saloppe Lesart es nahe legt. Dass Vergangenheitsreprédsen-
tationen primédr Aussagen iiber die jeweilige Gegenwart ermdoglichen,
wird vorrangig in den Geschichtswissenschaften der letzten zwei Jahr-
zehnte problematisiert. In kritischer Absicht werden Gedichtnisorte und
andere Prisentationsformen des Vergangenen analysiert, die sich
schlieBlich als nur eine, aber groBe ,,Meistererzdhlung™ eines histori-
schen Geschehens, zu erkennen geben. In den Blick gerit auf diese Wei-
se sowohl ein Kampf um die Inhalte des jeweiligen kulturellen Gedécht-

18 Joan Kelly Gadol zitiert nach Benhabib 1995, 258.

88



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

nisses, als auch all jenes, was in diesem Kampf ausgeschlossen und
weggeschlagen wird."

Dieser komplexe Sachverhalt wird im Diisseldorfer Kontext ad ab-
surdum gefiihrt: Eine weitere ,,Meistererzahlung®, zusammengesetzt aus
den Bestidnden der letzten sechs Jahrhunderte, wurde nicht nur umge-
setzt, sondern iiberdies durch die Annahme besonderer Empfindungs-
qualititen der Kiinstler legitimiert.

Doch nicht das ,,Kiinstlermuseum‘ steht hier zur Diskussion, es ist
die zeitliche Koinzidenz, die aufhorchen ldsst. Denn ebenfalls im Sep-
tember 2001 und gleich nebenan wurde die Ausstellung ,,Altdre — Kunst
zum Niederknien er6ffnet. Die neugegriindete Stiftung museum kunst
palast (Teilhaber ist der Energiekonzern Eon AG) und der Generaldirek-
tor Jean-Hubert Martin zeichnen verantwortlich sowohl fiir das ,,Kiinst-
lermuseum*® als auch fiir die Ausstellung ,,Altire — Kunst zum Nieder-
knien“?.

Eingedenk der Tatsache, dass die Entkontextualisierung der gezeig-
ten Gegenstidnde als ,,Prinzip des Museums per se* ausgewiesen wird —
das Referenzsystem sei hier die Kunst — stellt sich die Frage, warum
,Altidre, die Gemeinschaften entstammen, die sie zum Beten, fiir kulti-
sche Zwecke und fiir das Darbringen von Opfern verwenden“ (Martin
2001, 11/12), iiberhaupt ausgestellt werden??!

Im Blick auf die faktischen Bedingtheiten der Diisseldorfer Altire ist
diese Frage schnell zu klaren. Die Altire wurden eigens fiir den Zweck
der Ausstellung im Museum geschaffen, entweder an den Orten ihres
kulturellen Kontextes, also beispielsweise in Mexiko, Kuba, Brasilien,
Korea, der Mongolei, oder von Diisseldorfer Kiinstlern: ein Umstand,
der offenbar die Weihung einiger Altire notwendig werden liel. Gelten
sie also aufgrund dieses religiosen Aktes als ,,Zeugnisse einer Spirituali-
tat und Transzendenz®, die die christliche Welt vermissen lasse und die
daran erinnere, dass auch ,,in einer materialistisch beherrschten Welt*
der Mensch ,,es braucht, sich seinen Bezug zur Welt mit einem Jenseits

19 Vgl. zum Begriff des kulturellen Gedéchtnisses Assmann 1992, zur Dis-
kussion innerhalb der Geschichtswissenschaft exemplarisch den Sammel-
band von Brix und Stekl (Hg.) 1997, unter Gender-Aspekten den jiingst
vorgelegten Sammelband von Eschebach, Jacobeit und Wenk 2002.

20 Das ehemalige Kunstmuseum und der ,,Kunstpalast“, beide im Diisseldor-
fer Ehrenhof, sind in der Stiftung museum kunst palast aufgegangen; vgl.
auch Beaucamp 2001.

21 Zur Problematisierung des ,,Ausstellens* von Religionen im Museum vgl.
die Beitridge von Kamel und Pantke im vorliegenden Band.

89



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE LANWERD

vorzustellen® (ebd., 13)? Nimmt man die Behauptung hinzu, dass Muse-
en moderner Kunst einem ,,agnostischen Kunstbegriff* (ebd., 10) ver-
pflichtet seien, so ergeben sich als Adressaten der Ausstellung die in
mancher Hinsicht verarmten Menschen der westlichen Industrienationen,
die hier am spirituellen Reichtum nicht-westlicher Gesellschaften teilha-
ben konnen. Moglich ist diese Teilhabe an fremdem Reichtum dank ei-
ner ,,Universalitdt der condition humana“, die mit dem ,,Sinn fiir das
Schone’ und einem ,,visuellen Denken, das auf Gefiihle und den Anteil
der Kenntnisse, die diese transportieren, nicht verzichten kann®, um-
schrieben wird (ebd., 9/15). In der Schwerpunktsetzung auf Schonheit
und Gefiihl fiihlt man sich an dsthetische Theorien des ausgehenden 18.
Jahrhunderts®® erinnert; andererseits aber markiert die These einer ,,for-
malen und methodologischen* Vergleichbarkeit von Altdren und zeitge-
nossischer Kunst eine Differenz zu jenen Theorien und schafft hierin ei-
ne Parallele zur Ausstellung New Heimat, die von ,iiberraschenden
Strukturdhnlichkeiten® zwischen zeitgendssischer Kunst und ,,Alltags-
kulturen® nicht-westlicher Gesellschaften ausging (ebd., 12; Kohl/Schaf-
hausen 2001, 5).

Dass die nahezu siebzig ausgestellten Altdre aus nicht-westlichen
Gesellschaften hochkonzentrierte Orte scheinbar belangloser Kuriosité-
ten bilden, verweist zunichst darauf, wie aufschlussreich hier die Me-
thode der Interpretation hitte sein konnen, die sich auf Wertloses, Ne-
bensichliches und Details stiitzt und von dem Interesse geleitet ist, einen
Zugang zur Komplexitit der kulturellen Kontexte zu finden. Betrachtet
man Altidre als Orte, die verschiedenste Aspekte des gesellschaftlichen
Lebens biindeln, wiren drei Altidre ausreichend, um den tausenderlei
Spuren nachzugehen und Kenntnisse iiber andere Religionspraktiken zu
gewinnen. Darum aber ging es der Diisseldorfer Ausstellung nicht. Ge-
zeigt werden sollte zum einen der ,unglaubliche Erfindungsreichtum,
den Gotter bewirken®, die ,,schier unbegrenzte Vielfalt der Symboltra-
ger*, die Sinn zu versprechen suchen (Martin 2001, 12). Zum anderen
sollte hingewiesen werden auf eine scheinbar ubiquitire Asthetik. Die
Art der Prisentation konterkarierte diesen Anspruch: Steril, vor weiflen
Winden plaziert und buchstiblich entkontextualisiert, erschienen die Al-
tdare als Nichtkunst und Nichtreligion zugleich. Die ausgestellten Objekte
gerieten als bloBes, aber buntes Durcheinander, bestehend aus ein wenig
Farbe, Form, Duft und Ton in den Blick, der recht bald nach der ,,wah-

22 Vgl. hierzu Lanwerd 2002, 23-125.

90



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

ren” Kunst zum Niederknien zu forschen begann — nebenan konnte er
fiindig werden.

Resiimee

Vier Ausstellungen standen zur Diskussion. Thnen allen eignete jeweils
Spezifisches: Eine innovative Frage- oder Themenstellung; der Wunsch,
andere Kontexte aufzuschlieBen; die Erkundung neuen Terrains. Im
Rahmen der Ausstellungen wurden tradierte und zeitgenossische Kunst-
werke nach neuen Ordnungen klassifiziert oder es wurden Produktionen
gezeigt, die gemeinhin nicht unter den Begriff Kunstwerk fallen. Dieser
Laboratoriumscharakter, das noch nicht Festgelegte und ,,Essayistische*
ldsst sie nun selbst geeignet erscheinen, aus der Perspektive der kunstge-
schichtlichen Kulturwissenschaft betrachtet zu werden. Zumal auch ge-
wisse Schwierigkeiten, denen solche und &#hnliche Unternehmungen
ausgesetzt sind, an Problemstellungen der Kulturwissenschaftlichen Bib-
liothek Warburg erinnern: Der kulturelle Bereich Kunst ist (auch) in
westlichen Gesellschaften anders strukturiert als der kulturelle Bereich
Religion, so dass ,,Grenziiberschreitungen zumeist kontrovers diskutiert
werden; wie grof3 werden erst die Schwierigkeiten, wenn ein Transfer —
sei es von Kunst sei es von Religion — aus nicht-westlichen Gesellschaf-
ten in westlich-europdische Industrienationen stattfindet? Interdisziplina-
ritdt, eigentlich Transdisziplinaritidt ist gefordert. Hier kommen daher
insbesondere vier, aus dem interdisziplindren Laboratorium Warburg
stammende Topoi, einzeln oder miteinander verkniipft, zum Tragen: Die
Zusammenstellung von Disparatem und der Versuch einer Neuordnung;
das Bewusstsein fiir die Konstanz im Wechsel, mithin fiir die Imaginati-
ons- und Rezeptionsgeschichte; der Unterschied zwischen ,,Fakten* und
ihren faktischen Bedingtheiten; die Ablehnung einer &sthetisierenden
Kunstgeschichte zugunsten der Kontextualisierung von Bildern und Ob-
jekten.

Nach religiosen MaBstidben (neu-)geordnet wurden Kunstwerke aus
verschiedensten Jahrhunderten (Seeing Salvation) oder zeitgendssische
Kunst (Heaven). Mithilfe der ,,religiosen Parameter®, die historische Tie-
fendimension verbiirgen sollten, kreierte die Ausstellung Heaven einen
neuen-alten Kiinstlermythos, dessen Imaginationsgeschichte wurde fort-
geschrieben. In der Interpretation der Bilder Christi, The Image of
Christ, ging es dagegen weniger um Kunst und Kiinstler, als eher um ei-
nige christliche Botschaften, die fiir das 21. Jahrhundert gerettet werden
sollten. Diese wurden en passant, in Form von Rahmenprogrammen, an

91

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE LANWERD

die Bilder respektive Kunstwerke der Ausstellung herangetragen. Das
heiB3t zugleich, dass Raum fiir eigene Sehweisen moglich blieb.

Genuin Disparates wurde in der Ausstellung New Heimat zusam-
mengestellt: Zeitgenossische Kunst europiisch-westlicher Provenienz
sowie sakrale Kunst und andere Objekte aus nicht-westlichen Gesell-
schaften. Ausgangspunkt ist ein ethnologischer Befund, der die Indigeni-
sierung westlicher ,,Kulturbausteine* betrifft. In der &sthetischen Préisen-
tation der Arbeiten wurde auf jeweilige Kontextualisierungen verzichtet.
Auch die Ausstellung ,,Altire” verzichtete auf Kontextualisierung. Die
Zusammenstellung von Disparatem, das sind Altdre aus nahezu siebzig
Lindern (und wie vielen Religionen eigentlich?) sollte hinweisen auf ei-
ne ihnen allen zugrundeliegende Asthetik des Schonen und der Gefiihle.

Die Diskussion der vier Ausstellungen ldsst zwei Problemkomplexe
zu Tage treten:

Erstens werden qua (Anspruch auf) Universalisierung Differenzen
eingeebnet und aufgehoben, statt sie zu reflektieren; Differenzen, um die
es den Wissenschaften vorrangig geht. Kenntlich wird dies zum einen an
den saloppen Adaptionen religionswissenschaftlicher, historischer und
ethnologischer Thesen, zum anderen an der simplifizierenden Betonung
einer ubiquitiren Asthetik. Ahnlichkeit aber, um es mit Mieke Bal zu sa-
gen, ,,ist eine prekdre Sache: Sie kann naturalisieren, was eigentlich als
etwas historisch Spezifisches und daher als etwas Veridnderliches her-
ausgestellt werden sollte” (Bal 2002, 116).

Zweitens: Die These einer ,,sprachlosen®, allen menschlichen AuBe-
rungsformen zugrunde liegenden Minimalidsthetik konnte schlicht der
Unkenntnis dsthetischer Theorien der letzten zweihundert Jahre geschul-
det sein. Davon ist nicht auszugehen. Welcher Sinn aber ldsst sich dann
fiir diese so schnell zu falsifizierende Behauptung finden? Charlotte
Schoell-Glass bringt Warburgs Ablehnung der ,,ésthetisierenden Kunst-
geschichte* mit seiner Wahrnehmung ,kultureller Gewalt in Verbin-
dung (Schoell-Glass 1998, 49). Konnte also — umgekehrt — die Aufwer-
tung asthetisierender Préasentationsformen mit der Abwehr des Gedan-
kens an kulturelle Gewalt zusammenhingen? Kulturelle Gewalt, die im
Blick auf Geschichte und Gegenwart nicht-westlicher Gesellschaften
nicht gerade unwahrscheinlich ist? Auffillig bleibt zum einen die Ent-
scheidung fiir sakrale Objekte, mithin die Nichtbeachtung indigener
Kunst, zum anderen die Betonung struktureller, formaler und methodo-
logischer Ahnlichkeiten. Bekannt ist, dass die Verleugnung von Hetero-
genitdt den Vorgang der imagindren Identifikation strukturiert (Weigel
1990, 168).

92



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

Im Interesse eines Zur-Kenntnis-Nehmens von Heterogenitét prisen-
tierte die documenta 11 in Kassel 2002 eine Fiille von Asthetiken und
Kunstproduktionen aus ,,.Lidndern der Dritten Welt“. Aus eben diesen
Lindern komme uns eine Asthetik entgegen, die den ,,Gegensatz von
Kontemplation des Einzelwerks und zerstreuter Rezeption hinter sich
lasst, indem sie uns zu aufmerksamer Betrachtung notigt™ (Biirger 2002,
33). Aufmerksame Betrachtung: Eine ihrer Bedingungen sind Denkréu-
me, die offen gehalten werden; ihr Gelingen schlielich bemisst sich
daran, welche Fragen sie aufzuwerfen gestattet.

93

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE LANWERD

Literatur

Assmann, Jan (1992): Das kulturelle Ged4chtnis. Miinchen

Bal, Mieke (2002): ,,Sagen, Zeigen, Prahlen®. In: Dies.: Kulturanalyse.
Frankfurt/Main, 72-116

Beaucamp, Eduard (2001): Der neue Bildersturm. Schiitzt die Museen
vor dem Zeitgeist. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 208, 7.
9.2001

Behrend, Heike (2001): ,,Fotomagie: Fotografien in Praktiken des Hei-
lens und Schadens in Ostafrika. In: Kohl, Karl-Heinz/Schafhausen,
Nicolaus (Hg.): Publikation anlésslich der Ausstellung ,,New Hei-
mat“ im Frankfurter Kunstverein, 12.10.2001 — 27.1.2002: , New
Heimat®, 90-99

Benhabib, Seyla (1995): Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im
Spannungsfeld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoder-
ne. Frankfurt/Main

Biggs, Lewis (1999): Heaven in der Tate Gallery Liverpool. In: Ausstel-
lungskatalog ,,Heaven. An Exhibition that will break your heart*,
Kunsthalle Diisseldorf 30.7. — 17.10.1999; Tate Gallery Liverpool
11.12.1999 — 27.2.2000. Stuttgart, 7-8

Bohme, Hartmut (1997): Aby M. Warburg (1866-1929). In: Michaels,
Axel (Hg.): Klassiker der Religionswissenschaft. Von Friedrich
Schleiermacher bis Mircea Eliade. Miinchen, 133-156

Bourdieu, Pierre (1996): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesell-
schaftlichen Urteilskraft. Frankfurt/Main

Brix, Emil/Stekl, Hannes (Hg.) (1997): Der Kampf um das Gedichtnis.
Offentliche Gedenktage in Mitteleuropa. Wien, Koln, Weimar

Biirger, Peter (2002): Was zerstreuend wirkt, zwingt zu aufmerksamer
Beobachtung. Aufkldrung jenseits von #sthetischer Autonomie und
politischem Engagement: Der neue Kunstbegriff der Documenta 11.
In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 162, 16.7.2002, 33

Diers, Michael (Hg.) (1993): Portrit aus Biichern. Bibliothek Warburg
und Warburg Institute. Hamburg. 1933. London/Hamburg

Erche, Bettina (2001): Wie malt man Sein Bild ohne Menschenhand?
Urbild, Ideal und Abbild: Die Geschichte des Christus-Portrits in ei-
ner Ausstellung im romischen Palazzo delle Esposizioni. In: Frank-
furter Allgemeine Zeitung, Nr. 31, 6.2.2001, 51

Eschebach, Insa/Jacobeit, Sigrid/Wenk, Silke (Hg.) (2002): Gedichtnis
und Geschlecht. Deutungsmuster in Darstellungen des nationalsozia-
listischen Genozids. Frankfurt/Main/New York

94



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

Freud, Sigmund ([1927] 1970): Die Zukunft einer Illusion. In: Ders.:
Massenpsychologie und Ich-Analyse. Die Zukunft einer Illusion.
Frankfurt/Main und Hamburg

Ginzburg, Carlo (1988): Spurensicherungen. Uber verborgene Geschich-
te, Kunst und soziales Gedichtnis. Miinchen

Gombrich, Ernst H. (1992): Aby Warburg. Eine intellektuelle Biografie.
Hamburg

Hahn, Barbara (2002): Die Jiidin Pallas Athene. Auch eine Theorie der
Moderne. Berlin

Hofmann, Werner (2002): Alois Rigl und Aby Warburg. Doppelblick.
In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 258, 6.11.2002, N3

Jebens, Holger (2001): Valaku Maskentinze in West New Britain (Pa-
pua-Neuguinea) als Aneignungen des Eigenen. In: Kohl, Karl-
Heinz/Schathausen, Nicolaus (Hg.): Publikation anldBlich der
Ausstellung ,,New Heimat* im Frankfurter Kunstverein, 12.10.2001
—27.1.2002: ,,New Heimat“. New York, 78-89

Kany, Roland (1989): Die religionsgeschichtliche Forschung an der Kul-
turwissenschaftlichen Bibliothek Warburg. Bamberg

Kipphoff, Petra (2000): Zeige deine Wunde. Die Ausstellung ,,Seeing
Salvation® der Londoner National Gallery entdeckt den Bildschatz
des Christentums wieder fiir den Alltag. In: Die Zeit, Nr. 12,
16.3.2000, 47

Kohl, Karl-Heinz (2001): Aneignungen. Kulturelle Vielfalt im Kontext
der Globalisierung. In: Ders./Schathausen, Nicolaus (Hg.): Publika-
tion anlidBlich der Ausstellung ,,New Heimat* im Frankfurter Kunst-
verein, 12.10.2001 —27.1.2002: ,,New Heimat“. New York, 8-19

Kohl, Karl-Heinz/Nicolaus Schafhausen (2001): Vorwort. In: Dies.
(Hg.): Publikation anldBlich der Ausstellung ,New Heimat“ im
Frankfurter Kunstverein, 12.10.2001 — 27.1.2002: ,New Heimat®.
New York, 4-5

Lanwerd, Susanne (1993): Mythos, Mutterrecht und Magie. Zur Ge-
schichte religionswissenschaftlicher Begriffe. Berlin

Lanwerd, Susanne (2001): Zimbabwean Sculpture. Religionsésthetische
Uberlegungen am Beispiel der Religion und Kunst in Zimbabwe. In:
Siggelkow, 1. (Hg.): Geddchtnisarchitektur. Formen privaten und 6f-
fentlichen Gedenkens. Frankfurt/Main u.a., 89-97

Lanwerd, Susanne (2002): Religionsisthetik. Studien zum Verhiltnis
von Symbol und Sinnlichkeit. Wiirzburg

95



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE LANWERD

LeVitte Harten, Doreet (1999): ,Heaven erschaffen®. In: Ausstellungs-
katalog ,,Heaven. An Exhibition that will break your heart“. Stutt-
gart, 9-13

Martin, Jean-Hubert (2001) : Altédre. In: Ders. (Hg.): Altdre. Kunst zum
Niederknien. Museum kunst palast Diisseldorf, 2.9.2001-6.1.2002,
Stuttgrt, 8-15

Mazzoni, Ira (2001): Total global. Diisseldorf erdffnet Museum und
Ausstellungshalle im Ehrenhof mit magischen Ritualen und heraus-
fordernder Institutionskritik. In: Stiddeutsche Zeitung, 3. September,
15

Michels, Karen/Schoell-Glass, Charlotte (Hg.) (2001): Aby Warburg:
Gesammelte Schriften. Studienausgabe, Abt. VII: Tagebuch der Kul-
turwissenschaftlichen Bibliothek Warburg. Berlin

National Gallery Company (2000): ,,The Image of Christ. The Catalogue
of the exhibition Seeing Salvation, London 26.2.-7.5.2000. London

Preuss, Sebastian (2001): Das Ende der Kunstgeschichte. Nun eben
~museum kunst palast“: Wie Diisseldorf seinen Sammlungen die
Historie austreibt. In: Berliner Zeitung, Nr. 203, 31.8.2001, 11

Sauerldander, Willibald (2000): Die Predigt der Bilder. Christliche Kunst
in einer nicht christlichen Gesellschaft — Erfahrungen der National
Gallery London. In: Siiddeutsche Zeitung, Nr. 179, 5./6.8.2000, 15

Schade, Sigrid/Wenk, Silke (1995): Inszenierungen des Sehens: unst,
Geschichte und Geschlechterdifferenz. In: BuBmann, Hadumod/Hof,
Renate (Hg.): Genus. Zur Geschlechterdifferenz in den Kulturwis-
senschaften. Stuttgart, 340-407

Schoell-Glass, Charlotte (1998): Aby Warburg und der Antisemitismus.
Kulturwissenschaft als Geistespolitik. Frankfurt/M.

Syring, Marie Luise (1999): Vorwort und Dank. In: Ausstellungskatalog
»Heaven. An Exhibition that will break your heart®. Stuttgart, 5-6
Warburg, Aby M. (1980): Heidnisch-antike Weissagung in Wort und
Bild zu Luthers Zeiten“. In: Wuttke, Dieter (Hg.): Aby Warburg.

Ausgewihlte Schriften und Wiirdigungen. Baden-Baden, 199-304

Weigel, Sigrid  (1990):  Topographien = der  Geschlechter.
Kulturgeschichtliche Studien zur Literatur. Hamburg

Wind, Edgar (1980): Warburgs Begriff der Kulturwissenschaft und seine
Bedeutung fiir die Asthetik (1931). In: Wuttke, Dieter (Hg.): Aby
Warburg. Ausgewihlte Schriften und Wiirdigungen. Baden-Baden,
401-417

96



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES ODER
50:0 UNENTSCHIEDEN*?

SUSAN KAMEL

,Die Religionen der Welt werden im 21. Jahrhundert
Moéglichkeiten fiir einen Bewufstseinswandel anbieten miissen
— oder sie werden im Museum landen.* (von Briick 1999, 1)

Vorwort

Bedeutet eine Sammlung von Religionen im Museum ein Begribnis, wie
es der Theologe Michael von Briick implizit in seinem Artikel iiber die
Zukunft von Religionen prognostiziert, oder kann ein Museum Ort einer
Auseinandersetzung, einer Kommunikation sein? ,,Museen konnen unge-
fahrlich machen, was auflerhalb der Museen zu Kriegen fiihren kann®,
erldutert Bazon Brock die Aufgabe und Wirkungsweise von musealen
Sammlungen und weist dem Museum damit eine soziale Aufgabe zu,
lasst das Museum zum Lern- bzw. Kommunikationsort werden.

In meinem Aufsatz mochte ich Vermittlungsstrategien fiir ,,Religio-
nen” im Museum niher beleuchten: Museen als Musentempel, als Agen-
ten Gottes, oder als Kommunikationsort — mit unentschiedenem Aus-
gang — spiegeln unterschiedliche Prisentationsformen wieder, die unter
einem kommunikationstheoretischen Gesichtspunkt analysiert werden
sollen. Die unterschiedlichen Formen der musealen Présentation korre-
lieren mit unterschiedlichen Begriffsdefinitionen von Religion(en). Die-
se reichen von einer theologischen Definition von Religion (singular) als
Begegnung mit dem ,,Heiligen* (Otto 1991) oder als einer phinomeno-
logischen Bestimmung der ,,Erscheinungsformen und (des) Wesen(s) der
Religion* (Heiler 1961) bis hin zu einer kulturwissenschaftlichen Defini-
tion von Religionen als kulturelle Sinn- bzw. Deutungssysteme von
Wirklichkeit (Geertz 1994).'

1 Die unterschiedlichen Bestimmungen des Gegenstandes der Religionswis-
senschaft werden beschrieben von Gladigow 1988, 6-37. Einen in den

97



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

1. Einleitung

Betrachtet man die musealen Vermittlungsstrategien von Religionen, so
stellt man fest, dass sie vorwiegend an zwei Orten stattfinden: In den
Kunstmuseen und den ethnologischen Museen.” Wir finden Religionen
als Teil von Kulturen in den volkerkundlichen Sammlungen und als ,,re-
ligiose Kunst*“ im Kunstmuseum. Erst neuerdings werden Religionen in
eigenstindigen ,Religionsmuseen® ausgestellt, wie etwa im St. Mungo
Museum of Religious Life and Art in Glasgow oder in dem im November
2001 erdffneten Museum of World Religions in Taipeh.

Die Prisentation von Religionen als Kunst ist die éltere und zugleich
fiir die Geschichte des Museums bedeutsamere Form der Prisentation.
Der Kunsthistoriker Werner Busch schrieb iiber die Funktion der Kunst:
,Der weitaus grofite Teil aller heute im Museum héngenden Bilder [...]
ist religioser Natur oder urspriinglich religios fundiert* (Busch 1987, 1).

Die Diskussion um die museale Prisentation von Kunst und somit
auch von religioser Kunst blickt auf eine lange Tradition zuriick, die an
einem Beispiel verdeutlicht werden soll:

,,Nur der Unwissende verachtet die Kunst*

Diese Inschrift iiber dem Westgiebel des 1859 erdffneten Neuen Muse-
ums in Berlin, weist auf einen folgenreichen Paradigmenwechsel der
Kunstbetrachtung hin, die mit dem Schlagwort ,,Museumskrieg® ver-
bunden ist. Im ,,Berliner Museumskrieg®, wie Karl Scheffler seine 1921
erschienene Streitschrift betitelte (Scheffler 1921), fochten damals
Kunstkenner auf der einen Seite und Ethnologen bzw. Kulturhistoriker
auf der anderen. Scheffler, Vertreter der Kunstkenner, sah die hohe
Kunst als autonom und behauptete, Kunstwerke gehorten ,,nicht in das
Museum fiir Volkerkunde, [...] sie sind zu isolieren und mit ihresglei-
chen zusammenzubringen. Ethnologen und Kulturhistoriker jedoch

Kulturwissenschaften verankerten Religionsbegriff beschreibt Sabbatucci
1988, 43-59. Eine Kritik an Geertz liefern Asad 1993 und Gottowik 1997.

2 Syring konstatiert im Katalog zur Ausstellung ,,Altire — Kunst zum Nie-
derknien* eine Konkurrenz von Ethnologie und Kunst beziiglich des Ge-
genstandes der religiosen Objekte. Syring 2001, 14-19.

3 Im lateinischen Original: Artem non odit nisi ignarus.

4 Westphal-Hellbusch zitiert nach Gaehtgens 1992, 136. Die Griinde, die zu
der Logik der Sammlung gefiihrt haben, wie wir sie heute in der Berliner
Museumslandschaft priasentiert bekommen, sind zahlreich. Einige kultur-

98



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

versuchten, sie in ihren kulturhistorischen Kontext einzuordnen (Gaeht-
gens 1992, 78). Alois Hirt, Archdologe und zugleich geistiger Vater der
Berliner Museumsinsel, wollte die Sammlungen sogar um Abgiisse, d.h.
nicht originale, authentische Objekte bereichern, um eine vollstindige
Entwicklung aufzeigen zu koénnen (Vahrson 1995, 82).°

Wilhelm von Bode schlielich vermittelte mit der Griindung des Kai-
ser Friedrich Museums im Jahre 1904 die beiden Positionen, indem er
forderte:

»Sollen unsere Museen grofle Bildungsschulen fiir das Publikum sein [...] so
konnen sie in zweifacher Weise bildend und civilisierend wirken: einmal
durch die gebotene Moglichkeit zu eingehendem Studium, und zweitens durch
die Darstellung des wahrhaft Schonen in moglichster Vollkommenheit* (Bode
nach Joachimides 1995, 142-156).

Bode wollte, so die Analyse Alexis Joachimides, eine ,,Schule des Ge-
schmacks®. Er zeigte dem Besucher eine dsthetische Entwicklung und
wollte ihn somit zum Genuss befdihigen. Bode changierte mit seinen
otilrdumen® zwischen den Prisentationsarten einer historischen Kon-
textualisierung und einer am Zeitgeschmack ausgerichteten formalésthe-
tischen Inszenierung der Kunstwerke.

Diesem heute wieder aktuellen Problem der Prdsentation von Kunst
werde ich mich als erstes widmen. Dabei sollen die Gefahren aufgezeigt
werden, die sich hinter der Asthetisierung von religiosen Artefakten zu
autonomen Kunstwerken verbergen.

Im Anschluss an diese Uberlegungen iiber die Prisentation von ,,Re-
ligion als Kunst*“ werde ich das 1993 eroffnete St. Mungo Museum of
Religious Life and Art in Glasgow vorstellen, das mit einem neuartigen
Konzept eine vergleichende religionskundliche Vermittlung von Religi-
onen als Deutungs- und Symbolsystem — und nicht mehr nur als religiose
Kunst versucht.

Mein Interesse an einer Prisentation von Religionen im Museum wird
bestirkt durch die Annahme, dass eine kritische Dekonstruktion von so-

politische Entscheidungen werden in Gaehtgens Werk erwihnt. Eine wei-
tere gute Quelle ist der im folgenden genannte Titel Museumsinszenierun-
gen oder die Dissertation von Christoph Vogtherr iiber das Entstehen der
Museumsinsel Berlin. Vogtherr 1997.

5 Natiirlich muss erwihnt werden, dass der Bildungsbegriff Hirts ein idea-
listischer im Sinne Humboldts war.

99

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

zialhistorischen Mythen gerade in Bezug auf Religionen unbedingt not-
wendig ist, um das Museum als Lern- bzw. Kommunikationsort so zu
gestalten, dass es zur Anerkennung von Verschiedenheiten beitragen
kann, ohne dabei einer kritischen Auseinandersetzung mit diesen Unter-
schieden im Wege zu stehen.

2. Der Museumstempel:
Ein Spiel mit asthetischer und religioser Erfahrung

,Religiositdt ist heute nur noch in der Kunst méglich.
(nach Schmied 1990, 17)

Das Verhiltnis von religioser Erfahrung und &sthetischer Erfahrung ist
fir die Geschichte des Museums vom ,,Musentempel zum Lernort*
(Hochreiter 1994) bzw. Kommunikationsort konstitutiv: Wird Kunst
mittels rein dsthetischer Prasentation dekontextualisiert und enthistori-
siert (Clifford 1990, 104; Vogel 1985, 10f.; Rubin 1984)6, so sind auch
Religionen im neuem Bildungsort Museum nicht davor gefeit, als Reli-
gion dsthetisiert zu werden, so dass Religion als Kunst &sthetisch erlebt
werden kann.

Das Museum wird auch heute noch oft als Ort der reinen sinnlichen
Erkenntnis protegiert (Alpers 1990), ja sogar als der einzige Ort, an dem
»~Religiositit* heute noch moglich ist. Eine ,,asthetische Urerfahrung”
(JauBl 1996, 17)7 oder ein ,Paradies der Unmittelbarkeit” (Stohr 1996,
319)® werden ins Feld gefiihrt, um einen reinen Kunstgenuss in den Be-
reich der Inkommunikabilitdt zu riicken (Herrmann 1998). Schweigen,
Kontemplation, ein ,,Wirken-lassen der Werke* scheint hierfiir die an-
gemessene Ausdrucksform zu sein.” Dieser Ansatz erinnert an Vasaris

6 Die Praxis des ,,white cube®, die stellvertretend fiir den autonomen Kunst-
begriff die Ausstellungspraxis beschreibt, kritisiert Joachimides 2001. Der
Begriff ,,white cube® geht zuriick auf Brian O’Doherty 1986.

7 Der Autor will — ganz im Sinne Schleiermachers — die ,,gesellschaftliche
Funktion der Kunst [...] gegen die Gebildeten wie die Ungebildeten unter
ihren Verichtern [...] rechtfertigen.*

8  Stohr beschreibt mit diesem Ausdruck die dsthetische Erfahrung der Male-
rei Newmans und macht zugleich darauf aufmerksam, worum es Kiinst-
lern heute gehen konnte, ndmlich, ,,selbstreflexiv hinter die unmittelbare
asthetische Erfahrung zuriickzugreifen und zu zeigen, wie Erhabenheitser-
fahrung gemacht wird.*

9 Vgl hierzu auch die Bedeutung des ,,Erhabenen” in: Miiller 1998, 144-
164.

100



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Vitenbeschreibungen iiber Leonardo da Vinci, Raffael und Michelange-
lo, denen der Autor das Epitheton ,,gottlich verleiht (Vasari 2000
[Erstausg. 1550]), oder an Wackenroders romantischen Vergleich vom
,»@enuss der edleren Kunstwerke dem Gebet™ (nach Kemp 1987, 221).1°

Einige kunsthistorische Positionen sehen sogar alle moderne Kunst
als religi0s inspiriert (z.B. Schmied 1990). Religion ist aus dieser kunst-
phédnomenologischen Sicht ,.ein Phanomen sui generis®, eine ,,universale
anthropologische Konstante®. Mit dieser ,,Sakralisierung der Kunst*
(Lanwerd 1001, 10) wird eine Reduzierung von Kulturgeschichte auf
Religionsgeschichte betrieben, die andere wichtige Funktionen von
Kunst vernachlissigt (vgl. Busch 1987, 2)."" Auch werden Religion und
Kunst als ,,Zwillinge oder Klone einer Menschheit* beschrieben, die sich
auf ihr ,,Wesentliches* beschrinken sollten: Der Begegnung mit Schon-
heit und mit den Gottern (Augé 2001).

Der Annahme einer Gleichurspriinglichkeit von Religion und Kunst
oder der kunstphinomenologischen Position steht die Meinung gegen-
tiber, dass es nicht-religiose oder religios inspirierte Kunst gibt. Das Bild
von Sigmar Polke: ,,Hohere Wesen befahlen obere Ecke schwarz ma-
len!* soll hier als Beispiel geniigen.12 Susanne Lanwerd fasst den For-
schungsstand der von ihr mit zahlreichen Aufsitzen ins Recht gesetzten
Teildisziplin der Religionsésthetik folgendermaflen zusammen:

,JForschungen zu religioser Kunst und Untersuchungen zu religiosen und &s-
thetischen Erfahrung begleiten [...] die Wissenschaftstradition der Religions-
geschichte seit langem [...]. Das hier oftmals zugrunde gelegte Postulat einer
Illustration nicht sichtbarer Ideen und Vorstellungen [...] wird seit ca. zehn
Jahren durch Arbeiten zur ,religious visual culture’ [...] korrigiert. Zu nennen
sind die Versuche, die die historische Kontextualisierung religioser Kunst-
und Ritualproduktionen thematisieren und die religiose, visuelle Kultur als
Ausdruck einer sozialen Konstruktion des Glaubens interpretieren [...]°
(Lanwerd 2002, 13).

10 Vgl. hierzu auch Lanwerd 1999, 292-299.

11 Busch 1987, 2. Busch nennt hier mindestens vier Funktionen der Kunst:
die asthetische, die religiose, die politische und die abbildende. Einen an-
deren Kunstbegriff spiegeln auch Documenta und Museum Fridericianum
(Hg.), 2002.

12 Vgl. z.B. die Kunst von Sigmar Polke, der mit seinem Bild ,,Hohere We-
sen befahlen obere Ecke schwarz malen!* nicht-religiose Kunst schuf. Auf
diesem weillen Bild ist die obere Ecke schwarz ausgemalt. Ein Schriftzug
auf dem unteren Bildrand gibt den Titel des Werkes wieder. Hiermit per-
sifliert Polke eine weit verbreitete idealistische Geisteshaltung von Kunst.

101



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

Lanwerd richtet sich hier gegen eine Ontologie der Kunst aus dem Sak-
ralen und einer unmittelbaren #sthetischen Erfahrung, deren Beschrei-
bung deutliche Parallelen mit der Beschreibung religioser Erfahrungen
aufweist.”” Sie legt das Augenmerk auf die historische Produktion von
Kunstwerken und Religionen. Auch in Bezug auf religiose Erfahrung
werden ,,ein ozeanisches Gefiihl* (Kohl 2000, 81-85), ,,Unmittelbarkeit®,
das ,,Numinose®, ,,ganz Andere* (vgl. Firsching; Schlegel 1998, 31-81)
genannt, um den Erfahrungsdiskurs der empirischen Wissenschaftlich-
keit zu entheben.!* Das ,,Absolute* wird uns als prareflexiv vorgestellt,
es verbleibe im Gefiihl und konne nicht adidquat dargestellt werden
(Miiller 1998, 162).15 Der religiose Mensch, so scheint es, ist ebenso be-
gabt wie der Kunstgeniesser; der eine zur religiosen, der andere zur &s-
thetischen Erfahrung.

Der hiermit beschriebene Zwang zur Unmittelbarkeit wird durch eine
rein #dsthetische Prisentation im Museum unterstiitzt, womit das Museum
zum Agenten Gottes, zum Ubermittler eines Absoluten wird. Diese Art
der reinen &sthetischen oder formaldsthetischen Prisentation ist fiir das
Kunstmuseum bisher immer noch die hiufigste Vermittlungsform.'® Mit
einer formalésthetischen Prisentation meine ich, dass die Konstruiertheit
von Wahrnehmung aufler Acht gelassen wird und universale Sehweisen
oder universale Gefiihle, sprich anthropologische Konstanten, vorausge-
setzt werden. Schonheit und auch Heiligkeit sind in dieser Theorie keine
Zuschreibung, nicht Schonheit fiir mich, sondern eine den Dingen im-
manente Wesensart und somit potentiell von allen — schon rein formal —

13 Religionswissenschaftliche Uberlegungen des bisher von der Theologie
und Religionspsychologie definierten Begriffs der religiosen Erfahrung
siche Sharf 1998, 94-116.

14 Die religiose Erfahrung soll die wahre Essenz von Religion konstituieren.
Die Religionsphidnomenologie (Rudolf Otto) und Religionspsychologie
(William James) sind hierbei die eifrigsten Handlanger. Vgl. Otto 1991
und James 1997.

15 Als religionsgeschichtliches Phinomen sei hier die Mystik genannt. Das
Problem, Undarstellbares darzustellen findet in der mystischen Sprache
eindrucksvolle Beispiele. Vgl. z.B. Margreiter 1997.

16 Das Museum als Lehrmeister anzusehen, der uns lehrt, wie wir Objekte
(an-)zu sehen haben, hat eine Tradition, die weit in die Geschichte von
Sammlungen zuriickgehen. William Rubin und Susan Vogel vertreten die
Meinung, dass dsthetische Qualititen ihre Artikulation transzendieren
konnen, da ,,Meisterwerke* universelle Gefiihle des Menschen anspre-
chen. Vgl. Alpers 1990, 20.

102



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

erfahrbar. Die Fihigkeit etwas &dsthetisch oder religiés erfahren zu kon-
nen, hidngt aus dieser Perspektive allein von der Empfindsamkeit der
Betrachter ab. Die Notwendigkeit von Hintergrundwissen, um eine Er-
fahrung als ,,religios* oder ,,schon® deuten zu konnen, bleibt unberiick-
sichtigt.

Betrachtet man die Vermittlungsstrategien religionspadagogischer
oder kunstpddagogischer Positionen, so treten ihre Parallelen offen zu
Tage (vgl. Lesch 1994). Setzt man religiose oder auch dsthetische Erfah-
rung als préreflexiv, so ergibt sich fiir die Moglichkeit der Konstruktion
von religioser Erfahrung eine Sakralisierung profaner Alltags- oder
Kunsterfahrung durch theologische Positionen der Gegenwart. Sie be-
miihen eine sinnliche Erkenntnis, die mit ,performativen’ Mitteln eine
Identitédt von &sthetischer und religioser Erfahrung zu erzwingen sucht
(ZilleBen 1999, 84). Hierfiir werden nicht-religiose Bedeutungstriger,
wie z.B. das Rockkonzert (,,God is a concert“)17 religios aufgeladen. Die
Erfahrungswirklichkeit soll durch einen Umkodierungsprozess in einen
religiosen Kontext gestellt werden (Roller 1998, 101f): Die Alltags- oder
die Kunsterfahrung muss dann nur religios gedeutet werden.'®

Doch auch zeitgendssische kunstpddagogische Interessen bemiihen
eine vermeintlich prireflexive religiose Erfahrung, um eine &dsthetische
Erfahrung als ,hohere Weihe* zu nutzen. Jean Hubert Martin, der
Hauptkurator der Ausstellung ,,Altdre — Kunst zum Niederknien vermit-
telt Ritualobjekte allein mittels der dsthetischen Kontemplation und will
somit, so Martin selbst, zu Toleranz und Verstindnis fremder Kulturen
beitragen (vgl. Martin 2001, 8-15)." Fiir seine Ausstellung habe er Alti-

17 Vgl. den Rahmenplan des evangelischen Religionsunterrichts fiir den Se-
kundarbereich 1. Berlin 1995, 19. Hier wird versucht, die ,,Bediirfnisse*
des Menschen nach nichtlicher Ekstase als religiose Bediirfnisse zu deu-
ten.

18 In =zahlreicher religionspddagogischer Literatur, die die semiotische
Debatte fiir die Theologie entdeckt, wird der Trend der Asthetisierung be-
nutzt, um mittels einer vermeintlich préreflexiven sinnlichen Erkenntnis
das ,,Andere* als das ,,ganz Andere®, ,,Dunkel Individuelle* neu zu entde-
cken. Hierfiir wird der christliche Gott entchristianisiert oder entinstitutio-
nalisiert. Vgl. Roller 1998 und ZilleBen 1999.

19 Dieses Anliegen ist ihm mit Karl Scheffler gemein. Scheffler schrieb
1921: ,,Und die Volker werden sich mit Hilfe der Kunst um so naher
kommen, je weniger von dem, was sie ethnisch unterscheidet, Authebens
gemacht wird. Hier liegt die einzige Moglichkeit einer wahrhaften Vol-
kerverstiandigung.” Scheffler 1921, 18.

103



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

re nach rein dsthetischen Gesichtspunkten ausgewihlt. Die Schopfer die-
ser Altidre werden folgerichtig auch zu Kiinstlern und sind nicht mehr
,hur religiose Spezialisten. Folgt man Martins Logik, die einen ,,abso-
luten Gehalt aller Kunstwerke voraussetzt, so konnen Altire — aus den
unterschiedlichsten Kulturen, aus unterschiedlichen Zeiten und Orten,
als Meisterwerke angeschaut werden. Zu dieser formalésthetischen
Wahrnehmung will er ermutigen. Jean-Hubert Martin mochte die unter-
schiedlichen Perspektiven der Ethnologie und der Kunst iiberwinden, in-
dem er geweihte Altire als dsthetische Gebilde présentiert. So wird bei-
spielsweise ein tibetischer Altar aus religioser Perspektive vom Kiinstler
selbst, dem Lama Tscheuky Séngué, als ,,Opfergabenstand” vorgestellt,”
der es dem Gldubigen erlauben soll, Verdienste zu erwerben. Fragen der
sozialen Konstruktion von Geschlecht oder von gesellschaftlichen Hie-
rarchien durch den Erwerb von religiosen Verdiensten werden ausge-
klammert.”' Die #sthetische Erfahrung tritt an die Stelle der religiésen
Erfahrung der geweihten Objekte, womit die religiosen Spezialisten
durch die Kunsthistoriker abgelost werden. Sie sind die neuen Uberbrin-
ger und Konstrukteure gesellschaftlicher Werte. Eine Pridsentation von
Religionen als Kunst verstellt somit einen kritischen Blick auf die darge-
stellten Phinomene und propagiert eben diese dsthetische Wahrneh-
mungsform als universal.

Historisch lisst sich diese elitire vormoderne Asthetiktheorie auf das
19. Jahrhundert zuriickfiihren: Wolfgang Kemp analysiert die Erfindung
der modernen Institution Museum als religios anmutende ,.h6here Wei-
he* fiir das Biirgertum, das sich mit der Definitionsmacht — und zugleich
mit der Versicherung ihres Geschmacks — iiber eine ,,Hochkunst® in
Konkurrenz zu Adel und Geistlichkeit stellte (vgl. Kemp 1987, 213). Die
Mbglichkeiten des Zugangs zu Sammlungen gibt laut Pierre Bourdieu
Aufschluss iiber Gesellschaftshierarchien. Haben die Herrschaftshduser
frilher dem Volk den physischen Zugang verweigert, so bleibt heutzuta-
ge breiten Bevolkerungsschichten der intellektuelle Zugang versperrt
(Bennet 1994, 10).%

20 Siehe die Objektbeschriftung zum tibetischen Altar und Beschreibung im
Katalog zur Ausstellung.

21 Auf die Konstruktion von Geschlecht durch ein religioses tibetisches Ri-
tual macht Toni Huber aufmerksam. Vgl. Huber 1994, 350-371.

22 Bennet argumentiert mit Pierre Bourdieu, dass Kunstgalerien diejenigen
Galerien sind, die am wenigsten der breiten Offentlichkeit zuginglich
sind, da das Konzept der Ausstellung sich damit abfinde, dass die Ord-

104



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Gegen diese Reduzierung von Asthetik zu einer ,,Asthetik als er-
zwungene Unmittelbarkeit” (Brock 1986) schreibt Bazon Brock in sei-
nem Werk ,,Asthetik als Vermittlung® (Brock 1976) an. Brock macht
darauf aufmerksam, dass die Asthetik einer Vermittlung bediirfe, da un-
sere  Wahrnehmungs-, Erkenntnis- und Erlebnisformen schon immer
vorgeprigt sind.”* Kunst ist demnach, um die Worte Norbert Schneiders
zu zitieren, Ausdruck eines metaphysischen Systems, ,,universalistisch
ausgerichtet auf den gottlichen Kosmos als letzte Seinsstruktur*
(Schneider 1997, 7).

In Anlehnung an Bazon Brocks Forderung einer ,,Asthetik als Ver-
mittlung® mochte ich zusammenfassen:

1. Es besteht die Gefahr der Sakralisierung bzw. Idealisierung von
Kunst.

2. Vermittlung ist fiir eine Demokratisierung des Museums notwen-
dig.

Das Museum hat ndmlich per definitionem durch das International
Council of Museums (ICOM) mindestens eine doppelte gesellschaftliche
Funktion: Es soll isthetischen Genuss und Bildung erméoglichen.”*

Der Lernort Museum, der seit der Franzosischen Revolution dem
Gedanken der Aufkliarung verpflichtet ist, verliert somit eine wichtige
Legitimation bzw. reduziert Bildung im idealistischen Sinne Wilhelm
von Humboldts auf die ,moralische Liuterung durch Schonheit von
Kunstwerken* (Vogtherr 1985, 49). Nimmt man aktuelle Forderungen
ernst, das Museum als ,,intervention in society” (O’Neill 1993) zu be-
greifen, das in aktuelle politische Diskurse eintritt,” so ergibt sich insbe-

nung hinter der Kunst fiir diejenigen unsichtbar bleibt, die nicht das notige
kulturelle Wissen haben.

23 Auch Wolfgang Welsch macht auf die Wichtigkeit der Wahrnehmung ge-
rade fiir die Reflexion und die Logik aufmerksam: ,,Die zur Aisthetik ge-
mauserte Asthetik wird zur prima philosophia, der gegeniiber Logik und
Ethik den Status von ,,Subdisziplinen* erhalten.” Zitiert nach: Seel 1997,
22,

24 ICOM spricht von ,,education and enjoyment®. Vgl. International Council
of Museums (ICOM): Statutes. Adopted by the 16th General Assembly of
ICOM. The Hague, 5 September 1989. Paris 1990. Artikel 2-Definitions.
Absatz 1.

25 Auch Pantke macht in ihrem Beitrag im vorliegenden Band darauf auf-
merksam, dass Museen zwar zum einen die Aufgabe des Konservierens

105



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

sondere bei der Prisentation von Religionen die Aufgabe der De-
konstruktion von sozialhistorischen Mythen. Religiose Erfahrung und
asthetische Erfahrung sind keine mystischen Begabungen, sondern durch
Sprache, Geschlecht, Alter, Kultur etc. vermittelt und werden in einem
bestimmten Wahrnehmungsraum als solche gedeutet (vgl. Kubach-
Reutter 1985, 130f). Gerade bei der Prisentation von Religionen ist da-
her eine kontextualisierte Vermittlungsstrategie notwendig, wollen die
Ausstellungsmacher und -macherinnen sich nicht auch zu Vertretern ei-
ner gottlichen oder idsthetischen Heilsbotschaft machen lassen. Museen
sind moderne Instrumente der Wissensvermittlung, die aufgrund ihrer
»erlebnisreicheren” Vermittlungsart auch unprivilegierte soziale Grup-
pen ansprechen kénnen.”®

Anders als Ausstellungsmacher, die in einer reinen &dsthetischen Pré-
sentation von Objekten die Antwort auf den alten Museumskrieg sehen,
und somit wieder eine dsthetische Bildung in den Vordergrund riicken,
mochte ich mit meinem Ansatz die Abhédngigkeit des &sthetischen Ur-
teils von einer ,,theoriegeleiteten Wahrnehmung* bewusst machen.

Das Museum als Kommunikationsort muss auch fiir eine &sthetische
Erfahrung aktive Vermittlungsarbeit leisten und die Besucherlnnen als
aktive Bedeutungsmacher mit einbezichen.”’

Die Kuratoren konnten im Lernort Museum den Weg der Konstrukti-
on von ,,profan* bzw. ,heilig* oder ,,authentisch* aufzeigen. Sie kdnnten
vermitteln, dass Werte wie Authentizitdt immer verbunden sind mit so-
zialem und materiellem Wert und der Vorstellung, es gibe eine univer-
selle Wahrheit.”® Die eigentlichen Bedeutungsmacher von ,heilig* bzw.

haben, zum anderen jedoch aktiv in gesellschaftliche Prozesse eingreifen.
Vgl. Pantke im vorliegenden Band.

26 Diese ,erlebnisreichere” Vermittlungsart bedeutet nicht zwangsldufig,
dass Museen zu ,,Themenparks* oder ,,Erlebniswelten werden miissen.
Zur Kritik an diesen beiden Formen der Vermittlungsstrategie vgl.
Drescher 2002.

27 Das Institut fiir Museum Studies in Leicester unter der Leitung von Eilean
Hooper-Greenhill (z.B. Hooper-Greenhill 1994) beschreibt den Wandel,
den Kommunikationstheorien fiir das Museum von einer positivistischen
zu einer konstruktivistischen Vermittlungsstrategie gegangen sind und
nunmehr die Bedeutung immer mehr auf den Besucher legen, der Wissen
konstruiert. Das mogliche Resultat hiervon, das ,,konstruktivistische Mu-
seum‘ wird dann von Hein 1999 zusammengetragen.

28 Zur Aufgabe der Dekonstruktion durch die Kuratoren vgl. Phillips 1997,
5-27.

106

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

»profan® jedoch bleiben die Betrachter und Betrachterinnen (vgl. hierzu
Brock 1998, 217-232; Kemp 1985).29 Dies wird auch deutlich aus der
Tatsache, dass ganz ungeachtet des vermeintlich sikularen Wahrneh-
mungraumes im Museum Menschen dort zur Andacht oder zum Gebet
niederknien (Kemp 1987, 185).%°

Religionen werden jedoch im Museum auch noch — wie bereits er-
wihnt — im Rahmen ihres kulturellen und historischen Kontextes ge-
zeigt. Das St. Mungo Museum of Religious Life and Art in Glasgow bie-
tet beide Préasentationsformen. Es befindet sich, wie ich im Folgenden
zeigen werde, auf dem Weg zu einem kritisch-religionskundlichen Mu-
seum, das versucht, in aktuelle gesellschaftliche Diskurse einzugreifen.’!

3. Auf dem Weg zu einem kritisch-religionskundlichen Museum:
Das St. Mungo Museum of Religious Life and Art

One Day, one of my children was asked, what are you?

He replied, ‘I really don’t know, my mother is French, my father is Scottish and
we are Jewish.’

He was asked if there was a football match, who would he support?

He said: ‘I should like it to be a draw.’*

Das St. Mungo Museum of Religious Life and Art 6ffnete seine Tiiren am
1. April 1993. Anfinglich als Besucherzentrum der anliegenden Glas-
gow Cathedral gebaut, wurde das Projekt 1990 aufgrund von finanziel-
len Problemen dem Glasgow City Council iiberantwortet (Dunlop 1998,
263). Der City Council versuchte das Projekt zu retten und diskutierte

29 Treinen erklirt hierzu, dass Wissen fiir eine Kommunikation im Museum
unbedingt notwendig ist. Isolierte Objekte bleiben ohne ,,Hinweise auf die
vom Aussteller intendierten Bedeutungsaspekte® unentschliisselbar, so
dass die ,,gewiinschte Wahrnehmungsrichtung* nicht aufgenommen wer-
den kann. Dies gilt es im Museum zu beriicksichtigen. Treinen 1996.

30 Auch aus Glasgow habe ich dhnliche Berichte erhalten. Dort versuchte ein
Muslim auf dem ausgestellten Gebetsteppich sein Gebet zu vollziehen.

31 Die Existenz des St Mungo Museums spiegelt meines Erachtens einen
wissenschaftlichen Zeitgeist wieder, nach dem Erkenntnisse und Wahrhei-
ten als historisch bedingt begriffen werden und sich nicht auf ein religio-
ses oder dsthetisches Erleben reduzieren lassen. In Glasgow wird nach der
sozialen Konstruktion von Religion gefragt.

32 The Herald, Glasgow, 21 Mirz 1994. Das Zitat ist einem Artikel zur Er-
offnung des St. Mungo Museums entnommen.

107



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

eine neue Idee fiir das Gebidude, um es einerseits fiir die mittelalterliche
Kathedrale zu erhalten, andererseits einem noch breiterem Publikum zu-
ginglich zu machen. Das Museum Department in Glasgow schlug ein
Museum vor, ,,which responded to the ancient religious site by celebrat-
ing the human search for the spiritual, not just in Scotland, but over five
continents and from earliest times to the present“.”> Dieses Konzept
wurde schlieBlich angenommen und mit dem Ziel durchgefiihrt, beider-
seitiges Verstidndnis und Respekt zwischen Menschen mit unterschiedli-
chem Glauben und ohne Glauben zu férdern (Dunlop 1998, 264).** Die
gesamte Ausstellung wurde von einem Team von Kuratoren und Kurato-
rinnen konzipiert. Harry Dunlop, einer der Kuratoren, gab hierzu fol-
gende Auskunft: ,,There were six people, and we all came from different
backgrounds. And we all had different points of view and that helped.
There were anthropologists, social historians, art historians, archeolo-
gists®.

Das St. Mungo Museum bietet ein dreigliedriges permanentes Aus-
stellungskonzept.” In dem ersten Raum wird religiose Kunst priisentiert,
im zweiten, dem Raum fiir religioses Leben, wird gezeigt, wie Religio-
nen den menschlichen Lebenslauf — von der Geburt bis zum Tod und
dariiber hinaus — beeinflussen. In diesem Raum finden sich auch Darstel-
lungen der sechs grofiten Religionen Glasgows. Im dritten Raum, dem
Raum ,,Religion in the West of Scotland®, wird gezeigt, wie sich alltdg-
liche religiose Praktiken der Migrantlnnen im schottischen Kontext ver-
dnderten. Wechselausstellungen finden in einem gesonderten Raum ih-
ren Platz.*

33 O’Neill, Mark: The St. Mungo Museum of Religious Life and Art. Unver-
offentlichtes Skript, 1.

34 Vgl. auch die Einleitung vom ehemaligen Direktor Julian Spalding im
Ausstellungskatalog ,,The St. Mungo Museum of Religious Life and Art.
Glasgow 1993, 6: ,....we hope that the museum will in some way contribu-
te to the creation of a society better able to celebrate and respect diversity
of belief.*

35 Die m.E. bisher einzige Analyse des St Mungo Museums in gedruckter
Buchform: Michel 1999. Michel analysiert hier das St Mungo Museum,
ausgehend von Besucherreaktionen, als einen Ort, der die ,,Selbigkeit*
(ipséité, 163) dekonstruiere und die ,,Pluralitdt” (la pluralité, 63) zelebrie-
re.

36 Das einleitende Video beschreibt das Museum folgendermafBen: ,,The mu-
seum features three main galleries. One gallery uses religious objects as
works of art to show the inspiration and power of religion. A second, the

108

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Anhand von Beispielen innerhalb der Rdume ,,Religiose Kunst* und
»Religioses Leben mochte ich nun kurz die Spannbreite der Vermitt-
lungsstrategien des Museums aufzeigen.

St. Mungo Museum of Religious Art

Abbildung 1: Blick in den Raum fiir religiése Kunst. Foto: S.K.

Im Raum fiir religiose Kunst (sieche Abb. 1) werden religiose Artefakte
wie in einem ,,Tempel der Kunst“ iiblich als Kunstwerke prasentiert. Die
Architektur des Raumes erinnert an Sakralbauten, zumal der Bau wie
erwihnt als Besucherzentrum der Kathedrale gedacht war. Alle Objekte
der Ausstellung werden in einer Vitrine prisentiert, deren Durchsichtig-
keit den Eindruck einer unerreichbaren Néhe erweckt, also als ,,begren-

religious life gallery looks at how religion is an important part of the hu-
man life circle, from birth throughout our lives and ultimately to death-
and beyond. Religion in the context of Scotland is explored in the third
gallery, where we discover how over the last 2000 years the area has been
home for different religions and denominations.*

109



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

zende Transparenz’’ interpretiert werden kann. Nur die iiberdurch-

schnittlich langen Erlduterungen zu den Kunstwerken konkurrieren mit
der Inszenierung der Exponate als ,,Meisterwerke®, die ihre ,,Wirkung*
beim Besucher im Museumstempel zu erzielen suchen. ,,Dieser Ort wur-
de erschaffen als ruhiger, besinnlicher Raum, der es den Leuten erlaubt,
die Objekte und deren Bedeutung zu erkunden und, was noch wichtiger
ist, was sie ihnen bedeuten®*® so Harry Dunlop, jetziger Direktor des
Museums. Auf das oben skizzierte spannungsreiche Verhiltnis von ds-
thetischer und religioser Erfahrung wird nicht hingewiesen.

Die ausfiihrlichen Erlduterungen iiber die Symbolhaftigkeit der Ex-
ponate geben nur die religiose Bedeutung wieder. Es wird von einem
einzigen ,,label”, d.h. einer einzigen Bedeutungszuschreibung ausgegan-
gen (vgl. Vogel 1990, 200).*” Andere Funktionen werden verschwiegen
(vgl. Busch 1987).

Es ist nicht das Anliegen des Museums, ,,das Heilige* darzustellen,
wie wir gleich sehen werden. Wenn es sich an dieser Stelle explizit ge-
gen die These Gerardus von der Leeuws gestellt hitte, die besagt, dass
alle groBe Kunst versuche, ,,das Heilige darzustellen (Arthur 1999,
14),40 wire es beziiglich der Unzulidnglichkeit, dieses darstellen zu kon-
nen, nicht angreifbar. So aber befindet es sich im Schussfeld zahlreicher
Kritiker, die eben diese fehlende Spiritualitdt vermissen und auch profa-
ne Kunst ausgestellt sehen wollen, da diese immer eine ,,aura of the sac-
red* habe (Arthur 1993).

Der allen Menschen gleichsam zugrunde liegende Lebenszyklus wird
im zweiten Raum, dem Raum fiir religioses Leben, als Ausgangspunkt
genommen, um die Einfliisse von verschiedenen Glaubenssystemen auf
das menschliche Leben zu zeigen.

Eine einleitende Wandtafel gibt im Raum fiir religioses Leben Aus-
kunft tiber Systematik und Intention des Dargebotenen. Der Text, der

37 Den aussagekriftigen Begriff der ,begrenzenden Transparenz“ habe ich
von Burghart Schmidt iibernommen. Vgl. Schmidt, 1994, 10.

38 ,,This was designed as a quiet reflective space which allows people to
explore the objects and their meaning, and more importantly, what they
mean to them.* (Dunlop 1998, 265)

39 Susan Vogel schlédgt vor, unterschiedliche labels an den Objekten anzu-
bringen, um Subjektivitit fiir den Besucher erfahrbar zu machen.

40 Interessant ist, dass alle Autoren dieses m.E. ersten Bandes iiber Religion
und Museum mit Ottos, Van der Leeuws oder Eliades Religionsbegriff ar-
beiten (vgl. Paine 1999).

110



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

unter dem Grundriss des Raumes steht, soll deshalb hier wiedergegeben
werden:

,In the centre section of this gallery the beliefs of the six world religions and
beliefs about afterlife in many faiths and periods are explored. The cases
against the walls show how religious beliefs affect people’s everyday lives
from birth to death. The display aims to show the separate dignity of each
faith, while also demonstrating the human themes which are common to many
religions. The objects on display are sacred to believers, and are treated with
respect. However this is not a religious place but a museum. We have there-
fore not tried to reconstruct altars or other settings but to suggest the meanings
of the objects by the symbolic shape of the backgrounds.

Oral testimony: Throughout the gallery you will be able to read and listen to
people of different faiths talking about their beliefs. We would like to thank
everyone, who by sharing their faiths, brought to the objects a sense of their
meaning and feeling they evoke. The tapes last just under 4 minutes.

Dates: Because this is a multi-faith museum we have used the international
dating system CE (Common Era) and BCE (Before Common Era).

Religious Life-Introduction: From birth to death and beyond rituals mark the
different stages of human life. Through prayer, meditating, singing, music and
dance, people try to approach the sacred. Religious beliefs sometimes rein-
force the social order and at other times cause revolution, war and death. Re-
ligion can also inspire people to live better lives, so they may receive bless-
ings now or be better prepared for the afterlife.*

Die Macher des St. Mungo Museums betonen, dass das Museum kein re-
ligioser Ort sei. Trotzdem kam es im Laufe der Anfangszeit zu Proble-
men mit Glaubigen, die ihre Religion nicht richtig reprisentiert sahen.
Fiir manche hat sich der Wandel von einem Kultobjekt in ein Museums-
stiick nicht automatisch mit diesem neuem Wahrnehmungsraum vollzo-
gen. Da das Museum auch Objekte, wie etwa den Elephantengott Ga-
nesha, ausstellt, die extra fiir die Ausstellung geweiht wurden, ver-
schwimmt die Trennungslinie zwischen Kult- und Kunstobjekt fiir den
Betrachter. Diese Eingangsstatue entstammt, so konnen wir in Englisch,
Urdu, Punjabi, Chinesisch und Gaelisch von der begleitenden Schriftta-
fel erfahren, dem hinduistischen Kontext, der aufgrund seiner Einbettung
anderer Gottheiten in den eigenen Pantheon fiir religiose Toleranz be-
kannt ist und auf eben diese den Besucher einstimmen soll. Auch beim
Eingangsobjekt des Raumes fiir Religidses Leben, dem Dancing Skele-
ton, wird der Besucher verunsichert. Das Skelett ist , Kunstwerk® und
»~Ritualobjekt“ und wurde in Mexiko zum Festival des ,,Day of the
Dead” angefertigt, einem Tag, an dem die Toten die Lebenden aufsu-

111

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

chen, um von ihren Verwandten Gaben zu erhalten.’ Dieses Objekt
wurde eigens fiir das Museum erschaffen. Sabine Offe nennt die unter-
schiedlichen Bedeutungszuschreibungen von Objekten im Museum eine
»semiotische Wippe*, da sie zwischen semantischen Oppositionen hin
und her kippen (Offe 1995). Die Objekte sind Zeichen — religidse und
museale, die iiber beide Bezugssysteme Auskunft geben konnten, jedoch
an sich stumm seien.

In diesem Teil der Ausstellung finden sich ebensolche ,,ehrwiirdige*
und ,,authentische* Museumstiicke, wie etwa ein Florentinischer Engel
aus der Vitrine ,,die Vermittler (Go-Betweens) wie im ersten Raum.
Harry Dunlop erklédrte mir die Zusammenstellung der Exponate folgen-
dermalen:

»That (die Auswahl, S.K.) drives people nuts sometimes. We deliberately mix
the objects together, because of two reasons: One is we wanted to mix the
precious art, the Florentine angels with the 19th century Catholic tacky ob-
jects, because all these objects are precious to people. So some people com-
municate through these things. Sometimes even directly to these things.*

Ein personliches Statement einer Gldubigen, aus der thematischen Vitri-
ne zum Christentum zeigt die Konstruiertheit von Religionen durch
Sprache und die Konstruktion von Geschlecht durch Religion:

,If I read the gospels and it says ‘brothers’ I read brothers and sisters. People
say it’s only language but language shapes our whole society. It shapes the
way we think.*

Das St. Mungo Museum kann in diesem Sinne als ,,intervention in socie-
ty” begriffen werden, da es beschreibt, analysiert, die von den Muse-
umsmachern intendierte Wahrnehmungsrichtung anzeigt und selbst of-
fen fiir Verdnderungen ist. Dies wurde deutlich, als die Beschriftung ei-
ner Fotographie, die ein junges dgyptisches Madchen wihrend ihrer Kli-
torisbeschneidung zeigt, nach einiger Zeit so abgeédndert wurde, dass die
menschenunwiirdige Praxis explizit verurteilt wurde.

41 Das Label besagt Folgendes: ,,Dancing Skeleton. Life forms burst from
this Mexican dancing skeleton inspired by the festival of the Day of the
Dead. Early November the dead return to accept offerings from living re-
latives. The Day of the Dead festival combines the Christian feasts of all
Saints and all Souls Day. Papier maché skeletons like this have become
popular in Mexico city where this one was made for the museum by the
Lineares family in 1992.

112

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Sind Kritiken an das Museum herangetragen worden, so meist von
religioser Seite, da sich die Gruppen nicht adidquat dargestellt sahen. Der
Theologe Chris Arthur legt in seinem Aufsatz ,,Exhibiting the Sacred*
dem Museum zur Last, dass das Anliegen des Museums nicht das der
Religionen sei. Es spiire nicht das Heilige auf, sondern kiimmere sich um
,,Unwesentliches™ und nicht um sein ,,transcendent core (Arthur 1999,
25). Jedoch gerade die Intention des Museums, Marginales in das Zent-
rum der Betrachtung zu riicken und die Vielfalt der Erscheinungen zu
zeigen, ist zeitgemiB und erstrebenswert. Die Ausstellung zelebriert die
,Differenz und dekonstruiert ,,Selbigkeit” bzw. , Identitdten*. Das Reli-
giose ist nicht das reale Ziel des Museums, sondern Pluralitit. Nicht das
Absolute, sondern das Relative wird gefeiert und ausgestellt (Michel
1999, 155).

Die ,,Religious Life* Ausstellung im St. Mungo Museum bietet zahl-
reiche Zeichentriger, die aus unterschiedlichen Perspektiven Zuschrei-
bungen erfahren und mehr als nur religiose Identitdtszuschreibungen er-
lauben. Der dritte Teil der Ausstellung ,,Religion in the West of Scot-
land®, der hier nicht néher besprochen wurde, reflektiert zudem die pro-
zesshafte Konstruktion von religiosen Identitéiten, die in der Neuveror-
tung von Migrationskulturen in den schottischen Kontext stattfindet.
»Hybride Kulturen®, ,,gebrochene®, ,inkohérente* Biographien stellen
sich hier vor und verweisen iiberkommene Vorstellungen von Identitét
als ,,geradlinig® und ,,stimmig® in den Bereich der Ideologien.*’

Nachwort oder: ,,0:0 Unentschieden*‘?

Zusammenfassend mochte ich festhalten: Religionen werden als religio-
se Kunst im Kunstmuseum thematisiert oder im Rahmen ihres Kontextes
in ethnologischen Ausstellungen.

Erst neuerdings treten vergleichende religionskundliche Ausstellun-
gen (St. Mungo; Museum of World Religions) mit unterschiedlichen In-
tentionen an die Offentlichkeit. Aufgrund der Komplexitit der Entwick-
lung der modernen Institution Museum und der Entwicklung der Diszip-
linen der Kommunikationstheorie(n), der Kunstgeschichte(n) und der
Religionswissenschaft oder Kulturwissenschaft(en) lassen sich keine
eindeutigen Zuschreibungen vornehmen. Beschreibungen von Ausstel-

42 Viele zeitgenossische Wissenschaftler feiern ,hybride Kulturen“ als Ant-
wort auf den von Samuel Huntington prophezeiten ,,Clash of Civilizati-
on“. Vgl. z.B. Bhaba 2000.

113



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

lungen als ,,religios®, ,,kulturhistorisch®, ,,formaldsthetisch®, , kontextua-
lisiert®, ,,positivistisch® oder ,,konstruktivistisch* kénnen jedoch wichti-
ge Koordinaten sein, um die Vermittlungsintentionen und -strategien von
Religionen zu beschreiben. ,,Museen als Agenten Gottes“, die von einer
universellen Wahrnehmung ausgehen und eine formalésthetische Présen-
tationsart fiir eine Identifizierung von &sthetischer und religidser Erfah-
rung auswihlen, so mein Fazit, sind obsolet und werden weder einem
neuen Kunstverstindnis noch einem Religionsbegriff gerecht, der Reli-
gion als einen identitétsstiftenden Faktor begreift, der in der Realitit mit
anderen Faktoren konkurriert. Ausstellungen hingegen konnten die
Hybriditdten aller Kulturen (vgl. Bhabha 2000) ausstellen und — wie im
St. Mungo Museum versucht — multiple Identitdten (Schottisch, Franzo-
sisch, Jidisch) dekonstruieren, um eindeutige Identitdtszuschreibungen
als politische Instrumentalisierungen zu entlarven.

Literatur

Alpers, Svetlana (1990): The Museum as a Way of Seeing. In: Karp,
Ivan; Steven, D. (Hg.): Exhibiting Cultures. The Poetics and Politics
of Museum Display. Philadelphia, 25-32

Arthur, Chris, (1993): Art of the Immaterial. The Times Higher. 4. Juni
1993. Glasgow

Arthur, Chris (1999): Exhibiting the Sacred. In: Paine, Crispin (Hg.):
Godly Things. Museums, Objects and Religion. Leicester, 1-27.

Asad, Talal (1997): Genealogies of Religion. London

Augé, Marc (2001): kunst, ethnologie, religion. In: Martin, Jean Hubert:
altire — Kunst zum Niederknien. Katalog zur Ausstellung im museum
kunst palast. Diisseldorf, 22-25

Bennet, Tony (1994): The Birth of the Museum: History, Theory, Poli-
tics. London

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur. Tiibingen

Brock, Bazon (1976): Asthetik als Vermittlung. Arbeitsbiographie eines
Generalisten. Koln

Brock, Bazon (1986): Asthetik gegen erzwungene Unmittelbarkeit. Die
Gottsucherbande. Schriften 1978-1986. K6ln

Brock, Bazon (1998): Der Kiinstler als gnadenloser Konkurrent Gottes.
In: Herrmann, Jorg (Hg.): Die Gegenwart der Kunst: dsthetische und
religiose Erfahrung heute. Miinchen, 217-232

Busch, Werner (Hg.) (1987): Funk Kolleg Kunst. Bd. 1.: Eine Geschich-
te der Kunst im Wandel ihrer Funktionen. Miinchen

114



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Clifford, James (1990): Sich selbst Sammeln. In: Korff, Gottfried; Roth,
Martin (Hg.): Das historische Museum. Frankfurt/Main

Documenta und Museum Fridericianum (Hg.) (2002): Documenta 11,
Platform 5: Ausstellung/Exhibition. Kurzfiihrer/Short Guide. Kassel

Drescher, Bettina (2002): Immersion und Irritation. Zu inhaltlich-
konzeptionellen und gestalterischen Tendenzen in Wissenschaftspra-
sentationen. Unverdffentlichte Dissertation an der Karl-Franzens-
Universitit Graz am Institut fir Geschichte

Dunlop, Harry (1998): Religious Life and Art. St. Mungo Museum in
Glasgow. In: Dladmark, J.M: In Search of Heritage. As Pilgrims or
Tourists? Aberdeen

Firsching, Horst/Schlegel, Matthias (1998): Religiose Innerlichkeit und
Geselligkeit. Zum Verhéltnis von Erfahrung, Kommunikabilitdt und
Sozialitdt — unter besonderer Beriicksichtigung des Religionsverstind-
nisses Friedrich Schleiermachers. In: Tyrell, Hartmann; Krech, Volk-
hard; Knoblauch, Hubert (Hg.): Religion als Kommunikation. Wiirz-
burg, 31-81

Gaehtgens, Thomas W. (1992): Die Berliner Museumsinsel im deut-
schen Kaiserreich. Miinchen, 136

Geertz, Clifford (1994): Dichte Beschreibung. Frankfurt/Main

Gladigow, Burkhard (1988): Religionsgeschichte des Gegenstandes —
Gegenstidnde der Religionsgeschichte. In: Zinser, H. (Hg.): Religi-
onswissenschaft. Eine Einfiihrung. Berlin, 6-37

Gottowik, Volker (1997): Konstruktion des Anderen. Berlin

Heiler, Friedrich (1961): Erscheinungsformen und Wesen der Religion.

Hein, George E. (1999): Learning in the Museum. Leicester

Herrmann, Jorg (Hg.) (1998): Die Gegenwart der Kunst: dsthetische und
religiose Erfahrung heute. Miinchen

Hochreiter, Walter (1994): Vom Musentempel zum Lernort: Zur Sozial-
geschichte deutscher Museen 1800-1914. Darmstadt

Hooper-Greenhill, Eilean (1994): The Educational Role of the Museum.
London

Huber, Toni (1992): Why Can’t Women Climb Pure Crystal Mountain?
Remarks on Gender, Ritual and Space in Tibet. In: Tibetan Studies.
Oslo, 350-371

James, William (1997): Die Vielfalt religioser Erfahrung. Frank-
furt/Main

JauB, Hans Robert (1996): Kleine Apologie der dsthetischen Erfahrung.
In: Stohr, Jiirgen (Hg.): Asthetische Erfahrung heute. K6In

115



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

Joachimides, Alexis (1995): Die Schule des Geschmacks. Das Kaiser-
Friedrich-Museum als Reformprojekt. In: Joachimedes, Alexis; Kuh-
rau, Sven; Vahrson, Viola; Bernau, Nikolaus (Hg.): Museumsinsze-
nierungen. Dresden, 142-156

Joachimides, Alexis (2001): Die Museumsreformbewegung in Deutsch-
land und die Entstehung des modernen Museums 1880-1940. Dresden

Kemp, Wolfgang (Hg.) (1985): Der Betrachter ist im Bilde: Kunst-
wissenschaft und Rezeptionsisthetik. K6ln

Kemp, Wolfgang (1987): Kunst kommt ins Museum. In: Busch, Werner
(Hg.): Funk Kolleg Kunst. Bd. 1: Eine Geschichte der Kunst im Wan-
del ihrer Funktionen. Miinchen, 205-229

Kemp, Wolfgang (1987): Kunst wird gesammelt. In: Busch, Werner
(Hg.): Funk Kolleg Kunst. Bd. 1: Eine Geschichte der Kunst im Wan-
del ihrer Funktionen. Miinchen, 185-204

Kimmerle, Heinz (2000): Philosophien der Differenz. Wiirzburg

Kohl, Karl-Heinz (2000): ,,dies ozeanische Gefiihl...” — Anmerkungen
zu einer neueren Bestimmung von Religion. In: Baumunk, Bodo-
Michael; Thimme, Eva Maria (Hg.): V) Glauben. 7 Hiigel — Bilder
und Zeichen des 21. Jahrhunderts. Ausstellung im Marin-Gropius-Bau
Berlin vom 14. Mai — 29. Oktober 2000. Bonn, 81-85

Kubach-Reutter, Ursula (1998): Uberlegungen zur Asthetik in der Eth-
nologie und zur Rolle der Asthetik bei der Prisentation volkerkundli-
cher Ausstellungsgegenstinde. Eine Studie zur Museumsethnologie.
Niirnberg

Lanwerd, Susanne (1999): Kunst/Asthetik. In: Auffahrt, C.; Bernhard, J.;
Mohr, H. (Hg.): Metzler-Lexikon Religion. Bd. 2. Stuttgart, 292-299

Lanwerd, Susanne (2002): Religionsésthetik. Studien zum Verhiltnis
von Symbol und Sinnlichkeit. Wiirzburg

Lanwerd, Susanne (2002): Die Bildformel Pieta. Religios tradierte Ge-
schlechterbilder in Symbolisierungen des Nationalsozialismus. In: E-
schebach, Insa; Jacobeit, Sigrid, Wenk, Silke (Hg.): Gedéchtnis und
Geschlecht. Frankfurt/New York, 163-180

Lesch, W. (Hg.) (1994): Theologie und é&sthetische Erfahrung. Beitrige
zur Begegnung von Religion und Kunst. Darmstadt

Margreiter, Reinhard (1997): Erfahrung und Mystik: Grenzen der Sym-
bolisierung. Berlin

Martin, Jean Hubert (2001): altire — Kunst zum Niederknien. Katalog
zur Ausstellung im Museum Kunst Palast. Diisseldorf, 8-15

Michel, Patrick (1999): La Religion au Musée. Croir dans I’Europe
contemporaire. L.’Harmattan

116



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Miiller, Erst (1998): Beraubung oder Erschleichung des Absoluten?
Das Erhabene als Grenzkategorie dsthetischer und religioser Erfah-
rung. In: Herrmann, Jorg (Hg.): Die Gegenwart der Kunst: dsthetische
und religiése Erfahrung heute. Miinchen, 144-164

O’Doherty, Brian (1986): Inside the white Cube. The Ideology of the
Gallery Space. San Francisco

O’Neill, Mark (1993): Keeping the Faith. In: Museums Journal. Mai, 22

Offe, Sabine (1995): Schaustiick und Gedéchtnis: Jidisches im Museum.
In: Friedl, Gottfried (Hg.): Wie zu sehen ist. Essays zur Theorie des
Ausstellens. Museum zum Quadrat. No. 5. Wien

Otto, Rudolf (1991): Das Heilige. Miinchen: C.H. Beck [Erstausgabe
1917]

Paine, Crispin (Hg.) (1999): Godly Things. Museums, Objects and Re-
ligion. Leicester

Phillips, David (1997): The Cult of Saints and the Cult of Art. In: Ders.:
Exhibiting Authenticity. Manchester, 5-27

Roller, Dirk (1998): Religionsunterricht als Zeichenbildung. Frank-
furt/Main

Rubin, William (Hg.) (1984): ,Primitivism‘ in Modern Art: Affinity of
the Tribal and the Modern. 2 Bde, New York

Sabbatucci, Dario (1988): Kultur und Religion. In: Cancik, H.; Gladi-
gow, B.; Laubscher, M. (Hg.): Handbuch religionswissenschaftlicher
Grundbegriffe. Bd. 1. Stuttgart, 43-59

Scheffler, Karl (1921): Berliner Museumskrieg. Berlin

Schmidt, Burghart (1994): Postmoderne — Strategien des Vergessens.
Frankfurt/Main

Schmied, Wieland (1990): GegenwartEwigkeit. Gedanken zu Konzept,
Sinn und Problematik dieser Ausstellung. In: Schmied, Wieland,
Schilling, Jirgen (Hg.): GegenwartEwigkeit. Spuren des Transzen-
denten in der Kunst unserer Zeit. Katalog zur Ausstellung im Martin-
Gropius-Bau Berlin vom 7. April — 24. Juni 1990. Stuttgart, 11-26

Schneider, Norbert (1997): Geschichte der Asthetik von der Aufkldrung
bis zur Postmoderne. Stuttgart

Seel, Martin (1997): Asthetik und Aisthetik. Uber einige Besonderheiten
dsthetischer Wahrnehmung. In: Recki, Birgit; Wiesing, Lambert
(Hg.): Bild und Reflexion. Miinchen

Sharf, Robert H. (1998): Experience. In: Taylor, Mark C. (Hg.): Critical
terms for religious studies. Chicago, 94-116

Stohr, Jurgen (Hg.) (1996): ,,Das Geistige in der Kunst™“ oder wo die
Zeitgeister sich scheiden. In: Ders.: Asthetische Erfahrung heute. Kéln

117



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

Syring, Marie Luise (2001): ethnologie und kunst — eine trennung fiir
immer? In: Oh! Cet écho! Museum kunst palast magazin, Nr. 2, 14-19

Treinen, Heiner (1996): Ausstellungen und Kommunikationstheorie. In:
Museen und ihre Besucher. Herausforderungen in der Zukunft. Haus
der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland. Berlin, 60-71

Vahrson, Viola (1995): Die Krise der historischen Kunstbetrachtung.
Die Berliner Abguflsammlung zwischen Enzyklopéddie und Aura. In:
Joachimedes, Alexis; Kuhrau, Sven; Vahrson, Viola; Bernau, Niko-
laus (Hg.): Museumsinsezenierungen. Dresden, 82-91

Vasari, Giorgio (2000): Das Leben von Lionardo da Vinci, Rafael von
Urbino und Michelagnolo Buonarroti. (Herausgegeben von Roland
Kanz nach der Edition von Ludwig Schorn und Ernst Forster) 6 Bde.
Stuttgart [Erstausg. 1550]

Vogel, Susan (1985): African Masterpieces from the Museé de
I’Homme. New York

Vogel, Susan (1990): Always True to the Object, in our Fashion. In:
Karp, I.; Lavine, D. S. (Hg.): Exhibiting Cultures. The Poetics and
Politics of Museum Displays. Philadelphia, 191-294

Vogtherr, Christoph Martin (1985): Kunstgenuf3 versus Kunstwissen-
schaft. Berliner Museumskonzeptionen bis 1830. In: Joachimides, A-
lexis; Kuhrau, Sven; Vahrson, Viola; Bernau, Nikolaus (Hg.): Muse-
umsinszenierungen. Dresden

von Briick, Michael (1999): Wunschbilder der Hoffnung. In: Feuilleton-
Beilage der Siiddeutschen Zeitung, 8./9. Mai, Nr. 105, I

ZilleBen, Dietrich (1999): Phanomenologische Religionspadagogik: Dis-
kurs und Performance. In: Dressler, Bernhard; Johannsen, Friedrich;
Tammeus, Rudolf (Hg.): Hermeneutik Symbol Bildung. Neukirche-
ner, 84-104

118



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.
SABINE OFFE

Ich trat in dieses Heiligtum, und meine Verwunderung iiberstieg jeden Beg-
riff, den ich mir gemacht hatte. Dieser in sich selbst wiederkehrende Saal, in
welchem Pracht und Reinlichkeit bei der grof3ten Stille herrschten, die blen-
denden Rahmen, alle der Zeit noch néher, in der sie verguldet wurden, der ge-
bohnte Fulboden, die mehr von Schauenden betretenen als von Arbeitenden
benutzten Riaume gaben ein Gefiihl von Feierlichkeit, einzig in seiner Art, das
um so mehr der Empfindung &hnelte, womit man ein Gotteshaus betritt, als
der Schmuck so manches Tempels, der Gegenstand so mancher Anbetung hier
abermals, nur zu heiligen Kunstzwecken aufgestellt schien.

Goethes Erinnerung an einen Besuch in der Dresdner Gemildegalerie
bestitigt eine oft konstatierte Affinitdt zwischen ,,Heiligtum®, ,,Gottes-
haus®, ,,Tempel“, sakralen Rdumen also, und dem profanen Museum.
Das ist keineswegs selbstverstdndlich, sind doch Museen Gebédude, die
nicht zur hoheren Ehre Gottes oder der Gotter, sondern fiir eine sich in
doppeltem Sinne bildende biirgerliche Offentlichkeit eingerichtet wur-
den. Museen entstehen im Prozess der Aufkldrung. Sie sind eine Institu-
tion, die Rdume nicht nur fiir Ausstellungen, sondern fiir 6ffentliche De-
batten tiber Wissens- und Wertebestinde biirgerlicher Kultur, iiber Ver-
nunft und Legitimation politischer und religioser Autoritéiten bereitstellt.
Ihre Entstehung und Einrichtung ist Teil gesellschaftlicher Selbstver-
standigung iiber die Konstruktion und Rekonstruktion von Vorstellungen
tiber Glauben und Aberglauben, Kunst und Wissenschaft, Geschichte
und Gedichtnis. Sie sind durchaus keine Gotteshiuser, sondern ,,moder-
ne“ Institutionen, die den Geltungsanspruch von Religion, deren An-
spruch auf die Besetzung einer hegemonialen Position verbindlicher
Wahrheit, der Kritik aussetzen.

Aber die Reminiszenz des Sakralen, die Goethe beim Betreten des
Museums verzeichnet, verweist auf die komplexere Genealogie der Insti-
tution. Zwar entstehen Museen im Verlauf und als Ergebnis von Erosion
und Substitution der Autoritét religioser (und feudaler) Einrichtungen.
Aber sie 16sen religiose Einrichtungen nicht nur ab, sondern sie treten in
einem mehrfachen Sinne deren Erbe an.

119

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

Zum einen sind Kirchen, Tempel, Kloster, ,Heiligtiimer* aller Art
seit jeher nicht lediglich ,,Gotteshduser”, Rdume jenseits der profanen
Welt, sondern sie sind Museen avant la lettre, in denen neben den Glau-
bigen auch die Neugierigen ihrer Schaulust an kultischen Merkwiirdig-
keiten aus den Kunst- und Wunderkammern der einheimischen Religion
und an ganz profanen Merkwiirdigkeiten aus exotischen Weltgegenden
frénen konnten.

,Einige Kirchen besallen riesige Eier, Zihne und Knochen, die an Mauern und
Decken aufgehidngt waren. Beispiele dafiir sind das Horn des Einhorns von
Saint-Denis auf seiner Siule; drei ,,Zihne eines Riesen, die im vierzehnten
Jahrhundert in der Kirche der Annunziata in Trapani ausgestellt wurden (der
Rest des Riesen war Boccaccio zufolge zu Staub zerfallen); zwei Walrippen,
die der Schlosskirche zu Allerheiligen in Wittenberg im Jahre 1331 vom Her-
zog von Pommern geschenkt worden waren; sowie die unzéhligen Strauf3enei-
er, die zum Standardrepertoire solcher Ausstellungen gehorten (Daston/Park
2002, 93).

Mit der Erfindung des biirgerlichen Museums wurde das ehrfiirchtige
Staunen angesichts solcher Beispiele fiir die Vielfalt von Gottes Schop-
fung auch in den Gotteshdusern zunehmend sikularisiert, auch sie wur-
den, wie Museen, Ziele eines internationalen Tourismus biirgerlicher
Bildungseliten.

Zum anderen beerben Museen seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert
die Hiuser Gottes bekanntlich auch in durchaus nicht-metaphorischem
Sinne: Das Eigentum von Kirchen und Klostern wird mit den Bilder-
stiirmen in der Folge der Franzosischen Revolution in grofem Umfang
Raubgut und Beute der Museen und damit zu dem, was die Reprisentan-
ten der Institution bis heute unter der Bezeichnung ,,Sammlung* gern
verharmlosen. Weniger revolutiondr als kommerziell, aber ebenfalls sehr
ertragreich fiir Museen ist der im 19. Jahrhundert einsetzende Giiter-
transfer zwischen Museen, Kunstmarkt und Mizenaten und kirchlichen
Einrichtungen, in dem Liebe zur Kunst mit Geschiftssinn, Frommigkeit
mit Habgier und dhnliche Leidenschaften je nach Situation wechselseitig
kooperieren oder konkurrieren konnen. Die scheinbare Profanierung
kirchlicher Giiter, die diesen Weg nehmen, wird wieder aufgehoben,
wenn sie mit der Exposition im Museum erneut dem Tausch entzogen,
aus sakralen zu profanen Reliquien und als solche in neue, aber durchaus
kultische Praktiken eingebettet werden.

Denn in einem dritten Sinne sind Museen nicht nur Erben (legitime
und illegitime) von ,,Gotteshdusern™ und Heiligtiimern, die zu Teilen de-
ren funktionalen und materialen Hinterlassenschaften iibernehmen, son-

120

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

dern treten als Rivalen auf, verdringen die Kirchen aus zentralen gesell-
schaftlichen Positionen, die sie nun ihrerseits usurpieren. Die profanen
Museen werden selbst Orte kultischer Handlungen und Erfahrungen, die
geschiitztes, geheiligtes Privileg von Kirchen und Tempeln gewesen wa-
ren. Museumsbauten iibernehmen zentrale Konzepte sakraler Architek-
tur, die, wie das Eingangszitat zeigt, ihnen nicht duflerlich, bloBe Fassa-
de, bleiben, sondern Verhalten, Wahrnehmung und Empfindungen der
Besucher steuern. Diese sakralen ,,Raumprogramme*®, wie ich sie in An-
lehnung an Aby Warburgs Bildprogramme nennen will, lassen sich be-
schreiben und lesen als eine kulturelle Praxis, die die Bedeutung von
Museen iiber ihre Funktion als Ausstellungsorte hinaus erschliefbar
macht. ,,Raum* bezeichnet im folgenden weder nur physische Riume
noch lediglich soziale Konstruktionen, sondern das Ergebnis einer
Wechselwirkung zwischen der Materialitidt des einen und den Erfahrun-
gen, die Subjekte damit machen im Prozess von Praktiken der Bebau-
ung, der Begehung, der Wahrnehmung, der Benennung, der Inszenierung
von Ritualen.

Die soziale und materiale Konstruktion von traditionell sakralen
Riumen ist zundchst und vor allem ausgerichtet auf die Unterscheidung
und Abgrenzung von profanen. Sie markiert Machtverhiltnisse, ent-
scheidet {iber Inklusion und Exklusion von Glidubigen und Nicht- oder
Andersglidubigen. Am Beispiel christlicher Sakralbauten ebenso wie an
denen anderer religioser Traditionen ldsst sich zeigen, dass das Ziel to-
pographischer und gesellschaftlicher Markierungen zunichst die Stand-
ortwahl bestimmt. Kirchen und Tempel besetzen das Zentrum von Dor-
fern und Stddten oder werden an prominenten ex-zentrischen Orten er-
richtet, die von der Natur wie dafiir vorgesehen erscheinen, auf einem
Hiigel oder Berg, in Grotten oder Hainen. Himmelwirts ragende Tiirme
oder monumentale Kuppeln unterscheiden sakrale Gebédude architekto-
nisch von profanen Wohnbauten, dringen sich der Wahrnehmung un-
tibersehbar auf, dienen der lokalen Orientierung bis heute. Hohe Schwel-
len grenzen sakrale Innenrdume ab gegen profane AuBenrdume. Deren
Uberschreiten oder Uberwindung ist bereits Teil einer rituellen Trans-
formation, einer Passage, und Voraussetzung fiir eine verdnderte Selbst-
und Raumerfahrung. Das symbolische Programm sakraler Rdume ver-
weist die Lebenden auf ein Jenseits der profanen Welt und vergénglicher
Korper, bildet Zentren, in denen transzendentes ,,Heiliges* und empiri-
sche Realitéit einander beriihren und in den Rahmen kosmogoner Ord-
nungsvorstellungen gestellt werden. Ob das Kreuz, der menschliche
Korper oder geometrische Modelle der Welt das Maf fiir den Grundriss

121

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

sakraler Rdume bilden, immer setzen sie die Orientierung auf eine rdum-
liche und symbolische Mitte, die ihre AuBenansicht charakterisiert, im
Innenraum fort. In christlichen Kirchen bilden Altar und Kreuz das
raumliche ebenso wie das Zentrum des religiosen Weltbildes, die Passi-
on Jesu. Das Opfer des Gottessohns ist Vorbild und Sinnbild individuel-
ler und kollektiver Leidenserfahrungen und Lebensvorstellungen. Die
Bereitschaft zum Opfer — in der Askese, der Néchstenliebe, aber auch im
Martyrium — wird im rituellen Vollzug des Abendmahls bestitigt. Die
Erzéhlung von Opfern und Opferungen als Ursprungsmythos von Kultur
bleibt auch dort, wo das Opfer Jesu als stellvertretendes und damit myt-
hische Griindungsopfer {iiberwindendes gedeutet wird, im Zentrum
christlicher Uberlieferung und in der den Gliubigen iibereignete Aufga-
be der Leidensnachfolge erhalten. Bereits im friihen Christentum werden
Altdre tiber Gribern christlicher Martyrer errichtet, fundiert das Geden-
ken an die Opfer die Identitdt der religiosen Gedidchtnisgemeinschaft
(Hoffmann-Curtius 1989, 283).

Das symbolische Zentrum, das das (abwesende) ,,Heilige* einnimmt,
materialisiert sich in der Anlage und Ausstattung sakraler Rdume. Gliu-
bige und Priester folgen der Orientierung in Liturgie und Ritual, in Pro-
zessionen, auf Kreuzwegen, durch Gebete, Kniefall, Priesterzeremonien.
Solchen Ritualen kommt bei der Konstitution von Rdumen als Erfah-
rungsrdume, seien sie profane oder sakrale, eine hervorragende Rolle zu,
denn Rituale vermitteln zwischen materialem Raum und menschlichen
somatischen, kognitiven, emotionalen Erfahrungen. Sie markieren und
begrenzen einen Raum, innerhalb dessen besondere Regeln gelten und
schaffen offentlich sichtbare Bedeutung, die sie performativ in Szene
setzen. Die korperliche Beteiligung am Ritual im Raum bestitigt die Be-
ziehung zwischen Beteiligten und Erfahrung oder Ereignis als eine ein-
deutig affirmative. Die neuere Ritualforschung sieht Rituale nicht in ers-
ter Linie als Ausdruck von (Glaubens-)Uberzeugungen, also als ,,authen-
tische” Reprisentation innerer Uberzeugungen. Vielmehr lassen sie sich
ganz unabhéngig davon lesen, denn die korperliche Teilnahme allein
setzt bereits kulturelle Bedeutungen, die ohne den Akt der Teilnahme
nicht existieren wiirden. Was immer diejenigen, die zu Altdren stromen
oder vor Heiligenbildern niederknieen, dabei glauben oder nicht glauben
mogen — zu sehen ist, dass sie mitmachen. Rituale demonstrieren Kon-
sens.

Die Moglichkeiten rdaumlicher Symbolisierungen ,heiliger Orte sind
variantenreich, aber doch begrenzt. Licht und Dunkel, Schrein und Altar,
auf- oder absteigende Treppen, Dome, Tiirme und Katakomben, Sdulen

122



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

und Podeste bilden ein sich wiederholendes Repertoire in der europii-
schen und auBereuropiischen Reprisentationsgeschichte von Religionen.
Sowenig sich daraus auf fundamentale Gemeinsamkeiten der Religio-
nen, anthropologisch existentielle Religionsbediirfnisse oder eine Uni-
versalitit der Erfahrung des ,,Heiligen*, wie sie die dltere Religionspha-
nomenologie voraussetzte, schliefen lisst, sowenig wiirde allein die U-
bernahme oder Inanspruchnahme dieses Repertoires rechtfertigen, Mu-
seen kurzerhand als sakrale Riume zu bezeichnen. Es kommt vielmehr
darauf an, diese Raumprogramme auf ihre jeweiligen historisch und kul-
turell spezifischen Aktualisierungen zu befragen. Erst im Kontext einer
situationsbezogenen Deutung lésst sich der kulturelle Sinn der Verwen-
dung und des Einsatzes solcher Raumprogramme und -programmatik
verstehen. Anders gesagt: das Erbe sakraler Raumprogramme, das das
biirgerliche Museum iibernimmt, verweist nicht auf die Konstanz ihrer
Bedeutungen, sondern darauf, dass sie geeignet sein konnten, verdnderte
Welt- und Selbstdeutungen im Medium des Vertrauten zu vermitteln.

Ubersiedeln mit der Aufklirung Tremendum und Faszinosum des
»Heiligen aus den ,,Tempeln“ in die profanen Riume des Museums?
Welche Elemente sakraler Architektur werden von Museumsbauten ii-
bernommen und in welcher Weise kodieren diese deren traditionellen
Botschaften neu, entwickeln eine eigene Semantik? Welche Affinitdten
und Differenzen zwischen sakralen Rdumen und den profanen des Mu-
seums lassen sich ausmachen? Diesen Fragen gehe ich im folgenden am
Beispiel von drei Museen nach, deren erstes am Anfang der Konzeptua-
lisierung biirgerlicher Museen stand, deren zweites deren Hohepunkt und
Ausformulierung bildet, und deren drittes diese heute riickblickend in-
frage stellt. Das erste Beispiel ist Etienne Boullées Museumsentwurf von
1783, das zweite Schinkels ,,Altes Museum‘ von 1830, das dritte Daniel
Libeskinds Jiidisches Museum in Berlin.

Etienne Boullées Vision gebliebener Museumsentwurf von 1783 steht,
wie gesagt, am Beginn der biirgerlichen Museumsidee und nimmt cha-
rakteristische Elemente sakraler Raumprogramme auf. Die Auflenansicht
zeigt einen gewaltigen quadratischen Bau, dessen diagonale Achsen au-
Ben von hoch aufragenden Séulen markiert werden. Sédulenarkaden vor
den AufBlenfronten vermitteln zwischen Innen und Auflen, eine leicht an-
steigende, sich nach oben verjiingende Freitreppe bestirkt die dominie-
rende Funktion des Baus gegeniiber dem Stadtraum. Seinen Standort

123

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

hétte man sich zweifellos im Zentrum der Stadt vorzustellen, benachbart
zu Schloss und Justizpalast, einen offenen zentralen Platz dominierend.

Im Innern ist dem quadratischen Grundriss ein fast das gesamte Vo-
lumen einnehmender Kuppelbau im Stil des romisch-antiken Pantheons
eingezeichnet, der als Ruhmestempel zur Aufnahme der Statuen beriihm-
ter Ménner vorgesehen war. Der Entwurf ldsst erkennen, dass das Ge-
bdude ein hierarchisches Arrangement von Riumen und Passagen insze-
niert. Innen und auflen strebt alles nach oben, die Sdulen der Aullenfront,
die sich wolbende Kuppel des Pantheons und die axial-symmetrisch
aufwirts fiihrenden Treppen. Mitte und Ziel bildet die gewaltige Kuppel,
in deren Zentrum durch ein Opaion Licht in den Raum fillt.

Gebidude und Riaume dieses Museums sind Biihne einer Auffiihrung
von Ritualen. Die Entwurfszeichnungen von Boullée zeigen

»eine zusammenstromende Menschenmenge, die iiber gewaltige Treppen-
anlagen weit libermenschliche, auf méchtigen, vielfach gegliederten Brandal-
taren lodernde Opferfeuer passiert. Nach dieser Passage erhilt das Publikum
Zugang zum zentralen, iiberkuppelten, vom einbrechenden Licht nur halb und
halb erhellten Innenraum* (vgl. Fliedl/Pazzini 1996, 133 und passim).

Der Regie der Korper und des Lichts entspricht die Regie der Blicke.
Die am Ziel aller Wege erreichte Mitte versammelt die Blicke in der
Kuppel, der erhobene Blick trifft auf das unbestimmte Licht des Opaion.
Architektur und Korperbewegungen, der Standort des Museums (im
Zentrum der Stadt), das AuBere des Gebiudes, der Innenraum, die Kup-
pel, das Kollektiv und individuelle Korper bilden ein konzentrisches
System der Reprisentation. Es suggeriert Einheit und Ubereinstimmung
von individueller, kollektiver und kosmischer Ordnung. Im Blick auf das
Opaion, in den Himmel, weif} sich das historische Subjekt mit der Gat-
tungsgeschichte vereint.

Boullées Entwurf eines Museums lisst sich lesen als Ubernahme und
Transformation zahlreicher Elemente eines Programms, wie ich es oben
fiir sakrale Riume skizziert habe, sein Museum lisst sich als Erbe in die-
se Herkunftsgeschichte einriicken. Aber das Zentrum dieses Museums ist
leer. Kein Kreuz, keine Statue dienen der Markierung. Nicht eine fiir die
soziale Gemeinschaft verbindliche zentrale Instanz, seien es Gotter,
Gott, Konig, Helden, wird hier gefeiert, sondern in der von den Rédumen
vorgegebenen Aufwirtsbewegung wird in der gemeinsamen Orientie-
rung von Blicken und Ko6rpern alles einer zentralen Leerstelle zugefiihrt.

Aber auch in Boullées Museum bildet das leere Zentrum einen Raum
der Verheilungen. An prominenter Stelle der Passagen, auf ,,zweimal

124



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

vier monumentalen Pyramidenstiimpfen brennen die Opferfeuer (Hein-
rich 1980, 7), an denen alle Weg vorbeifiihren. Auch hier wird, wie in
den ,Heiligtiimern®, die communio zwischen Lebenden und Toten, die
Uberwindung der Differenz zwischen Individuum und Gemeinschaft ii-
ber die Einfiithrung des Opfers ermoglicht. Das Museum ist, so der Reli-
gionswissenschaftler Klaus Heinrich, ein ,kristallinischer Totentempel
von unmenschlichem Ausmal}, [...] von halb von Feuer erhellten, halb
von Rauch verdunkelten Sdulenreihen iiberwacht®, der, wie die Skizzen
erkennen lassen, die eingezeichneten kleinen menschlichen Korper stei-
nern iiberwiltigen wiirde. Der Museumsraum evoziert Bilder mythischer
Opferkulte. Mit diesen wird die Schuld der Gattung in den Raum des
Museums hineingenommen, deren rituelle Bewiltigung im Opfer der
Gemeinschaft Sinn und Erlésung, die Uberwindung alles Trennenden
verheift. Auch Boullées Museum bewahrt mithin die zentrale Position
und Faszination — religidser? — Opfererzihlungen.

Nun lieBe sich einwenden, diese Deutungen seien sehr spekulative,
weil Boullées Museum nicht gebaut wurde. Man konnte die Entwiirfe
vielleicht lesen als eine pompose, aber lediglich #sthetisch-fiktionale Re-
Inszenierung sakraler Raumprogramme, die das Opfer nur noch als Ku-
lisse verwendet. Ich meine jedoch, dass Boullées Entwurf eines Raum-
programms, das Elemente von sakraler Architektur nicht nachahmt, son-
dern neu kombiniert, sich lesen lisst als ein Skript, das in den politischen
und militdrischen Opferkulten der Folgezeit realisiert wurde. Denn we-
nige Jahre nach der Entstehung von Boullées Museumsvision lésst sich
am Beispiel der Opferkulte wéahrend und nach der franzosischen Revolu-
tion ermessen, welche zentrale Rolle fiir die Selbstlegitimation der
(nach)revolutionidren Gesellschaft sie einnehmen. Kathrin Hoffmann-
Curtius hat in ihrer brillanten Untersuchung iiber ,,Altire des Vaterlan-
des, der ich hier folge, gezeigt, wie Elemente sakraler Opfersemantiken
seit der Franzosischen Revolution fiir Heldenkulte iibernommen und neu
kodiert wurden. Mit der Errichtung des ,,autel de la patrie auf dem
Champ de Mars wurde bereits am 14. Juli 1790 die ,,Fete de la Fédérati-
on* gefeiert. Diese Feier war noch wesentlich katholisch geprigt, der
Schwur fiir Verfassung und Nation wurde auf die Bibel geleistet, 400000
Franzosen — darunter zwei Drittel der Pariser Bevolkerung — nahmen
daran teil, 200 Priester und der Bischof von Autun, Talleyrand, zeleb-
rierten die Messe. Noch war auch der Konig dabei und leistete seinen
Eid.

Das Raumprogramm, das der vaterlindische Altar inszeniert, ent-
spricht, so meine ich, durchaus dem Modell Boullées: eine Treppen-

125



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

Passage, die von vier Seiten zur Hohe des Altars fiihrte, wurde flankiert
von vier Sockeln, auf denen Opferschalen standen. Die Indienstnahme
von Opferkulten entsprach dem Bedarf an der Erfindung einer Genealo-
gie und Geschichte fiir die nachrevolutionire Gegenwart, die die Zeit
neu berechnen und den Raum neu besetzen wollte. Die Symbole der Un-
terdriickung, darunter die traditionellen Orte der Religion, die Kirchen,
wurden zwar Ziele eines wiitenden und weitreichenden Ikonoklasmus.
Aber die massenhaften Enthauptungen von Skulpturen brachten mit der
Zerstorung sakraler Bilder auch deren fortwirkende Macht zur Darstel-
lung, und die Macht des Sakralen kehrte wieder in den Altdren und Kul-
ten fiir das Vaterland — und in der Erfindung der Museen. Das erste biir-
gerliche Museum Frankreichs wurde zwar in einem Profanbau, im Louv-
re, 1793 eingerichtet, auf dem Hohepunkt der terreur. Aber im Zentrum
des zentralen Museumssaals stand auch hier eine Opfererzihlung. In ei-
ner Vitrine wurden die Insignien der Monarchie ausgestellt, deren Tréager
der enthauptete Konig gewesen war. Damit waren im Raum des Muse-
ums, das diese Beute zum unantastbaren Schaustiick transformierte, Er-
innerung, Schrecken und Faszination der Opferungen durch die Guilloti-
ne implizit gegenwirtig. Der Schauder, den sie ausgeldst haben mogen,
wird — das Repertoire menschlicher Gefiihle ist vielleicht so begrenzt
wie das Repertoire sakraler Raumprogramme — dem heiligen Schauder
vielleicht nicht unidhnlich gewesen sein.

Die katholische Semantik der ersten Massenveranstaltung von 1790
tritt in den Jahren darauf zuriick. Seit 1792 hiel es in der Verfassung, es
seien im ganzen Land Altire aufzustellen mit der Inschrift: ,,Le citoyen
nait, vit et meurt pour la patrie”. Die Altire wurden Orte des Helden-
und Mairtyrergedenkens fiir die in den Revolutionskriegen Gefallenen,
»der vaterlindische Altar wird in der konsequenten Nutzung seiner
Funktion als heiliger Stitte und als Opferstein auch zum ersten Krieger-
denkmal der entstehenden biirgerlichen Demokratie. Auch der moderne
Staat braucht das Menschenopfer” (Hoffmann-Curtius 1989, 288). Die
Heldenverehrung findet statt vor sakraler Raumkulisse, folgt dem christ-
lichen Modell von Opfer und Auferstehung, aber die patrie verdringt
und usurpiert das Heilsversprechen der Religion, die Aufhebung irdi-
schen Leidens in der Transzendenz, und transformiert dieses Leiden in
den Heldentod. Das leere Zentrum, Ziel der Opferpassagen im Museum
von Boullée, hat, so konnte man sagen, nach 1790 eine — jedenfalls vor-
laufige — Besetzung gefunden: /a patrie, die in den biirgerlichen Museen
reprisentiert und prisentiert wird in der Annexion und Sammlung des
nationalisierten kulturellen Erbes, des patrimoine.

126



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

II.

Der Zusammenhang zwischen Boullées Entwurf, dem Louvre und den
Altédren des Vaterlandes schirft den Blick fiir die auch fiir Museen kon-
stitutive Dialektik von Mythos und Aufkldrung. Was aber hat nun das
eingangs angefiihrte Goethezitat zu tun mit dieser Dialektik? Zwar sind
Goethes Bemerkungen iiber die Affinitit zwischen Museen und Heilig-
tiimern geprdgt von dem Programm, welches im Umfeld der Weimarer
Klassik die Autonomiedsthetik einer ,biirgerlichen Institution Kunst®
verkiindete und die ,,Kunst“ aus den Zwingen von Lebenspraxis und
Wirklichkeit zu entbinden trachtete, damit aber umso mehr sich als ge-
eignet erwies, sie ,,nur zu heiligen Kunstzwecken* in neue Zwénge kulti-
scher Verehrung einzubinden (vgl. Biirger 1977). Aber in Goethes Re-
miniszenz geht es zwar um Gefiihle heiligen Erschauerns, doch kaum
ums Schaudern vor den Abgriinden des Heiligen und der menschlichen
Geschichte, vielmehr um durchaus erhebende, ja heitere Gefiihle, die
sich angesichts von Pracht und Stille, aber auch ganz diesseitig ange-
sichts von Reinlichkeit und gebohnerten Fuboden der Rdume einstellen.

Nicht dieses Zitat selbst jedoch, sondern sein Kontext, der Text eines
anderen Autors, bezeugt Affinititen und Differenzen zwischen sakraler
und Museumsarchitektur in einem historisch ganz anderen Zusammen-
hang. Das Zitat aus ,,Dichtung und Wahrheit* findet sich in einem Auf-
satz iiber das ,,Alte Museum‘ in Berlin. Das Alte Museum kann als Pro-
totyp des modernen Museums in Deutschland gelten, sowohl ,,Bauges-
taltung als Museumskonzeption wirkten auf die weiteren Museumsgriin-
dungen des 19. Jahrhunderts — der ,sakrale Ort’ Museum nahm von hier
seinen Ausgang® (Hochreiter 1994, 34). Der Aspekt des Sakralen ist
denn auch das zentrale Thema des genannten Aufsatzes, der Schinkels
Museumsbau unter dem Titel ,,Die dsthetische Kirche* feiert.! Mit dem
,,Alten Museum®, so Hubert Schrade, der Autor, habe Schinkel sich end-
giiltig emanzipiert von Museumskonzeptionen, die die Prdsentation von
Kunst mit Zielen wissenschaftlicher Forschung und didaktischen Zwe-
cken verbdnden, ideologische (Akademien) oder bauliche (Schldsser)
,Blindnisse und Abhingigkeiten” mit anderen Institutionen eingingen.
Schinkel habe erkannt, dass das Museum sein eigener Zweck sei, und ei-
nen ,,Bau von sakraler Wiirde* entworfen. Das duBlere sich im ,,Pathos
antiker Tempelfronten® und insbesondere in der ,,Betonung der Mitte*

1 Fiir den Hinweis auf den Aufsatz von H. Schrade danke ich Gottfried
Fliedl, Wien.

127



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

durch einen zentralen runden Raum. Dieser Mittelraum sollte mit Schin-
kels eigenen Worten ,,das Heiligtum sein, in welchem das Kostbarste
bewahrt wird. Diesen Ort betritt man zuerst, wenn man aus der duflersten
Halle hineingeht, und hier muss der Anblick eines schonen und erhabe-
nen Raumes empfinglich machen und eine Stimmmung geben fiir den
Genuss und die Erkenntnis dessen, was das Gebidude iiberhaupt be-
wahrt.*

Wihrend Schrade einen dhnlichen Museumsentwurf des franzosi-
schen Architekten Durand, der 1803 ebenfalls einen Rundraum vorsah,
kritisiert wegen seines ,,geometrischen Schematismus®, preist er den
Kuppelraum Schinkels, denn dieser sei ,,innerhalb des Gesamtgrundris-
ses unnotwendig, nur irrational begriindbar. Aber gerade diese Irrationa-
litdt seines Daseins ist es, die ihm einen eigenen Sinn verleiht, die ihn
heraushebt, zum Heiligtum macht.” Denn anders als der Raum bei Du-
rand solle dieser Raum bei Schinkel ,nicht ein Ort der Versammlung
sein, sondern eine Stitte der Sammlung, nicht ein Raum der Gesellschaft
und des Verkehrs, sondern der Ort der Einkehr und der Vorbereitung des
Einzelnen auf die Geheimnisse, die ihn erwarten, und insofern ein Ort
der Entgesellschaftung®. Dem neuen, auf Erbauung und Verkldrung zie-
lenden Kunstgefiihl habe Goethe mit der oben angefiihrten AuBerung,
hitten auch Romantiker wie Wackenroder und Schleiermacher Ausdruck
geben wollen. Schinkel habe ,,in dem Tempel einen Raum geschaffen,
der, als Nachbildung einer durch ihre wunderbare Vollkommenheit fiir
geheiligt gehaltene Kunstform, berufen war, den Besucher gleichsam zu
lautern, ihn in diejenige Stimmung zu bringen, die ihn beféhigt, das Ho-
he, das ihn erwartet, mit reinen Sinnen und gliubigem Geiste aufzuneh-
men. Schinkel hat, um es nun mit einem Wort Holderlins zu sagen, die
,asthetische Kirche* geschaffen.*

Im Unterschied zur christlichen Kirche, die Ort der Gegenwart Gottes
sei, gebe es im Museum keinen Gott und keine Gotter, sondern ein un-
spezifisch und unhistorisch Gottliches offenbare sich in den Kunstwer-
ken. In der Kunstschopfung groBer Individuen wiirde der Gegensatz
zwischen profaner Welt und Religion aufgehoben, ,.erst durch solche
Heiligung des Lebens- und des Weltganzen* wurde das ,.religiose Erleb-
nis der Kunst als solcher moglich®. Sie setze die ,,Vergottlichung der
Kiinstler und der Kunst* voraus.

Vergebens sucht man konkrete Hinweise auf die Konzeption des Mu-
seums, auf die Sammlungen, die Ausstellungen, — das Gebidude wird hier
zur einzigen Botschaft. Was bei Schinkel Zitat antiker Tempelarchitektur
im Kontext der Antikenrezeption und des Historismus der Architektur-

128



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

geschichte des 19. Jahrhunderts ist, verteidigt Schrade als authentischen
Ausdruck, den er als Erfiillung der ,,Forderung eines neuen Sakralstils*
sieht. Mit diesem, ,,so hofft man, werde die lang erwartete Wende der
Kunst zur Wirklichkeit werden.” Die Semantik des Begriffs ,,sakral* ver-
fliichtigt sich im Verlauf der Darstellung, l4dt sich auf mit der vagen Be-
schworung einer differenzlos mit der ,,Vergottlichung™ des Kiinstlers
und der Kunst identifizierten Vergemeinschaftung, wie sie mit dem po-
lemisch gegen franzosischen Rationalismus verwendeten Begriff ,,Ent-
gesellschaftung vorgestellt wird. Das Museum, das reale Alte Museum
von Schinkel, wird zum Vehikel von Heils- und Erlosungserwartungen,
die weder in Erfahrungen noch Traditionen von Religion oder Geschich-
te oder Kunstgeschichte, weder sozial noch kulturell eingebunden er-
scheinen. Der Wunsch nach einer zunédchst nicht benannten Gemein-
schaft und Gemeinde beruft sich zwar auf kirchliche Traditionen, aber
nicht eine Religion, auch nicht eine sikulare Ersatz-Religion, sondern
ein vages Kunsterlebnis soll sakrale und profane Welt vereinen, die Feier
eines unbestimmt , Irrationalen.

Erst das Erscheinungsjahr des Artikels, 1936, lehrt uns, riickblickend,
das Fiirchten vor dem Erbe der ,,Heiligtiimer* und Kirchen, das einem
Museum hier iibertragen wird. Der Text iiber die ,,dsthetische Kirche*
kennt und nennt explizit keine Opfer. Aber sie sind ihm dennoch einge-
schrieben, zunidchst als symbolische dem Museum von Schinkel, auch
wenn der Autor darauf nicht eingeht. Vor der Tempelfront des Muse-
ums, im Zentrum des Lustgartens, der den Raum zwischen (ehemaligem)
Schloss und Museum einnimmt, steht eine aus einem riesigen Findlings-
block gemeifelte Granitschale, die urspriinglich fiir den genannten Mit-
telraum vorgesehen war. Die Opferschale verstérkt die sakrale Konzep-
tion des Museumstempels, sie ist bei Schinkel historisierendes Zitat und,
soweit mir bekannt, nicht im Kontext von Opferfeiern verwendet wor-
den. Aber der Text verweist auch auf andere Opfer. Durchaus historisch
und gesellschaftlich konkret lassen sich die Vergemeinschaftungsphan-
tasmen lesen als Formulierung von Selbstpreisgabe und Regression, wie
sie in den Inszenierungen #sthetischer Politik von NS-Massenversamm-
lungen zur offentlichen Auffiihrung gelangten. Im Zentrum von Visio-
nen einer ,,Entgesellschaftung® stehen historisch immer Ausschluss der
,Anderen* und Uberschreitungshandlungen von Gewalt gegen Opfer.
Eine ,,Gemeinde* hatte sich bereits formiert: ,,Und wenn sich in unseren
Tagen der ,Kampfbund fiir deutsche Kultur® in die ,Nationalsozialisti-
sche Kulturgemeinde‘ umbenannt hat, so weist schon der religiose Beg-
riff der Gemeinde darauf hin, dass das Problem der dsthetischen Kirche

129

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

noch ein unsriges ist*. Im Jahr seiner Publikation, 1936, hatte die von
Schrade erwihnte ,,NS-Kulturgemeinde® in Miinchen eine Ausstellung
iber ,,Heroische Kunst* eingerichtet. Eines der Ausstellungsstiicke war
ein dem Fliigelaltar nachgebildetes Gemailde, das Soldaten des 1. Welt-
kriegs, SA- und SS-Minner als Heilige oder Mirtyrer und als Opfernde
vereint, ,,um das Sterben im 1. Weltkrieg mit dem angeblich blutigen
Kampf der Nazis zur Erneuerung des Reiches zu verbinden““(Hoffmann-
Curtius 1989, 299f.). Allerdings, so Hoffmann-Curtius weiter, schien
den Nationalsozialisten die christliche Ikonographie des Leidens fiir den
geplanten Angriffskrieg schlieBlich nicht mehr geeignet. Die Mobilisie-
rung der Massen fiir den Krieg und fiir die Vernichtungspolitik brauchte
andere ,,Weihestitten® und Rituale als ,,dsthetische Kirchen alias Muse-
en, andere Raumprogramme und Opfer.

I11.

Die Indienstnahme von Museen fiir die Inszenierungen der NS-Politik,
ihre und ihrer Mitglieder Willfdhrigkeit und Beteiligung an den Verbre-
chen wihrend der NS-Zeit blieben hinter anderen gesellschaftlichen In-
stitutionen nicht zuriick. Eine Auseinandersetzung mit der Rolle von
Museen als Téter und NutznieBer der NS-Verbrechen fand nach 1945
nicht statt, die institutionellen Barrieren gegen die Einsicht in Entschei-
dungsstrukturen und Verantwortung ebenso wie personelle Kontinuité-
ten verhindern in vielen Fillen bis heute deren Erforschung und Doku-
mentation. Dem entspricht die fehlende Auseinandersetzung mit den
baugeschichtlichen Traditionen nicht nur des Museums. Versuche, die
Erfahrung der NS-Verbrechen umzusetzen in verdnderte Konzepte des
Bauens nach 1945 lassen sich zwar ausmachen, wenn man Abstinenz
und Niichternheit als deren Folge wertet, die der Architekturkritiker
Hoffmann-Axthelm den Nachkriegsarchitekten als ,,Ausdrucksangst‘
vorwirft, auch wenn er sie als Reaktion auf die NS-Zeit versteht. Die Er-
innerung an die NS-Geschichte im 6ffentlichen Raum wurde delegiert an
Mahnmale, deren Problematik hier nicht weiter ausgefiihrt werden kann.
Sie ist in einer inzwischen uniiberschaubaren Zahl von Publikationen
und zuletzt in der Debatte iiber das zentrale Holocaustmahnmal in Berlin
ausfiihrlich diskutiert und dokumentiert worden. In letzterem Fall wur-
den iibrigens zunichst Entwiirfe preisgekront, die bruchlos die Tradition
sakraler Raum- und Bildprogramme von Altar und Tempel iibernahmen,
so vor allem die Grabplatte von Jakob-Marcks und das erhohte Tempel-

130



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

areal von Ungers, die in der ersten Ausschreibung den 1. und 2. Preis er-
hielten, dann aber verworfen wurden.

Erst Daniel Libeskind wagte mit seinem Entwurf fiir ein Jiidisches
Museum in Berlin 1988 einen im Kontext der Ausschreibung und der
deutschen Museums-Architektur der Nachkriegszeit einmaligen Ver-
such; namlich die sakral gepriagte Baugeschichte des europidischen Mu-
seums und den Zivilisationsbruch des Holocaust in den Bau eines neuen
Museums zu iibersetzen. Er nimmt Elemente traditioneller Ausdrucks-
formen ,,sakraler’ Museumsarchitektur auf, aber dekonstruiert sie, denn
Jidische Museen in Deutschland nach dem Holocaust stellen diese Tra-
dition und damit die Institution des biirgerlichen Museums infrage. Zwar
sind sie Teil dieser Tradition. Aber sie reprisentieren nicht eine allen
Biirgern gemeinsame Erfolgsgeschichte der Nation, keine Geschichte
von Kontinuitit, Fortschritt und zivilisatorischen Werten, sondern deren
morderische Zerstorung. Sie feiern nicht die fiir das Vaterland gefallenen
Helden, bieten keinen Raum fiir den Rausch der Gemeinschaft, sondern
erzdhlen (wie implizit auch immer) von den Verbrechen, von der Schuld
der Titer und von den Opfern der biirokratisch und industriell organi-
sierten Vernichtung.

Libeskinds Jiidisches Museum steht in keinem Zentrum, sei es einer
Stadt oder Nation, es nimmt nicht die Position ein, die Kirchen oder
Tempeln und in der Folge den Museen wie bei Boullée und Schinkel zu-
kam. In seiner Funktion als Erweiterungsbau des Berlin Museums han-
delt es sich nicht nur um kein zentrales, sondern nicht einmal um ein
selbstindiges Gebidude. Es konfrontiert den Besucher nicht mit der
Breitseite einer Fassade, sondern ist zur eingangslosen Frontseite unauf-
fillig schmal, der Gebédude“kopf™ blickt auf eine Stralengabelung. Das
Volumen des Gesamtgebdudes erscheint dem Blick durch die Zickzack-
Auffaltung immer wieder wie entzogen, in sich zuriickgenommen, die
Fassade offnet sich nicht zum Raum, sondern bildet eine nur von weni-
gen verstreuten Fenstern unterbrochene Mauer. Seine architektonische
Nachbarschaft wird bestimmt von Nachkriegsfragmenten, zur Zeit seiner
Planung stand in der Nihe noch die Berliner Mauer.

Anders als das in jedem Detail der Mitte zugeordnete Raumpro-
gramm auch der Innenrdume bei Boullée oder Schinkel bildet Libeskinds
Gebédude auch im Ausstellungsbereich weder Symmetrien noch Zentren.
Die Besucher treten ein durch das Barockpalais des Berlin Museums, in
dem nun Eingangsbereich und Dienstleistungsrdume untergebracht sind,
und erreichen iiber eine Treppe ins Untergeschoss ein Geldnde verwir-
rend sich kreuzender Korridorachsen in Libeskinds Neubau. Eine breite

131

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

Treppe fiihrt nach dieser Passage zwar geradeswegs aufwirts, aber alle
Geschosse miinden jeweils seitlich auf die Stufen, und die Treppe endet,
ohne erkennbaren Grund und ohne Ziel, im Obergeschoss vor einer
Wand. Licht fillt wenig und verstreut ein, aus vieleckig-asymmetrischen
Fensterlochern.

Libeskind hat sein Projekt ,,between the lines” genannt. Konstitutives
Element des Gebdudes und seiner Konzeption sind die sogenannten
voids. Die voids sind leere Rdume, die als hdngende Schéchte in den
Zickzackbau eingelassen sind, angeordnet auf einer imagindren Geraden,
die die reale Zickzacklinie schneidet. Dort, wo die imaginidre Gerade auf
das reale Gebiude trifft, also ,,between the lines”, wird dieses vertikal
von den iiber alle Geschosse reichenden Hohlkorpern geschnitten. Diese
Hohlkorper enden zum Untergeschoss auf dem Niveau der Raumdecken
und sind von unten her einsehbar, wihrend sie in den oberen Aus-
stellungsgeschossen wie versiegelt, nur gelegentlich durch Offnungen
einsehbar und nicht zugénglich sind.

Diese voids sind das ausdrucksstéirkste und das meistberedete archi-
tektonische Element des Museumsbaus. Mit ihnen nimmt der Architekt
das traditionelle Motiv der ,heiligen” Leere als Ort der Gottesverehrung
und des Totengedenkens auf, ein Motiv also der sakralen Architektur.
Aber die Leere bei Libeskind fiigt sich nicht in das klassische Modell der
Korrespondenzen von Raum und Kosmos, Natur, Geschichte, Gott. An-
stelle von Korrespondenzen legt Libeskind dem Gebidude ein ,,irrationa-
les Liniensystem‘ zugrunde. Das Untergeschoss korrespondiert nicht mit
dem zickzackférmigen Grundriss des Baukorpers, quer zum Baukdrper
schneidet diesen die Gerade, die nur in den voids sichtbar wird und noch
diese Gerade ist nur als zerstiickelte denkbar, sie bietet keine Orientie-
rung, sie ist weder fiir den Blick noch fiir die Korper der Museumsbesu-
cher im Raum erfahrbar. Auf dieser imagindren Geraden reihen sich die
leeren Rdume aneinander, nicht nach oben strebend, sondern horizontal
in — potentiell endloser — Wiederholung. Libeskinds Gebédude hat kein —
auch kein leeres — Zentrum, das die menschlichen Korper oder Blicke
hinlenkt auf eine Mitte. Die dreifach im Geb#dude und auf jedem Stock-
werk sich wiederholenden voids sind Rdume, die sich nur dem vereinzel-
ten Blick, nicht dem eines Kollektivs 0ffnen. Sie sind nicht das Ziel ei-
ner aufwirts fithrenden Bewegung von Menschenstromen, sondern sie
bilden Hindernisse, Storungen. In Libeskinds Museumsbau gibt es weder
Anfang noch Ende, weder Zentrum noch Hierarchie noch eine verbindli-
che panoptische Perspektive, die Einheit und Ordnung suggerieren.

132



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

Libeskinds voids lassen sich deuten als Versuch, das Trauma des Ho-
locaust in eine rdumliche Metapher zu iibersetzen. In rdumliches Neben-
einander wird iibertragen, was psychisch als Gegenwart nicht bewiltig-
barer Vergangenheit im Trauma erhalten bleibt. Nicht als die Gattung
einende Geschichte gemeinsamen Ursprungs und gemeinsamer Ziele,
wie bei Boullée, sondern in dieser den Museumsbesucher somatisch be-
dringenden Simultaneitit einer starren Leere trifft die Geschichte der
Toten bei Libeskind auf die der Lebenden. Die voids 6ffnen sich nicht
einer projektiven Transformation der Geschichte des Holocaust in eine
sinnstiftende, sondern bleiben gegen nachtriglichen Sinn und damit ge-
gen identitdtsstiftende Konstruktionen im gemeinsamen Gedenken ver-
schlossen. Sie entziehen sich einer Vereinnahmung der Opfer fiir Kon-
struktionen im Interesse der Lebenden, wie sie typisch war vor allem fiir
den ,,philosemitischen Habitus* (Stern 1991, 356) der Nachkriegszeit. In
der Einleitung zu einer Gedichtnisausstellung in Koln, Monumenta Ju-
daica, 1964, hiel} es: Die ,Lehre der Geschichte birgt den Trost und die
Aufgabe in sich, dass der Tod der Opfer fiir die Uberlebenden nicht sinn-
los gewesen sein darf. Gerade das Schicksal der Juden im nationalsozia-
listischen Einheitsstaat macht den absurden Anspruch des totalitidren
Staates auf den ,,ganzen“ Menschen in erschreckender Weise deutlich,
einen Anspruch, dem nur mit der Wiederherstellung des ganzen Men-
schen begegnet werden kann.” Das Wort Jude stehe ,,als Begriff fiir eine
bestimmte menschliche Situation iiberhaupt, in der der Mensch dem Un-
recht und dem Terror hilflos ausgeliefert ist“ (Monumenta Judaica 1964,
640). Die Verfolgungs- und Leidensgeschichte der Opfer wird hier zu
einem heilsgeschichtlichen Auftrag iiberhoht, mit dem noch dem Tod in
den Vernichtungslagern ein Versprechen universaler Humanitit fiir die
Zukunft abgenotigt wurde. Solcher Appell an Humanitét und Zuversicht
prigte Inhalte und Ausdrucksformen zeitgendssischer Erinnerung nicht
nur in Deutschland. Auch die 1957 gegriindete Anne-Frank-Stichting in
Amsterdam hob die universelle Botschaft der Menschenrechte als zentra-
le Lehre aus Anne Franks Tagebuch und Schicksal hervor, machte sie zu
einer existenziellen und idealistischen, ohne auf politische und soziale
Bedingungen ihrer Verletzungs- oder Realisierungsmoglichkeiten einzu-
gehen.

Das Berliner Jiidische Museum verwirft die Verbindlichkeit eines
Zentrums, einer gemeinsamen Perspektive, der Sinnstiftung ,,groB3er Er-
zdhlungen® der Geschichte. Aber gelingt es Libeskinds Museum, ver-
standen als Gegenentwurf gegen die sakralen Raumprogramme traditio-
neller Museumsarchitektur, als deren Dekonstruktion und Infrage-

133



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

stellung, auch die Faszination von Opfererzihlungen zu dekonstruieren?
Eine mogliche Antwort auf diese Frage gibt ein Text, den Libeskind sei-
nen Entwiirfen fiir das Museum als Kommentar beigegeben und mehr-
fach veroffentlicht hat:

,Das Ereignis der Geschichte schlechthin ist der Holocaust. Die Juden konsti-
tuieren sozusagen die Avantgarde der Menschheit, die in ihrer eigenen Ge-
schichte zu Asche verbrannt wurde. Miissen wir nicht Nagasaki und Hiroshi-
ma im Lichte dieses Avantgardetums sehen, in dem die Menschheit und die
Geschichte zusammenzufallen scheinen? Dieses Ereignis der Geschichte mit
seinen Konzentrationslagern und der Ausrottung bedeutet meiner Ansicht
nach die Ausloschung, schlicht und einfach die Ausloschung einer bedeu-
tungsvollen Entwicklung der Stadt Berlin und der Menschheit. Ich mochte
nicht nur auf der materiellen Ebene zeigen, dafl es eine Ausloschung gibt,
sondern auch auf anderen Ebenen, denn sie zerschligt jeden Ort, wihrend sie
zugleich etwas gibt, was keiner zu geben vermag. Eine Gabe von niemandem
und fiir niemanden — die Bewahrung des Opfers; die Opfergabe, die die schiit-
zende Nachtwache iiber nichtvorhandenen Sinn ist. Darin liegt die Aufgabe
der Architektur, der Kiinste und der Wissenschaften. Die Opfergabe einer
Nachtwache iiber Sinn, der nicht da ist, sowie iiber Sinn, den es vielleicht —
keiner weil} es — hitte geben konnen. Aus der Katastrophe, aus der Geschich-
te, erhebt sich, was nicht historisch ist. Und dem fiirchterlich Entfernten ent-
springt das vertraute Fliistern* (Libeskind 1994, 101f.).

In dieser Textsequenz stiirzen die Verbrechen des 20. Jahrhunderts alle
in den Abgrund derselben Katastrophe, in der ,,die Menschheit und die
Geschichte zusammenzufallen scheinen®. Die historischen Katastrophen
expandieren zu einer ontischen Gesamtkatastrophe, die, von diesem En-
de her gesehen, zum einzig moglichen Ausgang der Geschichte und des
Textes zu werden scheint. Die Metaphorik der Geschichtsverbrennung,
der Zerschlagung jeden Ortes, der Ausloschung und Ausrottung fasst die
Geschichte in Bildern einer Apokalypse, die auf die Lokalisierung in ei-
nem politischen, geographischen und zeitlichen Kontext verzichtet und
keine spezifischen Fragen nach den Tétern, den Opfern, nach den beson-
deren Bedingungen dieser Katastrophen mehr stellt, sondern sie in einen
globalen Kontext riickt.

Uberwindet diese Universalisierung den Mythos der Sinnstiftung und
Erlosung im Opfer? Die Rede einer ,,Opfergabe der Nachtwache iiber ei-
nen Sinn, der nicht da ist* legt diese Deutung nahe. Dennoch bleibt der
Text, so meine ich, befangen in einer zwar negativ gewendeten Faszina-
tion einer die Gemeinschaft — als Schicksalsgemeinschaft der ,,Mensch-
heit* — begriindenden Vorstellung von Opfer, indem er diese Faszination
durch die suggestive Kryptik des Bildes selbst erzeugt. Sie entspricht der

134

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

kryptischen Verschlossenheit der voids, die erinnern an die Opfer, aber
ohne Taten und Titer, ohne Orte und Zeiten zu benennen, und die damit
tendieren zu einer Sakralisierung, die ahistorisch bleibt und stumm.

Die Globalisierung der Erinnerung an den Holocaust, die der zitierte
Text von Libeskind 1988 vorgefiihrt hat, schreitet weiter voran. Das his-
torische Ereignis tritt zuriick, in seiner Folge jedoch hat sich eine Kultur
des Opfer-Gedenkens entwickelt, die sich nicht am Modell der Heroisie-
rung des Opfers fiir die Nation und andere Ziele, sondern am Modell des
Holocaustgedenkens, an der Erinnerung an die Leiden der Opfer orien-
tiert. Die postkonventionelle Erinnerungskultur gedenkt nicht der Hel-
dentaten, sondern der Verbrechen der Nation, baut seltener Helden-
denkmiler, sondern Mahnmale und Museen fiir die Opfer von Volker-
morden. In ihrem Buch zur ,Erinnerung im globalen Zeitalter sehen
Levy und Sznaider die Globalisierung der Erinnerung an den Holocaust
als Moglichkeit, das ,,Leiden Fremder in der Gegenwart* zu integrieren
in Strukturen der Erinnerung an ,fremdes Leiden®. ,Katastrophen der
Vergangenheit konnten so relevant fiir die Gegenwart werden und damit
eine Zukunft bestimmen, die jenseits nationalstaatlicher Koordinaten ge-
dacht wird”“ (Levy/Sznaider 2001, 191). Dieser Gedanke ist dem zitierten
Text von Libeskind durchaus verwandt, und in diesem Zusammenhang
sehen die Autoren auch das Jiidische Museum Berlin als Zeichen einer
,-kosmopolitischen Zeit*.

Aber konnen die Formen des Gedenkens an den Holocaust fiir die
traumatischen Geschichten in aller Welt als globale Metapher dienen?
Fiihrt nicht das Angebot der kathartischen Einfiihlung in die Opfer zu ei-
ner problematischen Vergemeinschaftung im Gedenken, die durchaus in
der Tradition christlicher Leidensnachfolge gesehen werden kann, einer
religiosen Tradition, auf die — wie auf andere religiose Traditionen — die-
jenigen sich beriefen und berufen, die die Opfer in der Geschichte be-
griinden und rechtfertigen? Bleibt nicht auch die Dekonstruktion der
Tradition und Semantik sakraler Museumsachitektur in Libeskinds Mu-
seum mit Gebdude und Text im Banne eben des Opfer-Pathos, das sie
dekonstruieren will?

Einer der voids, die ,,entleerte Leere* im Berliner Jiidischen Museum,
ist als Raum des Gedenkens vorgesehen, Besucher konnen ihn von der
sogenannten Achse des Holocaust aus betreten, eine schwere Tiir fallt
hinter ihnen zu, der Raum ist dunkel bis auf einen Spalt hoch iiber den
Kopfen, durch den Tageslicht féllt, die Winde sind in rohem Beton be-
lassen. Ich habe an anderer Stelle die Zumutung dieses Raums, die Auf-
forderung zur Einfiihlung in die Opfer kritisiert (Offe 2002, 15). Aber

135



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

nicht nur die ganz verschiedenen Reaktionen anderer, vor allem auch
jingerer Besucher, auf diesen Raum lassen mich meiner eigenen Kritik
gegeniiber inzwischen skeptisch sein, sondern auch die Frage, wie an-
ders denn als unter Riickgriff auf Elemente sakraler Raumprogramme,
auf liturgische Rituale des Totengedenkens und andere Traditionsbe-
stande offentliches Gedenken an die Opfer des Holocaust moglich sein
kann angesichts der Beschrinktheit des gesellschaftlichen Repertoires
solcher Formen und der Beschrinktheit unserer Gefiihlsrepertoires von
Trauer, Schmerz, Schuld, oder deren Abwesenheit.

Ermoglichen ,,sakrale” Raumprogramme trotz ihrer Traditionen neue
Inhalte und Wahrnehmungen? Einige abschlieBende Uberlegungen las-
sen das vermuten. Museen und Kirchen oder Tempel stehen nicht isoliert
im Raum, sondern ihre Botschaften verschrinken sich mit deren rdumli-
chen, materiellen und diskursiven (und vielen anderen) Kontexten. Mo-
gen auch Raum- und Opfersemantik noch in der Geste ihrer Dekonstruk-
tion an die Traditionen des biirgerlichen Museums ankniipfen, die Ad-
ressaten des Jiidischen Museums sind andere als die, fiir die um 1800
und 1850 gebaut wurde. Sie sind keine Gemeinde, keine Gemeinschaft,
keine Nation, sondern Biirger unterschiedlicher Herkunft in einer funkti-
onal differenzierten Gesellschaft, in der die traditionelle zentrale Binde-
kraft von Religion und Kultur oder ihrer Ausdrucksmedien nicht mehr
wirkt, sondern in der die Pluralisierung von Informationen, Medien,
Szenen zu ganz neuen Formen der Individualisierung, Fragmentierung
und Lokalisierung einerseits, Globalisierung andererseits gefiihrt hat.
Die rdumlichen und diskursiven Kontexte des Berliner Museums sind
heterogene, mehrdeutige, sie zerfallen, allen zentrierenden baulichen
Anstrengungen und Grandiositéts-Phantasien in der Berliner Stadtpla-
nung der letzten Jahre zum Trotz. Die Struktur heutiger Stadtrdume lisst
sich, anders als fiir die Museen von Boullée und Schinkel, nicht mehr
beschreiben in Kategorien von Zentrum und Peripherie, verschiedene
Religionen und Kulturen haben viele dezentrale Orte der Reprédsentation
entstehen lassen, Museen ebenso wie neue und andere Tempel und Hei-
ligtlimer, die nun ihrerseits die Autoritit von Museen und deren An-
spruch auf Représentation eigener und fremder Kulturen infragestellen.
Die heutigen Innen- und AuBlenrdume sind Rdume konkurrierender Zei-
chen und konkurrierender Deutungen. Wenn sich iiber Trauer- und Ge-
denkrituale und sakrale Raumprogramme eine rituelle community her-
stellt, so nur zeitweilig und kaum in einer Weise, die identitdtssichernde
Botschaften fiir alle ermoglicht.

136

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

Vielleicht hat dieser Befund dazu gefiihrt, dass im Geb&dude des Jiidi-

schen Museums Schilder die Besucher darauf aufmerksam machen, was
der Architekt wollte, dass die Besucher empfinden sollten. Vor dem Ein-
gang zum Holocaust-Turm steht:
Daniel Libeskind sagt: ,Im Holocaust-Turm sind wir isoliert: Zwar konnen
wir Gerédusche horen und Licht sehen, doch wir sind abgeschnitten vom Leben
drauf3en und von einer Sicht auf die Stadt. So erinnert der Holocaust-Turm an
all die Menschen, die wihrend der Deportation und in den Konzentrationsla-
gern eingesperrt waren.

Man konnte sich kaum eine wirkungsvollere Dekonstruktion des ,,Sakra-
len“ vorstellen als diese Gebrauchsanweisung. Mit kontrollierendem
Gestus wird hier eingefordert, was doch an Gedéchtnis an die Opfer we-
der institutionell noch individuell verfiigbar ist. Die Fallhéhe zwischen
der Banalitit dieser Aufforderung und dem, was geschehen ist, stellt je-
doch diese Unverfiigbarkeit zugleich wieder her. Der in dieser Beschil-
derung sich duflernde Entzug an Vertrauen in Deutungskonsens und Ge-
dichtnisgemeinschaft enthebt allerdings niemanden der Frage danach,
wie denn Museen und deren Raumprogramme aussehen konnten, in de-
nen den Frommen ebenso wie den Nicht-Frommen ein Gedenken an die
Opfer ermoglicht wiirde: ein Gedenken, das die Opfer nicht in den
Dienst anderer Ziele stellt, das sie nicht der vordergriindigen Identifika-
tion preisgibt, ihnen kein Trostversprechen abringt, das die Differenzen
ihrer Todes- und ihrer Lebensgeschichten erhilt, ein Gedenken, das der
unhintergehbaren ,,anamnetischen Solidaritit mit den Opfern verpflich-
tet bleiben und die Sinnstiftung von Opfererzidhlungen iiberwinden wiir-
de.

,»Es ist nicht wahr, dafl die Opfer mahnen, bezeugen, Zeugenschaft fiir etwas
ablegen, das ist eine der furchtbarsten und gedankenlosesten, schwichsten Po-
etisierungen. [...]

Auf das Opfer darf keiner sich berufen. Es ist Mi3brauch. Kein Land und kei-
ne Gruppe, keine Idee, darf sich auf ihre Toten berufen.

Aber die Schwierigkeit, das auszudriicken. Manchmal fiihl ich ganz deutlich
die eine oder andere Wahrheit aufstehen und fiihle, wie sie dann niedergetre-
ten wird in meinem Kopf von anderen Gedanken oder fiihle sie verkiimmern,
weil ich mit ihr nichts anzufangen weil3, weil sie sich nicht mitteilen 148t, ich
sie nicht mitzuteilen verstehe oder weil gerade nichts diese Mitteilung erfor-
dert, ich nirgends einhaken kann und bei niemand* (Bachmann 1993, 335).

137

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

Eine geringfiigig verdnderte Fassung des Textes findet sich in Brigitte Luchesi/Kocku
von Stuckrad (Hg.): Religion im kulturellen Diskurs. Festschrift fiir Hans G. Kippen-
berg zu seinem 65. Geburtstag. Berlin/New York: Walter de Gruyter 2004

Literatur

Bachmann, Ingeborg (1993): Auf das Opfer darf keiner sich berufen. In:
Werke, Bd. 4. Miinchen, Ziirich

Biirger, Christa (1977): Der Ursprung der biirgerlichen Institution Kunst.
Frankfurt/M.

Daston, Lorraine/Katharine Park (2002): Wunder und die Ordnung der
Natur. Berlin

Fliedl, Gottfried/ Karl-Josef Pazzini (1996): Museum-Opfer-Blick. Zu
Etienne Boullées Museumsphantasie von 1783. In: Fliedl, G. (Hg.):
Die Erfindung des Museums. Wien, 131-158

Heinrich, Klaus (1980): Museumsgesellschaft. Ein Interview mit K.H.
In: Kurnitzky, Horst (Hg.): Kunst-Gesellschaft-Museum. Berlin

Hochreiter, Walter (1994): Vom Musentempel zum Lernort. Zur Sozial-
geschichte deutscher Museen 1800-1914. Darmstadt

Hoffmann-Axthelm, Dieter (1995): Die Rettung der Architektur vor sich
selbst. Zehn Polemiken. Braunschweig/Wiesbaden

Hoffmann-Curtius, Kathrin (1989): Altire des Vaterlandes. Kultstitten
nationaler Gemeinschaft in Deutschland seit der Franzosischen Re-
volution. In: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums Niirn-
berg, 283-308

KudraB3, Eva (2002): Integration, Identifikation, Versohnung? Zur Kon-
zeption und Realisierung des Jiidischen Museums Berlin. Magister-
arbeit (unveroffentlicht), Bremen

Levy, Daniel/Natan Sznaider (2001): Erinnerung im globalen Zeitalter:
Der Holocaust. Frankfurt/M.

Libeskind, Daniel (1994): Between the Lines. In: Miiller, Alois M.
(Hg.): Daniel Libeskind. Radix-Matrix. Miinchen, New York, 100-
102

Monumenta Judaica (1964): 2000 Jahre Geschichte und Kultur der Juden
am Rhein. Katalog, Koln

Offe, Sabine (2000): Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jiidi-
sche Museen in Deutschland und Osterreich. Berlin

Offe, Sabine (2002): Jiidische Museen. Uber geschiitzte und ungeschiitz-
te Rdume. In: transversal, 3. Jg., 1/2002, 3-17

Schrade, Hubert (1936): Die asthetische Kirche. In: Schicksal und Not-
wendigkeit der Kunst. Leipzig, 53-77

Stern, Frank (1991): Im Anfang war Auschwitz. Antisemitismus und
Philosemitismus im deutschen Nachkrieg. Gerlingen

138



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER
WEIMARER REPUBLIK

Utopieersatz oder Selbstvergewisserung?1

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Einleitung — Judentum als Wissenschaft

»Der Kampf um die religiosen Interessen des Judentums ist iiberfliissig
geworden®, befand 1851 Zacharias Frankl anlésslich der Griindung der
Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums.

,,Die Gemiiter haben sich ganz und gar von diesem Gebiete abgewendet. Bei
alledem hat das Ende des Kampfes wenig Befriedigendes. Nicht Siegesruf be-
gleitet ihn, sondern dumpfes, 6des Stillschweigen. Das Streben einer den Inte-
ressen des Judentums gewidmeten Zeitschrift mufl demnach heute darauf ge-
richtet sein, fiir den Inhalt des Judentums die erschlaffte Glaubens-
gemeinschaft empfinglich zu machen. Und da sind nur Geschichte und Wis-
senschaft des Judentums die wirksamsten Hebel, um die abgespannten Geister
wieder in Bewegung zu setzen und erneute Teilnahme fiir das Hohere zu er-
wecken. Die Zeitschrift wird daher in erster Linie die Vergangenheit unserer
Gemeinschaft in helles Licht zu setzen und die Macht der Glaubenskraft zu
vergegenwirtigen suchen. Sie wird zugleich dem Historiker Material und dem
gebildeten Leser Anregung und Belehrung zu geben trachten. [...] Ohne Wis-
senschaft kein Judentum® (Brann 1907, 2).

Der so Klagende stellte die religiose Indifferenz an den Pranger, die er
nach den Ereignissen von 1848 bei den Juden feststellte. Diese hatten
groBBe Hoffnungen auf die politische Partizipation des Paulskirchenpar-
laments und auf die Liberalisierung ihrer Lebensverhiltnisse gehegt.
Diese Hoffnungen hatten sich um 1850 zerschlagen, nun galt es die Ori-
entierungslosigkeit der Juden aufzufangen. Zacharias Frankl war Experte
fiir jiidisch-religiose Literatur, er arbeitete auf dem Gebiet der mosaisch-

1 Dem Aufsatz liegen die ldngeren Ausfiihrungen meiner Dissertation
zugrunde, sieche Rauschenberger 2002.

139



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

talmudischen Rechtsentwicklung und beschiftigte sich mit der Ge-
schichte des jiidischen Hellenismus und der Halacha, der jiidischen Auf-
klirung. Seine in Dresden gegriindete Monatsschrift ging der Offnung
des ,Jiidisch-theologischen Seminars (Fraenckelscher Stiftung)“ in Bres-
lau um drei Jahre voraus. Sie war die erste Institution, die die Rabbiner-
ausbildung mit der neubegriindeten ,,Wissenschaft des Judentums® ver-
band und sich der historisch-kritischen Methode bediente. Frankl arbei-
tete in beiden Projekten eng zusammen mit dem Historiker und Religi-
onswissenschaftler Heinrich Graetz.

Der Begriff von der ,,Wissenschaft des Judentums* geht zuriick auf
die 1822 von dem Historiker Leopold Zunz herausgegebene ,,Zeitschrift
fiir die Wissenschaft des Judentums®. Zunz wirkte wesentlich darauf hin,
dass jiidische Religion im Kontext mit der zeitgenossischen Universal-
und Kulturgeschichte gesehen wurde. Jiidische Literatur und Tradition
sollten mit den Methoden der klassischen Philologie und der kritischen
Geschichtsschreibung beurteilt werden, um ihre ZeitgeméBheit zu iiber-
priifen (Wiese 1999, 59ff.). Dieser Zugang zur jiidischen Lehr- und
Lerntradition war etwas grundsitzlich Neues. Es stellte althergebrachte
Praktiken in Frage und unterstellte sie einem sédkularen Prinzip. Obgleich
die Wissenschaft des Judentums angetreten war, um dem Relevanzver-
lust des Judentums im 19. Jahrhundert durch die Formulierung moderner
Ziele entgegenzutreten, trug sie doch zu seiner Relativierung bei und
konnte selbst den Prozess der Konfessionalisierung nicht authalten.

Die voremanzipatorische Einheit von Volk, Kultur und Religion war
zerstort. Der Kampf um die rechtliche Emanzipation brachte viele Juden
dazu, traditionelle Lebensformen aufzugeben und als Minderheit in der
Mehrheitsgesellschaft aufzugehen. Bis Mitte des 19. Jahrhunderts sahen
die Juden ihr politisches Ziel darin, zur Uberwindung der stiandestaatli-
chen Gesellschaft zugunsten einer als freiheitlich und egalitdr gedachten
biirgerlichen Ordnung beizutragen, deren gleichberechtigte Mitglieder
sie sein wollten. Die abgebrochene Freiheitsbewegung Mitte des 19.
Jahrhunderts und das Auftreten des Antisemitismus auch und vor allem
in den Kreisen des deutschen Bildungsbiirgertums seit der zweiten Half-
te des 19. Jahrhunderts lieBen diese Stimmung bei den Juden kippen
(Riirup 1975; Mosse 1985; Mosse 1990, 168-180). In einer umfassenden
,»Krise der Assimilation” (Wiese 1999, 42) begann man daran zu zwei-
feln, ob es je gelingen werde, in der christlich geprigten Mehrheitsge-
sellschaft voll anerkannt zu werden. Eine Welle der Riickbesinnung auf
judische Tradition und jiidische Werte begann und die Juden der folgen-

140



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

den Epoche seit der Jahrhundertwende fragten, was das Judentum im
Wesentlichen definiere.

Die Wissenschaft des Judentums war dem ausgehenden 19. Jahrhun-
dert ein Instrument zur Selbstvergewisserung der Juden in Deutschland
und zwar in einer Weise, die den Wert der jiidischen Geschichte und
Kultur aufzeigte, um dem Judentum auch zukiinftig eine Rolle in der
Weltgeschichte zu sichern. Einer der Autoren der Franklschen Monats-
schrift, Wolf Landau, formulierte seine Erwartungen an diese Wissen-
schaft, die sehr von der Utopie einer jiidischen Partizipation getragen
waren:

,»Die Wissenschaft, die klare reine Erkenntnifl der Religion, ist die einzige Be-
rechtigung unseres Daseins als Volk, wenn man diesen Namen einer, nicht po-
litisch gesonderten, aber ein wesentliches Moment zur Vervollkommnung und
Veredelung der Menschheit vertretenden Gesammtheit geben darf. Mit ihr
habe das jiidische Volk einen ,,Rang in der civilisirten Menschheit errungen,
den es gegenwirtig mit Ruhm behauptet* (Landau 1852, 485 und 492).

Zur Fortfithrung dieses Auftrags forderte Landau fiir Deutschland die
Schaffung eines Rabbinerseminars, das den theologischen und wissen-
schaftlichen Nachwuchs garantiere. Der Text ldsst erkennen, dass Reli-
gion kein lebenspraktisches Phinomen, sondern ein wissenschaftliches
Forschungsfeld werden sollte, das auf dem Umweg rationaler Erkenntnis
wieder eine Verbindung von Volk und Religion schaffen sollte — ein
Verfahren, mit dem sich das Judentum kulturell auf den Stand der mo-
dernen christlichen Gesellschaft stellte.

Vor diesem Hintergrund miissen Museumsgriindungen von Juden im
ersten Drittel des 20. Jahrhunderts gesehen werden. Museen iiberhaupt
waren in diesem Zeitraum ein aullerordentlich populédres Mittel, erzieche-
rische und volksbildnerische Aufgaben wahrzunehmen. Dahinter steckte
der Gedanke, durch Bildung an einer egalitdren Biirgergesellschaft teil-
haben zu konnen. Im jiidischen Bereich entwickelte sich gar ein ganzes
Spektrum wissenschaftlicher Ansitze, die man fiir den Bildungsauftrag
nutzbar machen wollte. Neben dem Interesse, dsthetisch und kiinstlerisch
Wertvolles auszustellen, ging es auch um Gegenstinde des Alltags, de-
nen eine kulturhistorische Bedeutung beigemessen wurde oder an denen
sich Merkmale einer Volksseele widerspiegelten, wie die Veranstalter
glaubten. Jiidische Museen im Kaiserreich und in der Weimarer Repu-
blik entstanden im Bereich der Volkskunde, des Kunstgewerbes, der
Kunstgeschichte und der Landesgeschichte. An ihnen lassen sich unter-

141

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

schiedliche Deutungsmuster fiir die Auffassung vom Judentum in der
modernen Gesellschaft ablesen, die hier im Folgenden geschildert wer-
den sollen.

Jiidische Volkskunde — Riickzug in die Nostalgie

In Deutschland entwickelte sich jiidische Museologie mit der Absicht,
den Eigenwert jlidischer Tradition und Kultur herauszustellen. Hierzu
fanden sich unterschiedliche Ansétze. Ihnen gemeinsam war das Lamen-
to vom Erosionsprozess des Judentums, das auch schon die Begriinder
der ,,Wissenschaft des Judentums* zur Mitte des Jahrhunderts im Munde
fiihrten:

»Nichts steigert den Wert eines Gutes hoher, als die Gefahr es zu verlieren.
Diese Gefahr droht einem jeden Volksstamm, je mehr seine Eigenart der alles
ausgleichenden modernen Bildung zum Opfer fillt. [...] Und wenn anderswo
moderne Bildung und Grosstadtluft das Volkstum gefihrden, wo wiiten sie
verheerender als in der Judenheit?* (Maretzki 1907, 160).

Diese Warnung bildete den Auftakt zur Griindung der ,,Gesellschaft fiir
judische Volkskunde* in Hamburg. Sie nahm sich vor, jiidisches Volks-
bewusstsein dadurch, wie sie meinte, wieder herzustellen, indem sie al-
ten Sitten und Gebréduchen, alten Redewendungen und Witzen nachspiir-
te und diese zu reanimieren suchte. Allein in dem Urspriinglichen,
Triebhaften, Kunstlosen zeigte sich in den Augen der jiidischen Volks-
kundler um den Hamburger Rabbiner Max Grunwald die Seele eines
Volkes, seine Natur. Sie zu entdecken und zu erhalten, machte sich die
jiidische Volkskunde 1897 zur Aufgabe. Ihre gegenstindlichen Uberreste
zu sammeln und in einem Museum zu vereinen, war einer ihrer Pro-
grammpunkte.

Die Juden waren in der Angst um den Verlust ihrer Identitit nicht al-
lein. Gegen Ende des 19. Jahrhunderts formierte sich die Volkskunde zu
einer Wissenschaft, die die Spezifik einzelner Volksgruppen ergriinden
und durch deren Vergegenwirtigung in die Zukunft fortschreiben wollte.
In ihrer Rhetorik stellte die Volkskunde Bildung in einen Zusammen-
hang mit Degeneration. Frisch und lebensfihig sei allein ,,das natiirliche
Denken und Empfinden, zu dem man die Menschen wieder hinfiihren
miisse (Dieterich 1902, 171). Es ging der Volkskunde darum, die Seele
der Volker zu erkunden, sie in dem historischen Prozess aufzuspiiren als
ein unverinderliches Merkmal jenseits des Historischen. Die Volkskun-
de stirkte die spezifischen Eigenheiten der Volksgruppen, die im wil-

142



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

helminischen Deutschland nicht identisch mit der deutschen Nation wa-
ren. Die Autonomie der Wiirttemberger, Bayern und Hessen etwa ge-
geniiber dem Nationalstaat zu festigen, war den Volkskundlern ein An-
liegen. Fiir die deutschen Juden war dieses Forschungsprogramm ein be-
stechendes Unternehmen. Nach dieser Ansicht konnten auch die Juden
sich als Volk mit bestimmten Eigenschaften verstehen und fiihlen, ohne
dadurch in Konflikt mit ihrer staatsbiirgerlichen Loyalitit zu kommen.
Die Volkskunde bot ein akzeptables Interpretationsmuster, sich gleich-
zeitig als Jude und als Deutscher fiihlen zu konnen.

Daher teilte die ,,Gesellschaft fiir jiidische Volkskunde* die Notwen-
digkeit des ,,Wieder-Kundig-Werdens* urspriinglicher Lebensverhéltnis-
se und Empfindungen. Sie iibernahm den Gegensatz zwischen ,,falscher
Kultur* und ,,echtem Denken und Vorstellen* und huldigte wie die all-
gemeine Volkskunde einer Zivilisationsskepsis, die sie wissenschaftlich
zu begriinden suchte. Typisch fiir die Arbeitsweise der Volkskundler war
ihre Fixierung auf miindliche Quellen, auf Nichtformiertes und -ko
diertes. Sie waren nicht an den durch Bildung ,verzerrten” Ausfor-
mungen der Hochkultur eines Volkes interessiert, sondern an dem All-
taglichen, dem Unbewussten, das sie fiir ,,echt* hielten.

Die jiidische Volkskunde begegnete durch ihre Besinnung auf das
Vorzivilisatorische, Mystische bewusst oder unbewusst einer Kritik, die
schon ganz zu Beginn der Sammlungsaktionen jiidischen Kulturguts mit
Sorge vorgetragen wurde. Jiidische Architekten, Archidologen und
Kunstverstindige machten friih schon ihren Bedenken Luft, ob die so
genannte ,.jiidische Kunst* sich neben der ,,christlichen* {iberhaupt sehen
lassen konne, ob man nicht fiir die Sache des Judentums mehr tue, wenn
man jiidisches Zeremonialgerit der 6ffentlichen Aufmerksamkeit entzie-
he. Beispielsweise gaben Mitglieder des Elsédssischen Museumsvereins
zu bedenken, dass ihre Sammlung moglicherweise besser in eine andere
jidische Sammlung zu integrieren sei, statt sie dem Elsédssischen Muse-
um in Stralburg anzugliedern, wo sie mit anderen Objekten Elsdssischer
Volkskunst fiir ein Elsédssisches Bewusstsein Partei nehmen sollte. Das
ausschlaggebende Argument dabei war nicht die falsche Platzierung in
einem nichtjiidischen Kontext, sondern die Furcht, die Sammlung kénne
nicht ,,bedeutend genug“ sein, um auf Dauer neben den ,christlichen*
Zeugnissen zu bestehen (Anonym 1908). Auch der Kasseler Architekt
Fritz Epstein argumentierte fiir einen unabhingigen Weg jiidischer Mu-
seologie und warnte davor, ein ,,jiidisch-germanisches Nationalmuseum*
in das Germanische Nationalmuseum in Niirnberg integrieren zu wollen:

143

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

»Wer sich mit der Sache beschiftigt hat, wei3, daf} das, was wir aufler dem be-
reits Bekannten finden werden, allzu hochgespannten Erwartungen kaum ge-
niigen wird. In der Hauptsache werden einfache, sogar primitive Gegenstinde
und Bauten aufgedeckt werden konnen [...]. Eine derartige Sammlung diirfte
sich kaum neben den schonsten Stiicken kirchlicher und profaner Kunst eines
Museums, etwa des Germanischen in Niirnberg, behaupten konnen. Sie wiirde
ein Aschenbrodeldasein fiihren, da der Laie unbewuf}t falsche Vergleiche zie-
hen wiirde mit einer Kunst, die aus anderen Verhiltnissen heraus entstanden
ist, die thm schoner und interessanter diinkt und der er bei einem Besuche des
Museums den Vorzug geben wiirde* (Anonym 1912, 336f.).

Die jiidische Volkskunde hielt also genau in dieser Hinsicht ein Hinter-
tiirchen offen, indem sie es gerade als Qualitdtsmerkmal ansah, , kunstlo-
se* Gegenstéinde fiir die eigene Kultur sprechen zu lassen. Thre Integrati-
onskraft lag darin, Lebenswirklichkeiten der Vormoderne als idealtypi-
sche jiidische Milieus zu zeichnen und damit ein Gefiihl der Nostalgie
heraufzubeschworen, das authentisch Jiidisches nicht im Kampf gegen
den Antisemitismus und fiir biirgerliche Rechtssicherheit sah, sondern in
der geschlossenen Lebenswelt der osteuropdischen Schtetl und der mit-
telalterlichen Judengassen in Deutschland (Cohen 1998, 187ff.; Cohen
1995). Die jiidische Volkskunde entschirfte aktuelle politische und sozi-
ale Probleme, indem sie den Blick auf die vermeintlich intakte Vergan-
genheit lenkte und fiir Beschaulichkeit und Stillstand plédierte.

Kunst und Kunstgeschichte — zwei Museumskonzepte
von unterschiedlicher politischer Tragweite

Erfiillten Kunstmuseen in der Frithphase ihrer Entstehung im 18. Jahr-
hundert die Funktion, das Asthetische in die Sphére des Sakralen zu er-
heben, so hatten sie diese im biirgerlichen Zeitalter weitgehend einge-
biilt. Im Vordergrund standen nun memorative und edukative Aufgaben,
die die biirgerliche Gesellschaft auf einen gemeinsamen Kodex ver-
pflichten sollten, an dem zu partizipieren theoretisch allen iiber die An-
eignung von Bildung moglich sein sollte. ,,Geschmack® wurde zu einem
Kriterium, gesellschaftliche Konformitidt herzustellen, schon bald aber
auch zu einem Distinktionsmittel zwischen gesellschaftlichen Gruppen
(Hochreiter 1994; Vahrson 1995). So egalitdr wie gedacht funktionierte
die biirgerliche Gesellschaft keineswegs und auch in dem Bereich der
Bildung, der allen zuginglich sein sollte, war das Bildungsbiirgertum
bemiiht, sich gegen Parveniis abzugrenzen, die die Werte und Inhalte ja

144



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

blof3 erworben, aber nicht verinnerlicht hitten, so der diinkelhafte Vor-
wurf (Luhmann 1995, 269; Lassig 1998, 211-236).

Frankreich war das erste Land, in dem das Judentum mit kiinstleri-
schen Kriterien in Verbindung gebracht wurde. Auf der ,,Exposition U-
niverselle” in Paris im Jahr 1878 wurde erstmals fiir ein breites nichtjii-
disches Publikum ein Raum mit jiidischem Zeremonialgerit ausgestellt.
Der Sammler dieser Objekte, Isaac Strauss, setzte diese hier zum ersten
Mal einer allein &sthetischen Betrachtungsweise aus und schuf damit ii-
berhaupt erst die Grundlage fiir eine kunsthandwerkliche Vergleichbar-
keit. Sie sollten Zeugnis geben fiir die ,,jiidischen Leistungen auf dem
Gebiet der Asthetik” (Feldman 1995, 44). Die Transformation des Ju-
dentums innerhalb der modernen biirgerlichen Gesellschaft, in deren
Verlauf Gegenstinde von rituellem Wert zu Gegenstinden von é&stheti-
schem wurden, war erst mit einem gewissen zeitlichen Abstand zu der
Generation moglich, die sich der Emanzipation mit ganzem Herzen ver-
schrieben hatte. Erst in der dritten und vierten Generation wurden die
Objekte des jiidischen Zeremoniells als iiberliefernswert entdeckt und
einem neuen Zweck zugefiihrt. Die Neukontextuierung jiidischer Zere-
monialgerite in einem neuen sozialen Raum, dem Museum, ist ein Pha-
nomen, das besonders die Anthropologie beschéftigt hat. George Sto-
cking sah in der Musealisierung von Gegenstinden mit ehemals spiritu-
eller Bedeutung eine Resakralisierung unter neuen Spielregeln, die u.a.
den Gesetzen des Marktes zu gehorchen hitten (Stocking 1985, 6).

Das Anliegen des Sammlers, Gegenstidnde des jiidischen Kultus als
Kunstgegenstinde zu etablieren und damit zum Ansehen der Juden in-
ternational beizutragen, ging in sofern auf, als die Objekte grole Auf-
merksamkeit von nichtjiidischen Besuchern erhielten. Die Sammlung
wurde spiter in das Musée Cluny aufgenommen, das christliche Gegens-
tande von hohem kiinstlerischen Wert sammelte. Allerdings kam der jii-
dische Charakter der Objekte, ihre Funktion im religiosen Leben, kaum
zum Ausdruck. Viel mehr trug zum Prestige der Strauss’schen Samm-
lung bei, dass sie nach der Logik ihrer Aufstellung fiir die Entwicklung
der franzosischen Kunst sprach. Nicht jlidischer Nationalismus, sondern
nationalstaatlich-franzosischer war hier gefragt und wurde wohlwollend
anerkannt (Rauschenberger 2002, 28-34).

In Deutschland hatten die Anregungen aus Frankreich, aber auch die
Ideen der ,,Anglo-Jewish Historical Exhibition* 1887 in London sowie
das Programm des 1897 in Wien eroffneten Jiidischen Museums Vor-
bildcharakter in den Vereinen zur Griindung jiidischer Museen.

145



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Hier jedoch wurden die Sammlungen von Liebhabern begonnen, die
zundchst alles andere als Fachleute auf diesem Gebiet waren. Legendir
ist die Griindung der ,,Gesellschaft zur Erforschung jiidischer Kunst-
denkmiler* in Frankfurt/Main durch Heinrich Frauberger, einen Chris-
ten. Frauberger war Direktor des Kunstgewerbemuseums in Diisseldorf
und stiirzte sich auf das, wie er meinte, durch ihn definierte neue For-
schungsgebiet, ohne die religiosen oder sprachlichen Kenntnisse mitzu-
bringen, die Voraussetzung zur Gruppierung und Interpretation von Ge-
genstinden des Ritus waren und sind. Er nahm sich vor, ein Formen-
spektrum jiidischer Zeremonialgeridte zu entwerfen, das fiir die spitere
Wissenschaft einmal die Grundlage fiir eine vergleichende Betrachtung
sein sollte. Dariiber hinaus wollte er eine liickenlose Vorbildersammlung
anbieten, an der sich Kiinstler und Handwerker in ihrem Schaffen orien-
tieren konnten. Als einer der ersten begann Frauberger selbst mit einer
Sammlung jiidischen Ritualgerits, allméhlich folgten andere nach. Frau-
bergers Bemiihungen fanden in einer sich entwickelnden Fachwelt viel
Anerkennung. Sie sah sich von ihm darin bestirkt, Argumente gegen die
Unterstellung vom ,,Schonheitshass der Hebrder zu sammeln, wie es
der Orientalist und Bibliograph Moritz Steinschneider mit Bezug auf das
Wiener Jiidische Museum formulierte. Auch der Religionsphilosoph,
Historiker und Kunstgelehrte David Kaufmann sah im Sammeln jiidi-
scher Kunstgegenstinde ein wirksames Mittel zur Bekdmpfung der ,,Fa-
bel vom Hasse der Synagoge gegen alle Kunst* (Steinschneider 1898;
Kaufmann o.J., 8).

Der hohe Stellenwert der Kunst fiir die Anerkennung des Judentums
als eigenem Gefiige hingt eng mit dem emotionalen Zugang zusammen,
den die Kunst erfordert und ermdoglicht. Der Soziologe Niklas Luhmann
gibt hierzu eine Erkldrung: Durch Imagination biete die Kunst die Chan-
ce, Distanz zur Realitit zu schaffen und neue Ordnungsmoglichkeiten zu
entdecken. Keine andere Deutung der Wirklichkeit etwa durch die Spra-
che oder die Religion ermogliche denselben Grad von Freiheit und Au-
tonomie wie die Kunst, so Luhmann (Luhmann 1995, 226ff.). Der Kunst
wird demnach zugetraut, auf die Lebensgestaltung der Menschen subtil
Einfluss zu nehmen. Die Sprache, die nicht den Umweg iiber die Imagi-
nation geht und auf die Herstellung eines Konsenses zwischen den Ge-
sprachspartnern angewiesen ist, ist hier sehr viel eingeschriankter. Und
auch die Religion bietet nach Luhmann nicht das Mal an Freiheit, da sie
zwar imaginierte Bilder evoziert, diese beruhen jedoch nicht auf der
Wahrnehmung und haben mit der Realitit wenig zu tun. Die Kunst ist
daher potentiell imstande, Utopien zu entwerfen und in das reale Leben

146



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

einzugreifen. Entsprechend nahm sie in der nationalen Selbstdarstellung
der Volker einen hohen Rang ein.

Wie schon auf der ,,Exposition Universelle* in Paris stand die Suche
nach dem ,,Nationalstil* der einzelnen Volker im Vordergrund. Die jiidi-
sche Beteiligung wurde dabei der national-franzdsischen untergeordnet.
Allein in jidischen Kreisen wurde sie als Zeichen eigenen Ausdrucks-
willens gewertet. Eine radikale Position in Bezug auf die Kunst bezogen
in Deutschland national-jiidische Kreise. Zur Beschreibung des eigenen
Gruppenstatus’ und zur Rechtfertigung der Vokabel ,,Volk* entwickelten
die Kulturzionisten um Martin Buber ein pathetisches Bild von der Rolle
der Kunst in einem jiidischen Palastina (Bertz 1991; Buber 1920, 57-66;
Buber 1901, Sp. 7-10).

,Denn in dem kiinstlerischen Schaffen®, schrieb Buber 1901, ,,sprechen sich
die spezifischen Eigenschaften der Nation am reinsten aus; alles, was diesem
Volke, und nur ihm, eigen ist, das Einzigartige und Unvergleichbare an ihm,
findet greifbare lebendige Ge-stalt in seiner Kunst. So ist unsere Kunst der
schonste Weg unseres Volkes zu sich selbst” (Buber 1901, 64).

Auch wenn diese Zirkel keinen direkten Einfluss auf die in Deutschland
entstehende jlidische Museumslandschaft nahmen, prigten sie doch die
Debatten in diesem Umfeld mit. Die wichtigste und unvermeidliche Fra-
ge war die von der Definition einer ,,jiidischen Kunst®.

Obwohl Heinrich Frauberger bereits 1897 mit der Griindung seiner
Gesellschaft initiativ wurde, konnte ein jiidisches Museum in Frankfurt
erst 1922, nach seinem Tod, er6ffnet werden. Der erste Angestellte die-
ses ,,Museums jiidischer Altertiimer war Erich Toeplitz. Als junger jii-
discher Kunstwissenschaftler suchte er seine Forschungen stirker in ei-
nen innerjiidischen Kontext zu setzen. Dies verband ihn mit Rudolf Hal-
lo, der 1927 eine jiidische Abteilung im Hessischen Landesmuseum in
Kassel aufbaute, und mit Rahel Wischnitzer-Bernstein, die zwischen
1936 und 1938 Mitarbeiterin am Jiidischen Museum in Berlin war. Sie
widmeten sich Gegenstidnden fiir den rituellen Gebrauch in Synagoge
und Haus und grenzten so den Begriff der ,,jiidischen Kunst*“ von natio-
nalen Deutungsmustern ab. Diese hatten als ,,jiidisch* definiert, was von
Juden geschaffen worden war, unabhingig davon, ob das Objekt selbst
mit der Religionsausiibung in Zusammenhang stand. Toeplitz, Hallo und
Wischnitzer-Bernstein verglichen Formen, Symbolik, Material und
Funktion der Gegenstinde und interpretierten sie aus dem Zusammen-
hang ihrer unmittelbaren Entstehungsgeschichte heraus. Sie betrieben
jidische Kunstgeschichte nicht mit dem Ziel, einen ,,jiidischen Stil* zu

147



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

entdecken. Thre Forschung scheute sich nicht, die Einfliisse der christli-
chen Umwelt auf die jiidischen Kunstgegenstinde zu benennen und sie
dennoch in wichtigen Aspekten wie der Symbolik oder der Funktion
nach Merkmalen der jiidischen Uberlieferung zu untersuchen. Da sie ihre
Aufgabe durch die Existenz jiidischen Zeremonialgerits als legitimiert
ansahen, beteiligten sie sich nicht an einem Kulturvergleich zwischen
christlicher und jiidischer Kunst und stieBen sich daher auch nicht daran,
vor allem mit Gegenstinden der so genannten Volkskunst zu tun zu ha-
ben. Rahel Wischnitzer-Bernstein sah darin gerade einen besonderen
Zauber, da Produkte der ungeschulten Hand so viel mehr Detailverliebt-
heit und kindliche Kreativitit zeigten als die aus den gro3en Kunstschu-
len der Stidte. Und Rudolf Hallo entwickelte aus der Volkstiimlichkeit
vieler Produkte seine Theorie von der spezifischen Néhe der jiidischen
Bevolkerung einer Region zur christlichen, die in ihren Arbeiten so viel
Verwandtes aufwiesen (Wischnitzer-Bernstein 1927, 60-62; Hallo, Jiidi-
sche Volkskunst, 1928; Hallo, Jiidische Kult- und Kunstdenkmailer,
1928).

,Judische Kunst“ im kulturzionistischen Verstandnis, d.h. in erster
Linie die bildende Kunst und hier besonders die moderne Malerei, fand
im deutschen Museumswesen kaum einen Niederschlag. Der Griinder
des Jiidischen Museums Berlin, Karl Schwarz, bediente mit der von ihm
eingerichteten ,,Ruhmeshalle” (Berliner Tageblatt 1933) im Eingang des
Museums auch die national orientierte Klientel der Berliner Gemeinde.
Die iibrigen Ridume des Museums jedoch entsprachen ziemlich genau
dem kulturhistorischen Mischtyp, den alle jiidischen Museen in Deutsch-
land bildeten. Erst nachdem Karl Schwarz an das Kunstmuseum nach
Tel Aviv gegangen war, baute er dort eine Sammlung bedeutender jiidi-
scher Kiinstler aus Europa auf.

Dagegen war jiidische Kunstgeschichte quasi ein Produkt des jiidi-
schen Museumswesens. Sie trat von dem politischen Willen mancher
Kunstsammler zuriick, die Gleichwertigkeit der ,,jiidischen Kunst* mit
der anderer Nationen belegen zu miissen. Sie verfolgte auch nicht die
Absicht, die aktuelle Kunstproduktion im jiidischen Sinne zu beeinflus-
sen und mit einem nationalen Auftrag im Hinterkopf die jiidische Ge-
meinschaft auf einen bestimmten stilistischen Ausdruck einzuschwéren.
Die jiidische Kunstgeschichte wandte ihren Blick in die Vergangenheit,
zeichnete Einfliisse nach und benannte Typisches. Damit griff sie sicher
weniger in die Politik ein als die zeitgendssische Kunst selbst. Dennoch
bedeutete die Neugriindung dieser Disziplin eine Vergewisserung eige-

148



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

ner Wurzeln, die moglicherweise nicht spektakulédr, dennoch aber spezi-
fisch waren.

Jiidische Historiographie im Museum —
Kompensation fiir einen Utopieverlust

Linger schon als Volkskunde und Kunstgeschichte wurde die jiidische
Geschichtswissenschaft als Methode angesehen, jiidische Identitét zu be-
schreiben. Als Disziplin innerhalb der ,,Wissenschaft des Judentums*
war es von vorneherein ihre Aufgabe, die spezifischen Erfahrungen von
Juden in der Geschichte nachzuzeichnen. Heinrich Graetz, einer der ers-
ten Dozenten am Breslauer ,,Jiidisch-Theologischen Seminar (Fraenckel-
scher Stiftung)®, begriindete mit seinem 11-bidndigen Werk ,,Geschichte
der Juden von der dltesten Zeit bis auf die Gegenwart* eine selbststdandi-
ge jlidisch-nationale Geschichtsschreibung. Darin beschrinkte er das Ak-
tionsfeld der Juden auf den intellektuellen und religionsphilosophischen
Bereich. Von der darin angelegten Passivitit der Juden in der Geschichte
suchten sich spitere Historikergenerationen zu 16sen. Durch die stirkere
Betonung der Interaktivititen zwischen Juden und Nichtjuden, die sich
vor allem aus dem Studium externer, d.h. nichtjiidischer, Quellen ergab,
wurden andere Bereiche der Historiographie wie die Rechts- und Wirt-
schaftsgeschichte auch fiir die jiidische Geschichte erschlossen (Elbogen
1930, 7f.; Herlitz 1964, 78ff.). In Breslau wesentlich wirksam war hier
Markus Brann, der 1891 Graetzens Nachfolger am Jiidisch-Theolo-
gischen Seminar wurde. Diese Entwicklung ist deshalb hier bedeutsam,
weil einige Dozenten des Breslauer Seminars Ende der 1920er Jahre in
dem ,,Verein Jidisches Museum e.V. zu Breslau* aktiv wurden.” Die
von diesem Verein 1929 durchgefiihrte Ausstellung ,,.Das Judentum in
der Geschichte Schlesiens® griff als ein Beitrag zur schlesischen Lan-
desgeschichte die moderne Entwicklung innerhalb der allgemeinen His-
toriographie auf. Landesgeschichte bot nach dem verlorenen Ersten
Weltkrieg nicht nur die Moglichkeit, den groen Fragen der Nationalge-
schichte auszuweichen und sich auf Detailstudien zu verlegen. Sie arbei-
tete auch methodisch mit neuen Vorgaben. Unter dem Begriff der Kul-
turgeschichte brachte sie die verschiedenen Zweige der Historiographie
mit anderen Fachrichtungen wie der Geographie, Geologie und der

2 Diese waren Dr. Israel Rabin, Dr. Isaak Heinemann, Dr. Michael Gutt-
mann, Dr. Albert Lewkowitz, Dr. Louis Lewin und Dr. Aaron Heppner
vom Breslauer Synagogenarchiv.

149



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Volkskunde in Verbindung. Damit sollten Kausalititen und Kontexte,
Vielschichtigkeiten und Bedingtheiten erfasst werden. Die Kulturge-
schichte, wie sie von Karl Lamprecht entwickelt worden war, wandte
sich damit gegen die Universal- und Ideengeschichte des 19. Jahrhun-
derts und fiihrte dazu, sich der Sozial- und Wirtschaftsgeschichte stéirker
zu Offnen. Nicht nur aus arbeitspraktischen, vor allem aus systemati-
schen Griinden beschrénkte sie sich darauf, die ,,Kulturmorphologie* ei-
ner Provinz oder Region zu erfassen (Lamprecht 1900; Aubin/Frings/-
Miiller 1926).

Fiir die jiidische Historiographie war es in besonderem Mafle nahe-
liegend, sich den Methoden der Kulturgeschichte anzuschliefen und
Landesgeschichte zu betreiben. Nur so konnte sie Religions- und
Rechtsgeschichte, Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte, politische
und Wirtschaftsgeschichte sowie die Sprachforschung miteinander in
Beziehung setzen. Zudem lenkte die Kulturgeschichte den Blick weg
von der noch bei Graetz zu findenden Auffassung, Geschichte werde
durch Helden gemacht. Sie konzentrierte sich auf das Sozialpsychische
und die Beschreibung der Zustinde, von denen die Juden wie alle ande-
ren Volker betroffen waren und zu denen sie in gleichem MaBe beitru-
gen.

Mit der Anlehnung an die Landesgeschichte schlossen sich die Ver-
anstalter der Breslauer Ausstellung daher diesem methodisch neuen Zu-
gang an. Die Exponate sollten die demographischen, wirtschaftlichen,
rechtlichen, kulturellen und sozialen Bedingungen der Juden in Schle-
sien veranschaulichen. Thre Interpretation wurde direkt auf die schlesi-
sche Geschichte allgemein bezogen, als deren integrativer Bestandteil
die Juden aufgefasst wurden. Insbesondere die kunstgeschichtliche Bera-
tung durch Alfred Grotte trug zu dieser Lesart bei. Grotte, ein Architekt
und Kunstforscher aus Posen, hatte sich schon friith mit der Architektur-
geschichte der Synagogen beschiftigt. Seine Arbeitsweise ging in die-
selbe Richtung wie die landesgeschichtliche Forschung. Er befiirwortete
die kunstgeschichtliche Verortung jiidischer Kunstprodukte in der Stil-
geschichte der Region. Auch ihre Entstehungsbedingungen suchte er in
der regionalen Historie. Verallgemeinernde Aussagen zu Kultgerit und
Architektur, die von den Spezifika einer Provinz absahen, konnten sich
nach Grotte eigentlich nur auf die Funktionen im Ritus beschrinken,
dem alle Gerite gerecht werden mussten. Grotte hob in seiner Rezension
der Ausstellung ,,.Das Judentum in der Geschichte Schlesiens* daher be-
sonders die Abteilung mit den Textilien hervor, die allesamt aus Schle-

150



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

sien stammten und zu einem besonderen Vergleich anregten (Grotte
1929, 273-277; Grotte 1926, 273-278).

Jiidische Geschichte im Museum folgte in Ubereinstimmung mit der
modernen Geschichtsschreibung einem integrativen Ansatz. Es ging
nicht darum, Nationalgeschichte nach zionistischem Verstindnis zu ak-
zentuieren, sondern wie auf der ,,Jahrtausendfeier der Rheinlande® in
Ko6ln 1925 ,,den Kulturzusammenhang zwischen Judentum und rheini-
schem Land und Volk* darzustellen und damit ,,das Recht der deutschen
Juden auf den rheinischen Heimatboden unwiderleglich® nachzuweisen
(Kober 1925, 448).

Religion im Museum?

Die ausgewihlten Beispiele sollten verdeutlichen, in welchen Wissen-
schaftsgebieten sich die jiidischen Museen in Deutschland verorteten. In
die Diskurse um den geeigneten wissenschaftlichen Zugang wurden die
Merkmale jiidischer Identitdt (Religion, Kultur, Nation) aufgenommen.
Wihrend die Begriffe Kultur und Nation explizit in den Museumspro-
grammen auftauchten, war kaum die Rede davon, religiose Praktiken
wieder aktivieren zu wollen. Ganz allgemein verband sich mit der Dar-
stellung von Kultur die Hoffnung, dass von der Kunst die Belebung der
Religion ausgehen moge, dass man durch alte Vorbilder moderne
Kunstproduktion im Bereich der Ritualgerite anregen konne, die auf das
religiose Verhalten selbst riickwirke (Anonym 1908, 404). Biblische
oder literarische Geschichten des Judentums wurden im Museum nicht
thematisiert. Ein Blick auf die Objekte und, soweit bekannt, die Betex-
tungen soll darstellen, inwiefern tiberhaupt Religion zum Inhalt der Aus-
stellungen und Museen gemacht wurde.

Obgleich an der Realisierung der Museen viele Rabbiner mitwirkten,
verband doch keiner mit einem Museum die Vorstellung, alte oder auch
moderne religidse Inhalte des Judentums vermitteln zu wollen. Da man
hoffte, auch nichtjiidische Besucher fiir die Museen interessieren zu
konnen, mussten die Grundlagen des Judentums und die priméren Funk-
tionen der Exponate erklédrt werden. Auch fiir das jiidische Publikum be-
stand nicht die Gewihr, dass es noch iiber ein Basiswissen der eigenen
Religion verfiigte. Trotz der verschiedenen inhaltlichen Orientierungen
wirkte die Anordnung in den jlidischen Museen recht dhnlich. Sie alle
hatten einen historischen und einen kunsthistorischen Teil. In ersterem
waren Dokumente und bildliche Darstellungen zu sehen, die als Be-
legstiicke fiir historische Ereignisse fungierten, ohne kiinstlerischen Wert

151



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

fiir sich beanspruchen zu konnen. Der letztere enthielt Zeremonialgerit,
das in aller Regel nach Funktionen und innerhalb einer Objektgattung
nach Materialart geordnet war. Hierbei ist zu beobachten, dass die Mu-
seen, auch wenn sie nach eigenen Verlautbarungen nicht mit der christli-
chen Kunst in Wettstreit treten wollten, sehr darauf bedacht waren, mog-
lichst wertvolle Gegenstinde auszustellen. Das spricht dafiir, dass sie
weniger an der Darstellung ritueller Abldufe und historischer Entwick-
lungen interessiert waren als an der kulturellen Wirkung der Objekte.
Selbst ein erklédrter Zionist wie der Kunsthistoriker Theodor Harburger
aus Miinchen suchte nach ,kunstgeschichtlich und &#sthetisch bedeu-
tungsvollen Werke[n]“, die er fiir die Offentlichkeit bereit hielt (Harbur-
ger 1931). Dennoch machte er sich keine Illusionen iiber die Qualitit der
Stiicke, die er im Auftrag des ,,Verbandes Bayerisch Israelitischer Ge-
meinden® zusammensuchte und inventarisierte:

,Infolge der verhiltnismédfig héufigen Gleichartigkeit vieler Sammlungsge-
genstinde wird es vermutlich moglich werden, nicht nur eine Sammlung die-
ser Art zu einem abgerundeten Ganzen zu gestalten, sondern dariiber hinaus
am Sitz mancher grofleren Gemeinde des Landes in geeigneter Weise einen
Uberblick iiber das uns iiberkommene Kulturgut zu geben* (Harburger, Kultu-
relle Arbeit 1930, 363f.).

Daher sprach er davon, ,,jiidische[s] Brauchtum lebendig werden zu las-
sen“ und ,,den Sinn fiir das Schone in der Ausiibung der religiosen Ge-
briauche wieder” wecken zu wollen (Harburger, Ausstellung 1930, 208).
Doch die Reihe seiner Veroffentlichungen spricht dafiir, dass er daran
arbeitete, jiidisches Zeremonialgerit als Produkte einer Hochkultur zu
prasentieren, die sich mit vergleichbaren christlichen Kunstgegenstinden
messen konnte.

Gelegentlich wurden diesen Typensammlungen anschauliche Interi-
eurs zur Seite gestellt, die in kulturgeschichtlichen Museen dieser Zeit
dazu dienten, eine bestimmte Atmosphidre wieder lebendig werden zu
lassen. Diese in Form von Sabbatstuben oder Synagogeninnenrdumen ar-
rangierten Ensembles waren beim Publikum sehr beliebt, lieBen sie es
doch zu, nostalgischen Gefiihlen an eine vermeintlich bessere Vergan-
genheit nachzuhingen, statt den Gegenstdnden eine neue Funktion als
Kunstobjekte zuzugestehen.

Die Betextung in den meisten Museen war sehr spirlich. Man be-
schrinkte sich darauf, die Objektart, seine Herkunft und Datierung an-
zugeben, wenn solche Angaben bekannt waren. Nur Rudolf Hallo unter-
nahm es, ausfiihrliche Bildunterschriften mit einer Interpretation von

152

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

Symbolik und Handwerkstradition anzubieten. Fiir eine in Marburg 1928
ausgerichtete Ausstellung beschrieb Hallo ein Paar silberner Rimonim (=
Thoraaufsitze in Form von Granatépfeln):

,,»ole [die beiden Rimonim] sind inschriftlich auf 1799 datiert und riihren [...]
von der Krankenpflegebriiderschaft Kassels her. Damit gewinnt ihr dgyptisie-
render Stil aber eine ganz besondere Bedeutung. Er ist zusammengenommen
mit der Wahl jenes ostasiatischen Stoffes unzweifelhaft als Ausdruck eines
bewussten orientalisierenden Willens zu verstehen, mit dem [...] die fromme
und beharrliche Briiderschaft der zweiten Kategorie von Stiftern gottesdienst-
licher Geritschaften, den zum Hof und Grossbiirgertum hin tendierenden und
im Kiinstlerischen modern und abendldndisch gesonnenen Einzelpersonen,
Hofjuden und Kammeragenten, historisierend entgegenzuwirken gedachte.
Beabsichtigt mochte sein, mit diesen Sdulenaufsitzen [...] die Sdulen vor dem
salomonischen Tempel [...] anzudeuten.*

Und etwas weiter erklérte Hallo grundsitzlich zu den Rimonim:

,,Aus dem Mangel einer Verwurzelung im Uberlieferten erklirt sich aber auch
andererseits, dass die Einzelaufsitze, die sog. Granatidpfel oder Rimonim bis
heute von einer ungeziigelten Vielformigkeit oder besser Formlosigkeit sind.
Von Bliitengebilden, aufgestockten Kronen, Tiirmen, bis zu Schellenbiumen
und Jachin und Boaz kommt alles vor, richtiger noch, kommt nichts vor, was
sich mit der Wucht einer seine gesuchte Fassung wahrhaft ausfiillenden Lo-
sung giiltig durchgesetzt hitte (Hallo, Jiidische Kultaltertiimer, 1928, 295
und 302).

Die Arbeiten Hallos zeigen eine Konzentration auf Details. hm wogen
die exakte Beobachtung und Darstellung von Einzelfillen schwerer als
das Aufstellen groBer Theorien.

Mit der Musealisierung des Zeremonialgerits wurde es demnach sei-
ner religiosen Funktion enthoben und einer dsthetischen zugefiihrt, die
der Beurteilung des Judentums als nationaler Grofe diente. Von einem
wirklichen Erfolg dieser Bewegung kann jedoch, trotz zahlreicher Ver-
einsgriindungen insbesondere in der Weimarer Republik, nicht die Rede
sein. Der Interpretation, die jiidischen Museen seien Ausdruck einer
»Renaissance jiidischer Kultur” (Brenner 1996, 5) gewesen, muss man
einen niichternen Blick auf ihren Stellenwert in der jiidischen Offent-
lichkeit entgegenhalten. Gegen Ende der Weimarer Republik gab es im
Deutschen Reich gerade einmal vier eigenstdndige Museen und fiinf jii-
dische Abteilungen innerhalb anderer Museen. Die zahlreichen von
Nichtjuden angeregten Sammlungen und kleinere Ausstellungseinheiten
verfolgten andere Absichten und konnen nicht fiir die Selbstdarstellung

153

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

der Juden in Deutschland Zeugnis ablegen. Die Begeisterung fiir die Idee
reichte keinesfalls, um ein groBes zentrales jiidisches Museum in
Deutschland zu errichten. Ja, die Existenz der bestehenden Sammlungen
stand auf so wackligen Fiilen, dass ihre Zukunft auch ohne den Zersto-
rungswillen der Nationalsozialisten in vielen Fillen bedroht war. Fiir das
jidische Museumswesen fanden sich keine Mizene, obgleich jiidisches
Mizenatentum in anderen Museen geradezu iliberwiltigend war. Viele
der Sammlungen konnten keine feste Bleibe finden. Die ,,Gesellschaft
fiir jiidische Volkskunde* suchte Jahre lang nach Ausstellungsraumen
und konnte selbst den an sich wohlwollenden Direktor des Hamburger
Kunstgewerbemuseums, Justus Brinckmann, nicht bewegen, Teile davon
in den Rundgang zu integrieren. Brinckmann baute zwar eine eigene
kleine Abteilung mit Judaica auf, er empfand aber einen deutlichen qua-
litativen Unterschied zwischen seiner kunstgeschichtlich wertvollen
Sammlung, die auf ,technisch vollkommene und geschmackvolle Aus-
fiihrung® achten miisse, und der kulturgeschichtlichen der ,,Gesellschaft
fiir jiidische Volkskunde* (Brinckmann 1898, 88).

Was also hinderte daran, die der Theorie nach so iiberzeugenden An-
sitze wie die von der jiidischen Volkskunde, der jiidischen Kunstge-
schichte und Historiographie auch im Museum prominent zu platzieren?
Als ,,Erinnerungsraume® sind Museen Institutionen, die einem Indivi-
duum oder einer Gruppe bei der Formulierung ihrer Identitét helfen. Sie
tragen dazu bei, der Gegenwart einen Sinn zu unterlegen, ohne den eine
Gesellschaft keinen inneren Zusammenhalt hat (Assmann 1999, 408).

»die [die Museen] thematisieren Verborgenes in entstellter Form. Sie bezeu-
gen nicht nur explizit die Wunsch-, sondern auch implizit die Schreckensbil-
der der Zivilisation. Denn Museen, alle Museen, repridsentieren nicht nur, was
zu sehen ist, sondern auch, was dem offentlichen Diskurs und der Wahrneh-
mung entzogen werden soll oder verborgen bleibt, eine Geschichte gesell-
schaftlicher Gewalt* (Offe 2000, 292).

Demnach miisste man fragen, ob der Subtext unter den jiidischen Muse-
umsgriindungen des beginnenden 20. Jahrhunderts einer war, der allge-
meine Akzeptanz fand.

Es entsteht der Verdacht, dass die Museen mit ihrer defensiven Hal-
tung gegeniiber der als Hochkultur verstandenen nichtjiidischen Kunst
und mit ihrer kleinlichen Beweisfiihrung fiir ein Heimatrecht in Deutsch-
land den Blick auf eine grofle einigende Utopie verstellten. War ein hal-
bes Jahrhundert zuvor, zur Mitte des 19. Jahrhunderts, die Utopie der ge-
sellschaftlichen und politischen Gleichstellung zum Greifen nahe, so war

154



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

der Verlust dieser Utopie moglicherweise nicht einfach dadurch zu kom-
pensieren, dass man sich mit der zuriickweisenden Mehrheitsgesellschaft
auf einer Skala maf, auf der man nicht bestehen konnte. Die im Museum
ausgestellten Exponate machten das Ungleichgewicht zwischen Juden
und der Restgesellschaft offenbar. Die Zuwendung zu historischen The-
men war moglicherweise weniger die Versicherung eigener Leistungen
und Spezifika als ein Riickzug von der eigentlichen Wunschphantasie
der Emanzipation und Akkulturation.

Literatur

Anonym (1908) In: Allgemeine Zeitung des Judentums, 72. Jg., 31. Juli
1908, 368 und 21. August 1908, 404

Anonym (1908): Unser jiidisches Museum, in: StraBburger Israelitische
Wochenschrift, 5. Jg., 6. Februar 1908

Anonym (1912): Ein jiidisches Museum. In: Im Deutschen Reich, 18.
Jg., 1912, Nr. 7/8, 336-338

Anonym (1933): In: Berliner Tagesblatt vom 25. Januar 1933, Abend-
ausgabe

Assmann, Aleida (1999): Erinnerungsriume, Formen und Wandlungen
des kulturellen Gedichtnisses, Miinchen

Aubin, Hermann/Frings, Theodor/Miiller, Josef (1926): Kulturstromun-
gen und Kulturprovinzen in den Rheinlanden, Bonn

Bertz, Inka (1991): ,,Eine neue Kunst fiir ein altes Volk* — Die jiidische
Renaissance in Berlin 1900 bis 1924, hrsg. vom Jiidischen Museum
(Abteilung des Berlin Museums) und dem Museumspéddagogischen
Dienst Berlin, Berlin

Brann, Markus (1907): Zur Geschichte der ,,Monatsschrift”. In: Monats-
schrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums, hrsg. von
David Kaufmann und Markus Brann, 51. Jg., Breslau, 1-16

Brenner, Michael (1996): The Renaissance of Jewish Culture in Weimar
Germany, New Haven/London

Brinckmann, Justus (1898): Die Sammlung jiidischer Kultgerdte im
Hamburgischen Museum fiir Kunst und Gewerbe. In: Mitteilungen
der Gesellschaft fiir jiidische Volkskunde, 1. Jg., Heft 2, 86-89

Buber, Martin (1901): Jiidische Renaissance. In: Ost und West, 1. Jg.,
Januar 1901, Sp. 7-10

155



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Buber, Martin (1920): Von jiidischer Kunst, in: Martin Buber, Die jiidi-
sche Bewegung. Gesammelte Aufsdtze und Ansprachen, 1. Folge,
1900-1914, Berlin, 57-66

Cohen, Richard (1995): Nostalgia, in: Isidor Kaufmann 1853-1921.
Rabbiner, Bocher, Talmudschiiler, hrsg. von G. Tobias Natter. Aus-
stellungskatalog, Jiidisches Museum der Stadt Wien, 43-92

Cohen, Richard (1998): Jewish Icons. Art and Society in Modern
Europe, Berkeley/Los Angeles

Dieterich, Albrecht (1902): Uber Wesen und Ziele der Volkskunde. In:
Hessische Blitter fiir Volkskunde, Bd. 1, Heft 3, 169-194

Elbogen, Ismar (1930): Von Graetz bis Dubnow. In: Festschrift zu Si-
mon Dubnows siebzigstem Geburtstag, 7-23

Feldman, Jeffrey David (1995): Die Welt in der Vitrine und die Welt au-
Berhalb: die soziale Konstruktion jiidischer Museumsexponate. In:
Wiener Jahrbuch fiir Jiidische Geschichte, Kultur & Museumswesen,
Bd. 1, hrsg. vom Jiidischen Museum der Stadt Wien, Wien, 39-54

Grotte, Alfred (1926): Jiidische Sakralkunst in Schlesien. In: Menorah,
4. Jg., Mai 1926, 273-278

Grotte, Alfred (1929): Das Judentum in der Geschichte Schlesiens. In:
Menorah, 7. Jg., Mai/Juni 1929, 273-277

Hallo, Rudolf (1983a): Jiidische Kultaltertiimer aus Edelmetall in der
Ausstellung Religiose Kunst aus Hessen und Nassau, Marburg 1928,
wieder abgedruckt in: Rudolf Hallo, Schriften zur Kunstgeschichte in
Kassel, hrsg. von Gunter Schweikhardt, Kassel, 289-306

Hallo, Rudolf (1983b): Jiidische Kult- und Kunstdenkmaéler im Hessi-
schen Landesmuseum Kassel, Sonderdruck aus: ,,Der Morgen®, 4.
Jg., 1928, wieder abgedruckt in: Rudolf Hallo, Schriften zur Kunst-
geschichte in Kassel, hrsg. von Gunter Schweikhardt, Kassel, 261-
287

Hallo, Rudolf (1983c): Jiidische Volkskunst in Hessen, 1928, wieder ab-
gedruckt in: Rudolf Hallo, Schriften zur Kunstgeschichte in Kassel,
hrsg. von Gunter Schweikhardt, Kassel, 319-393

Harburger, Theodor, (1930a): Ausstellung jiidischer Kultgerite und —
einrichtungen fiir Synagoge und Haus. In: Bayerische Israelitische
Gemeindezeitung, 207-208

Harburger, Theodor (1930b): Kulturelle Arbeit und Not der Zeit. In:
Bayerisch Israelitische Gemeindezeitung, 363-364

Harburger, Theodor (1931): Werke jiidischer Volkskunst in Bayern. In:
Bayerisch Israelitische Gemeindezeitung, 195-199

156



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

Herlitz, Georg (1964): Three Jewish Historians. In: Leo Baeck Institute
Yearbook, 69-90

Hochreiter, Walter (1994): Vom Musentempel zum Lernort. Zur Sozial-
geschichte deutscher Museen 1800-1914, Darmstadt

Kaufmann, David (0.J): Zur Geschichte der Kunst in den Synagogen,
0.0, 8

Kober, Adolf (1925): Von der Jahrtausendausstellung. In: Central-
Vereins-Zeitung, 4. Jg., 26. Juni 1925, 448.

Lamprecht, Karl (1900): Die kulturhistorische Methode, Berlin

Lassig, Simone (1998): Juden und Mizenatentum. In: ZfG, 46. Jg., Heft
3,211-236

Landau, Wolf (1852): Die Wissenschaft, das einzige Regenerationsmittel
des Judenthums. In: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft
des Judentums, hrsg. von Zacharias Frankl, Dresden, 484-499

Luhmann, Niklas (1995): Die Funktion der Kunst und die Ausdifferen-
zierung des Kunstsystems. In: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt

Maretzki, Louis (1907): Geschichte des Ordens Bnei Briss in Deutsch-
land 1882-1907, Berlin

Mosse, George L. (1990): Das deutsch-jiidische Bildungsbiirgertum, in:
Bildungsbiirgertum im 19. Jahrhundert, hrsg. von Reinhart Koseleck,
Stuttgart, 168-180

Mosse, George L. (1985): German Jews beyond Judaism, The Modern
Jewish Experience. Cincinnati

Offe, Sabine (2000): Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jiidi-
sche Museen in Deutschland und Osterreich, Berlin

Rauschenberger, Katharina (2002): Jiidische Tradition im Kaiserreich
und in der Weimarer Republik. Zur Geschichte des jiidischen Muse-
umswesens in Deutschland, Hannover

Riirup, Reinhard (1975): Emanzipation und Antisemitismus. Studien zur
,Judenfrage* der biirgerlichen Gesellschaft, Gottingen

Steinschneider, Moritz (1898): Bericht iiber die Thitigkeit der Gesell-
schaft fiir Sammlung und Conservirung von Kunst- und historischen
Denkmailern des Judenthums im Jahre 1898, CAHJP, Bestand A/W
1764,3 — Wien

Stocking, Georges W. (1985): Essays on Museums and Material Culture.
In: Objects and Others, hrsg. von Georges W. Stocking, Madison, 3-
14

Vahrson, Viola (1995): Die Krise der historischen Kunstbetrachtung, in:
Museumsinszenierungen. Zur Geschichte der Institution des Kunst-
museums. Die Berliner Museumslandschaft 1830-1990, hrsg. von

157



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Alexis Hoachimides, Sven Kuhrau, Viola Vahrson und Nikolaus
Bernau, Dresden/Basel

Wiese, Christian (1999): Wissenschaft des Judentums und protestanti-
sche Theologie im wilhelminischen Deutschland, Schriftenreihe des
Leo Baeck Instituts Bd. 61, Tiibingen

Wischnitzer-Bernstein, Rahel (1927): Der Zauber der Volkskunst. In:
Menorabh, 5. Jg., Januar 1927, 60-62

158



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FHEM WS (A1 YU HEPING DE SHIJIE)
EINE WELT DER LIEBE UND DES FRIEDENS

Reflexionen iiber das Museum of World Religions in
Taipei (Taiwan) ein Jahr nach seiner Eroffnung

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Am 9.11.2001 ist nach zehnjdhriger Planungsphase in Taipei das in sei-
ner Art weltweit einzigartige Museum of World Religions (MWR)' er-
offnet worden. Der Griinder, Meister Hsin Tao (Shi Xindao, T2/ i) ist
der Leiter des buddhistischen Klosters Lingjiou Mountain Nonbeing
Monasteryz, einem kleineren Kloster in Nordtaiwan, das sich einer rela-
tiv groBen Laienanhingerschar erfreut. Konzeptionell entstand aus der
Grundidee des Initiators, zum Frieden und zum Gesprich zwischen den
Religionen beizutragen, eine Kooperation zwischen dem amerikani-
schen, bekannten Architekten Ralph Appelbaum und Prof. Dr. Sullivan
(Harvard Divinity School).

Im Folgenden soll aus eigener Anschauung’ erldutert werden, was
zum Verstidndnis dieses vieldimensionalen Projektes wichtig erscheint.

1 Chin.: Shijie Zongjiao Bowuguan TS ZE0WY)6E. Adresse: Museum of
World Religions. 7F, No.236, Sec.1 Jungshan (Zhongshan H1[1]) Rd., Y-
onghe (Yonghe Shi 7kfrfi), Taipei County 234, Taiwan R.0.C.; siche
auch: http://www.mwr.org.tw.

2 Chin.: Lingjiushan Wusheng Daochang 327|114 3515. Adresse: Ling-
jiou Mountain Nonbeing Monastery. 7-1 Sharn-Larn-Street (Xianglan Jie
1%, Fulien Village (Fulian Cun f&3#Ef]), Gung-Liao (Gongliao Xi-
ang T1ZEY), Taipei County, Taiwan R.0.C.; siehe auch: http://www.-
093.org.tw.

3 Ich lernte das Kloster bereits vor der Museumserdoffnung bei einem
Sprachaufenthalt auf Taiwan 2000/01 intensiver kennen und hatte dan-
kenswerterweise im Sommer 2002 die Moglichkeit, das Kloster und das
neuerdffnete Museum fiir einige Wochen zu besuchen. Die Ergebnisse
dieser Feldforschungen finden sich in meiner Diplomarbeit (FB Kath.
Theol., Religionswissenschaft: Prof. Wilke, WWU Miinster). Fiir die stete

159



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Selbstverstdandlich wird man als Auenstehender und Auslédnder sowie in
der gegebenen Kiirze dieses Aufsatzes nicht alle Facetten eines so um-
fangreichen Projektes vollstindig ausfiihren konnen. Es sollen fiinf
Punkte néher beleuchtet werden:

1.

A e

Die Museumsidee innerhalb des Gesamtkonzepts des Klosters
und seines Meisters;

Wichtige Etappen in der Entstehungsgeschichte des Museums;
Die feierliche Eroffnung;

Die jetzige Gestalt des Museums;

Zusammenfassung und Versuch einer Stellungnahme.

Abbildung 1: Der Museumsgriinder Meister Hsin Tao mit dem Designer

Ralph Appelbaum (1) und Prof. Dr. Sullivan (r).

1. Die Museumsidee innerhalb des Gesamtkonzepts des Klosters
und seines Meisters

Das Nonbeing Monastery liegt landschaftlich sehr reizvoll, etwa 70 km
von Taipei entfernt, an der steil aufsteigenden Ostkiiste Taiwans. Meister
Hsin Tao lieB sich an diesem Ort nach einer schweren Kindheit in Bur-
ma, einer Jugend beim Militédr, die ihn nach Taiwan brachte, und einer

Hilfsbereitschaft und die zahlreichen Informationen sowie das zur Verfii-
gung gestellte Bildmaterial danke ich dem Museum und dem Kloster ganz
herzlich. Allfdllige Ungenauigkeiten gehen selbstverstdndlich zu Lasten
der Autorin.

160



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

zehnjihrigen asketischen Praxis nieder.* Mit dem Entschluss des Meis-
ters, sich ganz dem Eid des Bodhisattvas Guanyin, alle Lebewesen zu
retten, zu verschreiben, entstand so nach und nach ein Kloster, das von
einem eher unkonventionellen, hier nur orientierend kurz umrissenen
Buddhismus geprigt ist. Dem taiwanesischen Gesamtbild entsprechend
ist es grundsitzlich mahayanistisch ausgerichtet, wobei ein besonderes
Gewicht auf Ch’an-Traditionen gelegt wird. Aber auch Elemente des
Hinayana-Buddhismus sowie Anklidnge an den Tibetischen Buddhismus
werden aufgenommen. Dieser freie Umgang mit Traditionen, der immer
unter der Pramisse steht, einen groBtmoglichen Fortschritt in der person-
lichen spirituellen Praxis zu bewirken, geht einher mit einer oft iiberra-
schenden Offenherzigkeit, ja Frohlichkeit und Gastfreundschaft.

»Work is spiritual practice; life is the field in which to cultivate one’s
blessings*> — Diese Grundiiberzeugung, sich fiir die Welt einsetzen zu
wollen, ist vom Kloster schon vor ldngerer Zeit in einen fiinfteiligen
Plan gefalit worden. Einer der dort aufgefiihrten Punkte, der iiber zehn
Jahre hinweg ununterbrochen verfolgt wurde, ist das Museum of World
Religions.

Ganz der Grundintention des Meisters Hsin Tao entsprechend, die
Welt durch eine Anderung der Geisteshaltung des Menschen zum Besse-
ren wenden zu wollen, ist es das Ziel des Museums, den Frieden unter
den Religionen zu fordern. Diesem Konzept liegt der Gedanke zugrunde,
daf} die groBen Religionen untereinander verbindende Gemeinsamkeiten
haben, die es neu zu entdecken gilt, wie z. B. den Gedanken der Liebe.
Das Museum mochte in seiner Zielsetzung also versuchen, diese positi-
ven Dimensionen von Religion bewuft zu machen und Menschen fiir re-
ligiose Fragestellungen zu sensibilisieren. Das geschieht u.a. durch das
stete Propagieren von Respekt, Toleranz und Liebe in dem immer wieder
zitierten, teilweise sogar in Liedern® verarbeiteten Motto des MWR:
..Zunzhong mei yi zhong xinyang B f—FE{5{] — Respekt vor jedem
Glauben, baorong mei yi lei zuqun WHREF—JHKEE — Toleranz ge-

4 Nihere biographische Erlduterungen finden sich zahlreich in den kloster-
eigenen Publikationen (z.B.: Lin/Chi 1999, 16-31), sowie auf der Home-
page von Museum und Kloster.

5 Ein hiufig zitierter Gedanke, so z.B. wortlich in Shi Liao Yis Einlei-
tungsworten des MWR Newsletter zur Museumserdffnung, MWR News-
letter, Nov. 2001, 3. Ahnlich auch z.B. in: Shi Xindao 1996, 662; oder vgl.
Meister Hsin Tao 2001, 44.

6 So zum Beispiel im Lied der International Youth Interfaith Union, IYIU,
die zum MWR gehort und immer mehr Zulauf findet.

161

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

geniiber allen Kulturen, boai mei yi ge shengming [HE4F—{f{4:mr —
Liebe zu allem Leben.*

Im Prinzip verbirgt sich hinter dieser Intention des Museums, der o.g.
Wunsch, dem Weg des Boddhisattva zu folgen. Das MWR weif} sich al-
so eindeutig buddhistisch inspiriert. Dabei ist zu beachten, dafl diese
Tatsache sich zwar auf die Gestaltung des Museums auswirkt, insofern
z.B. das ,,Netz der Indra* zur ausstellungsbestimmenden Wirklichkeits-
deutung wird (s.u.), die Schattenseiten und Konfliktpotentiale von Reli-
gion nicht erldutert werden und von die Religionen verbindenden Ge-
meinsamkeiten ausgegangen wird. Man kann jedoch nicht von einem
buddhistischen, wie auch immer gearteten Missionsgedanken sprechen,
der sich hinter diesem Museum verbirgt, denn die auf dem Gang durch
die Ausstellung als eine spirituelle Reise dargestellten Religionen stehen
gleichwertig nebeneinander. Die Objektivitit der Darstellung ist durch
die Ubernahme der Verantwortung fiir inhaltlich informative Quellen
durch Prof. Sullivan und sein Mitarbeiterteam gewdihrleistet.

Konkret richtet sich das Museum an zweierlei Zielgruppen: Zum ei-
nen an die taiwanesische Bevolkerung. Religions- bzw. Ethikunterricht
steckt in Taiwan noch in den Kinderschuhen. Die heutige Schiilergenera-
tion ist die erste, die eine Art von Ethikunterricht angeboten bekommt.
Die Brisanz dieser Lage wird deutlich, wenn man sich klarmacht, daf3
Taiwan aufgrund steter duBerer Einfliisse im Lauf seiner Geschichte re-
ligios stark pluralistisch geprigt ist. Das Fehlen systematischen, religios-
ethischen Grundwissens bei der jungen Erwachsenengeneration und bei
den Alteren wirkt daher besonders dissoziierend. Die daraus erwachsen-
de erzieherische Aufgabe versucht das MWR durch seine Dauerausstel-
lung und zusdtzliche museumspéddagogische Angebote mitzutragen.
Hierbei werden anscheinend, dem starken EinfluB Amerikas in Taiwan
entsprechend, amerikanische Museumskonzeptionen, wie das Ideal des
Museums als Disneyland bzw. als groBes Kaufhaus (Mall)’, aufgegrif-
fen. Diese sollen deutlich machen, wie ein Besucher auf entspannende
Weise durch das Museum dazu angeregt werden konnte, sich mit einer
Religion nédher zu befassen und sie sozusagen, wie ein Produkt aus ei-
nem Regal, fiir sich zu wéhlen. Durch die konkrete erzieherische Heraus-
forderung ist das MWR also stark in die nationale Kulturpolitik Taiwans
eingebunden.

7 ,Disneyland” z.B. Meister Hsin Tao in: MWR Newsletter, Nov. 2001, 2.
,Department store*: Lin/Chi 1999, 78.

162



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

Zum anderen ist das MWR international ausgerichtet. Prinzipiell ist
an Zweigniederlassungen dieses Museums in anderen Erdteilen gedacht.
Die Botschaft von Frieden und Liebe zwischen den Religionen soll so in
alle Erdteile getragen werden. Mittlerweile wurde versucht, diesen Ge-
danken tiiber das Internet zu realisieren. Zu einer eingehenden Bespre-
chung der Qualitit dieses Angebots ist an dieser Stelle leider kein Raum.
Festzuhalten ist jedoch, dal sich unter der Internetadresse http://www.
mwr.org.tw zweisprachige (engl.-chin.) Ausfithrungen finden, die
marktgerechten Kriterien (vgl. z.B. Qubeck 1999, 82-97) entsprechen
und deren Aktualitit besonders im chinesischsprachigen Teil nichts zu
wiinschen {ibrig 146t. Die internationale Arbeit des Museums wird durch
einen intensiv gefiihrten Interreligiosen Dialog Meister Hsin Taos sowie
durch die, gedanklich auf derselben Linie liegende, kiirzlich gegriindete
NGO Global F amily8 stark unterstiitzt. Welche konkreten Aktionen die-
sen Interreligiosen Dialog ausmachen, 146t sich aus der zehnjdhrigen
Entstehungsgeschichte des MWR gut ersehen.

Der Charakter des Museums ist stark multimedial geprigt, so daf3
klassisch museale Exponate nur funktional zur Verdeutlichung der Mu-
seumsintention ins Spiel kommen. Im Gesamtbild ergibt sich ein von
modernster Technik beherrschtes Museum, das bemiiht ist, neueste
Technik und vorhandene Kunstschétze unter einem Ziel zu harmonisie-
ren. Der gewollt moderne Charakter des MWR zielt dabei v.a. auf die
junge Generation.” Nach der tiefen Uberzeugung des Meisters ist sie die-
jenige, die die zukiinftige gesellschaftliche Entwicklung im wesentlichen
mitbestimmen wird, und die ein religioses Bewul3tsein in einer zuneh-
mend technisierten modernen Gesellschaft besonders benotigt.

Meister Hsin Tao hat die zweifache Ausrichtung sowie den spirituel-
len Charakter seines Museums in einem kurzen Ausspruch zusammenge-
faBt:

,Das Museum fiir Weltreligionen kann uns die Moglichkeit geben, Religionen
kennen zu lernen und stellt uns vor die Aufgabe, einen eigenen, energiespen-
denden Glauben fiir unser Leben zu wihlen. Das Museum gibt jeder Religion
die Chance eines freiheitlichen Dialoges, damit es nicht wieder religiés moti-

8 Sitz in New York, Mitglieder sind z.T. auch im Museumsprojekt invol-
viert.

9 Diese ist iiber das MWR eigens mit der IYIU institutionalisiert worden
und als solche dufBerst aktiv.

163

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

vierte Streitereien und religiose Konflikte gibt. Dies ist ein Museum fiir Herz
und Seele, eine Heimstatt, wo man Frieden und Entspannung finden kann.*'

2. Wichtige Etappen in der Entstehungsgeschichte des Museums

Auf dem Weg der Verwirklichung waren zunéchst eine Fiille organisato-
rischer Schritte notwendig. So wurde 1991 ein Vorbereitungskomitee
eingerichtet, das bereits innerhalb eines Jahres erste Pline zu Ausfiih-
rungen erarbeitet hatte. 1993 konnte eine kleinere, vorldufige Ausstel-
lungshalle in Taipei eréffnet werden. Wihrend dieser Zeit und v.a. in
den folgenden Jahren gab es an inhaltlicher Arbeit unzéhlige Konferen-
zen zur Vorbereitung und Planung, und auf finanzieller Ebene wurde
durch Festivititen, Spendenaktionen und die jahrliche Wasser-und-Land-
Zeremonie die Grundlage fiir das MWR gelegt. Gerade finanziell ist es
nur der groBen Laienanhingerschar zu verdanken, daf3 das Projekt mit
einem Volumen von 66 Mio. US$ in erreichbare Nihe riickte. Trotz ei-
nes enormen Spendenaufkommens befindet sich das Museum bis heute
in einer finanziell duBerst schwierigen Lage, u.a. weil es keinerlei finan-
zielle Unterstiitzung von der Regierung erhilt.

Das 1991 eingerichtete Vorbereitungskomitee wurde 1994 als Stif-
tung zur Entwicklung des Museum of World Religions (Shijie Zongjiao
Bowuguan Fazhan Jijinhui {55280 EY)E 2R R4 € ministeriell
registriert. In diesem und im folgenden Jahr besuchten Mitglieder des
Vorbereitungskomitees Museen dhnlicher, v.a. religioser Thematik in
Russland, Deutschland (Religionskundliche Sammlung, Philipps Univer-
sitdt Marburg), Schottland, Kanada und den USA. Hier wurde man be-
sonders auf das United States Holocaust Memorial Museum und dessen
Architekten Ralph Appelbaum aufmerksam. In dessen starker atmosphi-
rischer Gestaltung sah das Vorbereitungskomitee eine wesentliche Paral-
lele zu dem ersehnten spirituellen Museum (Chin.: ,,Museum fiir Herz

10 Shijie Zongjiao Bowuguan keyi gei women yi ge renshi zongjiao de jihui,
qu xuanze ziji yisheng de jingshen xinyang. TH5ZZEHYraEa]LL
FaBdA T E R A e, LR RS, Keyi rang

mei yi ge zongjiao ziyou duihua, bu zai you zongjiao zhengduan yu chong-

tu. W LGERE S RS, AP G ZE. Zhi shi yi
zuo xinling de bowuguan, wei women zhaoxun anxin, zizai de guisu.
e LB IYIRE,  REMEREL L, BAEERE. — Chuang-
banren Xindao Fashi ¥ [ »E7:El. Entnommen aus: Anonym., 2002:
Zunzhong, baorong, 6.

164



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

und Seele*, xinling de bowuguan .[,ZZV[HYIEE). Obwohl die Ralph
Appelbaum Associates (RAA) nicht an einem vom Museum ausge-
schriebenen Architektenwettbewerb teilgenommen hatten, unterzeichne-
te man mit ihnen, nach der vergeblichen Zusammenarbeit mit einer eng-
lischen Firma, 1998 einen Vertrag zu Planung, Design, Entwicklung und
kreativer Supervision des MWR. Die Ortswahl war bereits 1995 mit ei-
nem Fest zur Grundsteinlegung nach lingeren Uberlegungen zwischen
der Umgebung des Klosters, als Ort ruhiger Besinnung, und der Haupt-
stadt, als Zentrum modernen Lebens, ungewohnlicherweise auf den
sechsten und siebten Stock eines grofen Kaufhauses'' in Yonghe, einem
belebten AuBenbezirk Taipeis, gefallen. 1996 wurde die internationale
Ausrichtung des Museums durch die Kontaktaufnahme mit der internati-
onalen Museumswelt, wie dem [International Council of Museums, der
UK’s Museums Association und der American Association of Museums
(AAM), deutlich. Nach und nach wurden auch auf internationalen Auk-
tionen Kunstschitze als musealer Grundstock erworben. Waren die RAA
hauptsichlich fiir die architektonische Gestaltung verantwortlich, sozu-
sagen fiir die ,,hardware®, so wurde zu inhaltlichen Fragen Prof. Sullivan
konsultiert. Man traf sich mehrmals in der Dreierkonstellation Meister
Hsin Tao — Ralph Appelbaum — Prof. Sullivan, um so in der Diskussion
Grundintention, architektonisches Geschick und inhaltliche Qualitéit sen-
sibel aufeinander abstimmen zu konnen. Der Weg von der schlichten Vi-
sion eines einfachen Monchs hin zu einer ausdifferenzierten, professio-
nellen Umsetzung erscheint in der Riickschau als beachtlich. Er wire be-
stimmt nicht ohne eine treu ergebene Anhédngerschar denkbar gewesen,
deren Konstante und zusammenfiihrende Kraft Shi Liao Yi (B8 7 ) ist,
eine Nonne, die besonders in den letzten Jahren als Chief Executive Of-
ficer des MWR eine zentrale Rolle einnahm. Dieser Prozess war nicht
nur eine technische Notwendigkeit hin auf dem Weg zur Errichtung des
MWR, sondern entfaltete seine transformierende Kraft hin zu einer Kul-
tur gegenseitigen Verstehens auch unter denen, die an dem Projekt in un-
terschiedlichster Weise Anteil hatten (vgl. Reis 2000, 7).

Neben diesen vorbereitenden Aktivititen widmete sich Meister Hsin
Tao v.a. intensiv dem Interreligiosen Dialog. Dazu nahm er an zahlrei-

11 Sogo Department Store, Taipingyang Baihuo Shuanghedian KXV
HEEEF)E. Ausschlaggebend fiir diese Entscheidung war wohl die Tat-
sache, dass der Unternehmer Chiu Tse-tung (Qiu Ze-dong HS{E£ER) fiir
diesen Zweck zwei Stockwerke des Sogo-Gebiudes stiftete (vgl. Wang
2002, 105).

165



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

chen internationalen Konferenzen und Zusammenkiinften teil. Zu nennen
sind hier v.a. die Asian Conference of Religion and Peace (ACRP, Thai-
land 1996), das Sacred Land Project (London 1997), das Parliament of
World Religions (Kapstadt 1999), mit einer Rede iiber die Rolle des
Buddhismus im 21. Jahrhundert und iiber die spirituellen Herausforde-
rungen des dritten Jahrtausends sowie das Millennium Summit of Religi-
ous and Spiritual Leaders der UN im Jahr 2000.

Dariiber hinaus unternahm Meister Hsin Tao zahlreiche Reisen in
Linder mit hohem religiosen Konfliktpotential. Dort versuchte er im Ge-
sprach mit den Parteien vor Ort Wege des friedlichen Miteinanders auf-
zuzeigen. Noch im Sommer vor der Museumserdffnung traf er sich in
Bosnien-Herzegovina mit religiosen und politischen Fiihrern und Grup-
pen, die sich von dem Pldadoyer des Meisters und seinem Einsatz sehr
beeindruckt zeigten.

Auch innerhalb Taiwans pflegt Meister Hsin Tao die Zusammenar-
beit mit anderen Religionen. Das geschieht nicht nur durch die beinahe
alltdaglich gewordenen gegenseitigen Besuche, sondern z.B. anlédBlich ei-
nes schweren Erdbebens durch spontane Hilfsaktionen und die Zusam-
menarbeit mit fiihrenden Katholiken, Daoisten und Muslimen in einem
Film ,,Rebuilding the Spirit*.

Dieser Einsatz des Meisters und sein Ziel, ein Museum zu errichten,
wurde von anderen Religionen sehr positiv aufgenommen und beantwor-
tet: 1998 nahm das MWR den Segen Papst Johannes Paul II. entgegen.
1999 sandte der Dalai Lama eigens einen Friedensgesandten mit Ge-
schenken. Im Jahr 2000 iiberreichte der Patriarch des Thai Buddhismus,
Somdet Phra Nyanasamvara, einen goldenen Buddha und 2001 préisen-
tierte die Muslim World League u.a. einen Teil der Kiswa.

3. Die feierliche Museumsero6ffnung, 9.-11.11.2001

Nach einem derart intensiven zehnjdhrigen Einsatz fand die Er6ffnung
des MWR in einem sehr feierlichen Rahmen statt. 180 internationale
Giste aus 34 Staaten nahmen an der mehrtitigen Eroffnungsfeier teil.

An der Eroffnungszeremonie am 9.11.2001 sprachen nach Meister
Hsin Tao zunichst Bawa Jain, Generalsekretidr des von den UN gespon-
serten Millennium World Peace Summit und anschlieBend Chen Shui-
bian Bfi7K %, der momentane Prisident der Republic of China. Die An-
wesenheit des Prisidenten gaben dem Ereignis innerhalb Taiwans mehr
Gewicht, so daf} die Lokalpresse ausfiihrlich iiber die Er6ffnung berich-

166



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

tete.'? Die internationale Tagespresse nahm mit kurzen Notizen verhalt-
nismiBig geringen Anteil an der Eréffnung.”® Erst nach und nach er-
scheinen v.a. in einschldgigen Zeitschriften lingere Artikel iiber das
neuerdffnete Museum.'* Nationalen Charakter trug v.a. ein Vormittags-
treffen am 10.11.2001, zu dem aus dem kiinstlerischen und padagogisch
orientierten Bereich taiwanesische Giste geladen waren. Diese sowie
Ansprachen u.a. des taiwanesischen Erziehungsministers, zeigten ganz
klar die innertaiwanesische Verortung des MWR als Mittel religidser
Sensibilisierung und Erziehung.

Gegeniiber nationalen Elementen war der internationale Charakter
der mehrtidgigen Veranstaltung dominierend. Dabei ging es bei der Er-
offnungsfeier und der abends stattfindenden Zeremonie zum ,,World Re-
ligions Harmony Day* zunéchst um Gesten des harmonischen Miteinan-
ders zwischen den einzelnen religiosen Fiihrern. So waren an der eroff-
nenden, traditionellen ,,ribbon cutting ceremony* u.a. ein taiwanesischer
Erzbischof (Joseph Ti-Kang), ein bekannter jiidischer Rabbi neben dem
taiwanesischen Pridsidenten und dem UN Generalsekretidr beteiligt. A-
bends demonstrierte man seine tiefe Verbundenheit und den Willen zu
Harmonie und Frieden eindrucksvoll durch die 6ffentlich vorgetragenen

12 Wichtige Tageszeitungen wie Liberty Times, The China Post, Taipei Ti-
mes etc. berichteten ausfiihrlich, z.B.: Ziyou Shibao [ FARfE (Zhong Li-
hua $EEETE): Zongboguan jin kaimu S2HEES 4. Guoji guibin yunji
R EZEE 9.11.2001, 7; Ziyou Shibao [HHIEFE (Zhong Li-hua
$EEETE): Zongboguan kaiguan STHEEPHEE. Zongtong: Guoren de rongy-
ao AL W AYEEHE, 10.11.2001, 5; Taipei Times (CNA Taipei): Chen
opens museum of religion. World first: The president said the opening
marks not only a historic event for the world’s religious community but
also a significant development in human civilization, 1,2; The China Post
(Wu, Sofia): Chen opens local museum of religions, 10.11.2001.

13 Bei internationalen Tageszeitungen liegen v.a. Pressenotizen vor, z.B.:
BBC, 9.11.2001; CBS Market Watch (N.Y.), 9.11.2001; DAWN (Karachi,
Pakistan), 10.11.2001; oder kiirzere Artikel, wie z.B.: The New York Ti-
mes (Landler, M.): Religion Museum in Taiwan Promotes Tolerance; The
Times of India: World cannot afford luxury of isolated living, 12.8.2001;
Bankok Post (Mugbil, I.): Soul-Searching. A world first museum of great
religions gives a timely reminder of their common core, 18.11.2001; The
Art Newspaper (Robertson, 1.): Zen Buddhist monk opens $66 million
museum, No. 119, Nov. 2001, 43;

14 Internationale, lingere Artikel iiber das MWR und seine Eroffnung: siehe
Bibliographie.

167



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Gebete von elf religiosen Fiihrern. Von dieser nicht nur optisch beein-
druckenden Vielfalt moge sich der Leser selbst durch folgende Aufzih-
lung ein Bild machen. Es beteten: Rabbi Awraham Soetendorp (Juden-
tum, Holland), Swami Dayanand Saraswati (Hinduismus, Indien), Erzbi-
schof Yeprem Tabakian (Orthodoxie, Libanon), Father Maximilian Miz-
zi OFM (Griinder des Centro Francescano Internazionale per il Dialogo
(CEFID), Assisi), Manjet Singh (Sikhismus, Indien), Alfan (Islam, Sau-
di-Arabien), Khempo Yurmed Tinly Rinpoche (Tibetischer Buddhismus,
USA), Zhang Cheng 5% (Generalsekretir der taiwanesisch-chine-
sischen Daoistenvereinigung'’, Taiwan), Mituhashi (Shintoismus, Ja-
pan), Gedong Bagoes Oka (Hinduismus, Indonesien, Prisident der
World Conference on Religion and Peace), Meister Hsin Tao (Buddhis-
mus, Taiwan).'¢

Das so demonstrierte Gemeinschaftsbewufltsein wurde am gleichen
und am folgenden Tag (10.11.2001) durch die ,,International Conference
on the Preservation of Sacred Sites* mit konkreten Diskussionen iiber
den Handlungsbedarf hinsichtlich der fortgeschrittenen respektlosen Zer-
storung heiliger Stitten besonders in Krisengebieten erweitert. Es wur-
den verschiedene Vorschlige iiber die Griinde fiir eine Erhaltung, bis hin
zu Auswahl, Schutz und Rekonstruktion heiliger Stétten vorgebracht.
Die Resultate dieser Konferenz sollen, so Meister Hsin Tao, analysiert
und nach und nach in die Praxis umgesetzt werden. Ein Ziel dieses kon-
kreten, zukunftsweisenden und langfristigen Projektes ist sicher auch der
Versuch, eine dauerhafte Beziehung der Teilnehmer untereinander und
zum MWR zu etablieren.

15 Taiwan Zhonghua Daojiao Zonghui Mishuzhang 57 HIEEHHE
R,

16 Leider war es mir nicht immer moglich, die genauen Namen und Titel der
betreffenden Personen zu ermitteln, was evtl. eine noch bessere Einschiit-
zung der Reprisentativitit der ,religiosen Fiihrer” ermoglicht hitte. Inter-
nationale Wertschitzung wurde aber auch durch die Anwesenheit weiterer
Giste deutlich: Dominique Ponnau, Direktor der Ecole du Louvre; John
Stubbs, Vizeprisident des World Monuments Fund; Hans Guggenheim
von der Guggenheim Foundation; Sri Ravi Shankar aus Indien (Griinder
der Art of Living Foundation), Erzbischof Nicolae Cantarean von der Or-
thodoxen Kirche Moldaviens. Des weiteren gratulierten im MWR News-
letter, Nov. 2001: der Generaldirektor der Chinese Association of Muse-
ums, Dr. Huang Kung-nan; der taiwanesische Kardinal der rom.-kath. Kir-
che, Shan Kuo-hsi; der Direktor der Taiwan Visitor Association, Yen
Chang-shou u.a.

168



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

Das Treffen klang am 11.11.2001 in einem entspannten Miteinander
auf dem Klostergelidnde aus. Allgemein standen wihrend der dreitdgigen
Veranstaltung zahlreiche Redner unter dem Eindruck der Terroranschlé-
ge auf das World Trade Center am 11.9.2001. Die Museumser6ffnung
am 9.11.2001 erhielt dadurch eine ganz neue Aktualitdt und Brisanz, die
die Notwendigkeit eines solchen Museums zur Selbstverstindlichkeit
machte.

4. Die jetzige Gestalt des Museums

Im Vorangehenden klang schon viel von der Intention und Zusammen-
hingen an, in denen das Museum steht. Nachfolgend soll nun iiberblick-
artig gezeigt werden, inwieweit sich diese Anspriiche in der tatséchli-
chen Gestalt des Museums wiederfinden lassen.

Auf seiner Reise durchlduft der Besucher folgende Stationen (s.a. den
Ubersichtsplan): Uber einen Aufzug im von auBen recht unscheinbar
gestalteten Eingangsbereich'’ gelangt man in den siebten Stock auf den
,»Pilgrims’ Way*. Dieser miindet in die ,,Golden Lobby*, einen ,,Kosmo-
graphen®, der die Religionen symbolisiert und sie auf die allen gemein-
same Grundlage von Liebe und Frieden stellt. Im gleichen Raum hat
man die Moglichkeit, die Eintrittskarte fiir die Ausstellung zu erwerben.
Von dort aus geht es weiter in einen Kinosaal, genannt ,,Creations®. Dort
fiihrt ein Kurzfilm einen zu den Urspriingen der Menschheit. Nach dieser
Einstimmung 6ffnet sich der Kinosaal unterhalb der Leinwand, also zum
6. Stock hin, und man betritt nun die ,,Hall of Life’s Journey®, in der ge-
zeigt wird, wie die Religionen das menschliche Leben in verschiedenen
Kulturen beeinflussen. An die Halle schliefen sich zwei Seitenrdume
»~Awakenings* und ,,Meditation Gallery” an. In Awakenings werden In-
terviewausschnitte iiber ,,Momente des Erwachens® im Leben bekannter
Personlichkeiten gezeigt. In der ,,Meditation Gallery* geht es um die
Darstellung von Gebet und Meditation in den Weltreligionen. Am Ende
der ,,Hall of Life’s Journey* steht man vor der ,,Avatamsaka World“, die
in Form einer iiber beide Stockwerke reichenden begehbaren grofien

17 Der Eingang und die schlichte AuBenbeschriftung des Museums sind
leicht zu iibersehen. Han Pao-teh (Han Bao-de J#E5{E), der Museumsdi-
rektor, betont daher die Wichtigkeit wirtschaftlicher Verbindungen fiir die
PR-Arbeit: ,,We have yet to establish close ties with the tenants of this
building and the Sogo store next door* (Jin 2002).

169



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

7™ Floor

6™ Floor

Abbildung 2: Grundrif3 des Museum of World Religions

A) Eingangsbereich E) Ausgangsbereich

1 Aufzug und Eingang g y;i;ﬁ?;nsth(’p

B) ,Einstimmung* (7. Stock) 14 Restrooms
2 Pilgrims’ Way — Ticket Center - .
3 Golden Lobby F) Zusatzliche Angebote im 6. Stock
4 Creations (Kino) 15 Special Exhibition

16  Hall of Earthly Peace

C) Personl. Auseinandersetzung mit 17  Broadcast Studio
grundlegenden Erscheinungsweisen 18 Readine Room
von Religion (6. Stock) 19 Clasmﬁ)mq
5 Hall of Life’s Journey 20  Children’s Center
6 Awakenings 21  Conference Room
7 Meditations Gallery 22 Meditation Workshop
8 Avatamsaka World 23 Volunteer Office

D) Auseinandersetzung m. einzelnen rel. 24 Emergency Exit
Traditionen

9 Holy Objects
10 Great Hall of World Religions
11 Taiwanese Religions

170

- am 15.02.2026, 00:00:20, Op


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

Kugel zum Zentrum der Ausstellung wird. Hier sollen mehrere Besucher
iiber ein computergesteuertes System interaktiv erleben, wie sie in einem
weisheitlichen Netz gemeinsam Grundwahrheiten aller Religionen ent-
decken konnen. Uber die ,,Avatamsaka World* gelangt man zuriick in
den 7. Stock und steht in der ,,Great Hall of World Religions®, dem
groBBten Raum des gesamten Museums. Waren auf den vorigen Stationen
die Fragestellungen auf das personliche Erleben von Religion fokussiert,
so soll hier die Moglichkeit geboten werden, sich speziell zu einzelnen
religiosen Traditionen zu informieren.

Neben einem Sonderausstellungsbereich bietet das Museum dariiber hin-
aus noch viel Platz fiir weitergehende Veranstaltungen, sei es ein
,,Children’s Center, Konferenz- und Klassenrdaume, Leseraum etc. Ob-
ligatorisch sind selbstverstdndlich ein gut bestiickter Museumsshop, eine
Cafeteria sowie ein wirtschaftlich unabhingiges Restaurant. Besondere
Aufmerksamkeit verdient auBerdem das ,,Broadcast Studio*, das zum ei-
nen zahlreiche religiose Filme anbietet, zum anderen die Aktualitit des
Museumskomplexes mit gewihrleisten will.

A) Eingangsbereich und ,, Einstimmung “

Die schon bei der Ortswahl angesprochene Lage des MWR im sechsten
und siebten Stock eines groBen Kaufhauses bringt zum einen den Vor-
teil, den ,,Sitz im Leben sozusagen zu garantieren. Andererseits gerit
ein Museum mit 7384 m* Gesamtfliche'® angesichts der Aufgabe, die
Religionen der Welt darstellen zu wollen, doch relativ schnell an seine
Grenzen. Ein architektonisch interessanter Kunstgriff, um dieser Heraus-
forderung intelligent zu begegnen, ist der extra angefiigte, separate Ein-
gangsbereich des Museums, der iiber einen Aufzug den Besucher auf ei-
ne Reise durch die Welt religioser Fragestellungen mitnimmt. Der Auf-
bau der Ausstellung in Form einer Reise ermoglicht dem Besucher, auf
dem langgestreckten Pilgerweg im Eingangsbereich Ruhe und Nach-
denklichkeit zuriickzugewinnen und Abstand von der lauten und hek-
tisch-belebten Einkaufswelt zu nehmen. '’

18 Der Raum wird dabei nur zu weniger als der Hilfte fiir die tatsdchliche
Dauerausstellung genutzt.

19 Die Inszenierung der Ausstellung als Reise gehort mit zu den besonderen
Charakteristika, die das Design Ralph Appelbaums kennzeichnen. Be-
kannt durch Museen wie das United States Holocaust Memorial Museum
in Washington, D.C., in dem der Besucher eingangs eine nationalsozialis-
tische ,,Identity Card“ eines Juden erhilt, die ihn personlich durch die

171

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

LaBt man sich in der Eingangshalle etwas mehr Zeit, so kann man
hier schon entdecken, was sich wie ein roter Faden durch die ganze Aus-
stellung zieht: Im Deckenbereich befinden sich auf tiefblauem Hinter-
grund Sterne, die gleich einem groen Netz miteinander verbunden sind.
Die Sterne tragen chinesische oder englische Bezeichnungen wie ,,Bles-
sing®, ,,Compassion, ,Love®, ,Prayer, , Tolerance“, , Transcendence*
usw. Dem zugrunde liegt der Gedanke des Netzes der Indra, einem be-
kannten Bild Fa-zangs iy (643-712 n. Chr., 3. Patriarch der Huayan
#EEg-Schule), das von einem ,,wundervollen Netz“ spricht, das sich un-
endlich weit in alle Richtungen erstreckt. An den Knotenpunkten des
Netzes befinden sich Perlen, wobei jede Perle alle anderen widerspiegelt,
so daB} es zu einem unendlichen Spiegelungsprozess kommt. In jeder die-
ser Perlen scheint die ganze Weisheit und das ganze Mysterium des
Seins auf.*’ Auch die unterschiedlichen Religionen weisen Gemeinsam-
keiten in ihrer Weisheit und Schonheit auf. Daher konnen sie sich tiber
die an die Sterne geschriebenen Grundbegriffe im Bild des Netzes unter-
einander verbunden wissen.”! Nicht nur, daf dieser Gedanke Grundlage

Ausstellung begleitet, steht die renommierte amerikanische Firma fiir die
Garantie, dem Besucher ein personliches, tiefes Erlebnis zwischen Unter-
haltsamkeit und Wissensvermittlung mit Hilfe modernster Technik zu er-
moglichen (vgl. Fei oJ., 3-5). Heartney kennzeichnet die Herangehens-
weise Appelbaums folgendermalen: ,,The mark of an Appelbaum installa-
tion is its emphasis on narrative and spectacle. Typically, visitors [of the
MWR] are provided with a single prescribed path which takes them from
a provocative initial experience through a variety of thematic episodes to a
satisfying culmination that affirms the message the museum is committed
to conveying. (Heartney 2002, 89). Die RAA sind auch in Taidong 5
mit der Fertigstellung des National Pre-History Museum beauftragt und
scheinen an einem Ausbau ihrer Beziehungen zu Taiwan interessiert (Fei
o.J., 6-7).

20 Gedanken aus dem Huayanjing #EEgHE (AvataMsaka-Satra). Vgl. auch
Eintrag ,,Hua-yen in: Bowker, John (Hg.): Das Oxford-Lexikon der
Weltreligionen, Diisseldorf 1999, 436.

21 Appelbaum erklért in einem Interview: ,,Das ,Perlennetz‘ leitet die Weis-
heit und Tugendhaftigkeit der die Religionen verbindenden Gemeinsam-
keiten weiter.* (,,zhuyu zhi wang chuandale jiehe zongjiao jian gongtong
de  zhihui yu meide  "EREZH ) HE A ARILETE
ERHAE[E ) Yi zhuanye, 67). Weiter heiBt es auf der BegriiBungstafel
»Welcome and Blessing™ im 7. Stock hierzu: ,,The most brilliant jewels of
religion are set before you as if strung on a net. Each jewel sparkles and
reflects the others, intensifying the light that illumines the mind. Those

172

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

des interreligiosen Miteinanders im Konzept des Museumsgriinders ist,
ebenso ist im Museum das Kernstiick die ,,Avatamsaka World*, der ge-
nau die eben beschriebene Vorstellung zugrunde liegt. Ebenfalls im Ein-
gangsbereich befindet sich eine Tafel mit einem ,,Mission Statement*, in
dem die genannten Zielvorstellungen des MWR angerissen werden.”
Dieses Statement wird noch einmal, wihrend man im Aufzug in den 7.
Stock fihrt, vom Museumsgriinder zusammengefal3t:

,»The Museum of World Religions is dedicated to fostering respect for the
world’s diverse religious traditions, tolerance for all cultures, and love for all
living creature. [...] It will take visitors on a journey that will raise their
awareness of the world’s great faiths and the lives of people from various cul-
tures.‘

Im siebten Stock angekommen steht man an einer Wasserwand am Be-
ginn eines tunnelartigen Ganges. Eine Tafel l4dt ein, in eine andere Welt
einzutreten, eine Welt ,,of understanding, tolerance, peace, and love
among followers of all religions in the world“. Sie erklidrt dann, wie der
Besucher nun mit dem ,, Pilgrim’s Way“ umzugehen hat. Zunéchst kann
er sich im herabrinnenden Wasser reinigen, dessen religionsiibergreifend
reinigender und verwandelnder Gebrauch betont wird. Danach geht man
den 63m langen Gang entlang, um sich so zusammen mit schattenhaft
erkennbaren Pilgergestalten aus den verschiedensten religiosen Traditio-
nen auf den Weg zu machen. Der Gang soll dabei fiir den Besucher ein
Gang von transformierender Kraft zusammen mit der Menscheit zu den
Wurzeln der Religion sein. Dieser Eindruck wird durch gesprochene und
aufleuchtende Fragen, wie ,,Is there a god?*, ,,Who am 17 oder ,,Why is
there memory?* verdeutlicht. Am Ende des langen Ganges kann man
seinen Handabdruck auf einer groflen schwarzen, temperaturempfindli-
chen Wand hinterlassen, wobei man sich der kultur- und religionsge-
schichtlichen Bedeutung der Hinde bewuf3t werden soll.

who enter this world are seeking a higher clarity about the most universal
truths, as well as the truths of the self and the world.*

22 Etwas verbliiffend ist die textstrukturelle sowie inhaltliche Diskrepanz
zwischen den nebeneinander stehenden englischen und chinesischen Tex-
ten. So ist im Englischen z.B. das Ziel formuliert ,,to realize not only that
God loves all people but that people need to extend this love toward
others®. Ein derartiger Christozentrismus findet sich im chinesischen Text
nicht.

23 So zitiert in: Jin 2002. Der Meister spricht selbstverstindlich die chinesi-
sche Fassung. Ein anderer Sprecher fiigt die englische hinzu.

173

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Abbildung 3: Pilgrim’s Way (Station 2)

Der Gang miindet schlieBlich in den ,,Golden Lobby Cosmograph*, der
als offenes Oval konzipiert ist, umgeben von einer goldenen Wand. Auf
zwei Séulen stehen in 14 Sprachen die Sitze: ,,Peace is our eternal hope*
und ,,Love is our shared truth“. Halbkugelartig erkennt man den Him-
mel, der die Sternkonstellation zur Geburtsstunde Meister Hsin Taos
zeigt. Sie sagte die Geburt des MWR voraus — so die Erkldrung des Bei-
blatts**. Auf dem Boden befindet sich ein groBes, kreisférmiges, die Er-
de symbolisierendes Labyrinth, das einem Labyrinth in Chartres nach-
empfunden sein soll. Umgeben ist dieses von 12 Steineinlagen, die die
jedem Monat zugehorigen Geburtssteine des westlichen Kalenders dar-
stellen sollen. Das Mosaik ist in die vier Himmelsrichtungen aufgeglie-
dert. Jede Richtung ist mit den Symbolen verschiedener Religionen ver-
sehen. An diese Achsen angefiigt sind die Wochentagssymbole ver-
schiedener Kalendarien. Diese ,,daysigns®, die durchsichtig sind, stehen

24 Die Wahl dieser Sternkonstellation ruft hidufig Verwunderung hervor und
wird leicht zum Ausloser fiir Kritik, so z.B. Heartney: ,In a display of
self-aggrandizement, the ceiling depicts the constellation visible in the sky
on the date the Dharma Master was born, which is a bit disconcerning gi-
ven the egoless tenets of Buddhism* (Heartney 2002, 90).

174



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

in der Funktion als Wachter zur Unterwelt. Der Kosmograph soll das
Zusammenspiel von Himmel und Erde symbolisieren und strahlt insge-
samt eine groBe Asthetik aus.

Das gesamte Konstrukt ist Teil einer groen Halle, in der es aufer ei-
nem Informationstresen ein ,, Ticket Center* gibt. Der Preis fiir eine er-
wachsene Einzelperson betrigt 250 NT$, erméBigt 200 NT$, das ent-
spricht etwa dem Preis einer Kinokarte in Taiwan®.

Ist man dann mit dem Ticket ausgeriistet, darf man den gro3en Kino-
saal ,,Creations‘ betreten. Hier wird in beeindruckender Bild- und Ton-
technik ein Kurzfilm eingespielt, der die Reise des Pilgrim’s Way zu den
Urspriingen der Geschichte wieder aufnimmt. Anfangs wird ein kosmi-
scher Urzustand beschrieben, worauf unterschiedliche Schopfungsmy-
then verschiedener Kulturen angerissen werden, ohne dafl deren Her-
kunft erwédhnt wird. Die Schopfungsmythen beschreiben alle eine heile
und harmonische Welt.

In einem zweiten Abschnitt zeigt der Film dann, wie die unterschied-
lichen Religionen Leid und Unfrieden auf der Welt zu erkldren versu-
chen. Abschlieend wird die Verbindung zu heutigem religiosen Verhal-
ten gezogen: Aus den frithen Schopfungsmythen sind uns heute nur noch
heilige Stitten und Elemente als Grundlegung unserer religiosen Traditi-
onen geblieben. ,,Our actions reflect the ancient search for connection
with the infinite.“ Gelebte Religion kdnne so vor Zerstreuung bewahren
und zu einem tieferen BewulBtsein, in dem man Sinn im ,,groen Kreis
des Lebens* findet, fiihren.

25 Obwohl dem medialen Aufgebot und der Museumsinszenierung durchaus
entsprechend, empfindet der durchschnittliche taiwanesische Museumsbe-
sucher diesen Preis meiner Erfahrung nach als unangemessen hoch, und
betritt demzufolge mit einer hohen Erwartungshaltung das Museum. Ver-
wirrend wirkt auf viele Besucher, gerade auf Familien, auch der Verkauf
nachdem man die Ausstellung schon betreten hat. Aus den Unterhaltungen
auf dem ,,Pilgrim’s Way* konnte ich ofters heraushoren, dass ungeachtet
aller religiosen Fragen und Inszenierungen der ,,praktische Charakter (Yi
zhuanye, 68: ,,Taiwan minzhong shiyong de guanxing 1=3% B 5AH AT
TE M) der Taiwanesen sich v.a. auf die Frage ,,Wo konnen wir denn end-
lich ein Ticket bekommen?!* konzentrierte.

175

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Abbildung 4: Creations (Station 4)

B) Persénliche Auseinandersetzung mit grundlegenden
Erscheinungsweisen von Religion

In der ,,Hall of Life’s Journey“ ist zunichst die Akustik beeindruckend,
die Musik verschiedenster religioser Riten zu den einzelnen Lebensstati-
onen miteinander zu einer sphérischen Klangwelt verschmilzt. So wird
an diesem Raum, wie auch in der ,,Great Hall of World Religions®, ei-
nem auf eine andere Weise besonders bewuf3t, was Michel Foucault die
,Heterotopie* des Museums nannte. Schon durch den klanglichen Ein-
druck scheint man hier wirklich in eine andere Welt einzutreten, sich

,,aus der Welt der Orte auszugrenzen“.26

26 Belting 2001, 31. Der Heterotopie-Begriff findet sich, allerdings in ande-
rem Zusammenhang in Michel Foucaults Aufsatz ,,Of other spaces® (in
Diacritics, Spring 1986), zit. in Bennett 1995, 1. Die Heterotopie als Di-
mension der Andersheit und Heiligkeit im MWR entsteht anders als in ei-
nem Museum des 19. Jahrhunderts, nicht aus der Stille, in der man hinter
Vitrinen unantastbare Dinge aus lingst vergangenen Zeiten bewundern
kann, sondern aus o.g. Klangkonzept.

176

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

Abbildung 5: Hall of Life’s Journey (Station 5)

In der ,,Hall of Life’s Journey* werden in fiinf Stationen Momente des
menschlichen Lebens in ihrer Durchdringung von religiosen Riten
dargestellt: ,,Birth“, ,,Coming of Age*, ,,Mid-Life*, ,,0ld Age*, ,,.Death
& Afterlife”. Die bisher durchgehend in Englisch und Chinesisch gehal-
tene Ausstellung vernachlissigt hier und in der ,,Great Hall of World Re-
ligions* die englischen Ubersetzungen, so daB der auslindische Besu-
cher in der Regel auf die Fiihrung angewiesen sein wird. Aber selbst der
chinesischsprachige Besucher wird allein mit der gebotenen Information
nicht sehr umfassend iiber die Bedeutung der ausgestellten Gegenstinde
und Kleidungsstiicke informiert, sondern erhilt zunichst einen bunten
Eindruck von der Vielfalt religioser Riten in den unterschiedlichsten
Kulturen.”’

Die einzelnen Stationen sind vom Schema her dhnlich aufgebaut. Auf
der einen Seite eines Kreises befindet sich eine gebogene Leinwand, auf

27 Hierzu eine Fiihrung anzubieten, stellt natiirlich eine hohe Herausforde-
rung an, um den emotionalen Gehalt des Dargebotenen nicht durch eine
Informationsflut wegzuschwemmen. Das Ziel des MWR, die Besucher fiir
die religiosen Umbruchsphasen eines menschlichen Lebens zu sensibili-
sieren, verlangt ein subtiles und professionelles Vorgehen und damit
wahrscheinlich eine neue, eigenstindige Konzeptentwicklung (vgl. die
,ZAlternative[n] Fiihrungskonzepte* bei: Dech 2003, 33-38) zu Fiihrungen
(und evtl. auch Beiblittern) des MWR. Eigentlich gehoren technische Da-
ten, wie z.B. Angaben zur Beleuchtung der Exponate und Qualitdt der
Lautsprecher, weder in Fiihrungen noch in Beiblitter.

177



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

der Bilder iiber religioses Leben weltweit, allerdings ohne Nennung der
kulturellen Herkunft, aus dem jeweiligen Lebensabschnitt sich in rascher
Folge abwechseln. Davor sind einige kleinere Exponate, wie zum Bei-
spiel Ritualgerit der betreffenden Zeremonien, ausgestellt. Von einer
gegeniiberliegenden Bank®® aus kann man sich den Film ansehen. Auf
der gleichen Seite befindet sich ein groBer Schaukasten, in dem haupt-
sdchlich Ritualkleidung ausgestellt ist. Davor ist ein Touchscreen instal-
liert, auf dem sich ein passendes Bild und ein Text abwechseln. Eine
weille Statue zeigt noch einmal einen fiir diesen Lebensabschnitt charak-
teristischen Menschen, allerdings ist die Darstellung so gewaihlt, dal
man keine kulturelle Zugehorigkeit erkennen soll. Indirekt wird somit
wieder auf das die Menschen Verbindende hingewiesen.

Die Einzelheiten der Stationen konnen hier nicht dargestellt werden.
Jede Station hat auf ihrer Eingangstafel jedoch zentrale Stichworte fest-
gehalten. Einige davon seien genannt: Birth — Creation, Possibility,
Hope; Coming of Age — Rite of Passage, Self-definition; Mid-Life — Re-
sponsibility, Self-awareness; Old Age — Wisdom, Respect, Leadership;
Death & Afterlife — Hope, Reincarnation, Eternity, Heaven.

Abbildung 6: Meditation Gallery (Station 7)

28 Die Binke sind jeweils aus einem anderen Holz gefertigt, das zu dem je-
weiligen Lebensabschnitt iiber ein kleines Erklarungsschild in Verbindung
gesetzt wird. An solch kleinen Details wird deutlich, wie sorgsam die gan-
ze Ausstellung durchdacht ist. Das Zusammenspiel solcher Feinsinnigkei-
ten erweckt einen harmonischen Eindruck.

178



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

In der ,,Meditation Gallery*“ hat man die Moglichkeit auf einer Plattform
sitzend” iiber Leinwinde das Verhiltnis von Buddhismus (Zazen),
Christentum (Rosenkranzgebet), Hinduismus (Yoga), Islam (Rezitation),
Daoismus (Taichi) und Judentum (Rezitation) zu Gebet und Meditation
beispielhaft informiert zu werden. Diese Kenntnis wird auf Tafeln weiter
vertieft. Der kleine, zunédchst unauffillige Raum hat eine meditative At-
mosphire und die Darstellung wirkt ansprechend und kompetent.

In ,,Awakenings“ dokumentiert ein anderthalbstiindiges Video Inter-
views, in denen zahlreiche, hier teilweise von der Museumser6ffnung
bekannte Personlichkeiten ihre ,,Momente des Erwachens* biographisch
schildern. Anfangs ist der Anteil der englischsprachigen Interviews recht
hoch. Gegen Ende stellen Taiwanesen etwas ausgreifender ihre Lebens-
erfahrungen vor. Auf groBen Tafeln finden sich interessante Ausziige aus
den Gesprichen. In kleinen Kabinen am Rand soll die Moglichkeit ge-
geben werden, eine Videoaufnahme der eigenen Erfahrungen zu erstel-
len und offentlich den nachfolgenden Gisten zur Verfiigung zu stellen.

Abbildung 7: Awakenings (Station 6)

Die ,, Avatamsaka World“ ist die einzige Station des MWR, die schon im
Namen ihre buddhistische Inspiration erkennen ld6t. Am Ende seiner

29 Das harte Holz ist fiir manche Besucher jedoch eine Herausforderung und
verkiirzt die Verweildauer teilweise erheblich.

179



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Reise tritt Sudhana im AvataMsaka-Sitra in den Turm Maitreyas und
sieht die Welt aus der Perspektive der Erleuchtung. Sudhana ist damit
wie der Besucher auf dem Hohepunkt einer Reise angelangt, an dem er
erkennt, wie alle Dinge miteinander in Verbindung stehen (vgl. Reis
2000, 6).

Abbildung 8: Avatamsaka World (Station 8)

Technisch ist die ,,Avatamsaka-World*“ eine aus hier zum ersten Mal
verwendetem Material der Luftfahrttechnik erstellte, gelblich schim-
mernde Kugel, die man iiber eine Treppe besteigen kann. Innen sind Pul-
te aufgestellt. In der Kugel konnen bis zu 40 Leute die Verdnderungen
des Gewdlbes bewundern. Das Multimediasystem war zum Zeitpunkt
meines Besuchs leider noch nicht in Funktion.”® Das ist fiir den Besucher
irritierend, denn die Gedanken der Huayan-Philosophie, die in dieser
Kugel erfahrbar werden sollen, sind Kernpunkt der Museumskonzeption.
Der Eingangsbereich sollte wohl einen Vorgeschmack auf einen leuch-
tenden Sternenhimmel in der Deutung des Netzes der Indra sein. Die in-
tendierte Gebrauchsweise wird auf einer Tafel mit folgenden Worten be-
schrieben:

,Enter the Avatamsaka World and discover the great truths, that underlie all
religions. In the Avatamsaka World, individual journeys are linked into a daz-

30 Der Museumsdirektor versicherte mir aber spiter, dass man intensiv an
der Behebung des Problems arbeite.

180



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

zling coming experience. Once you enter the Avatamsaka World, you can ap-
proach the central interactive table and select one of the color coded stations.
The universe of religious thoughts and ideas appears on the table display; you
choose one to explore further. The universe changes in response to your
choice, which is shown on the rim of the table. The dome displays the paths of
all players; when two players simoulaneously choose similar paths, the dome
reacts, emphasizing the unity of all religions.*

Der Aufbau soll vergleichbar mit dem Internet sein, das die Individuen
in einem weiten Netz miteinander verbindet’'.

C) Auseinandersetzung mit einzelnen religiosen Traditionen

Ist man von hier aus in der im siebten Stock liegenden ,,Great Hall of
World Religions*“** angelangt, so steht man in dem groéBten freien Raum
des Museums, der aufgrund seiner Dunkelheit endlos wirkt. Diese Dun-
kelheit wird von blinkendem, weifl funkelnden Lichtreflexen geheimnis-
voll durchbrochen. In der Mitte des Raumes befinden sich kreisrunde
Sitzbianke. Zwischen acht Sdulen kann man von dort aus zehn an der
Wand entlang positionierte Vitrinen erkennen, in denen jeweils zehn
verschiedene Religionen reprisentiert sind. Eine Eingangstafel erklért
hierzu, dal man die grofiten Religionen ausgewéhlt habe, daf} die einzel-
nen Traditionen jedoch prinzipiell gleichwertig seien. Dennoch gilt:
»The ten shown here typify the rest.“ Man soll an ihnen ihre Gemein-
samkeiten, ihren Glauben und ihre Geschichte entdecken konnen. Acht
der zehn Religionen sind als Dauerausstellungen konzipiert: Christen-
tum, Islam, Buddhismus, Daoismus, Hinduismus, Sikhismus, Judentum
und Shintoismus. Zwei weitere sind als Wechselsausstellungen geplant.
Zum einen geht es dabei um ,,alte Religionen®, seit Ausstellungseroff-
nung durch das , Alte Agypten“ reprisentiert, und um Eingeborenen-
Religionen (,,indigenous religions*), welche im Moment von der Maya-

31 ,,[...] as visitors become aware of the similarities of any different religious
messages of peace, dedication, and love, they will be linked in a living In-
ternet of Love.*“ (aus der zugehorigen Erklarungstafel)

32 Zwischen ,,Avatamsaka World“ und der ,,Great Hall*“ befindet sich, wie
auch auf der anderen Seite der groen Halle, eine Wand, die ,,Wall of Gra-
titude®, an der die Namen der Spender fiir dieses Museum, manchmal mit
Handabdruck, verzeichnet sind. Uber einen Touchscreen soll man sich ii-
ber die Namen weiterer Spender, iiber Aktivitdten des MWR und iiber Ak-
tionen religitser Vereinigungen in Taiwan informieren kénnen. Zusétzlich
werden Filme religios-sozialer Aktivititen und des MWR auf Bildschir-
men gezeigt.

181

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Kultur® dargestellt werden. Ebenfalls wechseln sollen an den Kopfen-
den des Raumes die Ausstellung ,,Holy Objects®, die zum Zeitpunkt der
Besichtigung iiber den ganzen Raum verteilt war, und die gro3e Ausstel-
lung zu ,,Taiwanese Religions®, die seit der Eroffnung von ,,Religion in
Taiwanese life” auf beeindruckende Weise Zeugnis gibt.

Abbildung 9: Great Hall of World Religions (Station 10)

Im Design wirkt der Raum beeindruckend. Geschickt sind die Schaukés-
ten in einem kaum wahrnehmbaren Bogen geformt und umschlieen so
den Raum, der sich zwischen dem Kinosaal und der ,,Avatamsaka
World*“ aufspannt. Die Grofle und Tiefe der Halle wecken ein Gefiihl fiir
eine gewisse ,heilige* Atmosphire. Die Kostbarkeiten in den Vitrinen
strahlen wie blinkende Perlen und lassen Assoziationen an das Netz der
Indra zu. Die Beziehung und Verbundenheit der Religionen untereinan-
der soll durch die gegenseitige Spiegelung der Schaukésten symbolisiert
sein.”* Auch wird man in dem Raum von einem regelrechten auditiven
Fluidum umgeben. Besonders faszinierend ist es, sich aus der Mitte des
Raumes auf dieses Zusammenspiel unterschiedlichster Klangwelten ein-

33 Auffillig ist das ofters angesprochene Fehlen der afrikanischen Religio-
nen, die wohl urspriinglich ebenfalls représentiert sein sollten, jedoch an-
scheinend von einer zeitweiligen Leihgabe wichtiger dgyptischer Kunst-
gegenstinde aus dem Museum of Fine Arts, Boston, verdringt wurden
(vgl. Heartney 2002, 91).

34 Taibeixian, 62.

182



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

zulassen und zu versuchen, einzelne Traditionen herauszuhoren und
wiederzuentdecken. ™

Beispielhaft herausgegriffen sei noch eine einzelne religiose Traditi-
on, das Ch)’istentum36, um zu erkennen, wie das Ziel verwirklicht wird,
Antworten auf die im ersten Teil der Ausstellung aufgeworfenen Fragen
zu finden.

Die Vitrineneinheiten folgen einem einheitlichen Aufbau: Auf einer
Wandtafel wird zunéchst in die jeweilige Religion eingeleitet. Eingehen-
de Erlduterungen findet man dann auf einer ldnglichen Tafel vor der Vit-
rine. Die ansprechend angeordneten, ausgestellten Gegenstinde werden
auf kleinen Zusatztifelchen erklart. Die lange Erkldrungstafel vor dem
Schaukasten wird von einem Touchscreen unterbrochen, auf dem man
die weitere Informationen iiber die Religion sowie iiber die ausgestellten
Gegenstidnde erhilt. Vor dem Schaukasten befindet sich ein FuBboden-
mosaik von zwei Metern Durchmesser, das die Religion noch einmal
kiinstlerisch symbolisiert.

Der christliche Bereich fillt durch eine konfessionell sehr unparteii-
sche, offene, aber durchaus prizise Schwerpunkte des Christentums wie-
dergebende Darstellungsweise auf. Die lange Erkldrungstafel ist in sie-
ben Abschnitte geteilt: Evangelium, Jesus Christus, Kirche, Evangelika-
lismus und Mission, Monchtum, Frieden und Gerechtigkeit und Chris-
tentum in Taiwan.’” Im Chinesischen ist auffallend, dal durchwegs die

35 Den Raum kann man aber nur genieBen, wenn man die richtige Erwar-
tungshaltung mitbringt. Fiir den unvoreingenommenen Betrachter sind die
subtilen Effekte nicht unbedingt sofort erkennbar. Er flaniert an den Glas-
késten entlang, schaut hier und dort mal néher hin und hat eventuell den
Eindruck, dass , little has been done to visually suggest the actual uses or
contexts of the artifacts or art works; they appear strangely inert in the
midst of all the high-tech sound, light and motion.” (Heartney 2002, 91).
Schon rein optisch sind die in im Dunkeln liegenden Bénke in der Raum-
mitte schwer zu erkennen. Der durchschnittliche Besucher begibt sich
meiner Erfahrung nach nur selten dorthin. Genau an diesem Punkt miisste
eigentlich deutlich werden, dass mit ,kulturellem window-shopping*
(Treinen 1997, 47) das Bildungsziel hier nicht erreicht wird und der Raum
bei einer solchen Einstellung trotz seiner komplexen Gestaltung nichtssa-
gend wird.

36 Als Studentin der Theologie fiihle ich mich hier noch am ehesten zu einer
Beurteilung féhig.

37 Die Abschnitte, die Taiwan betreffen, sind jeweils von einem eigenen
Spezialisten verfasst worden. Kapiteleinteilungen der anderen Religionen:
Judaism: Early History, Diaspora, Synagoge and Holidays, Observance,

183

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

protestantischen Begriffe verwendet werden, die sich vom Katholizis-
mus im Lautbild und der Bedeutung stark unterscheiden. Das ist insofern
legitim, als diese die in Taiwan bekannteren sind. Die Idee des Museums
von der die Religionen verbindenden Liebe ist dabei nicht explizit als
wesenhafter Bestandteil des Christentums ausgefiihrt.*® Trotzdem scheint
die Tatsache, dall das Thema ,,Frieden und Gerechtigkeit einen eigenen
Abschnitt darstellt, dem Museumsziel zu entsprechen, insofern der Hin-
weis auf die Friedfertigkeit des Christentums eine Grundlage fiir die
friedliche Begegnung mit anderen Religionen ist. Es findet sich aber
keine Bemerkung, wie denn neben der Mission ein Verhiltnis zu ande-
ren Religionen gestaltet wird.”

Judaism in Taiwan; Ancient Egypt: Creation of the World, Religion of the
People, World of Spirits and Funerary Beliefs, Temples, Divine Kingship,
Prehistoric Religious Practice in Taiwan; Islam: History, Calligraphy,
Mosque, Worship, Law, Islam in Taiwan; Buddhism: Life of the Buddha,
Boddhisattva, Community, Ritual, Pilgrimage, History, Buddhism iN
(sic!) Taiwan; Daoism: The Chinese Character Dao, Lao-zi and the Daoist
Pantheon, Daoist Temples, The Daoist Canon, Alchemie and Healing, The
Five Elements and the Eight Trigrams, Daoism in Taiwan; Shinto: Histo-
ry, Calendars and Life Cycles, Making Space: The Shinto Shrine, Kami,
Shinto in Taiwan; Maya: Maya Cultural Traditions, Maya Creation Myth
and Worldview, Ritual and Production, Household and Ritual Today,
Temples and Ritual, Ritual Practice, Religious Beliefs of the Amis Abori-
gines; Sikhism: The Ten Gurus, Adi Granth, The Golden Temple, Festi-
vals and Practice, Sikhism in Taiwan; Hinduism: Sacred Literature, Prac-
tice, Popular Hinduism, Recitation and Performance, Pilgrimage Festival,
Hinduism in Taiwan.

38 Das Wort ,Jove” kommt im englischen Wandtext nicht vor. Das Zeichen
,ai & kommt im chinesischen Tafeltext genau fiinfmal vor, davon drei-
mal in Namen und nur einmal erwidhnenswert inhaltlich, als es um die Be-
griindung christlicher Mission durch die allumfassende Liebe Gottes geht.

39 Beim Lesen wirkt die Erklarungstafel recht lang. Die Texte sind gut ge-
gliedert, aber dicht und vergleichsweise wenig museumsdidaktisch aufbe-
reitet. (Vgl. Schifer 1997, 93. Schifer nennt hier Kriterien wie: einfache
Sprache, kurze Sitze, jede Zeile eine Sinneinheit, Entsprechung von Text-
struktur und Inhalt.) Hier ist natiirlich das Problem gegeben, dass um eine
gewisse Qualitdt in der Darstellung iiberhaupt erreichen zu koénnen, zu-
néichst eine Menge von Informationen nétig ist. Eine stidrker am Lesever-
halten der Besucher orientierte Darstellung birgt die Gefahr der Verzer-
rung des Inhalts. Leicht problematisch ist auSerdem, dass die Erkldrung
der ausgestellten Gegenstdnde nur auf kleinen Tifelchen oberhalb des
langen Textes erfolgt, so dass dieser in keiner Beziehung zum Geschauten

184

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

Bei den religiosen Kunstschitzen handelt es sich um Bilder und typi-
sche Ritualgegenstinde. Unter den Bildern befindet sich u.a. ein Olge-
milde aus dem 17. Jahrhundert, das Christus als einen Lammtréger dar-
stellt. Ein groBes Gemilde des letzten Abendmahls hingt zentral. Ferner
sind mehrere orthodoxe Ikonen zu sehen. Im gegenstidndlichen Bereich
gibt es aufler einem Kreuz Figuren des HI. Nikolaus und des HI. Franz
von Assisi sowie Kelche und Monstranzen.

Der Multimediabereich bietet Informationen zu den einzelnen ausge-
stellten Stiicken und war dariiber hinaus zum Zeitpunkt der Besichtigung
noch entwicklungsfihig. Der Screen bietet drei Auswahlmoglichkeiten:
Holy Sites Architecture (— ,,Coming soon‘), Artifacts (— ,,Temple Ob-
jects® [hic!], ,,Clothing®, ,,Ritual Objects®, ,,Writings/Paintings®, ,,Sculp-
ture. Es ist groBtenteils das aufgenommen, was ausgestellt ist), Activi-
ties (— ,,Coming soon“)*’. Die ausgestellten Stiicke sind zwar nicht un-
bedingt iiberdurchschnittlich bekannt, aber in ihrer Schonheit bewun-
dernswert und vermitteln durchaus einen Eindruck von traditioneller
christlicher Kunst.*!

Die Ausstellung ,, Religious Life of the Taiwanese “ nimmt in der Hal-
le einen zentralen Platz am Kopfende ein und ist in ihrer eigenstindigen

steht. Fiir die Verweildauer ist dies von entscheidender Bedeutung (vgl.
Noschka-Roos 1994, 159). Vielleicht hitte eine stirkere Dialogizitit ins-
besondere den taiwanesischen Besucher mehr fesseln konnen.

40 Diese drei Moglichkeiten der Auswahl hat man zunichst bei jeder Religi-
on. Andere Monitore, wie z.B. die des Buddhismus oder Taoismus, sind
jedoch schon mit wesentlich reichhaltigerer Software versorgt. Informati-
onen zu ,Artifacts” gibt es immer. Die Erklidrung ist nicht immer zwei-
sprachig gehalten. Attraktivitit und Kontrollierbarkeit der Touchscreens
sind sehr positiv zu bewerten, wihrend die Effizienz und damit auch die
hilfreiche, lehrende und anregende Komponente eindeutig aufgrund man-
gelnder Reichhaltigkeit noch als entwicklungsbediirftig zu beurteilen sind
(Kriterien nach MUMMS, Mrosek 1998, 315f).

41 Die Gegenstinde sind ihrem Aussehen nach v.a. Kostbarkeiten, und pas-
sen daher gut in das Bild der ,.glitzernden Perlen” des Netzes der Indra.
Daher steht konsequenterweise der Formcharakter (Waldenfels, siehe
Dech 2003, 56) der Dinge im Vordergrund. Ich personlich wiirde eine
starkere Betonung des Zeugnischarakters der Exponate als sehr berei-
chernd empfinden. So wiirde z.B. eine einfache Bibel zum Blittern dem
Besucher sicher auch einen wichtigen Eindruck vom Christentum vermit-
teln konnen. Ahnliches berichtet auch Wang: ,,Yet if the MWR places too
much emphasis on art and aethetics, this will inevitably weaken its spiri-
tual impact™ (Wang 2002, 106).

185

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Gestaltung sehr hervorstechend. Taiwanesische Volksreligion wird hier
auf die ihr zugrundeliegende Geisteshaltungen durchdacht und systema-
tisiert. Da meiner Erfahrung nach diese Art von selbstbewuBter Reflexi-
on in Taiwan bei den alltdglichen Ritualen kaum sichtbar wird und au-
Berdem zum Prozess der SelbstbewuBtseinsbildung als ,,Taiwanese* bei-
tragt, wird die Ausstellung von Taiwanesen sehr positiv rezipiert. Sym-
pathie bei jedem Besucher weckt der vor der Vitrine positionierte kleine
Sandsteinschrein, der einem freundlich ldchelnden Erdgott ein Zuhause
bietet. Ist auch der Zeitpunkt seiner Herstellung unbekannt, so ist er doch
charakteristisch fiir die Taiwanesische Religion und wird selbst im Mu-
seum durch Geldgaben regelrecht verehrt.

Beim Verlassen der Halle kann man durch Beriihrung eines Handab-
drucks auf einem Schirm einen Segen Meister Hsin Taos zum Abschied
mit auf den Weg bekommen. Ein Zufallsgenerator wéhlt zwischen
hochstwahrscheinlich neun Spriichen, wie z.B. ,,The truth of the world
can be realized when the location of the mind and the heart is found*.

D) Ausgangsbereich und zusdtzliche religiése Angebote

Im Sonderausstellungsbereich befand sich zum Zeitpunkt meines Be-
suchs eine internationale Wanderausstellung ,,Featuring Personal Sacred
Objects of the Dalai Lama“*’, was die zunehmende Anerkennung des
MWR auch international zu bestitigen scheint. Der von tibetischen
Monchen fiir die Herstellung von Sandmandalas benutzte Aktionsraum
vor der Sonderausstellung, die ,,Hall of Earthly Peace*, erwies sich hier-
bei als belebendes Element.

5. Zusammenfassung und Versuch einer Stellungnahme

Ist man dem Gang der Ausstellung einmal gefolgt und hat sich auf diese
Reise durch die Vielfalt religioser Fragestellungen bis hin zu den einzel-
nen Traditionen begeben, so wird einem klar, dal das MWR konsequent,
gemil seiner Grundidee, zu Respekt, Toleranz und Liebe beizutragen,
durchkomponiert ist. Die unbestreitbar faszinierende Idee ist im Museum
durch eine designerisch optisch und akustisch gekonnt simulierte Atmo-
sphére wiedergegeben. Dabei ist hervorstechend, dal mit der Heiligkeit
von religiosem Gerit und der korrespondierenden Empfindsamkeit reli-

42 Die Wanderausstellung war der letzte Stop nach einer Tour durch 16 Mu-
seen Nordamerikas, die von Richard Gere Productions gesponsert wurde
(vgl. Wardle 2002).

186



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

gioser Anhédnger bewuBt und behutsam umgegangen wird. Es scheint
iiberzeugend, dal} der taiwanesische Besucher auf diesem Weg fiir reli-
giose Fragen zu sensibilisieren ist und so versucht wird, ein eklatantes
Bildungsdefizit ansatzweise auszufiillen.

Offensichtlich ist, dal beim MWR fiir eine Besucherorientierung
nicht erst geworben werden muf3. Das Museum ist ganz auf den Besu-
cher hin konzipiert, und Sammler- bzw. Forscherinteressen stehen ein-
deutig im Hintergrund (vgl. Giinter 1997, 12). Trotzdem ist aus der Sicht
von Restauratoren der verantwortungsvolle Umgang mit den erworbenen
Kunstschitzen ebenso gewihrleistet, wie das Bemiihen um eine wissen-
schaftliche Aufarbeitung.* Die Besucherorientierung schligt sich in
leicht erfaBbaren Ausstellungsinhalten, einfach bedienbaren Geriten, ei-
ner iibersichtlichen, dsthetisch ansprechenden Gestaltung, weitgehender
Zweisprachigkeit (chin.-engl.), Abwechslungsreichtum und Unterhalt-
samkeit wider. Sie bietet Moglichkeiten zur iiberblickartigen und — in
Zukunft sicher noch konsequenter — vertiefenden Information. Zahlrei-
che zusitzliche Veranstaltungen und Aktivititen sind Teil des umfassen-
den Gesamtkonzepts.

Die Einfachheit, wenn nicht Naivitéit im positiven Sinn, und die Gut-
gldubigkeit in der Herangehensweise an die komplexe Thematik halten
sich bewuBlt fern von einer analytisch-diskursiven Rationalitit und mo-
gen durchaus als eine ,,weisheitliche holistische Einstimmung* (Riede-
nauer 2001, 282) zu bezeichnen sein. Abgesehen von der Frage, wie die-
se Einstellung sich nun auf die edukativen Ziele des Museums auswirkt,
ist doch festzuhalten, dafl diese Herangehensweise von transformieren-
der Kraft sein kann, denn sie hat auf die naturgeméfl mit hohem Kon-
fliktpotential beladenen religiosen Themen einen eindeutig harmonisie-
renden und entspannenden Effekt.

Wenn das MWR trotzdem zeitweise kritisiert wird, dann hingt das
u.a. damit zusammen, da} das Museum sich noch in einer Entwicklungs-
phase befindet. Ralph Appelbaum charakterisiert den Zustand des Mu-
seums sehr treffend als den eines kleinen Kindes, das nach seiner Geburt
bzw. Eréffnung noch eines langen Wachstums bedarf.* Im MWR ist

43 Die buddhistische Organisation unterhilt sogar ein eigenes, kleines For-
schungszentrum fiir religiose Fragen.

44 | Ein Museum zu errichten ist wie ein kleines Kind zu ndhren. In der Pla-
nungsphase ist es wie im Mutterbauch. Es braucht Pflege und eine gute
Umwelt, und nichts, dass es in seiner Entwicklung stort. Wenn es geboren
ist, muss es langsam lernen, grof} und stark zu werden.* Ubersetzt aus dem
Chinesischen nach Yi zhuanye, 68.

187

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

vieles in Ansétzen vorhanden, was noch ausgebaut werden konnte: Die
Fertigstellung der ,,Avatamsaka World* ist hier sicher zuerst zu nennen,
aber auch die Touchscreens bediirfen einer inhaltlich reichhaltigeren
Software. Die Exponate werden sich vielleicht im Lauf der Zeit iiber die
bisherigen etwa 4000 Ausstellungsstiicke hinaus um die eine oder andere
Attraktion erweitern.

Zwei grundsitzliche Uberlegungen konnten meiner Meinung nach
das Museum iiberdies sehr bereichern:

Erstens ist gerade fiir den religionswissenschaftlich vorgebildeten
Besucher auffallend, dal im MWR keinerlei Reflexion iiber den zugrun-
degelegten Religionsbegriff,” seine schimmernde Vielfalt und die Un-
abgeschlossenheit religioser Systeme®® stattfindet. Die Ausstellung
konnte dem Besucher eventuell noch eine weitere Dimension erschlie-
fen, wenn sie Uberlegungen, wie die Undarstellbarkeit einer Religion in
einer Ausstellung, sowie die Tatsache, daf§ eine religise Tradition prin-
zipiell nur gelebt wirklich erfahrbar ist und sich niemals in einem Muse-
um ,.erlernen* 146t, dem Besucher zuginglich machen wiirde. Vollig un-
beriihrt bleibt im Laufe der Ausstellung das Fakt, da3 in Religionen
nicht nur Liebe und Frieden zentral sind, sondern dafl Religionen ein ho-
hes Gefahrenpotential und Konfliktbereitschaft mit sich bringen konnen.
Diese Tatsache mag Resultat eines konsequenten Programms sein, zu
mehr Frieden und Harmonie nur durch die Darstellung positiver Seiten
von Religion beitragen zu konnen. Es ist jedoch fraglich, ob sich das an-
gesichts eskalierender religioser Konflikte fiir den Besucher als tragfihi-
ge Informations- und Erfahrungsgrundlage erweisen wird."’

45 Man geht selbstverstiandlicher Weise davon aus, dass alle wissen, was Re-
ligion ist. Die Ausstellung scheint einen primér phdanomenologischen Re-
ligionsbegriff mit einem besonderen Schwerpunkt auf Ritualen zugrunde-
zulegen. Es wird davon ausgegangen, dass alle Religionen das gleiche
Zentrum haben.

46 Man denke an die Great Hall of World Religions, in der jede Religion sich
schon rein optisch in einer ,,Box“ befindet. Eine grundsitzliche Bemer-
kung zur Unvollkommenheit jeglicher derartiger Darstellung findet sich
im Museum nicht.

47 Dies ist einer der wesentlichen Kritikpunkte, die Heartney vorbringt: ,,the
Museum of World Religions [...] leaves out too much reality®, ,,...it seems
worth asking whether such museums are capable of inspiring the kind of
conversations about the meaning of democracy and freedom that are really
needed today.” (Heartney 2002, 93) Heartney trifft hier eine scharfe
Unterscheidung: ,,In the end, the inculcation of pat messages about toler-

188

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

Damit ist ein zweiter Punkt angesprochen: Die Ausstellung ist bis auf
die ,,Great Hall of World Religions* so konzipiert, dal der Besucher re-
lativ wenig sachliche Informationen erhilt.*® Die Frage, in welcher Wei-
se und wo genau sich denn nun konkret Liebe und Frieden als Grund-
themen einzelner religioser Traditionen wiederfinden, miiite, dem Auf-
bau der Ausstellung folgend, eigentlich in der ,,Great Hall of World Re-
ligions* beantwortet werden. Im Laufe der Texte wird diese Frage hin
und wieder beriihrt, aber keineswegs systematisch beantwortet. So ver-
1Bt der Besucher die Ausstellung zwar emotional stark beeindruckt, nur
wird er nicht wirklich befihigt, in einer Diskussion glaubhaft aufzuzei-
gen, in welcher Weise denn Frieden und Liebe in den Religionen zentral
und menschheitsverbindend sind. Das MWR kann selbstverstdndlich
nicht auf einem so kleinen Raum auch nur die Weltreligionen umfassend
beschreiben. Aber es konnte versuchen, wenigstens auf seine Behaup-
tung, daf} die Religionen wesentliche Gemeinsamkeiten haben und ,,Lie-
be“ ein ganz zentraler Begriff in vielen Religionen ist, konkretere Ant-
worten zu geben. Es reicht in einer modernen, diskursiven Gesellschaft
meines Erachtens nicht mehr aus, Menschen nur emotional zu beeinflus-
sen. Sie miissen derartige Einstellungen ebenso argumentativ vor sich
und anderen vertreten konnen. Diese Herangehensweise mag jedoch der
Intention des Meisters, die Menschen primér emotional beriihren zu wol-
len und die Diskursivitit nicht zu sehr in den Vordergrund treten zu las-
sen, entgegenstehen. Des weiteren erfiillt gerade die Einfachheit und
Klarheit der Darstellung im MWR eine Aufgabe, die Ulbricht als ,,die
heute wohl wichtigste Funktion eines Museums* beschreibt: ,,dem Men-
schen4gin der sich stindig wechselnden Welt eine Orientierung zu ge-
ben‘.

ance and love isn’t education. It’s indoctrination. (Heartney 2002, 93).
Damit wire der erzieherische Auftrag des MWR vollig in Frage gestellt.
Ohne das Argument aber damit vom Tisch wischen zu wollen, muss ich
doch aus meiner Erfahrung sagen, dass das MWR bei taiwanesischen Be-
suchern ohne religiose Vorbildung eindeutig eine erzieherische Aufgabe
erfiillt und das breite Veranstaltungsprogramm auch ein facettenreicheres
Bild von Religion ermdglicht, als das vielleicht in der Dauerausstellung
der Fall sein mag.

48 So v.a. bei den Stationen ,,Creations* und ,,Hall of Life’s Journey* zu den
Fragen, aus welcher religiosen Tradition nun beispielsweise die Schop-
fungsmythen stammen, oder in welcher Religion Stationen des menschli-
chen Lebens durch welche Riten geprigt sind.

49 Ulbricht 1994, 99. Zitiert nach Dech 2003, 23.

189

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Trotz dieser beiden Einwiinde, der mangelnden Bewuftseinsbildung
beim Besucher iiber Grenzen und Definitionsgrundlagen des Museums
sowie eines Informationsdefizits hinsichtlich der Grundbehauptung des
Museums, wird auf jeden Fall klar, welch grofles Potential noch in die-
sem jungen Museum steckt und welche Dynamik es bergen kann.

In Zukunft wird die Fokussierung auf den innertaiwanesischen Bil-
dungsauftrag entscheidend sein. Denn in der landeseigenen Kulturpolitik
fiillt das MWR eine Liicke als Komponente religioser Bildung und Sen-
sibilisierung. Zwingend notwendig war daher, da3 das MWR sich nicht
als eine religiose Institution versteht, sondern organisatorisch zuneh-
mend eigenstindig und von seinem Griinder unabhingig wurde. Dabei
ist es weiterhin in die Aufgabe des Interreligiosen Dialoges eingebun-
den. Trotzdem ist fiir die internationale interreligiose Arbeit eine weite-
re, unabhingige NGO, die Global Family, zustindig. Um sich als taiwa-
nesische Bildungsinstitution zu etablieren, ist die eigenstindige Ausrich-
tung auf den taiwanesischen Besucher und seine Bediirfnisse zentral. Die
zukiinftige Arbeit an der Ausstellung, so erkliarte der Museumsdirektor
Han Pao-teh in einem Interview>’ mit mir treffend, muB daher vom Mu-
seum und von Taiwanesen selbst geleistet werden. Mit Han Pao-teh, der
vor seiner Pensionierung seit Jahren professionell auf dem Gebiet der
Museumsentwicklung’' titig war, und als weltgewandt sowie politisch
erfahren gilt, hat das MWR einen Direktor, der ihm sicherlich eine grofie
Chance fiir die Zukunft gibt.

Dem Ziel, Respekt fiir den Glauben anderer zu wecken, folgend, reiht
das MWR sich damit, wenn auch mit einer ganz eigenen Art, in eine
Reihe mit Museen dhnlicher Ausrichtung, wie der Religionskundlichen
Sammlung in Marburg und dem St. Mungo Museum of Religious Life
and Art in Glasgow, ein (vgl. Arthur 1999, 10). Bleibendes Charakteris-
tikum wird bei zukiinftigen Entwicklungen fiir das MWR sicher bleiben,
dafB} es kein Museum im klassischen Sinn ist, kein povcei/ov, kein Mu-
sentempel und sich nicht als Kind der Erinnerung, der Mvnuootvn, ver-
standen wissen mochte. So es sich dieser eigenen, im europdischen Sinn
hochst modernen, erlebniszentrierten, ebenso wie asiatisch-buddhis-
tischen Art bewul3t bleibt, kann es zu einem bewuftseinsbildenden Ele-
ment in der Lokalgesellschaft und impulsartig dariiber hinaus werden.

50 Interview vom 19.8.2002.
51 Insbesondere das National Museum of Natural Science in Taizhong 15}
betreffend.

190



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

Literatur

Anonym (2002): Zunzhong ¥, baorong 1U%¥, boai [§%. Zoujin Shi-
jie Zongjiao Bowuguan F=HETHFZHIHYIEE. In: Meiyashi E5{F-.
Yishu shenghuo guan ZqL7HEE  (www.meidiyas.com.tw), 23
(4.2002), 6-8

Arthur, Chris (1999): Exhibiting the sacred, in: Paine, Crispin (Hg.):
Godly Things. Museums, objects and religion. London, 1-27

Au, Desiree (1997): Keep the faiths, Hong Kong (Handover,
10.11.2001)

Belting, Hans (2001): Das Museum als Medium. In: Hinz, Hans-Martin
(Hg.): Das Museum als Global Village. Versuch einer Standortbe-
stimmung am Beginn des 21. Jahrhunderts. Frankfurt, 25-42

Bennett, Tony (1995): The Birth of the Museum. History, theory, poli-
tics. London 1995

Beier-de-Haan, Rosmarie (2001): Post-national, trans-national, global?
Zu Gegenwart und Perspektiven historischer Museen. In: Hinz, Hans-
Martin (Hg.): Das Museum als Global Village. Versuch einer Stand-
ortbestimmung am Beginn des 21. Jahrhunderts. Frankfurt, 43-62

Boehi, Willi (2001): Eroffnung des Museums der Religionen. In: China
heute XX, Nr. 5/6 (117/118), 139

Chen Shi-xian BEHE (2001): Xinling shenhui [ yEME. Tiyan Shijie
Zongjiao Bowuguan {255 IS 220 Y86, Taibei 5E: Shijie Zong-
jiao Bowuguan Fazhan Jijinhui TH5 2B YR it oar

Dech, Uwe Christian (2003): Sehenlernen im Museum. Ein Konzept zur
Wahrnehmung und Présentation von Exponaten. Bielefeld

Fei, Michael C.Y. (Fei Zheng-yuan 2t 11-71) (0.J.): Lunji shuo gushi -
luofu. Aibobang fangwenji G S — FE o BRFERIRRC.
On Telling Stories — An Interview with Ralph Appelbaum. In: Jianzhu
zazhi FEEEHEEE, o0.S.

Giinter, Bernd (1997): Museum und Publikum: Wieviel und welche
Form der Besucherorientierung bendtigen Museen heute?. In: Das be-
sucherorientierte Museum. Rheinisches Archiv- und Museumsamt.
Abteilung Museumsberatung. Koln, 11-18

Guoyuwen (Guo Yu-wen K32 (2002): Guang yu shui jingjing liuguo
guankui ' Shijie Zongjiao Bowuguan SUCELKERFRILE S
S 8. In: Taibeixian Wenhua JL5%574k (Taipei County
Cultural Quarterly), 72 (30.6..2002), 14-28

Habito, Maria Reis (2002): The Taipei, Taiwan, Museum of World Re-
ligions. In: Buddhist Christian Studies, Vol. 22, 203-206

191



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Han Pao-teh (Han Bao-de WiEF{E) (2002): Taiwan needs clear policies
on museums. Tr. by Perry Svensson. Taipei Times Online, 14.6.2002
Heartney, Eleanor (2002): Divine Intervention. Ralph Appelbaum’s
compelling exhibition design for the recently opened Museum of
World Religions in Taipei offers a highly programmatic account of

universal spiritual values. In: Art in America, October 2002, 89-93

Hein, George E. (1998): Learning in the Museum. London: Routledge

Henry, Claire (2001): Shop until you drop into the museum. In: Finan-
cial Times, 28.11.2001

Hooper-Greenhill, Eilean (1992): Museums and the shaping of knowl-
edge. London

Jin Yang (2002): Understanding world cultures, spiritual beliefs. A visit
to the Museum of World Religions in Yungho City. In: Taiwan News.
Weekend, Vol. 9, No.16 (26.4.2002), 1

Lingjiou Mountain (2001): Youyuanren 455 \.. Zongbo kaiguan tekan
ST BHBARR T, Nr. 87/88, Taibei 15 ]L: Lingjiushan Bore Wenjiao Ji-
Jinhui T LA SCH3ESE 2001 (Ausg. der monatl. Zeitschrift
des Lingjiou Mountain)

Lin Ming-mei/ Chi Ya-lan (Hgg.; 1999): Sowing Seeds of Love. Ven.
Dharma Master Hsin Tao and the Museum of World Religions,
Taipei: Museum of World Religions Foundation Publications

Lii Yu-jia JFEAF/Ti Ya-lan F0HERE (2001): Zhu yu zhi wang ¥k 5.2 #4.
Shijie Zongjiao Bowuguan kaiguan jinian chuankan 55EEL
TYIREBHAERC &L T, Taibei 5]L: Shijie Zongjiao Bowuguan
Fazhan Jijinhui {4522 E YRR S R B0

Meister Hsin Tao (2001): Weisheit und Barmherzigkeit, herausgegeben
und iibersetzt von Maria Reis Habito. Taipei

Mrosek, Jiirgen (1998): Computer und Museen — neue Formen der Besu-
cherinformation? In: Schmidt, O. (Hg.) u.a.: Spiritualitdt und Herr-
schaft. Berlin, 310-320

Museum of World Religions Foundation (2001): Shijie Zongjiao
Bowuguan TFUZEEY)8E. Kaimu huodong shouce [Bl&5E) .
Handbook of the Museum of World Religions Opening Ceremony,
Taipei (Museum of World Religions Foundation Publications) 2001

Museum of World Religions Foundation (2002): Zhenzang Shijie Zong-
jiao Bowuguan EZRKIFUEEGIYIEE: Kaiguan shilu [HSEEBE.
Treasure Museum of World Religions Opening Celebrations. VCD
enclosed. Taibei 515 Shijie Zongjiao Bowuguan Jijinhui Chubanshe
HFLUEE IR aEIE & ki (Museum of World Religions Foun-
dation Publications) 2002

192



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

MWR Newsletter. Special Edition (2001): Grand Opening of the Mu-
seum of World Religions, Taipei: Museum of World Religions, Nov.
2001 (Sonderausgabe der englisch und chinesisch erscheinenden
Zeitschrift d. Museums ,, MWR Newsletter* bzw. ,,Zongbo 57Zf#*)

N (Autorenkiirzel) (2002): Taibeixian Shijie Zongjiao Bowuguan
G AR S H G IY)EE. Liu Pei-lin jianzhushi shiwusuo S[554%
ALEERTRET  RAA guihua ji sheji gongsi RAA I Filat /A,
In: Jianzhushi ZEEE0, 1/2.2002, 62-65

N (Autorenkiirzel) (2002): Yi zhuanye jingying bowuguan zhanshi
DIEZEB Yaa R 5. Fang RAA tan Shijie Zongjiao Bowuguan
sheji guocheng yu linian Gfj RAA GRS REIYIRRRG
FREM-S. In: Jianzhushi 3221, 1/2.2002, 66-69

Noschka-Roos, Annette (1994): Besucherforschung und Didaktik. Ein
museumspidagogisches Pladoyer. Opladen

Qubeck, Susann (1999): Museumsmarketing im Internet. Grundlagen —
Anwendungen — Potentiale. Bielefeld

Reis Habito, Maria (2000): The Museum of World Religions as locus for
interreligious encounter. Vortrag auf der ,,Buddhist-Christian Confe-
rence” in Tacoma, Washington, August 2000 (Manuskript, Teilveroff.
in: s. Habito: The Taipei)

Riedenauer, Markus (2001): Dialog der Religionen — Blicke auf die
hermeneutische Problemlage, ZMR, 85, Heft 4, 279-289

Schifer, Hermann (1997): Wie besucherorientiert darf/muf3 ein Museum
sein? Das Beispiel des Hauses der Geschichte der Bundesrepublik
Deutschland als Museum fiir Zeitgeschichte. In: Das besucherorien-
tierte Museum. Rheinisches Archiv- und Museumsamt. Abteilung
Museumsberatung. Koln, 91-97

Shi Xindao T 38 (1996): Pusa huo zai renjian = FEBAEN[H, 2 ce i},
Fuliancun 1&3#4]: Caituan Faren Lingjiushan Bore Wenjiao Jijinhui
Chubanbu WHSE NHEEE A SCAE & HRBGED

Taibeixian s. N (Autorenkiirzel), 2002

Taylor, Deirdre (2002): In Taipei, Up Jacob’s Elevator. The Museum of
World Religions Shines a New Vision of Hope. In: Spirituality &
Health. New York: The Soul/Body Connection, Spring 2002, 23-29

Treinen, Heiner (1997): Museumsbesuch und Museumsbesucher als For-
schungsgegenstand: Ergebnisse und Konsequenzen fiir die Besucher-
orientierung. In: Das besucherorientierte Museum. Rheinisches Ar-
chiv- und Museumsamt. Abteilung Museumsberatung. Koln, 44-53

Ulbricht, K. (1994): Museumsstatistik: Historische und zeitgendssische
Untersuchungen. In: Vieregg, H. Etal.: Museumspéddagogik in neuer

193



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Sicht. Erwachsenenbildung im Museum, Bd. 2. Baltmannsweiler, 94-
107

Wang Rong 145 (Wang, Anna) (2002): Tansuo shengming FE234:1:
Shijie Zongjiao Bowuguan xunli {U5 22863, Photos: Xue
Ji-guang RS The Museum of World Religions: What’s It All
About?, Photos: Hsueh Chi-kuang, tr. by Phil Newell. In: Guanghua
3, Sinorama, April 2002, 98-106 (chin.-engl. Artikel)

Wardle, Jonathan (2002): A new exhibit at the MWR highlights Tai-
wan’s infatuation with Tibetan Buddhism. OMMANIPEMEHUNG.
In: The China Post. Prime Time, 5.7.2002, 1

Yang Li-fen/Museum of World Religions Foundation (2001): Museum
of World Religions. Guidebook, Taipei: Museum of World Religions
Publications (auch auf Chin. erhéltlich)

Yi zhuanye s. N (Autorenkiirzel) (2002)

Zhang Hong-shi 5577 (2002): Baozang mijing B yinbtsi. Dalai Lama
zhenzang wenwuzhan ZEFIIZ 36 23 Y) . Featuring Personal Sac-
red Objects of the Dalai Lama, Taibei 51k: Shijie Zongjiao Bowugu-
an Fazhan Jijinhui Chubanshe {523 ae 0% e B e ikl

194



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND
FOLKLORISTISCHE KLISCHEES.

Die Bedeutung des ,,Museums der afrobrasilianischen
Kultur® im gesellschaftlichen und kulturellen Kontext
Salvador da Bahias, Brasilien.

CHRISTIANE PANTKE

Das ,,Museu da Cultura Afro-Brasileira* (Museum der afro-brasilia-
nischen Kultur, im Folgenden kurz Museu Afro genannt) befindet sich in
der historischen Altstadt Salvadors, dem Stadtteil Pelourinho.! Der Pe-
lourinho wurde 1985 Jahren von der UNESCO zum Kulturdenkmal der
Menschheit erklirt, steht seither unter Denkmalschutz und erhielt mehre-
re Jahre Fordergelder der UNESCO. In diesem Rahmen wurden umféng-
liche Restaurierungen der mit barocken Schmuckelementen verzierten
Fassaden vorgenommen.

Das 1982 eroffnete Museu Afro in Salvador stellt nach dem Ver-
stindnis der Kuratoren einen Ort dar, an dem afrobrasilianische Kultur
vermittelt wird und der afrobrasilianischen Gemeinschaft einen Raum
fiir Begegnung erdffnen soll. Die Ausgangsfragen der vorliegenden Un-
tersuchung sind, welche Identititen das Museu Afro konstruiert und
vermittelt und welchen Stellenwert das Museum in der bahianischen Ge-
sellschaft hat.” Ferner soll auch die Rolle des Museums im Bereich des

1 (Port.) Ort des Prangers; hier war eine Steinsédule, die zur Bestrafung von
Ubeltitern (Sklaven und Freie) diente, auf einem offentlichen Platz instal-
liert.

2 Nach Lopes 2001, sowie Drobishewa 1995. Ausstellungskonzepten liegen
oftmals politische und soziale Interessen zu Grunde. In diesem Zusam-
menhang wird offensichtlich, dass ein Museum immer mehrere Wirklich-
keiten vermittelt. Wie sich nationale und kulturelle Identitit, Identititen
von marginalisierten Gruppen, Minorititen und Subkulturen darstellen
und dargestellt werden und was verborgen wird (Institutionen wie Museen
werden hierfiir ebenfalls instrumentalisiert), ist abhingig von der Intention
der Bildungselite und beeinflusst von den jeweils gingigen Wertschétzun-

195



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Tourismus betrachtet werden.’ In diesem Zusammenhang ist der Begriff
»~Exotismus* von Bedeutung. Exotismus ist als ein Phdnomen zu verste-
hen, das durch Verklirung Tatsachen verzerrt und simplifiziert.*

Beim Besuch im Museu Afro in Salvador 2000 blieb mein Blick auf
einer Glasvitrine mit Orixd’-Puppen haften, die dem Raum eine folklo-
ristische Pragung, im Sinne von Trivialisierung einer fremden Kultur
gaben.

Folkloristische Prigung erhalten Objekte fremder Kulturen hiufig,
wenn die ErschlieBung des urspriinglichen Kontexts nicht nachvollzieh-
bar ist. Folklorisierung von Kultur kann eine bewusste oder unbewusste
Abwertung von Kulturen beinhalten. Warum werden solche Puppen in
einem Museum in einer Glasvitrine ausgestellt? Welche Bedeutung ha-
ben sie fiir die Darstellung afrobrasilianischer Kultur und Identitit?

Hier, im Museu Afro, wird der Definition der Orixas eine Bildtafel
mit einem ausfiihrlichen Text auf Portugiesisch gewidmet. Vielen Tou-
risten bleibt die Sprache jedoch unverstindlich, die Texte sind nicht zu
erschliefen und fiir die meisten Ausstellungsbesucher sind sie zu lang.®

gen und Interessen. Vgl. beispielsweise zu Museen in Russland, Drobis-
hewa (1995, 28-32), wo durch die gegenwirtige Nationalpolitik und der
neuen ethnokulturellen Konzeption des Vielvolkerrusslands museale Kon-
zepte entstanden, die das Interesse, nationale Identitit zu schaffen, aus-
driicken.

3 So stellt beispielsweise Susan Mossmann (1987) eine Trivialisierung der
Museen durch Touristen fest. Ferner ist anzumerken, dass es sich bei Tou-
risten um Laien handelt, Personen, denen die afrobrasilianische Kultur
fremd ist.

4 Somit wird das ,,Fremde®, ,,Unverstidndliche* konsumierbar gemacht fiir
einen Besucherkreis, fiir den der Museumsbesuch meist nur im touristi-
schen Rahmenprogramm oder bei schlechtem Wetter seinen Platz hat. E-
xotismus ruft Abwehr und Verlangen, Angst und Sehnsucht hervor. Der
Tourist kokettiert mit dem Fremden, ohne sich ihm wirklich zu ndhern.

5 (Yoruba) Afrobrasilianische Gotter. Es handelt sich um deifizierte Ahnen
und Naturmichte, die im Ritual und in der Natur verehrt werden. Orixd-
Puppen in allen Groflen, Farben und Preisklassen sind fiir Touristen in je-
dem der vielen Souvenirliden Salvadors zu erstehen. Sie stellen ein be-
liebtes Souvenir dar und werden meist einfach als bahianische ,,Neger-
puppen‘ verkauft.

6 Die Ausstellung ist fiir die Befriedigung der Lust am Schauen gestaltet.
Als Leseausstellung wéren Bédnke und Stiihle in den Ridumen empfeh-
lenswert.

196

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Abbildung 1: Orixas, die charakteristischen kosmischen Krdifte der
Religion Candomblé, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000.
Foto: Roland Kling.

Volkskundliche Museen sind oftmals durch das Zeigen von Objekten
»folkloristische* Selbstinszenierung. Produkte der so genannten ,,Volks-
kunst* sind an der Entstehung von hetero- wie autostereotypen Vorstel-
lungen, und damit an der Konstruktion regionaler und nationaler Identi-
titen, beteiligt. Museen heute haben die Aufgabe an der Dekonstruktion
dieser Identititen mitzuwirken und klischeehafte Bilder von sich und
von anderen abzubauen. Dies gilt sowohl fiir positiv iiberhohende, ab-
wertende oder vermeintlich neutrale Vorstellungen.’ Die kritische Ethno-
logie von Museen hat die Aufgabe, Kritik an den herrschenden Klischees
in ihrem sozialen, politischen und 6konomischen Kontext zu formulieren
(nach Ames 1993, 5). Hiermit stellt sich die Frage, welche kiinstleri-
schen Mittel dem Blick auf das Andere, das Fremde anderer Kulturen

7 Dieser Ansicht ist ebenfalls NufSbeck (1995, 115).

197



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

gerecht werden. Im Zentrum steht zudem die Frage nach dem Stellen-
wert der ausgestellten Kultur.

ExKkurs zu brasilianischer Geschichte und
afrobrasilianischer Religion

Im 15. Jahrhundert entdeckten die portugiesischen Eroberer ein tropi-
sches, bislang unbekanntes Paradies, dem sie, nach den dortigen Baumen
~Pau de Brasil, den Namen Brasil gaben. Die reichhaltige Natur beein-
druckte Europier iiber die folgenden Jahrhunderte nachhaltig.®

Fiir die Eroberer sind die Menschen weniger bedeutsam als die Natur
gewesen. Menschen waren eher storend bei dem Auftrag, Gold nach Por-
tugal zu bringen. Die Ureinwohner Brasiliens’ wurden ihrer Schiitze be-
raubt und vernichtet, flohen in die Walder oder starben an Seuchen. Da
sie sich nicht fiir die harte Arbeit auf den Plantagen eigneten, wurden af-
rikanische Sklaven importiert. Zudem war der Dreieckhandel mit Skla-
ven aus Afrika zwischen England, Portugal und der brasilianischen Ko-
lonie Afrika wesentlich ertriglicher als die Zéhmung der widerspensti-
gen Indios (nach Buarque de Holanda 1995).

Die katholische Kirche war untrennbar mit der dominanten Kultur
der Eroberer verbunden. Brasilien wurde durch eine intensive Missionie-
rung mit Zwangsbekehrungen ein katholisches Land. Dennoch wurden
die indigenen Religionen im Verborgenen weiter praktiziert. Die ver-
schiedenen religiosen Identititen der Menschen nicht-portugiesischer
Herkunft sind aber nicht Teil des spiter entstandenen brasilianischen Na-
tionalbewusstseins.

Unter dem Deckmantel des Katholizismus entstanden afrobrasiliani-
sche Religionen. Die bekannteste erhielt den Namen Candomblé'® und

8 Dies hatte Auswirkungen auf die nationale Identitét der Brasilianer und in
ihrer Rezeption im europidischen und nord-amerikanischen Ausland (nach
Lopes 2001, 77-79).

9 Im Folgenden als ,,Indios* bezeichnet.

10 ,,Candomblé ist mehr als nur eine Religion, er ist eine Lebensform, ein zu-
sammenhidngendes Ganzes alltiglicher Praxis, sozialer Beziehungen und
der Einbezugs der Gottheiten in den Alltag. Er ist auch Ausdruck des zu-
nehmenden Bewusstseins einer farbigen Bevolkerungsmehrheit vom Wert
ihrer eigenen Kultur, zu der sich immer mehr bekennen. Der Candomblé
hat gerade hier, in der Bewusstmachung des Eigenwerts einer Kultur, sei-
ne bedeutendste gesellschaftliche Funktion” (Augel, Parente Augel, 1984,
98).

198

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

hat besondere Bedeutung im Nord-Osten des Landes, in Bahia. Im Sii-
den entwickelte sich seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts die weit ex-
pandierende Religion Umbanda, die zu den Elementen des Candomblé
viele Elemente anderer Religionen, vor allem des Katholizismus, integ-
rierte (nach Pantke 1997, 21-105; zu Umbanda: Pollak-Eltz 1995).

Die ,Natur”, fiir Kolonisatoren materielle Quelle des Reichtums,
wurde zum Symbol fiir die Nation (nach Lopes 2001, 86). Auch bei der
Nationalflagge, dem Symbol der nationalen Einheit, dominiert die Farbe
griin, die fiir Natur steht. Spater schmiickte die Nationalflagge Can-
domblé-Hauser'' (Terreiros). Hier wurde sie zum Symbol der Quelle des
Lebens und der indianischen Ahnengeister, der Caboclos. Die Caboclos
werden von den Gldubigen als die wahren Besitzer des Landes angese-
hen und verehrt. Sie danken, dass sie die Afrikaner aufgenommen und
bis heute verpflegt haben. Sie bitten weiterhin um Erndhrung, Heilung
und fiir ein Gleichgewicht zwischen Himmel und Erde zu sorgen (nach
Pantke 1997, 74). Der Candomblé integrierte mit der Flagge einen Teil
der nationalen Symbole in ihre Kultur. Natur ist ideelle Quelle des
Reichtums beim Candomblé.

Die Magie des Ortes — die Identitit des Standortes des
Museu Afro in Salvador

Orte im oOffentlichen Stadtraum sind Ausdruck kulturellen Gedéchtnisses
und auch kultureller Verdringung. Sie konnen beispielsweise anhand
von Gebduden und Kunstwerken ideologische Prigungen erhalten, kon-
nen fiir 6konomische Zwecke genutzt werden, oder den Menschen als
Heim dienen und ihnen Schutz und Geborgenheit spenden. Sie konnen
Menschen ein- oder ausschlieen (nach Halbwachs 1985, 127-159). Ein
,,Ort* verweist auf Menschen und deren Habitus. '

11 ,,Eine Candomblé-Stitte hat ihre Leute, ihr Stiick Land, ihre traditionelle
Arbeitstechniken, ihr eigenes System der Giiterverteilung und —konsump-
tion, eine spezifische Form sozialer Organisation und ihre eigene Welt
von Symbolen und Werten.” (Augel, Parente Augel, 1984, 98 zitiert Lépi-
ne, 1981).

12 Nach Bourdieu (1974, 143). Zum Habitus als epistemologischer Begriff
von Bourdieu 1992, 127, der als die ,,vergessene, unbewusste Verkorpe-
rung des sozialen Seins und somit der eigenen Geschichte (verstanden)
verortet werden kann, siehe Zips (2001, 235-247).

199



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Abbildung 2: Federschmuck der Caboclos, der wahren Besitzer des

In diesem Sinne ist der Stadtteil Pelourinho als ,,Ort

Landes Brasilien, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000.
Foto: Roland Kling.

“13 7u verstehen.

13

200

Er ist relational, geschichtsbezogen und identititsstiftend. ,,Gerade weil
fiir jede Anthropologie unter anderem gilt, dass sie sich als Anthropologie
der Anthropologie des anderen darbietet, ist der Ort, der anthropologische
Ort, das Sinnprinzip fiir jene, die dort leben, und das Erkenntnisprinzip fiir
jene, die ihn beobachten. Der anthropologische Ort hat mehrere Ebenen.*
(Augé 1994, 63-63) und weiter: ,,Historisch schlieBlich ist der Ort not-
wendig von dem Augenblick an, da er sich in der Verkniipfung von Identi-
tiat und Relation durch ein Minimum an Stabilitdt bestimmt [...].“ (Augé
1994, 66). Vgl. Augé (1994, 53-90), der die Unterscheidung zwischen Ort
von Nicht-Ort féllt. Der Nicht-Ort ist ein reiner Ort des Konsums und
weist keine Beziige zur Geschichte und Identitdten von Menschen auf. Zur
weiteren Begriffsdefinition von Identitdt verweise ich auf Estel (1993,
193-210).



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Die kolonialen Verhiltnisse, die dem Wandel der Jahrhunderte unter-
lagen, sind die Grundlage des heutigen modernen Brasiliens. Vieles aus
dieser Zeit ist heute noch spiirbar. Der erste Hauptstadtwechsel Brasi-
liens 1763 nach Rio de Janeiro, die schwindende Bedeutung der Zucker-
rohrplantagen, die Industrialisierung in Sdo Paulo sowie die Einwande-
rung europdischer Arbeiter im zwanzigsten Jahrhundert, lieBen Salvador
zum Zentrum von Elend und verfallenden, portugiesischen Barocks ver-
kommen (nach Augel; Parente Augel: 1987, 93-124).

Der Stadtteil Pelourinho, in dem sich das Museu Afro befindet, tragt
die Geschichte Brasiliens in sich, und war vor der Restaurierung Spiegel
der sozialen Verhiltnisse. Von 16. bis ins 18. Jahrhundert war er das
Zentrum der ehemaligen ersten Okonomie Brasiliens, Umschlagplatz der
Waren, die zwischen Portugal, Brasilien und Afrika hin und her wander-
ten. Zudem war er das erste politische Zentrum der ehemaligen Kolonie.
Hier wurden die ersten Barockkirchen und katholischen Kloster nach
portugiesischem Modell erbaut. Der Pelourinho war der Mittelpunkt
Brasiliens, offen zur Welt jenseits des Atlantiks.

Das urbane Leben kann als ein in verschachtelte Innen- und AuBen-
gruppen strukturierter sozialer Raum verstanden werden. Jeder integriert
sich nicht nur in eine Gruppe, sondern identifiziert sich iiber mehrere
verschiedene Gruppierungen und/oder Subkulturen. Da sich Menschen
hdufig vielen unterschiedlichen Gruppierungen angehorig fiihlen, ent-
steht ein ,,Patchwork der Identititen* (nach Keupp 1999 und Erikson
1959). Die urbane Kultur ist damit als ein sich im Fluss befindliches
komplexes Gebilde zu verstehen, mit wandelbaren Grenzen, verkniipft
mit multipler und polyphoner Leseart.'* In diesem Sinne deute ich
afrobrasilianische Identitdt als vielschichtigen Komplex, der durch Fle-
xibilitdt gekennzeichnet ist. Stete Beriihrungen mit latino-brasilia-
nischer” Kultur fiihren immerwihrend zu neuen Kreationen, Vermi-
schungen und Subkulturen.

14 Nach Schmidt 2002, 39-48 und 15, und hier ausfiihrlicher zur Stadtethno-
logie.

15 Nach der Dreiteilung der Konstrukte aus denen Lateinamerika besteht:
Afro-, Indo- und Latino-Lateinamerika (nach Schmidt 2002, 193), schlage
ich zur Definition der Gruppe der Nicht-Afro-Brasilianer und Nicht-Indio-
Brasilianer den Begriff ,Latino-Brasilianer” vor. Latino-Brasilianer zu
sein, beinhaltet hiernach, auBer seinen Ursprung im lateinischen Sprach-
raum Europas zu haben, bessere Bildung, weile Hautfarbe und in der Re-
gel Zugehorigkeit zur Mittel- oder Oberschicht.

201



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Das heutige Museu Afro befindet sich am Terreiro de Jesus (Platz Je-
su). Es ist umgeben von anderen Palésten, katholischen Kirchen, Ka-
thedralen und H&usern gleichen Baustils. Das Gebdaude wurde im 16.
Jahrhundert als erstes Jesuiten-Kolleg Brasiliens erbaut. Spiter wurde
dort ein Teil der medizinischen Fakultit Salvadors untergebracht. Der
Terreiro de Jesus léasst die Sicht frei auf die vergoldete katholische Ba-
rockkirche Igreja de Sdo Francisco. Folgen wir der Kopfstein gepflas-
terten Gasse abwirts, taucht die ,, Igreja Nossa Senhora do Rosdrio dos
Pretos ** auf. Hier kann die Reise in ein anderes Brasilien nachgezeichnet
werden, in das Brasilien der ehemaligen Sklaven, der heutigen Afrobra-
silianer. Die Kirche beherbergt schwarze Heilige. Den Sklaven war es
hier erlaubt, im Gegensatz zu den vielen anderen katholischen Kirchen
Salvadors, die Kirche zu betreten. Der ehemalige Sklavenmarkt befand
sich zwischen Kirchen und Wohnstitten des Grofbiirgertums. Jeder
Pflasterstein, iiber den die Anwohner und Besucher des Stadtteils wan-
dern, symbolisiert den Kopf eines gestorbenen Sklaven. Ein Stiick wei-
ter, den Berg hinauf Richtung Stadtteil Carmo, liegen Kirche und Klos-
ter ,,Igreja e Convento do Carmo* (erbaut von 1709-1720). Dort befin-
det sich heute ein katholisches Museum, mit einer Statue von Jesus aus
Brasilholz, deren Wunden besetzt sind mit tausenden von kleinen Rubi-
nen, die extra hierfiir aus Indien importiert wurden.

Weiter oben treffen wir auf die Festung Santo Anténio Além do Car-
mo (erbaut 1638), die spéter das Sklavengefingnis Salvadors wurde. Ei-
nige Bewohner erzéhlen, dass sie immer noch nachts die Sklaven stoh-
nen héren, die im dickwandigen kalten Verlies eingesperrt waren.'® Von
hier aus wurden die Sklaven, die die Uberfahrt iiberlebten, auf den Platz
Largo do Pelourinho gefiihrt. Sie mussten dort ihre Muskeln und Zéhne
zeigen, denn der Gesundheitszustand bestimmte den Preis.

Der Terreiro de Jesus war Marktplatz fiir die Giiter der Welt, Infor-
mationsstitte, Treffpunkt und bot den Sklaven Gelegenheiten, sich zu
begegnen, mit geheimen Zeichen zu kommunizieren und Revolten zu
planen."”

Nach der Abschaffung der Sklaverei 1888 boten sich fiir die ehema-
ligen Sklaven keine besseren Lebensverhéltnisse. Sie unterstanden nun
nicht mehr dem Schutz eines Patrons, der sie und ihre Kinder bislang er-

16 Die Priasenz der Vergangenheit in den heutigen Aussagen machen deut-
lich, wie schwerwiegend die Erfahrungen der Ahnen waren.
17 Ausfiihrlich hierzu Hofbauer 1989.

202



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

nihrte, bis diese als Arbeitskrifte nutzbar oder aber verkauft werden
konnten.

Die Nachfahren der Sklaven hatten im Laufe des 20. Jahrhundert den
Pelourinho, ,,den groten Barockslum der Welt“'®, als Wohnstitte weit-
gehend iibernommen, und sich in den kolonialen, leer stehenden, verfal-
lenden Wohnhiusern eingerichtet. Sie verdienten ihren Lebensunterhalt
als Dienstboten, Kneipiers, Verkdufer, Hindler, Schuhmacher, Schnei-
der, Bettler, aber auch mit Prostitution und Drogenhandel. Durch Ban-
denkriege wurde der Ort nachts zur unbetretbaren Zone fiir Aufenste-
hende. Die schlechten hygienischen Verhiltnisse in den fast einstiirzen-
den Bauten und die zahlreichen Ratten verursachten Seuchen.

Identititswandel des Standortes des Museu Afro

Der Stadtteil Pelourinho hat durch die Restaurierung der Altstadt seit
den neunziger Jahren einen ausgeprigten Wertewandel und auch neues
Selbstbewusstsein in der salvadorianischen Stadtpolitik entwickelt (nach
Filgueiras Gomes 1995). Dies wird durch den seit den 1980er Jahren flo-
rierenden Tourismus in dieser Region unterstiitzt. Tourismus bewirkt
heute als Massenphinomen und Kennzeichen moderner Gesellschaften,
viele Verdnderungen. Er wirkt sich auf gesellschaftliche Strukturen aus
und vergrofert die 6konomischen Moglichkeiten. Menschen kdnnen an
einem Wohlstand partizipieren, zu dem sie zuvor keinen Zugang hat-
ten."” Die Neustrukturierungen bringen andererseits vielschichtige Prob-
leme mit sich, wie die Folklorisierung von Kultur.

Bahia, der arme Nordosten Brasiliens, entwickelt sich hierdurch zu
einem Ort mit eigenen dkonomischen Ressourcen. Wirtschaftliche Be-

18 Polemik des gesellschaftskritischen, brasilianischen Komponisten und
Séngers Gilberto Gil, aus einem Liedtext in den neunzehnhundertneunzi-
ger Jahren.

19 Der Tourismus ist Resultat fortschreitender gesellschaftlicher Entwick-
lung und Ausdruck modernen Lebensstils, der geprigt ist vom zunehmen-
den Bediirfnis nach personlicher Entfaltung und individuellen Erlebnis-
moglichkeiten. Insofern kann der Tourismus aus der Perspektive westli-
chere Linder als Modernisierungsfolge interpretiert werden. Aufgrund
seiner Expansion gilt der Tourismus als soziales Phinomen, das grenz-
tiberschreitende Prozesse auslost, gesellschaftlichen Entwicklungen vor-
auseilt und soziokulturellen Wandel anstd8t. Daher kann der Tourismus —
zumal aus der Perspektive der weniger entwickelten Linder — auch als
Modernisierungsfaktor verstanden werden* (Schimany 1999, 11).

203

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

deutung besaB vormals einzig die staatliche Firma Petrobras, eine Ol-
fabrikation mit ihrem Hauptsitz in Alagoinhas, die tausenden von Men-
schen Arbeit bot.”’

Die neue Werteschaffung gestaltet sich nicht in Industrie und Pro-
duktion materieller, 6konomisch verwertbarer Giiter, sondern in der Pro-
duktion afrobrasilianischer Identitit und deren Aufwertung in Festen,
Karneval, religiosen Kulten sowie der Entstehung und Neubewertung
sogenannter ethnischer Berufe, wie Capoeiristasm, Made-de-santo, Baia-
nas,22 Maler, Musiker, Komponisten neuer Musikstile, Tanzer, Kultge-
genstandsschmiede, Prostituierte”® etc.?* Sie liefern und formieren den
Grundstein fiir eine erfolgreiche touristische Vermarktung Salvadors.
Gemeinsam mit dem groBten Reichtum Brasiliens, der tropikalen Natur,
bestehend aus Naturparadiesen und Palmenstrinden, konnte Bahia hier-
durch ein groBes Angebot an Ferienereignissen anpreisen.

Der Stadtteil Pelourinho hat sein Gesicht gewandelt: Die Hiuser sind
bunt getiincht und der verfallene Barock hat durch bunte Verzierungen
eine ,tropikale Note* erhalten. Die ehemaligen Bewohner erhielten ge-
ringe Entschidigungen und wurden in weit entfernte Favelas umgesie-
delt. Die in neuem Glanz strahlenden Héuser bergen nun Galerien, Ca-
fés, Diskotheken, Veranstaltungsbiihnen und -plidtze, Museen, Souvenir-
laden, Tanz- und Capoeira-Studios, Restaurants, ein ,,Shoppingcenter*
und Parkhéduser. Mitte der 1990er Jahre zog das ,,Centro das Estudas
Afro-Orientais* der Universitiat Salvadors (UFBA) in ein historisches
Gebaude in der Nidhe des Museums ein.

20 Vgl. zur Arbeitssituation in Bahia ebenfalls Araujo Castro und S Barreto
1998.

21 Capoeiristas: Capoeira-Ausiibende. Capoeira: Brasilianischer Kampf-
tanz, entstanden auf den Zuckerrohrplantagen wihrend der Sklaverei als
Waffe und zur Selbstverteidigung, heute afro-brasilianischer Kampfsport.
Ausfiihrlich zu diesem Thema siehe Rego 1968.

22 (Port.) Acarajé-Kochin und Verkduferin; meistens beim Candomblé initi-
ierte Priesteranwirterinnen, in weiller Tracht. Acarajé: (yoruba): Rituelle
Speise Yansds (Orixd des Windes). Billchen aus getrockneten Bohnen-
mehl und getrockneten Krabben, in Dendé-Ol frittiert; typisches bahiani-
sches Gericht, das auf der Straf3e verkauft wird.

23 Der Beruf der Prostitution wird sonst nicht zu ethnischen Berufen gezihlt.
Wenn es hier geschieht, dann um den Berufszweig vorurteilslos als Er-
werbsfeld anzuerkennen.

24 Zu Caga-Gringas/Caga-Gringos, (Touristenfanger und -fingerinnen) und
afro-brasilianischen Fiihrern in der Tourismusbranche zu Candomblé-
Ritualen und speziellen Festen siehe auch Pantke 1997.

204

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Im Museum: Vom brasilianischen Naturalismus zum
Museu Afro 1982

»Symbolische Welten haben die Eigentiimlichkeit, dass sie fiir die Menschen,
die sie als Erbe iibernommen haben, eher ein Mittel des Wiedererkennens sind
als ein Mittel der Erkenntnis: ein geschlossenes System, indem alles Zeichen
ist, ein Ensemble aus Codes, fiir die manche einen Schliissel besitzen und von
denen sie die Gebrauchsanweisung kennen* (Augé 1994, 42).

Die Reprisentation der brasilianischen Kolonie orientierte sich im 19.
Jahrhundert nach den Reprisentationsmustern anderer Liandern und Ko-
lonien. Es entstanden in diesem Zuge die ersten Museen im Land, die ei-
nen wissenschaftlichen Anspruch hatten. Entsprechend des Zeitgeistes
des ,,Naturalismus* wurde in der Stadt Ouro Preto im Bundesland Minas
Gerais, Flora, Fauna, Geologie, die damals wichtigsten Kulturgiiter Kaf-
fee, Tabak und Gold, sowie als technologischer Teil, die Techniken des
Goldgewinns ausgestellt (Lopes 2001, 89). Als bedeutendstes Beispiel
des 19. Jahrhunderts ist das Nationalmuseum in Rio de Janeiro (erdffnet
1850) zu bewerten, dessen Direktor Ladislau Netto sich von nordameri-
kanischen, chilenischen und argentinischen Museen inspirieren lie3. Sein
museologisches Konzept umfasste hauptsichlich brasilianische Elemente
der Natur. Auch archiologische und anthropologische Fundstiicke der
materiellen Kultur der Indianer, z.B. Federschmuck und Keramik, erhiel-
ten darin einen Platz.”

Den Grundstein fiir die ersten ethnologischen Ausstellungen, die kul-
turelle Identititen ethnischer Minderheiten dokumentieren, legten die
anthropologischen und historischen Forschungen des 20. Jahrhunderts
zur afrobrasilianischen Kultur und Religion.26 Zuvor existierten meist
Ausstellungen, die ethnische Kulturen oder deren Versatzstiicke unter
evolutionistischen Gesichtspunkten prisentierten.

Das Museu Afro wurde in einem Programm der kulturellen Koopera-
tion zwischen Brasilien und afrikanischen Landern zur Entwicklung und
Durchfiihrung von Studien mit afrobrasilianischer Thematik von den
Ministerien fiir Ausldndische Beziehungen, Erziehung und Kultur, der
Regierung des Staates Bahia, der Prifektur und der Universitit Salva-
dors gegriindet. Die Eroffnung fand 1982 statt.

25 Vgl. zur Museologie der Erinnerung Lopes (2001, 91).
26 Zu den Forschern Nina Rodrigues, Arthur Ramos, Edison Carneiro und
Roger Bastide siehe Reuter (2000, 171-209).

205



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Das Museum archiviert ca. 750 Gegenstinde, die aus Sammlungen
auf dem afrikanischen Kontinent in der Epoche zwischen den 70er Jah-
ren und 80er Jahren des 20. Jahrhunderts stammen. Weiterhin sind Ob-
jekte der der afrobaianischen Kultur sowie eine Auswahl des photogra-
phischen Werkes Pierre Vergers ausgestellt.

Fiir das Museu Afro beginnt in den achtziger Jahren eine neue Epo-
che, die vor allem geprigt ist durch die akribische wissenschaftliche
Aufarbeitung der vielfiltigen Wechselbeziehungen zwischen Afrika und
Bahia durch den Ethnologen, Historiker und Fotografen Pierre Verger.
Eine Erweiterung des Konzeption und wissenschaftlichen Betreuung des
Museums trigt das Centro das Estudas Afro-Orientais (CEAO) der Uni-
versitidt Salvador, unter der Leitung von Prof. Julio Braga und spiter
Prof. Jeferson Bacelar bei.

Die Ausstellung (von 1982-1999) wirkte in meinen Augen bei mei-
nem ersten Besuch 1993 und auch spiter wie ein verstaubtes ,,Kuriosité-
tenkabinett”, dhnlich den Sammlungen von Reisenden in Afrika in Paris
Anfang des 20. Jahrhunderts (nach Rubin 1994 und Weil 1995). Diese
Eindriicke wurden durch die Zeit blind gewordenen, alten Glasvitrinen
verstirkt: bunt zusammen gewiirfelte Objekte vergangener und vielleicht
auch gegenwirtiger Zeiten, aber in fremd bleibenden Zusammenhingen,
kleine Schilder lieferten an manchen Vitrinen unzureichende und geringe
Informationen, wie beispielsweise ,,Fetisch“27. Hier bot sich die Gele-
genheit, Gegenstinde einer fremden Kultur kennen zu lernen und ihnen
gegeniiber isthetischen Genuss und Befremdlichkeit zu verspiiren.?®

27 Die Bezeichnung ,Fetisch fiir ,,Gegenstinde der Kraft“ mancher Kultu-
ren verkniipft mit bestimmten Kosmologien ist meist negativ behaftet mit
evolutionistischen Konnotationen wie folgendes Zitat des Ethnologen
Lévy-Bruhl verdeutlicht: ,,(...) Der Gegenstand wird nicht blol durch den
Verstand in Form einer Idee oder eines Bildes erfasst; je nach den Um-
standen sind Furcht, Hoffnung, religioser Schauer, das Bediirfnis und die
brennende Begierde, in einer gemeinsamen Wesenheit aufzugehen, und
schlieBlich der leidenschaftliche Appell an eine Schutzmacht die Seele
dieser Vorstellung® (Kiister 2000, 96, zitiert Lévy-Bruhl 1926, 22).

28 Miinzel/Krause 2000 konstatieren bei Ausstellungsprojekten folgende Ge-
fahr: ,,Droht doch in manchem Fall bloBe Effekthascherei, um die Gunst
eines von einem iiberbordenden Freizeitmarkt gesittigten Publikum zu
erwerben und damit das zu beachtende, aber eben nicht allein ausschlag-
gebende Kriterium der Besucherzahlen, der ,Niitzlichkeit’ unserer Wis-
senschaft bestitigt zu glauben.*

206



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Die Sammlung oder ,,das Museum der exotischen Kiinste* (Kiister
2002, 85) stellte fiir Besucher, hier meist Touristen, ein kurzes Eintau-
chen in eine unbegreifliche, fremde Welt dar. Finanzielle Probleme, so
der Kurator da Cunha (1999, Kap. 3), waren damals die Ursache fiir
mangelnde personelle Betreuung der Ausstellung.” Aus diesem Grund
konnten technische Defekte nicht behoben werden und keine weiteren
Ausstellungen installiert werden (da Cunha 1999, Kap. 3.3). Auch wur-
den viele Jahre keine Veranstaltungen in den Ridumlichkeiten durchge-
fihrt.

Der eigene Raum fiir die afrobrasilianische Gemeinschaft

»Museen sind kannibalisch in ihrer Aneignung von Material anderer Men-
schen fiir ihre eigenen Studien und Interpretationen und sie sperren ihre Rep-
rdsentationen in Vitrinen. Es gibt einen Glaskasten fiir jeden. [...] (Ames
1993, 3; zitiert Parezo 1986)

Um einen Einblick in die aktuelle Ausstellung (seit 1999) zu ermdogli-
chen, stelle ich im Folgenden das Konzept vor. Die aktuelle Ausstellung,
in Arbeit seit 1997, wurde von dem Museologen Marcelo Nasciemento
Bernardo da Cunha (der museologischen Abteilung der Universitéit Sal-
vadors) unter Mithilfe der Museologin Emilia Valente Neves gestaltet.
Hierzu hatten Jeferson Bacelar, Luiz. F. Perret Serpa 1995 (CEAO) u.a.
die Voraussetzungen geschaffen, indem sie iiber eine Kampagne zur
Neustrukturierung des Museums, die notwendigen finanziellen Mittel
beschaffen konnten.® Es handelt sich um eine thematische und histori-
sche Ausstellung. Die entsprechenden Konzepte hierfiir entwickelten
Lehrende und Studierende des museologischen Instituts. Sie orientieren
sich an museumspidagogische Richtlinien,*' die nicht niher beschrieben
sind.

29 Informationen hierzu und Antworten auf viele Fragen zum Museum und
Ausstellungskonzept habe ich freundlicherweise von Emilia Valente Ne-
ves und Marcelo Nascimento Bernardo da Cunha erhalten. Thnen gilt mein
Dank.

30 Die Bank BBM, beispielsweise, gab 27 Holzschnitte des Kiinstlers Cary-
bé, die ihr Eigentum waren, zur Ausstellung frei. Hierdurch konnte ein
Raum gestaltet werden (nach Da Cunha 1999, Kap. 3.3).

31 Vgl. da Cunha 1999, Kap. 3. Sie scheinen sich aber auf die Auswahl der
Themenfelder, Gestaltung der Raumlichkeiten, das Erstellen von informa-
tiven Texten zu den jeweiligen Exponaten, konzentriert zu haben.

207



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Die Restaurierung der Riume und der Aufbau der neuen Ausstellung
waren 1999 abgeschlossen. Die Neuero6ffnung des Museums erfolgte am
18. November 1999 in der Semana da Consciéncia Negra (Woche des
schwarzen Bewusstseins). Diese Woche bezieht sich auf die Kampfe und
Bemiihungen der Afrobrasilianer zu einer Gleichstellung mit den Wei-
Ben Brasiliens. Die Eroffnung erfolgte in diesem Sinne ohne 6ffentliche
Feier. Hiermit wird m.E. deutlich, dass die Kémpfe und Bemiihungen
der ,,afrobrasilianischen Gemeinschaft“*? fiir Gleichstellung noch nicht
erfolgreich waren.

Mit der Neuer6ffnung des Museums sollte ein Raum fiir die afrobra-
silianische Gemeinschaft geschaffen, afrobrasilianische Kultur, Religion
und Kunst vermittelt werden. Es waren Veranstaltungen zu speziellen
Themenbereichen gepla\nt.33

Die Ausstellung verteilt sich auf mehrere Rdume, die nach histori-
schen und thematischen Schwerpunkten organisiert sind. Ein Rundgang
ermoglicht der historischen Entwicklung der afrobrasilianischen Ge-
meinschaft zu folgen. Entsprechend nimmt der letzte Raum Bezug zu ak-
tuell kulturellen Themen.

Die Ausstellung beginnt mit der Darstellung des afrikanischen Skla-
venhandels, mit der Benennung des Ursprungs der jeweiligen afrikani-
schen Nation der heutigen Afrobrasilianer. Bildtafeln informieren iiber
Sklavenhandel, Landkarten veranschaulichen das vor-koloniale und ko-
loniale Afrika. Ausziige des reichhaltigen fotographischen Materials von
Pierre Verger veranschaulichen auf Wandtafeln die Geschichte des Skla-
venhandels. Die hier ausgestellten afrikanischen Exponate werden mit
Hilfe einer Landkarte zugeordnet. Die Exponate betreffen die Bereiche
Metallhandwerk, Keramik, Masken, Kleider, Stoffe und Objekte der
Freizeit.”

32 Begriff aus dem Museumskonzept da Cunha 1993. Man sollte sich die
Gemeinschaft keinesfalls als homogene Gruppe vorstellen, so meine Er-
ganzung.

33 Die Ausstellungsmacher stellen selbst kritisch fest, dass die Raumlichkei-
ten des Museums ungeeignet seien. Nihere Aussagen werden hierzu be-
dauerlicherweise nicht getroffen.

34 ,Wenn Gegenstinde — ebenso wie Mythen — die verborgenen Teile frem-
der Kulturen reprisentieren, sollten Volkerkundemuseen sich nicht darauf
beschrinken, deren Gebrauch auszustellen, sondern auch mit den Dingen
die unsichtbare Welt sichtbar machen. Damit verdndern sich auch die Si-
chtweisen auf Herstellung und Gebrauch von Dingen. Sie werden um die
symbolischen Aspekte des praktischen Tuns erweitert“ Suhrbier (2000,
59).

208



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Der zweite Raum widmet sich den afrikanischen Bantu-Koénigen und
dem Konigsreich von Benin. Hierdurch wird eine Verbindung zwischen
den beiden Welten Afrika und Brasilien sowie zwischen Vergangenheit
und Gegenwart hergestellt. Die kulturelle Verbindung zwischen den
ausgestellten Exponaten Afrikas und Brasiliens wird im dritten Raum
mit der Darstellung ,,afrobrasilianischer Religiositit” geschaffen und er-
lautert. Informationen iiber die Ankunft der afrikanischen Sklaven in
Brasilien werden gegeben. Die Orixds, die afrikanischen und heutigen
afrobrasilianischen Gotter, sind hier bildhaft présentiert. Eine Verbin-
dung zu ihrer symbolischen Welt wurde durch ihnen zugeordnete Ritual-
Objekte, Farben, Krifte und Bereiche kreiert.

Zwei Wandtafeln widmen sich, sowohl mit Fotografien als auch Tex-
ten, den beriihmtesten Priesterinnen und Priestern des Candomblé, den
Maies-de-Santo und Paes-de-Santo. Im dritten Raum befindet sich die
eingangs erwihnte Glasvitrine mit Orixd-Puppen, die dem Raum eine
folkloristische Pragung gibt.

Abbildung 3: Beriihmte Candomblé-Priesterinnen und Priester: Pho-
tographien von Pierre Verger, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000.
Foto: Roland Kling.

Wer die Lesekompetenz und -ausdauer mitbringt, erhélt in der Ausstel-
lung wissenschaftlich fundierte Informationen iiber die afrobrasilianische

209



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Kultur und Religion. Viele Afrobrasilianer sind jedoch Analphabeten,
und Touristen sind der portugiesischen Sprache oft nicht méichtig.

Im anschlieenden vierten Raum finden afrobrasilianische Organisa-
tionen und Gruppierungen ihren Platz. Die Besucher erhalten hier die
Gelegenheit sich mit kulturellen, historischen und aktuellen Bewegun-
gen auseinander zu setzen, wie beispielsweise historischen Widerstands-
bewegungen der Afrobrasilianer, heutige Organisationen wie Capoeira-
Schulen, Karnevalsvereine und religiose Organisationen.

Abbildung 4: Die Werke des Bildhauers Carybé: Zur Imagination der
Orixds. Museu Afro, Salvador da Bahia 2000. Foto: Roland Kling.

Malgeblich mitgestaltet hat den folgenden Raum fiinf das Werk des
Kiinstlers und Bildhauers Carybé. 27 iiberdimensional gro3e Holzschnit-

210



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

zereien von Orixds mit ihren Insignien und zugeordneten Tieren und
Symbolen, fiillen die Wénde des ganzen Zimmers. Sie erscheinen als
wertvolle, religiose Kunstwerke, fiir Mitglieder der afrobrasilianischen
Gemeinde auch als kraft- und wiirdevolle Orixds.

Abbildung 5: Aktuelle afrobrasilianische Kunst prdsentiert im Muse-
um. Museu Afro, Salvador da Bahia 2000. Foto: Roland Kling.

In Raum fiinf befand sich im Mirz 2001 neben der stindigen Ausstel-
lung auch eine temporire Ausstellung zeitgenossischer Kunst. Zwei Rei-
hen mit groBen Olgemilden, auf denen Orixds und Szenen und Gebiude
aus dem Pelourinho zu sehen waren, sind in der Mitte des Raumes pla-
ziert worden. Die Bilder waren mit kleinen Namensschildern der Kiinst-
ler und den jeweiligen Kaufpreisen versehen.

Im kleineren sechsten und letzten Zimmer ist Raum fiir zeitgenossi-
sche Kunst geschaffen worden. Die Ausstellung schliet mit einem klei-
nen Souvenirladen, in dem die Besucher gegebenenfalls Exponate der
aktuellen Kunstausstellung erwerben kénnen.

Der Museumsraum verwandelt sich in eine Galerie. Die Art und
Weise der Prisentation der modernen Kunst ist in meinen Augen prob-
lematisch. Welche Wertschitzung von Kiinstlern wird in einem Museum
prasentiert, wenn ihre Bilder kommentarlos, aneinander gereiht, zum

211

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Verkauf angeboten werden? Zudem werden in Candomblé-Terreiros ge-
rahmte Bilder aufgehédngt. Hier sind sie ungerahmt, auf Stindern anein-
ander gereiht, und werden Touristen zum Verkauf angeboten.

Die Bedeutung des Museu Afro fiir die Bevolkerung
und fiir die Touristen

,Der Exotismus ist nur eine Weise, mit seinem modernen Korper und der mo-
dernen Seele die Gefiihle einer alten Existenz nachzuleben, indem man sich
im Raum anstatt durch die Zeit bewegt (Kiister 2000, 82, zitiert Leblond
1909).

Das Gebiude des Museums, das sowohl Kloster als auch Medizinschule
war, ist in meinen Augen der Kultur der Bildungselite, den ehemaligen
Sklavenbesitzern nédher als den Afrobrasilianern. Bei den Ridumen fillt
der Verzicht auf Weil} als iibergeordneten Hintergrund auf. Die Winde
der Rdume sind in hellen Erdtonen gestrichen, die beige gehaltenen Bild-
tafeln mit Kaurimuschelornamenten verziert. Dies stellt sowohl eine As-
soziation mit dem Element Natur als auch mit den Farben der Wohn-
raume (Lehmhiitten) und der Erde Afrikas her. In Candomblé-Hausern
werden Farben bewusst eingesetzt und symbolisieren Krifte und Ener-
gien. Pastelltone und Erdfarben an den Winden sind hier natiirlicher und
gewachsener Hintergrund. Die Ausstellung sollte die symbolischen Ent-
sprechungen von Farben und Orixds deutlicher machen. Wichtig wire
auch, Candomblé-Mitglieder bei der Ausstellungsplanung miteinzube-
ziehen.”

Das Kunstlicht, das warm strahlt und an manchen Stellen indirekt auf
die Exponate fillt, ist ein dhnliches stilistisches Mittel wie die erdfarbe-
nen Dekorationen. Durch das verwendete Lichtmittel werden die Objek-
te meistens nicht ins Rampenlicht erhoben, nicht scharf kontrastiert.

Welche Qualititen muss ein Museum haben, um afrobrasilianische
Kultur in ihrer Vielschichtigkeit darzustellen und zu vermitteln?
Afrobrasilianische Kultur und Religion sind sehr bewegt, voller Ereig-
nisse. Feste, Rituale, Tdnze und Karneval spielen eine grofe Rolle.

35 Das Konzept einer Ausstellung in Kommunikationsprozessen mit den
»Auszustellenden* und viel Einvermdgen zu entwickeln, ohne an Besu-
cherzahlen, internationalem Erfolg und Tourismus zu denken, wiirde eine
Ausstellung dieser Art aufwerten und sie authentisch gestalten. Eventuell
spiegelt sich in der Wandgestaltung der Wunsch der Kuratoren nach an
Westkultur angelehnten Ausstellungsdesigns.

212

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Diesbeziiglich ist zu iiberlegen, inwieweit das Medium der Performance
in die Ausstellung integriert werden kann. In wie weit kann der Hand-
lungsaspekt der Religion Candomblé veranschaulicht werden? Das Mu-
seum konnte auch durch Bereitstellung der neuen Medien, wie in seinem
Konzept festgehalten, Handlungsfelder der Objekte erldutern, beispiels-
weise Candomblé-Rituale vorstellen, die Bedeutung von Musik und
Trommelrhythmen und vorhersehbare problematische Verstidndnisberei-
che erldutern.

Ein weiteres Problem der Ausstellung ist, dass fiir viele Mitglieder
der ,,afrobrasilianischen Gemeinde* ein Museumsbesuch keinesfalls be-
deutsam ist. Museen haben fiir viele eine geringe Bedeutung und ein Be-
such im Museum ist zudem schwierig zu finanzieren. Die ,,afrobrasilia-
nische Gemeinschaft”, so man die Gruppe als Einheit definieren will, hat
meist ein wesentlich geringeres Einkommen, weit weniger Bildung, ver-
bunden mit einer hohen Analphabetenrate, als die ,,Gemeinschaft der
,Latino-Brasilianer, der Mitglieder der Dominanzkultur.

Ein Problem fiir viele ist die Identifizierung mit der eigenen Kultur,
Geschichte, und Religion.*® Die Ausstellung ist fiir viele Afrobrasilianer,
die nicht zur Bildungselite gehoren, nicht Identitit stiftend. Im Bezug
zum Candomblé sind Identitdtsraume eher als soziale Felder zwischen-
menschlicher Begegnungen zu bezeichnen, innerhalb derer sich die Welt
fiir das Subjekt weitgehend kohidrent erschlieft (nach Probst 1998, 295).
Entgegen dem Konzept und der Intention der Kuratoren, bietet die Aus-
stellung zu wenig Spielraum fiir Erfahrung und Begegnung.’’

36 Es gibt mehrere Stromungen in der afrobrasiliansichen Gemeinschaft. O
Movimento Negro (die schwarze Bewegung) basiert auf der Ideologie
wZuriick zu den Wurzeln®, der Identifizierung mit der afrikanischen Ver-
gangenheit, Religion und Kultur. Eine weit verbreitete Stromung sinnt
nach Branqueamento (Weiwerdung). Dies beinhaltet, sich mit der Kultur
der ,,weilen Elite” zu verbinden, die eigenen schwarzen Wurzeln zu ver-
leugnen und durch Heirat mit Partnern hellerer Hautfarbe, auch duflerlich
dazu beitragen, dass die Kinder weill werden. Dies trigt der eigenen Sta-
tuserhohung bei, bringt erhebliche Vorteile auf dem Arbeitsmarkt und in
der gesellschaftlichen Anerkennung. Dies hat als Auswirkung im sozialen
Leben, dass beispielsweise Morenos (Mischlinge brauner Hautfarbe) sich
von Personen schwarzer Hautfarbe abgrenzen.

37 In den Zeiten wihrend meiner Forschungsaufenthalte in Salvador fanden
auBler der Ausstellung zur ,,aktuellen Malerei®, die meines Erachtens nicht
aus sich selbst sprechen kann, sondern einer ausgiebigen Erlduterung be-
darf, keine Events statt.

213

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

So haben Orixd-Figuren und Abbildungen urspriinglich ihren Platz in
Candomblé-Hausern, auf Altiaren und tberall in der Natur, im Kontext
einer lebendigen Kosmologie und dem umfangreichen Titigkeitsfeld von
Menschen afrobrasilianischer Kultur. Orixd-Figuren erhalten vielfiltige
Opfergaben, sind ,lebendig gedachte Objekte der Kraft. Sie sind Be-
standteil einer kosmischen Ordnung, die in Ritualen von Menschen im-
mer wieder erneuert werden muss. Ohne einen Zusammenhang zur
Handlungsgeschichte zu erstellen, bleibt die Puppe fiir den Touristen ein
folkloristisches Kunstwerk, auch wenn eine Wandtafel neben der Vitrine
ausfiihrliche Erlduterungen gibt. Auch auf die Multivokalitit der Objek-
te’® sowie deren Rekontextualisierung (nach Roschenthaler 1999, 81-
103) muss verwiesen werden.

Die Geschichte der Riumlichkeiten und der Bauart des Gebidudes
entsprechen nicht einem Ort afrobrasilianischer Identitit. Betrachter,
meist Latino-Brasilianer oder Touristen, betreten ein gewohntes Ausstel-
lungs-Ambiente und blicken von hier auf die ,,Anderen®. Die ausgestell-
ten Gegenstidnde und im gleichen Zuge die Menschen, welche mit diesen
Gegenstidnden assoziiert werden, werden hierdurch ,,exotisiert".

Wer ist die Zielgruppe fiir das Museum? Wenn mit der Bezeichnung
»afrobrasilianische Gemeinschaft“ nur die Personen aus der Wider-
standsbewegung und der intellektuellen Elite gemeint sind, welche sich
um afrobrasilianische Identitit bemiihen, ist dieser Personenkreis mit der
Ausstellung angesprochen.”” Fiir Touristen bedarf sie gezielter Fiihrun-
gen, die auch die Wahrnehmung hinsichtlich Klischees schirfen. Perso-
nen, die der Landessprache nicht méchtig sind, scheitern an den Be-
schreibungen und ihr Blick bleibt beispielsweise an der Vitrine mit den
Orixd-Puppen, die ihnen aus einem anderen Kontext vertraut erscheinen,
haften. Die Puppen schwarzer Haufarbe, in bunte Barockgewénder ge-
kleidet, wirken lediglich dekorativ.*

38 Vgl.: ,,Myth and memories embodied in [...] objects” Weil (1995, 10-12).

39 Es wurden bisher keine Besucherumfragen gemacht wurden und somit ist
wenig dariiber bekannt, was den Besuchern an der Ausstellung gefillt,
was nicht, was als Bereicherung empfunden wird.

40 Die Konzepte von Asthetik sind von Kultur zu Kultur und von Subkultur
zu Subkultur unterschiedlich und werden bestimmt durch gesellschaftliche
Vorgaben. Im Museum werden Besucher mit dsthetisierten Objekten kon-
frontiert, die herausgelost aus ihrem sozialen Kontext nicht aus sich selbst
heraus verstanden werden konnen. Vgl. ausfiihrlich zu dieser Thematik
bei der Ausstellung: ,,Face of the Gods* (von Thompson in Berlin 1998)
Pantke (2003). Der Besucher reagiert mit seinem ,.erlernten” dsthetischen

214



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Einen Besuch des Museu Afro unternehmen vor allem Touristen, die
in organisierten Reisen die Altstadt Salvadors besichtigen, dort Souve-
nirs einkaufen, photographieren, baianische Spezialititen speisen und
eventuell abends eine Show im Restaurant Senac ansehen, bei der ihnen
Orixd-Tianze, folkloristische Tanze, wie Samba-de-Roda, Fischertinze,
Karnevalssamba und Capoeira, prisentiert werden. Die Touristen kom-
men aus dem Siiden des Landes oder aus Europa, manche auch aus den
Vereinigten Staaten und Argentinien.

Neben Studenten sind salvadorianische Schulklassen angesprochen,
die Ausstellung mit ihren Lehrern zu besuchen. Schon allein durch die
geographische Grofle der Stadt mit ihren vielen weit entfernt liegenden
Schulen, schlechten Busverbindungen und fehlenden Geldern im meist
privat finanzierten Bildungsbereich, ergibt sich eine andere Besucher-
struktur als in europdischen Museen. Die Frequentierung des Museums
durch Einwohner der Stadt ist dementsprechend wesentlich geringer als
in europiischen Stidten. Obwohl der Eintrittspreis mit zwei Reais*' ge-
ring gehalten wird, ist dies ein fiir viele nicht zu leistender finanzieller
Aufwand. Fiir brasilianische Touristen aus dem Siiden wird die Historie
durch die schon erwihnten Karten, Fotografien und Beschreibungen an-
schaulich dargestellt. Internationale Touristen konnen, sofern der Spra-
che michtig oder gefiihrt, ebenfalls einen Eindruck gewinnen.

Das Museum ist ein Vorzeigeobjekt, das sich nahtlos in das Bild des
restaurierten Pelourinho einfiigt. Die Intention der Kuratoren, das Kul-
turerbe darzustellen und zu bewahren, ist erreicht worden. Die Erkla-
rungstexte sind an manchen Stellen zu abstrakt gehalten, viele Inhalte
konnen vom nicht vorinformierten Besucher nicht erschlossen werden.

Fiir problematisch halte ich auch den Verkaufsladen, da Kultur im
Museum ausgestellt, und im Museumsladen Folklore verkauft werden
soll. Kultur wird durch Folklorisierung vermarktet. In deren Folge
kommt es zu einer Werteverschiebung (nach Bacelar 1995 und Pantke
1997).

Empfinden, bedarf jedoch einer Vermittlung, um die symbolischen Inhalte
und kulturellen Wertvorstellungen zu begreifen, die den Objekten inne-
wohnen. Zu neuen, reflektierten Vermittlungskonzepten im Museum vgl.
den Beitrag von Susan Kamel im vorliegenden Band. Des Weiteren ist
nach ist den ,,angebotenen Moglichkeiten der Rezeption und Interpretation
kultureller Darstellungen* zu fragen sowie nach den ,,Intentionen, die die-
sen ,,Angeboten‘ unterliegen (nach Susanne Lanwerd 2002, 192).
41 Real, pl.: Reais = Brasilianische Wihrungseinheit.

215

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Fremd gebliebene, afrobrasilianische Kultur im eigenen Land ver-
dient fiir viele ,,Latino-Brasilianer, keine besondere Wiirdigung, da sie
sich an den europdischen Kulturen orientieren. Mit der neuen Valorisie-
rung Bahias durch Tourismus hat sich die Wertigkeit von ,,bahianischer
Folklore und afrobrasilianischer Kultur* erweitert. Die Ausstellung im
Museu Afro stellt einen Lernort fiir portugiesisch Sprechende, fiir Ge-
schichte, Religion und manche Einzelheiten der afrobrasilianischen Kul-
tur dar.*? Ein Einblick in eine fremde Welt ist fiir Museumsbesucher ge-
gliickt, vergleichbar mit folgendem Photo, bei der Ausstellung ,,Altédre —
Kunst zum Niederknien®, Diisseldorf 2001:

Abbildung 6: Museumsbesucher der Ausstellung , Altéire — Kunst zum
Niederknien“ (Diisseldorf 2001 ) blickt auf einen fremden Altar
in Afrika.43 Foto: Christiane Pantke.

42 Ausfiihrlich zum Lernen im Museum siehe Hein 1998.

43 Museumsbesucher, die beispielsweise die Ausstellungen ,.Face of the
Gods* (Berlin 1998), , INRI* (Berlin 1999), ,,Heaven* (Diisseldorf 1999,
Liverpool 2000), ,,Seeing Salvation* (London 2000); ,,Glauben* (Sieben-
Hiigel, Berlin 2000) und ,,Altire — Kunst zum Niederknien* (Diisseldorf

216



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Das Museum konnte es sich zur Aufgabe machen, Informationen iiber
die politische und soziale Situation der Afrobrasilianer und die Stellung
ihrer Kultur in der Gesellschaft zu geben. Dies impliziert beispielsweise
Bereiche des Bildungs- und Gesundheitswesen und Probleme der Ras-
sendiskriminierung.

Abbildung 7: Auflerhalb des Museu Afro (2000): Klischee der Baiana
(Kleidungsstiicke einer Candomblé-Priesterin um sich dahinter zu posi-
tionieren und photographieren zu lassen). Foto: Roland Kling.

Ausblick

,.Eine Reise vollzieht sich sowohl im Raum wie in der Zeitund in der sozialen
Hierarchie (Levi-Strauss 1978, 76).

Der Ort des Museu Afro im Stadtteil Pelourinho mit seiner Geschichte
und dem verfallenden Barock ist geeignet fiir das Museum, da hier im
stadtischen Raum Geschichte und Gegenwart lebendig sind, stddtische
Kultur und Subkulturen ihn bestéindig verwandeln. Das Gebdude als Ort

2001) betrachteten, sichteten weitaus kleinere Ausschnitte fremder Religi-
onen und Kulturen. Fiir manche stellt dies einfach eine Reise ins Exoti-
sche an einem Regentag dar, oder dient dem Kunstgenuss.

217



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

ist nicht passend, da es elitdrer Raum der ,,Latino-Brasilianer* war, be-
vor das Museu Afro dort untergebracht wurde. Die Ausstellung des Mu-
seu Afro basiert auf einer fundierten wissenschaftlichen Forschung und
bewahrt Kultur- und Geschichtssgiiter, die in dieser Form und dem Zu-
sammenhang zwischen Afrika und Bahia zuvor nicht existierten. Wis-
senschaftler, Kiinstler und Candomblé-Priester haben dazu beigetragen,
dass ein breites Spektrum der Cultura Afro priasentiert werden kann. Die
Intention, mit der Ausstellung Identitédts-Raum und Begegnungsstitte fiir
die ,,afrobrasilianischer Gemeinde* zu gestalten, wére dann verwirklicht,
wenn die im Konzept geplanten Zusatzveranstaltungen und Zusammen-
kiinfte stattfinden und das Bildmaterial erweiternde Medien in die Aus-
stellung integriert werden wiirde. Es ist Informationsstitte fiir Lesewilli-
ge. Da die Ausstellung nicht als Leseausstellung konzipiert wurde, kann
viel des umfangreichen Materials nicht erschlossen werden.

Das Museu Afro ist zeitgleich mit dem Tourismusboom in Bahia ent-
standen und wertet den Stadtteil Pelourinho touristisch auf. Fiir Touris-
ten ist das Museum attraktiv, im Sinne von ,,Eintauchen in eine andere
Welt“. Die Ausstellung ,,als Ort* fordert Klischees und exotische Frem-
denbilder, da der Vermittlung von Religion und Kultur fiir Touristen
kaum Rechnung getragen wurde.

Das Museum muss sich als Aufgabe stellen, einen kritischen Umgang
mit Fremd- und Selbstbildern zu férdern. Direkt am Ort der prisentierten
Kultur, hitte das Museu Afro gegeniiber ethnologischen Ausstellungen
zu fremden Religionen und Kulturen in Europa den Vorteil, dass die
Auseinandersetzung, das Begreifen und Verstehen der Kultur und der
Présentation von Identitit auf der StraBe, in lebendigen Aktivitdten au-
Berhalb des Museums weitergehen konnte. Es konnte ,,Ort kultureller I-
dentitiat” werden und kreatives Kulturzentrum. Die , Kraft des Performa-
tiven“* muss eingesetzt werden, um der Vitalitit von gelebter Kultur,
dies impliziert gelebte Religion und lebendigen Subkulturen, Ort und
Raum zu geben, sei es innerhalb oder auerhalb dieses Museums.

44 Theoretische Ansitze hierzu vgl.: Wulf, Gohlich, Zirfas (2001).

218

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Literatur

Ames, Michael M. (1992): Cannibal Tours and Glass boxes. The An-
thropology of Museums. Vancouver

Augé, Marc (1994): Orte und Nicht-Orte. Voriiberlegungen zu einer
Ethnologie der Einsamkeit

Augel, Johannes/Parente Augel, Moema (1987): Salvador: Historische
GroBe — schmerzliche Erneuerung. In: Ernst, Rainer W. (Hg.), Stadt
in Afrika, Asien und Lateinamerika. Berlin, 93-124

Bacelar, Jeferson (1995): Modernizacdo e a Cultura dos Negros em Sal-
vador. In: Simpésio International: Culturas Marginalizadas e Proces-
sos de Moderniz¢do na América Latina. Hg.: Centro de Estudos A-
fro-Orientais. Salvador, 2-17

Bourdieu, Pierre (1992): Rede und Antwort. Frankfurt/Main. 1974. Zur
Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt/Main

Buarque de Holanda, Sérgio (1995): Die Wurzeln Brasiliens. Frank-
furt/Main. Original 1936. Castro Araujo, Nadya; S4 Barreto, 1998.
Trabalho e Desigualdade Raciais. Negros e brancos no mercado de
trabalho em Salvador. Sao Paulo

Da Cunha, Marcelo Nascimento Bernardo (1999): O Museu Afrobrasi-
leiro da Universidade Federal da Bahia: Um Estudo de Caso sobre
Musealizag¢do da Cultura Afrobrasileira. Salvador

Drobishewa, Leokadia (1995): Die Herausbildung der gegenwirtigen
Nationalpolitik und der neuen ethnokulturellen Konzeption des Viel-
volker-Russland — unter besonderer Beriicksichtigung der Téatigkeit
der historischen und volkskundlichen Museen. In: Wege nach Euro-
pa: Ansitze und Problemfelder in den Museen. 11. Tagung der Ar-
beitsgruppe Kulturhistorische Museen in der Deutschen Gesellschaft
fiir Volkskunde vom 4.-8. Oktober 1994. Berlin, 28-32

Erikson, Eric H. (1959): Identitédt und Lebenszyklus. Frankfurt

Estel, Bernd (1993): Identitit. In: Cancik, Gladigow, Kohl (Hg.), Hand-
worterbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe Bd. III. Stutt-
gart, Berlin, Koln, 207-210

Filgueiras Gomes/Marco Aurélio de (Hg.) (1995): Pelo Peld: historia,
cultura e cidade. Salvador

Halbwachs, Maurice (1985): Das kollektive Gedichtnis. Frankfurt

Hein, George E. (1998): Learning in the Museum. London

Hofbauer, Andreas (1989): Afrobrasilien — vom ,,Quilombo* zum ,,Qui-
lombismo*“~ Vom Kampf gegen die Sklaverei zur Suche nach einer
neuen kulturellen Identitét. Frankfurt

219



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Kamel, Susan (2002): Statement im vorliegenden Band

Keupp, Heiner (1999): Das Patchwork der Identitéten in der Spdtmoder-
ne. Reinbek bei Hamburg

Kraus, Michael/Miinzel, Marc (2000): Einleitung. In: Kraus, Michael;
Miinzel, Mark (Hg.), Zur Beziehung zwischen Universitidt und Mu-
seum in der Ethnologie. Marburg, 7-16

Kiister, Birbel (2000): Primitivismus als Anthropologie. Kulturvergleich
um 1900 in Werken Von Henri Matisse und Pablo Picasso. Unverof-
fentlichte Inauguraldissertation zur Erlangung des Grades eines Dok-
tors der Philosophie. Klass. Philosophie und Kunstwissenschaften
der Johann Wolfgang Goethe-Universitidt Frankfurt/Main

Lanwerd, Susanne (2002): Religionsisthetik. Studien zum Verhiltnis
von Symbol und Sinnlichkeit. Wiirzburg

Leblond, Marius-Ary (1909): L’idéal du XIXe siecle. Paris

Lépine, Claude (1981): Os Esteridtipos da Personalidade no Candomblé
Nago, In: Oloorisa, Escritos sobre a Religido dos Orixds. Sdo Paulo

Levi-Strauss, Claude (1978): Traurige Tropen. Frankfurt

Lévy-Bruhl, Lucien (1910): Fonctions mentales dans les sociétés infé-
rieures. Paris. (dt. Das Denken der Naturvolker. Wien und Leipzig,
1926)

Lopes, Maria Margaret (2001): O local musealizado em nacional — a-
spectos da cultura das ci€ncias naturais no século XIX, no Brasil. In:
Heizer, Alda; Passos Viera, Antonio A. (Hg.), Cienca, civilizacdo e
império nos trépicos. Rio de Janeiro, 77-96

Mossmann, Susan (Hg.) (1987): Tourism: Museum Dream or Night-
mare? The proceedings of the Annual Study Weekend held in Hull,
10th-14th September 1987. Transactions No. 23; Museum Profes-
sional Group. Hull

NuBbeck, Ulrich (1995): Européder in Symbolen und Klischees. Zu einer
Ausstellung im Museum fiir Volkskunde. In: Wege nach Europa:
Ansitze und Problemfelder in den Museen. 11. Tagung der Arbeits-
gruppe Kulturhistorische Museen in der Deutschen Gesellschaft fiir
Volkskunde vom 4.-8. Oktober 1994. Berlin, 115-119

Pantke, Christiane (1997): Favelas, Festas und Candomblé. Zum inter-
kulturellen Austausch zwischen Afrobrasilianern und Touristen im
Rahmen kultischer und profaner Festveranstaltungen in Salvador da
Bahia. Mikrofiches. Ketsch

Pantke, Christiane (2003): Afroamerikanische Altére: ,,Vom rostigen Ei-
sen zum Antlitz der Gotter?* In: Lanwerd, Susanne (Hg.), Kanon der
Sinne. Religionsisthetik als akademische Disziplin. [Etudes Luxem-

220



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

bourgeoises D Histoire & De Science des Religions, Vol. 2],
Luxembourg, 169-180

Parezo, Nancy J. (1986): Now it is Time to Collect. Anthropology of the
Americas Masterkey 59 (4):11-18. 1988. A Glass Box for Everyone:
Displaying Other Cultures. Paper presented to the special sympo-
sium, ,,The Objects of Culture”, chaired by Peter H. Welsh and
Nancy Parezo; annual meeting of the American Anthropological As-
sociation; Phonix, 19. November

Philips, David (1997): Exhibiting Authenticy. Manchester

Pollak-Eltz, Angelina (1995): Trommel und Trance. Die afroamerikani-
schen Religionen. Freiburg, Basel, Wien

Probst, Peter (1998): Auf der Suche nach dem Publikum. Prolegomena
zu einer Anthropologie der Offentlichkeit im Subsaharischen Afrika.
In: Fischer-Lichte, Erika; Kolesch, Doris (Hg.), Paragrana. Internati-
onale Zeitschrift fiir Historische Anthropologie, Bd. 7, Heft 1, Berlin,
291-305

Rego, Waldeloir (1968): Capoeira Angola. Ensaio Sdcio-Etnogrifico.
Salvador

Reuter, Astrid (2000): Das wilde Heilige. Roger Bastide (1898-1974)
und die Religionswissenschaft seiner Zeit. Frankfurt, New York

Roschenthaler, Ute (1999): Of Objects and Contexts: Biographies of
Ethnographica. In: Journal de Africanistes 69 (1), 81-103

Rubin, Williams (Hrsg) (1986): ,,Primitivism* in 20th Century Art. The
Museum of Modern Art, New York. New York

Schimany, Peter (1999): Tourismussoziologie zwischen Begrenzung und
Entgrenzung. Eine vorldufige Zwischenbilanz. In: Bachleitner, Rein-
hard; Peter Schimany (Hg.): Grenzenlose Gesellschaft — grenzenloser
Tourismus? Miinchen, Wien, 9-24

Schmidt, Bettina E. (2002): Karibische Diaspora in New York. Vom
,»Wilden Denken‘ zur ,,Polyphonen Kultur®. Berlin

Suhrbier, Mona B. (2000): Die Tiicke des Objekts. In: Kraus, Michael;
Miinzel, Mark (Hg.), Zur Beziehung zwischen Universitidt und Mu-
seum in der Ethnologie. Marburg, 53-62

Thompson, Robert Farris (1993): Faces of the Gods. Art and Altars of
Africa and the African Americas. New York

Verger, Pierre (1987): Fluxo e Refluxo do trafico de escravos entre o
golfo de Benin e a Bahia de Todos os Santos dos séculos XVII a
XIX. Sao Paulo

Weil, Stephen E. (1995): A Cabinet of Curiosities. Inquiries into Muse-
ums and their Prospects. Washington and London

221



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Wulf, Christoph/Gohlich, Michael/Zirfas, Jorg (Hg.) (2001): Grundlagen
des Performativen. Eine Einfilhrung in die Zusammenhinge von
Sprache, Macht und Handeln. Weinheim und Miinchen

Zips, Werner (2002): Theorie einer gerechten Praxis oder: Die Macht ist
wie ein Ei. Wien

222



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DSCHAGGA-NEGER ,,AUFGEHOBEN‘ ZWISCHEN
KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

Ein religionswissenschaftliches Ausstellungsprojekt zu
Mission und Kolonialismus in Tanganjika um 1900

CHRISTOPH AUFFARTH
Hubert Mohr zum 50. Geburtstag
1. Politisches Vergessen und Kulturelles Gedéachtnis: Durban 2001

Auf der Antirassismuskonferenz in Durban im September 2001 ging es
hei} her: Die westlichen Staaten sollten ihre Schuld anerkennen an Im-
perialismus, Sklaverei, Genozid, die konkreten Schiden, die sie den Fa-
milien von Sklaven oder Getoteten zugefiigt hatten. Reparationszahlun-
gen miissten dem Schuldeingestindnis folgen.

Israel sollte als Kolonialmacht geédchtet werden, die den Kolonialis-
mus Europas im 19. Jahrhundert mit einer Apartheids-Politik gegeniiber
den Palistinensern fortfiihre. Europa habe mit der Griindung des Staates
Israel seine Schuld abgeschoben und der arabischen Welt aufgehalst.
Nachdem das Apartheids-System im Land der Konferenz Siidafrika end-
lich iiberwunden ist und in einem schmerzlichen Erinnerungsprozess al-
ler Beteiligten in der ,,Wahrheitskommission® durchgearbeitet wurde,
wird Israel als das Land der neuen Apartheid angeklagt.

Verdringung und Gedéchtnis sind wohl innerlich-individuelle Pro-
zesse, die mit dem Téter und dem Opfer, vielleicht noch ihren Verwand-
ten sterben, wenn sie nicht etwa in einem Gerichtsprozess als Akten auf-
gehoben werden.! Aber dieses physiologische Erinnern, das hat die Dis-
kussion um ,,Schlussstrich® oder Mahnmal fiir die Ermordung der Juden

1 So individualisiert Robert Leicht: Im Schatten der Tat. DIE ZEIT vom 6.
September 2001, 8.

223



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTOPH AUFFARTH

als bleibende Erkenntnis hervorgebracht,2 kann tiiberfiihrt werden in ein
kulturelles Gedéchtnis. Zeichen der Erinnerung verweisen in der jeweili-
gen Gegenwart auf nicht mehr Prisentiertes, aber doch Présentes. Sie
sind ausgelagert aus dem physiologischen Gedéchtnis, und verlangen
jenseits von Titer und Opfer nach Erkldrung, danach aus der Erinnerung
in die Gegenwart hervorgeholt zu werden.® Sie konnen in der Fiille der
Zeichen leicht iibersehen werden, aber sie sind da, konnen, wenn sie
aufbewahrt wurden, wieder entdeckt werden und in die Diskussion der
Gegenwart priasent werden, prasentiert durch die Stimme derer, die sie in
das Gesprich einfiihren.

Wihrend die Delegationen der USA und Israels die Konferenz von
Durban verlieBen, hat der deutsche AuBenminister Joschka Fischer (am
1.9.2001) als einer der wenigen westlichen Verantwortlichen sich nicht
aus der Verantwortung geschlichen oder strikt jede Schuld abgewiesen.
Er hat vielmehr mit den folgenden Worten der Erinnerung die folgende
Funktion zugewiesen:

,In vielen Teilen der Welt reicht der Schmerz iiber die bis heute nachwirken-
den Folgen der Sklaverei und der Ausbeutung durch den Kolonialismus noch
tief. Vergangenes Unrecht lésst sich nicht ungeschehen machen. Aber Schuld
anzuerkennen, Verantwortung zu iibernehmen und sich seiner historischen
Verpflichtung zu stellen, kann den Opfern und ihren Nachkommen zumindest
die ihnen geraubte Wiirde zuriickgeben. Ich mochte dies deshalb hier und heu-
te fiir die Bundesrepublik Deutschland tun.**

Solch eine Anerkennung einer historischen Schuld kann noch erhebliche
Konsequenzen nach sich ziehen. Die Zahlung einer Bufle kann zu langen
Verzogerungstaktiken fiihren, wie der Fall der Reparationszahlungen fiir

2 Dabei soll nicht die Arbeit etwa von Maurice Halbwachs ausgeblendet
werden, der schon weit frither grundlegende Erkenntnisse dazu entdeckt
hat.

3 Auf das Thema Erinnerung/Memoria in unterschiedlichen Wissenschafts-
bereichen hat hingewiesen Michael Borgolte (1998, 197-210). Es geniigt,
auf die Arbeiten von Aleida und Jan Assmann zu verweisen. Exzellent der
Artikel ,,Erinnerung/Gedéchtnis® von Hubert Cancik und Hubert Mohr
(1990, 299-323).

4 Zitate der Rede im verdffentlichten Wortlaut des Auswirtigen Amtes; die-
ses hat Januar 2002 die Konferenz im Riickblick gewiirdigt. (www.aus-
wirtigesamt.de/www/de/aussenpolitik/menchenrechte/rassismus.htm).
Kommentar bei Leicht 2001.

224



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,» AUFGEHOBEN*' ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

die Massaker deutscher Wehrmacht in Griechenland wihrend des Zwei-
ten Weltkriegs zeigt. Aber wer kennt noch den konkreten Anlass, den
der AuBenminister hier fiir die Bundesrepublik Deutschland als Schuld
tibernahm. Solange die Nachfolger des Deutschen Reiches sich im Kal-
ten Krieg unter dem Mantel der jeweils groen Briider im Zuweisen von
Schuld und gleichzeitig dem Abweisen eigener Verantwortung gefielen
und ein Versteckspiel spielten,” war nicht nach Schuldeingestindnissen
gefragt. Mit der Ubernahme der westlichen Verfassung in den ,,neuen
Bundesléandern® und dem Prozess, der harmonisierend als ,,Vereinigung*
beschrieben wird, kann sich die politische Amnesie nicht mehr verste-
cken.

Aber wer kennt den Anlass zu dieser Anerkennung einer historischen
Schuld, wer hat ihn im Gedéchtnis? Die Opfer wie die Téter sind ldngst
tot. Wo ist das kulturelle Gedéchtnis bewahrt fiir die historische Schuld
am Genozid der Herreros. Wer kennt noch die Hottentotten, die Massai
(die schon, weil ein exotisches Nomadenvolk), wer kennt noch die
Chagga oder Hehe, aber wer weill auch noch von der neuen Politik des
neuen Direktors der Kolonialamtes, Bernhard Dernburg? Das kulturelle
Gedichtnis bedarf der Erneuerung von Generation zu Generation, soll
ich sagen von Konversion zu Konversion? Denn das Gedéchtnis pflegen
und erneut in die Offentlichkeit stellen, heiBt, es in neue Kontexte stel-
len, gewandeltes BewuBtsein, es fiir andere Interessen zu présentieren,
heifit immer auch gegen jemanden zu erinnern. Der Vorgang der Verof-
fentlichung, das ist der entscheidende Punkt zu unserem Generalthema,
stellt die Frage: Wer spricht zu wem in welcher Absicht? Um sich zu
Lasten wessen zu entlasten?

2. Globalisierung — Europiisierung — Amerikanisierung

Die Herausforderungen der Modernen Welt an den ,(flexiblen Men-
schen® scheinen neu zu sein. Noch nie waren so viele Menschen heimat-
los: als Fliichtlinge, Heimatvertriebene, als Gastarbeiter und Arbeits-
migranten, im Bewihrungsaufstieg in Ubersee, als Weltmeister in Ur-
laubsreisen. Der Eindruck beruht auf Bildern vergangener Zeit, in denen

5 Gerade die Geschichtsschreibung der DDR hat intensiv an der Aufarbei-
tung des deutschen Imperialismus gearbeitet in dem Bewusstsein, dass
»der Imperialismus als hochste Stufe des Kapitalismus* (so Lenin) bis in
die Gegenwart bestehe und jetzt von den USA betrieben werde.

225

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTOPH AUFFARTH

es diese Zwinge zur Mobilitdt und Flucht noch nicht gegeben habe, wo
es noch die Scholle, die Heimat, den Lindenbaum gab.

Das sind Legitimationsstrategien fiir die Gegenwart, die etwa in der
Debatte um ein neues Staatsbiirgerschaftsrecht falsche Argumente lie-
fern. Fremde in Deutschland und Deutsche im Ausland, Deutschland als
Auswanderungsland und Deutschland seit vier Generationen schon Ein-
wanderungsland sind sozialgeschichtliche Einsichten, die in der Offent-
lichkeit ins Bewufitsein gehoben werden miissen, um dem ,,Heimat*-
Argument als ideologisch und einseitig zu widersprechen (Sennett 1998;
Sassen 1996). Historische Migrationsforschung hat hier immer wieder
auch aktuelle Beziige, Klaus J. Bade sei als Beispiel fiir den politisch en-
gagierten Wissenschaftler genannt.’®

Alfred Anderschs ,,Zanzibar oder der letzte Grund®“, die Karl-May-
Filme sind die Formen der Fernwehs, die die Nachkriegsgeneration
pflegte; die Generation um die Jahrhundertwende war viel welt-
gewandter, informierter. Fiir Deutsche war Afrika mehr als ein Traum,
war die Chance zu einer neuen Existenz; nicht mehr der Traum vom Tel-
lerwischer zum Millionér in Amerika.

Ausstellungen sind eine Herausforderung, das Detail, die Lupe, das
Bild, die kontextlose Kunst, das Souvenir wieder in den Kontext zu stel-
len. Sie sollen viele ansprechen, insofern miissen sie popularisieren.

3. ,, Aufgehoben‘ und in die Erinnerung prasentiert:
Das Medium Museum und seine Aufgaben fiir die Offentlichkeit

In einem wunderbaren Wort hat der preufische Staatsrat Friedrich Wil-
helm Hegel die Ambivalenz des kulturellen Gedichtnisses kaschiert:
»~Aufgehoben®. An dem Wort lésst sich mehreres iiber die Funktion des
Museums erkennen.

Zum einen hat Hegel das Wort fiir sein Fortschrittskonzept ge-
braucht: Aufheben heif3t auf eine hohere Stufe heben. Fiir die, die im 20.
Jahrhundert so viele Riickschritte, so hdufig die Kehrseiten von epocha-
len Fortschritten (wie der Atomkraft) erlebt oder gelernt haben, ist die
Utopie des Fortschreitens ,zur Freiheit® zum Alptraum geworden. Das
Museum hat dabei die Funktion, Stufen der Geschichte vor Augen zu
filhren, an denen der Fortschritt erkennbar wird. Neben der Faszination
des Exotischen und Historischen steht das Grauenerregende der Ande-

6 Es geniige der Verweis auf die Rede von Klaus J. Bade (2000a; 1992;
2000Db).

226



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,» AUFGEHOBEN*' ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

ren, des Nicht-Gegenwirtigen. Seine Utopie steht in Spannung zu der
gegenwirtigen Welt. Es kann sie bestitigen, es kann sie in Frage stellen.

Zum anderen die Gedichtnisfunktion des Museums, das fiir andere
etwas aufbewahrt. In der Tat sind in Museen der westlichen Welt oft Ex-
emplare von Handwerk, von Musikinstrumenten, von Schmuck ,aufge-
hoben’, die in den Lidndern, wo sie produziert wurden, nutzlos wegge-
worfen worden sind. Die Statuen der Akropolis, die Lord Elgin dem Bri-
tischen Museum stiftete, wiren léangst in einen Kalkofen gewandert (sagt
man), um als Mortel fiir eine Moschee materialiter, aber nicht mehr so
formschon weiterzuexistieren. Wenn in Afrika eine Tradition erneuert
werden soll, dann miissen Afrikaner nach Europa gehen, wo man Stiicke
mit ,ihrem’ Ornament bewahrt.

Der Schwager des Missionars (von dem die Ausstellung handelt) war
ebenfalls Missionar, der bekannte Bruno Gutmann. Die Leipziger Missi-
on, zu der die beiden gehoren, zeichnet sich dadurch aus, dass sie als ei-
ne Schulmission auf die Verwurzelung der Schiiler in ihrer eigenen Tra-
dition Wert legten. Die Einheimischen lernten also nicht die Sprache der
neuen Herren, sondern ihre Volkssprache und das Christentum sollte ihre
Volkskirche werden.” Zweifellos war das ein anderes Konzept als viele
andere Missionen es betrieben, erst recht als die Kolonialherren. Aber
Gutmann notiert ,,das Recht der Dschagga® in dem Bewusstsein auf und
,hebt es auf’, weil es in Kiirze so nicht mehr existieren wird. Es geht
nicht um die Bewahrung einer Tradition, sondern um die Erinnerung und
den Vergleich mit der neuen Zeit. Gutmann gehort spéter auch als Mit-
glied einer Kommission des Reichstags zur Erforschung von Recht und
Sitte der Kolonialvolker an. Man wollte die Kolonialvolker kennen, um
sie zu guten Deutschen erziehen zu konnen (Winter 1979, 52). Hinter-
grund war die Erfahrung der Kolonialméchte, dass der hohe Einsatz von
Gewalt nur Gegengewalt provozierte und eine hohe militdrische Priasenz
erforderte. Die Politik der Ara Bernburg nach dem groBen Maji-Maji-
Aufstand von 1905 wollte aus der defizitiren Kolonie eine ruhige und
okonomisch eintrdgliche Kolonie machen.®

7 Klaus Fiedler (1993), Christoph Bochinger (1987), J.C. Winter (1979).
Die Bibliographie ist gesammelt in: Bruno Gutmann (1966, 215-232). Er-
gianzungen bei Fiedler. Ethnographisch die wichtigsten sind ,,Das Recht
der Dschagga™ (1921) und die drei Bidnde ,Die Stammeslehren der
Dschagga®.

8 Gut herausgearbeitet von dem tanzanischen Historiker John Iliffe (1969,
1-8); Rainer Tetzlaff (1970)

227



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTOPH AUFFARTH

Das fiihrt aber zu der dritten Bedeutung, dass das Aufheben auch ein
Zerstoren bedeutet. In einem ebenso populidren wie wissenschaftlich red-
lichen Buch ist gerade ein Fall wieder in die Offentlichkeit gebracht
worden: ,,Eine Kopfjagd”“ handelt von der Suche nach einem Schédel.
Die deutschen Freibeuter vom Schlage eines Carl Peters, die geduldet
oder halb offiziell Besitzrechte in Ostafrika kauften, hatte mit einem
selbstbewussten Verteidiger afrikanischer Freiheit zu kdmpfen, dem
Hiuptling der Hehe. Als sie ihn endlich stellten, totete er sich selbst. Die
Sieger schnitten sich den Kopf als Trophie ab und hingten ihn in ihrem
Haus an die Wand. Auf die Dauer kam der Schidel — wie viele andere —
in ein deutsches Museum, weil man die Menschenrassen fiir anthropolo-
gische Forschung vermall und von jeder Rasse ein Exemplar ins Maga-
zin stellte fiir die Wissenschaft. Wenige der so Ausgestellten haben ihren
Kopf freiwillig hergegeben. Nach der Niederlage der Deutschen im Ers-
ten Weltkrieg verlangte eine Klausel des Versailler Vertrags die Riick-
gabe des Kopfes dieses Hauptlings (Baer; Schroeter 2001. Dazu der —
eher dilettantische — Film gleichen Titels).

4. Die Mission einer Missionsausstellung:
Was ist afrikanische Religion?

Neben der Funktion einer Ausstellung, Geschehenes wieder in Erinne-
rung und damit in die Gegenwart zu setzen, sind zwei andere, nicht-
historische Moglichkeiten des Ansprechens durch die Ausstellung zu er-
kennen: das eine ist die &dsthetische Wahrnehmung von Objekten und
Kunstwerken. Das andere, was fiir eine religionswissenschaftliche Fra-
gestellung von besonderer Bedeutung ist, die religiose. Ich muss das fiir
diesen Zusammenhang ansprechen, kann das Problem aber nur kurz
skizzieren.

Neben den im eigentlichen Sinne Missionskirchen in Afrika, also von
Missionaren gegriindeten, in europdischer Tradition gefiihrten Kirchen,
die europdische Konfessionalitit, Biblizismus, europdische Theologie
betreiben, stehen ,,unabhéngige* afrikanische Kirchen, die sich selbst als
christliche verstehen, von den europidischen Missionaren aber oft als
Sekten ausgegrenzt wurden und werden. Die Kirche des Simon Kimban-
gu im belgischen Kongo war die grole Bewegung, die nicht in die Poli-
tik der Legitimierung der (als besonders iibel verschrieenen) belgischen
Kolonialherrschaft einstimmte (Hochschild 2000), sondern sich aus der
Politik heraushalten wollte. Aber der gewaltige Zulauf zu dem Propheten
und Wunderheiler und damit das Schwinden der Missionskirchen machte

228



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,» AUFGEHOBEN*' ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

Kimbangu zum Anarchisten, der fiinfzig Jahre im Gefidngnis eingesperrt
wurde (Ustorf 1975).

Anders, aber auch fiir die Ausbildung einer eigenen religiosen Identi-
tit ebenso typisch die African Independent Churches in Siidafrika, die
nicht die europdische Religion reproduzieren, dennoch Christen sein
wollen. Fiir sie hat sich der disqualifizierende Begriff ,,Bantu-Propheten‘
eingebiirgert (Sundkler 1992). Sie berufen sich auf eine christliche
Tradition des Heilens und ekstatischen Redens (Pflingstler/Pentecostals)
und integieren traditionelle afrikanische Formen etwa des Heilens mit
Hilfe der ,Power’ der Ahnen in christliche Erzéhlungen von Heilungs-
wundern (Mahlke 1997).

Power ,,Macht* zeigt — auch das sei nur erwihnt — wie sich die euro-
piische Terminologie der Religionsphinomenologie auf die Entwicklung
von Religion auswirkt. Im Streit, ob Gott oder die Ahnen wirken, ob Re-
ligion oder Magie, hilft das neutrale Wort ,,Macht®, das den Verursacher
offen lasst, das Wirken einer Macht aber als reales Geschehen voraus-
setzt.”

Im Prozess der Unabhéngigkeit haben sich beide Modelle, Missions-
kirchen und Freikirchen, erhalten.'® Beide beanspruchen, die afrikani-
sche Religion zu sein. Programmatische Entwiirfe von ,,Afrikanischer
Religion* finden sich zahlreiche.

In einem grundsitzlich européisch-christlichen Rahmen und Katego-
riensystem werden Elemente und Rituale ,traditioneller” afrikanischer
Religion eingepasst und gegen Vorwiirfe europdischer Lutheraner oder
Katholiken entschérft: Regenmacher sind keine Magier mehr, sondern
sie sind darauf spezialisiert, Gott um Regen zu bitten. Denn von Gott al-
lein kommt der Regen. Ahnenkult ist keine antichristliche Gotzen- oder
Totenverehrung; Ahnen gelten im Gegenteil als die besten Mittler von
Gottes Heilkraft auf die Menschen. "'

Dieses apologetische Programm ,einer” Religion, mit dem einen
Gott, der sowohl in Form der christlichen wie der traditionellen Religion
als ,,die afrikanische Religion* die Theologie prige (mag sie auch histo-

9  Chidester (1996). Zum Einwirken der Wissenschaft auf die Sache ,,Reli-
gion* und ihre Wahrnehmung siehe Tenbruck (1933, 31-67).

10 Empirische Religionsgeschichte bei Mahlke (1997) und Chidester (1992).

11 Ohne die Unterschiede hier herausarbeiten zu kénnen, nenne ich als Bei-
spiele fiir solche Darstellung der afrikanischen Religion den Protestanti-
schen Pastor Mbiti (1974; 1975); den protestantischen Missionar und Mis-
sionswissenschaftler Sundermeier (1998); den katholischen Priester Ma-
gesa (1998).

229



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTOPH AUFFARTH

risch so nie existiert haben), wird nun den Europidern als Religion pri-
sentiert, die ihrem sidkularisierten Surrogat wieder Leben einhauchen
kann. Der katholisch-konservative, antirepublikanische Kampfesruf
»Gemeinschaft statt Gesellschaft” des Ferdinand Tonnies, aufgenommen
von dem protestantischen Missionar Bruno Gutmann und wieder ein
halbes Jahrhundert spiter bei Theo Sundermeier, wird zur Mission.'

So wenig das triumphierende Gefiihl der Nachgeborenen iiber die
Kolonialherren und die Christianisierung die Botschaft einer Ausstellung
werden darf, oder die, dass die Missionare doch wenigstens relativ bes-
ser waren, so wenig kann eine Rechristianisierung Europas durch die
(erst exportierte, dann re-importierte) anti-republikanische Kolonial-
religion mit dem neuen Namen ,Afrikanische Religion’ das Ziel einer
Ausstellung sein. Vielmehr muss die Vielschichtigkeit und Ambivalenz
zum Ausdruck kommen.

5. Dialogisches Ausstellen

Im folgenden versuche ich mit drei Graphiken die theoretischen und
prinzipiellen Voraussetzungen einer Ausstellung zur klédren: (1) Museum
im Kontext anderer Medien in der Offentlichkeit. (2) Das Problem der
Kommunikation und die Moglichkeit dialogischen Ausstellens. (3) Die
Umsetzung dieser Grundsitze in einem Ausstellungskonzept.

5.1 Museum im Kontext anderer Medien in der Offentlichkeit

Die Graphik ,,Kulturelles Gedéchtnis* (Tab. 1) ordnet in einer Matrix die
Kategorien der Medien und ihre Zuginglichkeit. Die darunter notierte
entsprechende Matrix bewertet den reziproken Vorgang von Offentlich-
keit und didaktischer Leitung auf dem einen Ende, das aktive und ge-
schulte Suchen auf dem anderen.

5.2 Das Problem der Kommunikation und die Moglichkeit
dialogischen Ausstellens

Die Graphik (Tab. 2) will zeigen, dass das einfache Modell einer Kom-
munikation in einer Ausstellung ,,verschoben® ist durch die zeitliche
Distanz zwischen den Objekten und Situationen vor hundert Jahren und

12 Als Programm einer missionswissenschaftlichen Religionswissenschaft
bei Sundermeier (1988).

230



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,» AUFGEHOBEN*' ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

ihrer Présentierung in der Gegenwart in einer anderen Kultur. Daraus er-
gibt sich das Problem, wie ldsst sich ,,dialogisch® ausstellen, das heif3t
die Stimme horbar zu machen, die in den Quellen kaum und meist gefil-
tert durch die Kolonialherren beschrieben ist, und nun durch den Regis-
seur der Ausstellung erneut, teils kritisch gegen die ,Vorfahren’, priasen-
tiert wird.

Das Projekt der ,,Kopfjagd* arbeitete mit der kulturellen Erinnerung
und dem Interesse eines Nachfahren des von den Kolonialherren getote-
ten afrikanischen Hiuptlings. Wie kann die Wiirde der Opfer
wiederhergestellt werden?

5.3 Die Umsetzung dieser Grundsdtze in einem
Ausstellungskonzept

Die Konkretion des Projekts ist hier nur stichwortartig dargestellt.

Push and Pull: Die Familie lebt im Erzgebirge, neun Kinder bilden
die Belegschaft eines Betriebes, der wirtschaftlich dennoch vollig chan-
cenlos ist: Strumpfwirkerei, das ist das Schicksal der Schlesischen We-
ber in der Generation zuvor. Zweil Briider schaffen es, sich aus der
Chancenlosigkeit im Globalisierungsdruck zu entziehen: Typische For-
men der Migration: 1. Handwerkswanderung von Jonathan als Miiller;
wer einmal gewandert ist, wird auch den grolen Sprung wagen (spéter
nach Afrika). 2. Der Missionsschiiler Paul. Die Arme-Leute-Missions-
bewegung der Priamillenaristischen Missionsgesellschaften Basler Mis-
sion; davon verschieden die kirchliche Leipziger Mission. ,,Aussen-
dung®. 3. Die Handelshiuser mit vollen Ladungen nach Afrika, aber mit
leeren Frachtschiffen zuriick. Die Forderung nach Schutzgebieten.

Der Sklavenhandel bricht ab und wird an der Ostkiiste noch von den
Muslimen kontrolliert; so wird er zum Markenzeichen des grausamen Is-
lam erklért.

Der Alkoholexport: Absatzprobleme fiir die ostelbischen GroB3-
grundbesitzer (wie der Kanzler, Fiirst Bismarck) mit ihren Kartoffeln
und Korn-Uberproduktion fiihrt zu Schnapsbrennereien. Der hollindi-
sche Schnaps sei gesundheitsgefihrdend; deshalb sei der deutsche
Schnaps durch staatliche Subventionen zu fordern.

Die Kolonialwaren: Das soziale Argument der innenpolitischen Be-
friedung durch die Entfernung von trouble-makers, das sind potentiell al-
le Migranten im Industrialisierungs- und Urbanisierungsprozess zumal
nach der Reichsgriindung. Binnenwanderung. Ostelbische Herren mit

231



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTOPH AUFFARTH

patriarchalen Rechten auf ihrem Grundbesitz. Das Vorbild der Strif-
lingskolonie Australien, zB. fiir Madagaskar gedacht (vgl. Jansen 1997).

Tabelle 1: Kulturelles Gedéachtnis

Offentlich Zugiinglich Abgelegt
Audiovisuell [|Fernsehen, Filme Ausstellungen
Visuell Plakate, Denkmaler Museum Magazine der Mu-
seen
Schrift Zeitung Monographien Archive
Biicher
Offentlich zuginglich Abgelegt
Audiovisuell [|Prisenz in der Offent-
lichkeit -
Visuell
L
Schrift | Benutzer miissen

suchen

1. Die Pfeile in der unteren Graphik besagen ein reziprokes
Verhiltnis von medialer Distanz (!) zwischen dem Fiihrer
durch die Objekte und den Sehenden/Horenden im oOffentli-
chen audiovisuellen Medium (links oben) und dem Suchen
mit eigener Fragestellung an den unerschlossenen abgelegten
Objekten.

2. Fir die Erinnerung muss das kulturelle Gedéchtnis verge-
genwirtigt werden. Das bedeutet einmal, dass vergangene Er-
eignisse in den Kontext der Gegenwart gesetzt werden. Jede
Bearbeitung in der jeweiligen Gegenwart bewirkt, dass die
Erinnerungsstiicke verdandert werden.

232

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,» AUFGEHOBEN*' ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

Tabelle 2: Verschobene Kommunikation

Einfaches Kommunikationsmodell

Sender Medium Empfinger

v

Unausgesprochene Bedingungen:  gleichzeitig
gleiche Sprache

gleiche Form/Genus

Verschobene Kommunikation

v

2000 Sender I1 (Museum) Empfinger
A = Ubersetzer
andere Zeit

andere Form

andere Sprache

1900 Sender 1 Herrschaft//Mission Empfinger

»
|

233



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTOPH AUFFARTH

Dialogische Kommunikation

Wie kann man (= Europider, méinnlich, protestantisch, kolonialismuskri-

tisch) die Stimmen prisentieren?

des Missionars

des Farmers

Erinnerungen
Berichte an Behorden
Briefwechsel

der Afrikaner

Artefakte
Institutionelle Kontinuitdt
Konversionsliteratur

Ethnographische Berichte

Im Erzgebirge wird es fiir elf
Kinder zu eng

Das Wandern ist des Miillers
Lust

Missionsschulen als Auswande-
rungsagenturen

Alternativen (Amerika)

Aufstdnde
Préisenz von Afrikanern als Er-
ben
Deutschland Ostafrika
Trdume und Wege
Push Pull

Riesige, fruchtbare Léinder

Deutschlands Kolonien brauchen
Siedler

Der Bruder ist schon dort

Schulsystem, Eisenbahnbau, Ko-
lonialsystem ausgebaut
Heiden haben noch nichts von
Jesus gehort

234



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,» AUFGEHOBEN*' ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

Ein kleines Deutschland in Afrika

Kolonialpldne /-realitditen

Nilpferdpeitsche und Galgen:
Die Schreckensherrschaft Carl Pe-
ters’

Das System Bernburg

Die Belgier als Koloniale Ty-
rannen

Ethnographie der Afrikaner

Afrikaner unter fremden Herren
Kleinkénige
Der Maji-Maji-Aufstand
Sklavenhandel und Schnapsbude
Enteignungen
Enteignung der Religion

Selbsthinfilligkeit und Modernisierungsverlierer

Nachwirkungen
Kolonialpolitik im NS

Wirtschaftliche Kolonialisie-
rung bleibt bestehen

Dekolonialisierung
Dritte Welt und Dritter Weg?
Das Ujamaa-Modell Tanzanias
Tourismus der Helfer

Bekenntnis zu Schuld (Durban
2001)

Fehlende Nachhaltigkeit

Zusammenfassende Thesen

Abschliefend sollten methodische und systematische Fragen im Vorder-
grund stehen. Mit der systematischen Einordnung in das ,kulturelle Ge-
déchtnis” ist die Differenz bedeutend zwischen Gedéchtnis und Erinne-
rung. Erinnerung ist das aktivierte, ins Prisenz gesetzte Gedichtnis. Pri-
sentation bedeutet immer auch die im Gedichtnis gelagerten Materialien
zu bearbeiten, also fiir die Gegenwart zu aktualisieren, gegeniiber einer
neuen Situation zu rechtfertigen oder umgekehrt die Gegenwart zu recht-
fertigen vor dem Hintergrund der nun negativ gesehenen Erfahrung der
Vergangenheit.

235



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTOPH AUFFARTH

Das Museum liegt in einem mittleren Bereich des sozialen Gedéchtnis-
ses, zugdnglich, aber Besucher werden nicht gefiihrt, also von einem
Museumsfiihrer in einem vorgeschriebenen Verlauf festgelegt. Ausstel-
lungen dagegen wollen bestimmte Aussagen iiber die Gegenwart vor-
fiihren.

Von hoher Bedeutung ist, ob es eine Kontinuitét gibt zwischen den Ak-
teuren der Vergangenheit und den Ausstellungsmachern. Fiir die koloni-
ale Vergangenheit gibt es nur wenige Kontinuititen; Mission hat
Schwierigkeiten, aus einer apologetischen Absicht herauszukommen.
Wenn die Bundesrepublik aus der eingeschriankten Souverinitit der
Bonner Republik in die Selbstindigkeit der Berliner Republik gewach-
sen ist, Verantwortung iibernehmen will, muss sie Kompetenzen der
Kenntnis der Welt erwerben. Es gibt Missionsmethoden, die es zu erin-
nern lohnt als Beispiele kulturellen Lernens und Zusammenlebens, gera-
de wie es auch Beispiele kultureller Enteignung und Zerstérung von I-
dentitit gibt.

Das Interesse an dem Eigenen ist leichter herzustellen. Aber die Gefahr,
sich selbst in den Spiegeln der Vergangenheit wiedererkennen zu wollen,
ist grof}. Darum miisste eine Ausstellung die Konsequenzen und Folgen
thematisieren, die gewollten wie die historisch dann eingetretenen.

Migration ist nicht erst ein Phdnomen der Gegenwart; die gegenwirtige
Diskussion ist da ohne das soziale Gedéchtnis.

Wirtschaftliche Kolonisation im sogenannten Freihandel bleibt bestehen
auch nach dem Ende des direkten politischen Imperialismus.

Wieweit die christliche Religion Teil der imperialistischen Sendungs-
ideen war, muss differenziert gesehen werden. Aber die relative Bes-
serheit kann nicht die Einbindung in den imperialistischen Prozess aus-
blenden.

Die Arbeit vieler Missionare war ungleich dialogischer als die Herr-
schaft der Kolonisten. Fiir das Ubersetzen der Religion mussten sowohl
die Inhalte der traditionellen Religion verstanden werden wie die Begrif-
fe in verstdndliche Metaphern iibersetzt werden. Insofern waren Missio-
nare Ethnographen, schufen Gedichtnis, wenn auch mit einer klaren
Zielvorgabe, dieses ,,aufzuheben®, d.h. das Beste daraus zu bewahren,
das Restliche zu zerstoren. Europdische Kulturwerte fiir die (christliche)
Religion selbst zu halten, haben die Inkulturation teils behindert, teils sie

236

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,» AUFGEHOBEN*' ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

zu einem Kriterium des sozialen Aufstiegs in die europdisierte Elite
funktionalisiert.

Im Dialog mit der Gesellschaft ihrer Herkunftslinder sind zwei Strate-
gien sichtbar, an die Hilfsbereitschaft zu appellieren, um die Afrikaner
aus ihrer Not zu befreien, und die Kultur Afrikas als eigentlich liberlegen
aufzuzeigen, wie Bruno Gutmann das mit dem Gegensatzpaar europii-
sche Gesellschaft versus afrikanische Gemeinschaft im Sinne von Ferdi-
nand Tonnies kulturkritisch tat.

Auch fiir die Kolonialisierung muss die Ambivalenz deutlich werden
zwischen Modernisierungsschiiben (Aneignung europiischer Technik,
Medizin, Religion durch die Beherrschten) und Zwang, das Neue anzu-
nehmen (etwa als Nachbarn von GroB3grundbesitz auch Pestizide ver-
wenden zu miissen oder nach dem Verbot von Talismanen nun ein
Kreuzchen umhingen zu miissen).

Umgekehrt ging vom Imperialismus auch auf die Européder eine Moder-
nisierungskrise aus, die die Europider nicht nur in ihrem Selbstbewusst-
sein stirkte, sondern auch verunsicherte (Auffahrt 2004).

Ausstellungen aktivieren das kulturelle Gedichtnis abgelegter Vergan-
genheit. Die Aktualisierung und durch die Konkurrenz anderer Formen
offentlicher Medien geforderte Popularisierung ist nicht nur unvermeid-
lich, sondern auch ein Chance. Die Aufgabe besteht darin, eine Dialogi-
sche Struktur herzustellen, die sowohl der Vergangenheit ihr Recht zu-
kommen lésst, als auch den damals Besiegten Stimme gibt.

237

- am 15.02.2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTOPH AUFFARTH

Literatur

Auffahrt, Christoph (2004): ,,Weltreligion“. Ein Leitbegriff der Religi-
onswissenschaft im Imperialismus. In: Ulrich van der Heyden (Hg.):
Mission und Macht im Wandel politischer Orientierungen. Europii-
sche Missionsgesellschaften und ihre Titigkeiten in Afrika und A-
sien zwischen 1800 und 1945 in politischen Spannungsfeldern. Stutt-
gart

Bade, Klaus J., (1992): Deutsche im Ausland, Fremde in Deutschland.
Migration in Geschichte und Gegenwart. Miinchen

Bade, Klaus J., (2000a): Europa in Bewegung. Migration vom spiten 18.
Jahrhundert bis zur Gegenwart. Miinchen

Bade, Klaus J., (2000b): Europa und die Migration am Ende des 20.
Jahrnunderts (Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften,
Hamburg, Jahrgang 18, 5). Hamburg/Gottingen

Baer, Martin/Olaf Schroeter (2001): Eine Kopfjagd. Deutsche in Ostafri-
ka. Spuren kolonialer Herrschaft. Berlin

Bochinger, Christoph (1987): Ganzheit und Gemeinschaft: Zum Ver-
hiltnis von theologischer und anthropologischer Fragestellung im
Werk Bruno Gutmanns (Religionswissenschaft 3). Frankfurt

Borgolte, Michael (1998): Memoria. Zwischenbilanz eines Mittelalter-
projekts. In: Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft 46, 197-210

Cancik, Hubert/Mohr, Hubert (1990): ,Erinnerung/Gedichtnis®, in
HrwG 2, 299-323

Chidester, David (1992): Religions of South Africa. London

Chidester, David (1996): Savage Systems. Colonialism and Comparative
Religion in South Africa. Charlottsville

Fabian, Johannes (2001): Im Tropenfieber. Wissenschaft und Wahn in
der Erforschung Zentralafrikas. Miinchen

Fiedler, Klaus (1993): Christentum und afrikanische Kultur. Konservati-
ve deutsche Missionare in Tanzania, 1900-1940 [=Diss. Daressalam
1977]. Bonn

Gutmann, Bruno (1926): Das Recht der Dschagga. Miinchen

Gutmann, Bruno (1932-1938): Die Stammeslehren der Dschagga. Miin-
chen

Gutmann, Bruno (1966): Afrikaner und Europier in néchstenschaftlicher
Entsprechung. Gesammelte Aufsitze. AnldBlich des 90. Geburtstags
von B.G. Hg. von Ernst Jaeschke. Stuttgart, 215-232

Hochschild, Adam (2000): Schatten iiber dem Kongo. Stuttgart

238



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,» AUFGEHOBEN*' ZWISCHEN KOLONIALHERRN UND MISSIONAR

Iliffe, John (1969): Tanganyika under German Rule. Cambridge, 1-8

Jansen, Hans (1997): Der Madagaskar-Plan. Die beabsichtigte Deporta-
tion der europdischen Juden nach Madagaskar. Miinchen

Leicht, Robert (2001): Im Schatten der Tat. In: DIE ZEIT vom 6. Septem-
ber, 8

Magesa, Laurenti (1998): African religion: the moral traditions of abun-
dant life. Kampala

Mahlke, Rainer (1997): Prophezeiung und Heilung. Das Konzept des
Heiligen Geistes in Afrikanischen Unabhédngigen Kirchen (AIC) in
Siidafrika. Berlin

Mbiti, John Samuel (1974): Afrikanische Religion und Weltanschauung.
Berlin

Mbiti, John Samuel (1975): Introduction to African Religion. London

Oosthuizen, Gerardus Cornelis (1992): The Healer Prophet in Afro-
Christian Churches (Studies in Christian Mission 3). Leiden

Sassen, Saskia (1996): Migranten, Siedler, Fliichtlinge. Von der Mas-
senauswanderung zur Festung Europa. Frankfurt/M.

Sennett, Richard (1998):Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Ka-
pitalismus. Berlin

Sundermeier, Theo (1988): Nur gemeinsam konnen wir leben. Das Men-
schenbild schwarzafrikanischer Religionen. Giitersloh/Hamburg

Sundermeier, Theo (1998): The individual and community in African
traditional religions. Hamburg

Sundkler, Bengt Gustaf (1948): Bantu Prophets in South Africa. London;
[dt. Stuttgart 1964]

Tenbruck, Friedrich (1993): Religion im Maelstrom der Reflexion. In:
Religion und Kultur. Sonderheft der Kolner Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie 33, 31-67

Tetzlaff, Rainer (1970): Koloniale Entwicklung und Ausbeutung. Wirt-
schafts- und Sozialgeschichte Deutsch-Ostafrikas 1885-1914 (Schrif-
ten zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte 17). Berlin

Ustorf, Werner (1975): Afrikanische Initiative. Das aktive Leiden des
Propheten Simon Kimbangu (Studien zur interkulturellen Geschichte
des Christentums 5). Frankfurt/M.

Winter, J.C. (1979): Bruno Gutmann: A German Approach to Anthropo-
logy. Oxford

239



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 15.02,2026, 00:00:20,


https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN & AUTOREN

Christoph Auffarth (Prof. Dr. Dr.) lehrt Religionswissenschaft an der Uni-
versitidt Bremen. Mitherausgeber des Metzler Lexikon Religion. Forschungs-
schwerpunkte sind u.a. Europiische Religionsgeschichte, Kolonialismus und
Missionsgeschichte. Veroffentlichungen, u.a.: Irdische Wege und himmli-
scher Lohn. Kreuzzug, Jerusalem und Fegefeuer in religionswissenschaftli-
cher Perspektive (2002); ,,Weltreligion* als ein Leitbegriff der Religionswis-
senschaft im Imperialismus. In: van der Heyden, Ulrich/Holger Stoecker
(Hg.): Mission und Macht im Wandel politischer Orientierungen (2004).

Peter J. Braunlein (HD Dr. habil.) ist Leiter der Religionskundlichen Samm-
lung der Philipps-Universitdt Marburg und lehrt Religionswissenschaft eben-
da. Forschungsschwerpunkte sind u.a. visuelle Prdsentation und mediale
Vermittlung von Religion/en. Verdffentlichungen, u.a. Bildakte. Religions-
wissenschaft im Dialog mit einer neuen Bildwissenschaft. In: Luchesi, B./K.
von Stuckrad (Hg.): Religion im kulturellen Diskurs. Festschrift fiir Hans G.
Kippenberg zu seinem 65. Geburtstag (2004); Schreckensbilder der Passion.
Einige Gedanken zur religionshistorischen Rekonstruktion von Gewalt, Ko-
lonialismus und Christentum. In: Makrides, V./J. Riipke (Hg.) Religionen im
Konflikt (2004).

Esther-Maria Guggenmos studierte an der Universitidt Miinster Religions-
wissenschaft mit den Schwerpunkten Katholische Theologie und chinesischer
Buddhismus (Sinologie). Studien- und Forschungsaufenthalte in Taiwan.
Diplomarbeit iiber die Lingjiou Mountain Nonbeing Monastery.

Susan Kamel (Dr.), Religionswissenschaftlerin, promovierte mit einer Arbeit
iiber die Vermittlung von Religionen im Museum und arbeitet u.a. an einem
Konzept fiir ein Religionsmuseum in Berlin. Publikationen u.a.: Black Kaaba
meets white Cube. Wege zur Vermittlung von Religionen in Berliner Museen
(2004).

Susanne Lanwerd (PD Dr.) lehrt an der Freien Universitit Berlin Religi-

onswissenschaft. Forschungsschwerpunkt u.a. Religionsisthetik. Veroffentli-
chungen u.a.: Mythos, Mutterrecht und Magie. Zur Geschichte religionswis-

241



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

senschaftlicher Begriffe (1993); Sakralisierende Tendenzen in staatssozialisti-
scher Kunst. Das Beispiel der Mahn- und Gedenkstitte Ravensbriick. In: Fa-
ber, Richard/Volkhard Krech (Hg.): Kunst und Religion im 20. Jahrhundert.
(2001); Religionsisthetik. Studien zum Verhéltnis von Symbol und Sinnlich-
keit (2002).

Sabine Offe (Dr.) lehrt Religionswissenschaft an der Universitit Bremen.
Forschungsschwerpunkte liegen u.a. im Bereich Ausstellungen, jiidische Kul-
tur- und Religionsgeschichte. Verdffentlichungen u.a.: Jiidische Museen.
Uber geschiitzte und ungeschiitze Rdume. In: transversal, 3. Jg., 1/2002, 3-17;
Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jiidische Museen in Deutsch-
land und Osterreich. (2003).

Christiane Pantke (Dr.), Ethnologin und Religionswissenschaftlerin. For-
schungsschwerpunkte sind afro-amerikanische Kulturen und Religionen. Pub-
likationen u.a. Favelas, Festas und Candomblé. Zum interkulturellen Aus-
tausch zwischen Afro-Brasilianern und Touristen im Rahmen kultischer und
profaner Festveranstaltungen in Salvador da Bahia (1997); Die bahianische
Gesellschaft zwischen Ekstase und Puritanismus. In: Lioba Rossbach de Ol-
mos/Bettina E. Schmidt (Hg.), Afroamerikaner und ihre Ideen (2003).

Katharina Rauschenberger (Dr.), Historikerin, promovierte an der TU Ber-
lin mit einer Arbeit iiber die Geschichte des jiidischen Museumswesens in
Deutschland. Titig als freie Journalistin und als freie Mitarbeiterin im Jiidi-
schen Museum Frankfurt. Publikationen u.a.: Jiidische Tradition im Kaiser-
reich und in der Weimarer Republik: zur Geschichte des jiidischen Muse-
umswesens in Deutschland (2002); ,,Hier atmet noch die gute alte Zeit”. Das
Heimatmuseum der israelitischen Gemeinde Worms. In: Aschkenas, Zeit-
schrift fiir Geschichte und Kultur der Juden, 12 (2002), 45-51.

242



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Neuerscheinungen der Reihe:

Hartmut John,

Ira Diana Mazzoni (Hg.)
Industrie- und
Technikmuseen im Wandel
Ende einer Erfolgsgeschichte
oder innovativer Aufbruch?
November 2004, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 21,00 €,
ISBN: 3-89942-268-6

Beatrix Commandeur,
Dorothee Dennert (Hg.)
Event zieht — Inhalt bindet
Besucherorientierung von
Museen auf neuen Wegen
Oktober 2004, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 22,80 €,
ISBN: 3-89942-253-8

Kathrein Weinhold
Selbstmanagement im
Kunstbetrieb

Handbuch fiir Kunstschaffende

Oktober 2004, ca. 200 Seiten,
kart., ca. 25,80 €,
ISBN: 3-89942-144-2

Tiziana Caianiello

Der Lichtraum (Hommage
a Fontana) und das
Creamcheese im museum
kunst palast

Zur Musealisierung der
Diisseldorfer Kunstszene der
1960er Jahre

September 2004, ca. 230 Seiten,
kart., zahlr. Abb,, ca. 26,00 €,
ISBN: 3-89942-255-4

Uwe Christian Dech
Aufmerksames Sehen
Konzept einer Audiofiihrung
zu ausgewdhlten Exponaten
Juli 2004, 164 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 19,80 €,

ISBN: 3-89942-226-0

Hartmut John, Jutta
Thinesse-Demel (Hg.)
Lernort Museum -

neu verortet!
Ressourcen fiir soziale
Integration und individuelle
Entwicklung.

Ein europdisches Praxis-
handbuch

Juli 2004, 202 Seiten,

kart., 23,80 €,

ISBN: 3-89942-155-8

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

- am 15.02.2028, 00:00:20.



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Neuerscheinungen der Reihe:

Jana Scholze

Medium Ausstellung
Lektliren musealer Gestaltung
in Oxford, Leipzig, Amsterdam
und Berlin

April 2004, 300 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-192-2

Stefan Hansen (Hg.)
Moments of Consistency -

Eine Geschichte der Werbung

Mérz 2004, 236 Seiten,

gebunden mit Schutzumschlag,
Format 33,5 x 25 cm, durchgehend
vierfarbig bebildert, 34,90 €,
ISBN: 3-89942-173-6

Alexander Klein
EXPOSITUM

Zum Verhaltnis von
Ausstellung und Wirklichkeit
Mirz 2004, 220 Seiten,

kart., 24,00 €,

ISBN: 3-89942-174-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

- am 15.02.2028, 00:00:20.



https://doi.org/10.14361/9783839402252
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Religion und Museum
	INHALT
	„Zurück zu den Sachen!“ – Religionswissenschaft vor dem Objekt. Zur Einleitung
	Shiva und der Teufel – Museale Vermittlung von Religion als religionswissenschaftliche Herausforderung
	Religion in Ausstellungen – Perspektiven einer kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft
	Museen als Agenten Gottes oder „0:0 Unentschieden“?
	Museen. Tempel. Opfer
	Jüdische Museen im Kaiserreich und in der Weimarer Republik – Utopieersatz oder Selbstvergewisserung?
	愛與和平的世界 (ai yu heping de shijie) – Eine Welt der Liebe und des Friedens. Reflexionen über das Museum of World Religions in Taipei (Taiwan) ein Jahr nach seiner Eröffnung
	Kulturelle Identität und folkloristische Klischees. Die Bedeutung des „Museums der afrobrasilianischen Kultur“ im gesellschaftlichen und kulturellen Kontext Salvador da Bahias, Brasilien
	Die Dschagga-Neger „aufgehoben“ zwischen Kolonialherrn und Missionar. Ein religionswissenschaftliches Ausstellungsprojekt zu Mission und Kolonialismus in Tanganjika um 1900
	Autorenverzeichnis

