
1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern

1.1 Klassik als empirisches Phänomen:
das funktional-partikularistische Verständnis des Klassischen

Ausgangspunkt dieser Studie ist ein funktional-partikularistisches Verständnis des

Klassischen.1 Phänomene – seien es Autorenfiguren, einzelne Werke oder ganze Epo-

chen, aber auch Gegenstände (etwa das klassische ›Kleine Schwarze‹), Verhaltensweisen

(man kann auf klassische Weise heiraten), Situationen (es gibt in der Kriminologie

klassische Fälle) – sind hinsichtlich der Funktion, die sie in jedem Einzelfall erfüllen,

klassisch zu nennen. Der Klassikerstatus ergibt sich also aus der Funktionalität eines

Phänomens, muss aber zugleich auf den je partikularen Bezugsrahmen beschränkt

werden, für den diese Funktionalität gilt. Anders formuliert: Klassiker funktionieren

als Klassiker in einer jeweils zu bestimmenden aspektspezifischen Hinsicht. Sie sind

immer Klassiker von etwas.

Um das an einem Beispiel zu erläutern: Goethe und Schiller erfüllten zum Zeit-

punkt der Errichtung des Rietschel-Denkmals (1857) vor demWeimarer Nationaltheater

in Deutschland eine Funktion nationaler Identitätsstiftung und Repräsentanz. In die-

ser Gestalt eines komplementären Dichterpaars wurden sie (und werden zum Teil bis

heute) als Nationalklassiker, also Klassiker einer Nation, gebraucht. In der Gestalt eines

Salz- und Pfefferstreuers, einer der aktuellen Verkaufsschlager in Weimarer Souvenir-

Shops, funktionieren sie eher als symbolisches Kapital, mit demman sich brüsten oder

von dem man sich augenzwinkernd distanzieren kann. Auf dem heimischen Esstisch

werden sie also als Klassiker der sogenannten Hochkultur gebraucht. Das funktional-

partikularistische Verständnis des Klassischen ermöglicht es, solche unterschiedlichen

Gebrauchsweisen als Erscheinungsformen eines selben Phänomens einzuordnen.

1 Zum Folgenden vgl. Paula Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie Picard, Monika Wolting: Interme-

dialität und Transkulturalität oder: Klassiker populär (eine Einführung), in: Dies. (Hg.): Klassik als

kulturelle Praxis. Funktional, intermedial, transkulturell, Berlin 2019, 3-25; StefanMatuschek: Von

nicht zeitlich, doch sachlich begrenztem Wert. Plädoyer für einen funktional-partikularistischen

Klassiker-Begriff, in: Ebd., 27-37.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Klassikerfeiern

Das Klassische wird damit zu einer Frage der Empirie. Klassiker entstehen und be-

stehen im Gebrauch. Es sind von daher die Verwendungsweisen und nicht mehr nor-

mative oder epochale Aspekte, die zur Bestimmungsgrundlage des Klassischen werden.

Normativität kann als eine Funktionalität des Klassischen betrachtet werden: Sie ist et-

wa die Funktion, die unter der Herrschaft Ludwig XIV. von den französischen Kulturin-

stitutionen der Antike zugeschrieben wurde. Auch die als Klassiken titulierten Epochen

kannmanmithilfe des funktional-partikularistischen Klassiker-Begriffs ausgehend von

ihrer Funktionalität erklären: Es handelt sich um Epochen, denen zumeist aus natio-

nalpolitischen Gründen die Funktion zugeschrieben wurde, die kulturelle Blüte einer

Nation zu verkörpern.

Der funktional-partikularistische Klassiker-Begriff ist deskriptiv: Er dient dazu,

den Gebrauch von Autoren, Werken, Epochen, Gegenständen, Verhaltensweisen oder

Situationen zu erfassen. Dabei rücken die unterschiedlichen gesellschaftlichen und

kulturellen Wirkungsbereiche von einzelnen kulturellen Artefakten in den Blick. Denn

Klassiker sind bei Weiten nicht die exklusive Angelegenheit der Hochkultur, der Wis-

senschaft oder der Kulturpolitik – der Bereiche, mit denen sie in der Regel assoziiert

werden. Spätestens ab der Schwelle zum 20. Jahrhundert ist eine Pluralisierung der Er-

scheinungsformen von (hoch-)kulturellen Gegenständen zu beobachten, die sich zum

einen aus dem gesellschaftlichen Ausdifferenzierungsprozess ergibt,2 zum anderen aus

der zunehmenden Diversifizierung der Medienlandschaft und der Demokratisierung

des Mediengebrauchs.3 Man kann diese Erscheinungen als Epiphänomene sehen – als

eine Art Kometenschweif, der sich aus der hochkulturellen Praxis oder den politischen

Funktionalisierungen von Klassikern ergibt. Sieht man sie dagegen als eigenständi-

ge Aneignungsformen, erfährt man unter Umständen mehr über die vielfältigen Wir-

kungsweisen von Literatur bzw. von Musik. Die Erschließung neuer gesellschaftlicher

Sphären geht einher mit einer Funktionsvermehrung von Klassikern.

Dieser Prozess der Funktionsvermehrung gilt ebenfalls in nationalkultureller Hin-

sicht: Die zunehmende Kommunikationsverdichtung im 20. Jahrhundert befördert die

Aneignung von Nationalklassikern in anderen Kultur- und Sprachräumen. Beethoven

ist ein Beispiel für die globale Wirkung eines Klassikers, die sich aus einer Vielzahl

von je partikularen Aneignungsformen ergibt. Aber auch literarische Klassikerfiguren

sowie einzelne Werke können außerhalb ihres ursprünglichen Wirkungsrahmens eine

ganze Reihe von je spezifischen Funktionen erfüllen. Das lässt sich am Beispiel Hugos

veranschaulichen, der in Frankreich in der Gestalt des Père Hugo als moralische Autori-

tät verehrt wird, während sein Prosawerk im angelsächsischen Raum zum Fundus für

die moderne Unterhaltungskultur geworden ist.4 Der empirisch-deskriptive Klassiker-

Begriff, der dieser Studie zugrunde liegt, ermöglicht es eine viel größere Bandbreite an

Rezeptionsphänomenen ins Auge zu fassen und zu systematisieren als sonst in Rezep-

tionsstudien üblich.

2 Vgl. Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft [1997], 2 Bde., Frankfurt a.M. 2015.

3 Vgl. Werner Faulstich: Die Mediengeschichte des 20. Jahrhunderts, München 2012.

4 Zur internationalen Wirkung der Misérables vgl. Stephens Bradley, Kathryn M. Grossman: Intro-

duction: LesMisérables: a prodigious legacy, in: Dies. (Hg.): LesMisérables and its afterlives. Between

page, stage, and screen, Farnham, Surrey 2015, 1-16.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 19

1.2 Goethe, Beethoven und Hugo als Klassiker?

Goethe, Beethoven und Hugo als Klassiker zu bezeichnen ist auf den ersten Blick nicht

besonders innovativ: ›Klassiker‹ werden sie oft genug genannt, sei es in der Forschung,

im publizistischen oder kommerziellen Kontext oder in der Alltagssprache. Allerdings

meint der Begriff dann ganz unterschiedliche Dinge: Goethe etwa kann in Abgrenzung

zum ›Klassizisten‹ Voß als ›Klassiker‹ bezeichnet werden, weil sein Verhältnis zur Anti-

ke ein produktives und kein reproduktives sei;5 Hugo kann wegen seines Engagements

für die Idee der »Vereinigten Staaten Europas« in die Reihe der Klassiker des europäischen

Denkens aufgenommen werden;6 Beethovens Werke sind Teil von Musiksammlungen

mit Titeln wie 100 best classics. Das sind freilich nur isolierte Beispiele. Festzuhalten ist

zunächst, dass die drei Figuren in sehr unterschiedlichen Hinsichten und sehr unter-

schiedlichen Diskurskonstellationen als Klassiker gelten. Diese auf einen Nenner zu

bringen scheint fast unmöglich: Die Verwendungsvielfalt lässt den Begriff beliebig vor-

kommen.

Gleichzeitig haben sich im Lauf der Rezeptionsgeschichte andere Begriffe etabliert,

um die Wirkung von Goethe, Beethoven und Hugo über den Bereich des Literarischen

bzw. Musikalischen hinaus zu beschreiben. Goethe scheint untrennbar mit der Be-

zeichnung ›Nationalschriftsteller‹ bzw. ›Nationalklassiker‹; Hugo ist das Musterbeispiel

des grand homme; in der Beethoven-Literatur hat sich dagegen der Begriff des ›Mythos‹

durchgesetzt. In den folgenden Überlegungen soll die Brauchbarkeit dieser Kategorien

überprüft werden, um gleichzeitig die Verwendung des funktional-partikularistischen

Klassiker-Begriffs zu schärfen.

1.2.1 Goethe, der Nationalklassiker

Die Begriffe ›Nationalklassiker‹ oder ›Nationalschriftsteller‹ (sowie seine Varianten ›Na-

tionaldichter‹, ›Nationalautor‹, ›deutscher bzw. französischer, englischer, chinesischer

Klassiker‹ usw.) werden im Deutschen nahezu synonym verwendet. Der Einfachheit

halber wird hier die Form ›Nationalklassiker‹ gebraucht, auf die im späteren Verlauf

der Studie zurückgegriffen wird. Denn das Entscheidende ist nicht der zweite Teil des

Kompositums: In allen Ausprägungen liegt der Akzent auf das Bestimmungswort ›na-

tional‹ bzw. auf das jeweilige Nationalitätsadjektiv. Mit dem Begriff des Nationalklassi-

kers wird auf eine spezifische Wirkung von Literatur fokussiert, die nationalpolitische.

Goethe ist nicht der erste und nicht der einzige Nationalklassiker, doch kann man

ihn in der Konsequenz, mit der er als solcher konstruiert und perpetuiert wurde, als

Prototyp für diese Form der gesellschaftlichen Wirkung von Literatur bezeichnen. Im

5 Frank Baudach: Klassizist und Klassiker. Zum Verhältnis von Voß und Goethe, in: Anne Baillot,

Enrica Fantino, Josefine Kitzbichler (Hg.): Voß’ Übersetzungssprache. Voraussetzungen, Kontexte,

Folgen, Berlin [u.a.] 2015, 51-69, hier 64.

6 Klaus Peter Walter: Victor Hugo (1802-1885), in: Winfried Böttcher (Hg.): Klassiker des europäi-

schen Denkens. Friedens- und Europavorstellungen aus 700 Jahren europäischer Kulturgeschich-

te, Baden-Baden 2014, 341-347.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Klassikerfeiern

19. Jahrhundert fungiert er sogar als Schablone für die Modellierung anderer National-

klassiker, etwa die Adam Mickiewiczs’ zum polnischen Nationalklassiker.7

Goethe als Nationalklassiker ist das Ergebnis eines dreistufigen Rezeptionsprozes-

ses, den man als intentional bezeichnen kann und der sich aus Momenten der Auto-

sowie der Heteromodellierung zusammensetzt.8 Er entsteht im ersten Schritt aus ei-

ner starken Erwartungshaltung (Heteromodellierung): Es gibt in der deutschsprachigen

Literatur des späten 17. und des 18. Jahrhunderts einen Bedarf nach nationalen Be-

zugsfiguren, die anfangs eine sprachliche und poetologische Musterfunktion, später

eine identitätsstiftende Funktion erfüllen sollten.9 Goethe ist nicht der Einzige, der für

diese Rolle infrage käme, doch wird er bereits von seinen Zeitgenossen darin bestätigt,

nicht zuletzt, weil er sich durch die »Arbeit am eigenen Denkmal«10 selbst dafür anbie-

tet. Damit ist schon der zweite Schritt in der Modellierung des Nationalklassikers an-

gesprochen (Automodellierung): Indem er sich als zentrale Bezugsperson der deutschen

Literatur und Kultur präsentiert, greift Goethe den Klassikerbedarf auf und passt sich

ihm zum Teil an. Der dritte Schritt ist wieder ein Moment der Heteromodellierung: Das

goethesche Angebot wird gemäß den sich wandelnden Bedarfskonstellationen retro-

spektiv zum nationalen Monument konstruiert. Die Etappen dieser Konstruktion im

19. Jahrhundert sind hinreichend dokumentiert, von der Erhebung Goethes zum poe-

tischen Genius durch die Frühromantiker bis hin zu seiner Monumentalisierung im

wilhelminischen Kaiserreich und darüber hinaus.11

Wichtig ist dabei die Solidarität zwischen dem literarästhetischen und dem na-

tionalpolitischen Aspekt: Weil Goethes Schaffen einen literarischen Höhepunkt reprä-

7 Zu Adam Mickiewicz als Klassiker vgl. das Kapitel »Der Mythos des Holismus und die fragmenta-

rische Praxis der Klassik«, in: Paula Wojcik: Theorie der Klassik. Zur Praxis kultureller Funktiona-

lisierung am Beispiel der Ballade von Goethe bis Grandmaster Flash, unveröffentlichte Habilitati-

onsschrift Jena 2019.

8 Zu Auto- und Heteromodellierung als die zwei konstitutiven Momente der Klassikerbildung vgl.

Paula Wojcik, Sophie Picard: Chopin, Mickiewicz: zwei Nationalklassiker und der Ursprungsmy-

thos der Ballade, in: SaschaWegner (Hg.): Über denUrsprung vonMusik.Mythen – Legenden – Ge-

schichtsschreibungen, Würzburg 2017, 113-132.

9 Vgl. dazu Daniel Fulda: Du classicisme comme apogée des lumières: l’exemple du tragique chez

Schiller, in: Dix-huitième siècle. Revue annuelle, Bd. 46, 2014, 579-602; Ders.: Autorität und Kritik

des französischen Klassiker-Modells: zwei Voraussetzungen der »deutschen Klassik«, in: Marie-

Therese Mäder, Chantal Metzger et al. (Hg.): Brücken bauen – Kulturwissenschaft aus interkultu-

reller und multidisziplinärer Perspektive, Bielefeld 2016, 183-201; René Sternke: Klassikentwürfe

als Visionen zur Krisenbewältigung, in: Études germaniques, Bd. 69, Nr. 1, 2014, 3-20; Daniel Fulda:

Klassiker – eine merkmalsunabhängige Wertzuschreibung. Zur Etablierung des Prädikats ›deut-

sche Klassiker‹ auf dem Buchmarkt um 1800, in: Paula Wojcik et al. (Hg.): Klassik als kulturelle

Praxis. Funktional, intermedial, transkulturell, Berlin 2019, 73-107.

10 MaximilianNutz: Das Beispiel Goethe: zur Konstituierung eines nationalenKlassikers, in:Wilhelm

Voßkamp,Wilhelm Fohrmann (Hg.):Wissenschaftsgeschichte der Germanistik im 19. Jahrhundert

Stuttgart, Weimar 1994, 605-637, hier 613.

11 Exemplarisch dargestellt von Nutz: Ebd. Vgl. auch: Klaus F. Gille: Wann und wo entsteht ein klas-

sischer Nationalautor?, in: Zwischen Kulturrevolution und Nationalliteratur. Gesammelte Aufsät-

ze zu Goethe und seiner Zeit, Berlin 1998, 279-302. Zur deutschen Goetherezeption vgl. grundle-

gend Karl Robert Mandelkow: Goethe in Deutschland. Rezeptionsgeschichte eines Klassikers, 2

Bde, München 1980-1989.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 21

sentiert, wird der Autor zum Nationalklassiker deklariert; weil Goethe als deutscher

Nationalklassiker gilt, wird sein Werk zur literarischen Gipfelleistung und zur norma-

tiven, mustergültigen Klassik stilisiert. Zurecht ist deshalb die Konstruktion Goethes

zum Nationalklassiker als zunehmende Politisierung und Ideologisierung beschrieben

worden,12 als ein Projekt, das man als megalomanisch bezeichnen kann und in dem alle

Wirkungsbereiche von Literatur mehr oder weniger direkt involviert sind – allem vor-

an die Wissenschaft mit der ebenfalls nationalpolitisch orientierten Goethe-Philologie,

sowie die Bildung oder die populäre Rezeption.

Obwohl auch der Begriff des Nationalkomponisten existiert und Komponisten vor

allem im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts eine identitätsstiftende Funktion zuge-

schrieben wurde (etwa Jean Sibelius als finnischer Nationalkomponist13), hat sich die

Idee, dass primär Schriftsteller als Repräsentanten ihrer Nationen fungierten, zum Teil

bis heute und bis in die Alltagssprache durchgesetzt.14 Das hat damit zu tun, dass Spra-

che und Literatur spätestens seit Herder als der stärkste Ausdruck ›nationalen Geistes‹

galten. Seit Ende des 20. Jahrhunderts hat man sich in der literaturwissenschaftlichen

Diskussion von diesem Paradigma getrennt und das Konzept der Nationalliteratur für

obsolet erklärt.15 Die nationalen Grenzen werden nicht mehr als die signifikanten an-

gesehen, um das Phänomen Literatur zu erfassen – was auch die aktuelle Konjunktur

des Weltliteratur-Begriffs bestätigt.

Diese Entwicklungen erklären, dass der Nationalklassiker im literaturwissenschaft-

lichen Diskurs nur noch als eine Kategorie der Rezeption betrachtet wird, die in den

meisten Fällen als Instrumentalisierung abgetan wird. Die Rekonstruktion der Prozes-

se, die zur Etablierung und Tradierung Goethes als Nationalklassiker geführt haben,

hat seit etwa Mitte der 1960er Jahre ein verstärktes Interesse der Germanistik für die

Wirkung von Literatur außerhalb des strikt Literarischen eingeleitet. Allerdings wurde

dadurch die Kategorie des Nationalklassikers auch zum Prisma, durch das alle anderen

Gebrauchsformen Goethes wahrgenommen wurden.

Die Fokussierung auf das Nationalpolitische ist, wie gesagt, für einen Großteil der

Rezeption seit dem 19. Jahrhundert gerechtfertigt. Doch setzt spätestens in der ers-

ten Hälfte des 20. Jahrhunderts ein kultureller und diskursiver Ausdifferenzierungs-

prozess ein, der es unmöglich macht, alle Rezeptionsformen unter dem Begriff des

Nationalklassikers zu subsumieren. Die nationalpolitische ist dann immer noch eine

zentrale, aber eben nicht die einzige Funktion, die Goethe erfüllt. Die Fixierung auf

die Repräsentations- und Identifikationsfunktion im Begriff des Nationalklassikers er-

schwert zudemdenUmgangmit Aneignungsformen der als solche titulierten Figuren in

12 So etwa bei Klaus L. Berghahn: Von Weimar nach Versailles. Zur Entstehung der Klassik-Legende

im 19. Jahrhundert, in: Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hg.): Die Klassik-Legende, Frankfurt a.M.

1971, 50-78.

13 Zur nationalrepräsentativen Funktion von Komponisten vgl. Helmut Loos, Stefan Keym (Hg.): Na-

tionale Musik im 20. Jahrhundert. Kompositorische und soziokulturelle Aspekte der Musikge-

schichte zwischen Ost- und Westeuropa, Leipzig 2004.

14 Vgl. Anne-Marie Thiesse: La fabriquede l’écrivain national. Entre littérature et politique, Paris 2019.

15 Vgl. etwa Vittoria Borsò: Europäische Literaturen versus Weltliteratur. Zur Zukunft von National-

literatur, in: Jahrbuch der Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf, 2003, 233-250.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Klassikerfeiern

anderen kulturellen Kontexten. Zwar gibt es unzählige Studien zur Wirkungsgeschich-

te Goethes außerhalb Deutschlands, angefangen in Frankreich, wo schon 1920 Fernand

Baldenspergers umfangreiche Arbeit Goethe en France erscheint.16 Doch bleibt es in den

meisten Fällen bei Darstellungen des Einflusses des Nationalklassikers im Zielland bzw.

auf einzelne Autoren. Dass Goethe auch in Frankreich zu politischen, ästhetischen, un-

terhaltenden Zwecken gebraucht wurde, dass er vielleicht sogar als »classique français«

diente,wie René Lalou in einem 1933 verfassten Artikel suggeriert,17 wurde bislang nicht

systematisch reflektiert.

Der Begriff des Nationalklassikers und seine Reflexion in der Forschung haben es

ermöglicht, die Mechanismen der politischenWirkung von Literatur zu verstehen, ins-

besondere, was das 19. Jahrhundert betrifft. Um die Vervielfältigung der Rezeptionsfor-

men, sei es in national- bzw. soziokultureller oder in diskursiver Hinsicht, zu erfassen,

erscheint er allerdings unzulänglich.

1.2.2 Hugo, grand homme und Heros der Republik

Victor Hugo, notre écrivain national titelte 2015 das Magazine littéraire. Das Heft prä-

sentierte die Ergebnisse einer Umfrage, deren Ziel es war, eine Art französisches

Nationalklassiker-Ranking zu etablieren.18 Die Verkündung des Siegers im sensa-

tionalistischen Ton ist symptomatisch: Anders als in Deutschland besteht über die

Frage, wer in Frankreich die Rolle des Nationalklassikers spielen könne, seit jeher kein

Konsens. Die Titelseite des Magazine littéraire hat deshalb etwas Komisches, fordert sie

doch geradezu zum Widerspruch heraus. Hinzu kommt, dass Hugo im Vergleich zu

anderen Autoren seiner Zeit, wie etwa Flaubert, vom ästhetischen Standpunkt her oft

als minderwertig eingeschätzt wird.19 Anders als Goethe zieht er seine herausragende

Stellung in der französischen Rezeptionsgeschichte nicht primär aus der Maximierung

seiner genuin literarischen Leistung.Weitaus konsensueller ist dagegen der Begriff des

grand homme, wenn von Hugo die Rede ist. Es handelt sich dabei um eine Kategorie der

Rezeption, die sich teilweise mit der des Nationalklassikers überschneidet, zugleich

aber andere Akzente setzt.

1885 wird die Kirche Sainte-Geneviève in Paris zum zweiten Mal in ihrer Geschich-

te umgewidmet und findet zurück zur Funktion, die ihr 1791 durch die verfassungs-

gebende Nationalversammlung zugewiesen worden war, nämlich die einer säkularen

Ruhmeshalle zum Kult der großen Männer. Anlass dafür ist der Tod Victor Hugos, der

feierlich im Panthéon beigesetzt wird.20 Dass es ausgerechnet Hugo ist, der diese er-

16 Fernand Baldensperger: Goethe en France [1920], Genève 2000.

17 René Lalou: Goethe, classique français?, in: La Revue des vivants, Nr. 7, 1933, 1709-1713. Vgl. dazu

Kapitel 4.2.2.

18 Pierre Assouline: Victor Hugo plébiscité, in: Le Magazine littéraire, Nr. 554, 4.2015, 28-37.

19 Ein Beispiel hierfür findet sich bei Udo Schöning: Victor Hugos LesMisérables: Überlegungen zur Er-

folgsgeschichte eines populären Romans, in: Olivier Agard, Christian Helmreich, Hélène Vinckel-

Roisin (Hg.): Das Populäre. Untersuchungen zu Interaktion und Differenzierungsstrategien in LI-

teratur, Kultur und Sprache, Göttingen 2011, 127-143.

20 Avner Ben-Amos: Les funérailles de Victor Hugo. Apothéose de l’événement spectacle, in: Pierre

Nora (Hg.): Les lieux de mémoire, Bd. 1, Paris 1984, 425-464. Zuletzt hat Judith Perrignon dieses

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 23

neute Umwidmung bewirkt, ist kein Zufall: Wie Goethe der Prototyp des Nationalklas-

sikers ist, kann Hugo als der Prototyp des grand homme im modernen Verständnis der

Dritten französischen Republik angesehen werden. Er ist derjenige, der zwar Bewun-

derung für seine Errungenschaften (in dem Fall vorrangig im Bereich der Literatur)

erfährt, der aber vor allem eine moralische Vorbildfunktion einnimmt und auf diese

Weise den sozialen und politischen Zusammenhalt der Gemeinschaft sichert.21 Das

ist ein erster Unterschied zur Kategorie des Nationalklassikers: Bei der Verehrung des

grand homme ist die genuin literarisch-künstlerische Leistung sekundär gegenüber dem

persönlichen, moralischen Beispiel, das zuerst zu pädagogischen Zwecken eingesetzt

wird. Wird der Nationalklassiker durch seine Monumentalisierung also in unerreich-

bare Ferne gerückt, ist Nähe ein wichtiges Kriterium bei der Konstruktion des grand

homme, denn sie ermöglicht erst die Identifikation.

Obwohl der grand homme in der Neuzeit immer stärker durch seine Differenz zum

(kriegerischen) héros definiert worden war,22 werden beide Kategorien im Kontext der

Dritten Republik mehr und mehr synonym verwendet. Die Nähe zum Heros-Begriff ist

deshalb von Bedeutung, weil sie auf eine spezielle Eigenschaft des grand homme ver-

weist: seine Popularität. Heroen sind Gegenstand einer populären Bewunderung, und

genau das veranschaulicht auch das Beispiel Hugos: Die Organisation seiner Beiset-

zung im Panthéon ist die politische Antwort auf die Popularität des Schriftstellers, und

sie wird durch die Beteiligung der Massen an dem Ereignis sichtbar gemacht. Das ist

der zweite wesentliche Unterschied zur Kategorie des Nationalklassikers (bei der die

Dimension der Popularität zumeist ausgeklammert wird bzw. nicht als zentrales Kri-

terium für die Anerkennung in dieser Funktion erscheint).

Der dritte Unterschied betrifft den kulturellen Bezugsrahmen. Ist die Vorbildfunk-

tion des grand homme in seiner Bestimmung eindeutig national ausgerichtet, wie die

Inschrift »Aux grands hommes la patrie reconnaissante« am Fronton des Panthéon be-

zeugt, so deckt sie sich nicht zwangsläufig mit der Funktion nationaler Identitätsstif-

tung und Repräsentanz, die dem Nationalklassiker zugeschrieben wird. Sofern sie sich

an das republikanische Wertesystem anpassen lassen, werden auch Figuren wie Beet-

hoven oder Goethe als grands hommes bezeichnet, wovon nicht zuletzt die französische

Gedenkpublizistik zeugt.23 In nationalkultureller Hinsicht ist das Konzept also integra-

Ereignis in einem Roman rekonstruiert, was von seiner andauernden Bedeutung im kulturellen

Gedächtnis zeugt: Judith Perrignon: Victor Hugo vient de mourir, Paris 2015.

21 Zur Kategorie des grandhomme und seiner Etablierung im 18. Jahrhundert vgl. Jean-Claude Bonnet:

Naissance du Panthéon: essai sur le culte des grands hommes, Paris 1998. Zu seinemGebrauch und

seiner Transformation im Kontext der Dritten französischen Republik vgl. Jean-François Chanet:

La fabrique des héros. Pédagogie républicaine et culte des grands hommes, de Sedan à Vichy, in:

Vingtième siècle. Revue d’histoire, Nr. 65, 2000, 13-34. Zum Verhältnis zwischen grand homme und

Schriftsteller vgl. Pierre-Jean Dufief (Hg.): L’écrivain et le grand homme, Genève 2005.

22 Pierre-Jean Dufief: Introduction, in: Ders. (Hg.): L’écrivain et le grand homme, Genève 2005, 7-18,

hier 10.

23 Zur Verwendung des Begriffs grand homme im Bezug auf Beethoven im Kontext der Dritten Re-

publik vgl. Marie Gaboriaud: Une vie de gloire et de souffrances. Le mythe de Beethoven sous la

Troisième République, Paris 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Klassikerfeiern

tiv.24 Es ist es auch im Hinblick auf die Wirkungsbereiche: Mit dem Begriff ›National-

klassiker‹ werden in erster Linie Schriftsteller etikettiert, während die Kategorie grand

homme unspezifisch ist und wahllos Denker, Wissenschaftler, Politiker u.a. auszeich-

net. Was mit dem Prädikat grand homme herausgestellt wird, ist eine »Universalkompe-

tenz«25, die über die jeweiligen Spezialisierungen hinausgeht.

Die Kehrseite dieses integrativen Potenzials ist, dass es lange Zeit schwerfiel,

Schriftsteller wie Hugo vom genuin literarischen Standpunkt her ernst zu nehmen.

Anders als beim Nationalklassiker, wird der Status des grand homme nicht durch

die Maximierung der literarästhetischen Leistung begründet. Das Äquivalent einer

›Goethe-Philologie‹ gab und gibt es bis heute nicht in der französischen Literatur-

wissenschaft. Zwar gründete der Literaturhistoriker Fernand Gregh 1926 die erste

chaire Victor Hugo an der Sorbonne, doch konnte sich dieser Lehrstuhl im (litera-

tur-)wissenschaftlichen Betrieb nicht dauerhaft etablieren.26 Seit 1969 versammelt

der Groupe Hugo (heute an der Université Diderot-Paris 7 angesiedelt) Hugo-Forscher.

Trotz einer beachtenswerten Editions- und Vernetzungstätigkeit ist kein Vergleich mit

dem Netzwerk der deutschen und internationalen Goethe-Gesellschaften möglich.

Dass dies mit der Funktionalisierung als grand homme zusammenhängen könnte, lässt

sich an einer Parallele mit Voltaire zeigen: Dieser wurde 1791 als erster Schriftsteller

›pantheonisiert‹ und wird in Frankreich ebenfalls vorrangig als moralische Autorität

wahrgenommen; ein Interesse für sein philosophisch-literarisches Schaffen besteht

indes eher außerhalb Frankreichs. So wird die Gesamtausgabe der Werke Voltaires seit

Anfang der 1970er Jahren von der Voltaire Foundation in Oxford betreut.

Mit der Kategorie des grand homme lässt sich also im weiten Sinne die gesellschaft-

liche Wirkung eines Autors fassen; anders als bei der Kategorie des Nationalklassikers

wird dieseWirkung nicht auf die Funktion nationaler Identitätsstiftung und Repräsen-

tanz reduziert. Der Begriff impliziert allerdings eine andere Einschränkung, und zwar

eine Fokussierung auf die moralisch-didaktische Vorbildfunktion. Das geht mit einer

Abkehr von der künstlerischen Leistung und einem verstärkten Interesse für die Per-

sönlichkeit des Autors einher. Grand homme ist also – genauso wie deutscher oder fran-

zösischer Klassiker – eine der Funktionen, die Figuren wie Goethe, Hugo, aber auch

Beethoven in der gesellschaftlichen Praxis erfüllen. Die Kategorie könnte sich von da-

her als hilfreich erweisen, um die moralische Vorbildfunktion, die Goethe etwa im

Bildungskontext zugewiesen wird, zu beschreiben. Andersherum kann auch die Ka-

tegorie des Nationalklassikers auf Hugo angewendet werden – wovon nicht zuletzt die

oben zitierte Umfrage des Magazine littéraire zeugt. Mit dem funktional-partikularis-

tischen Klassiker-Begriff lassen sich beide Wirkungsweisen erfassen: Nationalklassiker

24 Davon zeugt die kulturelle Diversität der Figuren, die Georges Minois in seinem Überblick zum

Phänomen des grand homme behandelt. Vgl. Georges Minois: Le culte des grands hommes. Des

héros homériques au star system, Paris 2005.

25 Dufief: Introduction, 10.

26 Vgl. Jordi Brahamcha-Marin: La réception critique de la poésie de Victor Hugo en France (1914-

1944), Dissertation Le Mans, 2018, 295-307, online unter https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-019740

79

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01974079


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 25

und grand homme sind dann jeweils spezielle Hinsichten (im weiteren Verlauf diese Stu-

die werden sie als Klassikermodelle bezeichnet), in denen Goethe oder Hugo als Klassi-

ker wirken. So kann je nach historischem und soziokulturellem Kontext zwischen einer

nationalpolitischen Identifikations- und/oder Repräsentationsfunktion einerseits und

einer moralisch-didaktischen Vorbildfunktion andererseits unterschieden werden.

Bei den Begriffen ›Nationalklassiker‹ und ›grand homme‹ handelt es sich jeweils um

reduktive Perspektiven auf ein viel komplexeres Rezeptionsphänomen. Die Kategorie

des Mythos, die sich vor allem in der Diskussion um die Beethovenrezeption durch-

gesetzt hat,27 beansprucht im Gegenteil das Ganze der gesellschaftlichen Wirkung des

Komponisten ins Auge zu fassen.

1.2.3 Beethoven, der Mythos

Im Laufe der Rezeptionsgeschichte wurde Beethoven sowohl zum deutschen bzw. ös-

terreichischen Nationalklassiker als auch zum französischen grand homme modelliert.

Angesichts der globalen Wirkung des Komponisten hat sich allerdings ein anderer Be-

griff durchgesetzt: der des Mythos. Allein die Zahl der Publikationen, Ausstellungen

und Fernsehdokumentationen, in denen er im Titel auftaucht, ist beachtlich.28 Dabei

zeigt sich, dass derMythos-Begriff bezogen auf Beethoven keine Erfindung der neueren

Forschung ist: Er wurde schon in literarischen Bearbeitungen der Komponistenfigur in

der Zwischenkriegszeit verwendet. Inflationär wird der Gebrauch erst in demMoment,

in dem die Erforschung und Darstellung der Rezeptionsgeschichte in den Vordergrund

rückt.

Dabei besteht ein Unterschied zwischen dem mythenkritischen Ansatz der 1970er

bis 90er Jahre und die deskriptiv-phänomenale Verwendung des Mythos-Begriffs in

27 Die Kategorie des Mythos wird gelegentlich auch auf Goethe und Hugo angewendet, allerdings

deutlich seltener als es bei Beethoven der Fall ist. Vgl. u.a. Danièle Molinari (Hg.): Victor Hugo,

les aspects d’un mythe, Paris 1998; Rüdiger Görner: Goethe oder die Verwandlung zum Mythos,

in: Goethes geistige Morphologie: Studien und Versuche, Heidelberg 2012, 175-195; Stefan Matu-

schek: Goethe und Schiller, in: StephanieWodianka, Juliane Ebert (Hg.):Metzler Lexikonmoderner

Mythen, Stuttgart 2014, 175-180.

28 Übersicht in chronologischer Reihenfolge: Erich Worbs: Beethoven. Novellen und Verse aus sei-

nem Mythos, Regensburg 1928; Beethoven – Abschied vom Mythos: Titelseite des Spiegel vom 7.

September 1970; Carl Dahlhaus: Beethoven-Mythos und Wirkungsgeschichte, in: Carl Dahlhaus

(Hg.): Neues Handbuch der Musikwissenschaft, Bd. 6: Die Musik des 19. Jahrhunderts, Wiesbaden

1980, 62-67; Rainer Cadenbach (Hg.): Mythos Beethoven: Ausstellungskatalog, Laaber 1986; Ales-

sandra Comini: The changing image of Beethoven. A study in mythmaking, New York 1987; Eli-

sabeth Eleonore Bauer: Wie Beethoven auf den Sockel kam: die Entstehung eines musikalischen

Mythos, Stuttgart 1992; Ernst Pichler: Beethoven: Mythos und Wirklichkeit, Wien [u.a.] 1994; An-

gelika Corbineau-Hoffmann: Testament und Totenmaske. Der literarische Mythos des Ludwig van

Beethoven, Hildesheim 2000; Colin Lemoine, Marie-Pauline Martin (Hg.): Ludwig van. Le mythe

Beethoven, Paris 2015;MythosBeethoven. Sein Leben in 6 Sonaten. Regie: Thomas vonSteinaecker,

GeorgWübbolt und Carl von Karlstedt. Deutschland ZDF/3sat 2016 (sechsteilige Fernsehserie: Der

Revolutionär, Der Verliebte, Der Virtuose, Der Kranke, Der Unternehmer, Der Unsterbliche); Gabo-

riaud: Une vie de gloire et de souffrances.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Klassikerfeiern

den letzten zwei Jahrzehnten. In den 1970er Jahren ist ›Mythos‹ eindeutig negativ kon-

notiert. Kennzeichnend dafür ist die Titelseite des Spiegels im Jubiläumsjahr 1970 mit

der Schlagzeile Beethoven – Abschied vomMythos. Im dazugehörigen Artikel mit der Über-

schrift Vom armen B. wird strikt zwischen historischer Wirklichkeit (die in dem Fall

mit Papieren – also mit etwas Materiellem – gleichgesetzt wird) und ›Mythos‹ (der hier

gleichbedeutend ist mit Unwahrheit) getrennt. Dem Text ist ein Zitat als Motto voran-

gestellt:

»Dort liegt dieses, dort jenes Papier, nehmet es und machet den besten Gebrauch davon, doch

in allem streng die Wahrheit. Beethoven auf dem Sterbebett.

Sie haben dieses und jenes Papier genommen, sie haben immer wieder sein Leben be-

schriebenund seinWerk gedeutet. Aber streng andieWahrheit haben sichBeethovens

Biographen nicht gehalten. Sie haben diese Wahrheit verdrängt, vertuscht, ignoriert

oder ins Gegenteil verkehrt.«29

Die Pointe ist, dass das anfängliche Beethoven-Zitat von Anton Schindler überliefert ist,

der, zugespitzt formuliert, von der Forschung als der Beethoven-Mythomane schlecht-

hin tituliert worden ist.30 Und in der Weise, in der die Anweisungen des Sterbenden

gekürzt wiedergegeben sind, werden sie als eine Art Orakel präsentiert und Beethoven

zur quasi-christlichen Figur stilisiert; der pathetische Kommentar der Autoren lässt

den Komponisten dann folgerichtig als Opfer der Nachgeborenen erscheinen. Der My-

thos wird also unbekümmert weitergeschrieben und der Reflex der Sakralisierung trotz

aller Kritik fortgesetzt. Festzuhalten ist aber vor allem, dass die Spiegel-Autoren dem

Mythos historische Fakten entgegenhalten: Demzufolge gäbe es einen falschen, mythi-

schen Beethoven und einen wahren, dokumentarisch-empirisch belegbaren Beethoven.

Andernorts entsteht eine noch allgemeinere Gegenüberstellung von Mythos und

Musik: ›Mythos‹ ist dann alles, was in irgendeiner Weise Beethovens Person betrifft,

die in der Regel dem eigentlich Zentralen – dem Werk – entgegengesetzt wird. So z.B.

in der Studie von Angelika Corbineau-Hoffmann zum Literarischen Mythos des Ludwig

van Beethoven. Die Autorin räumt zwar ein: »Und doch ist der Beethoven-Mythos nicht

die fragwürdige Kehrseite des Ruhms, sondern zu einem nicht geringen Teil die Bedin-

gung seiner Möglichkeit.«31 Doch ist auch sie stets darum bemüht, das Mythische vom

Musikalischen zu trennen. Denn, so ihr Urteil: »Die Auswüchse des Mythos verdrängen

die Kunst.«32 Die Studie von Corbineau-Hoffmann ist ein geradezu paradigmatisches

Beispiel für den Rechtfertigungsdrang, den viele Autoren verspüren, wenn sie sich mit

vermeintlich sekundären Erscheinungsformen des eigentlich Klassischen befassen.

Die Verwendung des Mythos-Begriffs in der Bedeutung von ›Allem, was nicht mit

Beethovens Werk zu tun hat‹ findet sich in neutralerer Weise in mehreren Untersu-

chungen zur Beethovenrezeption, etwa in David B. Dennis’ Buch über die politischen

29 Anonym: Vom armen B., in: Der Spiegel, Bd. 24, Nr. 37, 7.9.1970.

30 Vgl. z.B. bei Pichler das Kapitel »Denkmalschänder, Mythomanen, Saubermänner« (Pichler: Beet-

hoven, 13-26). Zu Schindler vgl. Daniel Brenner: Anton Schindler und sein Einfluss auf die

Beethoven-Biographik, Bonn 2013.

31 Corbineau-Hoffmann: Testament und Totenmaske, 8.

32 Ebd., 4.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 27

Gebrauchsweisen der Figur.33 In ihrer Studie zum französischen Beethoven-Mythos

verwendet Marie Gaboriaud den Begriff im Hinblick auf die personenorientierte Re-

zeption des Komponisten:

»Ce quenous nommons le ›mythe deBeethoven‹ est […] avant tout unmythe personnel,

celui qui s’est construit autour de la vie et de la personnalité du musicien, et qui a

fait d’elles le point névralgique de son art, le détour nécessaire à la compréhension de

l’œuvre, enfin l’objet de l’admiration et la justification de la canonisation.«34

Den Gebrauch des Mythos-Begriffs begründet Gaboriaud dahingehend, dass es sich

beim französischen Beethoven um eine literarische Verarbeitung der Figur handelt:

»Le personnage littéraire est […] un élément central de cette chaîne qui mène de la

personne (historique) à la personnalité (mythique, collective).«35 Die Autorin schränkt

die Verwendung des Mythos-Begriffs also klar ein: Es handelt sich bei der literarischen

Verarbeitung der Figur Beethovens um eine Erzählung, die in Frankreich eine große

gesellschaftliche Resonanz erfahren und zugleich einen kollektiven Sinn entfaltet hat.

Mit dem dieser Studie zugrunde liegenden Klassikverständnis könnte man sagen, dass

Beethoven im Frankreich der Dritten Republik die Funktion eines kollektiven Mythos

erfüllte.

Problematisch wird die Verwendung des Mythos-Begriffs, wenn die nicht-perso-

nenorientierte Rezeption ins Auge gefasst wird.Denn Beethovens gesellschaftlicheWir-

kung lässt sich bei Weitem nicht auf die Verarbeitung und Verbreitung seiner Biogra-

fie reduzieren. Auch seine Werke werden beständig in den unterschiedlichsten gesell-

schaftlichen Zusammenhängen gebraucht. 2018 hat die Pariser Ausstellung Le mythe

Beethoven davon ein eindrucksvolles Panorama gezeigt, von Verwendungen in Politik,

Wissenschaft und Kunst bis hin zum Gebrauch in Werbung, Film oder Pop-Musik.36

›Mythos‹ bezeichnet hier metaphorisch die massive und ubiquitäre Präsenz des Kom-

ponisten und seines Werks in der Welt des 19. bis 21. Jahrhunderts. Der Begriff meint

also eine Totalität: Anders als bei den Kategorien des Nationalklassikers, des grand hom-

me und auch des personenzentrierten Mythos, wie Gaboriaud ihn versteht, werden mit

der Kategorie des Mythos jegliche gesellschaftlichen Wirkungsbereiche mitberücksich-

tigt.

Doch in diesem Fall noch von einem Mythos zu sprechen, hat aus meiner Sicht

zwei Nachteile: 1. handelt es sich um eine ungenaue Verwendung des Begriffs: ›My-

thos‹ meint nicht mehr eine kollektiv verbindliche Erzählung, sondern ist gewisserma-

ßen synonym mit ›Rezeptionsphänomen‹. Die Pariser Ausstellung hätte genauso gut

Le phénomène Beethoven heißen können. Von einem Mythos zu sprechen war aber publi-

zistisch wirksamer. 2. werden unter der Kategorie ›Mythos‹ sämtliche Rezeptionsphä-

nomene subsumiert, was einen differenzierten Zugang zu den unterschiedlichen ge-

sellschaftlichen, kulturellen und diskursiven Gebrauchsweisen Beethovens erschwert.

33 David B. Dennis: Beethoven in German politics 1870-1989, New Haven 1996.

34 Gaboriaud: Une vie de gloires et de souffrances, 32.

35 Ebd., 34.

36 Lemoine, Martin (Hg.): Ludwig van. Le mythe Beethoven.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Klassikerfeiern

Um es anders zu formulieren: Natürlich tragen sowohl die musikwissenschaftliche Be-

schäftigungmit BeethovensWerken als auch ein Blockbuster wieBeethoven (USA 1992,

deutsch: Ein Hund namens Beethoven) zur ›Mythisierung‹ Beethovens bei; doch tun

sie es beide auf andere Weise. Um die Mechanismen des Beethoven-Gebrauchs – wie

auch des Goethe- und Hugo-Gebrauchs – und ihren Werken in diesen unterschiedli-

chen gesellschaftlichen Zusammenhängen zu reflektieren, erscheint ein funktionaler

Klassiker-Begriff geeigneter. Denn so können die je partikularen Funktionen, die die-

sen Figuren oder Teilen ihrer Werke zugewiesen wurden bzw. werden, systematisch

erfasst, beschrieben und ins Verhältnis zueinander gebracht werden.

 

Die Kategorien des Nationalklassikers, des grand homme sowie des Mythos erscheinen

unzulänglich, um Rezeptionsphänomene wie Goethe, Beethoven und Hugo in ihrer

Vielschichtigkeit und Komplexität zu erfassen. Aber hat es überhaupt einen Sinn, an ih-

rer Stelle mit dem Begriff des Klassikers ein offenbar moribundes Konzept reaktivieren

zu wollen? In der Einleitung zu einem Sonderheft der Cahiers d’études germaniques, das

sich mit der andauernden Gültigkeit von Klassikern als einer Kategorie des 19. Jahrhun-

derts befasst, verkünden Fabrice Malkani und Frédéric Weinmann: »même si beaucoup

l’ignorent encore, […] les classiques d’hier sont aujourd’hui bel et bien morts.«37 Wein-

mann hofft in seinem Beitrag auf »une nouvelle histoire de la littérature […] qui devrait

un jour permettre d’apprécier sans a priori les œuvres de grands auteurs du passé enfin

débarrassés d’une étiquette qu’ils n’auraient pas songé à se coller eux-mêmes«38. Die

Abschaffung der Kategorie des Klassikers ist die logische Konsequenz aus einer Ent-

wicklung, die im folgenden Forschungsüberblick in vergleichender Perspektive nach-

gezeichnet wird.

1.3 Klassiker, Klassik und classicisme:
eine Begriffs- und Forschungsgeschichte

1.3.1 Staubige Klassiker

Um sich dem Phänomen des Klassischen anzunähern, greift Italo Calvino in seinem

Essay Perchè leggere i classici? von 1981 auf eine gebräuchliche Redewendung zurück, die

den Begriff ›Klassiker‹ in diversen Sprachen mit dem Beiwort ›verstaubt‹ – auf Italie-

nisch polverosi – assoziiert: »Un classico è un’opera che provoca incessantemente un polviscolo di

discorsi critici su di sé, ma continuamente se li scrolla di dosso.«39 Die grundlegende Paradoxie

des Phänomens wirdmit dieser prägnantenMetapher auf den Punkt gebracht: Als klas-

sisch sind diejenigenWerke zu nennen, die zwar mit der Aura des Alten und Bewährten

37 Fabrice Malkani, Frédéric Weinmann: Avant-propos, in: Cahiers d’études germaniques (Les classi-

ques d’hier aujourd’hui), Nr. 65, 2013, 7-10, hier 10.

38 Frédéric Weinmann: Mehr Licht! La belle mort des classiques, in: Cahiers d’études germaniques

(Les classiques d’hier aujourd’hui), Nr. 65, 2013, 13-31, hier 31.

39 Italo Calvino: Perché leggere i classici [1981], in: Perché leggere i classici, Milano 1991, 11-19, hier

14. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 29

auftreten, doch in jeder Epoche stets frisch und aktuell erscheinen. Klassiker-Lektüren,

wie sie auch Calvino in seinen eigenen Essays vorführt, erfordern also vorab eine Art

großen Frühjahrsputz, bei dem die alten Bücher von den angesammelten Schichten an

Auslegungen, Erläuterungen und Kommentaren befreit werden. Erst dann kann sich

der Leser erneut von ihnen überraschen lassen.40 Damit ist ein klares Werturteil aus-

gesprochen: Das originale Werk – nennen wir es den ›Klassiker-an-sich‹ – steht immer

weit über den Begleiterscheinungen, die es überhaupt als einen Klassiker erkennbar

machen.

Gegen eine solche Auffassung des Klassischen ist zunächst nichts einzuwenden.

Den von Calvino beschriebenen Überraschungseffekt hat wohl jeder Leser, allgemein

jeder Kunstliebhaber schon einmal erlebt. Die Literatur, besonders die autobiografi-

sche, ist voll von solchen Epiphanie-Erfahrungen, in denen das Gefühl der Überwäl-

tigung durch ein altes Werk virtuos erinnert wird. So ein Schlüsselerlebnis stellt z.B.

Coetzee in den Mittelpunkt seines Klassiker-Essays, in dem er erzählt, wie er im Al-

ter von fünfzehn Jahren eine Aufnahme von Bachs Wohltemperierten Klavier aus einem

Nachbarhaus zu hören bekam: »I was being spoken by the music as music had never

spoken to me before.«41 Diesen Moment der Offenbarung (»revelation«) kommentiert er

dann halb ernsthaft, halb ironisch mit denWorten: »For the first time I was undergoing

the impact of the classic.«42

Nun legt Coetzee in seinem Essay besonderen Wert darauf, das Erlebnis von sei-

nen soziokulturellen Bedingungen loszulösen und als »a disinterested and in a sen-

se impersonal aesthetic experience«43 aufzufassen. Man könnte ihm entgegnen, dass

es genau darauf ankommt: Der Teenager hat nicht etwa »the impact of the classic« er-

fahren, sondern eben eine besonders intensive ästhetische Erfahrung gemacht. Dass

ausgerechnet BachsWohltemperiertes Klavier Auslöser dieser Erfahrung war, ist eher zu-

fällig. Der Fünfzehnjährige hätte Ähnliches mit weniger bekannten barocken Cembalo-

Werken oder ganz anderen Musikstücken erleben können. Indem er den soziokulturel-

len Kontext ausblendet und auf das spezielle Verhältnis zwischen dem Teenager und

dem bachschen Werk fokussiert, spricht Coetzee nicht vom Klassiker Bach, sondern

von der ästhetischen Wirkung seiner Musik. So ist das auch bei Calvino, der, indem er

von den eigenen Lektüre-Erfahrungen ausgeht, am eigentlichen Phänomen des Klassi-

kers vorbeigeht: Er behandelt den Klassiker nicht als Klassiker, sondern als autonomes

Werk, das den Klassikerstatus eigentlich gar nicht braucht, um fortzudauern. Calvino

spricht vom individuellen Akt des Lesens und vomWert literarischer Begegnungen für

die eigene Identitätsfindung, nicht von der kulturellen und gesellschaftlichen Praxis

der Klassik.

Diese essenzialistische Auffassung des Klassischen bleibt allerdings bei Weitem

nicht auf den Bereich der privaten Lektüre und des individuellen Kunstgenusses

40 »La lettura d’un classico deve darci qualche sorpresa in rapporto all’immagine che ne avevamo.«

Ebd.

41 John M. Coetzee: What is a classic?, in: Current Writing. Text and Reception in Southern Africa,

Bd. 5, Nr. 2, 1993, 7-24, hier 13.

42 Ebd. Hervorhebung im Original.

43 Ebd., 14.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Klassikerfeiern

beschränkt. Die Vorstellung, dass der wahre, ewige Wert des Klassischen gegen den

notwendig relativen seiner späteren Auslegungen zu bewahren sei, bestimmt ebenfalls

den Standpunkt der Forschung. Das gilt nicht nur für solche Ansätze, die das als

autonom geltende Kunstwerk bewusst von jeglichen soziokulturellen Zusammenhän-

gen loslösen (etwa die staigersche werkimmanente Methode oder, im Bereich der

Musikwissenschaft, die Werkanalyse), sondern auch für Zugänge, die an die Erkennt-

nisse der Rezeptionsästhetik und -geschichte anknüpfen. So weist eine Forderung

nach einer historisch-neutralen Betrachtungsweise der ›Weimarer Klassik‹, wie sie

1970 aus dem Second Wisconsin Workshop hervorgeht, durchaus Ähnlichkeiten mit

der abstaubenden Geste Calvinos auf. Indem Reinhold Grimm und Jost Hermand

die Verherrlichung der Kunstperiode um 1800 als »Legende« entlarven, veranlassen

sie nicht nur eine grundsätzliche Ideologiekritik, sondern wollen auch ein besseres

Verständnis der klassischen Texte ermöglichen.44 Erst die Überwindung der Irrtümer

und Fehler der Vergangenheit könne, so die Herausgeber, einen ausgewogeneren Blick

auf die Autoren der Zeit und ihr Schaffen ermöglichen:

»Nur indemwir ihrenhistorischen Stellenwert hinter der allgemeinmenschlichenMas-

ke erkennen, können wir wieder ein undogmatisches Verhältnis zu dieser Klassik ge-

winnen. Weg also mit jener frommen Geste von rechts und links, die alles und jedes

an dieser Weimarer Hofklassik verehrt und damit mumifiziert.«45

Die Rede von der Klassik wird hier als Hindernis angesehen, das es zu überwinden

gilt, um einen objektiven Zugang zum eigentlichen Gegenstand der Untersuchung si-

chern zu können. Konsequenterweise müsste also vor jeder neuen Beschäftigung mit

klassischen Epochen, Autoren oder Werken gründlich aufgeräumt werden.

Auch hier wäre es fehl am Platz, die Einstellung der Protagonisten der Klassik-

Legende – und der zahlreichen Autoren, die den Klassik-Begriff in der Folge als

44 Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hg.): Die Klassik-Legende, Frankfurt a.M. 1971. Vgl. die kontextua-

lisierenden Rückschauen über die Kontroverse durch zwei ihrer Protagonisten: Klaus L. Berghahn:

Das andere der Klassik: Von der »Klassik-Legende« zur jüngsten Klassik-Diskussion, in: Goethe

Yearbook. Publications of the Goethe Society ofNorth America, Nr. 6, 1992, 1-27; Jost Hermand: Die

Kontroverse um die Klassik-Legende. Eine Episode aus der Zeit um 1970 [2003], in: Ders.: Pro und

contra Goethe. Dichterische und germanistische Stellungnahmen zu seinen Werken, Bern 2005,

177-190.

45 Grimm, Hermand (Hg.): Die Klassik-Legende, 14.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 31

»Klischee«,46 »Mythos«,47 »Doktrin«48, »Konstrukt«49, »Erfindung«50 oder »Illusion«51

kritisch hinterfragt und manchmal zurückgewiesen haben – vom wissenschaftlichen

Standpunkt aus als falsch zu bewerten. Wie Karl Robert Mandelkow für den Bereich

der deutschen Germanistik festhält, ist aus der Forderung nach Ernüchterung und

Objektivität spätestens in den 1980er Jahren eine »radikale Historisierung« und eine

Tendenz zur »Demokratisierung« sowohl des Gegenstandsbereichs ›Weimarer Klassik‹

als auch des Klassiker-Begriffs allgemein hervorgegangen.52 Dass diese Verlagerungen

des Forschungsinteresses eine Vielzahl von neuen Erkenntnissen mit sich gebracht

hat, steht außer Frage.

Obwohl unter jeweils anderen gesellschaftlichen, kulturellen sowie wissenschafts-

geschichtlichen Voraussetzungen sind vergleichende Entwicklungen in der französi-

schen Literaturwissenschaft und der Musikwissenschaft der letzten vierzig Jahre aus-

zumachen – um bei den für die vorliegende Studie relevanten Fachbereichen zu blei-

ben. Was hierzulande als »Paukenschlag«53 inszeniert wurde und als markanter – viel-

leicht übertriebener – Bruch in die Fachgeschichte eingegangen ist, hat sich auf nicht

ganz so lärmendeWeise in anderenDisziplinen durchgesetzt. Zwar spricht AnselmGer-

hard im Hinblick auf die Musikwissenschaft nicht zu Unrecht von einer »verspäteten

Disziplin«54, die lange den teleologischen Denkmustern des 19. Jahrhunderts verpflich-

46 Egedius Schmalzriedt: Inhumane Klassik. Vorlesung wider ein Bildungsklischee, München 1971.

47 Vgl. u.a. Domma C. Stanton: Classicism (re)constructed: notes of the mythology of literary histroy,

in: Continuum: problems in French literature from the late Renaissance to the early Enlighthen-

ment, Bd. 1, 1989, 1-29; Alain Cantillon: Classique et classicisme: de la réification d’une notion de

l’historiographie de la littérature, in: Georges Forestier, Jean-PierreNéraudau (Hg.): Un classicisme

ou des classicismes? Pau 1995, 259-267 (»Seule réalité du classicisme, donc, celle d’unmythe«, 266);

Anselm Gerhard: Zwischen ›Aufklärung‹ und ›Klassik‹. Überlegungen zur Historiographie der Mu-

sik des späten 18. Jahrhunderts, in: Das achtzehnte Jahrhundert. Zeitschrift der Gesellschaft für die

Erforschung des achtzehnten Jahrhunderts, Bd. 24, 2000, 7-53 (die »Wiener Klassik [ist] ein histo-

riographischer Mythos, der die nach 1750 komponierte Musik der deutschsprachigen Länder zum

Maß aller musikalischen Dinge machte«, 52); Rolf Selbmann: Sinnstiftung durch Erfindung. Der

Mythos »Deutsche Klassik«, in: Matteo Galli, Hans-Peter Preusser (Hg.): Deutsche Gründungsmy-

then, Heidelberg 2005, 115-126.

48 So Jules Brody, der eine Studie von René Baymit demTitel La Formation de la doctrine classique (1927)

kommentierend: »Si cette étude célèbre et influente prouve quoi que ce soit, c’est surtout que la

doctrine ›classique‹, de lamême façon et pour les mêmes raisons que lemot ›classique‹ lui-même,

est un parfait épiphénomène, pour ne pas dire une invention postiche.« Jules Brody: Que fut le

classicisme français? [1989], in: Ders. (Hg.): Lectures classiques, Paris 1996, 41-65, hier 42.

49 So beispielsweise im Klappentext zu Hartmut Stenzel: Die französische »Klassik«: literarischeMo-

dernisierung und absolutistischer Staat, Darmstadt 1995.

50 Vgl. das Kapitel »L’invention du classicisme«, in: Alain Génetiot: Le classicisme, Paris 2005, 9-75;

Stéphane Zékian: L’invention des classiques. Le »siècle de Louis XIV« existe-t-il?, Paris 2012.

51 JamesWebster: Haydn’s »Farewell« Symphony and the idea of classical style. Through-composition

and cyclic integration in his instrumental music, Cambridge 1991, 353.

52 Karl Robert Mandelkow: Gegenwart und Vergangenheit eines deutschen Mythos [1999], in: Ders.:

Gesammelte Aufsätze zur Klassik- und Romantikrezeption in Deutschland, Frankfurt a.M. 2001,

173-184, hier 179.

53 Hermand: Die Kontroverse um die Klassik-Legende, 177.

54 Anselm Gerhard: Musikwissenschaft – eine verspätete Disziplin? Die akademische Musikfor-

schung zwischen Fortschrittsglauben und Modernitätsverweigerung, Stuttgart 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Klassikerfeiern

tet geblieben sei: Eine grundlegende und systematische Kritik des Klassik-Begriffs setzt

dort erst zögernd in den 1990er Jahren ein. Doch haben schon frühere Ansätze zu ei-

nem distanzierten Gebrauch der Epochenbezeichnung ›Wiener Klassik‹ geführt. Für

die französische Literaturwissenschaft kann eher von einer »Ära des Misstrauens«55 als

von einem radikalen Einschnitt in der Bewertung des Begriffs ›classicisme‹ die Rede sein:

Das Abbröckeln des Epochenkonstrukts setzt dort in den 1960er ein.

Eine Historisierung der Klassik-Forschung im Sinne eines verstärkten Interesses

sowohl für die Entstehungs- und Rezeptionsgeschichte der Epochenkonstrukte ›classi-

cisme‹, ›Weimarer Klassik‹ und ›Wiener Klassik‹ (Historisierung 1) als auch einer Spezi-

fizierung der genannten Epochenbezeichnungen (Historisierung 2) ist gleichermaßen

in den drei Fachbereichen zu beobachten. Was die von Mandelkow erwähnte Tendenz

zur Demokratisierung betrifft, so ist sie meines Erachtens nur im größeren Zusam-

menhang der Kanondebatte in den Geistes- und Kulturwissenschaften zu verstehen. Im

Folgenden soll anhand ausgewählter Beispiele gezeigt werden,wie die Prozesse derHis-

torisierung und Demokratisierung in der Klassikforschung das Verständnis von Klassik

und den Gebrauch des Klassiker-Begriffs in den letzten Jahrzehnten verändert haben.

1.3.2 Historisierung 1: Rezeptionsgeschichte

Die Einsicht, dass es sich bei den bis heute geläufigen Epochenbezeichnungen ›Klassik‹

und ›classicisme‹ in erster Linie um Rezeptionsphänomene handelt, hat sich in allen drei

Fachbereichen etabliert. Welche Eckpunkte auch immer als Entstehungs- oder Verfes-

tigungsmomente der jeweiligen ›Klassik-Legenden‹ angeführt werden: Die in zahlrei-

chen Studien unternommene Rekonstruktion der Begriffsgeschichte hat belegt, dass

sich Vorstellungen von Norm und Perfektion in der Moderne retrospektiv in histori-

schen Epochenkonstrukten verankert haben.

Das muss keineswegs per se negativ bewertet werden. In seinen Überlegungen zum

Gebrauch des Klassik-Begriffs in der Musik aus dem Jahr 1967 rekapituliert Ludwig Fin-

scher zunächst die Etappen, die zu einer Übereinstimmung von Stil- und Epochenbe-

griff im Konzept einer ›Wiener Klassik‹ geführt haben.56 Als Begründer des modernen

Klassikverständnisses sieht er den Philosophieprofessor und Musikkritiker Amadeus

(eigentlich Johann Gottlieb) Wendt, der schon 1836 von einer »classischen Periode« in

der jüngsten musikalischen Entwicklung spricht und sie auf die bis heute geläufige

Trias festlegt: »Hier leuchtet uns das Kleeblatt: Haydn, Mozart, Beethoven entgegen.«57

Obwohl Finscher die Grenzen und Widersprüche eines solchen Epochenkonstrukts an-

spricht, erwägt er mitnichten sie infrage zu stellen. Im Gegenteil fokussiert er auf die

55 »Onpourrait dire, sans trop forcer les choses, qu’une ère du soupçon s’est ouverte depuis longtemps

à l’encontre des divers types de discours où le ›classicisme‹ est posé comme une essence transhis-

torique et universelle.« Jean-Charles Darmon: Le classicisme et ses évidences problématiques, in:

Ders., Michel Delon (Hg.): Histoire de la France littéraire, Bd. 2: Classicismes. XVIIe-XVIIIe siècle,

Paris 2006, 1-23, hier 4f.

56 Ludwig Finscher: Zum Begriff der Klassik in der Musik, in: Deutsches Jahrbuch der Musikwissen-

schaft, Nr. 11, 1967, 9-34.

57 AmadeusWendt: Über den gegenwärtigen Zustand der Musik besonders in Deutschland und wie

er geworden. Eine beurtheilende Schilderung, Göttingen 1836, 3.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 33

Aspekte, die ihm an Wendts Entwurf modern erscheinen, gerade weil sie seine eigene

Auffassung von Klassik zu bestätigen scheinen: »Der Abriß der Wort- und Begriffsge-

schichte bis zu diesem Zeitpunkt [gemeint sind die 1830er Jahre] liefert uns […] mut-

maßlich alle wesentlichen historischen Fakten, die wir zum Begriff der Klassik erwar-

ten dürfen.«58 Die weitreichende Tradition des Epochenkonstrukts gilt als Garant: Die

Tatsache, dass sich ein Konzept von ›Wiener Klassik‹, verkörpert in der Komponisten-

trias Haydn, Mozart und Beethoven, erhalten habe, ist ein hinreichender Beleg für ihre

Qualität.

Befremdlicher mutet die betont affirmative Haltung von Rudolf Bockholdt an, ob-

wohl auch er von der Geschichtlichkeit des Konzepts ausgeht.59 Die Erkenntnis, dass

es sich bei der Epochenbezeichnung um ein Rezeptionsphänomen handelt, geht bei

ihm keineswegs mit einer Distanzierung einher. Vielmehr scheint Bockholdt in diesem

Befund ein weiteres Argument zur Aufwertung der »Wiener Meister«, die ohne es zu

ahnen ewig gültige Maßstäbe für das Klassische in der Musik gesetzt hätten. So heißt

es in Abgrenzung zurWeimarer Klassik (bei Bockholdt abschätzend »Weimarer Schrift-

stellerei« genannt): »Die Protagonisten inWien, literarisch ungebildeteMusikanten, be-

trieben nicht Musikgeschichte, erörterten und diskutierten nicht, sondern musizierten

und komponierten. Eine Intellektuellenfrage wie die nach dem Klassischen existierte

für sie nicht.«60

Problematisch wird die Erkenntnis, dass es sich bei den als klassisch geltenden Epo-

chen umnachträgliche Zuschreibungen handelt, wenn nicht nach demWahrheitsgehalt

oder der anhaltenden Brauchbarkeit historischer Konzepte, sondern nach ihrer jeweils

aktuellen Funktion gefragt wird. Dann wird klar, dass die verschiedenen Epochenkon-

strukte mehr über den Moment ihrer Entstehung bzw. der Position ihres Verfassers

aussagen als über ihren eigentlichen Gegenstand. Das lässt sich am Fall des eben zi-

tierten Amadeus Wendts zeigen, der seine Idee der »classischen Periode«, anders als

von Finscher dargestellt, nicht nur für sich selbst geltend, sondern vorrangig zur Beur-

teilung des »gegenwärtigen Zustands in der Musik« formulierte. »Das Vergangene als

Maßstab für das Gegenwärtige« lautet sein Programm für die Bestandsaufnahme der

»neuen« und »neueren« musikalischen Entwicklungen, weshalb die Abhandlung mit

einer Übersicht über das Schaffen der »Wiener Meister« beginnt. Ziel des ersten Teils

seines Buchs ist es, Kriterien für die spätere »beurtheilende Schilderung« festzulegen.

Dass es sich bei der Setzung dieser Norm um eine bewusste Argumentationsstrate-

gie handelt, wird auch eingeräumt:61 Weil die Musik der Wiener Komponisten sich zu

diesem Zeitpunkt noch nicht allgemein als Maßstab – als Klassik – etabliert hat, bedarf

58 Ebd., 23.

59 Rudolph Bockholdt: Über das Klassische der Wiener klassischen Musik [1987], in: Ders.: Studien

zur Musik der Wiener Klassiker. Eine Aufsatzsammlung zum 70. Geburtstag des Autors, hg. von

Christian Specht, Bonn 2001, 1-38.

60 Ebd., 5.

61 »Indessen kann dies [die Setzung eines Maßstabs], selbst in Hinsicht der Musik ohne weitere Aus-

einandersetzung, als eine willkührliche Voraussetzung angesehen werden, besonders von denen,

welche die Meinung hegen, die Musik habe seit Beethoven noch einen höheren Aufschwung ge-

nommen; weshalb ich lieber gleich jene [die Bestimmung von Klassik] selbst versuchen will.«

Wendt: Über den gegenwärtigen Zustand der Musik, 2f.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Klassikerfeiern

es einer Darstellung und Begründung der verwendeten Kriterien. Diese sind darauf

abgestimmt, die gegenwärtige musikalische Produktion zu beurteilen. Dass der Fokus

bei der Präsentation der Werke Haydns, Mozarts und Beethovens auf der Instrumen-

talmusik liegt, erklärt sich aus der Skepsis Wendts gegenüber neueren musikalischen

Phänomenen wie etwa Berlioz’ Programmmusik. Wie das hier kurz angerissene Bei-

spiel zeigt, erfüllen Klassikentwürfe immer bestimmte Funktionen – sei es nur die Mi-

nimalfunktion des Maßstabs zur Bewertung einer Reihe von neueren Entwicklungen.

Das jedoch wurde in der älteren Klassikforschung zumeist übergangen.

Eine grundsätzliche Skepsis gegenüber Klassikkonzepten wurde erst in dem Mo-

ment laut, in dem auf ihren ideologischen Hintergrund verwiesen wurde. Dabei ist

entscheidend, dass die Kritik an Funktionalisierungen ausgeübt wurde, die den eigenen

Überzeugungen der Autoren konträr erschienen. Hartmut Stenzel hat am Beispiel der

französischen, deutschen sowie spanischen Rezeptionsgeschichten darauf hingewie-

sen, dass die Konzeptualisierung und Verankerung der jeweils als klassisch geltenden

Epochen weder im 19. noch im 20. Jahrhundert ohne Unbehagen vonseiten der profes-

sionellen Literaturkritik und -wissenschaft aufgenommen worden seien.62 Eine Kritik

des Klassik-Begriffs wäre allerdings mit einer grundsätzlichen Gefährdung des Status

der Literatur in der Gesellschaft einhergegangen. Denn das, was Stenzel als eine fol-

genreiche »opération classicisme« beschreibt, bedeutet nicht nur das Festlegen eines

kulturellen Höhepunkts für Frankreich, Deutschland und Spanien, sondern auch ei-

ne Aufwertung der Literatur insgesamt, die im 19. Jahrhundert zum festen Bestand-

teil der politischen und sozialen Systeme wird. Damit wird klar, warum zahlreiche Li-

teraturwissenschaftler trotz ihrer Skepsis davor zurückschreckten, an den jeweiligen

Klassik-Konzepten zu rütteln und den »sacrificium intellectus«63, wie Stenzel urteilt, in

Kauf nahmen: Eine Kritik an den Klassik-Konzepten hätte auch deren kulturpolitischen

und ideologischen Grundsätze ins Wanken gebracht.

Man könnte deshalb behaupten, dass Klassik-Kritik eine ähnliche Funktionalisie-

rung des Literarischen bzw. Musikalischen impliziert, wie die Konzeptualisierung von

Klassiken: Auch sie sagt immer etwas über die je aktuelle Auffassung von Kunst und

Literatur aus. Das könnte wiederum den radikalen, denunziatorischen Ton der Klassik-

Legendler in den 1970er Jahren erklären, die sich ja selbst als progressive Akteure der

Geschichte verstehen.64 Ähnlich verhält es sich mit Egidius Schmalzriedts Essay Inhu-

mane Klassik, in dem deutlich anti-ideologische Klänge zu vernehmen sind. Der Autor

klagt von vornherein im richterlichen Ton den Klassik-Begriff an als »erstens idealis-

tisch-dogmatisch, zweitens ahistorisch, drittens deshalb unwissenschaftlich und vier-

tens politisch wie pädagogisch gefährlich«65.

62 Hartmut Stenzel: Le »classicisme« français et les autres pays européens, in: Jean-Charles Darmon,

Michel Delon (Hg.): Histoire de la France littéraire, Bd. 2: Classicismes XVIIe-XVIIIe siècle, Paris

2006, 39-78.

63 Ebd., 49.

64 Siehedie Selbstdarstellungen, die allerdings jeglicheVoreingenommenheit abstreiten: Berghahn:

Das andere der Klassik; Hermand: Die Kontroverse um die Klassik-Legende.

65 Schmalzriedt: Inhumane Klassik, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 35

Es ist das Verdienst solcher Ansätze, dass sie dezidiert auf die sukzessiven poli-

tischen Funktionalisierungen der ›Weimarer Klassik‹ in Deutschland aufmerksam ge-

macht haben. Gleichzeitig konnte die Kritik nur deshalb eine so breite Diskussion aus-

lösen, weil zu diesem Zeitpunkt die in den Fokus geratenen ideologischen Hintergrün-

de weiten Gesellschaftskreisen nicht mehr tragbar erschienen. Um es anders zu sagen:

Die Verschränkung von Kunst und Politik im Dienst einer nationalen Ideologie stand

imWiderspruch zum damaligen Anspruch an Literatur undWissenschaft, kritische In-

stanzen innerhalb der Gesellschaft zu sein.

So ist es nicht verwunderlich, dass ein Großteil der Beiträge zur Klassik-Legende

gezielt solche Verschränkungen aufzuspüren suchte, sei es um den Preis der Verein-

fachung. Ein Musterbeispiel liefert Klaus L. Berghahns Aufsatz. Allein der Titel, Von

Weimar nach Versailles, reaktiviert die Sonderwegsthese, indem er einen Bogen vom Ort

der Kunst par excellence zum Bereich der Ideologie spannt. Und obwohl sich Berghahn

in seiner Darstellung der Entstehungsgeschichte der »Klassik-Legende« auf den Zeit-

raum zwischen 1835 (Erscheinen der Literaturgeschichte von Gervinus) und 1883 (Ver-

öffentlichung der Literaturgeschichte von Scherer) beschränkt, wirdmit dem Stichwort

»Versailles« unüberhörbar auf spätere Entwicklungen in der deutschen Geschichte hin-

gewiesen. Damit ist der Klassik-Begriff disqualifiziert:

»Alles in allem: Was lehrt uns diese Skizze zur Entstehung der Klassiklegende im

19. Jahrhundert? Der literarhistorische Epochenbegriff ›deutsche Klassik‹ entstand

zwischen 1835 und 1883 aus nationalemWunschdenken. Eine politisierende Literatur-

geschichtsschreibung formulierte diesen nationalen Mythos, um kulturpolitisch die

Einigung Deutschlands vorzubereiten.«66

Dem wissenschaftlich-neutralen Ausdruck »literarhistorischer Epochenbegriff« steht

in dieser Schlussfolgerung die unwissenschaftlich-tendenziöse »politisierende Litera-

turgeschichtsschreibung« gegenüber. Mehr noch als eine grundsätzliche Skepsis ge-

genüber nationalisierenden Konzepten, die ja kennzeichnend für die gesellschaftlichen

Entwicklungen der 1960er und 70er Jahre ist, bedeutet eine solche Verurteilung der

Literaturwissenschaft und ihrer Akteure eine bewusste Distanzierung von der Wis-

senschaftspraxis der Nachkriegszeit in Deutschland. Die Literaturwissenschaft, für die

Berghahn und seine Mitstreiter sich einsetzen, versteht sich grundsätzlich als gesell-

schaftskritisch. Die Klassik-Kritik der 1970er Jahre in Deutschland dient der Positionie-

rung im wissenschaftlichen und politischen Feld.

Deshalb ist ein Vergleich mit der Kontroverse zwischen Roland Barthes und Ray-

mond Picard im Paris der 1960er Jahre naheliegend. Zwar steht die Deutung des fran-

zösischen classicisme, insbesondere Barthes’ Lektüre der Tragödien von Racine, im Mit-

telpunkt des Disputs zwischen dem bekanntesten Vertreter der Nouvelle critique und

dem Sorbonne-Professor. Es geht unter anderem um die angemessene Sprache beim

Schreiben über klassische Texte. Den eigentlichen Kern der Kontroverse bildet jedoch

66 Berghahn: Von Weimar nach Versailles, 75.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Klassikerfeiern

die Frage nach dem Status von Literatur imWissenschaftssystem, wie Christophe Pro-

chasson herausgearbeitet hat.67

Eine ähnliche Vorgehensweise findet sich im Ansatz von JamesWebster, der 1991 die

erste systematische Kritik des Klassik-Begriffs imBereich derMusikwissenschaft leiste-

te.68 Auch hier geht die Verurteilung des Konzepts ›Wiener Klassik‹ nicht ohne Verein-

fachungen einher. Die Eckpunkte der Argumentation bilden bei Webster die Werke des

Historikers Raphael Georg Kiesewetter und des österreichischen Musikwissenschaft-

lers Guido Adler. Der erste gilt als der Erfinder der Idee einer ›Wiener Schule‹, die er

in seiner Geschichte der europäisch-abendländischen oder unsrer heutigenMusik wie folgt ein-

führt:

»Manmuss […] jene Beiden [Haydn undMozart] als Stifter einer neuen Schule bezeich-

nen, welcheman die deutsche oder (vielleicht richtiger, weil eben in Deutschland zeit-

her ein Nebenzweig, eine Secte, entstanden ist, welche sich gern diesen Namen beile-

gen lässt), die ›Wiener Schule‹ nennen mag.«69

Während Finscher, der diese Passage in seinen Aufsätzen ebenfalls zitiert, nur am Ran-

de auf die in Klammern gesetzte Abgrenzungsgeste Kieswetters gegenüber der »deut-

schen Schule« eingeht,70 ist sie für Webster Anlass zur radikalen Distanzierung: »The

fateful concept of a ›Vienna School‹ centering around Haydn and Mozart thus arose

in conservative opposition to contemporary nationalistic and progressive trends.«71

In dieser Darstellung steht Kiesewetter – und mit ihm der Begriff der ›Wiener Schu-

le‹ – eindeutig auf der ›falschen‹ Seite der Musikgeschichte.Websters Ideologievorwurf

ist jedoch weniger gegen die kulturpolitischen Hintergründe der 1830er Jahre (»natio-

nalistische Tendenzen« werden offenbar positiv bewertet), als gegen die konservative

Haltung des Musikhistorikers gerichtet.

Das bestätigt sich in der Folge. Die nächste Etappe in der Entwicklung des »unheil-

vollen Konzepts« einer ›Wiener Klassik‹ bilden die Arbeiten Guido Adlers zu Beginn des

20. Jahrhunderts. Konsequenterweise wird auch hier die Funktionalisierung der Musik

des 18. Jahrhunderts als regressiv gewertet:

»Adler was motivated not only by local patriotism, and the usual academic procedure

of legitimizing one’s chosen repertory by making large claims for is cultural value, but

67 Christophe Prochasson: Les espaces de la controverse. Roland Barthes contre Raymond Picard: un

prélude à Mai 68, in: Mil neuf cent. Revue d’histoire intellectuelle, Bd. 25, 2007, 141-155.

68 James Webster: Haydn’s »Farewell« Symphony and the idea of classical style: through-compositi-

on and cyclic integration in his instrumental music, in: Notes, Bd. 49, Nr. 3, 1993, 345-357. Vgl. den

Kommentar von Ludwig Finscher: Art. Klassik, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart: allge-

meine Enzyklopädie der Musik, 2., neubearbeitete Aufl., Kassel, New York 1994, Sp. 224-240, hier

Sp. 232.

69 Raphael Georg Kiesewetter: Geschichte der europäisch-abendländischen oder unsrer heutigen

Musik: Darstellung ihres Ursprunges, ihres Wachstumes und ihrer stufenweisen Entwicklung; von

dem ersten Jahrhundert des Christentums bis auf unsre Zeit, Leipzig 1834, 96.

70 Ludwig Finscher: Haydn, Mozart und der Begriff der Wiener Klassik, in: Carl Dahlhaus (Hg.): Die

Musik des 18. Jahrhunderts, Laaber 1985, 232-239; Finscher: Art. Klassik, Sp. 229.

71 Webster: Haydn’s »Farewell« Symphony and the idea of classical style, 351.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 37

by the need to defend Vienna’s historical role as the stylistic milieu in which ›Classi-

cal style‹ has arisen, against Hugo Riemann’s rival claims on behalf of the ›Mannheim

school‹. In addition – we are in the first decade of this century – the ›Viennese Classics‹,

which had in the meantime become the greatest representatives of the entire West-

ernmusical tradition, were nowmade to function as bulwarks against the encroaching

downfall represented by modernism and atonality.«72

Die Argumentation folgt einer Logik der Steigerung: Von harmlosen politischen Beweg-

gründen (dem Wiener Lokalpatriotismus) und persönlichen Motivationen (der Beför-

derung der eigenen Karriere) geht es über zur wissenschaftspolitischen Strategie und

der Abgrenzung gegenüber konkurrierenden Tendenzen in der Musikwissenschaft. Die

Verurteilung gipfelt in der Herausarbeitung eines ideologischen Hintergrunds für die

Konzeptualisierung der ›Wiener Klassik‹ bei Adler: Mit seiner konservativen Haltung

gegenüber dem, was bis heute in der Musikgeschichte als der entscheidende Moderni-

sierungsschub gilt (der Schritt von einer tonalen zu einer atonalen Kompositionsweise

im Umfeld Arnold Schönbergs), steht Adler ähnlich wie Kiesewetter auf der ›falschen‹

Seite der Geschichte.

Insofern bleibt Webster mit seiner Kritik am Klassik-Begriff einer fortschrittsgläu-

bigen Geschichtsauffassung verpflichtet, die die Musikgeschichte als eine stete Pro-

gression und Überwindung von regressiven Tendenzen sieht. Die Vereinfachung der

Positionen sowohl Kiesewetters als auch Adlers wird dabei in Kauf genommen. Die

vonWebster eingenommene Perspektive gründet jedochweniger auf politischen Vorbe-

halten denn auf – nur vermeintlich objektiven – historiografischen Argumenten.Wenn

Anselm Gerhard noch im Jahr 2000 im Hinblick auf die literaturwissenschaftliche Dis-

kussion des Klassik-Begriffs moniert, dass »von einer solchen grundsätzlichen Proble-

matisierung eines diffusen ›Klassik‹-Begriffs […] für die Musikwissenschaft […] kaum

in Ansätzen die Rede sein« kann,73 ist nur die halbe Wahrheit gesagt. Den Ansatz

Websters, obwohl er ihm bekannt gewesen seinmuss, zitiert Gerhard in seinem Aufsatz

nicht: Gut möglich, dass ihm die reine Ideologiekritik in der Klassik-Diskussion um die

Jahrtausendwende nicht mehr tragbar erscheint.

1.3.3 Historisierung 2: Spezifizierung der Epochenbezeichnung

Während die rezeptionsgeschichtliche Perspektive den Klassik-Begriff fragwürdig er-

scheinen lässt, führt die gleichzeitige Beschäftigung mit den jeweils als klassisch gel-

tenden Epochen zu Transformationen im Gebrauch der Terminologie. Die »radikale

Historisierung«, die Mandelkow als das Charakteristikum der Klassik-Forschung seit

den 1970er Jahren sieht, meint zugleich eine Fokussierung auf den eigentlichen Gegen-

stand der Untersuchung, unabhängig von seinen sukzessiven Funktionalisierungen. Es

wird dabei nach möglichst präzisen Kriterien gesucht, um den Gebrauch des Epochen-

begriffs zu begründen.

72 Ebd.

73 Gerhard: Zwischen ›Aufklärung‹ und ›Klassik‹, 41.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Klassikerfeiern

Im Anschluss an die Forderung von Grimm und Hermand in der Einleitung zur

Klassik-Legende wurde im Bereich der Germanistik der weite und vage Epochenbegriff

›Deutsche Klassik‹ neu evaluiert und von einer eng gefassten Vorstellung vonWeimarer

Hoch- bzw. Hofklassik abgelöst,74 die das Jahrzehnt der publizistischen Zusammenar-

beit zwischen Goethe und Schiller in den Jahren 1794 bis 1805 umfasst. Dieser zeitlichen

wie auch räumlichen Eingrenzungwurde,wie GrimmundHermand bekräftigen, schon

durch Studien zu anderen literarischen und kulturellen Tendenzen der Zeit um 1800,

wie etwa der jakobinischen Literatur, der Weg geebnet;75 sie beförderte in der Folge ei-

nen differenzierteren Zugang zu bisher wenig beachteten Phänomenen, beispielsweise

der sogenannten Berliner Klassik.76 Die Übermacht der ›Weimarer Klassik‹ in der Zeit

um 1800 wurde durch diese Pluralisierung der Perspektiven zwangsläufig relativiert.

Der überzeitliche und universelle Geltungsanspruch, der Klassiken zugeschrieben

wird, wurde zugleich durch die inhaltlichen Bestimmungen eingeschränkt. Wenn

Grimm und Hermand beispielsweise die Einheit der Epoche in einem sozialhistori-

schen Aspekt, nämlich der Weimarer Hofkultur, begründet sehen und demzufolge

die Texte Goethes und Schillers als Flucht vor den politischen Wirren der Zeit und

Produkt eines adligen Lebensstils lesen, dann grenzen sie ihren Gültigkeitsbereich klar

ein.77 So scheint es widersprüchlich, die Werke der Weimarer Schriftsteller in eine

Diskussion um moderne Auffassungen von Republik und Demokratie einzubringen.

Aber auch wenn ein ästhetisches Programm, etwa die scharfe Trennung von Kunst und

Wirklichkeit, wie sie Schiller 1794 in den Horen formuliert, als das eigentliche Spezifi-

kum der ›Weimarer Klassik‹ definiert wird, wird ihr Vorbildcharakter eingeschränkt.

Das ist der Grund, weshalb Karl Otto Conrady im betont affirmativen Umgang mit

den Texten Schillers und Goethes in der Gegenwart die Gefahr einer Verklärung sieht

und vor einer »Remythologisierung von Angeboten der Klassik« warnt.78 Wie beide

Beispiele zeigen, geht jede noch so gut begründete Neubestimmung des Epochen- als

Stilbegriffs nicht ohne die gleichzeitige Abschwächung, wenn nicht gar die Aushöhlung

des Begriffs ›Klassik‹ einher.

Bildet sich im Fall der deutschen Literaturwissenschaft das Bewusstsein für die Plu-

ralität der als klassisch geltenden Epoche aus einer Neubewertung des Klassik-Begriffs

heraus, so kann – vereinfachend dargestellt – für die französische Literaturwissen-

schaft und die Musikwissenschaft von einem umgekehrten Prozess ausgegangen

werden. Die Historisierung ist dann nicht das Ergebnis der Reevaluierung der jewei-

ligen Klassik-Konstrukte, sie ist vielmehr Anlass für ihre Kritik. Es geht dabei um die

Erkenntnis, dass die Kategorien ›Klassik‹ und ›classicisme‹ unzulänglich sind, wenn

man sich der historischen Wirklichkeit hinter den so benannten Epochen nähern will.

Kurz: Klassik-Konstrukte verdecken mehr, als sie sichtbar machen. Das gilt einerseits

74 Grimm, Hermand (Hg.): Die Klassik-Legende, 10.

75 Vgl. Jost Hermand: Von deutscher Republik. 1775-1795, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1968.

76 Vgl. Conrad Wiedemann: Weimar? Aber wo liegt es? Über Größenphantasien im Weimar und Je-

na der klassischen Zeit, in: Dieter Burdorf, Stefan Matuschek (Hg.): Provinz und Metropole. Zum

Verhältnis von Regionalismus und Urbanität in der Literatur, Heidelberg 2008, 75-101.

77 Grimm, Hermand (Hg.): Die Klassik-Legende, 12.

78 Karl Otto Conrady: Eine neue Klassik-Legende? [1991], in: Ders.: Klärungsversuche. Essays zu Lite-

ratur und Zeitgeschehen, München 2005, 93-106, hier 97.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 39

für die normativen Vorstellungen, die der Klassik-Begriff mit sich führt; andererseits

betrifft es die notwendige Selektion, die jedes Epochenkonstrukt impliziert.

Die normative Musterfunktion, die Vorstellungen von Klassik erfüllen, hat zur Fol-

ge, dass auf spezifische Aspekte innerhalb der literarischen oder künstlerischen Pro-

duktion klassischer Autoren fokussiert und dabei weitere, nebensächlich oder gar kon-

trär erscheinende Aspekte ausgespart werden. Das gilt im hohen Maß für die Musik-

wissenschaft, die den Begriff lange mit der Idee von Formvollendung verbunden hat:

Die Wiener Klassiker sind diejenigen Komponisten, die für beinahe alle musikalischen

Gattungen Muster festgelegt haben. Nach diesen Mustern lässt sich die gesamte mu-

sikalische Entwicklung des 19., zum größten Teil auch des 20. Jahrhunderts verstehen.

Noch zu Beginn der 1970er Jahre versucht Charles Rosen mit seiner breit rezipierten

Studie zur Musik Haydns, Mozarts und Beethovens unter dem Titel The classical style

diese Auffassung zu begründen.79 Seine Definition der Sonatenhauptsatzform als aus-

geglichene und dynamische kompositorische Struktur liefert ein folgenreiches analy-

tisches Raster, um das Innovationspotenzial der Wiener Komponisten, aber auch aller

späteren musikgeschichtlichen Phänomene herauszustellen.

Obwohl Rosen bemüht ist, alle Aspekte des musikalischen Schaffens Haydns, Mo-

zarts und Beethovens in sein Verständnis des »klassischen Stils« zu integrieren und

damit ein kohärentes Bild der Musikpraxis der Zeit liefert, geht die Konzentration auf

das Strukturbewusstsein der drei Komponisten mit einer Komplexitätsreduktion ein-

her, die die Gesamtkonzeption angreifbar macht. So drückt Gerhard seine Irritation

darüber aus, dass ein evident erscheinendes Deutungsmuster wie dasjenige derWiener

Klassik selbst im post-nationalen Zeitalter daran scheitere, die »verwirrende und über-

reiche Vielfalt«80 der Musik des 18. Jahrhunderts wahrnehmbar zu machen. Die inhalt-

liche Spezifizierung im Sinne einer Übereinstimmung von Epochen- und Stilbegriff,

die sich im Begriff des »Wiener klassischen Stils« vielleicht noch am überzeugendsten

gestaltet, reduziert also zugleich den möglichen Geltungs- und Anwendungsbereich.

Der Schritt von der Konzeptualisierung zur Historisierung ist kennzeichnend für

die französische Literaturwissenschaft.Der classicismewird dort – in Anlehnung an Per-

raults Rede vom »Siècle de Louis le Grand« und Voltaires Siècle de Louis XIV  – zumeist

mit dem 17. Jahrhundert als Ganzem identifiziert. Anders als die später entstandenen

Konzepte von Weimarer oder Wiener Klassik, die im Vergleich als prekäre Konstrukte

erscheinen, bildet der französische classicisme einen stabilen diskursiven Gegenstand,

in dem die Übereinstimmung von Epoche und Stil durch die starke Rückbindung an die

Antike (Klassizismus) und die zeitgenössische Formulierung und Institutionalisierung

eines sprachlichen und ästhetischen Normkatalogs historisch belegt sind. Auch das im

17. Jahrhundert immer wieder betonte Bewusstsein für das Schaffen einer Nationallite-

ratur im Sinne der translatio studii trägt zur Einheit des Gesamtbildes bei. Mehr als im

Fall der Weimarer und Wiener Klassiken gründet der classicisme auf einer Affirmation

von Klassizität, sodass trotz aller Vorbehalte der Begriff bis heute in seiner Gültigkeit

aktualisiert und bestätigt wird.81

79 Charles Rosen: The classical style. Haydn, Mozart, Beethoven, New York 1971.

80 Gerhard: Zwischen ›Aufklärung‹ und ›Klassik‹, 53.

81 Genétiot: Le classicisme, 62.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Klassikerfeiern

Werden bis etwa Mitte des 20. Jahrhunderts dissonante Elemente, die dem Ge-

samtkonzept widersprechen (wie die Literatur der Libertins) als »Kehrseite des clas-

sicisme«82 ausgegrenzt, beginnt mit US-amerikanischen Publikationen zur Funktion

der Rhetorik83 sowie der Beschäftigung mit bisher als nebensächlich betrachteten Phä-

nomenen wie der préciosité oder der galanterie und schließlich der Reevaluierung des

Verhältnisses zwischen classicisme und Barock ein Aufbrechen des klassischen Paradig-

mas. Der Begriff ›classicisme‹ integriert mehr undmehr die historische Vielschichtigkeit

des 17., zuweilen sogar des 18. Jahrhunderts. Was in der Literaturgeschichtsschreibung

lange Zeit als monolithischer Block präsentiert wurde, soll nun in seiner Diversität dar-

gestellt werden. Die Verwendung der Pluralform ›classicismes‹ bietet eine Möglichkeit,

diesem neuen Erscheinungsbild gerecht zu werden.84 Dies hat jedoch eine ähnliche

Verschiebung des Begriffes zur Folge wie im Fall der ›Weimarer Klassik‹: Die Ausdeh-

nung dessen, was mit ›classicisme‹ gemeint ist, lässt die Terminologie beliebig erschei-

nen. Schließlich könnte, zumal in europäischer Perspektive, genauso gut von einer Epo-

che des Barocks die Rede sein. Die Aufwertung des Barocks in der französischen Lite-

raturwissenschaft lässt solche Fragestellungen erneut in den Vordergrund treten.85

Die Historisierung der Klassik-Forschung, sei es in rezeptionsgeschichtlicher oder

terminologischer Perspektive, hat eine Relativierung des Klassik-Begriffs zur Folge ge-

habt. Entweder er erscheint als ideologisch belastet oder als beliebig besetzbar, nicht

selten beides zusammen. Welche möglichen Verwendungen bleiben dann noch übrig?

Eine radikale Entscheidung bildet der gänzliche Verzicht auf die Kategorie der Klas-

sik – zumindest im Hinblick auf die Neuzeit. Diesen Schritt versucht beispielsweise

James Webster durchzusetzen, indem er für den Gebrauch von alternativen Epochen-

bezeichnungen plädiert. Anstelle der herkömmlichen »Wiener Klassik« schlägt er den

(vermeintlich) neutraleren Begriff »Erste Wiener Moderne« vor.86 Zwar wird die Musik

der Zeit um 1800 damit von ihrem ideologischen Ballast befreit, doch ist fraglich, ob

der terminologische Wechsel allein etwas am Klassiko-Zentrismus der Musikwissen-

schaft ändern kann. Auch in der französischen Literaturwissenschaft wurde zuweilen

82 Der Ausdruck geht auf eine Studie von 1924 mit dem Titel L’Envers du Grand siècle. Etude historique

et anecdotique zurück. Der Autor, Félix Gaiffe, versucht darin dem Mythos eines glorreichen, tu-

gendhaften und christlichen Jahrhunderts Ludwigs XVI. entgegenzuwirken, indem er auf seine

Schattenseiten – u.a. den libertinage – aufmerksammacht. Vgl. Jean-Pierre Cavaillé: Les libertins.

L’envers du grand siècle, in: Les Cahiers du Centre de Recherches Historiques (Quelques »XVIIe siè-

cle«: Fabrications, usages et réemplois), Nr. 28-29, 2002, online unter https://journals.openedition

.org/ccrh/842

83 Vgl. Emmanuel Bury: De la rhétorique classique au classicisme rhétoricisé: les leçons américaines

(1950-1980), in: Revue d’histoire littéraire de la France, Bd. 107, Nr. 2, 2007, 331-345.

84 Richtungweisend ist die von Georges Forestier und Jean-Pierre Néraudau organisierte Tagung von

1991: Georges Forestier, Jean Pierre Neraudau (Hg.): Un classicisme ou des classicismes? Pau 1995.

Der Vorschlag wird von Darmon und Delon übernommen und auf das 18. Jahrhundert ausgewei-

tet: Jean-Charles Darmon, Michel Delon (Hg.): Histoire de la France littéraire, Bd. 2: Classicismes.

XVIIe-XVIIIe siècle, Paris 2006.

85 Vgl. u.a. Jean-Claude Vuillemin: Épistémè baroque: le mot et la chose, Paris 2013.

86 James Webster: Die ›Erste Wiener Moderne‹ als historiographische Alternative zur ›Wiener Klas-

sik‹, in: Gernot Gruber (Hg.): Wiener Klassik. Ein musikgeschichtlicher Begriff in Diskussion, Wien

2002, 75-92.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842
https://journals.openedition.org/ccrh/842


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 41

der Versuch unternommen, auf die Epochenbezeichnung ›classicisme‹ zugunsten einer

Einordnung in Jahrhunderte zu verzichten.87 Abgesehen davon, dass scheinbar objekti-

ve Kategorien wie Jahrhunderte historiografische Konstrukte bilden,88 bleibt die Frage

offen, ob es erstens möglich und zweitens angebracht ist, durch eine einfache Begriffs-

änderung die gesamte Rezeptionsgeschichte zu überbrücken und so eine (vermeintlich)

direkte Verbindung zum Gegenstand selbst herzustellen.

Eine Alternative bietet die Neutralisierung der Epochenbezeichnungen, die dann

nur noch aus Konvention eine bestimmte Epoche der Literatur- bzw. Musikgeschich-

te bezeichnen.89 Ulrich Schulz-Buschhaus bezeichnet diese Verwendung des Klassik-

Begriffs als »post-nationale Bescheidenheitsformel«90. Man könnte auch von einem

autonom funktionierenden Zeichen, einem Epochennamen ohne signifikanten Inhalt

sprechen. Die Herausforderung liegt dann in derMarkierung dieses Bedeutungsverlus-

tes, beispielsweise durch die Verwendung von Anführungszeichen. Eine solche Distan-

zierung unterstreicht jedoch mehr das Unbehagen als sie Klarheit schaffte, wie Jean-

Charles Darmon für die französische Literaturwissenschaft feststellt:

»›Classique‹, ›classicisme‹: l’adjectif et le substantif suscitent aujourd’hui bien des ré-

ticences, qui se manifestent de manière récurrente dans le discours critique par leur

mise entre guillemets. Comme s’il s’agissait de recourir quandmême à cette catégorie

tout en la maintenant à une certaine distance – mais à quelle distance au juste? Com-

me si l’on voulait rappeler que le terme fait difficulté et qu’une épaisse sédimentation

d’idées reçues léguées par une longue histoire en rendent l’usage délicat, sans pour

autant se résoudre à y renoncer.«91

Obwohl es Konsens ist, dass die Begriffe ›Klassik‹ und ›classicisme‹ mehr verschleiern,

als sie erklären, werden sie aus Gewohnheit oder aus Verständigungsgründen nach

wie vor gebraucht – und gleichzeitig zurückgewiesen. Jede Verwendung des Klassik-

Begriffs bedarf der Rechtfertigung. Der Frühjahrsputz, der für den oben zitierten Cal-

vino Voraussetzung jeder privaten Klassiker-Lektüre ist, muss auch in der Fachwissen-

schaft immer aufs Neue wiederholt werden.

1.3.4 Klassik(er) in der Kanondebatte

Die andere Tendenz, die Mandelkow als kennzeichnend für das Klassikverständnis der

letzten Jahrzehnte bezeichnet, ist eine »Demokratisierung«.92 Damitmeint er eine Aus-

87 Vgl. etwa den Band zum 17. Jahrhundert in der ReiheHistoire de la littérature française: Odile Biyidi:

XVIIe siècle. 1600-1699, Paris 1987.

88 Vgl. Alain Corbin: L’invention du XIXe siècle, Paris 1999-2002.

89 So etwa bei Cornelia Zumbusch, die dasWort »Klassik« zwar im Titel ihrer Studie verwendet, in der

Einleitung aber die Intention bestreitet, den »umstrittenen literatur-historischen Epochenbegriff

[…] reinstallieren« zu wollen. Cornelia Zumbusch: Die Immunität der deutschen Klassik, Berlin

2012, 19.

90 Ulrich Schulz-Buschhaus: Klassik zwischen Kanon und Typologie. Probleme um einen zentralen

Begriff der Literaturwissenschaft, in: Arcadia, Bd. 29, 1994, 67-77, hier 67.

91 Darmon: Le classicisme et ses évidences problématiques, 2.

92 Mandelkow: Gegenwart und Vergangenheit eines deutschen Mythos [1999], 179.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Klassikerfeiern

weitung des Begriffs auf Autoren und Werke, die im Hinblick auf Epoche und Stil ge-

meinhin nicht als klassisch gelten. Mandelkow sieht diese Tendenz in der 1981 initiier-

ten Bibliothek deutscher Klassiker illustriert. Das Programm des eigens für diese Samm-

lung gegründetenDeutschen Klassiker Verlags soll all jeneWerke umfassen, die »für das

Gedächtnis der Sprachgemeinschaft zu Maßstäben geworden sind«93 – kurz: die Wer-

ke des deutschen Literaturkanons. Ein solches Verständnis von Klassik als der Sum-

me von verbindlichen Texten der National- bzw. Weltliteratur hat sich nicht erst in

den 1980er Jahren herausgebildet, sondern ist fester Bestandteil der Verlagssprache,

spätestens seit dem sogenannten »Klassikerjahr« 1867.94 Mandelkows Befund der »De-

mokratisierung« beschreibt also eher eine Entwicklung im literaturwissenschaftlichen

Sprachgebrauch, die man als eine Annäherung an die Verlags- und Alltagssprache zu-

sammenfassen kann. In der Literaturwissenschaft war seit den 1980er Jahren immer

seltener von (deutscher bzw. Weimarer) ›Klassik‹ und immer häufiger von ›Klassikern‹

überhaupt die Rede. Je mehr die Bezeichnung ›klassisch‹ in der literaturwissenschaftli-

chen Diskussion an Spezifik verlor, desto mehr wurde sie also synonymmit ›kanonisch‹

gebraucht.95 Die Klassiker sind dann so etwas wie die Inhalte des Kanons.

Damit geriet die Kategorie des Klassischen in den Strudel der Kanondebatte, die

nach einer ersten revisionistischen Phase in den 1960er und 70er Jahren Ende der 80er

erneut virulent wurde. Die Zeitresistenz von bestimmten kulturellen Gegenständen

wurde zu diesem Zeitpunkt Institutionalisierungsmechanismen zugeschrieben: Damit

Texte dauerten, erklärten Aleida und Jan Assmann, bedürfe es »Wächter der Traditi-

on«, also »gesellschaftlicher Institutionen, die mit der Herstellung der Permanenz be-

fasst sind«96. Diese Institutionen sind zuständig für Zensur (d.h. Auswahl), (Text-)Pfle-

ge (d.h. Überlieferung) und Sinnpflege (d.h. Deutung und Interpretation) von den von

einer Gesellschaft als erhaltenswert erachteten Gegenständen.

Aleida und Jan Assmann halten sich bei der Bewertung dieses Kanonisierungspro-

zesses zurück: »Über seine [des Kanons] Nützlichkeit oder Gefährlichkeit läßt sich nicht

pauschal entscheiden. Wir werden ihn in jedem besonderen Fall nach der Freiheit zu

93 Gottfried Honnefelder: Warum Klassiker? Zur Eröffnung der Bibliothek deutscher Klassiker, in:

Ders. (Hg.): Warum Klassiker? Ein Almanach zu Eröffnungsedition der Bibliothek deutscher Klas-

siker, Frankfurt a.M. 1985, v-xi, hier viif.

94 Vgl. Birgit Sippel-Amon: Die Auswirkung der Beendigung des sogenannten Verlagsrechts am

9.11.1867 auf die Editionen deutscher »Klassiker«, in: Archiv für Geschichte des Buchwesens, Bd. 14,

1973, Sp. 350-415.

95 Vorschläge zur Differenzierung von Klassik und Kanon wurden u.a. von Hans Ulrich Gumbrecht,

Ulrich Schulz-Buschhaus sowie Jan Assmann vorgelegt. Davon hat sich aber keiner dauerhaft eta-

bliert. Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht: »Phönix aus der Asche« oder: VomKanon zur Klassik, in: Aleida

Assmann, Jan Assmann (Hg.): Kanon und Zensur. Beiträge zur Archäologie der literarischen Kom-

munikation II, München 1987, 284-299; Schulz-Buschhaus: Klassik zwischen Kanon und Typologie;

Jan Assmann: Kanon und Klassik in allgemeiner und musikwissenschaftlicher Hinsicht, am Bei-

spiel Georg Friedrich Händels, in: Klaus Pietschmann, Melanie Wald-Fuhrmann (Hg.): Der Kanon

der Musik: Theorie und Geschichte: ein Handbuch, München 2013, 101-118.

96 Jan Assmann, Aleida Assmann: Kanon und Zensur als kultursoziologische Kategorien, in: Dies.

(Hg.): Kanon und Zensur. Archäologie der literarischen Kommunikation II, München 1987, 7-27,

hier 11.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 43

messen haben, die er zu geben, und der Zwangslage, die er zu überwinden vermag.«97

Mit dieser Schlussbemerkung weisen die Autoren aber auf die kritische Perspektive,

die die Kanondiskussion zu diesem Zeitpunkt im Wesentlichen bestimmt. Denn, so

bemerkt Aleida Assmann wenige Jahre später: »Die Kanonfrage wird heute vorwiegend

von denen angestoßen, die entdeckt haben, daß sie aus ihm ausgeschlossen sind.«98

Durch die Fokussierung auf die Institutionen des Kanons wird darauf hingewiesen,

dass Kanon immer etwas mit Macht zu tun hat, was auch der Titel des Sammelbands

(Kanon Macht Kultur), in dem Assmanns Aufsatz erscheint, unterstreicht: Kanon ist in-

stitutionalisierte Macht. Der Kanon – darauf haben u.a. die gender und race studies auf-

merksam gemacht – ist das Ergebnis einer kulturellen Hegemonie (in der Regel von

weißen Männern).

Diese Perspektive führt im Extremfall dazu, jede Form des Umgangs mit kanoni-

sierten Gegenständen als Ausdruck von Machtverhältnissen zu sehen. Das wird in Re-

nate von Heydebrands Zusammenfassung des Bands deutlich. Die Autorin spricht zwar

die Notwendigkeit an, nicht nur die Mechanismen der Kanonbildung zu untersuchen,

sondern auch die kulturelle Praxis des Kanons im Blick zu haben. Doch sieht sie diese

kulturelle Praxis nur als zweite und dritte Stufe in einem Kanonbildungsprozess, also

in einem Abhängigkeitsverhältnis zum eigentlichen Kanon:

»Die Forschung zu Kanonbildungsprozessen […] beschränkt sich oft darauf, die Absich-

ten der Kanonisierung von Autoren, Werken, Stilen u.a. und die Entwürfe von Kano-

nes – nur die erste Stufe von Kanonbildung – nachzuweisen, ohne gleichzeitig zu über-

prüfen, ob sich als zweite Stufe eine pädagogische Kanonsozialisation anschließt und

als dritte Stufe das Ziel der Kanonisierung auch erreicht, der Geltungsanspruch durch-

gesetzt worden ist. Ist das eine über die Rekonstruktion vonDiskursenmöglich,müßte

das andere […] durch die viel schwierigere empirische Forschung geschehen.«99

Der gesellschaftliche Gebrauch von Klassikern (d.h. hier der Inhalte des Kanons) kann

demzufolge nur Zeichen des Erfolgs oder Misserfolgs von Kanonisierungsprozessen

sein, die ja selbst Ausdruck von kulturellen Machtverhältnissen sind. Im Zuge der Ka-

nondebatte standen Klassiker also erneut unter Ideologieverdacht: Ihre kulturelle Prä-

senz wurde als Ausdruck einer männlichen, eurozentrischen Hegemonie interpretiert.

Das funktional-partikularistische Verständnis des Klassischen, das dieser Studie

zugrunde liegt, soll es ermöglichen, den Unterschied zwischen Kanon und Klassik

zu schärfen und zur Analyse von kulturellen Praktiken zu gebrauchen.100 Kanon

wird – wie auch in der Kanonforschung – als das institutionell Gesetzte bestimmt: Das

97 Ebd., 25.

98 Aleida Assmann: Kanonforschung als Provokation der Literaturwissenschaft, in: Renate von

Heydebrand (Hg.): KanonMacht Kultur. Theoretische, historische und sozialeAspekte ästhetischer

Kanonbildung, Stuttgart 1998, 47-59.

99 Renate von Heydebrand: Kanon Macht Kultur – Versuch einer Zusammenfassung, in: Dies. (Hg.):

Kanon Macht Kultur. Theoretische, historische und soziale Aspekte ästhetischer Kanonbildungen,

Stuttgart, Weimar 1998, 612-625.

100 Vgl. dazu ausführlicher das Kapitel »Zum Verhältnis von Klassik und Kanon«, in: Paula Wojcik:

Theorie der Klassik.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Klassikerfeiern

Kanonische unterliegt Entscheidungsprozessen, es bedarf also (institutioneller) Akteu-

re, die es als solches deklarieren. Der Kanon zeichnet sich durch seine Stabilität aus:

Was einmal kanonisiert wurde (durch Verschriftlichung, Edition, Archivierung, akade-

mische Forschung etc.) bleibt für die Gesellschaft verfügbar. Um etwas aus dem Kanon

zu löschen, bedarf es umgekehrt auch immer einer institutionell durchgeführten

Revision.

Klassik dagegen bezeichnet den tatsächlichen Gebrauch von kulturellen Gegenstän-

den und zeichnet sich durch ihre grundsätzliche Dynamik aus. Sie kann tatsächlich

das meinen, was von Heydebrand die zweite und dritte Stufe im Kanonbildungspro-

zess nennt: Klassik bezeichnet dann die kulturelle Praxis des Kanons (des institutionell

Vorgegebenen) in unterschiedlichen gesellschaftlichen Bereichen (etwa Schule, künst-

lerische Praxis). Wenn man aber zwischen Kanon als dem institutionell Gesetzten und

Klassik als kultureller Praxis trennt, geraten auch umgekehrte Prozesse in den Blick.

Oft geht nämlich die kulturelle Praxis der eigentlichen Kanonisierung voraus – als Bei-

spiel könnte man all jene Phänomene der Popkultur anführen, die schon lange ihre

Klassiker hatten, aber erst deutlich später institutionell anerkannt und dadurch stabi-

lisiert wurden.101 Mit Klassik und Kanon werden also zwei unterschiedliche Sachver-

halte beschrieben: einerseits der tatsächliche Umgang mit kulturellen Gegenständen,

andererseits ihre Festlegung durch institutionelle Akteure. In manchen Fällen können

sie übereinstimmen; öfter weichen sie allerdings voneinander ab.

1.4 Klassik als Diskurs

1.4.1 Formen des Klassikerdiskurses

Befasst man sich mit dem Klassischen am Klassiker, dann tritt nicht der Kern, sondern,

um mit Calvino zu sprechen, die ihn umschwebende Staubwolke in den Vordergrund.

Oder, weniger metaphorisch ausgedrückt, die Summe an diskursiven Ereignissen, die

ihn als solchen erscheinen lassen. Klassiker sind im foucaultschen Sinn ein diskursives

Phänomen: Sie sind das, was als klassisch deklariert bzw. so präsentiert oder gebraucht

wird.

Der Diskursbegriff ist hier weit gefasst. Ermeint nicht lediglich sprachliche Erzeug-

nisse, sondern umfasst auch visuelle oder materielle Präsentationen sowie Handlungs-

schemata,102 kurz: alle Formen des Gebrauchs von Kulturgütern bzw. der Bezugnahme

auf sie. Dazu gehören historisch-kritische Gesamtausgaben ebenso wie industriell her-

gestellte Konterfeis, das künstlerisch-produktive Rewriting von älteren Texten ebenso

101 Zu Kanonisierungs- und Klassizisierungsprozessen im Jazz vgl. Hannes Höfer: Transatlantischer

Klassiker-Transfer: VonderMoritat vonMackieMesser zum Jazz-StandardMack theKnife, in: Paula

Wojcik et al. (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis. Funktional, intermedial, transkulturell, Berlin 2019,

477-501.

102 ZurUnterscheidung vonDiskursivemundNicht-Diskursivem inderDiskursforschung vgl. Silke van

Dyk, Antje Langer et al.: Discourse and beyond? ZumVerhältnis von Sprache,Materialität und Pra-

xis, in: Johannes Angermuller,MartinNonhoff et al. (Hg.): Diskursforschung. Ein interdisziplinäres

Handbuch, Bd. 1: Theorien, Methodologien und Kontroversen, Bielefeld 2014, 347-363.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 45

wie die Errichtung von Denkmälern. All diese Präsentations- und Gebrauchsformen

tragen dazu bei, ihren Gegenstand als Klassiker zu konstituieren, d.h. ihm für die je-

weiligen Praxisbereiche Relevanz zu attestieren. Diese weite Auffassung des Diskursbe-

griffs ermöglicht es, eine wesentliche Eigenschaft des Phänomens zu fassen, nämlich

seine Hybridität. Der Klassikerdiskurs lässt sich nicht auf eine Form von Spezialdis-

kurs reduzieren.103 Es handelt sich um ein mehrschichtiges Phänomen, das aus unter-

schiedlichen gesellschaftlichen Praxisbereichen hervorgeht.

Man kann idealtypologisch vier gesellschaftliche Praxisbereiche bestimmen, in

denen Klassiker gebraucht – d.h. produziert und/oder bewahrt – werden: die künstle-

rische und literarische Produktion, die Wissenschaft, die Ideologie, die Alltagskultur.

Diesen Bereichen korrespondieren je eigene Diskursivitäten: der Kunstdiskurs, der

Spezialdiskurs, der kulturpolitische Diskurs und der Breitendiskurs. Für jede Diskurs-

form kann ein idealtypischer Adressatenkreis definiert sowie Medien der Verbreitung

ausgemacht werden. Die vier Diskursformen unterscheiden sich aber vor allem im

Hinblick auf die Funktionen, die Klassiker darin erfüllen: Im Kunstdiskurs dienen

Klassiker der Verortung des eigenen Schaffens; im Spezialdiskurs erfüllen sie eine Ex-

emplaritätsfunktion; im kulturpolitischen Diskurs werden sie als Autorität eingesetzt;

im Breitendiskurs werden sie als Distinktionsmerkmal gebraucht. Der Bildungsdiskurs

wird dabei nicht als eigenständige Diskursform behandelt, sondern als eine Mischform

zwischen Spezial- und kulturpolitischem Diskurs.

Die Typologie ist in der unten stehenden Tabelle zusammengefasst. Im Folgenden

werden die Funktionen von Klassikern in den einzelnen Diskursformen erläutert und

an Beispielen aus den Bereichen der Literatur und derMusik veranschaulicht. Anschlie-

ßend soll eine sechste Diskursform erwogen werden, die im Kontext von Jubiläen eine

wichtige Rolle spielt: der Klassiker-Metadiskurs, der den Gebrauch von Klassikern und

den Klassikerstatus reflektiert.

103 Das ist der Grund, weshalb sich das Phänomen des Klassikers nur bedingt mithilfe der Interdis-

kurstheorie beschreiben lässt. Der Klassikerdiskurs ist nicht gleichzusetzen mit einer Form von

Spezialwissen; er ist aber auch nicht rein interdiskursiv, d.h. dass er nur der Reintegration von un-

terschiedlichen Formen von Spezialwissen dienen würde. Um die von Jürgen Link geprägte Termi-

nologie zu verwenden: Klassiker sind keine Kollektivsymbole, die Kopplungen von Spezialdiskur-

sen ermöglichten. Zur Interdiskurstheorie undKollektivsymbolik vgl u.a. Axel Drews, Ute Gerhard,

Jürgen Link: Moderne Kollektivsymbolik. Eine diskurstheoretisch orientierte Einführung mit Aus-

wahlbibliographie, in: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur, Nr. 1.

Sonderheft Forschungsreferate, 1985, 256-295; Jürgen Link, Ursula Link-Heer: Diskurs/Interdiskurs

und Literaturanalyse, in: LiLi. Zeitschrift für Literatur und Linguistik, Bd. 20, Nr. 77, 1990, 88-99;

FrankBecker, UteGerhard, Jürgen Link:ModerneKollektivsymbolik. Eine diskurstheoretisch orien-

tierte Einführungmit Auswahlbibliographie (Teil II), in: Internationales Archiv für Sozialgeschich-

te der deutschen Literatur, Bd. 22, 1997, 70-107.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Klassikerfeiern

Tabelle 1: Formen des Klassikerdiskurses

Kunstdiskurs
Spezialdiskurs Kultur-

politischer

Diskurs

Breitendiskurs

Bildungsdiskurs

Adressa-

tenkreis

Kunst- und Lite-

raturpublikum/

›Nachwelt‹

Spezialisten/

Akademische

Öffentlichkeit

(Ideale) Öffent-

lichkeit: z.B.

›Volk‹, ›Nation‹,

›Menschheit‹

(Reale) Öffentlich-

keit: Massen

Medien Kunstwerke; pro-

grammatische

Schriften (Mani-

feste, Lehrwerke

etc.)

Wissenschaftli-

che Publika-

tionsorgane;

wissenschaftliche

Vorträge

(Fest-)Reden;

Publikationen in

Zeitungen und

Zeitschriften

Unterhaltungs-

und

Massenmedien;

materielle Kultur

Funktion

des

Klassikers

 

Verortung

 

Exemplarität

 

Autorität

Distinktion

(Partizipation/

Distanzierung)

1.4.2 Klassiker-Kunstdiskurs

Geht man von der Begriffsgeschichte aus, dann ist die primäre Funktion, die Klassikern

zugeschrieben wird, Vorbildlichkeit. Der scriptor classicus, wie er zum ersten Mal im 2.

Jahrhundert bei Aulus Gellius erwähnt wird, zeichnet sich durch seinen korrekten und

deshalbmustergültigen Sprachgebrauch aus.104 Die als ›klassisch‹ bezeichnetenWerke,

Autoren oder Epochen sind dem historischen Gebrauch zufolge diejenigen, die (ästhe-

tische, stilistische) Maßstäbe setzen und aus diesemGrund als nachahmenswert gelten.

Gerade hier lohnt es zu unterscheiden zwischen gesetzter und gebrauchter Norm, also

zwischen Kanon und Klassik. Solange nur von institutioneller Seite erklärt wird, dass

bestimmte Werke und Autoren mustergültig seien, sind sie als kanonisch zu bezeich-

nen; erst in dem Moment, in dem sich moderne Schriftsteller und Künstler produktiv

mit ihnen auseinandersetzen – im Sinne der imitatio oder auch der aemulatio – werden

sie zu Klassikern. Paradigmatisch hierfür sind die Werke der als Klassizismen titulier-

ten Epochen: Die gesetzte (antike) Norm wird dann zum ästhetischen Programm und

fällt (idealerweise) mit der künstlerischen Praxis zusammen.

Auch unabhängig von klassizistischen Epochen ist die Kunst- und Literaturproduk-

tion Ort der Herausbildung eines Klassikerdiskurses. Die Bezugnahme auf Werke und

Autoren der Vergangenheit im Kunstdiskurs wurde im Anschluss an die Konstanzer

Schule unter dem Aspekt der ›produktiven Rezeption‹ untersucht. Sie lassen sich mit-

hilfe des Klassiker-Begriffs in funktionaler Perspektive beschreiben. Man kann dann

von drei Modalitäten des Klassiker-Gebrauchs im Kunstdiskurs ausgehen:

104 Wilhelm Voßkamp: Art. Klassisch/Klassik/Klassizismus, in: Karlheinz Barck, Martin Fontius et al.

(Hg.): ÄsthetischeGrundbegriffe.HistorischesWörterbuch in siebenBänden, Bd. 3, Stuttgart,Wei-

mar 2001, 289-305, hier 292.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 47

1. Bestätigung: Indem Künstler und Schriftsteller sich in ihren Werken an alten Vor-

bildern orientieren, bestätigen sie ihren Klassikerstatus. Dabei wird das Vorbild so ge-

staltet, dass es mit den eigenen ästhetischen Prinzipien übereinstimmt. Das kann man

z.B. an den Vorträgen sehen, die AntonWebern, einer der Protagonisten der sogenann-

ten Zweiten Wiener Schule, Anfang der 1930er Jahre zur »Neuen Musik« hält. Beetho-

ven wird darin immer wieder als Wegweiser zitiert. An einer Stelle wird er als Maßstab

für die Variationenform genannt, einer Form, die, so Webern, »eine Vorläuferin der

Komposition in zwölf Tönen«105 sei. Der Autor erklärt das anhand eines bekannten

Beispiels, das er allerdings anders fokussiert als zu seiner Zeit üblich: »Beispiel: Beet-

hovens Neunte Symphonie, letzter Satz: Thema einstimmig; alles weitere ist auf diesen

Gedanken gestellt, er ist die Urform. Unerhörtes geschieht, und es ist doch immer wie-

der dasselbe!«106 Webern bestätigt den Klassikerstatus Beethovens und des Finales der

Neunten Symphonie für die »Neue Musik«; indem er das Stück aber auf ein strukturelles

Prinzip reduziert – und zwar eben das Prinzip, das auch für die »Komposition in zwölf

Tönen« maßgeblich ist –, modelliert er diesen Klassiker neu. Das bedeutet nicht, dass

diese Fokussierung per se falsch wäre; nur muss man sich bewusst sein, dass sie sich

aus dem speziellen Legitimationsbedarf der »Neuen Musik« ergibt.107

Dass die Klassiker dem je aktuellen künstlerischen Bedarf angepasst werden, gilt

auch für ›klassizistische‹ Ansätze: »Die Bestimmung des Klassischen entwirft sich die

Antike, die sie braucht«108, formuliert das griffig Horst Thomé im Hinblick auf die von

Winckelmann festgelegten und in der Folge transformierten Konzepte eines klassischen

Stilideals.

2. Absetzung: Wenn sich Kunstproduzenten von alten Vorbildern absetzen, gebrau-

chen sie sie als Maßstäbe, an denen sich der eigene – divergierende oder antagonisti-

sche – Ansatz klären lässt. Wenn Jean Cocteau 1918 provokativ behauptet: »Beethoven

est fastidieux quand il développe«,109 nutzt er den Klassiker als Anti-Vorbild für sein

eigenes episodisches, pointillistisches Kunstverständnis. Er präsentiert Beethoven da-

zu als langweiliger Musterschüler einer organischen Gestaltungsform, wofür die Idee

des développement (Durchführung) steht. Auch als Anti-Vorbilder werden Klassiker also

dem Bedarf entsprechend modelliert.

3. Erschaffung: Indem sich Kunstproduzenten auf alternative Vorbilder berufen,

schaffen sie neue Klassiker. Ein Beispiel hierfür bietet die vomGeorge-Kreis inszenierte

Konkurrenz zwischen Goethe und Hölderlin, die sich im ersten Drittel des 20. Jahr-

hunderts in der latenten Rivalität zwischen Friedrich Gundolf und Max Kommerell

105 Anton Webern: Der Weg zur Komposition in zwölf Tönen [1932], in: Der Weg zur neuen Musik,

Wien 1960, 45-61, hier 56.

106 Ebd.

107 ZumVerhältnis der Komponisten der ZweitenWiener Schule zu Beethoven vgl. Nikolaus Urbanek:

»Man kann nicht mehr wie Beethoven komponieren, aber manmuß so denken wie er komponier-

te.« Beethoven in der Kompositionslehre der Wiener Schule, in: Hartmut Krones, Christian Meyer

(Hg.): Mozart und Schönberg. Wiener Klassik und Wiener Schule, Wien 2012.

108 Horst Thomé: Art. Klassik1, in: Harald Fricke (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissen-

schaft, Bd. 2, Berlin, New York 2000, 266-270, hier 268.

109 Jean Cocteau: Le Coq et l’Arlequin, Paris 1918, 16.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Klassikerfeiern

widerspiegelt:110 Goethe wird in dieser Debatte in seiner Funktion als Vorbild für

das neue Geschichts- und Gemeinschaftsmodell der George-Anhänger von Hölderlin

abgelöst. Durch das Umstürzen des Klassikers präsentiert sich die Bewegung als

modern; durch das Etablieren eines alternativen Klassikers wird der eigene Neuansatz

legitimiert. So konstruiert jede noch so radikale Avantgarde ihren »Stammbaum«111

und erschafft neue Klassiker-Traditionen.

Im heutigen Kunst- und Literaturbetrieb ist die Produktion von Klassikern gerade-

zu exponentiell. Im »Zeitalter der neuen Archive«112 und der permanenten Verfügbar-

keit von vergangenen und aktuellen Kulturgütern kann alles jederzeit als Vorbild (oder

Anti-Vorbild) gebraucht werden. Angesichts dieser neuen Entwicklungen erscheint es

sinnvoll, die Vorbildfunktion von Klassikern dahingehend zu präzisieren, dass es weni-

ger um eine imitatio bzw. aemulatio geht denn um eine Verortung innerhalb der Kunst-

bzw. Literaturgeschichte sowie innerhalb eines immer vielfältiger werdenden künst-

lerisch-literarischen Feldes. Klassiker werden weniger als stilistische oder ästhetische

Maßstäbe gebraucht; sie dienen dazu, sich in einem Kontinuitätsverhältnis oder im

Gegenteil im Bruch mit Vorgängern zu positionieren.

Um auch das an einem Beispiel zu erläutern: In seiner im Rahmen seines Aufent-

halts in der Villa Massimo entstandenen Erzählsammlung Orangen und Engel lässt Ingo

Schulze das Vorbild schlechthin, wenn es um deutsche Italienreisen geht, auftreten. Al-

lerdings tut er es an eher unerwarteter Stelle, nämlich indem er Goethe in Gestalt eines

Oktopus im Aquarium von Neapel erkennt:

»Es ist keine nachträgliche Erfindung, wenn ich behaupte, seineHaltung [des Oktopus]

entsprach der eines Menschen auf einer Chaiselongue, ja, in gewisser Weise erinner-

te er mich an Tischbeins Goethe, denn der mächtige Kopf und Rumpf – es ist schwer,

dies genau voneinander zu unterscheiden – war leicht nach links geneigt, während er

sämtliche Arme nach rechts ausgestreckt hatte.«113

Goethe dient hier nicht als Vorbild im ästhetischen oder stilistischen Sinn: Schulze

braucht sich nicht mehr an das Muster der Italienischen Reise zu halten, um selbstbe-

wusst seine eigenen Italienischen Skizzen vorzulegen. Trotzdem bleibt Goethe eine un-

umgängliche kulturelle Referenz, etwa wenn der Autor seine Erzählung als »das ver-

spätete Tagebuch«114 eines Ausflugs nach Neapel einführt. Mit dem Verweis auf den

Klassiker eröffnet Schulze eine historische Perspektive und positioniert sich innerhalb

der Tradition deutscher Italienreisender. In der Affirmation der klassischen Referenz

und ihrer gleichzeitigen Verfremdung durch den Vergleich mit demOktopus kannman

zugleich eine Verortung im kulturellen Feld sehen: Schulze schafft für seine Auseinan-

110 Vgl. Claude Haas: Hölderlin contra Goethe. Gemeinschaft und Geschichte in Max Kommerells Der

Dichter als Führer in der deutschen Klassik, in: Zeitschrift für Germanistik, Bd. 27, Nr. 1, 2017, 149-162.

111 Astrit Schmidt-Burkhardt: Stammbäume der Kunst: zur Genealogie der Avantgarde, Berlin 2005.

112 Moritz Baßler: Klassiker im Zeitalter der Neuen Archive. Zwischen idée reçue, Modell und Zitier-

barkeit, in: Paula Wojcik et al. (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis. Funktional, intermedial, trans-

kulturell, Berlin 2019, 39-51.

113 Ingo Schulze: Orangen und Engel. Italienische Skizzen, Berlin 2010, 137.

114 Ebd., 117.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 49

dersetzung mit Italien einen Raum zwischen Hochkulturellem und Trivialem – Goethe

dient ihm gewissermaßen als Zeiger, mit dem er sich in diesem Raum verorten kann.

Im Kunstdiskurs werden Klassiker also gebraucht, um die eigene zeitliche und

räumliche Position zu klären. Neben der Verortung innerhalb eines künstlerisch-

literarischen Feldes dient der Bezug auf einen Klassiker auch dazu, um es etwas

pathetisch auszudrücken, sich für die Nachwelt in ein bestimmtes Licht zu stellen.

Das Prinzip gilt selbst für Schriftsteller und Künstler, die man im strengsten Sinne

als Klassizisten bezeichnen kann, etwa für den französischen Moralisten La Bruyère.

Indem er in seinen Caractères in ein produktives Verhältnis zum griechischen Philo-

sophen Theophrastos tritt, schafft er eine philosophisch-ästhetische Filiation, die sein

eigenes Vorhaben legitimiert.115 Zugleich signalisiert er damit im Kontext der Querelle

des Anciens et des Modernes seine Zugehörigkeit zu den Anciens. Mit dem Verweis auf

Theophrastos macht La Bruyère seine Position in geschichtlicher und zeitgenössischer

Perspektive eindeutig.

1.4.3 Klassiker-Spezialdiskurs

Quant au texte qui a été choisi (pour quelles raisons? Je sais seulement que je désirais

depuis longtemps faire l’analyse d’un court récit dans son entier et que mon attention

fut attirée sur la nouvelle de Balzac par une étude de Jean Reboul; l’auteur disait tenir

son propre choix d’une citation de Georges Bataille, ainsi je me trouvais pris dans ce

report, dont j’allais, par le texte lui-même, entrevoir toute l’étendue), ce texte est Sar-

rasine, de Balzac.

—Roland Barthes: S/Z (1970)

Der Spezialdiskurs ist nicht unwesentlich an der Produktion der Staubwolke beteiligt,

von der Klassiker umgeben sind: Die meisten Seiten, die je über Goethe und sein Werk

geschrieben wurden, stammen aus dem Bereich der Philologie, wozu eine Reihe von

Nachbardisziplinen wie die Philosophie, die Kunst- und Wissenschaftsgeschichte oder

auch die Kulturwissenschaften treten. Allerdings liegt der Anspruch dieser Wissen-

schaften gerade darin, den Klassiker nicht zu gebrauchen, sondern ihn mithilfe von his-

torischer Rekonstruktion, Kontextualisierung, Texthermeneutik etc. gewissermaßen zu

entfunktionalisieren. Überspitzt formuliert: Der Klassiker wird im Spezialdiskurs nicht

als Klassiker gebraucht.116

115 Jean de la Bruyère: Les Caractères [1688-1694], hg. von Emmanuel Bury, Paris 2004. La Bruyère

präsentiert sein Werk als eine einfache Übertragung der »Charaktere« des Theophrastos, die er

mit Beobachtungen zu seiner eigenen Zeit ergänzt habe.

116 Man kann das, um mit Aleida Assmann zu sprechen, auch als zwei konträre Umgangsweisen mit

literarischen Texten ansehen: Die Kulturwissenschaft befasst sichmit »kulturellen Texten«, die ei-

ne gesellschaftliche Relevanz haben; die Literaturwissenschaft hingegen konstruiert »autonome

Texte«, indem sie die »kulturellen Texte« unabhängig von ihren gesellschaftlichen Funktionen be-

trachtet. Beide Perspektiven schließen sich nachAssmann einander aus: »Die Thematik kultureller

Texte kann aus literaturwissenschaftlicher Sicht überhaupt nicht in den Blick kommen. Die Insti-

tutionalisierung von Literatur als kulturelles Subsystem beruht auf einer grundsätzlichen Abwen-

dung von kulturellen Texten.« Aleida Assmann:Was sind kulturelle Texte? in: Andreas Poltermann

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Klassikerfeiern

Der Unterschied zwischen dem wissenschaftlichen Umgang mit einem Text und

seinem gesellschaftlichen Gebrauch lässt sich anhand der 1933 veröffentlichten Abhand-

lung von Wilhelm Böhm mit dem Titel Faust der Nichtfaustische veranschaulichen. Aus

philologischer Perspektive widerlegt der Autor mit aller Deutlichkeit die nationalpoli-

tische Funktionalisierung der Faust-Figur: Im Spezialdiskurs wird Goethes Drama die

Funktion als Nationalklassiker abgesprochen. Genauer: Die Bedingung für eine ernst

zu nehmende philologische Beschäftigung mit dem Werk ist von seinem Klassikersta-

tus abzusehen. Das hindert Böhm allerdings nicht daran, diesen Status für den außer-

philologischen Bereich positiv zu bewerten: »Ich verkenne gar nicht, daß das Wort vom

›faustischen Menschen‹ in neuerer Zeit durchaus eine Kulturmission hat, und Missio-

nen müssen durch Legenden wirken!«117 Der Spezialdiskurs konstituiert sich hier in

Abgrenzung zu anderen Gebrauchsweisen.

Natürlich wäre es falsch zu behaupten, der Spezialdiskurs verzichte auf jegliche

Form von Klassiker-Gebrauch: Dass etwa die Germanistik lange Zeit an der kulturpoli-

tischen Funktionalisierung Goethes mitgewirkt hat, sie daraus sogar ihre Dignität zog,

wird sich auch im Folgenden in der Analyse der Goethejubiläen bestätigen. Und bis

heute kann die Wahl eines Forschungsgegenstandes karrierestrategisch motiviert sein.

Für Katharina Mommsen ist dies sogar eine der letzten gesellschaftlichen Funktionen,

die Goethe am Ende des 20. Jahrhunderts noch erfülle: »Man ist eigentlich kein ernst-

zunehmender Germanist, solange man nicht seinen Senf zu Goethe produziert hat.

Das gehört einfach dazu. […] Goethe findet fast nur noch in der Literaturwissenschaft

statt.«118 In beiden Fällen – der kulturpolitischen und der karrierestrategischen Funk-

tionalisierung– wird der Klassiker aber zu wissenschaftsexternen Zwecken genutzt: Er

dient, wie im kulturpolitischen Diskurs, als Autorität, oder, wie im Breitendiskurs, als

gesellschaftliches Disktinktionsmerkmal.

Man könnte den literatur- und musikwissenschaftlichen Spezialdiskurs deshalb

eher als Kanonisierungsinstanz betrachten, die das, was schon klassisch ist (also schon

gebraucht wird), institutionalisiert. So ist beispielsweise Mickiewicz, lange bevor er in

der Zwischenkriegszeit zum Gegenstand literaturwissenschaftlicher Forschung wird,

ein populärer Schriftsteller, der in anti-russischen Kreisen als polnischer Nationalklas-

siker angesehen wird. Erst nach der Unabhängigkeit Polens 1918 wird diese Popularität

institutionell anerkannt u.a. durch die Entwicklung einer ›Mickiewiczologie‹ an den

Universitäten. Bis dahin war Mickiewicz klassisch, aber nicht kanonisch.119 Auf der

Ebene der Gesellschaft als Ganzes hat der Spezialdiskurs eine Regulationsfunktion: Er

kann eine schon bestehende Klassiker-Praxis legitimieren, er kann sie aber umgekehrt

auch anstoßen, indem bestimmte Werke als maßstäblich für den künstlerischen oder

didaktischen Gebrauch erklärt werden. Zu Klassikern werden diese Werke erst, wenn

sie in den jeweiligen Praxisbereichen tatsächlich gebraucht werden.

(Hg.): Literaturkanon – Medienereignis – Kultureller Text. Formen interkultureller Kommunikati-

on und Übersetzung, Berlin 1995, 232-244, hier 234.

117 Wilhelm Böhm: Faust der Nichtfaustische, Halle 1933, 2.

118 Katharina Mommsen: Goethe und unsere Zeit. Festrede im Goethejahr 1999 zur Eröffnung der

Hauptversammlung der Goethe-Gesellschaft im Nationaltheater zu Weimar am 27. Mai 1999,

Frankfurt a.M. 1999, 11.

119 Vgl. dazu Wojcik: Theorie der Klassik.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 51

Um von Klassikern innerhalb des Spezialdiskurses zu sprechen, scheint es sinnvoll,

von den (Geistes-)Wissenschaften als Kommunikationssystem auszugehen. In diesem

System werden sie aus Verständigungsgründen eingesetzt. Klassiker, so definiert es

Stefan Matuschek, »sind die akzeptiertesten individuellen Anschauungsbeispiele für

unseren gemeinsamen Begriffs- und Vorstellungshaushalt. […] Sie entstehen und er-

halten sich als die am häufigsten und erfolgreichsten gebrauchten Exempel, an denen

man sich und anderen einen je bestimmten Sachverhalt deutlich machen kann«120.

›Klassisch‹ sind demnach diejenigen Phänomene zu nennen, die innerhalb des Kom-

munikationssystems Wissenschaft die Vorstellung von abstrakten Kategorien füllen.

Wilhelm Meister etwa ist der Bildungsroman-Klassiker: Es ist der Text, an dem sich

am besten erklären lässt, was ein Bildungsroman überhaupt ist; der Vergleich mit Goe-

thesMeister-Roman ermöglicht es, frühere und spätere Bildungsroman-ähnliche Texte

einzuordnen und zu systematisieren. Am Fall desWilhelm Meister lassen sich noch an-

dere Sachverhalte erklären – etwa Goethes Umgang mit Zeitformen des Erzählens121

oder auch Bourdieus Theorie des literarischen Feldes.122 Aber die Exemplaritätsfunk-

tion und damit der Klassikerstatus des Werkes beschränken sich auf seine Definition

als Bildungsroman. Im Spezialdiskurs wird man deshalb nicht von einer bedarfsorien-

tierten Modellierung sprechen, sondern von einer Zuspitzung: Der Klassikerstatus im-

pliziert eine Fokussierung auf einen bestimmten Aspekt im so definierten Phänomen.

Wenn vonWilhelm Meister als Bildungsroman die Rede ist, dann werden notwendiger-

weise eine ganze Reihe von anderen Aspekten in diesem Werk ausgeblendet.

Die Phänomene, die innerhalb des KommunikationssystemsWissenschaft als Klas-

siker bezeichnet werden können, bilden eine relativ stabile und überschaubare Gesamt-

heit. Dennoch werden auch im Spezialdiskurs Klassiker produziert, und zwar in der

Regel dann, wenn neue Theorien oder Begriffe etabliert werden. Denn »jede auch auf

das Allgemeinste zielende Literaturtheorie [beruht] auf einer Vorauswahl, woran man

sich zum Verständnis der Sache orientiert«123. Insofern der neue Theorieentwurf Er-

folg hat, wird diese Vorauswahl klassisch, denn sie dient dann der Klärung des theo-

retischen Sachverhalts bzw. seiner Weiterentwicklung und Diskussion. So ist das mit

Balzacs Sarrasine, der Erzählung, die Barthes nach eigener Aussage zufällig wählte, um

seine Theorie der Pluralität des literarischen Textes und der sich daraus ergebenden

Notwendigkeit einer strukturalen Textanalyse zu veranschaulichen. Auf die prinzipielle

Solidarität zwischenTheorieentwurf und Text weist Barthes in seiner knappen theoreti-

schen Einleitung selbst hin: »chaque texte (unique) est la théorie même (et non le simple

120 Matuschek: Plädoyer für einen partikularistischen Klassiker-Begriff, 32ff.

121 Albrecht Koschorke: Identifikation und Ironie. Zur Zeitformdes Erzählens inGoethesWilhelmMeis-

ter, in: Claudia Breger, Fritz Breithaupt (Hg.): Empathie und Erzählung, Freiburg i.Br. 2010, 173-186.

122 Stefanie Stockhorst: Pierre Bourdieus Theorie des literarischen Feldes: eine methodenorientier-

te Fallstudie am Beispiel der frühen Wilhelm Meister-Rezeption, in: Hubert Zapf, Günter Butzer

(Hg.): Theorien der Literatur. Grundlagen und Perspektiven, Bd. 4, Tübingen 2009, 55-80.

123 Stefan Matuschek: Die majestätische Bequemlichkeit eines Ordnungsmodells. Zur Funktion der

Scholastik in der neueren Literaturtheorie, in: Gerhard R. Kaiser, Stefan Matuschek (Hg.): Be-

gründungen und Funktionen des Kanons. Beiträge aus der Literaturwissenschaft, Philosophie und

Theologie, Heidelberg 2001, 173-190, hier 201.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Klassikerfeiern

exemple) de cette fuite, de cette différence qui revient indéfiniment sans se confor-

mer.«124 Es ist auch Barthes’ Sarrasine, also Sarrasine, wie Barthes sie in S/Z deutet,

die zum Klassiker des Strukturalismus geworden ist: Wenn man wissen will, wie eine

strukturalistische Literaturanalyse aussieht, dann nimmt man am besten den zweiten

Teil von Barthes’ S/Z zur Hand.

1.4.4 Kulturpolitischer Klassikerdiskurs

Immer wenn man etwas nicht auf die eigene Kappe zu nehmen wagt, holt man sich

einen klassischen Gewährsmann.

—Martin Walser: Was ist ein Klassiker? (1985)

Der kulturpolitische Klassikerdiskurs ist an eine ideale – im Sinne der von Haber-

mas untersuchten bürgerlichen – Öffentlichkeit adressiert,125 etwa ›Volk‹, ›Nation‹,

›Menschheit‹.126 Es geht darin um die Aushandlung von Prinzipien undWerten, die die

Gesellschaft als Gesamtheit betreffen. Konkret meint das, dass es die Öffentlichkeit als

kritischeMasse zu überzeugen gilt. Die Funktion von Klassikern in diesem Zusammen-

hang lässt sich am besten mit dem Begriff der Autorität fassen: Wer die Öffentlichkeit

zu überzeugen sucht und dabei auf alte Autoren oder Werke zurückgreift, tut es, um

der eigenen Botschaft mehr Gewicht zu verleihen. Was behauptet wird, erscheint da-

durch legitimiert, dass es schon einmal auf prägnante Weise formuliert bzw. impliziert

wurde. Klassiker sind also gewissermaßen externalisierte Autoritätsargumente: Die

Verantwortung für das Vermittelte wird durch den Verweis auf sie fiktiv nach Außen

verlagert.

Die Funktionalisierung von Klassikern wurde bisher vorrangig am Fall des kultur-

politischen Diskurses besprochen, weil sie dort am spektakulärsten, oft auch am pla-

kativsten ist. So ist die Behauptung des Germanisten Julius Petersen, Goethe würde im

nationalsozialistischen Deutschland »den schwarzen Gesellen und den braunen Kame-

raden […] seinen Gruß nicht versagt haben«127, eine reine Spekulation, die 1935 dazu

dient, den Klassiker für das neue politische Regime brauchbar erscheinen zu lassen. Es

sind solche besonders auffällige bedarfsorientierte Modellierungen, die seit Mitte der

1960er Jahre das grundlegende Misstrauen gegenüber Klassikern genährt haben.

Das geht allerdings nicht ohne Widersprüche: Als Funktionalisierungen – bzw. ›In-

strumentalisierungen‹ oder ›Missbrauch‹ – herausgestellt wurden in der Regel diejeni-

gen Gebrauchsformen, die aus der Perspektive der jeweiligen Gegenwart als moralisch

zweifelhaft galten. Ein Beispiel hierfür findet sich im Katalog zur Ausstellung Mythos

124 Barthes: S/Z, 17.

125 JürgenHabermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit: Untersuchungen zu einer Kategorie der bür-

gerlichen Gesellschaft [1962/1990], Frankfurt a.M. 2004.

126 Mit den einfachen Anführungszeichen wird die im kulturpolitischen Diskurs erfolgende Adressie-

rung an eine ideale, projizierte Öffentlichkeit markiert.

127 Julius Petersen: Goethe-Verehrung in fünf Jahrzehnten. Ansprache zur Feier des 50jährigen Be-

stehens der Goethe-Gesellschaft am 27. August 1935, in: Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft, Bd. 21,

1935, 1-25, hier 23.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 53

Beethoven aus dem Jahr 1986, die nach den Zeiten der Ideologiekritik eine sachliche Dar-

stellung der Beethovenrezeption intendierte.128 In der Sektion zu »Politik und deutsche

Geschichte« distanzieren sich die Autoren erwartungsgemäß vom Beethovenkult des

Nationalsozialismus:

»Das Dritte Reich [tat sich] mit dem Menschen Beethoven […] schwer. Auch die Tatsa-

che, daß Hitler lieber Bruckner undWagner hörte und sich zu Beethoven kaum einmal

geäußert hat, mag damit im Zusammenhang stehen, daß die nationalsozialistische

Zuwendung, die natürlich unvermeidlich erfolgen mußte, der Wirkung Beethovens

keinen bleibenden Schaden zugefügt hat.«129

Das Argumentationsschema ist bekannt: Die (ewigen) Klassiker, so lautet vor allem in

den Nachkriegsjahrzehnten der Tenor, seien unversehrt geblieben von den widersinni-

gen Indienstnahmen, denen sie unter der nationalsozialistischenHerrschaft ausgesetzt

wurden. Sie würden sich der politischen Instrumentalisierung wie von selbst widerset-

zen.

Ganz anders bewertet werden allerdings als moralisch wertvoll betrachtete Funk-

tionalisierungen. So heißt es im Ausstellungskatalog betont positiv zur Verwendung

des Anfangsmotivs der Fünften Symphonie als Erkennungs- und Kommunikationszei-

chen durch die Alliierten: »Das Morsealphabet, das für den Buchstaben V dreimal kurz

und einmal lang vorsieht, Winston Churchills Victory-Fingerwink und der Rhythmus

des Hauptmotivs aus Beethovens Fünfter verschmolzen so zu einer griffigen, stimmigen

und bedeutungsvollen Abbreviatur.«130 Insofern sich die Autoren mit den Werten, die

dem Gebrauch des Motivs zugrunde liegen, identifizieren können, besteht kein Grund

mehr, auf die Unversehrtheit des Klassikers zu pochen. Obwohl sowohl die Indienst-

nahme durch die Nazis als auch die durch die Alliierten Funktionalisierungen Beetho-

vens und seines Werks im kulturpolitischen Diskurs darstellen, werden sie also anders

behandelt: Die eine wird als Instrumentalisierung des Klassikers herausgestellt, die an-

dere als adäquates Zeugnis der Beethovenrezeption.

Es soll hier keineswegs darum gehen, grundsätzliche Unterschiede im ideologi-

schen Gebrauch von Klassikern zu relativieren. Vielmehr soll differenziert werden zwi-

schen moralischer Bewertung einerseits und funktionaler Analyse andererseits. Anders

formuliert: Natürlich ist es richtig, den Gebrauch des Schicksalsmotivs aus Beethovens

Fünfter als Erkennungszeichen bei den Alliierten für moralisch wertvoller zu halten als

seine gleichzeitige Verwendung zur Feier von Hitlers Geburtstag. Allerdings ist es ar-

gumentativ unsauber, um nicht zu sagen naiv, sich dabei zusätzlich auf das Argument

zu stützen, die alliierte Interpretation entspräche eher der Intention des Werks und sie

deshalb nicht als Funktionalisierung aufzufassen. Beide Formen des Gebrauchsmachen

gleichermaßen das Phänomen des Klassikers aus.

128 Im Geleitwort heißt es: »Die Zeit der Bilderstürmerei […] ist vorbei. […] Niemand kann das Positive

vomNegativen desMythos trennen, ermuß als Ganzes begriffenwerden. Und er will ernstgenom-

men sein; denn er ist viel zu sehr in unseremDenken verwurzelt, als daß wir uns über ihn erheben

könnten.« Rainer Cadenbach (Hg.): Mythos Beethoven: Ausstellungskatalog, Laaber 1986, 5.

129 Ebd., 143.

130 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Klassikerfeiern

Wiewird aber Beethoven von den Alliierten und denNazis gebraucht? In beiden Fäl-

len könnte das, was vermittelt wird, auch ohne Bezug auf den Klassiker auskommen:

Um einen wiedererkennbaren Jingle, wie den der BBC zu etablieren, genügt eine prä-

gnante Tonfolge; um Hitlers Größe musikalisch zu inszenieren, hätte es genug andere

feierliche Musikstücke zur Auswahl gegeben, auch von zeitgenössischen Komponisten.

Der Rückgriff auf die Fünfte ermöglicht es aber, dem Vermittelten mehr Gewicht zu ge-

ben. Die implizite Botschaft lautet: Beethoven sagt es genauso wie wir. Der Klassiker

spielt also die Rolle der Autorität, die die eigene Handlungsweise legitimiert. Damit

geht eine wichtige Charakteristik des kulturpolitischen Klassikerdiskurses einher: Er

ist fast immer personenbezogen. Wird nicht, wie bei Petersen, die Person des Klas-

sikers selbst in einer Art Fiktion bemüht, dann werden musikalische oder literarische

Zitate als Autoraussagen präsentiert. Das zentrale Stilmittel des kulturpolitischen Klas-

sikerdiskurses ist die Prosopopöie. Das kann so weit gehen, dass Klassikern erfundene

Zitate in den Mund gelegt oder nie geschehene Handlungen attribuiert werden. Aus-

sagen oder Handlungsweisen von Klassikerfiguren werden dann auf die gegenwärtige

Situation appliziert. Bei diesem Applikationsverfahren bleibt sehr viel implizit; zentra-

ler ist der Effekt: Es soll der Eindruck entstehen, dass die Anekdote oder das Zitat sich

genau auf die gegenwärtige Lage beziehen würden.

1.4.5 Klassiker-Breitendiskurs

Was sag ich immer? Der alte Fritz, der kategorische Imperativ und unser Exerzierregle-

ment, das macht uns keiner nach! Das und die Klassiker, damit hammer’s geschafft in

der Welt!

—Carl Zuckmayer: Der Hauptmann von Köpenick (1931).

Der kulturpolitische Klassikerdiskurs pflegt ein emphatisches Verständnis von Öffent-

lichkeit: Adressiert werden ideale Projektionen von Gemeinschaft, für die der Klassiker

verbindlich ist. Der Breitendiskurs richtet sich an die einzelnen Individuen, die diese

Gemeinschaft bilden: An die Stelle des idealen ›Volks‹ oder der idealen ›Menschheit‹

tritt eine reale Masse, d.h. eine Summe an privaten Interessen. Damit ist der Breiten-

diskurs derjenige, der am ehesten Aufschluss über eine tatsächliche Klassiker-Praxis

gibt. Denn die Vermarktungs- und Verbreitungsformen von Klassikern in der materiel-

len Kultur und in den Massenmedien hängen auf unmittelbarere Weise als in anderen

Diskursformen mit den Reaktionen der Rezipienten zusammen. Klassiker unterliegen

im Breitendiskurs den Gesetzen der Markt- und Aufmerksamkeitsökonomie, was eine

rasche Anpassung an wandelnden Bedürfnissen impliziert.

Die Funktion von Klassikern im Breitendiskurs lässt sichmit Blick auf Bourdieumit

dem Begriff der Distinktion fassen.131 Sei es affirmativ gemeint oder im Gegenteil iro-

nisch gebrochen, ist der Verweis auf Klassiker einWink zu einer Vorstellung von Kultur

(sei es der sogenannten Hochkultur oder einer Subkultur), zu der ein Verhältnis her-

gestellt wird. Dieses Verhältnis lässt sich sowohl als Partizipation als auch als Distanzie-

rung auffassen. Durch den materiellen oder geistigen Besitz eines Klassikers wird eine

131 Pierre Bourdieu: La distinction: critique sociale du jugement [1979], Paris 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 55

kulturelle Zugehörigkeit markiert, was Carl Zuckmayer in seinem Hauptmann von Köpe-

nick auf den Punkt bringt: Wenn Schneider Wormser im oben angeführten Zitat sich

mit Kant und »den Klassikern« brüstet, dann tut er es, um sich von einem kulturellen

›Unten‹ abzugrenzen – jenes, das in seinen Augen durch den streunenden Ex-Sträfling

Wilhelm Voigt repräsentiert ist. Doch entsteht der Witz im Stück gerade durch die In-

kongruenz der Inanspruchnahme: Wer »die Klassiker« wie Schneider Wormser offen

als Distinktionsmerkmal gebraucht, macht sich lächerlich. Damit schafft Zuckmayer

eine weitere Ebene der kulturellen und sozialen Distinktion, auf der sich diejenigen

treffen, die ein distanziertes Verhältnis zur Literatur beanspruchen und sie nicht als

Aushängeschild nutzen.

Was im Hauptmann von Köpenick literarisch bearbeitet und reflektiert wird, kann

man auch auf ein aktuelles Beispiel übertragen: den Gebrauch von Klassikern in der

Dingkultur.Wer etwa eine Goethe-Playmobilfigur erwirbt, ist nicht im Besitz irgendei-

nes Spielzeugs, sondern signalisiert damit ein zumindest minimales Bewusstsein vom

Stellenwert Goethes in der Gesellschaft. Für den Käufer der Playmobilfigur steht Goethe

für irgendetwas: für (Hoch-)Kultur, Bildung, Humanismus, Geschichte, deutsche Iden-

tität etc. Das Spielzeug kann eine Form der Teilhabe an diesem ›Etwas‹ sein. Vielleicht

verschenkt der Käufer es an ein Kind,mit der Überzeugung, dass dieses an das vonGoe-

the Verkörperte herangeführt werde. Vielleicht sieht er in der Playmobil-Figur aber an-

dersherum einen Zusammenprall zwischenHochkulturellem und Trivialem – und stellt

sie als (selbst-)ironische Geste auf den heimischen Schreibtisch. Er führt dadurch eine

Distanz zu Goethe und dem ein, was er für ihn und die Gesellschaft bedeutet. Dennoch

muss er sich dazu zunächst in ein Verhältnis zu dem Klassiker setzen können. Auch

um den Kauf einer Goethe-Playmobilfigur als ironische Geste aufzufassen bedarf es ei-

nes minimalen Bewusstseins um den Stellenwert Goethes in der (westlichen) Kultur.

Der Klassiker – hier reduziert auf wenige charakteristische Merkmale, bei Zuckmayer

sogar auf die Kategorie des ›Klassikers‹ selbst – verweist im Breitendiskurs auf einen

größeren Sinnzusammenhang. Er ist ein Zeichen für etwas.

1.4.6 Klassiker-Bildungsdiskurs

Dass Klassiker etwas mit Bildung zu tun haben, wird in der französischen Klassikdis-

kussion immer wieder betont. ›Classique‹ wird schon in Furetières Dictionnaire universel

in die Nähe von ›classe‹ gerückt: »Classique, adj. masc. & fém., qui ne se dit guère que

des auteurs qu’on lit dans les classes, dans les écoles, ou qui y ont grande autorité.«132

Tatsächlich ist im Bildungsdiskurs eine kontinuierliche Klassikerpraxis zu beobachten:

Es ist der Ort, an dem das (schul-)kanonisch Gesetzte in die Praxis umgesetzt wird.133

Trotzdem gehe ich davon aus, dass der Klassiker-Bildungsdiskurs keine eigenständige

Form des Klassikerdiskurses darstellt, weil er abhängig von anderen Formen ist.

Die Funktionsweise von Klassikern im Bildungskontext ergibt sich zum einen aus

dem Klassiker-Spezialdiskurs: Klassiker werden gebraucht, um Wissen über histori-

132 Antoine Furetière: Dictionnaire universel, Paris 1690.

133 Vgl. Isabelle de Peretti, Béatrice Ferrier, Christine Prévost (Hg.): Enseigner les classiques au-

jourd’hui: approches critiques et didactiques, Bruxelles 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Klassikerfeiern

sche, ästhetische, gattungsbegriffliche Kategorien zu konkretisieren. Racines Phèdre ist

besonders gut geeignet, um alle Aspekte der klassizistischen Tragödie anzusprechen;

Mozarts Sonate facile um zu erklären, was eine Sonatenhauptsatzform ist. Klassiker ha-

ben hier eine Exemplaritätsfunktion. Sie werden zum anderen zur Vermittlung von

Werten gebraucht, und erfüllen dann – wie im kulturpolitischen Klassikerdiskurs – ei-

ne Autoritätsfunktion. Kristina Popp hat untersucht, wie Goethes Biografie und Werke

im ausgehenden 19. Jahrhundert zumZweck derMoralerziehung, aber auch der Stabili-

sierung bürgerlicher und humanistischer Wertvorstellungen dienten;134 zu Beginn des

21. Jahrhunderts werden der Autorin zufolge goethesche Texte im Deutschunterricht

nicht ausschließlich, aber auch als »literarische Denkbilder« gelesen, d.h. als »Wahr-

nehmungs-, Deutungs- und Sinnangebote, von denen die Schülerinnen und Schüler

Gebrauchmachen können«135. Im Vordergrund stehe dann »nicht das literarischeWerk

als sprachliches Gebilde, als ästhetischer Gegenstand […], sondern dasWirkungspoten-

zial«136.

1.4.7 Klassiker-Metadiskurs

Es bleibt eine letzte Form des Klassikerdiskurses in Erwägung zu ziehen, bei der imUn-

terschied zu den anderen Diskursformen nicht die Funktion imMittelpunkt steht, wes-

halb sie nicht in der oben präsentierten Typologie erscheint: der Klassiker-Metadiskurs.

Dieser ist dann gegeben, wenn der Umgang mit Klassikern in den unterschiedlichen

gesellschaftlichen Praxisbereichen und den ihnen korrespondierenden Diskursivitäten

reflektiert wird. Im Metadiskurs wird auf die Funktionalisierungsmechanismen von

Klassikern aufmerksam gemacht. Der Spezialdiskurs, wenn er explizit den Anspruch

hegt, die Klassiker nicht zu gebrauchen, eröffnet eine solche Perspektive. Ein Beispiel ist

die schon zitierte Studie von Böhm Faust der Nichtfaustische, die, indem sie die gesell-

schaftlich-politische Faust-Praxis benennt, das Bewusstsein für den Unterschied zwi-

schen Faust als Dramenfigur und Faust als Klassiker (hier im Sinne des kulturpoliti-

schen Diskurses) schärft. Die Originalität von Böhms Ansatz liegt darin, dass er diesen

Klassikergebrauch für sich gelten lässt.

Weitere Beispiele für eine Reflexion der Klassikerpraxis im Spezialdiskurs finden

sich in der Klassikforschung: Geradezu paradigmatisch wurden etwa in der Klassik-

Legende – wie bereits ausgeführt – die Funktionalisierungsmechanismen ›entlarvt‹, die

dem Epochenkonstrukt Weimarer Klassik zugrunde liegen. In diesem Fall ist es das

explizite Anliegen der Autoren, mit der von ihnen herausgestellten Klassikerpraxis zu

brechen. Wenn der Spezialdiskurs zum Ort des Metadiskurses wird, ist das Ziel eine

Richtigstellung: Dem Konzept vom faustischen Menschen wird die auf Texthermeneu-

tik basierende ›nichtfaustische‹ Dramenfigur gegenübergestellt, dem politisch-ideolo-

gischen Konstrukt von Deutscher Klassik eine historisch bzw. ästhetisch fundierte Auf-

fassung von Weimarer Klassik.

134 Kristina Popp: Goethe: Vorbild oder Denkbild? Goetherezeption im Deutschunterricht des späten

19. Jahrhunderts und im aktuellen Literaturunterricht, Frankfurt a.M. 2005, 214.

135 Ebd., 230.

136 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 57

Die Reflexion über Status und Gebrauch von kulturellen Gegenständen kann aber

auch außerhalb des Spezialdiskurses stattfinden. Als Klassiker-Metadiskurs können die

Essays bezeichnet werden, die eine Antwort auf die Frage »Was ist ein Klassiker?« brin-

gen.Die Einnahme einer solchenMetaperspektive ist nicht immer, aber bemerkenswert

oft, durch einen äußeren Anlass motiviert. Es ist, als würden die Autoren von Klassiker-

Essays bewusst eine Pause in einer alltäglichen Klassikerpraxis einlegen. So unterbricht

Sainte-Beuve seine Reihe der Causeries über aktuelle Publikationen, um auf die Frage

einzugehen, die ihm »un homme d’esprit«137 vorgelegt habe. Mit seinem Essay nimmt

der Autor momentan Abstand von der Praxis der Literaturkritik, die man als Begleit-

erscheinung des Kunstdiskurses ansehen kann. T.S. Eliots berühmte AbhandlungWhat

is a classic? geht auf eine Rede zurück, die er im Oktober 1944 bei der Gründung der

Vergil-Gesellschaft in London hält.138 Der Schriftsteller markiert zu Beginn des Textes

die Distanz zur Gelehrtenpraxis der Vergil-Spezialisten, die ihm zuhören. Die durch

Gottfried Honnefelder animierte Publikation zur Eröffnung der Bibliothek Deutscher

Klassiker, in der sich u.a. Martin Walsers Klassiker-Essay befindet, dient der Reflexi-

on einer editorischen – also kanonisierenden – Praxis.139 Nicht zuletzt sind Klassiker-

jubiläen zu nennen, die nicht nur die Produktion von Klassikerdiskursen befördern,

sondern auch ihre kritische Reflexion.

Den okkasionalistischen Charakter des Klassiker-Metadiskurses zu betonen ist des-

halb wichtig, weil dadurch seine stabilisierende Funktion sichtbar wird. So kritisch

und zuweilen ikonoklastisch dieser sein mag, so geht es doch immer wieder darum,

die Klassikerpraxis zu begründen, gegebenenfalls zu korrigieren und letztendlich zu

bewahren. Das gilt im Übrigen auch für den Spezialdiskurs, wie die vorangehenden

Ausführungen zur Begriffsgeschichte gezeigt haben: Die Kritik an der Klassikerpraxis

dient dazu, den Begriff des Klassischen neu zu fundieren, ihn also erhaltenswert er-

scheinen zu lassen. Insofern trägt der Klassiker-Metadiskurs ähnlich wie die anderen

Formen des Klassikerdiskurses zur Permanenz des Phänomens bei.

Um das zuletzt an einem Beispiel zu veranschaulichen: Der eingangs zitierte

Klassiker-Essays von Calvino, dessen Originaltitel Italiani, vi esorto ai classici lautet,140

gibt sich offen als Plädoyer für das Lesen von Klassikern aus, wobei der Schriftsteller

letztendlich die Begründung und die Bewahrung eines Bildungskanons im Blick hat.

Mit dem Bild der Staubwolke fasst er griffig zusammen, was das Phänomen der

Klassik im Kern ausmacht: sein kontinuierlicher Gebrauch in unterschiedlichen Dis-

kursformen. Obwohl für ihn der eigentliche Klassiker nur jener ›Klassiker-an-sich‹ sein

kann, der sich unter den Staubschichten verbirgt, indiziert er mit der Staub-Metapher

zugleich die Unentbehrlichkeit der Klassikerdiskurse. So erdrückend diese auch seien,

tragen sie zur Stabilität des Gesamtphänomens bei. Diesen Gedanken hat Philippe

137 Charles-Augustin Sainte-Beuve: Qu’est-ce qu’un classique? in: Ders.: Causeries du lundi, Bd. 3, Paris

1850, 38-55, hier 38.

138 T.S. Eliot: What is a classic?, London 1945.

139 Martin Walser: Was ist ein Klassiker?, in: Gottfried Honnefelder (Hg.): Warum Klassiker? Ein Al-

manach zur Eröffnung der Bibliothek deutscher Klassiker, Frankfurt a.M. 1985, 3-10.

140 Veröffentlicht in der Wochenzeitschrift L’Espresso am 28. Juni 1981.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Klassikerfeiern

Sollers in der Einleitung zur französischen Ausgabe von der italienischen Essaysamm-

lung aufgegriffen und in ein ihm eigenes Bild übertragen. Calvinos Staubwolke wird

bei Sollers zum Fliegenschwarm, der den Klassiker umgibt.141 Allerdings geht es dem

Schriftsteller keineswegs darum, die lästigen Insekten abzuschaffen, sind sie es doch

gerade, die die Vitalität des Klassikers unter Beweis stellen: »Ce qui ne veut pas dire

que les mouches n’ont pas leur nécessité. De même, les interprétations sont fatales et

utiles: un classique, pourrait-on dire, s’en nourrit, les digère, les détruit.«142

1.5 Zwischenfazit: zur Polyfunktionalität von Klassikern

Die immer wieder behauptete ›Immunität‹ der Klassiker gegen alle möglichen Instru-

mentalisierungsformen hat, so meine These, wenig mit der Beschaffenheit des ›Klassi-

kers-an-sich‹ zu tun. Einen ›Klassiker-an-sich‹, der sich von allein gegen vermeintlich

›falsche‹ Funktionalisierungen wehren oder wie ein Phönix aus der Asche der Fehlin-

terpretationen aufsteigen würde,143 gibt es nicht. Und es gibt auch keine Diskursform,

die wirksam gegen ›falsche‹ Indienstnahmen antreten oder irgendwelche Funktiona-

lisierungen verhindern könnte. Denn das Kriterium der Wahrheit ist eigentlich nur

für den Spezialdiskurs von Relevanz. Natürlich ist es die Funktion von Wissenschaft,

Klischees, Fehlannahmen, Verfälschungen oder auch Missbräuche zu hinterfragen und

Richtigstellungen vorzunehmen. Aber dieWirksamkeit wissenschaftlicherWiderlegun-

gen und Richtigstellungen sollte man in diesem Fall nicht überschätzen.

Im Grunde verhält es sich mit Klassikern ähnlich wie mit Fake News: Begründete,

rationale Argumente scheinen dem Phänomen der Verbreitung von bewusst manipu-

lierten Informationen wenig oder gar nichts antun zu können. Fake News zirkulieren

nicht, weil sie wahr oder auch nur glaubwürdig erscheinen würden; sie werden weiter-

gegeben und ausgebaut, weil sie das Weltbild bestimmter kultureller, sozialer, politi-

scher Gruppen bestätigen und ihrem je aktuellen Bedarf entsprechen. So hindert kein

noch so begründetes (historisches, analytisches, hermeneutisches) Argument, dass ein

Klassiker weiterhin – aus wissenschaftlicher Perspektive – ›falsch‹ gebraucht werde.

So gesehen ist die Behauptung, Schiller oder Beethoven hätten ihre berühmteste

Ode nicht der Freude, sondern der Freiheit widmen wollen, eine der wirksamsten Fake

141 »On ne sauraitmieux dire qu’un classique est une sorte d’animal perpétuel et irréductible, une sor-

te de cheval qui, dans une prairie, chasserait sans arrêt, par un léger frémissement de son pelage,

les mouches qui se posent sur lui.« Philippe Sollers: Calvino lecteur, in: Italo Calvino: Pourquoi lire

les classiques? Paris 1995, iii.

142 Ebd.

143 Die Phönix-Metapher wendet auch Hans Ulrich Gumbrecht auf das Phänomen der Klassik an, um

es vom Kanon zu unterscheiden. Er geht von einer Ablösung eines kanonischen Systems (›Kanon-

Asche‹) durch die Klassiker in der Zeit um 1800 aus (›Klassik-Phönix‹). Der »auf Normierung, in-

teraktionsfördernde Komplementarität undReproduktion kommunikativenVerhaltens« setzende

Kanon betrachtet er als ein Phänomen der Aufklärung; Klassiker seien dagegen als eine Antwort

auf einen dreifachen Individualisierungsprozess in der Moderne zu verstehen (Individualisierung

der Lese-Praxis und der literarischen Kommunikation, Singularität als Wertschätzung). Vgl. Gum-

brecht: »Phönix aus der Asche« oder: Vom Kanon zur Klassik, 291.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Permanenz und Polyfunktionalität von Klassikern 59

News der Musikgeschichte: Vielfach pseudowissenschaftlich nachgewiesen, vielfach

wissenschaftlich widerlegt, ist der Gedanke nach wie vor im Umlauf. Obwohl Leonard

Bernsteins Berliner Aufführung der Neunten Symphonie im Dezember 1989, bei der er

die weit zurückgehende Tradition der Umtextierung wieder aufgriff, die Diskussion

um die Fundierung der »freiheitlichen« Deutung von Schillers Gedicht erneut anstieß,

hat sie ihr neue Legitimität verliehen. Seine Interpretation ist zum griffigen Symbol für

die Zeit der Wende und die mit ihr verbundenen Hoffnungen geworden, ein Symbol,

das gefällt und viele Menschen anspricht – kurz: das ihrem Bedarf entspricht. Dass

diese Deutung historisch betrachtet ›falsch‹ ist, spielt dabei keine Rolle. Im Gegenteil:

Die Ode an die Freude/Freiheit erschien durch Bernsteins Eingriff in ihrer Funktion als

europäische Hymne zusätzlich legitimiert.144

Dass Klassiker wie Goethe, Beethoven und Hugo den kulturellen Wandel überdau-

ern, hat also nur wenigmit den intrinsischen Eigenschaften ihrer Biografien undWerke

zu tun,mit einemwie auch immer zu definierenden ›Klassiker-an-sich‹, der den unzäh-

ligen Verwendungsweisen ›widerstehen‹ würde. Im Gegenteil: Es sind diese Verwen-

dungsweisen, die das Phänomen im Kern ausmachen. Die Permanenz der drei Klassi-

ker erklärt sich aus der Tatsache, dass sie zu fast jeder Zeit Gegenstand konkurrierender

und konfligierender Funktionalisierungen sind. Die simultanen und zum Teil konträ-

ren Gebrauchsformen ermöglichen den Phönix-Effekt. Und das nicht nur in dem Sinne,

dass die Klassiker nicht auf eine Interpretation festgelegt werden könnten, etwa Goethe

als Befürworter derNazis oder Beethoven als überholter Klassizist.Denn der Zugriff auf

Goethe, Beethoven oder Hugo in einer Diskursform und/oder Kultur regt zu weiteren

Gebrauchsweisen an – sei es innerhalb oder außerhalb dieser Diskursform und/oder

Kultur: zu Weiterverwendungen, Kommentaren, Berichtigungen, Widersprüchen, Re-

modellierungen, die jeweils andere, alternative Funktionalisierungen sind. Diesen Me-

chanismus anzuhalten erscheint im Fall von robusten Klassikern wie Goethe, Beethoven

und Hugo kaum möglich: Die Pluralität der Gebrauchsweisen spricht dafür, dass sie in

Zukunft weiterhin gebraucht werden. Die Staubwolke, die den Klassiker umgibt,macht

ihn also nicht nur als solchen erkennbar, sie ist auch die Bedingung seiner Permanenz.

144 Zu Bernsteins Aufführung der Neunten 1989 vgl. das Kapitel »Epilogue: Beethoven’s Ninth at the

Wall«, in: Alexander Rehding: Music and monumentality: commemoration and wonderment in

nineteenth-century Germany, Oxford 2009, 197ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458440-002 - am 13.02.2026, 20:09:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

