
Auf Ungerechtigkeit antworten 

Einsatzorte politischen Wahrnehmens 

CHRISTINA SCHÜES 

 
 
 

Fragen über Gerechtigkeit und Glück, Ungerechtigkeit und Unglück beschäfti-
gen die Menschen, seit sie über ihr gemeinsames und individuelles Leben nach-
denken. Diskussionen über diese Fragen waren in der Antike nicht weniger kon-
trovers als heute. Was jeweils als gerecht oder als glücklich, als ungerecht oder 
unglücklich zu bezeichnen ist, hängt von der eingenommenen ethischen und po-
litischen Perspektive, ihrer Definitionsmacht und den Interessen der Beobach-
ter_innen ab. Das Urteil „das ist ungerecht“ kommt den meisten Menschen leicht 
über die Lippen. Der „Ungerechtigkeitssinn [ist] nicht nur stechender, sondern 
auch scharfsinniger als der Gerechtigkeitssinn; denn die Gerechtigkeit ist öfter 
das, was fehlt, und die Ungerechtigkeit das, was herrscht. Und die Menschen ha-
ben eine deutlichere Vorstellung von dem, was den menschlichen Beziehungen 
fehlt, als von der rechten Art, sie zu organisieren.“1 Doch obgleich die Wahr-
nehmung und Erfahrung von Ungerechtigkeit „stechender“ ist, haben Denker der 
traditionellen abendländischen Philosophiegeschichte zwischen Platon und 
Rawls sich eher auf die Bedeutung der Gerechtigkeit konzentriert und diese als 
allgemeines Prinzip oder Konzept entworfen. Hierbei lassen sich zwei konzep-
tionelle Ausrichtungen der Gerechtigkeit benennen, die eher verhindern, dass das 
Erleiden von Ungerechtigkeit in den Blick kommt:  

Erstens legte Aristoteles im V. Buch der Nikomachischen Ethik mit dem 
Verständnis einer distributiven und ausgleichenden Gerechtigkeit die Grundla-
gen für unsere Vorstellungen einer gerechten Gesellschaft. Doch viele Arten der 

                                                             
1  Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, aus dem Französischen von Jean Greisch in 

Zusammenarbeit mit Thomas Bedorf und Birgit Schaaff, 2. Auflage, München 2005, 

S. 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | SCHÜES 

Ungerechtigkeit haben mit Unterdrückungskonstellationen oder verwehrter 
Anerkennung und weniger mit einer Verteilungsproblematik zu tun. So geht es 
vielen Menschen oft nicht vorrangig darum, mehr Güter zu bekommen, sondern 
um die Anerkennung ihrer Situation, ihres Leids, ihrer Leistung oder um die 
mitmenschliche Zuwendung in einer Gruppe oder Gesellschaft.  

Zweitens haben die meisten Gerechtigkeitsdiskurse den Handelnden und we-
niger denjenigen, der Unrecht erleidet, im Blick. Diese Täterzentrierung ist be-
reits prominent in einem Grundlagentext über Gerechtigkeit, nämlich in Platons 
Politeia angelegt. In einer erkenntnistheoretischen Perspektive legt Platon die 
Unwissenheit der rhetorisch begabten Bürger offen, um die Suche nach einem 
tragfähigen Konzept von Gerechtigkeit voranzutreiben. Der Platonischen Tu-
gend geht es um die Ordnung der Seele eines Handelnden, dessen Seelenteile 
entzweit werden, wenn er ungerecht handelt. Diese Vorstellung der Unordnung 
der Seelenteile überträgt Platon auf die Polis; auch deren Teile geraten im Falle 
des ungerechten Staates in widersprüchliche Verhältnisse.  

 
 

1. EINLEITUNG – HANDELN UND ERLEIDEN 
 

Ein Perspektivenwechsel von einem abstrakten Modell der Gerechtigkeit hin zur 
Thematisierung der Erfahrung von Ungerechtigkeit bildet eine Grundlage für ei-
ne feministische Phänomenologie, die den Blick auf die epistemischen und 
ethisch-politischen Dimensionen der Ungerechtigkeit zu öffnen vermag. In die-
sem Beitrag, der eine responsive Phänomenologie mit einer feministischen poli-
tischen Theorie verbindet, möchte ich zeigen, dass auf Ungerechtigkeit unter-
schiedlich geantwortet werden kann und dass die Weise, wie geantwortet wird, 
Konsequenzen hat für das Selbstwertgefühl und das leibliche Eingebundensein 
der Betroffenen. In einem ersten Schritt werde ich die Täterzentriertheit in Pla-
tons Gerechtigkeitstheorie herausarbeiten und einen Weg hin zur Wahrnehmung 
von Ungerechtigkeit aufzeigen. 

In vielen Dialogen, auch im ersten Buch von Platons Politeia, kreisen die 
Untersuchungen um die Frage, „auf welche Weise man leben soll“, und zwar in-
sbesondere vor dem Hintergrund der Tatsache, dass die Ungerechtigkeit „stark“2 
sei, also eine große Kraft auf die Seele besitze. Im Text wird deutlich, dass Un-
gerechtigkeit nicht einfach nur die Tugend eines Handelnden verführe, auch rui-

                                                             
2  Platon: Politeia, in: ders., Sämtliche Werke, Band V, griechisch u. deutsch, übersetzt 

v. Friedrich Schleiermacher, ergänzt v. Franz Susemihl u.a., hrsg. v. Karlheinz Hülser, 

Frankfurt a.M./Leipzig 1991, 352 d 8, 350 d 8.  

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUF UNGERECHTIGKEIT ANTWORTEN | 177 

niere sie, wenn sie herrscht, die Beziehungen zwischen den Menschen und die 
Verhältnisse in der Gesellschaft, da sie Entzweiung, Hass und Kämpfe unterei-
nander bewirke. Platon bezieht seine Position durch die Aussage von Sokrates 
auf die Seele des Handelnden: „Die gerechte Seele also und der gerechte Mensch 
wird gut leben, schlecht aber der Ungerechte.“3 Der Gegenspieler Thrasymachos 
vertrat die Position, dass für den Stärkeren die ungerechte Handlung nützlicher 
sei, weil er damit einen Vorteil gegenüber einem anderen bekomme. Nur der 
Dumme, so Thrasymachos, handelt nicht zum eigenen Vorteil.4  

Somit haben beide Positionen – also die von Sokrates und die von Thrasyma-
chos – vorrangig das Glück des Handelnden im Blick. Beide Positionen konzen-
trieren sich vor allem auf die Konsequenzen der Handlung für die Befindlichkeit 
des Handelnden, aber das Erleiden dieser Handlungen wird weniger beleuchtet. 
Diese Täterzentriertheit hat die Gegenwartsdiskurse über Gerechtigkeit, aber 
auch die Strafjustiz, maßgeblich beeinflusst: Betrachtet wird die Handlung in 
Bezug auf den Handelnden, die beurteilende Perspektive konzentriert sich auf 
den Täter. Diejenigen Menschen, die aufgrund einer ungerechten Handlung zu 
leiden haben, werden von einer täterzentrierten Perspektive ausgeschlossen. Die 
Ungerechtigkeit erschien in diesem philosophiegeschichtlichen Zusammenhang 
lediglich als Mangel und als Aufforderung, über Gerechtigkeit nachzudenken, 
als Verteilungsproblem von Gütern und Chancen sowie als eine Verfehlung auf 
Seiten des Handelnden. Somit ist ein Perspektivenwechsel notwendig, von dem 
Entwurf einer allgemeinen Konzeption einer gerechten Gesellschaft hin zur 
Thematisierung der erlittenen Ungerechtigkeit als eines eigenen Phänomens, das 
nicht nur als Abwesenheit von Gerechtigkeit erfasst wird. Ungerechtigkeit ist 
nicht einfach das Gegenstück zu Gerechtigkeit.5 Sie kann nicht einfach als Nicht-
Gerechtigkeit verstanden werden. Als die Erfahrung einer moralischen Verlet-
zung und eines Unrechterleidens bedarf die Ungerechtigkeit einer eigenen Un-
tersuchung und Klärung. 

Literatur und Alltagsgespräche sind eher den konkreten Problemen der Men-
schen und damit ihren Erfahrungen von Ungerechtigkeit zugeneigt. Diese Zu-
wendung ist nicht verwunderlich, da es ihrer Vorstellungskraft immer eher ob-
                                                             
3  Ebd., 353 e 9. 

4  Thrasymachos hat seine Nachfolger in der konsequenzialistischen Ethik in der Varian-

te des Utilitarismus gefunden. Das Nützlichkeitsprinzip ist nach wie vor Leitlinie ge-

genwärtig prominenter Ethikansätze in Wirtschaft, Gesellschaft und Wissenschaft.  

5  Der Überblicksartikel von Micha Brumlik „Ungerechtigkeit“ zeigt, dass die Begriffe 

Ungerechtigkeit und Gerechtigkeit lange Zeit als Gegenbegriffe verstanden wurden 

(Brumlik, Micha: Artikel „Ungerechtigkeit“, in: Ritter, Joachim (Hg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 11, Darmstadt 1989, S. 163-166). 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | SCHÜES 

lag, sich in die konkrete Situation, das Einzelschicksal und das Leid ihrer Prota-
gonisten einzufühlen. Konkrete Konstellationen in scheinbar ausweglosen zwi-
schenmenschlichen Verwicklungen, die erlittene Zurücksetzung durch soziale 
Ungleichheit oder die Stimmlosigkeit derjenigen, die Gewalt erleiden und daran 
zerbrechen, das sind Themen für Literatur oder Berichterstattung.  

Das Leid eines einzelnen Menschen in einer konkreten Situation oder die 
Unterdrückung in einer Struktur oder in Verhältnissen, die das Individuum zu 
ersticken drohen, kann von anderen Menschen vielleicht beobachtet werden, 
aber wird womöglich von denen, die in ihr gefangen sind, noch nicht einmal 
wirklich bemerkt. Die von Marx’scher Lektüre beeinflusste Frage, ob eine Unge-
rechtigkeit nur dann vorläge, wenn sie von denjenigen, die sie erleiden, auch er-
fahren wird, spaltet die Position der unmittelbar betroffenen Person von der Per-
son, die beobachtet und meint, ein Geschehen der Ungerechtigkeit wahrzuneh-
men. Beide Perspektiven, die der Person, die Ungerechtigkeit am eigenen Leibe 
erfährt, und die Person, die eine Ungerechtigkeit sieht oder von ihr hört und dar-
über zu berichten weiß, können wahrgenommen, übersehen oder ignoriert wer-
den. Hierbei hat der Begriff des Wahrnehmens von Ungerechtigkeit ebenso zwei 
Bedeutungen wie auch der Sinn für Ungerechtigkeit doppeldeutig ist. Sowohl 
das Wahrnehmen von Ungerechtigkeit wie auch der Sinn für Ungerechtigkeit 
implizieren einen Sinn für Gerechtigkeit.6 Die eine Bedeutung des Sinns liegt 
darin, dass etwas als etwas erkenntnistheoretisch in einer bestimmten Bedeutung 
erkannt wird und sich als moralische Verletzung zeigt. Die Möglichkeit und Fä-
higkeit, durch eine moralische Verletzung wahrzunehmen und berührt zu wer-
den, offenbart, dass dieser Sinn in seiner wahrgenommenen Bedeutung mit ei-
nem weiteren Sinn, nämlich dem ‚Sinn haben für...‘, verschränkt ist. Ungerech-
tigkeit wahrzunehmen, heißt auch sensibel sein für etwas und eröffnet die Mög-
lichkeit eines Strebens nach Gerechtigkeit.7 Ungerechtigkeit wird wahrgenom-
                                                             
6  Judith N. Shklar (Über Ungerechtigkeit, Erkundungen zu einem moralischen Gefühl, 

übersetzt v. Christiane Goldmann, Frankfurt a.M.1997) beschreibt den Sinn für Unge-

rechtigkeit als „Unrechtsempfinden“, das sich in zornigen Reaktionen oder der ge-

kränkten Ehre ausdrückt (vgl. ebd., S. 105ff.). Es sind damit Empfindungen, die deut-

lich leiblich gespürt und von außen körperlich gesehen werden an einer geröteten 

Haut, zitternden Gebärden oder einer klagenden Stimme. Shklar verweist nicht auf 

Maurice Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung (übersetzt u. eingeführt 

v. Rudolf Boehm, Berlin 1966, z.B. S. 218ff.), aber ihre Beobachtungen erinnern zum 

Teil an seine Ausführungen.  

7  Ungerechtigkeit als Ungerechtigkeit wahrzunehmen und für sie sensibel zu sein, be-

deutet aber nicht notwendig, sich für Gerechtigkeit einzusetzen. Auf die Gefahr, dass 

eine Übersensibilisierung für Ungerechtigkeit in weitere Ungerechtigkeiten umschla-

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUF UNGERECHTIGKEIT ANTWORTEN | 179 

men, wenn Menschen von der mit ihr einhergehenden moralischen Verletzung 
berührt werden. Wenn Ungerechtigkeit als Ungerechtigkeit und als moralische 
Verletzung wahrgenommen und wenn sie in einen Vermittlungs- und Beurtei-
lungsdiskurs überführt wird, dann kann Gerechtigkeit sinnvoll gefordert werden.  

 
 

2. UNGERECHTIGKEIT WAHRNEHMEN UND DARSTELLEN? 
 

Gerechtigkeit wie auch Ungerechtigkeit betreffen die ethischen und politischen 
Verhältnisse zwischen Menschen. Die meisten Erfahrungen, die wir täglich ma-
chen, finden in zwischenmenschlichen Beziehungen und Verhältnissen statt. 
Deshalb hat die Erfahrung von Ungerechtigkeit immer mit anderen Menschen zu 
tun und sollte andere Menschen etwas angehen. Weil Ungerechtigkeit eine mora-
lische Verletzung ist, die körperlich und emotional gefühlt wird und sprachlich 
wirkt, sollte sie nicht sein.8 Ungerechtigkeiten können sein, selbst wenn sie (vgl. 
Abschnitt 2.1) nicht wahrgenommen werden; Ungerechtigkeiten und Unrecht 
können (vgl. Abschnitt 2.2) durch drastische Methoden wahrnehmbar gemacht 
werden, was eher zu mehr Ungerechtigkeit im Sinne der Entwürdigung, mindes-
tens jedoch zu einem moralischen Unbehagen führt. 

 

2.1 Ungerechtigkeit und ihre Unabhängigkeit  
von der Wahrnehmung 

 
Selbst wenn die Betroffenen eine Ungerechtigkeit nicht notwendig als morali-
sche Verletzung fühlen oder wahrnehmen, so wird sie doch auf emotionaler, 
körperlicher und sprachlicher Ebene wirken. So wird möglicherweise ein Vorfall 
schlicht verschwiegen, der Lebensalltag diesem Verschweigen angeglichen oder 
mit erfundenen Bedeutungen zugedeckt. Ute Gerhard beschreibt pointiert, dass 
die „häufigsten Beschädigungen und Verletzungen der Würde, der Selbstbe-
stimmung und der körperlichen Unversehrtheit von Frauen sowie ihr Ausschluss 
aus der Öffentlichkeit und die Behinderung ihrer Lebenschancen“ nicht erfasst 
werden, weil sie schlicht der Privatsphäre zugerechnet werden und der Privatbe-

                                                                                                                                  
gen kann, deutet Burkhard Liebsch (vgl. ders.: Menschliche Sensibilität, Weilerswist 

2008. S. 107). 

8  Vgl. Delhom, Pascal: Verletzte Integrität, in: Sybille Krämer/Elke Koch (Hg.), Gewalt 

in der Sprache, München 2010, S. 127-141. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | SCHÜES 

reich als Schutz der Frauen bzw. Familie deklariert wird.9 In dieser Verdeckung 
durch normative und menschenrechtliche Diskurse liegt ein Grund dafür, dass 
bisweilen Ungerechtigkeiten von den Betroffenen als solche nicht wahrgenom-
men werden und sie somit nicht zur Sprache kommen, obgleich die Betroffenen 
möglicherweise unter ihrer Situation leiden. 

 

2.2. Die Zurschaustellung von Leid 
 

Die Medienberichte über die „Flüchtlingskrise“ gipfelten im Foto des kleinen 
Flüchtlingsjungen Ailan Kurdi, der ertrunken und tot am Strand angespült wor-
den war. Sein Bild löste mehr als andere Fotografien gesellschaftliche und politi-
sche Debatten aus. Nach einigen Wochen war auch dieses Bild des Leidens in 
den Hintergrund getreten. Es scheint mir grotesk: Wir schauen uns ein Foto an 
und plötzlich werden wir des Unrechts in der Welt gewahr?  

Die Suche nach solchen Beispielen scheint mir eine Gratwanderung zwi-
schen einem moralischen Unbehagen, das bebilderte Leid von anderen Men-
schen zur Schau zu stellen, und der Notwendigkeit, das Erleiden von Ungerech-
tigkeiten in öffentlichen Berichten bekannt zu machen.10 Rhetorisch gefragt: Ab 
wann befeuert das Zeigen von Bildern oder die dramatische Darstellung von 
Leid, um sich womöglich selbst als Autorin in einer gelungen Präsentation zu 
erhöhen, eher den Mediendiskurs der Desensibilisierung und Gewöhnung zur 
‚Nicht-Gewöhnung‘ an Bilder von ertrunkenen Flüchtlingen im Mittelmeer, von 
verwaisten Kindersoldaten in Afrika oder Armutsvierteln irgendwo in der Welt?  

Aber – so würden wir im Zuge eines Gegendiskurses argumentieren – die 
unterschiedlichen Menschen, die Ungerechtigkeit erfahren, sind darauf angewie-
sen, gesehen und gehört zu werden. Sie brauchen die öffentliche Wahrnehmung, 
um Linderung von Leid und Gerechtigkeit zu fordern. Es geht darum, dass die 
„Bedingung aller Wahrheit“ und die Bedingung der Gerechtigkeit erfüllt werden, 
nämlich dafür einzutreten, „Leiden beredt werden zu lassen“ 11. Eine erste vor-
sichtige Unterscheidung in diesem Zusammenhang führt zur sozialpsychologi-
schen Frage, ob eine Person, die ungerecht behandelt wurde, gesehen oder ge-
hört werden sollte oder will. Sozialpsychologisch ist es, wie die Rechtsphiloso-
                                                             
9  Vgl. Gerhard, Ute: Unrecht zur Sprache bringen – Frauenrechte im Menschenrechts-

diskurs, ‚Human Rights Lecture‘ vom 3.3.2005, Deutsches Institut für Menschenrech-

te, Berlin, S. 5 auf: 

http://kompass.humanrights.ch/cms/upload/pdf/de/Gleichberechtigung_Lecture.pdf 

10  Siehe dazu den umsichtigen und verantwortungsvollen Diskurs von Sonntag, Susan: 

Das Leiden anderer betrachten, aus dem Englischen v. Reinhard Kaiser, Wien 2003. 

11  Beide Stellen in: Adorno, Theodor: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1975, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUF UNGERECHTIGKEIT ANTWORTEN | 181 

phin Judith N. Shklar beobachtet hat, nicht immer der Fall, dass Menschen sich 
als Opfer von Ungerechtigkeit sehen wollen.12 Wer als Opfer bezeichnet wird, 
hat im gegenwärtigen Diskurs der Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit keine 
wirkliche Rolle, mindestens keine aktive Rolle. Ein Opfer ist oft als Verlierer 
gebrandmarkt. Der ungerecht Handelnde hat einen Charakter, ist aktiv; der Per-
son, die ungerecht behandelt wurde, bleibt eher der mitleidige Blick oder wo-
möglich die leicht unverständige Nachfrage, ob man sich nicht hätte mehr be-
mühen oder vor der Ungerechtigkeit schützen können.  

Der historische Blick könnte helfen, den unrühmlichen Status des Opfers 
aufzuhellen. Vor dem 17. Jahrhundert waren Opfer Tiere, die geopfert wurden; 
seit jeher durfte sich das Publikum in Komödien über das Opfer amüsieren; Ju-
gendsprache kennt die Anrede „du Opfer“ als Beleidigung. Dennoch gehört es 
prinzipiell zu den Diskursen der demokratischen Verfassung eines Staates, die 
Perspektive der Opfer von Verbrechen, Unterdrückungsstrukturen, Verfehlungen 
zu hören und den Menschen eine Stimme zu geben, um so Ausgleich und Ent-
schädigung zu institutionalisieren. Das heißt allerdings nicht, dass es in der Rea-
lität immer gelingt, die Betroffenen zu hören oder ihnen eine Stimme zu geben.  

 
 

3. DIE SOZIALPHÄNOMENOLOGISCHE ZUGANGSWEISE 
 

Meine sozialphänomenologische Zugangsweise in diesem Zusammenhang ist 
somit, erstens, eine negative; d.h. sie ist darauf gerichtet, was nicht sein soll, 
normativ nicht bejaht wird und nicht einfach positiv beschrieben werden kann. 
Zweitens ist für sie die Erfahrungsebene der Responsivität zentral; wird sie ent-
faltet, kann das Wahrnehmen einer Ungerechtigkeit im epistemischen und ethi-

schen Sinne eines Erleidens und einer moralischen Verletzung deutlich gemacht 
werden. Somit geht es in meinem Beitrag um die Erfahrung von Ungerechtig-
keit, die konkret erlitten, wahrgenommen oder von der gehört wird. Zeugin oder 
Zeuge einer Ungerechtigkeit wird sowohl die Person, die sie erleidet, als auch 
diejenige, die sie lediglich bei anderen wahrnimmt. Erfahrungen können erzählt 
werden; manchmal von denjenigen, die sie selbst erleben; ein anderes Mal von 
denjenigen, die Zeuge eines ungerechten Geschehens werden. Es kann aber auch 
sein, dass für Erfahrungen die Worte fehlen oder dass Menschen wegsehen, nicht 
wahrhaben wollen, was passierte, oder nicht hören wollen von denjenigen, die zu 
berichten wissen. Somit ist Thema meines Beitrags, über das Antworten auf Un-

                                                             
12  Vgl. Shklar: Über Ungerechtigkeit, S. 49f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | SCHÜES 

gerechtigkeit als Einsatzorte politischen und feministischen Wahrnehmens zu 

sprechen. 
Grob unterschieden werden können zwei Fragerichtungen, die mit unter-

schiedlichen Verständnissen von Sozialphilosophie zu tun haben: Zum einen 
kann geschaut werden, was als Ungerechtigkeit zählt und wie sie von denjeni-
gen, die sie erleiden, ausgedrückt werden kann. Im Vordergrund steht dann die 
Frage, ob die betroffene Person eine Stimme und Sprache hat, um ihr Leid sinn-
voll auszudrücken, damit es anerkannt werden kann. Dieser Ansatz steht in der 
Hegel’schen Tradition der Anerkennungstheorien von Charles Taylor, Axel 
Honneth, und (in anderer Weise) Judith Butler, die den Blick auf die Fähigkeit, 
eine Stimme zu haben, richten und darauf, ob eine Person Beachtung findet.  

Zum anderen kann geschaut werden, was als Ungerechtigkeit zählt und wie 
sich eine Person vom Leiden an Ungerechtigkeit, von der Verletzung der von 
Ungerechtigkeit betroffenen Person affizieren und ansprechen lässt. Im Vorder-
grund steht also der Blick auf die Fähigkeit zu hören, sich ansprechen zu lassen. 
Dieser Ansatz steht eher in der Tradition der Alteritätstheorien, die mit den Na-
men Jacques Derrida oder Bernhard Waldenfels verbunden werden und sich u.a. 
auf Emmanuel Levinas als klassischen Autor beziehen.  

Im Folgenden möchte ich zeigen, dass beide Ansätze komplementär zu ei-
nander verstanden und miteinander vermittelt werden müssen, um erstens Phä-
nomenologie mit politischen Ansprüchen zu verbinden und um zweitens die Er-
fahrung von Ungerechtigkeit als moralische Verletzung sichtbar und hörbar zu 
machen, damit Betroffene letztendlich eine Stimme und Sprache entwickeln und 
haben können.  

 
 

4. ERFAHRUNGEN VON UNTERGERECHTIGKEIT  
UND RESPONSIVITÄT 
 

Vor dem Hintergrund dieser vorangegangenen Erläuterungen und Perspektiven-
verschiebungen werden im Folgenden zwei Fragen im Fokus meines Beitrages 
stehen: 

 
• Was heißt „auf Ungerechtigkeit ‚antworten‘“? (4.1) 
• Was heißt „auf ‚Ungerechtigkeit‘ antworten“? (4.2) 

 
Während die erste Frage ihr besonderes Augenmerk auf das Antworten richtet, 
soll die zweite Frage ausgehend von einem Verständnis des Antwortens Aspekte 
der Ungerechtigkeit entfalten. Erfahrungen finden immer in Beziehungskontex-

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUF UNGERECHTIGKEIT ANTWORTEN | 183 

ten von Gesellschaft und Kultur statt. Dieses gilt gleichermaßen für das Antwor-
ten und Fragen, den Umgang miteinander und die Sprache selbst. Deshalb werde 
ich im letzten Teil dieses Beitrags die Einsatzorte des politischen und feministi-
schen Wahrnehmens als Beziehungsorte thematisieren.  

 

4.1 Was heißt auf Ungerechtigkeit antworten? 
 

Wie ist das Antworten auf Ungerechtigkeit zu verstehen und was sind seine Vor-
aussetzungen? Die Tatsache, dass nicht jede Antwort auf Ungerechtigkeit ange-
messen ist, scheint mir ethisch evident. Das Übersehen oder die forcierte Zur-
schaustellung eines Leids sind mögliche unangemessene Antworten auf Unge-
rechtigkeit. Antworten auf Ungerechtigkeit setzt voraus, dass etwas als Unge-

rechtigkeit wahrgenommen wurde. Etwas muss mir auffallen, mich als morali-
sche Verletzung berühren. Gleichsam wie ein Widerfahrnis werde ich von Din-
gen oder Geschehnissen affiziert, sprechen mich Menschen oder Sachverhalte 
an. Der Begriff des Widerfahrnisses geht auf das antike Wort Pathos zurück, das 
verwendet wurde, um eine passivische Form des Erkennens hervorzuheben.13 
„Widerfahrnis“ heißt aber nicht, dass etwas erlitten wird, das unausweichlich 
wirkt.14 Betrachte ich eine Wahrnehmung retrospektiv, dann mag es so erschei-
nen, als ob ich das, was ich sehe, nicht hätte anders sehen können. Von daher 
                                                             
13  Vgl. hierzu die Ausführungen von Bernhard Waldenfels, der philosophiegeschichtli-

che Aspekte der Unterscheidung von Tun und Lassen, Pathos, Widriges, Widerfahr-

nisse der Seele anführt (vgl. ders.: Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt a.M. 2002, 

S. 15f.). 

14  Der Begriff des „Widerfahrnisses“ ist besonders vor dem Hintergrund der „Neuen 

Phänomenologie in Frankreich“ (vgl. Hans-Dieter Gondek/László Tengelyi, Neue 

Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt a.M. 2011) klärungsbedürftig. Autoren die-

ser Tradition (von M. Henry zu J.-L. Marion und M. Richir) ersetzen Husserls Begriff 

des Phänomens mit dem des „Ereignisses“, das einem widerfährt und das als Schlüssel 

für das Verständnis dieser Denkrichtung gilt. Nicht ganz zu Unrecht wird hierbei die 

Allgemeingültigkeit einer Husserl’schen Aktintentionalität kritisiert. Wenn aber letzt-

endlich das bei Husserl angenommene Korrelationsapriori infrage gestellt wird und 

die Phänomene als Ereignis einem passivisch verstandenen Bewusstsein widerfahren, 

dann hat man es nicht mehr mit der von Merleau-Ponty angenommenen „Anonymität“ 

des leiblichen Bewusstseins zu tun, sondern mit einer „asubjektivistischen“ Position, 

die jedes subjektive Wahrnehmen auf ein passives Erleiden reduziert und jegliche 

Konstitutionsleistung eines Subjekts, sei sie durch Aufmerksamkeit oder willentliche 

Zuwendung unterstützt, für nichtig erklärt. Deshalb schließe ich mich diesem Ver-

ständnis von Passivität nicht an. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | SCHÜES 

liegt es nahe, wahrnehmen als erleiden zu verstehen. Wenn aber Widerfahrnis im 
Sinne eines „Sichangerührtfühlens“ oder als ein „Ergriffenwerden, das unserem 
Begreifen und Erfassen uneinholbar vorausgeht“15, verstanden wird, dann liegt 
diesem immer noch die subjektive Perspektive mit ihrer leiblichen Verankerung 
in der Welt, etwa im Raum, in der Zeit und Sprache, zugrunde. Wird Widerfahr-
nis im Sinne des Berührtwerdens aufgefasst, dann ist es auch möglich, zu verste-
hen, dass jemand mehr oder weniger sensibel ist, seine Sensibilität auf besondere 
Vorkommnisse oder Umstände ausrichtet und sich deshalb auch leichter berüh-
ren, affizieren lässt. Umgekehrt besteht die Möglichkeit, sich im wahrsten Sinne 
des Wortes die Sensibilität abzutrainieren. Wer der Umwelt mit einer Haltung 
der Gleichgültigkeit, der Abstumpfung oder des ‚kalten Blicks‘ begegnet, wird 
sich weniger leicht von dem Leid der Menschen berühren lassen.  

Diese Ausführungen zeigen, dass in jedem Falle immer etwas wahrgenom-
men wird. Und was wahrgenommen wird und wer mich anspricht, darauf und 
auf den antworte ich, aber ich höre ihn oder sie nicht unbedingt. Vielleicht wen-
de ich mich gleich ab und vergesse den Vorfall sofort, so als hätte er nie stattge-
funden.  

Mit der Phänomenologie Edmund Husserls gesagt: Wir sind zum Sinn ver-
dammt.16 Oder weiterführend mit der in der Tradition der Alteritätstheorien ste-
henden responsiven Phänomenologie von Bernhard Waldenfels formuliert: „Es 
liegt nicht an uns, ob, wohl aber wie wir antworten.“17 Die grundsätzliche Res-
ponsivität, also Antwortfähigkeit der Menschen, bedeutet, dass es nicht möglich 
ist, nicht zu antworten. „Keine Antwort ist auch eine Antwort“ befindet spitz der 
Volksmund, sprachphilosophisch orientiert bemerkte der Kommunikationswis-
senschaftler und Psychotherapeut Paul Watzlawick, dass wir nicht nicht kom-
munizieren können.18 

Worauf wir antworten, hängt damit zusammen, was wir wahrnehmen und 
wie wir uns angesprochen fühlen. Aber wie wir antworten, auf das, was wir 
                                                             
15  Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung, S. 91; vgl. dazu auch Merleau-Ponty: Phä-

nomenologie der Wahrnehmung. 

16  Vgl. Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologi-

schen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. 

Husserliana, Band III/1, hrsg. v. K. Schuhmann, Den Haag 1950, S. 313ff. Husserl be-

tont die Einheit von Sinn und „thetischem Charakter“ als „noematischen Satz“, der 

aber noch nicht als Urteil zu verstehen ist. 

17  Waldenfels, Bernhard: Sozialität und Alterität. Modi sozialer Erfahrung, Frankfurt 

a.M. 2015, S. 22. 

18  Vgl. Watzlawick, Paul/Beavin, Janet H./Jackson, Don D.: Menschliche Kommunikati-

on. Formen, Störungen, Paradoxien, 11. Auflage, Bern 2007, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUF UNGERECHTIGKEIT ANTWORTEN | 185 

wahrnehmen, liegt in unseren „Händen“19, weil es einen „Spielraum“ von Mög-
lichkeiten gibt, der in der „responsiven Differenz“ zwischen „worauf“ und „wie“ 
wir antworten, liegt.20 Die Differenz zwischen „worauf“ und „wie“ eröffnet ei-
nen Raum, in dem die Weise, wie geantwortet wurde, nachträglich bewahrheitet, 
worauf geantwortet wurde. Es kann retrospektiv, nachträglich gefragt werden: 
Worauf habe ich wem oder wie geantwortet? Wie auf etwas geantwortet wurde, 
offenbart worauf geantwortet wurde. Unsere Antwort kommt gewissermaßen 
immer schon zu spät, da die Erfahrung bereits in Gang gesetzt wurde. 

 
Diese Beobachtungen führen zur zweiten Frage, die den Titel des Beitrags präzi-
siert:  

 

4.2 Wie auf Ungerechtigkeit antworten? Was heißt es,  
auf Ungerechtigkeit zu antworten?  

 
In Bezug auf die eröffnete Differenz von „worauf antworten“ und „wie antwor-
ten“ möchte ich zwei Forderungen von Judith N. Shklar, die in der Tradition der 
Anerkennungstradition der negativen Sozialphilosophie steht, hervorheben: Die 
eine Forderung lautet „putting cruelty first“21, es ist eine Forderung, die dazu 
aufruft, dass eine Gesellschaftstheorie die Erfahrung von Ungerechtigkeit vor-

                                                             
19  Judith Butler verweist in Haß spricht. Zur Politik des Performativen (aus dem Engli-

schen v. Kathrina Menke u. Markus Krist, Berlin 1998, S. 19) auf den Zusammenhang 

von Sprache und Handlungsmacht. Siehe hierzu die spannende Parabel von Toni Morri-

son, in der sich eine blinde Frau durch eine geschickte Antwort einer unmöglichen Ent-

scheidung entzieht (vgl. Morrison, Toni: Nobel Lecture vom 7. Dezember 1993 auf: 

http://www.nobelprize.org/nobel_prizes/literature/laureates/1993/morrison-lecture.html). 

In Analogie gedacht: Es liegt auch an uns, wie wir antworten, auf das, was wir sehen. 

20  Vgl. Waldenfels: Sozialität und Alterität, S. 83. Waldenfels bezieht den Begriff der 

„responsiven Differenz“ auf die Differenz zwischen dem Anspruch des Anderen und 

der Antwort. „Die ‚responsive Differenz‘ zwischen dem Anspruch, worauf wir ant-

worten, und dem, was wir ziel-, regel- oder problemorientiert, also stets auf bestimmte 

Weise zur Antwort geben, fällt nicht in die jeweilige Ordnung aus Zielen, Geboten 

und Problemen, sondern sie läßt die Ordnungen erst entstehen.“ (Waldenfels, Bern-

hard: Deutsch-Französische Gedankengänge, Frankfurt a.M. 1995, S. 420). Ich zöge-

re, meine Überlegungen zur Erfahrung der Ungerechtigkeit in dieser Deutlichkeit auf 

der Ebene der Ansprüche zu verorten. 

21  Shklar, Judith N.: Putting Cruelty First, in: dies., Ordinary Vices, Cambridge, Massa-

chusetts 1994, S. 7-44, hier S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | SCHÜES 

rangig und sinnvoll berücksichtigen muss. Die zweite Forderung zielt auf eine 
Schärfung des Sinns für Ungerechtigkeit und hat deutlich mit dem, „worauf“ 
geantwortet wird, zu tun.  

Zur ersten Forderung: Shklar hat beobachtet, dass die Bereitschaft, ein 
Ereignis ungerecht zu nennen, oft mit der Bereitschaft und Fähigkeit, den Betrof-
fenen zu helfen, korreliert.22 Deshalb stellt sie die schwierige Frage: Was zählt 
als Ungerechtigkeit und nicht etwa als Unglück? Die Ursachenforschung ist eine 
Möglichkeit, Hinweise für die Unterscheidung von Unglück und Ungerechtigkeit 
zu bekommen. Liegt die Ursache eines Geschehens eher im Handlungsbereich 
von Menschen, dann werden sie auch eher zur Verantwortung gezogen. Bei ei-
nem Unglück dagegen, dessen Verursachung vielleicht schlicht in der Natur zu 
liegen scheint, sind Menschen geneigt, niemanden als verantwortlich „anzukla-
gen“.23 Denn ist ein Vorfall als Unglück akzeptiert, dann gibt es auch keinen 
Zorn oder keine Empörung gegen andere Menschen. Im Falle einer Ungerech-
tigkeit aber geht deshalb von Betroffenen der Anspruch aus, „ein sie betreffen-
des Geschehen, das für sie ungerecht ist, nicht als Unglück, sondern für uns so 
zu qualifizieren, daß wir ‚die Version der Opfer‘ anerkennen und annehmen.“24 
Shklar weiß um die Schwierigkeit, die von Ungerechtigkeit Betroffenen zu iden-
tifizieren. Ihre Position beabsichtigt, die Perspektive der (potenziell) Betroffenen 
zu stärken. 

Die Frage, was als Unglück und was als Ungerechtigkeit beschrieben wird, 
hängt von sehr unterschiedlichen Faktoren ab: Etwa von der jeweiligen Definiti-
onsmacht der Interessensperspektive oder des Standpunktes, von der Möglich-
keit als Betroffene, sich entsprechend zu äußern, oder von den allgemeinen 
Normvorstellungen in der Gesellschaft. Die Unterscheidung zwischen Ungerech-
tigkeit und Unglück dient der Schärfung des Sinnes für Ungerechtigkeit und der 
Klärung, wie auf die Verletzung eines Menschen geantwortet werden kann. Der 
Sinn für Ungerechtigkeit beinhaltet neben der genannten Sensibilität, Empathie, 
Interpretationsgabe und Orientierungskraft ein Erkenntnisinteresse für die Erfor-
schung der Ursachen und ein moralisches Sinnverstehen für die Ansprüche der 
anderen. Wer diesen Sinn, diese „Sensibilität für Gerechtigkeit“ im Sinne einer 
Tugend, einer „Bürgertugend“ hat, wird eher etwas als ungerecht wahrnehmen 
und entsprechend antworten.  
                                                             
22  Vgl. Shklar: Über Ungerechtigkeit, S. 10. 

23  Vgl. Shklar: Über Ungerechtigkeit, S. 71ff. 

24  In Anlehnung an Shklar formuliert: Thumfahrt, Alexander: Kritische Gerechtigkeits-

theorien und Ungerechtigkeit im Transformationsprozeß, in: Andreas Dornheim et al. 

(Hg.), Gerechtigkeit – Interdisziplinäre Grundlagen, Opladen 1999, S. 208-248, hier 

S. 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUF UNGERECHTIGKEIT ANTWORTEN | 187 

Shklars zweite Forderung besagt, dass den Erfahrungen von Ungerechtigkeit 
mit einem Sinn für Ungerechtigkeit und der Vermeidung von passiver Ungerech-
tigkeit zu begegnen sei. Passive Ungerechtigkeit bezeichnet nicht nur unsere 
„habituelle Gleichgültigkeit gegenüber dem Elend anderer, sondern ein weitaus 
eingeschränkteres und spezifisch bürgerliches Versagen, private und bürgerliche 
Akte von Ungerechtigkeit aufzuhalten“.25 Sind wir als Bürger_innen immer auf 
irgendeine Weise ungerecht, wenn wir antworten, indem wir vorbeischauen, 
Verbrecher nicht anzeigen, schweigend ungerechte Gesetze akzeptieren? Worauf 
wird dann eigentlich geantwortet? 

Fragen müssen angesichts der jeweiligen konkreten Umstände gestellt wer-
den: Wann ist der Tod oder die Verletzung, die Misshandlung oder Vernachläs-
sigung eines Kindes einfach nur ein Unglück, weil es in diesen sozialen oder fa-
miliären Kontext geboren wurde? Was heißt es, einen gesellschaftlichen Miss-
stand als Ungerechtigkeit zu sehen? Wann muss eingegriffen werden? Und von 
wem? 

Die „passiv-ungerechten Bürger“, diejenigen, die einfach herumstehen und 
nichts tun, antworten mit Ausflüchten wie „ach, welch ein Unglück, das Leben 
ist ungerecht“ oder „da war eh nichts zu machen“ und bestärken mit ihrer Untä-
tigkeit die zerstörerische und verletzende Kraft der ungerechten Handlung, unge-
rechten Beziehung oder ungerechten Struktur.26 Mit einer Haltung des Nicht-
Verstehen-Wollens einer Ungerechtigkeit oder, wie oben bereits erwähnt, des 
Sich-nicht-berühren-Lassens wird Betroffenen noch die weitere Ungerechtigkeit 
der Missachtung zugefügt. Die Missachtung der Ungerechtigkeit führt einem 
ohnehin schon verletzten Menschen noch weiteres Leid zu, denn er oder sie er-
leidet nicht nur die ungerechte Handlung; darüber hinaus wird ihm oder ihr noch 
bescheinigt, dass die vermeintliche Ungerechtigkeit gar nicht existent sei und es 
deshalb eine Ungerechtigkeitserfahrung gar nicht geben könne. Das heißt, die 
Person selbst muss sich fragen, ob sie noch bei Sinnen ist, ob sie ihrer eigenen 
Verletzungserfahrung trauen kann, ob sie eigentlich verstehbar oder verständlich 
sei.  

Eine mögliche Reaktion von Betroffenen auf die faktische oder eingebildete 
Missachtung der erlittenen Ungerechtigkeit ist, dass sie ihre Erfahrung oder Ver-
letzung durch die Ungerechtigkeit als schicksalhaft oder Unglück charakterisie-
ren, gerade um nicht doppelt gekränkt und verletzt zu werden.27  
                                                             
25  Shklar, Über Ungerechtigkeit, S. 15. 

26  „Kraft“ ist ein Begriff, den auch Platon für die zerstörerische Seite der Ungerechtig-

keit verwendet hat. 

27  Gesellschaftliche Gerechtigkeit ist nur dort möglich, wo Ungerechtigkeit von Betrof-

fenen oder Mitbürgern und Mitbürgerinnen in öffentlicher Rede als Erfahrung (oder 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | SCHÜES 

Eine wichtige Ergänzung zu meinen Überlegungen bezüglich der Missach-
tung von Ungerechtigkeitserfahrungen oder von Berichten über sie thematisiert 
Miranda Fricker mit dem Begriff der epistemischen Ungerechtigkeit. Die phä-
nomenologische Perspektive ist ausgerichtet auf die grundlegende Struktur der 
Responsivität in der Wahrnehmung und Erfahrung von Ungerechtigkeit, die ge-
sellschaftstheoretische und sozialphilosophische Herangehensweise von Shklar 
fragt nach unterschiedlichen Erfahrungsweisen, die ausweisen, ob ein Unglück 
oder etwa eine Ungerechtigkeit vorliegt. Beide Perspektiven, die sich in unter-
schiedlicher Weise jeweils auf die Voraussetzungen von Ungerechtigkeit richten, 
sind nicht im engeren Sinne als ethische Ansätze zu verstehen. In diesem Sinne 
geht es auch Miranda Fricker nicht um einen ethischen Ansatz zur Ungerechtig-
keit. Sie diskutiert explizit die epistemischen Voraussetzungen von Ungerechtig-
keit und fragt konkret: Wer wird überhaupt gehört, wenn es darum geht, über Er-
fahrungen von Ungerechtigkeit zu berichten?28  

Frickers These ist, dass einer Person, besonders in Bezug auf ihre Erkenn-
tnisfähigkeit, Unrecht getan werden kann, indem z.B. ihre Ungerechtigkeitser-
fahrung schlicht als inexistent gilt; ihr also so geantwortet wird, als würde ihr die 
Erkenntnisfähigkeit gleichermaßen abgesprochen und als würde ihre Wahrneh-
mung nicht zählen. Das „worauf“ geantwortet wird, entspricht nicht dem, was 
die betroffene Person oder die Zeugin erfahren hat oder zu sagen versucht. Das 
kann sowohl in Bezug auf die Erfahrung selbst erlittener Ungerechtigkeit passie-
ren, als auch in Bezug auf die Wahrnehmung einer erlittenen Ungerechtigkeit 
von anderen. Wenn einem Zeugen oder einer Zeugin oder einer von Ungerech-
tigkeit betroffenen Person aufgrund von Vorurteilen, etwa der Hautfarbe, des ge-
sellschaftlichen Status, des Geschlechts schlicht die Erkenntnisfähigkeit und da-
mit die Glaubwürdigkeit abgesprochen wird, dann handelt es sich um eine epis-
temische Ungerechtigkeit. Der Einsatzort der feministischen Phänomenologie ist 
die Praxis mit ihren Erfahrungen des täglichen Lebens und sie zielt auf ein Ver-
stehen und klärendes Einmischen. Es ist somit eine ihrer wichtigsten Aufgaben, 
                                                                                                                                  

als mögliche Gefahr) beklagt werden kann. Denn erst die Rede über Ungerechtigkeit, 

die ihr eine Stimme gibt, sie hört und sie als solche im öffentlichen Bewusstsein kons-

tituiert und normativ verurteilt, initiiert ein Streben nach Gerechtigkeit. Das heißt also, 

dass die Frage, wie geantwortet wird unmittelbar zusammenhängt mit der Frage, wo-

rauf geantwortet wird. Wenn ich auf Ungerechtigkeit antworte, dann wird sie mir als 

Ungerechtigkeit, und nicht etwa als Unglück, aufgefallen sein.  

28  Vgl. Fricker, Miranda: Epistemic Injustice: Power and Ethics of Knowing, Oxford 

2007. In Bezug auf Kinder siehe Schües, Christina: Epistemic Injustice and Children’s 

Well-being, in: Johannes Drerup et al. (Hg.), Justice, Education and the Politics of 

Childhood, Berlin 2016, S. 155-170. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUF UNGERECHTIGKEIT ANTWORTEN | 189 

Formen und Strukturen epistemischer Ungerechtigkeit aufzudecken und zu kriti-
sieren, damit gesellschaftlichen und politischen Missständen, wie Ungerechtig-
keit, deutlich entgegengetreten werden kann.  

Um Ungerechtigkeiten aufzudecken, brauchen wir Zeugnisse. Aber wem 
kann warum geglaubt werden? Glauben wir den Worten von Kindern? Denjeni-
gen, die vielleicht stottern oder Angehörige bestimmter ethnischer Gruppen 
sind? Fricker unterscheidet zwei Arten epistemischer Ungerechtigkeit: „Die Un-
gerechtigkeit des Zeugnisses bedeutet, dass Vorurteile einen Hörer dazu führen, 
dem Sprecher mangelnde Glaubwürdigkeit zu attestieren; eine hermeneutische 
Ungerechtigkeit findet auf einer früheren Ebene statt, nämlich wenn die kollekti-
ven interpretativen Sprachressourcen zu einer Kluft führen, die jemanden unfair 
benachteiligt, weil sie oder er nicht ‚sinnvoll‘ über die sozialen Erfahrungen be-
richten kann.“29 

Die erste Variante der Ungerechtigkeit der individuellen Zeugenschaft liegt zum 
Beispiel vor, wenn man einer Roma nicht glaubt, weil sie eine ‚Zigeunerin‘ ist und 
‚eh lügt‘. Die zweite Variante ist die hermeneutische Ungerechtigkeit. Sie bezieht 
sich auf den Umstand, dass die passende Sprache und das treffende Vokabular nicht 
vorliegen und es keinen Diskurs über die Vorgänge gibt. Zum Beispiel war häusli-
che Gewalt gegen Frauen erst formulierbar, als auch der Status der Ehefrau in Be-
zug auf die Eherechte geändert wurde. 

Beide Formen der Ungerechtigkeit, die der Zeugenschaft des Individuums und 
die hermeneutische, führen zu folgenden gesellschaftlichen Problemen: 

 
• Die Erfahrung, Situation oder Struktur der Ungerechtigkeit wird nicht im Sinn ei-

ner Ungerechtigkeit verstanden, weil die Zeugen oder Zeuginnen nicht gehört 
werden oder der Sprachdiskurs fehlt. 

• Der Person, der Ungerechtigkeit widerfährt, wird entweder nicht geglaubt, weil 
ihr die Glaubwürdigkeit fehlt, oder sie kann die Ungerechtigkeit nicht formulie-
ren, weil die Konzepte kulturell oder gesellschaftlich fehlen. 

 
In beiden Fällen wird dann nicht auf „Ungerechtigkeit“ geantwortet, sondern z.B. 
auf ein Unglück oder nur auf das übertriebene Gejammer einer leidenden Person.30 
                                                             
29  Fricker: Epistemic Injustice, S. 1 [Übersetzung der Verfasserin, C.S.]. 

30  Natürlich ist es auch möglich, dass genau umgekehrt, nämlich aufgrund einer nicht 

geglaubten Zeugenaussage (weil die Person aus äußeren oder äußerlichen Gründen als 

unglaubwürdig abgestempelt wurde), ein Unglück, zum Beispiel ein Verkehrsunfall 

durch Steinschlag, als herbeigeführte Tat beurteilt und entsprechend ein ‚Täter‘ oder 

eine ‚Täterin‘ zu Unrecht bestraft wird. Somit kann sowohl durch die Wahrnehmung 

und eine Handlung wie auch durch eine richtige Zeugenaussage, deren Glaubwürdig-

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | SCHÜES 

5. SELBSTWERTGEFÜHL UND LEIBLICHE SITUIERUNG 
 
Wenn einer Person systematisch und wiederkehrend aufgrund von Vorurteilen 
nicht geglaubt wird, dann wird dadurch auch ihr Selbstwertgefühl beschädigt, 
verhindert und verletzt.31 Diese Beobachtung scheint mir richtig, doch die Be-
gründung fehlt. Hier können wir im Zusammenhang mit der leiblichen Situie-
rung des Wahrnehmens, wie sie etwa Husserl und Merleau-Ponty entfalten, ver-
stehen, dass das Selbstwertgefühl wesentlich mit der Wahrnehmung verstrickt 
ist, durch die sich Menschen auf eine Welt als eine ihnen äußerliche Gegen-
standswelt beziehen, die prinzipiell mit anderen Menschen geteilt wird. Der 
Glaube an die eigene Wahrnehmungsfähigkeit prägt das Verhältnis zur Welt und 
Gesellschaft. Erfahrungen zu haben, wahrzunehmen, etwas zu erleben, heißt von 
seinem eigenen Standpunkt abzusehen (nicht unbedingt bewusst), um ein Mit-
glied der Gemeinschaft zu sein und in persönlicher, alltäglicher „natürlicher Ein-
stellung“ zu leben. 32  Mitglied einer Wahrnehmungs- und Erfahrungsgemein-
schaft zu sein und in alltäglicher Einstellung zu leben, bedeutet, dass wir leiblich 
mit anderen in-die-Welt eingebunden sind, Erfahrungen teilen können, sie auch 
mitteilen können, einander (mehr oder weniger) verstehen, dieselben Dinge mei-
nen. Dieser geteilte Sinn setzt sinnesgenetisch drei Mechanismen voraus, näm-
lich eine Ent-Perspektivierung, Ent-Gegenwärtigung und De-Zentrierung der 
Wahrnehmung. Alle drei Aspekte sind miteinander verwoben und arbeiten zu-
sammen, sie betonen unterschiedliche Aspekte der Konstitution von Wahrneh-
mungen und Erfahrungen.  

Ent-Perspektivierung – Meine eigene Wahrnehmung wird ent-perspektiviert 
sowohl im räumlichen als auch im normativen Sinn, um zu einer objektiven, all-
gemeinen Ansicht eines Gegenstandes oder eines Ereignisses zu gelangen. Ein 
einfaches Beispiel ist die Wahrnehmung eines Geldstücks: Streng genommen 
sehe ich es von meinem subjektiven Standort als elliptisch. Aber ich beziehe 
mich darauf, als sei es rund und als hätte es einen bestimmten Wert. Mein sub-
jektiver Standort in der Welt, vom dem aus ich perspektivisch die Dinge betrach-
te, ist in dem Vorgang der Objektivierung enteignet worden. Diese Form der 
Ent-Perspektivierung und Enteignung meiner privilegierten Ich-Position in jeder 

                                                                                                                                  
keit aber angezweifelt wird, ein Unglück als Ungerechtigkeit behandelt werden, was 

wiederum ungerecht wäre. 

31  Vgl. Fricker: Epistemic Injustice, S. 55. 

32  Vgl. Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologi-

schen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, 

Husserliana, Band III/1, hrsg. v. K. Schuhmann, Den Haag 1950, Kap. 1 u. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUF UNGERECHTIGKEIT ANTWORTEN | 191 

Erfahrung transformiert das leibliche Selbst zeitlich, räumlich, sozial und kultu-
rell in ein Mitglied einer bestimmten „Lebensform“. Ludwig Wittgenstein be-
schreibt das Ergebnis dieser Transformation: „Richtig und falsch ist, was Men-
schen sagen; und in der Sprache stimmen die Menschen überein. Dies ist keine 
Übereinstimmung der Meinungen, sondern der Lebensform.“33  

Ent-Gegenwärtigung – Der Aspekt der Ent-Gegenwärtigung betrifft die Zeit-
struktur. Jede Wahrnehmung, jede Erfahrung trägt immer Gegenwärtiges und 
Nicht-Gegenwärtiges in sich, etwas, das bereits vergangen ist oder erst noch in 
das Sinnesfeld rücken wird. „Die Selbstzeitigung sozusagen durch Ent-
Gegenwärtigung (durch Wiedererinnerung) hat ihre Analogie in meiner Ent-
fremdung. […] So kommt bezogen auf ‚mein‘ Selbst in mir ein ‚anderes‘ Ich zur 
Seinsgeltung.“34  

De-Zentrierung – Erfahrung heißt intentional auf etwas als etwas gerichtet 
zu sein. Erfahrung heißt also, nicht nur im Augenblick des Hier und Jetzt zu sein, 
sondern immer auch intentional bei der „Sache dort“ und bei dem, was wahrge-
nommen wird. Als leibliches Selbst nehme ich die Dinge als „selbstverständlich“ 
und vergesse mich selbst – zumindest solange keine Irritationen, Konflikte oder 
Störungen auftreten.  

 
Zusammengenommen führen diese drei Aspekte dazu, dass meine Wahrneh-
mung in einen gemeinsamen Wahrnehmungshorizont eingebunden ist. Hierbei 
können Brüche und Verunsicherungen auftreten: Die Verunsicherung auf der 
Wahrnehmungsebene, die eine Person betrifft, die glaubt, etwas beobachtet oder 
erlebt zu haben, was aber andere anzweifeln oder völlig verneinen, führt dazu, 
dass sie sich schließlich fragen muss: ‚Ticke‘ ich eigentlich noch normal? Sehe 
ich ‚Dinge‘, die andere nicht sehen? Bin ich normal? Eine epistemische Verunsi-
cherung auf der Wahrnehmungsebene ist auch auf der gesellschaftlichen Ebene 
angesiedelt.  

Ein weiterer Aspekt ist, dass die Ungerechtigkeit der Zeugenschaft (testimo-

nial injustice) eine Person auch von gesellschaftlichen Vertrauensbeziehungen 
ausschließt. Prinzipiell wird einer Person Wahrnehmungsfähigkeit und Wahrhaf-
tigkeit unterstellt. Epistemische Ungerechtigkeit entzieht einer Person genau die-
ses Vertrauen.35 Damit führt diese Form von Ungerechtigkeit zu einer Gesell-
                                                             
33  Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M. 1971, §241. 

34  Husserl, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendenta-

le Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie, Husser-

liana, Band VI, hrsg. v. W. Biemel, Den Haag 1954, S. 189. 

35  Weitere Ansätze zur Rolle des Vertrauens siehe Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (Hg.): 

Verantwortung und Vertrauen (= Friedenstheorien, Band 1), Freiburg/München 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | SCHÜES 

schaft und zu Beziehungen, die bestimmte Personen aufgrund von rassistischen, 
sexistischen oder anderen Vorurteilen von der Zeugenschaft ausschließen oder 
sie aufgrund von sozial und kulturell eingeübten Sprachdiskursen zur Stimm-
losigkeit verdammen. In Avishai Margalits Sinne ist das keine „anständige und 
gerechte Gesellschaft“36.  

Wenn eine Gesellschaft keine Sprache für bestimmte Geschehnisse hat, die 
als ungerecht oder vielleicht als Gewalt erfahren werden, dann widerfährt den 
Individuen, die von solch einem Geschehen betroffen sind, womöglich eine dop-
pelte Ungerechtigkeit: 

 
• Sie erleiden eine ethische Ungerechtigkeit, wie etwa Unterdrückung oder ge-

sellschaftliche Exklusion.37  
• Sie erleiden eine epistemische Ungerechtigkeit, was bedeutet, nicht in der La-

ge zu sein, darüber zu berichten bzw. nicht gehört zu werden, sei es als Betrof-
fene oder als Zeugin oder Zeuge.  

 
Als ein strukturelles Identitätsvorurteil sind sowohl die Ungerechtigkeit der Zeu-
genschaft als auch die hermeneutische Ungerechtigkeit gesellschaftlich und kul-
turell verankert.38 Im Falle der hermeneutischen Ungerechtigkeit kann ein Tat-
bestand von denen, die eine Ungerechtigkeit erfahren haben, nicht sinnvoll be-
schrieben werden. Kulturelle Gepflogenheiten, sprachliche Ausdrücke, Körper-
sprache, rechtliche Bestände oder auch institutionelle Traditionen lassen das, 
was sie sagen, in Bezug worauf sie es sagen und worauf andere antworteten, 
unüberzeugend und trivial erscheinen. 

Aber vielleicht merkt die hörende Person doch, dass etwas ausgedrückt wer-
den soll, was so die Sprache gar nicht zulässt. Sich ansprechen lassen von der 
Sprachlosigkeit einer Person, die eine kaum formulierbare ‚Ungerechtigkeit‘ 
auszudrücken versucht, kann zur Aufdeckung einer hermeneutischen Ungerech-
tigkeit führen. Dieses Sich-ansprechen-Lassen ist individuell, aber auch struktu-
rell auf kulturelle und gesellschaftliche Verhältnisse bezogen. Hier kommt die 
Differenz zwischen „worauf“ und „wie“ deutlich zum Einsatz. Ein Antworten 
                                                             
36  Margalit, Avishai: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, aus dem Ameri-

kanischen v. Gunnar Schmidt u. Anne Vonderstein, Frankfurt a.M. 1999, S. 18. 

37  Zur Ungerechtigkeit als Unterdrückung in Bezug auf Ausbeutung, Marginalisierung, 

Machtlosigkeit, Kulturimperialismus und Gewalt siehe Young, Iris Marion: Fünf 

Formen der Unterdrückung, aus dem Amerikanischen v. Michaela Adelberger, in: 

Herta Nagl-Docekal/Herlinde Pauer-Studer (Hg.), Politische Theorie. Differenz und 

Lebensqualität, Frankfurt a.M. 1996, S. 99-139. 

38  Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, S. 150ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUF UNGERECHTIGKEIT ANTWORTEN | 193 

kann zu einer Frage führen, nämlich zur Frage: Was war, worauf habe ich wem 
oder was geantwortet? Wird aufgrund des Antwortens gefragt, also die Antwort 
in eine Frage überführt, kann eine vielleicht denkwürdige Sprachlosigkeit in den 
Blick kommen. Wird sie thematisiert, entsteht ein Ort der Offenheit und Auf-
merksamkeit: Vielleicht wurde das, worauf geantwortet wurde, systematisch als 
etwas anderes wahrgenommen? 

Das Fragen, das Rückfragen ist eine Initiative, eine Anerkennung einer Be-
ziehung, eine Zuwendung und damit ein Einsatz an einem Ort.39 So wie Bauen 
Orte hervorbringt, so bringen Antworten, die zu Fragen führen, „Einsatzorte“ des 
Denkens und Handelns hervor.  

 
 

6. WAS SIND DAS FÜR ORTE, DIESE EINSATZORTE 

POLITISCHEN UND FEMINISTISCHEN WAHRNEHMENS?  
 

Wer antwortet und so antwortet, dass die Antwort zu einer Frage, Rückfrage 
führt, der mischt sich ein, besetzt einen Ort, öffnet einen Raum zwischen den 
Menschen. Es ist dieser Zwischenraum, der von seinen Beziehungen lebt und der 
der Pluralität bedarf.40 An diesem Ort und diesem Raum wird ein Einsatzort ini-
tiiert, an dem gehört und gesprochen werden kann. Es ist Kennzeichen eines po-
litischen und feministischen Ortes, dass an ihm die Erfahrung des Leidens ein 
Gesicht bekommen kann, dass an ihm die Sprachlosigkeit Gehör findet und dass 
über die Responsivität im Sinne des Antwortens und der Verantwortung reflek-
tiert wird. Aber der Ort ist nicht einfach da, er muss immer wieder neu initiiert 
werden – zum Einsatz gebracht werden. 

Wie geantwortet wird, entscheidet, was gefragt und wie das worauf befragt 
wird. Es ist die Frage danach, wer wie gesprochen hat und mit welcher Stimme, 
es ist die Frage danach, worauf man selbst sich hat ansprechen lassen – es ist al-
so die Frage, ob das, worauf ich geantwortet habe, wirklich das ist, was ich ver-
stehe und was für mich Sinn hat. Könnte es wohl sein, dass das, was ich verste-
he, nicht der Sinnerfahrung von der Person entspricht, die mir gerade von ihrer 
Erfahrung der Ungerechtigkeit berichtet? 

                                                             
39  Durch einen Ort wird ein Raum eingeräumt. Wie Heidegger schreibt: „Der Ort ist 

nicht schon vor der Brücke vorhanden“ (Heidegger, Martin: Bauen Wohnen Denken, 

in: ders., Vorträge und Aufsätze, 5. Auflage, Pfullingen 1985, S. 139-156, hier 

S. 148). 

40  Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, 5. Auflage München/Zü-

rich 1987. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | SCHÜES 

An Orten des politischen und feministischen Wahrnehmens und der politi-
schen Philosophie wird letztendlich zu diskutieren sein, wie auf Erfahrung von 
Ungerechtigkeit geantwortet werden könnte. Wie Verletzung und Grausamkeit 
an erste Stelle setzen? Wie Verletzung beschreiben, ohne sie gleich zu rationali-
sieren? Wie sich ansprechen lassen, ohne sich auch Willkür auszusetzen? Wie 
Sprache gerecht werden lassen? So geht es an den Orten einer feministischen 
Philosophie als politischer Philosophie und als Phänomenologie um eine reflek-
tierende Aufmerksamkeit und um ein Hören und Sprechen in gerechter Sprache. 
Allerdings wird die Verantwortung hierfür nicht von einer Norm abgebildet 
werden können, sondern für sie muss am Beziehungsort der Philosophie immer 
wieder neu gesorgt werden.  

 
 

LITERATUR 
 

Adorno, Theodor: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1975. 
Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, 5. Auflage, Mün-

chen/Zürich 1987. 
Brumlik, Micha: Artikel „Ungerechtigkeit“, in: Ritter, Joachim (Hg.), Histori-

sches Wörterbuch der Philosophie, Band 11, Darmstadt 1989, S. 163-166. 
Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik des Performativen, aus dem Englischen 

v. Kathrina Menke u. Markus Krist, Berlin 1998. 
Delhom, Pascal: Verletzte Integrität, in: Sybille Krämer/Elke Koch (Hg.), Ge-

walt in der Sprache, München 2010, S. 127-141. 
Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (Hg.): Verantwortung und Vertrauen 

(= Friedenstheorien, Band 1), Freiburg/München 2015. 
Fricker, Miranda: Epistemic Injustice: Power and Ethics of Knowing, Oxford 

2007. 
Gondek, Hans-Dieter/Tengelyi, László: Neue Phänomenologie in Frankreich, 

Frankfurt a.M. 2011. 
Heidegger, Martin: Bauen Wohnen Denken, in: ders., Vorträge und Aufsätze, 

5. Auflage, Pfullingen 1985, S. 139-156. 
Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologi-

schen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phäno-

menologie, Husserliana, Band III/1, hrsg. v. K. Schuhmann, Den Haag 1950. 
Ders.: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie, 
Husserliana, Band VI, hrsg. v. W. Biemel, Den Haag 1954. 

Liebsch, Burkhard: Menschliche Sensibilität, Weilerswist 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUF UNGERECHTIGKEIT ANTWORTEN | 195 

Margalit, Avishai: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, aus dem 
Amerikanischen v. Gunnar Schmidt u. Anne Vonderstein, Frankfurt a.M. 
1999. 

Merleau-Ponty, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung, übersetzt u. ein-
geführt v. Rudolf Boehm, Berlin 1966. 

Platon: Politeia, in: ders., Sämtliche Werke, Band V, griechisch u. deutsch, über-
setzt v. Friedrich Schleiermacher, ergänzt v. Franz Susemihl u.a., hrsg. v. 
Karlheinz Hülser, Frankfurt a.M./Leipzig 1991. 

Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, aus dem Französischen von Jean 
Greisch in Zusammenarbeit mit Thomas Bedorf und Birgit Schaaff, 
2. Auflage, München 2005. 

Schües, Christina: Epistemic Injustice and Children’s Well-being, in: Johannes 
Drerup et al. (Hg.), Justice, Education and the Politics of Childhood, Berlin 
2016, S. 155-170. 

Shklar, Judith N.: Putting Cruelty First, in: dies., Ordinary Vices, Cambridge, 
Massachusetts 1994, S. 7-44. 

Shklar, Judith N.: Über Ungerechtigkeit. Erkundungen zu einem moralischen 

Gefühl, übersetzt v. Christiane Goldmann, Frankfurt a.M. 1997. 
Sonntag, Susan: Das Leiden anderer betrachten, aus dem Englischen v. Rein-

hard Kaiser, Wien 2003. 
Thumfarth, Alexander: Kritische Gerechtigkeitstheorien und Ungerechtigkeit im 

Transformationsprozeß, in: Andreas Dornheim et al. (Hg.), Gerechtigkeit – 

Interdisziplinäre Grundlagen, Opladen 1999, S. 208-248. 
Waldenfels, Bernhard: Deutsch-Französische Gedankengänge, Frankfurt a.M. 

1995. 
Ders.: Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt a.M. 2002. 
Ders.: Sozialität und Alterität. Modi sozialer Erfahrung, Frankfurt a.M. 2015. 
Watzlawick, Paul/Beavin, Janet H./Jackson, Don D.: Menschliche Kommunika-

tion. Formen, Störungen, Paradoxien, 11. Auflage, Bern 2007. 
Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M. 1971. 
Young, Iris Marion: Fünf Formen der Unterdrückung, aus dem Amerikanischen 

v. Michaela Adelberger, in: Herta Nagl-Docekal/Herlinde Pauer-Studer 
(Hg.), Politische Theorie. Differenz und Lebensqualität, Frankfurt a.M. 1996, 
S. 99-139. 
 
 

  

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | SCHÜES 

ONLINE-QUELLEN 
 

Gerhard, Ute: Unrecht zur Sprache bringen – Frauenrechte im Menschenrechts-
diskurs, ‚Human Rights Lecture‘, im Deutschen Institut für Menschenrechte, 
Berlin am 03.03.2005, auf:  

 http://kompass.humanrights.ch/cms/upload/pdf/de/Gleichberechtigung_ 
 Lecture.pdf 
Morrison, Toni: Nobel Lecture, auf: 
 http://www.nobelprize.org/nobel_prizes/literature/laureates/1993/morrison-

lecture.html vom 07.12.1993. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009 - am 14.02.2026, 06:40:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436394-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

