
I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 35

be transformed into a finality that serves an everyday end. The game is what it is: the

staging of a tension between nothing and something which, whenever something (and

not nothing) is happening, produces either, if the defense prevails, entropy or, if the

offense is successful, negentropy as the epiphany of form.«136 Die oben erwähnte Ver-

sunkenheit in konzentrierte Intensität in Verbindung mit dem Aspekt der Insularität

geht somit letztlich mit einer Isolation von Alltagswelten einher.

Bei allen Parallelen zwischen dem gerade Gesagten hinsichtlich von Mannschafts-

sport und der Musik als zwei Spielarten von Präsenzproduktionen in Bezug auf Iso-

lation von Raum und Zeit, Versunkenheit in konzentrierte Intensität, Ereignishaftig-

keit, Epiphanieerlebnis, Produktion von Präsenz als verkörperte Form und Distanz ge-

genüber der Dimension der »Darstellung« etc. lassen sich doch schließlich zwei gro-

ße Unterschiede erkennen: Erstens verfolgt Kunst keinen übergeordneten Zweck, wie

denjenigen des Sieges im Sport. Sie generiert ihren drive vielmehr über energetische

Prozesse und Entwicklungen. Anders als der Sport, scheint Kunst zweitens oftmals auf

unser Leben einzuwirken, scheint die Auseinandersetzungmit ihr auch jenseits von Be-

deutungshaftigkeit (wobei Bedeutungszuschreibungen – wie bereits gesagt – auch in

der Kunstwahrnehmung nicht zu verhindern und auszuschließen sind) in das alltägli-

che Leben auszustrahlen und uns mehr oder weniger dauerhaft zu beschäftigen und zu

verändern.137 Der Sport hat hingegen kein Interesse sich dem Leben in irgendeinerWei-

se anzunähern, wohingegen bestimmte Arten der Kunst eine Auslotung verschiedener

Distanzverhältnisse gerade gezielt zum Inhalt der künstlerischen Auseinandersetzung

machen, wie im Einzelnen weiter unten gezeigt werden wird. Wie bereits beschrieben,

implizieren Gumbrecht zufolge ästhetische Erfahrungen grundsätzlich immer Gefüh-

le von Intensität, die wir in historischen und kulturellen Alltagswelten nicht finden.138

Allerdings sind in seiner Wahrnehmung solche Gefühle dazu imstande, uns daran zu

erinnern oder uns davon träumen zu lassen, »wie gut es war und wie gut es wäre, im

Einklang mit den Dingen der Welt zu leben, to live in synch with the things of the world.«139

Ästhetische Erfahrungen bzw. Momente der Intensität oder unmittelbarer Nähe kön-

nen im Bereich der Kunst (im Unterschied zum Sport) jedoch auch das Gegenteil bewir-

ken, tief verstörend wirken und das Gefühl herstellen, mit der Welt in Dissonanz und

im Unreinen zu sein, Risiko erzeugen und Abgründe aufzeigen, was in dieser Arbeit

insbesondere in den Kapiteln zu Holligers und Hespos’ Werken gezeigt werden wird.

5. Das »Erscheinen« als Brennpunkt ästhetischer Wahrnehmung –
Martin Seel

Gumbrechts Überlegungen zur ästhetischen Epiphanie sowie der Produktion von Prä-

senz deckt sich in großen Teilen und vor allem hinsichtlich des Aspekts der Versun-

kenheit in konzentrierte Intensität im Hier und Jetzt mit dem von Martin Seel ge-

136 Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, 366.

137 Vgl. Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

138 Vgl. Gumbrecht, Präsenz, 334.

139 Ibid., 351

https://doi.org/10.14361/9783839458457-006 - am 13.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

prägten Begriff des »Erscheinens«. Ob es in der Wahrnehmung von künstlerischen

oder nicht-künstlerischen Objekten oder Prozessen zu einer ästhetischen Wahrneh-

mung kommt, hängt Martin Seel zufolge von der besonderen Art des »Erscheinens« als

Brennpunkt ästhetischer Wahrnehmung ab: »Etwas um seines Erscheinens willen in

seinem Erscheinen zu vernehmen – das ist der Brennpunkt der ästhetischenWahrneh-

mung, auf den jeder ihrer Vollzüge ausgerichtet ist, wie sie ansonsten auch verlaufen

mag.«140Ästhetische Wahrnehmung konzentriert sich demnach

auf dasmomentane Erscheinen derDinge, aber ist stets zugleich eine Aufmerksamkeit

für die Situation derWahrnehmung ihres Erscheinens – und damit eine Rückbesinnung

auf die unmittelbare Gegenwart, in der sie sich vollzieht. Die ästhetische Aufmerksam-

keit für ein Geschehen der äußeren Welt ist so zugleich eine Aufmerksamkeit für uns

selbst: für den Augenblick hier und jetzt. Ästhetische Aufmerksamkeit für Objekte der

Kunst ist darüber hinaus häufig eine Aufmerksamkeit für Situationen, in denen wir

nicht sind und niemals sein werden: für einen Augenblick jetzt und nie.141

In bewusst erlebter Gegenwart, so Seel, scheinen unerkannte und unergriffene Mög-

lichkeiten hervor, wobei ein Bewusstsein der eigenen Gegenwart nicht ohne ästheti-

sches Bewusstsein möglich ist. Seel folgert daraus eine besondere Qualität des Weltbe-

zugs ästhetischer Aufmerksamkeit:

Unverzichtbar für andere philosophische Disziplinen – und also für das Philosophieren

selbst – ist die Ästhetik, weil sie von irreduziblen Aspekten der Welt und des Lebens

handelt. Weder die dem ästhetischen Bewusstsein zugängliche Wirklichkeit noch die

in ihm erreichbare Gegenwärtigkeit kann im Rahmen anderer Disziplinen ohne Ver-

zerrung behandelt werden.142

Dabei kommt es auf das »Wie« des Gegebenseins an:

Das bloße Vorhandensein von Objekten einschließlich des bloßen Vorbeigehens von

Ereignissen macht allein keine Gegenwart aus. Gegenwart ist ein offener – und darin

unübersehbarer, unfaßlicher und unbeherrschbarer – Horizont der spürenden, han-

delnden und erkennenden Begegnungmit Vorhandenem. Die Begegnung ist nicht als

solche ästhetisch; die ästhetische Aufmerksamkeit stellt vielmehr einenModus dieser

Begegnung dar.143

Das ästhetische Erscheinen eines Gegenstands ist letztlich ein Spiel seiner Erschei-

nungen.144 Dabei ist zu beachten, dass die Erscheinung eines Gegenstands entweder

in ihrem (in propositionaler Erkenntnis aspekthaft fixierbarem phänomenalem) »So-

sein« oder in ihrem Erscheinen (in Form der Interaktion bzw. des Spiels der am Gegen-

140 Seel, Ästhetik des Erscheinens, 49. Martin Seel zufolge ist ästhetische Erfahrung kein Oberbegriff für

ästhetische Reaktionen jedweder Art, sondern eine gesteigerte Form ästhetischerWahrnehmung.

Vgl. ibid., 57.

141 Ibid., 38f. Vgl. auch Bohrer, Plötzlichkeit, sowie Das absolute Präsens.

142 Seel, Ästhetik des Erscheinens, 40.

143 Ibid., 61f.

144 Vgl. ibid., 70.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-006 - am 13.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 37

stand je gegenwärtig vernehmbaren Erscheinungen bzw. Qualitäten, die sich begriff-

lich feststellbarer Wahrnehmung entziehen und eine oft wechselnde sinnliche Präsenz

implizieren) aufgefasst werden kann.145 Für den Begriff des Gegenstands gilt außer-

dem: »Obwohl sich also der Begriff eines Wahrnehmungsgegenstands von dem seiner

Erscheinungen nicht trennen lässt, darf er nicht so verstanden werden, als verweise

er auf eine bestimmte Konstellation seiner Erscheinungen. Er verweist vielmehr auf

Entitäten, die zu unterschiedlichen Zeiten sehr unterschiedliche Konstellationen von

Erscheinungen zeigen können.«146 Es kommt laut Seel somit nicht darauf an, welche

Wahrnehmungseigenschaften ein Gegenstand hat, sondern welche er wie im Hier und

Jetzt zeigt und von einem bestimmten Wahrnehmenden auf bestimmte Weise wahrge-

nommen wird.147 Nichtästhetische und ästhetische Wahrnehmung unterscheiden sich

demnach durch eine andersartige Fokussierung, wobei »die eine auf das gerichtet ist,

was an ihren Objekten der Fall ist,« während »die andere auf die Simultaneität undMo-

mentaneität ihrer phänomenalen Zustände« achtet.148 Für die Musik als einen Wahr-

nehmungsgegenstand, welcher sich in der Zeit abspielt, ist in diesem Zusammenhang

insbesondere folgender Hinweis von zentraler Bedeutung:

Diese Differenz hat nichts mit einer Beachtung bleibender oder flüchtiger Objektzu-

stände zu tun. Denn auch flüchtige Zustände lassen sich unter jeweiligen Aspekten

begrifflich genau fixieren, ebensowie sich die Simultaneität undMomentaneität auch

unveränderlicherObjekte vergegenwärtigen lässt. Die genannteDifferenz betrifft viel-

mer den jeweiligen Prozess der Wahrnehmung.149

Mit Bezug auf Nietzsche stellt Seel heraus, dass in der Kunst Welten des empirischen

Seins, des ästhetischen Scheins und des ekstatischen Erscheinens so aufeinandertref-

fen, dass der ästhetische Prozess als ein bewusstes Überschreiten der Grenzen der kul-

turellen Welt erfahren werden könne:

Dieses Überschreiten aber hat wiederum nicht eine andere, höhere, wahrere Welt im

Sinn, sondern allein die Lockerung der Bindungen an die historisch erschlosseneWirk-

lichkeit, die ein Sichverlieren in der Anschauung jenes bleibenden Vergehens eröffnet,

das wir Gegenwart nennen. Die von Nietzsche immer wieder umschriebene Erfahrung

des Erscheinens ist eine dramatische Erfahrung der Gegenwart des eigenen Lebens. […]

Nicht zu wissen, wie alles eigentlich ist, sondern zu erleben, wie alles hier und jetzt –

und nur hier und jetzt – erscheint, ist der äußerste Vollzug einesmenschlichen Lebens.

Nicht Sein, Erscheinen ist die Pointe des menschlichen Seins.150

145 Vgl. ibid., 82.

146 Ibid., 72.

147 Vgl. ibid., 83f.

148 Vgl. ibid., 96.

149 Ibid., 96.

150 Seel, Die Macht des Erscheinens, 103-105.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-006 - am 13.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

