VIII. Ethik und Theorien des guten Lebens (Schaber)

Die Frage, was es fiir Menschen heifit, ein gutes Leben zu leben,
hat die Ethik seit der Antike beschaftigt. Plato und Aristoteles
(und dementsprechend die Aristotelische Tradition) haben zwi-
schen der Frage nach dem guten Leben und der Frage nach dem,
was moralisch gut ist, gar nicht unterschieden. Das setzt voraus,
daf ein gutes Leben mit einem moralisch guten Leben zusam-
menfallt. Das ist eine starke Voraussetzung, die heute von den
meisten Moralphilosophen abgelehnt wird. Trotzdem ist die Fra-
ge nach dem guten Leben fiir die Ethik von grofler Relevanz. Re-
levant ist sie insbesondere fiir alle Moraltheorien, bei denen ein
Zusammenhang besteht zwischen dem, was moralisch gut ist
und dem, was gut ist fiir Menschen. Dazu braucht das moralisch
Gute nicht mit dem, was fiir Menschen gut ist, gleichgesetzt zu
werden. Es reicht, wenn das fiir den Menschen Gute fiir die Be-
stimmung moralischer Werte und Normen eine Rolle spielt. Und
das ist bei allen namhaften Moraltheorien der Fall. Selbst eine
reine Gesinnungsethik wird — soll sie plausibel sein — in der Be-
stimmung der richtigen Gesinnung nicht vollstindig vom Guten
fiir den Menschen abstrahieren konnen.

In einem ersten Teil (VIII.1.) sollen die wichtigsten Konzepte
des guten Lebens, d.h. Konzepte dessen, was es heifdt, daf} etwas
fir eine Person gut ist, vorgestellt werden. Unterschieden werden
dabei die hedonistische Theorie, die Wunschtheorie des guten Le-
bens und schliellich die Theorie, die das, was gut ist, in einem
objektiven Sinn versteht. Im zweiten Teil (VIIL.2.) wird die Frage
nach der Relevanz der Moral fiir das gute Leben behandelt wer-
den. Ist es gut, moralisch zu sein? Der dritte Teil (VIIL3.) geht das
Verhaltnis von Moral und gutem Leben von der anderen Seite her
an: Welche Relevanz hat das, was fiir Menschen gut ist, fir die
Moral? Und abschlieflend wird im vierten Teil (VIIL.4.) das Ge-
wicht moralischer Forderungen thematisiert. Wenn moralische
Forderungen mit auflermoralischen Zielen einer Person kollidie-
ren, stellt sich die Frage, was den Vorrang besitzt.

173

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Theorien des guten Lebens
A. Subjektives Wohlbefinden

In der klassischen, auf Aristoteles zuriickgehenden Auffassung
ist Gliick das zentrale Gut fiir den Menschen. ,Gliick® ist ein
vager Begriff, der sich unterschiedlich interpretieren 1ifit. Man
kann Glick als den Inbegriff bestimmter subjektiver Zustinde,
genauer als subjektives Wohlbefinden verstehen (vgl. Birnbacher
1990, 73). Nach Ansicht der klassischen Gliicksutilitaristen Jere-
my Bentham und John Stuart Mill ist subjektives Wohlbefinden
(.pleasure®) das, wonach alle Menschen streben. Doch was ist
darunter genau zu verstehen? Die Frage stellt sich, weil die Zu-
stinde subjektiven Wohlbefindens, etwa das Trinken eines guten
Weins, das Bestehen einer Priifung, das Erkennen eines Naturge-
setzes verschiedenartig sind. Gibt es etwas, das diese Zustinde
gemeinsam haben? Ein Vorschlag lautet (vgl. Edwards 1979,
Kagan 71992): Ein subjektiver Zustand ist ein Zustand subjektiven
Wobhlbefindens, wenn die betroffene Person wiinscht, daf} dieser
Zustand besteht. Von diesem Wunsch werden alle Zustinde sub-
jektiven Wohlbefindens — ungeachtet ihrer qualitativen Differen-
zen — begleitet. Das lafit sich auf zwei verschiedene Weisen ver-
stehen (vgl. Kagan 1992, 173):

(1) Ein subjektiver Zustand x ist ein Zustand subjektiven Wohl-
befindens, weil oder sofern sein Bestehen gewiinscht wird.

(2) Das Bestehen des subjektiven Zustandes x wird gewtinscht,
weil oder sofern es sich dabei um einen Zustand subjektiven
Wohlbefindens handelt.

Ist (1) richtig, dann ist subjektives Wohlbefinden das Resultat
von Wunscherfiilllung. Das hitte aber zur Folge, daf} das fiir den
Menschen Gute nicht an subjektivem Wohlbefinden, sondern an
Wunscherfillung oder Wunschbefriedigung festzumachen wire.
Entsprechend ware die vorliegende hedonistische Theorie des Gu-
ten mit einer Wunschtheorie des Guten — auf die wir weiter unten
zu sprechen kommen werden — identisch. Wer das fiir den Men-
schen Gute tiber bestimmte subjektive Zustinde definieren will,
hat deshalb gute Griinde, das Verhiltnis von Zustanden subjekti-
ven Wohlbefindens und den sie begleitenden Wiinschen im Sinne
von (2) zu verstehen. Dann gilt: Zustinde subjektiven Wohlbefin-

174

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dens sind Zustinde, die unmittelbar einen Wunsch nach ihrem
Bestehen nach sich ziehen.

Welche Griinde gibt es, eine solche Konzeption guten Lebens
zu vertreten? Verschiedene Autoren begriinden eine subjektive
Glickstheorie mit den Vorteilen, welche diese gegeniiber der
weit verbreiteten Wunsch- oder Priferenztheorie des Guten hat.
So argumentiert Birnbacher, dafl die Erfillung von Wiinschen
bzw. Priferenzen nicht in jedem Fall zum Wohl einer Person bei-
tragt. Zudem konne etwas gut sein fir eine Person, unabhingig
davon, ob sie einen entsprechenden Wunsch habe (,,Daf} jemand
keine Verbesserung seiner dufleren Lebensumstinde oder seines
Gesundheitszustandes anstrebt, zeigt nicht, dafl es thm so gut
geht, wie es ihm gehen konnte®, Birnbacher 1990, 74). Nach An-
sicht von Richard Brandt legt uns das Phinomen der Priferen-
zenwechsel nahe, die subjektive Gliickstheorie der Wunschtheo-
rie des Guten vorzuziehen (vgl. Brandt 71992, 1691f.). Ich kann
heute den Wunsch haben, dafl zu einem zukiinftigen Zeitpunkt
t1 x der Fall sein wird. Zum Zeitpunkt t1 habe ich diesen Wunsch
nicht mehr. Trigt jemand zu meinem Wohl bei, wenn er dafiir
sorgt, dafl x zum Zeitpunkt t1 der Fall ist? Ist in diesem Zusam-
menhang der vergangene oder der gegenwirtige Wunsch mafige-
bend? Nach Brandt kann man dieses Problem innerhalb einer
Wunschtheorie des Guten nicht 16sen. Eine Antwort lifit sich
finden, wenn man — wie die subjektive Glickstheorie dies tut —
fragt, welche Wunscherfiillung angenehmere Empfindungen her-
vorruft.

Die subjektive Gliickstheorie ist mit folgendem Problem kon-
frontiert: Subjektives Wohlbefinden ist nicht das einzige Ziel, das
Menschen anstreben (vgl. Williams 7972, Kap. 9; Mackie 1977, 48;
Griffin 1986, 71.). So erzihlt Griffin die Geschichte von Freud,
der todkrank und an Schmerzen leidend, sich weigerte, schmerz-
stillende Pillen zu nehmen. Er zog klares Denken subjektivem
Wohlbefinden vor (Griffin a.a.O., 8). Daf} subjektives Wohlbe-
finden nicht nur unser einziges Ziel ist, wird auch — wie verschie-
dene Autoren argumentieren — an folgendem Beispiel von Robert
Nozick deutlich (Nozick 1974, 42): Viele von uns wiren nicht
bereit, sich an eine Erfahrungsmaschine anschliefen zu lassen,
die uns fortwihrend mit Glickszustinden tberschiittet. Das ver-
tragt sich schlecht mit der subjektiven Gliickstheorie (vgl. Griffin
1986, 9; Temkin 7993, 309). Menschen scheinen neben subjekti-

175

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vem Wohlbefinden auch Dinge wie Autonomie und authentische
Beziehungen zu wollen.

B. Wunschbefriedigung

Gut ist das — so kann man mit verschiedenen Okonomen sagen
(vgl. Luce/Raiffa 1950, 501.) —, was die Wiinsche bzw. die Prife-
renzen (die geordneten Wiinsche) einer Person befriedigt. Dabei
konnen Wiinsche einen beliebigen Inhalt haben. Die Befriedigung
masochistischer Wiinsche kann genauso zum Wohl einer Person
beitragen wie die Befriedigung eines Wunsches nach Autonomie.
Diese Konzeption des Guten ist problematisch, da die Erfiillung
verschiedener Wiinsche, wie Birnbacher sagt, nicht ,nutzenstif-
tend® ist (Birnbacher 7990, 73), also nicht zum guten Leben einer
Person beitragt (vgl. auch Griffin 7986, 10f.). Man kann die
Wunschtheorie entsprechend modifizieren und sagen: ,,Gut ist
fiir eine Person das, was die Person — ausreichend informiert tiber
den Wunschgegenstand — wiinscht oder wiinschen wiirde. Fiir
das gute Leben sind - so gesehen — nicht einfach die aktuellen
Wiinsche, sondern vielmehr die informierten Wiinsche einer Per-
son mafigebend. Ein Wunsch ist informiert, wenn die betroffene
Person die fiir die Wiinsche relevanten Fakten kennt. Mit Brandt
konnte man sagen, dafl informierte Wiinsche dariiber hinaus auch
nicht auf logischen Fehlern beruhen (Brandt, 71979 10; dazu auch
Harsanyi 1982).

Um dem oben genannten Problem der Priferenzenwechsel zu
begegnen, konnte man die Wunschtheorie weiter modifizieren
und sagen: ,,Gut fiir eine Person ist das, was Wiinsche befriedigt,
die sich nicht blof} auf kurze Zeitriume, sondern auf Lebensab-
schnitte oder gar das ganze Leben beziehen“ (Derek Parfit redet
in diesem Zusammenhang von ,globalen Priferenzen’, vgl. Parfit
1984, 497: , The Global versions of these theories I believe to be
more plausible®). Wichtig ist: Anders als die subjektive Glucks-
theorie kann die Wunschtheorie des Guten — unabhingig davon,
ob man sich auf globale oder nicht-globale Wiinsche bezieht — der
Verschiedenartigkeit der menschlichen Ziele sehr gut Rechnung
tragen. Das ist der wohl gewichtigste Grund sie der Gliickstheo-
rie vorzuziehen.

Folgende Einwinde lassen sich gegen die Wunschtheorie des
Guten vorbringen:

176

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1) Ein informierter Wunsch kann befriedigt werden, ohne daf}
damit das Wohl der betroffenen Person gefordert wird. So kann
ich z.B. den Wunsch haben, daf} sich die beruflichen Ziele eines
Fremden, den ich im Flugzeug treffe, realisieren. Der Fremde ist
erfolgreich, und mein Wunsch geht in Erfillung. Ungliickliche
Umstinde fihren dazu, dafl ich davon nie erfahren werde. Die
Ansicht, dafl mein Wohl trotzdem gefordert wird, ist nicht plausi-
bel (Parfit 4. a. O., 494, Temkin 4. a. O., 308). Daraus laf}t sich der
Schluf} ziehen, daff Wunscherfillung nur dann gut ist fir eine
Person, wenn die Erfahrungsbedingung (,Experience Require-
ment“, Griffin 4.4. O., 13) erfillt ist: Um gut zu sein, mufl die
Wunscherfiillung etwas an meinem subjektiven Zustand verin-
dern.

11) Gut ist etwas nicht, weil wir es — ausreichend informiert
dariiber — wiinschen. Vielmehr gilt: Ausreichend informiert wiin-
schen wir etwas, weil es gut fiir uns ist. ,What makes us desire the
things we desire, when informed, is something about them — their
features or properties. But why then bother with informed desire,
when we can go directly to what it 1s about objects that shape
informed desires in the first place” (a.a.O., 17; vgl. dazu auch
O’Neill 1993, 691f.). Die Information zeigt uns, ob ein Wunsch-
gegenstand gut und inwiefern er gut fiir uns ist. Ist dies der Fall, so
ist ein Wunschgegenstand fiir eine Person gut, unabhingig davon,
ob diese ithn wiinscht oder nicht.

C. Objektiv Gutes

Man kann in diesem Sinn das, was gut ist fiir Menschen von Wiin-
schen loslosen und sagen: Es gibt eine objektive Liste guter Din-
ge, an denen es sich bemifit, ob und wie gut es einer Person geht
(Parfit 4. a. O., 499: ,The good things might include moral good-
ness, rational activity, the development of one’s abilities, having
children and being a good parent, knowledge, and the awareness
of true beauty“; dazu auch Railton 7986, 175 und Ross 1930, 140).
Eine solche Theorie des Guten trigt der Intuition Rechnung, dafl
wir bestimmte Dinge anstreben, weil sie gut sind. Die hedonisti-
sche Theorie des Guten tiberschneidet sich mit dieser Theorie des
objektiv Guten. Ein Hedonist kann bestimmte Zustinde als ob-
jektiv gut ansehen; unabhingig davon, ob diese Zustinde ge-
wiinscht werden oder nicht. In diesem Sinne wire der Hedonis-

177

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mus eine objektive Theorie des Guten. Im Unterschied zu dieser
Form des Hedonismus sind objektive Theorien aber nicht geno-
tigt, einzig subjektives Wohlbefinden als objektiv gut anzusehen.
Damit tragen sie dem Einwand Rechnung, dafl Menschen nicht
blof} nach subjektivem Wohlbefinden streben.

Wie ldfit sich bestimmen, ob etwas im objektiven Sinn gut fiir
eine Person ist? Man konnte das objektiv Gute an dem festma-
chen, was Aristoteles das Ergon tou anthropou nennt, eine fiir
den Menschen charakteristische Fahigkeit (Nikomachische
Ethik, I 6, 1097 b 24{.; vgl. dazu auch Hurka 7993, 24). Fur Ari-
stoteles ist das die Fahigkeit zur Rationalitit. Der Mensch zeich-
net sich aber durch unterschiedliche Fihigkeiten aus (vgl. Hoffe
1993, 143). Das wirft die Frage auf, ob die Entwicklung aller cha-
rakteristischen Fihigkeiten gut ist fiir Personen. Oder gibt es hier
individuelle Unterschiede? Wie lieflen sich diese bestimmen? Die-
se Fragen fihren zu einem anderen Problem, das ebenfalls mit
einer Theorie des objektiv Guten verbunden ist: Es ist unklar,
wie darin individuellen Differenzen Rechnung getragen werden
kann. Autonomie z.B. kann fiir Personen von unterschiedlichem
Wert sein (vgl. Griffin a.a. O., 54). Demgegentiber scheint eine
objektive Theorie des Guten nahezulegen, dafl etwas, das gut ist,
fur alle in gleicher Weise gut ist. Das ist aber nicht sehr plausibel.
»(A)n objective-list account has to be made more flexible, more
sensitive to individual differences” (a.a.O., 54). Ein Vertreter ei-
ner objektiven Theorie konnte diesem Problem begegnen, indem
er die individuellen Differenzen an den unterschiedlichen Fahig-
keiten, die Menschen haben, festmacht: Etwas ist dann nach Mafi-
gabe der Fihigkeiten eines Menschen gut. Diese Replik ist stich-
haltig, wenn man davon ausgehen kann, daf die Entwicklung von
Fihigkeiten per se gut ist. Das lafit sich aber bestreiten: Ist es gut,
die Fahigkeit, andere zu quilen, zu entwickeln?

Wenn eine objektive Theorie des Guten richtig ist — und darin
liegt eine weitere Schwierigkeit — kann etwas fiir eine Person gut
sein, ohne dafl es ihr Leben in irgendeiner Weise verandert. Kagan
bestreitet, daf dies der Fall sein kann: ,,If something is to be of
genuine ... benefit zo a person, then it must affect the person; it
must make a difference 7 the person® (Kagan 1992, 186). Das
scheint zumindest mit unseren Intuitionen besser tibereinzustim-
men.

178

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Moralische Relevanz des guten Lebens

In welcher Weise ist das, was gut ist fiir Menschen, moralisch
relevant? Ist — anders gefragt — alles, was das Wohl von Menschen
fordert, moralisch zu berticksichtigen? Das laflt sich bestreiten:
Intuitiv betrachtet sollten wir auf einen sadistischen Wunsch kei-
ne Riicksicht nehmen. Nach Harsanyi, der einen Priferenzutilita-
rismus vertritt, sind alle asozialen Priferenzen moralisch bedeu-
tungslos und dementsprechend aus der Nutzenberechnung
auszuschliefen (Harsanyi 1982, 56). Er begriindet dies folgender-
maflen: Ich kann nicht moralisch verpflichtet sein, Dinge zu un-
terstlitzen, die moralisch verwerflich sind (,No amount of good-
will to individual X can impose the moral obligation on me to
help him in hurting a third person ... out of sheer sadism, ill will,
resentment, and malice®, a.a.O., 56). Ein Vertreter der objektiven
Theorie des Guten konnte argumentieren, daf} asoziale Priferen-
zen darum moralisch irrelevant sind, weil deren Befriedigung fir
niemanden gut sein kann. Doch welche Griinde man auch immer
hier ins Feld fiihrt, es scheint intuitiv plausibel zu sein, asozialen
Priferenzen jegliche moralische Relevanz abzusprechen.
Dagegen a3t sich einwenden, daf} der Ausschluf} asozialer Pri-
ferenzen oder Interessen auf einer moralischen Beurteilung dieser
Priferenzen beruht. Das ist insbesondere dann problematisch,
wenn man — wie dies unter anderem Harsanyi tut — das moralisch
Gute uiber Priferenzen oder tiber Interessen bestimmt. Wenn man
Priferenzen oder Interessen aus moralischen Griinden fir be-
langlos erklart, setzt man einen Begriff des Moralischen voraus,
der sich unabhingig von Interessen und Wiinschen gewinnen lifit.
Der Vorschlag von R. M. Hare ist mit diesem Problem nicht
konfrontiert: Hare unterscheidet zwischen zwei Ebenen morali-
schen Denkens, einer kritischen und einer intuitiven Ebene (vgl.
Hare 7981, Kap. 2 und 3). Auf der hoheren, kritischen Ebene, fir
die der Aktutilitarismus mafigebend ist, sind alle Priferenzen —
ungeachtet ihres Inhaltes — relevant (vgl. Hare a.4.O., 144:
»(E)qual preferences count equally, whatever their content).
Auf der intuitiven Ebene moralischen Denkens — auf der wir uns
nach Hare im Normalfall bewegen sollten - sind allein die guten
Priferenzen moralisch von Belang. Das kritische Denken formu-
liert die moralischen Prinzipien, die es ermdglichen, zwischen
guten und schlechten Priferenzen zu unterscheiden. Hare ist

179

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiberzeugt, dafl die Berticksichtigung aller Priferenzen auf der
fundamentaleren Ebene moralischen Denkens nicht zu absurden
Konsequenzen fithrt: , This is because, in the world as it is, the
encouragement of good desires and higher pleasures will maximi-
ze preference-satisfaction as a whole in the long term ...“ (a.a.O.,
146).

Man kann den Priferenzen oder Interessen von Personen ein
unterschiedliches Gewicht zuschreiben. So laflt sich sagen:
Grundbediirfnisse sind moralisch gewichtiger als ,blofle* Wiin-
sche (vgl. dazu Wiggins 71987 und Braybrooke 1987). Das zeigt
sich auch am engen Zusammenhang, der zwischen Grundbediirf-
nissen und moralischen Pflichten besteht. Wir fiihlen uns ver-
pflichtet, Menschen einen minimalen Lebensstandard zu sichern;
wir fithlen uns aber nicht verpflichtet, den Wunsch einer wohl-
habenden Person nach einer zweiten Jacht zu befriedigen. Dies
ist soweit unumstritten. Fraglich ist, ob Grundbedirfnisse - so-
fern geklirt werden kann, was darunter genau zu verstehen ist
(vgl. Griffin 1986, 421f.) — in jedem Fall einen moralischen Vor-
rang vor Winschen besitzen (vgl. Thomson 7987, 98{f.). Ein
Wunsch kann fiir eine Person gewichtiger sein als ein Grundbe-
diirfnis. So ist es moglich, dafl z.B. ein Kiinstler — vor die Wahl
zwischen eigener Gesundheit und Vollendung seines Werks ge-
stellt — seinem Wunsch, etwas kiinstlerisch Wertvolles zu leisten,
den Vorrang gibt. Dementsprechend konnte man nicht sagen, daf§
Grundbediirfnisse durchweg moralisch bedeutender sind, auch
wenn sie dies vermutlich in den meisten Fillen sind.

3. Wieso soll ich moralisch sein?

Welche Relevanz hat umgekehrt Moral fir das gute Leben? Ist
moralisches Handeln Teil des guten Lebens? Anders gefragt: Ist
moralisches Handeln im Interesse der Handelnden? Oder haben
die Griinde, sich moralisch zu verhalten, mit Eigeninteresse
nichts zu tun? Diese Fragen werden unter dem Titel ,Wieso soll
ich moralisch sein?‘ diskutiert. Es handelt sich dabei um die Frage
nach den Griinden fiir moralisches Handeln.

Nach H. A. Prichard ist die Frage ,Wieso soll ich moralisch
sein?“ illegitim (vgl. Prichard 1968, 15). Denn es handelt sich
um die unsinnige Frage, ob das, was moralisch gefordert sei,

180

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch wirklich moralisch gefordert sei. Auf eine solche Frage —
so Prichard - kann es keine Antwort geben. Entweder sehen
wir, dafl etwas moralisch gefordert ist, oder wir sehen es nicht.
Die Frage ist aber nicht sinnlos, wenn wir — anders als Prichard
dies tut — zwei Bedeutungen von ,sollen’, eine rationale und
eine moralische Bedeutung, unterscheiden. Die Frage: ,Soll ich
— moralisch betrachtet — moralisch handeln?* ist in der Tat
nicht sinnvoll. Doch die Frage: ,Ist es fiir mich rational, mora-
lisch zu handeln?* ist in keiner Weise sinnlos. ,Some things, I
have now learnt, are right and others wrong; but why should I
do what is right and eschew what is wrong?“ (Nowell-Smith
1954, 40).

Ein Egoist wird sagen: ,, Ich tue nur das, was mir Vorteile bringt;
ich kimmere mich nicht um das Wohl anderer, sondern bloff um
mein eigenes Wohl.“ Moralisch verhilt sich der Egoist dement-
sprechend dann, wenn dies sein Wohl beférdert. Moore ist der
Ansicht, dafl der Egoist eine Position vertritt, die in sich wider-
sprichlich und deshalb unverntinftig ist (vgl. Moore 1903, 961£.).
Der Egoist - so Moore (vgl. IV, 2, A) - sagt: ,Mein eigenes Gut ist
das einzige Gut.“ Dabei muf} der Egoist das eigene Gut als etwas
verstehen, das gut in einem absoluten Sinn ist. Nur dann - so
argumentiert Moore — hat er Grund, sein eigenes Gut zu verfol-
gen. ,But if it is good absolutely that I should have it, then every-
one else has as much reason for aiming at my having it, as I have
myself“ (99). Das bedeutet nach Moore, daf} das Gut jedes einzel-
nen jeweils das einzige Gut ist, das es gibt. Das sei aber ein Selbst-
widerspruch (,,an absolute contradiction®, 99). Diese Argumenta-
tion iberzeugt nicht, da der Egoist in keiner Weise gezwungen ist,
die These ,Mein eigenes Gut ist das einzige Gut“ zu vertreten. Er
kann vielmehr sagen: ,Das einzige, worum ich mich kiimmere, ist
das, was fiir mich gut ist.“ Damit behauptet er nicht, dafl das eige-
ne Gut das einzige Gut ist, das es gibt. Er kann dann auch, ohne
sich selbst zu w1dersprechen, zugestehen, dafl fiir andere ihr eige-
nes Gut das einzige ist, wonach sie streben.

Nach Platos Auffassung ist das, was gut ist, mit dem, was
moralisch gut ist, identisch. Wer moralisch schlecht handelt - so
Plato - schadet sich selbst (vgl. Plato Staat, 441d{f.). Die Frage
nach dem guten Leben ist so die Frage nach dem, was moralisch
gut ist. Diese Auffassung beruht auf einer Konzeption der
menschlichen Natur, der zufolge der Mensch seine eigentliche

181

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bestimmung (telos) realisiert, indem er moralisch handelt. Diese
Konzeption menschlicher Natur halten heute wohl nur wenige
fir plausibel. Das Problem liegt dabei vor allem darin, daff man
mit dieser Konzeption den unbestreitbaren Konflikten zwischen
dem moralisch Guten und dem, was gut ist fir Personen, nicht
Rechnung zu tragen vermag.

Ein anderer Vorschlag lautet: Es ist im Eigeninteresse von Per-
sonen, moralisch zu handeln (die eigenen, auflermoralischen Ziele
werden durch moralisches Handeln gefordert). Das kann zwei-
erlei heiflen: i) Moralisches Handeln ist in bestimmten Fillen oder
i1) zmmer im Eigeninteresse des Handelnden. 1) ist trivialerweise
richtig; 1) hingegen 1af3t sich bestreiten. Hume meint, dafl i1) rich-
tig ist. Moralisches Handeln hat fiir den Handelnden verschiede-
ne Vorteile: Es bringt ihm angenehme Getiihle, ein gutes Gewis-
sen, einen guten Ruf und eine innere Befriedigung (vgl. Hume
1975, Sec. IX, Part II). Ausnahmen hilt Hume nur in Fillen fir
moglich, bei denen es um gerechtes Handeln geht: ,,(W)e must
acknowledge that there is not, in any instance, the smallest pretext
for giving (vice, P. S.) the preference above virtue, with a view of
self-interest; except, perhaps, in the case of justice, where a man,
taking things in a certain light, may often seem to be a loser by his
integrity“ (a.a.O.).

Dagegen spricht der Befund, den sehr viele teilen, daf§ morali-
sche Forderungen oft mit unserem Eigeninteresse unvertraglich
sind. Es ist eines der wesentlichen Ziele moralischer Forderungen
und Prinzipien, Menschen dazu zu bringen, ihr Eigeninteresse zu
tiberwinden (vgl. Baier 1958, 314, Mackie 1977, 107 ff., Warnock
1971, 26). So betrachtet ist moralisches Handeln gerade nicht im
Eigeninteresse von Handelnden. Zumindest ist der Zusammen-
hang zwischen Moral und Eigeninteresse komplexer als Hume
glaubt. Nach Baier ist es nicht im kurzfristigen, sondern vielmehr
im langfristigen Interesse von uns, sich moralisch zu verhalten
(a.a.0., 3141, vgl. auch Hare 1981, 195). Der Vorteil, den mora-
lisches Handeln nach sich zieht, bezieht sich dementsprechend —
so Baier — nicht auf einzelne Handlungen, sondern auf ein ganzes
Leben.

Nach Gauthier muf} gezeigt werden, in welcher Weise Moral
fiir die Handelnden insgesamt vorteilhaft sein kann, ohne im Ein-
zelfall jeweils immer vorteilhaft zu sein (Gauthier 1970, 167).
Kann eine solche paradox klingende These — so fragt Gauthier -

182

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wahr sein? Die Art, wie Moral mit Vorteilen fiir alle und Nach-
teilen fiir einzelne verbunden sein kann, lafit sich sehr gut an dem
aus der Spieltheorie (von Neumann/Morgenstern 1953; Luce/
Raiffa 1957; Brams 1976) stammenden Gefangenendilemma illu-
strieren: Zwei Verbrecher A und B werden verhaftet und separat
verhort. Von ihrem Verhalten im Verhor hingt ab, ob und in wel-
cher Weise sie bestraft werden. Die moglichen Resultate in Ge-
fangnisjahren sind:

B
bekennen nicht bekennen
bekennen 10, 10 0,12
nicht bekennen 12,0 2,2

Das heifdt: Wenn A und B ihre Tat gestehen, mussen sie beide 10
Jahre ins Gefangnis. 2 Jahre Gefangnis stehen ithnen bevor, wenn
sie beide nicht gestehen. Gesteht A, und B gesteht nicht, mufy B 12
Jahre ins Gefingnis, und A wird freigelassen. Das Umgekehrte ist
der Fall, wenn B gesteht und A dies nicht tut. Was immer der an-
dere jewelils tut, es ist fiir beide besser zu bekennen als nicht zu
bekennen. Das Resultat, das damit aber realisiert wird, ist subop-
timal. Die 2,2-Losung wire fiir beide die bessere Losung. Orien-
tieren sich A und B an ihrem Eigeninteresse, ist diese Losung
jedoch nicht erreichbar. Daran wird deutlich, dafl die direkte Ver-
folgung des Eigeninteresses Folgen nach sich ziehen kann, die
nicht im Eigeninteresse der betroffenen Personen sind. Eine mo-
ralische Norm, die den einzelnen auffordert, Dinge zu tun, die fiir
ithn nicht optimal sind, konnte hier als eine Losung angesehen
werden. ,If all men are moral, all will do better than if all are
prudent. But anyone will always do better if he is prudent than if
he is moral“ (Gauthier 4. 4. O., 175). So ist Moral mit allgemeinen
Vorteilen und individuellen Nachteilen verbunden. Damit ist eine
Antwort auf die Frage ,Wieso sollen wir moralisch sein?“, nicht
aber auf die Frage ,Wieso soll ich moralisch sein?“ gegeben; in
Kooperationssituationen der beschriebenen Art liefert morali-
sches Handeln dem einzelnen namlich nicht das fiir ihn bestmog-
liche Resultat.

Der einzelne hat einen Grund, sich moralisch zu verhalten,
wenn er weil oder zumindest nicht ausschlieffen kann, dafl er
das Kooperationsspiel mit einem anderen wiederholt spielen wird
(vgl. Parfit 1984, 59; Mackie 1977, 1171., 1981, 1471.). Die Wieder-

183

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

holung der Spiele (sog. iterierte Koordinationsdilemmas oder
auch Superspiele genannt, vgl. Kliemt 1986, 78{f.) liefert eine L6-
sung des Zwei-Personen-Gefangenendilemmas (gesetzt die Betei-
ligten wissen nicht, wieviele Spiele sie spielen werden, was fak-
tisch wohl in der Tat selten der Fall sein wird; vgl. dazu Parfit
a.a. 0., 5091.). Groflere Schwierigkeiten liefern sog. ,Mehrere-
Personen-Dilemmas‘ (vgl. a.a.O., 59{f.). Ein solches Dilemma
ergibt sich bei o6ffentlichen Gtitern, d. h. bei Giitern, die nur von
mehreren Personen produziert werden, aber auch von solchen
konsumiert werden konnen, die zu deren Produktion nichts bei-
tragen. Der einzelne erzielt den grofiten Nutzen, wenn er nicht
kooperiert, die anderen aber kooperieren und ihren Beitrag lei-
sten. Die zweitbeste Losung besteht darin, dafl er und die anderen
kooperieren; und die schlechteste Losung ergibt sich, wenn nie-
mand kooperiert. Wichtig ist: Das Eigeninteresse legt nahe, nicht
zu kooperieren. Wie lifit sich die Kooperationslsung erreichen?
Es lohnt sich fiir mich zu kooperieren, wenn ich davon ausgehen
kann, dafl die Mehrheit der anderen auch kooperieren wird. Die
Gefahr besteht, dafl die Kooperierenden durch die Nicht-
Kooperationswilligen ausgebeutet werden. Das lifit sich nach
Gauthier nur verhindern, wenn die Kooperierenden (,constrai-
ned maximizer®) in der Lage sind, die Kooperationswilligen wie
auch die ,Ausbeuter’ (,,straightforward maximizer®) zu identifi-
zleren (,,1f the stralghtforward maximizer and the constrained
maximizer appear in their true colours, then the constrained
maximizers must do better (Gauthier 1986, 173; vgl. dazu aus-
fuhrlich a.a. O, 157 ff.). Unklar bei diesem Vorschlag bleibt, wie-
so ich kooperationswillig sein soll. Gerade wenn andere koope-
rieren, habe ich einen guten Grund, nicht zu kooperieren. Dieser
Grund fillt nur dann weg, wenn Nicht-Kooperation von den an-
deren entdeckt und sanktioniert wird. Dies wird aber in vielen
Fillen nicht moglich sein. Oder ein entsprechendes
Uberwachungssystem hat Nachteile, die niemand will (vgl. Parfit
a.a. 0., 631.).

Parfit ist aus diesem Grund der Ansicht, dafl wir auf das, was er
moralische Losungen nennt, angewiesen sind. ,,The moral soluti-
ons are often the only attainable solutions. We therefore need
moral motives“ (a.a.O., 65). Solche moralischen Losungen sind
(vgl. a.2.O., 64): 1) Jeder tut das, von dem er wollen kann, daf} es
auch andere tun (die Kantische Losung); ii) Jeder kooperiert,

184

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn geniigend andere kooperieren (er ist nicht bereit, die Ko-
operierenden auszubeuten) (die altruistische Losung).

Die Frage stellt sich, wieso wir uns solche moralischen Motive
aneignen sollen. Mit Hume konnte man sagen, dafl wir moralische
Motive einfach haben, weil wir mitfithlende Wesen sind (vgl.
1975, Sect. V., Part IL). Es lafit sich auch argumentieren, daff mo-
ralisch zu sein ein wertvolles Ziel fir uns ist (vgl. Sayre-McCord
1989, 120; Schmitz 1993, 58). Dieses Ziel zu verfolgen kann nach
Ansicht verschiedener Autoren in unserem Eigeninteresse sein.
Sich um andere zu kiimmern - so z.B. Schmitz (a.a. O., 58) — be-
reichert unser eigenes Leben (vgl. dazu auch Tugendhat 7993, 281:
»Ich mufl mich ... den mir nahestehenden Menschen gegeniiber
moralisch verhalten, wenn die affektive Beziehung, die ich zu
ithnen habe, eine befriedigende sein soll“). Moralisch sein ent-
spricht so einem weit verstandenen Eigeninteresse. Dies ist der
Fall, wenn ich eine Person bin, die moralisch sein mochte (vgl.
dazu auch Ursula Wolf 71984, 1781f.) oder — anders formuliert —
zu deren Identitit es gehort, moralisch zu sein (vgl. Badhwar
1993). Fraglich ist, ob man in solchen Zusammenhingen noch
sinnvoll von Eigeninteresse reden kann. Das Problem ist, dafl
man in dieser Weise alles unter dem Titel ,Eigeninteresse® subsu-
mieren kann, und die Diskussion um das Verhiltnis von Moral
und Eigeninteresse so ihre Pointe zu verlieren droht.

Griffin vertritt die Ansicht, dafl moralisch zu sein ein wertvol-
les Ziel ist, ohne auf Eigeninteresse im engen Sinn reduzierbar zu
sein (Griffin 1986, 155; und 158: ,,(M)orality is one of the things
worth caring about“). Dabei stammt das Motiv fiir moralisches
Handeln — wie dies nach Griffin auch bei anderen, aulermorali-
schen Giitern der Fall ist — aus einem Verstindnis dessen, was es
heifit, moralisch zu sein. Er behauptet nicht, dafl wir allein aus
einem solchen Verstindnis heraus moralisch handeln. Es gibt ver-
schiedene Griinde fir moralisches Handeln. Eigeninteresse ist
nach Griffin aber nur ein Grund neben anderen.

4. Das Gewicht moralischer Forderungen

Moralische Forderungen konnen mit den auflermoralischen Zie-
len, die eine Person verfolgt, kollidieren. Was hat in solchen Kon-
fliktsituationen ein grofleres Gewicht? Nach Hare sind morali-

185

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sche Forderungen in jedem Fall gewichtiger. Und dies aus folgen-
dem Grund: Moralische Urteile sind universalisierbar und pri-
skriptiv. Diese beiden Eigenschaften besitzen aber auch evaluative
Urteile, die keine moralischen Urteile sind. Moralische Urteile
lassen sich dementsprechend nur tber eine dritte Eigenschaft
identifizieren: ,There remains a further logical property of moral
language, besides universalizability and prescriptivity, namely
that which distinguishes moral from other evaluative judgments.
The name I shall give to this property is ,overridingness‘“ (Hare
1981, 24). Dementsprechend gilt: Wer moralische Gebote wie ,Du
sollst dein Versprechen halten® versteht, weiff, dafl diese gewichti-
ger sind als nicht-moralische Gebote (z.B. Gebote der Hoflich-
keit) und gewichtiger als die eigenen auflermoralischen Ziele. Das
gehort nach Hare zum Begriff der Moral.

Der Vorrang moralischer Gebote wird von verschiedenen Mo-
ralphilosophen bestritten. So argumentiert Philippa Foot, dafl fiir
eine Person Hoflichkeitsregeln verbindlicher sein konnen als mo-
ralische Gebote (vgl. Foot 1978, 184; dazu auch Slote 7983, Kap. 4
und Scheffler 71992, 52f.). Das impliziere nicht, dafl sich eine sol-
che Person nicht um Moral kiimmere. Vielmehr sei es moglich,
der Moral in verschiedenen Konfliktsituationen ein unterschied-
liches Gewicht beizumessen.

Eine dhnliche Auffassung vertritt auch Williams (vgl. 7985,
182ff.). Moralische Uberlegungen sind — so Williams — wichtig,
ohne aber in jedem Fall das grofite Gewicht zu haben (vgl.
a.a2.0., 184: ,Ethical life itself is important, but it can see that
things other than itself are important®; vgl. dazu auch Nagel
1986, 197). Hier ist nach Williams zu differenzieren: Gewisse mo-
ralische Uberlegungen haben Prioritit, andere nicht. Prioritit ha-
ben sie z.B. in Fillen, in denen vitale Interessen auf dem Spiel
stehen (a.a.O., 185).

Man kann gegen einen generellen Vorrang moralischer Forde-
rungen auch folgendermaflen argumentieren: Das moralische Sol-
len bezieht sich auf Handlungsgriinde (vgl. Harman 1975, 8f;
Mackie 1977, 731f.). ,Du sollst x tun“ heiflt: ,Du hast einen
Grund, x zu tun.“ Nach Ansicht verschiedener Autoren habe ich
nur dann einen Grund, x zu tun, wenn dies einem meiner eigenen
Ziele forderlich ist (vgl. Williams 7981, 102; Harman 1975, 9); da-
bei konnen diese Ziele moralischer wie auflermoralischer Natur
sein. Ist dies richtig, dann bemifit sich das Gewicht meiner Griin-

186

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

de, moralisch oder nicht moralisch zu handeln, am Gewicht mei-
ner Ziele, die dabei jeweils auf dem Spiel stehen. Fiir eine Person,
deren hochstes Ziel es wire, moralisch zu sein, hitten moralische
Forderungen immer Vorrang. Generell gilt dann: Das Gewicht
moralischer Forderungen hingt jeweils von der Ordnung der Pra-
ferenzen von Personen ab (in einem dhnlichen Sinn Mackie 1977,
246).

Diese Position kann man aus verschiedenen Griinden zurtick-
weisen: a) Sie trigt unserem ,alltiglichen‘ Verstindnis moralischer
Forderungen nicht Rechnung. Das moralische Sollen hat fiir uns
unabhingig vom subjektiven Wollen Geltung. Wire das nicht der
Fall, liefle sich das moralische vom rationalen Sollen gar nicht un-
terscheiden.

b) Das obige Argument unterstellt, dafl Handlungsgriinde -
moralische wie nicht-moralische — auf den Zielen oder Interessen
einer Person beruhen miissen. Das lifit sich bestreiten. McDowell
ist der Ansicht, daf ich etwas als Grund zum Handeln anerken-
nen kann, ohne zuvor ein entsprechendes Ziel oder ein entspre-
chendes Interesse gehabt zu haben (vgl. McDowell 1979, 15; dazu
auch Nagel 7970, 291.). Der Handlungsgrund kann vielmehr auf
einer Einsicht in das, was in einer Situation moralisch gefordert
ist, beruhen (ich sehe, daf} etwas gefordert ist; das ist fiir mich der
Grund, es auch zu tun).

¢) Das Gewicht moralischer Forderungen an subjektiven Zielen
festzumachen, wiirde die Autoritit des Moralischen untergraben.
Die ,Institution® der Moral lebt davon, daf} thre Forderungen als
vorrangig verstanden werden.

Foot sieht hier keine groflen Gefahren drohen (vgl. 1978, 167).
Menschen haben moralische Ziele und Wiinsche. Die Autoritit
des Moralischen ist auf diese Ziele und Wiinsche zuriickzufiihren.
Zudem - so fragt Foot kritisch — worin soll die Autoritit und die
vorrangige Geltung moralischer Forderungen sonst begriindet
sein? Foot sieht nicht, was hier geltend gemacht werden konnte.
»My argument is that they are relying on an illusion, as if trying to
give the moral ,ought® a magic force“ (a.a.O., 167). So betrachtet
bleibt gar nichts anderes iibrig, als das Gewicht moralischer For-
derungen an den Zielen und Interessen von Handelnden festzu-
machen.

187

hitps//dol.org/10.5771/9783485993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Theorien des guten Lebens
	A.  Subj ektives Wohlbefinden
	B.  Wunschbefriedigung
	C.  Objektiv Gutes

	2.  Moralische Relevanz des guten Lebens
	3.  Wieso soll ich moralisch sein?
	4.  Das Gewicht moralischer Forderungen

