
VIII. Ethik und Theorien des guten Lebens (Schaber)

Die Frage, was es für Menschen heißt, ein gutes Leben zu leben, 
hat die Ethik seit der Antike beschäftigt. Plato und Aristoteles 
(und dementsprechend die Aristotelische Tradition) haben zwi­
schen der Frage nach dem guten Leben und der Frage nach dem, 
was moralisch gut ist, gar nicht unterschieden. Das setzt voraus, 
daß ein gutes Leben mit einem moralisch guten Leben zusam­
menfällt. Das ist eine starke Voraussetzung, die heute von den 
meisten Moralphilosophen abgelehnt wird. Trotzdem ist die Fra­
ge nach dem guten Leben für die Ethik von großer Relevanz. Re­
levant ist sie insbesondere für alle Moraltheorien, bei denen ein 
Zusammenhang besteht zwischen dem, was moralisch gut ist 
und dem, was gut ist für Menschen. Dazu braucht das moralisch 
Gute nicht mit dem, was für Menschen gut ist, gleichgesetzt zu 
werden. Es reicht, wenn das für den Menschen Gute für die Be­
stimmung moralischer Werte und Normen eine Rolle spielt. Und 
das ist bei allen namhaften Moraltheorien der Fall. Selbst eine 
reine Gesinnungsethik wird - soll sie plausibel sein - in der Be­
stimmung der richtigen Gesinnung nicht vollständig vom Guten 
für den Menschen abstrahieren können.

In einem ersten Teil (VIII. 1.) sollen die wichtigsten Konzepte 
des guten Lebens, d. h. Konzepte dessen, was es heißt, daß etwas 
für eine Person gut ist, vorgestellt werden. Unterschieden werden 
dabei die hedonistische Theorie, die Wunschtheorie des guten Le­
bens und schließlich die Theorie, die das, was gut ist, in einem 
objektiven Sinn versteht. Im zweiten Teil (VIII.2.) wird die Frage 
nach der Relevanz der Moral für das gute Leben behandelt wer­
den. Ist es gut, moralisch zu sein? Der dritte Teil (VIII.3.) geht das 
Verhältnis von Moral und gutem Leben von der anderen Seite her 
an: Welche Relevanz hat das, was für Menschen gut ist, für die 
Moral? Und abschließend wird im vierten Teil (VIII.4.) das Ge­
wicht moralischer Forderungen thematisiert. Wenn moralische 
Forderungen mit außermoralischen Zielen einer Person kollidie­
ren, stellt sich die Frage, was den Vorrang besitzt.

173

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Theorien des guten Lebens

A. Subjektives Wohlbefinden

In der klassischen, auf Aristoteles zurückgehenden Auffassung 
ist Glück das zentrale Gut für den Menschen. „Glück“ ist ein 
vager Begriff, der sich unterschiedlich interpretieren läßt. Man 
kann Glück als den Inbegriff bestimmter subjektiver Zustände, 
genauer als subjektives Wohlbefinden verstehen (vgl. Birnbacher 
1990, 73). Nach Ansicht der klassischen Glücksutilitaristen Jere­
my Bentham und John Stuart Mill ist subjektives Wohlbefinden 
(„pleasure“) das, wonach alle Menschen streben. Doch was ist 
darunter genau zu verstehen? Die Frage stellt sich, weil die Zu­
stände subjektiven Wohlbefindens, etwa das Trinken eines guten 
Weins, das Bestehen einer Prüfung, das Erkennen eines Naturge­
setzes verschiedenartig sind. Gibt es etwas, das diese Zustände 
gemeinsam haben? Ein Vorschlag lautet (vgl. Edwards 1979, 
Kagan 1992f. Ein subjektiver Zustand ist ein Zustand subjektiven 
Wohlbefindens, wenn die betroffene Person wünscht, daß dieser 
Zustand besteht. Von diesem Wunsch werden alle Zustände sub­
jektiven Wohlbefindens - ungeachtet ihrer qualitativen Differen­
zen - begleitet. Das läßt sich auf zwei verschiedene Weisen ver­
stehen (vgl. Kagan 1992, 173):

(1) Ein subjektiver Zustand x ist ein Zustand subjektiven Wohl­
befindens, weil oder sofern sein Bestehen gewünscht wird.

(2) Das Bestehen des subjektiven Zustandes x wird gewünscht, 
weil oder sofern es sich dabei um einen Zustand subjektiven 
Wohlbefindens handelt.

Ist (1) richtig, dann ist subjektives Wohlbefinden das Resultat 
von Wunscherfüllung. Das hätte aber zur Folge, daß das für den 
Menschen Gute nicht an subjektivem Wohlbefinden, sondern an 
Wunscherfüllung oder Wunschbefriedigung festzumachen wäre. 
Entsprechend wäre die vorliegende hedonistische Theorie des Gu­
ten mit einer Wunschtheorie des Guten - auf die wir weiter unten 
zu sprechen kommen werden - identisch. Wer das für den Men­
schen Gute über bestimmte subjektive Zustände definieren will, 
hat deshalb gute Gründe, das Verhältnis von Zuständen subjekti­
ven Wohlbefindens und den sie begleitenden Wünschen im Sinne 
von (2) zu verstehen. Dann gilt: Zustände subjektiven Wohlbefin­

174

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dens sind Zustände, die unmittelbar einen Wunsch nach ihrem 
Bestehen nach sich ziehen.

Welche Gründe gibt es, eine solche Konzeption guten Lebens 
zu vertreten? Verschiedene Autoren begründen eine subjektive 
Glückstheorie mit den Vorteilen, welche diese gegenüber der 
weit verbreiteten Wunsch- oder Präferenztheorie des Guten hat. 
So argumentiert Birnbacher, daß die Erfüllung von Wünschen 
bzw. Präferenzen nicht in jedem Fall zum Wohl einer Person bei­
trägt. Zudem könne etwas gut sein für eine Person, unabhängig 
davon, ob sie einen entsprechenden Wunsch habe („Daß jemand 
keine Verbesserung seiner äußeren Lebensumstände oder seines 
Gesundheitszustandes anstrebt, zeigt nicht, daß es ihm so gut 
geht, wie es ihm gehen könnte“, Birnbacher 1990, 74). Nach An­
sicht von Richard Brandt legt uns das Phänomen der Präferen­
zenwechsel nahe, die subjektive Glückstheorie der Wunschtheo­
rie des Guten vorzuziehen (vgl. Brandt 1992, 169 ff.). Ich kann 
heute den Wunsch haben, daß zu einem zukünftigen Zeitpunkt 
tl x der Fall sein wird. Zum Zeitpunkt tl habe ich diesen Wunsch 
nicht mehr. Trägt jemand zu meinem Wohl bei, wenn er dafür 
sorgt, daß x zum Zeitpunkt tl der Fall ist? Ist in diesem Zusam­
menhang der vergangene oder der gegenwärtige Wunsch maßge­
bend? Nach Brandt kann man dieses Problem innerhalb einer 
Wunschtheorie des Guten nicht lösen. Eine Antwort läßt sich 
finden, wenn man - wie die subjektive Glückstheorie dies tut - 
fragt, welche Wunscherfüllung angenehmere Empfindungen her­
vorruft.

Die subjektive Glückstheorie ist mit folgendem Problem kon­
frontiert: Subjektives Wohlbefinden ist nicht das einzige Ziel, das 
Menschen anstreben (vgl. Williams 1972, Kap. 9; Mackie 1977,48; 
Griffin 1986, 7f.). So erzählt Griffin die Geschichte von Freud, 
der todkrank und an Schmerzen leidend, sich weigerte, schmerz­
stillende Pillen zu nehmen. Er zog klares Denken subjektivem 
Wohlbefinden vor (Griffin a. a. O., 8). Daß subjektives Wohlbe­
finden nicht nur unser einziges Ziel ist, wird auch - wie verschie­
dene Autoren argumentieren - an folgendem Beispiel von Robert 
Nozick deutlich (Nozick 1974, 42): Viele von uns wären nicht 
bereit, sich an eine Erfahrungsmaschine anschließen zu lassen, 
die uns fortwährend mit Glückszuständen überschüttet. Das ver­
trägt sich schlecht mit der subjektiven Glückstheorie (vgl. Griffin 
1986, 9; Temkin 1993, 309). Menschen scheinen neben subjekti­

175

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vem Wohlbefinden auch Dinge wie Autonomie und authentische 
Beziehungen zu wollen.

B. Wunschbefriedigung

Gut ist das - so kann man mit verschiedenen Ökonomen sagen 
(vgl. Luce/Raiffa 1950, 50 f.) -, was die Wünsche bzw. die Präfe­
renzen (die geordneten Wünsche) einer Person befriedigt. Dabei 
können Wünsche einen beliebigen Inhalt haben. Die Befriedigung 
masochistischer Wünsche kann genauso zum Wohl einer Person 
beitragen wie die Befriedigung eines Wunsches nach Autonomie. 
Diese Konzeption des Guten ist problematisch, da die Erfüllung 
verschiedener Wünsche, wie Birnbacher sagt, nicht „nutzenstif­
tend“ ist (Birnbacher 1990, 73), also nicht zum guten Leben einer 
Person beiträgt (vgl. auch Griffin 1986, 10 f.). Man kann die 
Wunschtheorie entsprechend modifizieren und sagen: „Gut ist 
für eine Person das, was die Person - ausreichend informiert über 
den Wunschgegenstand - wünscht oder wünschen würde.“ Für 
das gute Leben sind - so gesehen - nicht einfach die aktuellen 
Wünsche, sondern vielmehr die informierten Wünsche einer Per­
son maßgebend. Ein Wunsch ist informiert, wenn die betroffene 
Person die für die Wünsche relevanten Fakten kennt. Mit Brandt 
könnte man sagen, daß informierte Wünsche darüber hinaus auch 
nicht auf logischen Fehlern beruhen (Brandt, 1979 10; dazu auch 
Harsanyi 1982).

Um dem oben genannten Problem der Präferenzenwechsel zu 
begegnen, könnte man die Wunschtheorie weiter modifizieren 
und sagen: „Gut für eine Person ist das, was Wünsche befriedigt, 
die sich nicht bloß auf kurze Zeiträume, sondern auf Lebensab­
schnitte oder gar das ganze Leben beziehen“ (Derek Parfit redet 
in diesem Zusammenhang von globalen Präferenzen4, vgl. Parfit 
1984, 497: „The Global versions of these theories I believe to be 
more plausible“). Wichtig ist: Anders als die subjektive Glücks­
theorie kann die Wunschtheorie des Guten - unabhängig davon, 
ob man sich auf globale oder nicht-globale Wünsche bezieht - der 
Verschiedenartigkeit der menschlichen Ziele sehr gut Rechnung 
tragen. Das ist der wohl gewichtigste Grund sie der Glückstheo­
rie vorzuziehen.

Folgende Einwände lassen sich gegen die Wunschtheorie des 
Guten vorbringen:

176

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


i) Ein informierter Wunsch kann befriedigt werden, ohne daß 
damit das Wohl der betroffenen Person gefördert wird. So kann 
ich z.B. den Wunsch haben, daß sich die beruflichen Ziele eines 
Fremden, den ich im Flugzeug treffe, realisieren. Der Fremde ist 
erfolgreich, und mein Wunsch geht in Erfüllung. Unglückliche 
Umstände führen dazu, daß ich davon nie erfahren werde. Die 
Ansicht, daß mein Wohl trotzdem gefördert wird, ist nicht plausi­
bel (Parfit a. a. O., 494, Temkin a. a. O., 308). Daraus läßt sich der 
Schluß ziehen, daß Wunscherfüllung nur dann gut ist für eine 
Person, wenn die Erfahrungsbedingung („Experience Require- 
ment“, Griffin a. a. O., 13) erfüllt ist: Um gut zu sein, muß die 
Wunscherfüllung etwas an meinem subjektiven Zustand verän­
dern.

ii) Gut ist etwas nicht, weil wir es - ausreichend informiert 
darüber - wünschen. Vielmehr gilt: Ausreichend informiert wün­
schen wir etwas, weil es gut für uns ist. „What makes us desire the 
things we desire, when informed, is something about them - their 
features or properties. But why then bother with informed desire, 
when we can go directly to what it is about objects that shape 
informed desires in the first place“ (a.a. O., 17; vgl. dazu auch 
O’Neill 1993, 69 ff.). Die Information zeigt uns, ob ein Wunsch­
gegenstand gut und inwiefern er gut für uns ist. Ist dies der Fall, so 
ist ein Wunschgegenstand für eine Person gut, unabhängig davon, 
ob diese ihn wünscht oder nicht.

C. Objektiv Gutes

Man kann in diesem Sinn das, was gut ist für Menschen von Wün­
schen loslösen und sagen: Es gibt eine objektive Liste guter Din­
ge, an denen es sich bemißt, ob und wie gut es einer Person geht 
(Parfit a. a. O., 499: „The good things might include moral good- 
ness, rational activity, the development of one’s abilities, having 
children and being a good parent, knowledge, and the awareness 
of true beauty“; dazu auch Railton 1986,175 und Ross 1930,140). 
Eine solche Theorie des Guten trägt der Intuition Rechnung, daß 
wir bestimmte Dinge anstreben, weil sie gut sind. Die hedonisti­
sche Theorie des Guten überschneidet sich mit dieser Theorie des 
objektiv Guten. Ein Hedonist kann bestimmte Zustände als ob­
jektiv gut ansehen; unabhängig davon, ob diese Zustände ge­
wünscht werden oder nicht. In diesem Sinne wäre der Hedonis­

177

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus eine objektive Theorie des Guten. Im Unterschied zu dieser 
Form des Hedonismus sind objektive Theorien aber nicht genö­
tigt, einzig subjektives Wohlbefinden als objektiv gut anzusehen. 
Damit tragen sie dem Einwand Rechnung, daß Menschen nicht 
bloß nach subjektivem Wohlbefinden streben.

Wie läßt sich bestimmen, ob etwas im objektiven Sinn gut für 
eine Person ist? Man könnte das objektiv Gute an dem festma­
chen, was Aristoteles das Ergon tou anthropou nennt, eine für 
den Menschen charakteristische Fähigkeit (Nikomachische 
Ethik, I 6, 1097 b 24 f.; vgl. dazu auch Hurka 1993, 24). Für Ari­
stoteles ist das die Fähigkeit zur Rationalität. Der Mensch zeich­
net sich aber durch unterschiedliche Fähigkeiten aus (vgl. Höffe 
1993, 143). Das wirft die Frage auf, ob die Entwicklung aller cha­
rakteristischen Fähigkeiten gut ist für Personen. Oder gibt es hier 
individuelle Unterschiede? Wie ließen sich diese bestimmen? Die­
se Fragen führen zu einem anderen Problem, das ebenfalls mit 
einer Theorie des objektiv Guten verbunden ist: Es ist unklar, 
wie darin individuellen Differenzen Rechnung getragen werden 
kann. Autonomie z.B. kann für Personen von unterschiedlichem 
Wert sein (vgl. Griffin a.a. O., 54). Demgegenüber scheint eine 
objektive Theorie des Guten nahezulegen, daß etwas, das gut ist, 
für alle in gleicher Weise gut ist. Das ist aber nicht sehr plausibel. 
„(A)n objective-list account has to be made more flexible, more 
sensitive to individual differences“ (a. a. O., 54). Ein Vertreter ei­
ner objektiven Theorie könnte diesem Problem begegnen, indem 
er die individuellen Differenzen an den unterschiedlichen Fähig­
keiten, die Menschen haben, festmacht: Etwas ist dann nach Maß­
gabe der Fähigkeiten eines Menschen gut. Diese Replik ist stich­
haltig, wenn man davon ausgehen kann, daß die Entwicklung von 
Fähigkeiten per se gut ist. Das läßt sich aber bestreiten: Ist es gut, 
die Fähigkeit, andere zu quälen, zu entwickeln?

Wenn eine objektive Theorie des Guten richtig ist - und darin 
liegt eine weitere Schwierigkeit - kann etwas für eine Person gut 
sein, ohne daß es ihr Leben in irgendeiner Weise verändert. Kagan 
bestreitet, daß dies der Fall sein kann: „If something is to be of 
genuine ... benefit to a person, then it must affect the person; it 
must make a difference in the person" (Kagan 1992, 186). Das 
scheint zumindest mit unseren Intuitionen besser übereinzustim­
men.

178

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Moralische Relevanz des guten Lebens

In welcher Weise ist das, was gut ist für Menschen, moralisch 
relevant? Ist - anders gefragt - alles, was das Wohl von Menschen 
fördert, moralisch zu berücksichtigen? Das läßt sich bestreiten: 
Intuitiv betrachtet sollten wir auf einen sadistischen Wunsch kei­
ne Rücksicht nehmen. Nach Harsanyi, der einen Präferenzutilita­
rismus vertritt, sind alle asozialen Präferenzen moralisch bedeu­
tungslos und dementsprechend aus der Nutzenberechnung 
auszuschließen (Harsanyi 1982y 56). Er begründet dies folgender­
maßen: Ich kann nicht moralisch verpflichtet sein, Dinge zu un­
terstützen, die moralisch verwerflich sind („No amount of good- 
will to individual X can impose the moral Obligation on me to 
help him in hurting a third person ... out of sheer sadism, ill will, 
resentment, and malice“, a. a. O., 56). Ein Vertreter der objektiven 
Theorie des Guten könnte argumentieren, daß asoziale Präferen­
zen darum moralisch irrelevant sind, weil deren Befriedigung für 
niemanden gut sein kann. Doch welche Gründe man auch immer 
hier ins Feld führt, es scheint intuitiv plausibel zu sein, asozialen 
Präferenzen jegliche moralische Relevanz abzusprechen.

Dagegen läßt sich einwenden, daß der Ausschluß asozialer Prä­
ferenzen oder Interessen auf einer moralischen Beurteilung dieser 
Präferenzen beruht. Das ist insbesondere dann problematisch, 
wenn man - wie dies unter anderem Harsanyi tut - das moralisch 
Gute über Präferenzen oder über Interessen bestimmt. Wenn man 
Präferenzen oder Interessen aus moralischen Gründen für be­
langlos erklärt, setzt man einen Begriff des Moralischen voraus, 
der sich unabhängig von Interessen und Wünschen gewinnen läßt.

Der Vorschlag von R. M. Hare ist mit diesem Problem nicht 
konfrontiert: Hare unterscheidet zwischen zwei Ebenen morali­
schen Denkens, einer kritischen und einer intuitiven Ebene (vgl. 
Hare 198L Kap. 2 und 3). Auf der höheren, kritischen Ebene, für 
die der Aktutilitarismus maßgebend ist, sind alle Präferenzen - 
ungeachtet ihres Inhaltes - relevant (vgl. Hare a. a. O., 144: 
„(E)qual preferences count equally, whatever their content“). 
Auf der intuitiven Ebene moralischen Denkens - auf der wir uns 
nach Hare im Normalfall bewegen sollten - sind allein die guten 
Präferenzen moralisch von Belang. Das kritische Denken formu­
liert die moralischen Prinzipien, die es ermöglichen, zwischen 
guten und schlechten Präferenzen zu unterscheiden. Hare ist 

179

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überzeugt, daß die Berücksichtigung aller Präferenzen auf der 
fundamentaleren Ebene moralischen Denkens nicht zu absurden 
Konsequenzen führt: „This is because, in the world as it is, the 
encouragement of good desires and higher pleasures will maximi- 
ze preference-satisfaction as a whole in the long term ...44 (a. a. O., 
146).

Man kann den Präferenzen oder Interessen von Personen ein 
unterschiedliches Gewicht zuschreiben. So läßt sich sagen: 
Grundbedürfnisse sind moralisch gewichtiger als ,bloße4 Wün­
sche (vgl. dazu Wiggins 1987 und Braybrooke 1987}. Das zeigt 
sich auch am engen Zusammenhang, der zwischen Grundbedürf­
nissen und moralischen Pflichten besteht. Wir fühlen uns ver­
pflichtet, Menschen einen minimalen Lebensstandard zu sichern; 
wir fühlen uns aber nicht verpflichtet, den Wunsch einer wohl­
habenden Person nach einer zweiten Jacht zu befriedigen. Dies 
ist soweit unumstritten. Fraglich ist, ob Grundbedürfnisse - so­
fern geklärt werden kann, was darunter genau zu verstehen ist 
(vgl. Griffin 1986, 42 ff.) - in jedem Fall einen moralischen Vor­
rang vor Wünschen besitzen (vgl. Thomson 1987, 98 ff.). Ein 
Wunsch kann für eine Person gewichtiger sein als ein Grundbe­
dürfnis. So ist es möglich, daß z.B. ein Künstler - vor die Wahl 
zwischen eigener Gesundheit und Vollendung seines Werks ge­
stellt - seinem Wunsch, etwas künstlerisch Wertvolles zu leisten, 
den Vorrang gibt. Dementsprechend könnte man nicht sagen, daß 
Grundbedürfnisse durchweg moralisch bedeutender sind, auch 
wenn sie dies vermutlich in den meisten Fällen sind.

5. Wieso soll ich moralisch sein?

Welche Relevanz hat umgekehrt Moral für das gute Leben? Ist 
moralisches Handeln Teil des guten Lebens? Anders gefragt: Ist 
moralisches Handeln im Interesse der Handelnden? Oder haben 
die Gründe, sich moralisch zu verhalten, mit Eigeninteresse 
nichts zu tun? Diese Fragen werden unter dem Titel ,Wieso soll 
ich moralisch sein?4 diskutiert. Es handelt sich dabei um die Frage 
nach den Gründen für moralisches Handeln.

Nach H. A. Prichard ist die Frage „Wieso soll ich moralisch 
sein?44 illegitim (vgl. Prichard 1968, 15). Denn es handelt sich 
um die unsinnige Frage, ob das, was moralisch gefordert sei, 

180

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch wirklich moralisch gefordert sei. Auf eine solche Frage - 
so Prichard - kann es keine Antwort geben. Entweder sehen 
wir, daß etwas moralisch gefordert ist, oder wir sehen es nicht. 
Die Frage ist aber nicht sinnlos, wenn wir - anders als Prichard 
dies tut - zwei Bedeutungen von ,sollen*, eine rationale und 
eine moralische Bedeutung, unterscheiden. Die Frage: „Soll ich 
- moralisch betrachtet - moralisch handeln?“ ist in der Tat 
nicht sinnvoll. Doch die Frage: „Ist es für mich rational, mora­
lisch zu handeln?“ ist in keiner Weise sinnlos. „Some things, I 
have now learnt, are right and others wrong; but why should I 
do what is right and eschew what is wrong?“ (Nowell-Smith 
1954, 40).

Ein Egoist wird sagen: „Ich tue nur das, was mir Vorteile bringt; 
ich kümmere mich nicht um das Wohl anderer, sondern bloß um 
mein eigenes Wohl.“ Moralisch verhält sich der Egoist dement­
sprechend dann, wenn dies sein Wohl befördert. Moore ist der 
Ansicht, daß der Egoist eine Position vertritt, die in sich wider­
sprüchlich und deshalb unvernünftig ist (vgl. Moore 1903, 96 ff.). 
Der Egoist - so Moore (vgl. IV, 2, A) - sagt: „Mein eigenes Gut ist 
das einzige Gut.“ Dabei muß der Egoist das eigene Gut als etwas 
verstehen, das gut in einem absoluten Sinn ist. Nur dann - so 
argumentiert Moore - hat er Grund, sein eigenes Gut zu verfol­
gen. „But if it is good absolutely that I should have it, then every- 
one eise has as much reason for aiming at my having it, as I have 
myself“ (99). Das bedeutet nach Moore, daß das Gut jedes einzel­
nen jeweils das einzige Gut ist, das es gibt. Das sei aber ein Selbst­
widerspruch („an absolute contradiction“, 99). Diese Argumenta­
tion überzeugt nicht, da der Egoist in keiner Weise gezwungen ist, 
die These „Mein eigenes Gut ist das einzige Gut“ zu vertreten. Er 
kann vielmehr sagen: „Das einzige, worum ich mich kümmere, ist 
das, was für mich gut ist.“ Damit behauptet er nicht, daß das eige­
ne Gut das einzige Gut ist, das es gibt. Er kann dann auch, ohne 
sich selbst zu widersprechen, zugestehen, daß für andere ihr eige­
nes Gut das einzige ist, wonach sie streben.

Nach Platos Auffassung ist das, was gut ist, mit dem, was 
moralisch gut ist, identisch. Wer moralisch schlecht handelt - so 
Plato - schadet sich selbst (vgl. Plato Staat, 441 d ff.). Die Frage 
nach dem guten Leben ist so die Frage nach dem, was moralisch 
gut ist. Diese Auffassung beruht auf einer Konzeption der 
menschlichen Natur, der zufolge der Mensch seine eigentliche 

181

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestimmung (telos) realisiert, indem er moralisch handelt. Diese 
Konzeption menschlicher Natur halten heute wohl nur wenige 
für plausibel. Das Problem liegt dabei vor allem darin, daß man 
mit dieser Konzeption den unbestreitbaren Konflikten zwischen 
dem moralisch Guten und dem, was gut ist für Personen, nicht 
Rechnung zu tragen vermag.

Ein anderer Vorschlag lautet: Es ist im Eigeninteresse von Per­
sonen, moralisch zu handeln (die eigenen, außermoralischen Ziele 
werden durch moralisches Handeln gefördert). Das kann zwei­
erlei heißen: i) Moralisches Handeln ist in bestimmten Fällen oder 
ii) immer im Eigeninteresse des Handelnden, i) ist trivialerweise 
richtig; ii) hingegen läßt sich bestreiten. Hume meint, daß ii) rich­
tig ist. Moralisches Handeln hat für den Handelnden verschiede­
ne Vorteile: Es bringt ihm angenehme Gefühle, ein gutes Gewis­
sen, einen guten Ruf und eine innere Befriedigung (vgl. Hume 
1975, See. IX, Part II). Ausnahmen hält Hume nur in Fällen für 
möglich, bei denen es um gerechtes Handeln geht: „(W)e must 
acknowledge that there is not, in any instance, the smallest pretext 
for giving (vice, P. S.) the preference above virtue, with a view of 
self-interest; except, perhaps, in the case of justice, where a man, 
taking things in a certain light, may often seem to be a loser by his 
integrity“ (a.a. O.).

Dagegen spricht der Befund, den sehr viele teilen, daß morali­
sche Forderungen oft mit unserem Eigeninteresse unverträglich 
sind. Es ist eines der wesentlichen Ziele moralischer Forderungen 
und Prinzipien, Menschen dazu zu bringen, ihr Eigeninteresse zu 
überwinden (vgl. Baier 1958, 314, Mackie 1977, 107ff., Warnock 
1971, 26). So betrachtet ist moralisches Handeln gerade nicht im 
Eigeninteresse von Handelnden. Zumindest ist der Zusammen­
hang zwischen Moral und Eigeninteresse komplexer als Hume 
glaubt. Nach Baier ist es nicht im kurzfristigen, sondern vielmehr 
im langfristigen Interesse von uns, sich moralisch zu verhalten 
(a. a. O., 314 f.; vgl. auch Hare 1981, 195). Der Vorteil, den mora­
lisches Handeln nach sich zieht, bezieht sich dementsprechend - 
so Baier - nicht auf einzelne Handlungen, sondern auf ein ganzes 
Leben.

Nach Gauthier muß gezeigt werden, in welcher Weise Moral 
für die Handelnden insgesamt vorteilhaft sein kann, ohne im Ein­
zelfall jeweils immer vorteilhaft zu sein (Gauthier 1970, 167). 
Kann eine solche paradox klingende These - so fragt Gauthier -

182

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahr sein? Die Art, wie Moral mit Vorteilen für alle und Nach­
teilen für einzelne verbunden sein kann, läßt sich sehr gut an dem 
aus der Spieltheorie (von Neumann/Morgenstern 1953', Luce/ 
Raiffa 7957; Brams 1976) stammenden Gefangenendilemma illu­
strieren: Zwei Verbrecher A und B werden verhaftet und separat 
verhört. Von ihrem Verhalten im Verhör hängt ab, ob und in wel­
cher Weise sie bestraft werden. Die möglichen Resultate in Ge­
fängnisjahren sind:

bekennen 
nicht bekennen

B 
bekennen 

10,10 
12,0

nicht bekennen
0, 12
2,2

Das heißt: Wenn A und B ihre Tat gestehen, müssen sie beide 10 
Jahre ins Gefängnis. 2 Jahre Gefängnis stehen ihnen bevor, wenn 
sie beide nicht gestehen. Gesteht A, und B gesteht nicht, muß B 12 
Jahre ins Gefängnis, und A wird freigelassen. Das Umgekehrte ist 
der Fall, wenn B gesteht und A dies nicht tut. Was immer der an­
dere jeweils tut, es ist für beide besser zu bekennen als nicht zu 
bekennen. Das Resultat, das damit aber realisiert wird, ist subop­
timal. Die 2,2-Lösung wäre für beide die bessere Lösung. Orien­
tieren sich A und B an ihrem Eigeninteresse, ist diese Lösung 
jedoch nicht erreichbar. Daran wird deutlich, daß die direkte Ver­
folgung des Eigeninteresses Folgen nach sich ziehen kann, die 
nicht im Eigeninteresse der betroffenen Personen sind. Eine mo­
ralische Norm, die den einzelnen auffordert, Dinge zu tun, die für 
ihn nicht optimal sind, könnte hier als eine Lösung angesehen 
werden. „If all men are moral, all will do better than if all are 
prudent. But anyone will always do better if he is prudent than if 
he is moral“ (Gauthier a. a. O., 175). So ist Moral mit allgemeinen 
Vorteilen und individuellen Nachteilen verbunden. Damit ist eine 
Antwort auf die Frage „Wieso sollen wir moralisch sein?“, nicht 
aber auf die Frage „Wieso soll ich moralisch sein?“ gegeben; in 
Kooperationssituationen der beschriebenen Art liefert morali­
sches Handeln dem einzelnen nämlich nicht das für ihn bestmög­
liche Resultat.

Der einzelne hat einen Grund, sich moralisch zu verhalten, 
wenn er weiß oder zumindest nicht ausschließen kann, daß er 
das Kooperationsspiel mit einem anderen wiederholt spielen wird 
(vgl. Parfit 1984, 59; Mackie 7977,117f, 1981,147f.). Die Wieder­

183

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


holung der Spiele (sog. iterierte Koordinationsdilemmas oder 
auch Superspiele genannt, vgl. Kliemt 1986, 78 ff.) liefert eine Lö­
sung des Zwei-Personen-Gefangenendilemmas (gesetzt die Betei­
ligten wissen nicht, wieviele Spiele sie spielen werden, was fak­
tisch wohl in der Tat selten der Fall sein wird; vgl. dazu Parfit 
a.a.O., 509 f.). Größere Schwierigkeiten liefern sog. ,Mehrere- 
Personen-Dilemmas4 (vgl. a.a. O., 59 ff.). Ein solches Dilemma 
ergibt sich bei öffentlichen Gütern, d. h. bei Gütern, die nur von 
mehreren Personen produziert werden, aber auch von solchen 
konsumiert werden können, die zu deren Produktion nichts bei­
tragen. Der einzelne erzielt den größten Nutzen, wenn er nicht 
kooperiert, die anderen aber kooperieren und ihren Beitrag lei­
sten. Die zweitbeste Lösung besteht darin, daß er und die anderen 
kooperieren; und die schlechteste Lösung ergibt sich, wenn nie­
mand kooperiert. Wichtig ist: Das Eigeninteresse legt nahe, nicht 
zu kooperieren. Wie läßt sich die Kooperationslösung erreichen? 
Es lohnt sich für mich zu kooperieren, wenn ich davon ausgehen 
kann, daß die Mehrheit der anderen auch kooperieren wird. Die 
Gefahr besteht, daß die Kooperierenden durch die Nicht- 
Kooperationswilligen ausgebeutet werden. Das läßt sich nach 
Gauthier nur verhindern, wenn die Kooperierenden („constrai- 
ned maximizer“) in der Lage sind, die Kooperationswilligen wie 
auch die ,Ausbeuter4 („straightforward maximizer“) zu identifi­
zieren („if the straightforward maximizer and the constrained 
maximizer appear in their true colours, then the constrained 
maximizers must do better“ (Gauthier 1986, 173; vgl. dazu aus­
führlich a.a.O., 157ff.). Unklar bei diesem Vorschlag bleibt, wie­
so ich kooperationswillig sein soll. Gerade wenn andere koope­
rieren, habe ich einen guten Grund, nicht zu kooperieren. Dieser 
Grund fällt nur dann weg, wenn Nicht-Kooperation von den an­
deren entdeckt und sanktioniert wird. Dies wird aber in vielen 
Fällen nicht möglich sein. Oder ein entsprechendes 
Überwachungssystem hat Nachteile, die niemand will (vgl. Parfit 
a. a. O.,63f.).

Parfit ist aus diesem Grund der Ansicht, daß wir auf das, was er 
moralische Lösungen nennt, angewiesen sind. „The moral Soluti­
ons are often the only attainable Solutions. We therefore need 
moral motives“ (a.a.O., 65). Solche moralischen Lösungen sind 
(vgl. a. a. O., 64): i) Jeder tut das, von dem er wollen kann, daß es 
auch andere tun (die Kantische Lösung); ii) Jeder kooperiert, 

184

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn genügend andere kooperieren (er ist nicht bereit, die Ko­
operierenden auszubeuten) (die altruistische Lösung).

Die Frage stellt sich, wieso wir uns solche moralischen Motive 
aneignen sollen. Mit Hume könnte man sagen, daß wir moralische 
Motive einfach haben, weil wir mitfühlende Wesen sind (vgl. 
1975, Sect. V., Part II.). Es läßt sich auch argumentieren, daß mo­
ralisch zu sein ein wertvolles Ziel für uns ist (vgl. Sayre-McCord 
1989, 120; Schmitz 1993, 58). Dieses Ziel zu verfolgen kann nach 
Ansicht verschiedener Autoren in unserem Eigeninteresse sein. 
Sich um andere zu kümmern - so z. B. Schmitz (a. a. O., 58) - be­
reichert unser eigenes Leben (vgl. dazu auch Tugendhat 1993,281: 
„Ich muß mich ... den mir nahestehenden Menschen gegenüber 
moralisch verhalten, wenn die affektive Beziehung, die ich zu 
ihnen habe, eine befriedigende sein soll“). Moralisch sein ent­
spricht so einem weit verstandenen Eigeninteresse. Dies ist der 
Fall, wenn ich eine Person bin, die moralisch sein möchte (vgl. 
dazu auch Ursula Wolf 1984, 178 ff.) oder - anders formuliert - 
zu deren Identität es gehört, moralisch zu sein (vgl. Badhwar 
1993). Fraglich ist, ob man in solchen Zusammenhängen noch 
sinnvoll von Eigeninteresse reden kann. Das Problem ist, daß 
man in dieser Weise alles unter dem Titel,Eigeninteresse* subsu­
mieren kann, und die Diskussion um das Verhältnis von Moral 
und Eigeninteresse so ihre Pointe zu verlieren droht.

Griffin vertritt die Ansicht, daß moralisch zu sein ein wertvol­
les Ziel ist, ohne auf Eigeninteresse im engen Sinn reduzierbar zu 
sein (Griffin 1986, 155; und 158: „(M)orality is one of the things 
worth caring about“). Dabei stammt das Motiv für moralisches 
Handeln - wie dies nach Griffin auch bei anderen, außermorali­
schen Gütern der Fall ist - aus einem Verständnis dessen, was es 
heißt, moralisch zu sein. Er behauptet nicht, daß wir allein aus 
einem solchen Verständnis heraus moralisch handeln. Es gibt ver­
schiedene Gründe für moralisches Handeln. Eigeninteresse ist 
nach Griffin aber nur ein Grund neben anderen.

4. Das Gewicht moralischer Forderungen

Moralische Forderungen können mit den außermoralischen Zie­
len, die eine Person verfolgt, kollidieren. Was hat in solchen Kon­
fliktsituationen ein größeres Gewicht? Nach Hare sind morali- 

185

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehe Forderungen in jedem Fall gewichtiger. Und dies aus folgen­
dem Grund: Moralische Urteile sind universalisierbar und prä­
skriptiv. Diese beiden Eigenschaften besitzen aber auch evaluative 
Urteile, die keine moralischen Urteile sind. Moralische Urteile 
lassen sich dementsprechend nur über eine dritte Eigenschaft 
identifizieren: „There remains a further logical property of moral 
language, besides universalizability and prescriptivity, namely 
that which distinguishes moral from other evaluative judgments. 
The name I shall give to this property is ,overridingness‘“ (Hare 
1981, 24). Dementsprechend gilt: Wer moralische Gebote wie ,Du 
sollst dein Versprechen halten* versteht, weiß, daß diese gewichti­
ger sind als nicht-moralische Gebote (z.B. Gebote der Höflich­
keit) und gewichtiger als die eigenen außermoralischen Ziele. Das 
gehört nach Hare zum Begriff der Moral.

Der Vorrang moralischer Gebote wird von verschiedenen Mo­
ralphilosophen bestritten. So argumentiert Philippa Foot, daß für 
eine Person Höflichkeitsregeln verbindlicher sein können als mo­
ralische Gebote (vgl. Foot 1978,184; dazu auch Slote 1983, Kap. 4 
und Scheffler 1992, 52 ff.). Das impliziere nicht, daß sich eine sol­
che Person nicht um Moral kümmere. Vielmehr sei es möglich, 
der Moral in verschiedenen Konfliktsituationen ein unterschied­
liches Gewicht beizumessen.

Eine ähnliche Auffassung vertritt auch Williams (vgl. 1985, 
182 ff.). Moralische Überlegungen sind - so Williams - wichtig, 
ohne aber in jedem Fall das größte Gewicht zu haben (vgl. 
a.a.O., 184: „Ethical life itself is important, but it can see that 
things other than itself are important“; vgl. dazu auch Nagel 
1986, 197). Hier ist nach Williams zu differenzieren: Gewisse mo­
ralische Überlegungen haben Priorität, andere nicht. Priorität ha­
ben sie z.B. in Fällen, in denen vitale Interessen auf dem Spiel 
stehen (a.a.O., 185).

Man kann gegen einen generellen Vorrang moralischer Forde­
rungen auch folgendermaßen argumentieren: Das moralische Sol­
len bezieht sich auf Handlungsgründe (vgl. Harman 1975, 8f.; 
Mackie 1977, 73 ff.). „Du sollst x tun“ heißt: „Du hast einen 
Grund, x zu tun.“ Nach Ansicht verschiedener Autoren habe ich 
nur dann einen Grund, x zu tun, wenn dies einem meiner eigenen 
Ziele förderlich ist (vgl. Williams 1981, 102; Harman 1975, 9); da­
bei können diese Ziele moralischer wie außermoralischer Natur 
sein. Ist dies richtig, dann bemißt sich das Gewicht meiner Grün­

186

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de, moralisch oder nicht moralisch zu handeln, am Gewicht mei­
ner Ziele, die dabei jeweils auf dem Spiel stehen. Für eine Person, 
deren höchstes Ziel es wäre, moralisch zu sein, hätten moralische 
Forderungen immer Vorrang. Generell gilt dann: Das Gewicht 
moralischer Forderungen hängt jeweils von der Ordnung der Prä­
ferenzen von Personen ab (in einem ähnlichen Sinn Mackie 1977, 
246).

Diese Position kann man aus verschiedenen Gründen zurück­
weisen: a) Sie trägt unserem ,alltäglichen4 Verständnis moralischer 
Forderungen nicht Rechnung. Das moralische Sollen hat für uns 
unabhängig vom subjektiven Wollen Geltung. Wäre das nicht der 
Fall, ließe sich das moralische vom rationalen Sollen gar nicht un­
terscheiden.

b) Das obige Argument unterstellt, daß Handlungsgründe - 
moralische wie nicht-moralische - auf den Zielen oder Interessen 
einer Person beruhen müssen. Das läßt sich bestreiten. McDowell 
ist der Ansicht, daß ich etwas als Grund zum Handeln anerken­
nen kann, ohne zuvor ein entsprechendes Ziel oder ein entspre­
chendes Interesse gehabt zu haben (vgl. McDowell 1979,15; dazu 
auch Nagel 1970, 29 f.). Der Handlungsgrund kann vielmehr auf 
einer Einsicht in das, was in einer Situation moralisch gefordert 
ist, beruhen (ich sehe, daß etwas gefordert ist; das ist für mich der 
Grund, es auch zu tun).

c) Das Gewicht moralischer Forderungen an subjektiven Zielen 
festzumachen, würde die Autorität des Moralischen untergraben. 
Die ,Institution4 der Moral lebt davon, daß ihre Forderungen als 
vorrangig verstanden werden.

Foot sieht hier keine großen Gefahren drohen (vgl. 1978, 167). 
Menschen haben moralische Ziele und Wünsche. Die Autorität 
des Moralischen ist auf diese Ziele und Wünsche zurückzuführen. 
Zudem - so fragt Foot kritisch - worin soll die Autorität und die 
vorrangige Geltung moralischer Forderungen sonst begründet 
sein? Foot sieht nicht, was hier geltend gemacht werden könnte. 
„My argument is that they are relying on an illusion, as if trying to 
give the moral ,oughtc a magic force44 (a.a.O., 167). So betrachtet 
bleibt gar nichts anderes übrig, als das Gewicht moralischer For­
derungen an den Zielen und Interessen von Handelnden festzu­
machen.

187

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Theorien des guten Lebens
	A.  Subj ektives Wohlbefinden
	B.  Wunschbefriedigung
	C.  Objektiv Gutes

	2.  Moralische Relevanz des guten Lebens
	3.  Wieso soll ich moralisch sein?
	4.  Das Gewicht moralischer Forderungen

