
Ostrakonyma
Der Name Paul Celan*

Arito Rüdiger Sakai (Berlin)

, dem 22. April1 
einer Sammlung multipler Stimmen. Vielleicht werden all diese sich 
in einem noch zu bestimmenden Gefäße konzentrieren, das herumge­
reicht werden könnte, als ob am Ende eines Scherbengerichts eine 
Urne kreisen würde, um sie mit Scherben als Stimmen zu füllen, auf 
deren jeder einzelnen ein Name geritzt ward, ein zu exilierender Na­
me.

Nach ihnen, liebste Sprache.
Andre Breton

Wer ist da? - Oh ausgezeichnet!
Führen Sie das Unendliche nur herein!

Louis Aragon

Wir werden vermuten können, daß sich da etwas abspielt. Ein Riß 
zwischen zwei Zitaten, durch diesen bezogen, aufeinander, vielleicht. 
Ein Riß, der Schwelle heißen kann, von der wir lediglich werden ver­
muten können, daß sie überschritten wird. Im Zitierten allein waltet 
keine Gewißheit. Die Sprache, die geht, das Unendliche, das kommt - 
über die Schwelle, über das Zitierte, hinaus, wird der Schritt gehen 
müssen, das Nach (der Sprache) und das Vor (des Unendlichen) ohne 
Namen lassend. Man möchte meinen, beide sammelten sich im Riß 
des Atems, Atem, der auch "Richtung und Schicksal" heißt.

1. Remis-neszenz

Ein gewisser Riß, weder "und" noch Komma, in seinem Ungenannt­
sein weiß. Ein Riß ist immer ohne Namen. Doch kann es umkehren, 
dieses Sprechen - ist ein Name stets ohne Riß? Um einen solchen 
wird es gehen, genauer: um einen Namen eines Dichters, der viel­

210

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leicht einen Ausgang wird abgeben können: Der Name Paul Celan. Es 
geht nicht, wie die Vermutung nahelegen könnte, um den Namen im 
Gedicht Celans, als Ort, von dem sich (nach Heidegger) die Dichtun­
gen her- und dem sie sich zuschreiben würden - könnte der Name ihn 
nennen? -, sondern um den Namen als urtümliches Bibliographem des 
Dichters, dessen Multiplikation im schriftlichen Zug des Dichtens er, 
dieser Name, einleitet und begleitet, ein Zug mit einem durchlaufen­
den Riß allerdings. Dieser Name Paul Celan, man weiß das, ist ein 
Pseudonym.

Mit diesem Pseudonym hat er sich einen Namen gemacht. Der Na­
me als Pseudonym. Ein Zögern, dieses "als" als "als" im Gebiet dieses 
Decknamens, falls es denn einer ist, unwidersprochen zu annektieren. 
Es wäre dem nachzusinnen, ob ein Pseudonym sich als solches zu 
zeigen vermag. Einen Decknamen als Decknamen entdecken- er 
entzöge sich im "als", verloderte darin.

Man weiß auch dies, daß sich Paul Celan Paul Ancel schrieb, aber 
Antschel las (das Rumänische gibt jedem "c" e und i den Status 
"tsch"). Die Inversion der beiden Namensilben von An-cel zu Ce-lan 
wird 1945 von der Frau Alfred Margul-Sperbers, dem Mentor der 
deutschsprachigen Literatur in Rumänien, suggeriert und von Ancel 
angenommen. Was passiert mit einem Pseudonym, das den gegebenen 
Vomamen/Namen (given name im Amerikanischen; gegeben werden 
Name wie Pseudonym; im Leben angenommen jedoch nur das Pseud­
onym) beibehält? Es entfernt sich von einer Feme, wenn das Pseud­
onym nichts verbirgt oder zu verbergen vermöchte; Feme, die allein 
für das zeugt, was mit "offener Name der Familie" umschrieben wer­
den könnte. Die Feme wird Fremde heißen - von nun an, in die der 
Vorname gestellt ist, gestellt wird. Paul Celan - ein solches Pseud­
onym fugt sich der Feme nicht, läßt sich von einem Anderen als Feme 
nicht fugen. Ob das Pseudonym nun verbirgt oder bricht, in die Frem­
de aufbricht, einreißt oder eine Feme bloß überlagert, ist ohne Spra­
che?

Paul Celan: Paul Tschelan. Wird er je so genannt worden sein? 
Wer hat sich autorisiert, von Celan statt von Tschelan zu sprechen; 
wer jenen Laut gegeben - diesem angenommenen Pseudonym? Diese 
Divergenz zwischen "c" ("z") und "tsch" hat, ja, das kann sicher ge­
sagt werden, etwas von einem Schibboleth, an dessen Aussprechen als 

211

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sibboleth die feindlichen Ephraimiter sich den Gilaeditern verrieten - 
das Pseudonym als Schibboleth: c (z) - tsch, s - sch. Doch wem soll 
sich dieses Pseudonym zu erkennen geben, welche Schwelle (Bretons 
und Aragons etwa) muß es passieren? "Der Dichter wird", wie Celan 
einmal schreibt, "aus seiner ursprünglichen Mitwisserschaft wieder 
entlassen", "sobald das Gedicht wirklich da sei."3 Das Pseudonym/der 
Name wird jedoch beide begleiten: den einst Mitwissenden (Dichter) 
und das nun Alleinwissende (Dichtung). Das Pseudonym wie der 
Name sind das Dichter und Dichtung einander Bindende, die über­
spannende Klammer, die einen Riß hinter sich beläßt und mit, in sich 
fuhrt. Denn Pseudonym wie Name des Dichters überqueren, setzen 
sich über die Schwelle - vom Dichter zum offenen Anderen hin. Sie 
wissen sowohl um das einmalige Ereignis, als auch um die Entlassung 
des mitwissenden Dichters, die Entlassung vom Ereignis ist. Das 
Pseudonym wie ein Name ist auf beiden Ufern heimisch und im 
"und", das beide voneinander scheidet und zugleich aufeinander be­
zieht. Über dem Riß nennt das Pseudonym als ein Name auch diesen 
Riß mit, ohne ihn als solchen zu markieren - denn der Riß ist die 
Marke selbst. Er übergeht den Riß, ohne sich ihm gegenüber indiffe­
rent zu zeigen.

Der Name/das Pseudonym ist sowohl diesseits als auch jenseits der 
Dichtung, jedoch stets mit ihr. Doch vielleicht tritt er/es bereits vor 
der Dichtung beim, im Anderen ein, um die Offenheit des Anderen für 
die Dichtung vorzubereiten, zu gewährleisten. Als ob dieses, dieser 
Andere das Gedicht als Ort aller Dichtungen wäre - ein Anderes, das, 
ein Anderer, der in seiner einmaligen Einzigartigkeit jedoch niemals 
Einheit ist, allein wegen der Offenheit, die der Name/das Pseudonym 
erschließen würde. Im Anderen wären die Dichtungen zum Gedicht 
ver-dichtet, ohne daß das sich lichtende Gedicht als ein versammeln­
der Ort ausgemacht werden könnte.

Denn "das absolute Gedicht [das, was bei Heidegger Ge-dicht hei­
ßen könnte] - das gibt es gewiß nicht, das kann es nicht geben!"4 Das, 
der Andere ist im Zuspruch der Dichtungen noch namenlos. Die Na­
menlosigkeit ist Fundament für die Offenheit, die vom Namen, Pseu­
donym erschlossen werden könnte. Parallel zur Dichtung teilt der 
Name sich mit. Doch "das Großgeglückte [eines Gedichtes] besteht 
sogar mit darin, daß es Person und Namen des Dichters verleugnen 

212

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann", wie Heidegger5 sagt. Und ein Pseudonym? Gibt es eine ur­
sprüngliche Mitwisserschaft eines Pseudonyms, das Pseudonym als 
andere Dichtung begleitende Dichtung, von dem der Dichter entlassen 
werden wird?

Ist das Pseudonym ein anderer Name, Pseudonym, in dessen Name 
ein Name spricht? Wäre Dichtersein accidens, das heißt auch: sich 
ereignend, geschehend und passierend - würde das Pseudonym un­
mittelbar das Un-wesen treffen? Zwischen Pseudonym und Entität 
schiebt sich der diese angehen wollende Name, das ihn entweder ver­
birgt oder mit dem gebrochen wird. Will das Pseudonym verbergen, 
gibt es einen kontinuierlichen Übergang, bricht es, kommt dieser von 
sich ab. So wie das Gedicht mit dem Dichter bricht, dieser "aus seiner 
ursprünglichen Mitwissenschaft entlassen" wird, vermag, scheint auch 
das Pseudonym als Selbstgebung sich zu lösen, ohne sich zu löschen, 
um mit dem Anderen zu zirkulieren, um dem Anderen sich hinzuge­
ben. Wo Pseudonym und Dichtersein als accidens verstanden werden, 
gibt es keine Mitte als Dichter, um die das Pseudonym kreisen würde, 
das sie umschreibt.

Das Schibboleth ist nicht zweideutig (denn als Parole, Losungs­
wort, Erkennungszeichen bedeutet es in primärer Linie nicht), aber in 
sich geteilt, gebrochen, trägt, verbirgt es ein Entweder-oder in sich. 
Um diese Zwiesprache will gewußt sein, um das Schibboleth auf un­
ausgesprochen geforderte Art artikulieren zu können. (Wissen wir 
jedoch darum, wenn wir Paul Celan aussprechen?) Wir sagten gebro­
chen: denn das war es tatsächlich, das griechische Schibboleth, das 
Symbolon, bevor es zur Sprache kam, zum jüdischen Symbol wurde, 
zum Schibboleth.6 Symbolon - ein Zusammenwurf zweier Sprachen: 
der des Dichters und der des Anderen, die sich in der Dichtung Zu­
sammenhalten, bekunden; diese Kunde, die Dichtung als sich öffnen­
der und schließender Riß ist, zwei Scherben, die sich in der Dichtung 
verlieren, um den Riß als Linie auftreten zu lassen: Dichung als Riß, 
das, der Andere als Gedicht.

"Gibt es das, zerbrechliche Briefe? Hauchdünn geschrieben wie 
kostbares Porzellan?',7 läßt eine öffentliche Stimme als Antwort an­
läßlich der Veröffentlichungen des Briefwechsels zwischen Paul Ce­
lan und Nelly Sachs verlauten. "Und ein Scherbenton dünn", könnte 
Celan anfügen. Was berechtigt uns jedoch, Paul Celan und Porzellan 

213

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"in eins" zu werfen? "Dieses 'Spiel'... kann zu keiner Beweisführung 
beitragen und auch keine Gewißheit erzeugen. Darin besteht gerade 
das Paradoxon seiner 'beweisenden', 'dartuenden' Kraft: diese Kraft, 
diese Gewalt rührt von der Trennung des Performativen her", eine 
Trennung, die auch beim, im Schibboleth sich mitvollzieht, zuträgt, 
darinnen eine Schwelle passiert. Läßt sich Paul Celan von Por Zellan 
her lesen, als seicht abweichende Homo-, Paraphonie, Äquivokation? 
Dieses Pseudonym bräche zweimal: mit der Ferne und in sich.9

Obwohl sich des öfteren in den Dichtungen Celans Namen den 
Platz mit Wörtern teilen, findet sich meiner Kenntnis nach kein einzi­
ger Nachname - nebst jener "heidegängerisch Nahe(n)",10 der sich 
annähernd so geschrieben hätte; außer einem: er findet sich in Großes 
Geburtstagsblaublau mit Reimzeug und Assonanz,11 zu Celans Leb­
zeiten zerstreut gleich zweimal veröffentlicht. Zuerst als Faksimile 
der Handschrift, datiert vom 16. 6. 62, publiziert, wird es zwei Jahre 
später noch einmal mit einer einzigen Korrektur, eben diesen Namen 
betreffend, herausgegeben. Es handelt sich dabei um keinen geringe­
ren als um den Picassos (dessen Gedichte und einziges Drama Celan 
übersetzte). In der Handschrift noch unberührt, legt Celan im Druck 
dann Hand an den Namen. Er schreibt ihn aus und ein als: "Pik-as 
(so?)". Was geschieht mit diesem Namen, in diesem Aufruhr, diesem 
Bruch in der Malerei der Moderne, mit diesem Pik-As? Der Name 
wird gleich zweimal gebrochen, einmal verbunden, der Rest buch­
stäblich in Frage gestellt, um sogleich diese "Kritik" wieder einzu­
klammem.

Ein einziges, vielleicht ein einziges Mal unterschreibt Celan einen 
Brief an Franz Wurm,12 nachdem er ein vorangestelltes Gedicht 
("ZRTSCH" - ein Ton, als würde ein Blatt, ein Gedicht in Hälften 
gerissen-, Schibboleth!) mit "Paul Celan" signiert hat, noch einmal. 
Das, was sich zwischen den beiden pseudonymischen Ober- und Un­
terschriften ab- und ausspielt, ist der "eigentliche" Brief, drei Zeilen, 
die das Datum ("25. 1. 68") weder an den Kopf stellen, noch außer­
halb des Brieflichen ansetzen, sondern es in den Brief hineinziehen, 
um von ihm zu sprechen: "heute". Nachdem Paul (Celan) Franz 
(Wurm) mit Franzismus latinisiert hat, zeichnet Paul sich ein zweites 
Mal - nein, nicht als Paulus. Er schreibt: Pablo.

214

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Verborgenes Fragment Benjamins

Verbergen wir das Pseudonym, ohne mit ihm zu brechen. Betreten wir 
eine andere Arkade - nicht um einen Umweg zu gestalten. Eine sie 
unterschwellig geleitende Krypta wird uns im günstigen Augenblick 
anrufen, hinabzusteigen, um uns mit ihr zu vermählen, das nun Ver­
borgene zu übersetzen. Kann ein Pseudonym übersetzt werden, ist es 
eine Übersetzung des Namens? Wie müßte dieses Schibboleth, Sym­
bolen, zur Scherbe Geratene übersetzt werden?

Wie nämlich Scherben eines Gefäßes, um sich zusammenfugen zu lassen, in 
den kleinsten Einzelheiten einander zu folgen, doch nicht so zu gleichen ha­
ben, so muß, anstatt dem Sinn des Originals sich ähnlich zu machen, die 
Übersetzung liebend vielmehr und bis ins Einzelne hinein dessen Art des 
Meinens in der eigenen Sprache sich anbilden, um so beide wie Scherben als 
Bruchstück eines Gefäßes, als Bruchstück einer größeren Sprache erkennbar 
zu machen13

Noch mit einem "Wie" anhebend, richtet sich dieses Gleichnis in Die 
Aufgabe des Übersetzers von Walter Benjamin, dieser Vergleich in 
sich gegen sich. Denn der Vorzug gebührt dem "Folgen", nicht dem 
"Gleichen". So sollte in dieser Wendung eher von einem "Folgnis" 
oder "Verfolg" gesprochen werden. Original wie Übersetzung umzin­
geln eine Achse, so als ob diese, ihre Scherben zentripetal auf sich zur 
"größeren", zur größten Sprache - ohne sie selber zu sein - ausrichte. 
Was sich außer, das heißt in dem Gefäß versammelt, mit seinem Bau 
verborgen wird, ist eine Leere - offen und/oder verschlossen; Original 
wie Übersetzung umschreiben sie, ohne sie zu wissen.

Das Gefäß zeigt sich in dem Folgnis/Verfolg erst in einem Verhält­
nis einer Struktur. Ist dieses auch das von Original und Übersetzung 
in Benjamins Text, welches er als "das einer eigentümlichen Konver­
genz bezeichnet, das Verhältnis, das die Übersetzung "unmöglich 
offenbaren, unmöglich herstellen, aber darstellen" kann?14 Lassen wir 
Heidegger sprechen: "Das Wort 'sei' selber dasjenige, was das Ding 
als Ding hält und verhält, sei als dieses Verhaltende: das Verhältnis 
selber."15 Verhältnis als "als" als Wort, das zwischen Original und 
Übersetzung 'sei', ohne zu sein? "Die wahre Übersetzung .. . läßt die 
reine Sprache . .. aufs Original fallen", sagt Benjamin, im nachhinein. 
Es gibt a priori eine potentielle Übersetzung, jedoch stets fragmenta­

215

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


risch wie das Original. Es muß übersetzt werden, die Scherbe des 
Originals, einer Art des Meinens ergänzt werden (das ist der Ausruck, 
den Benjamin in Umlauf bringt: Übersetzen heißt Ergänzen), um die 
Intention des Gemeinten - das, "was sie [die Sprache, alle Sprachen] 
sagen wollen" - auftreten lassen zu können. Das Gemeinte einer 
Sprache bedarf einer anderen, um es "in relativer Selbständigkeit an­
zutreffen".16 Das Gemeinte gleicht, folgt einem Symbol.

"In dieser reinen Sprache, die nichts mehr meint und nicht mehr 
ausdrückt,. .. das in allen Sprache Gemeinte ist, [ist] alle Mitteilung, 
aller Sinn und alle Intention ... zu erlöschen bestimmt." Einige Zei­
len weiter wird Benjamin17 jedoch davon sprechen, daß "jene reine 
Sprache, die in fremde gebannt ist, in der eigenen zu erlösen,... die 
Aufgabe des Übersetzers" sei. Das Gemeinte ohne Meinen und Aus­
drücken: In der Erlösung der reinen Sprache in der Übersetzung gibt 
es im Vollzug des Eingangs der reinen Sprache in die Übersetzung 
eine Erlöschung, die die reine Sprache gewährt. In der Übersetzung 
wird gleichzeitig erlöst und erlöscht. Schibboleth meint nichts mehr - 
vielleicht einmal, bevor es das Schibboleth gab. In der anderen Hälfte 
des Symbolon, der des Anderen, dem über-setzten Schibboleth - so 
wie jedes Gedicht - bekundet sich die erste, erlöst sich dieser in je­
ner - gesetzt, es ließe sich absolut auf das Anderen Ufer übersetzen, 
dem offenen, unabschließbaren Anderen zu. Erlöscht ist in dieser 
symbolischen Geste alles außer dem Gemeinten. Das an die Art des 
Meinens gebundene Gemeinte bekundet sich in der, in einer über­
setzten, anderen Art des Meinens, erst dort. Der Riß gibt das Verhält­
nis, das das Wort sei, Verhältnis, das sich in der Übersetzung nur dar­
stellt. Oder entgrenzt er sich in der Übersetzung? Schibboleth: über­
setztes Wort trüge den Riß hinter, mit, in sich.

Erlöst in die/der Übersetzung, würde das Gemeinte auch einen Zug 
des Risses, der passierten Grenze, des mit dem Gemeinten dargestell­
ten Verhältnisses tragen. Diese Erfahrung des Risses mit sich - wird 
das erlöste Gemeinte je reine Sprache sein können, alles außer sich 
gelöscht? Die andere Hälfte des Symbols, das passierte Schibboleth 
zieht den Riß in, mit, hinter sich her. Auch der Riß meint nichts und 
drückt nichts aus. Dennoch ist er im, mit dem Gemeinten da. Denn er 
ist das Übersetzend-Mit-Übersetzte ("der Unter-schied", würde Hei­
degger sagen). Einen Schritt, weiter. Die Aufgabe des Übersetzers 

216

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war es, das Gemeinte, die reine Sprache zu erlösen. Das Vermögen 
der Übersetzung bestimmt Benjamin damit, "das Symbolisierende [in 
den Gebilden der Sprache] zum Symbolisierten [im Werden der Spra­
chen] selbst zu machen".18 Diese beiden Symbole, Symbolisierendes 
wie Symbolisiertes, sind Benjamin zufolge "ein Nicht-Mitteilbares". 
Obwohl er das Symbolisierende mit einem fremden Sinn wappnet, 
den es in der reinen Sprache zu entbinden gälte - so als wäre sie stets 
schon Begleiterin gewesen -, ist sie als Symbolisiertes immer erst 
Gewordenes: im Werden der Sprache.

Dem Sinn "ganz nah und doch unendlich fern, unter ihm verborgen 
oder deutlicher durch ihn gebrochen. .. bleibt... ein Nicht- 
Mitteilbares".19 "Wo der Text unmittelbar, ohne vermittelnden Sinn 
[ist],... ist er übersetzbar schlechthin", wird folglich Benjamin sa­
gen.20 Doch gibt es da eine andere "Gebrochenheit", die sich nicht auf 
den Sinn zurückverfolgen zu lassen scheint; sie betrifft unübersetzbar 
die Sprache der Übersetzung selbst:
Denn sie bedeutet eine höhere Sprache als sie ist und bleibt dadurch ihrem 
eigenen Gehalt gegenüber unangemessen, gewaltig und fremd. Diese Gebro­
chenheit verhindert jede Übertragung, wie sie sie zugleich erübrigt.21

Zwei Brüche, die sich zwar nicht gleichen, vielleicht aber einander 
folgen. Denn eignet sich nicht die Sprache der Übersetzung gerade 
durch ihre Gebrochenheit, das durch den Sinn gebrochen verbleibende 
Nicht-Mitteilbare anzuvisieren? Gebrochenheit, die Verborgenes oder 
Gebrochenes aufzunehmen sucht, durch diese Aufnahme ihre Aufga­
be der Übersetzung erfüllen will - als ob die Erfüllung der Aufgabe 
durch die Aufnahme in jenem Gefäße sich ereigne wird die Ge­
brochenheit nicht durch das Gebrochene des Originals begründbar, 
verpflichtet, sich als Gebrochenheit zu geben, um es beherbergen zu 
können? Eine Restauration eines Gefäßes ist jedoch nie unberührt. 
Das Bedürfen der Hände beläßt es nicht rein, sauber. So gibt Benja­
min einen zweiten Grund für die Unübersetzbarkeit einer jeden Über­
setzung, indem er einen weiteren "Vergleich" anlegt:
Wie die Tangente den Kreis flüchtig und nur in einem Punkte berührt. . , so 
berührt die Übersetzung flüchtig und nur in dem unendlich kleinen Punkte des 
Sinnes das Original." Jenes Nicht-Mitteilbare "bleibt dennoch [als] dasjenige 
unberührbar zurück, -worauf die Arbeit des wahren Übersetzers sich richtete. 
Es ist nicht übertragbar wie das Dichterwort des Originals.22

217

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wird die Sprache der Übersetzung nicht auch wegen jener Berührung 
des Sinnes in sich gebrochen! Durch die Berührung wird das Bre­
chende des Sinnes aufgenommen; vielleicht nur dieses. Das Brechen­
de des Sinnes ist ohne Sinn, bevor es das Nicht-Mitteilbare ohne Sinn 
gibt. Es gibt es. Es "macht" es. Die Übersetzung richtet sich auf das 
Nicht-Mitteilbare als Nicht-Sinn, "wenn der Sinn eines Sprachgebil­
des identisch gesetzt werden darf mit seiner Mitteilung"; berührt, 
überträgt aber das Brechende des Sinnes. Sie muß sich auf das Nicht- 
Mitteilbare richten, um das Brechende des Sinnes einzunehmen. Wir 
erinnern daran, daß "der Text. .. ohne .. . Sinn übersetzbar schlecht­
hin" sein wird - weil das Brechende ausgespart bleibt. Übersetzung 
ist Berührung des Brechenden. Sie ist, ohne selbst Bruch mit dem 
Original zu sein. Der Bruch an sich ist nicht zu verorten, ist weder 
Sinn noch Nicht-Mitteilbares. Der Sinn läßt das Nicht-Mitteilbare 
aufbrechen - der Übersetzung zu, so wie zu einem Anderen hin. Der 
Sinn "gewinnt [seine dichterische Bedeutung für das Original] gerade 
dadurch, wie das Gemeinte an die Art des Meinens in dem bestimm­
ten Worte gebunden ist".23 Seine Bedeutung diesem Band verdan­
kend, ist er jedoch gleichzeitig jenen Bruch einbringend. Der Bruch 
gilt jedoch nicht diesem Bande: Ein Band wird geknotet, um ein ande­
res zu lösen. Die Struktur des "Wie" verbirgt latent und bricht mittel­
bar das Nicht-Mitteilbare. Das Brechende des Sinnes ist jedoch kein 
Drittes, kein Zwischen, das in eine Einheit einfällt. Mit seinem Ein­
tritt bleibt ein Nicht-Mitteilbares neben ihm bestehen.

Übersetzungen sind unübersetzbar "wegen der allzu großen Flüch­
tigkeit, mit welcher der Sinn an ihnen haftet".24 Er ist aber beharrlich 
genug, um die Gebrochenheit in der Übersetzung zurückzulassen. Die 
Tangente zeigt es - dem Kreise: Die Übersetzung öffnet, schneidet, 
durchbricht das Original nicht. Sie "erweitert" die Grenzen der eige­
nen Sprache lediglich, wie es einmal heißt, ohne aus dieser auszutre­
ten (die Sprache Bretons tritt in einen oder aus einem Raum; nicht aus 
sich selber). Sie, als Tangente, kann das Original per deßnitionem 
nicht schneiden; sie kann es nicht durchbrechen, weil sie Gebrochen­
heit selber, Aufnahme, Berührung des Brechenden ist. Sie muß sich 
jedoch stets einrichten: Die Suche nach der Berührung darf unterwegs 
im Richten nicht abgebrochen werden.

218

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Pseudonym verbirgt sich im "Pseudonym wie ein Name und 
bricht im Pseudonym als ein Name". Unter dem Pseudonym jedoch 
ist kein Name verborgen. Denn das "Pseudonym wie ein Name" gibt 
sich als solcher aus. Wird es als solches entborgen, ist es nur noch ein 
Name unter Namen. Durch es wird auch keiner gebrochen. Denn das 
"Pseudonym als ein Name" bricht mit dem Namen (lediglich "Paul" 
verbleibt). Das Nicht-Mitteilbare eines Pseudonyms ist nicht der Na­
me. Das Pseudonym wäre wie das Nicht-Mitteilbare, wenn sich je 
eine "Arbeit des wahren Übersetzers" auf es richten könnte. Das 
Pseudonym als und wie ein Name ist nicht ein Sinn, eine Mitteilung. 
Das Pseudonym ist immer nur mitteilbar da, es zeigt sich, ohne daß 
darum gewußt wird. Das Pseudonym in die Arten zu spalten heißt, es 
bereits "übersetzt" zu haben. Das Pseudonym als Pseudonym überset­
zen wollen - bringt, birgt es wie das Werk die "Übersetzbarkeit" mit 
sich? - läßt einen immer zu diesen Möglichkeiten der Modalitäten 
gelangen. Die Unübersetzbarkeit des Pseudonyms besteht darin, als 
solches immer schon Mit-der-Teilung zu sein, zwei Arten, die nicht 
zugleich in einer Übersetzung berücksichtigt werden könnten. Diese 
Parallelität des Pseudonyms jedoch ist nicht polysemisch zu verste­
hen.

Im Namen kann nicht entschieden werden, ob zwischen Sinn, Mit­
teilung und "Entscheidendem" (so nennt Benjamin einmal das Nicht- 
Mitteilbare) unterschieden werden kann - etwa, weil das "Entschei­
dende" schon jeglich mögliche Entscheidungen einnahm? Eine Über­
setzung könnte sich nicht nur nicht entscheiden, worauf [sie] sich 
richtete", hinaus wollte; ihr wären gar alle Entscheidungen genom­
men. Will übersetzt werden - das heißt auch immer: Ist eine Sprache 
auf eine Fremde gerichtet, wird das Brechende berührt werden. Das 
Pseudonym, wenn es es gibt, ist ohne dieses, außer sich, außer dem 
Sinn. Denn es ist, wenn nicht das, so doch ein Gebrochenes, in unsere 
Sprache unbestimmt-einmalig-unbemerkt Eingebrochenes, Nicht- 
Mitteilbares schlechthin. Ihm wäre sich hinzugeben, sich zu widmen. 
Doch nichts in ihm könnte als Ersatz berührt werden.

3. Der Hiat der Hygiene
"Der Schmerz reißt. Er ist der Riß", sagt Heidegger.25 Riß ist 
Schmerz. Im Über-setzen wird dieser notwendig übergangen. Heideg­

219

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger, an andere Stätte: "Wir zeigen ... ein Solches, was nicht, was 
noch nicht in die Sprache unseres Sprechens übersetzt ist. Es bleibt 
ohne Deutung. Wir sind ein bedeutungsloses Zeichen."26 Ein Über­
gang, um Hölderlins Mnemosyne zu wiederholen: "Ein Zeichen sind 
wir, deutungslos / Schmerzlos sind wir, und haben fast / Die Sprache 
in der Fremde verloren." Erst im Sich-in-Sprache-übersetzen träte der 
Schmerz auf, ohne daß er diese Übersetzung als Sprache selbst wäre. 
"Aber das Gedicht spricht ja!", sagt Celan27 - sich einem Anderen zu. 
Das "Wir" im Hymnenentwurf Hölderlins zeigt "ein Solches", ohne es 
zu übersetzen. Heidegger spricht vom "Noch-nicht-in-die-Sprache- 
unseres-Sprechens-übersetzten" des "Solchen", was im Feld des Ge­
dichtes, das Heidegger hier nicht thematisiert, das/der Andere genannt 
werden könnte. Wird dieser je über-setzt werden können, in das Ge­
dicht etwa? Wie an dieser Stelle das hölderlinsche "Wir" in diesem 
Gedicht verstehen, "deutungslos", "noch nicht in die Sprache unseres 
Sprechens übersetzt" und dennoch sich sprechend? Das "Wir" im 
Gedicht ist ein "aus seiner ursprünglichen Mitwisserschaft" wieder 
Entlassenes, ins Gedicht "übersetzt"; dort wäre es "schmerzlos" sich 
dichtend schmerzvoll. Schmerz als Riß ist vielleicht den Zugang in 
die "Sprache unseres Sprechens" Gestattendes. Es ist "das gegenwen­
dige Wesen des Schmerzes, daß er als zurückreißender Riß erst ei­
gentlich fortreißt".28 Heidegger spricht von der "Wesenseinfalt des 
Schmerzes".29

Dort, wo der Name, das "Wort wie Griffe",30 lediglich greift, "nur 
benennender Griff nach dem schon vorgestellten Anwesenden,... nur 
Mittel der Darstellung des Vorliegenden" ist,31 hat der Dichter den 
"Verzicht" noch nicht gelernt. Wenn wir den Handgriff einbringen, 
dann fragen wir mit ihm nach der unangreifbaren, unsichtbaren Fe­
stung des Pseudonyms, nach dem Schibboleth. Symbolon: das ist auch 
ein Wort, das im geheimen weitergereicht wird, um die gemeinsame 
Herkunft zu bekunden - so wie ein Händedruck. Es ist bekannt, wel­
chen Bezug zu diesem Celan in dem Brief an Hans Bender entwirft, 
nachdem er seine Hand über die Hand schreiben ließ, er mit ihr sich 
über sie ausdrückte: Er "sehe keinen prinzipiellen Unterschied zwi­
schen Händedruck und Gedicht".32 Weniger Beachtung dürfte dem ge­
schenkt worden sein, womit Celan seinen discursus über die Hand 
einleiten läßt. Es ist das Handwerk. Das Schreiben über die Hand 

220

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spielt sich zwischen Handwerk und Händedruck ab - überhaupt hat 
dieser Brief einen leicht heideggerianischen tauch'. "Handwerk ist, 
wie Sauberkeit überhaupt, Voraussetzung aller Dichtung."33 "Hand­
werk ... wie Sauberkeit überhaupt": Das Handwerk, es läßt sich unter 
die Sauberkeit subsumieren. Doch wie Sauberkeit übersetzen? Wie 
übersetzen, ohne sie in diesem Hand-eln zu verunreinigen? Orientierte 
man sich an Celans ersten Gedichtsentwürfen vor jeglicher Bereini­
gung, Reinschrift - die nie absolut ist, da die Möglichkeit einer Kor­
rektur immer das Gedicht begleitet; bis in den Tod eines Dichters 
hinein ("Das absolute Gedicht - nein, das gibt es gewiß nicht, das 
kann es nicht geben!", ein anderes). Das gälte auch für sogenannte 
Endfassungen; erst posthum wird eine solche wirklich als solche 
(her-)ausgegeben werden können. Diese wären zwar "autorisiert", wie 
es in der Herausgebersprache heißt; aber wirklich immer sauber, sau­
ber im Sinne eines absoluten Gedichtes, das es nicht geben kann?

"Das Gedicht ist. .. unterwegs."34 Immer; auch zu sich selbst- 
man müßte die Sauberkeit als Eliminierung, Durchstreichung, Einfü­
gung, Inversion, Satz-, Wortumstellungen und so weiter verstehen, 
lesen, interpretieren. Aber auch, da von der "Voraussetzung aller 
Dichtung" die Rede ist: Makellosigkeit, Unbeflecktheit, Unberührt­
heit und so weiter. Doch was ereignet sich in, mit, bei einem Hän­
dedruck? Berührt er nicht? Ist er sauber, rein, kurz: ohne Namen? Da! 
Zwischen Handwerk und Händedruck lugt er hervor, zeigt sich und 
wird geschrieben, um sogleich sein "Umsonst" zu geben, seine Abwe­
senheit zu sagen: "Dieses Handwerk", schreibt Celan, "wer weiß, ob 
es überhaupt einen Boden hat. Es hat seine Abgründe und Tiefen - 
manche (ach, ich gehöre nicht dazu) haben sogar einen Namen da­
für."35 Die "Voraussetzung aller Dichtung" unter der Sauberkeit: ohne 
Boden, ohne Namen. Um im Händedruck sich als Voraussetzung zu 
verlieren, um Dichtung im, mit, bei dem Anderen zu sein. Dieses 
niemals bestimmbare, namen-lose Andere benennt Dichtung im Hän­
dedruck, gibt ihr einen Namen. Sauberkeit ist ohne Namen - so als ob 
die "ursprüngliche Mitwisserschaft", aus der der Dichter entlassen 
wird, "sobald das Gedicht wirklich da sei", diese Sauberkeit ist, eine 
Mitwisserschaft ohne Namen. Zwei Sauberkeiten: Eine im Gedicht 
niemals abschließbare, zu Ende kommende (kein absolutes Gedicht), 
und eine im Gedicht immer schon verschollene, verunreinigte, been­

221

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dete (Händedruck des Anderen). Sauberkeit ist stets jenseits des Ge­
dichtes: vor und/oder nach, Bedingung und/oder Bedingendes, "Vor­
aussetzung" und/oder Voraussetzendes - in der Sprache Ceians. Das 
Gedicht wäre der Riß, beide voneinander verziehend und aufeinander 
beziehend. Zwei Sauberkeiten "in eins" im Gedicht, ohne dort zu sein:

"Von jeher zu den Hoffnungen des Gedichtes gehört... in eines 
Anderen Sache zu sprechen - wer weiß, vielleicht in eines ganz Ande­
ren Sache."36 Ich möchte wagen - zu schreiben: im Namen "eines 
ganz Anderen."37 Zwei Andere, die ein "Vielleicht" scheidet, bezieht; 
der "ganz Andere" scheint gespalten: vielleicht in Gott und Tod. Das 
Gedicht, "unterwegs" zum Anderen, laviert beständig zwischen zwei 
Ufern der Sauberkeit, die es beide a priori nicht geben kann: zwi­
schen ursprünglicher Mitwisserschaft und unendlicher Durchsicht. 
Jenem "ganz Anderen" kann sicher nicht mit einem Händedruck be­
gegnet werden, einem absoluten, da es das absolute Gedicht, das man 
ihm, dem "ganz Anderen", reichen müßte, nicht gibt. Und dennoch "in 
eines ganz Anderen Sache" sprechen, in dessen Namen, jenseits des 
"Prinzipiellen".38

Gäbe es das absolute Gedicht, diesen Riß - wäre es nicht das ”ganz 
Andere” selbst, das im Händedruck als Symbolon einen Namen gibt? 
Kann jedoch das, was es nicht gibt, einen Namen geben, ist es selbst 
nennbar? Das absolute Gedicht wie das "ganz Andere” wäre ein Nie­
mand, ein Riß, der keiner weiteren Fügung bedürfte - im Nachtrag 
nie gebrochenes Symbolon, ein Schibboleth, das nie eine Linie pas­
sierte. - Was passierte, als ich zu Beginn im Namen eines Anderen 
der Sprache den Hof machte, das Spiel der einen Hand mit einem 
Schwünge vollzog? Ich habe ihr nicht die Hand gegeben, diese viel­
leicht lediglich über der Schwelle gehalten - ohne die Sprache berührt 
zu haben.

Anmerkungen

Wurde in "feuchterer Atmosphäre" am 21. April 1997 wiederholt. Dieser selbstein­
geladenen Wiederholung verdanken sich der Text und seine Passagen. Dem Gastneh­
mer B. Manner und D. Weidner wird hier ihr Beitrag zurückgezollt.

Es gab Widmungen, hie und da; ausgesprochene, vergessene, vielleicht gar ver­
schwiegene. Doch stets: Namen. Das Sprechen im Namen eines Anderen will etwas 

222

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anderem gewidmet sein; einem Datum, zum Beispiel. Ein Datum darf man zweifach 
nicht veräußern: Es muß in sich gedacht werden, um dessen eingedenk zu bleiben. 
Datum jedoch: es ist Name.
2 "Feme oder Fremde" gleichen sich bei Celan. "Aber es gibt vielleicht, und in einer 

und derselben Richtung, zweierlei Fremde - dicht beieinander." Aber mit dem Gehen 
durch seine Sprache findet er "letzten Endes vielleicht doch nur eine Fremde". VgL 
P. Celan, Der Meridian (Werke III, hg. von B. Alleman/S. Reichert), Frankfurt/M: 
Suhrkamp 1986, 187-202, hier 195 und 200 (Hvh. A. R. S.). Im folgenden beziehen 
sich alle Zitate von Celan, falls nicht anders angegeben, auf diese Ausgabe.
3 P. Celan, Brief an Hans Bender (Werke III), 177.
4 P. Celan, Der Meridian, 199.

Die Sprache, in: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen: Neske 10l993, 18.
Ohne zu weisen, weist J. Derrida auf die denkwürdige Koinzidenz von Schibbo- 

leth und Symbolon, schreibt die Initialen der drei Silben: S-B-L. Das "Jüdische" und 
"Griechische" scheinen sich dort zu treffen, sich zu erkennen zu geben - nicht als 
zwei Hälften einer Einheit. Sie decken und verdecken einander. Vgl. J. Derrida, 
Schibboleth. Für Paul Celan, Wien: Passagen 21996, 70.

P. Celan/N. Sachs, Briefwechsel, hg. von B. Wiedemann, Frankfurt/M: Suhrkamp 
1996, 2. g

J. Derrida, Gesetzeskraft. Der "mystische Grund der Autorität", Frankfurt/M: 
Suhrkamp 21992, 114 Anm. 31. Der einstigen ". . ."-Füllung bezüglich unseres Textes 
nachzugehen, ist nicht ohne Bedeutung.

In einem sehr ergreifenden Passus seiner Paul Celan posthum gewidmeten Erinne­
rungen wiederholt Franz Wurm mit seinen, anderen Worten eine Erinnerung 
Celans. Sie betrifft dessen unausgesprochenen Namen zwischen denen anderer, 
unbestimmten. Als Zwischen ent-geht er durch seinen Tod. Wir erlauben uns hier jene 
Stelle wiederzugeben: "Rumänien, Krieg, Verhaftung. Man hatte sie in einen großen 
Hof getrieben, an die Seite, dort standen sie, an der Mauer. Mitten im Hof stand einer 
in Uniform und rief nach einer Liste ihre Namen. Wer gerufen worden war, mußte den 
Hof überqueren und sich an der anderen Seite an die Mauer stellen. Die Namen ka­
men in alphabetischer Reihenfolge, seiner begann mit A. - Die an der Mauer drüben 
würde man zum Arbeiten gebrauchen, die anderen würden nie mehr zu arbeiten brau­
chen; sie würde man anderswo hinüberbringen, jedenfalls früher. Als er das merkte, 
begann er, sich mit den Fingernägeln der einen Hand die Fingernägel der anderen 
putzend, zwischen zwei Ausrufen über den Hof zu schlendern, und erreichte die ande­
re Mauer. Der Uniformierte, mit seiner Liste beschäftigt, hatte, zumal immer einige in 
gestaffelter Reihe über den Hof unterwegs waren, nichts bemerkt. - Als der Appel zu 
Ende war, zählte der Ausrufer die eine und die andere Gruppe. In der einen war einer 
zu wenig, in der anderen einer zuviel. Sie wurden alle an die Mauer zurückbeordert 
und der Vorgang "Fingernagel für Fingernagel" wiederholt. Wieder ergab die Abzäh­
lung dort einen zu wenig, hier einen zuviel, und wieder mußten sie alle an die erste 
Mauer zurück. - Abermals wurde der Vorgang wiederholt. Fingernagel mit Fingerna­
gel untergrabend, schlenderte er noch einmal zwischen zwei Namen hinüber. Diesmal 

223

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spürte er, daß er vor Schweiß fror. Abzählung und gleiches Ergebnis. Der Unifor­
mierte schien zu überlegen, vielleicht, ob er jeden einzeln vortreten und sich nennen 
lassen sollte. Möglich auch, daß ihm das nicht beikam. Er zuckte die Achseln und 
steckte die Liste ein. Die beiden Gruppen wurden aus dem Hof getrieben, jede an­
derswohin. Er hatte begonnen zu überleben." In: P. Celan/F. Wurm, Briefwechsel, 
hg. von B. Wiedemann, Frankfurt/M: Suhrkamp 1995, 248 f. (Hvh. A. R. S.).
lirP. Celan, Largo (Werke II), 356.
11 Werkelll, 134 und VI.
12 Briefwechsel, 131 f.
13 W. Benjamin, Die Aufgabe des Übersetzers (Schriften IV/1), Frankftirt/M: Suhr­
kamp 1991, 9-21, hier 18 (Hervorhebungen wie Hinzufügungen jeweils A. R. S.). 
Vgl. auch J. Derrida, Des tours de Babel, in: J. F. Graham (Hg.), Difference in 
Translation, London: Ithaca 1985. Dieser Aufsatz versucht ebenfalls, Die Aufgabe des 
Übersetzers zu erfüllen.
14 W. Benjamin, Die Aufgabe des Übersetzers, 12.

Vom Wesen der Sprache, in: Unterwegs zur Sprache, 188 (Hvh. A. R. S.).
W. Benjamin, Die Aufgabe des Übersetzers, 18, 12 und 14.

17 Ebenda 19.
18 Ebenda 19.
19 Ebenda 19. - Später wird Benjamin einmal diese Nähe und jene Ferne heranzie­
hen, um in ihrem Bezug die Aura "zu definieren als einmalige Erscheinung einer 
Ferne, so nah sie sein mag". Ist das Nicht-Mitteilbare auratisch, ist die Aura nicht 
mitteilbar? Vgl. W. Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Repro­
duzierbarkeit (Schriften 1/2), Frankfurt/M: Suhrkamp 21990, 479.

Die Aufgabe des Übersetzers, 21.
21 Ebenda 15.
22 Ebenda 19 f. und 15.
23 Ebenda 19 und 17.
24 Ebenda 20.
25 Die Sprache, 27.
26 Was heißt Denken? Tübingen: Niemeyer 1954, 52 {Hvh. A. R. S.). "Das Zeigen ist 
nämlich immer ein Meinen", schreibt J. Derrida, Die Stimme und das Phänomen. 
Ein Essay über das Problem des Zeichens in der Philosophie Husserls, Frankfurt/M: 
Suhrkamp 1979, 127.
27 Der Meridian, 196.
28 M. Heidegger, Die Sprache im Gedicht. Eine Erörterung von Georg Trakls Ge­
dicht, in: Unterwegs zur Sprache, 64.
29 Ebenda 64.

M. Heidegger, Das Wesen der Sprache, 171. Es ist dieser "Griff’, der in einem 
anderen Bezirken dem der Animalität nämlich, sich zeigt, um die "Hände" des Tieres 
als bloße Greiforgane zu denunzieren. J. Derrida hat der Hand einen sehr schönen 
Text gegeben: Heidggers Hand (Geschlecht II), in: J. Derrida, Geschlecht (Heideg­
ger), Wien: Passagen 1988.

224

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


M. Heidegger, Das Wort, in: Unterwegs zur Sprache, 225.
32 P. Celan, Werke III, 177.
33 Ebenda 177. - "Zeugnis von Celans kritischer Heidegger-Lektüre gibt eine Rand- 
bemerkung im Aufsatz Der Ursprung des Kunstwerks. Dort schreibt Celan zu Hei­
deggers Satz: 'Das Handwerk, merkwürdiges Spiel der Sprache, schafft freilich keine 
Werke an den Rand: 'nein, durchaus nicht merkwürdig, wenn unter Sprache nicht 
nur Etymologie verstanden wird!" VgL A. Gellhaus, Paul Celan als Leser, in: 
C. Jamme/O. Poggeler (Hg.), Der glühende Leertext. Annäherungen an Paul Celans 
Dichtung, München: Fink 1993, 47. Wenn unter Sprache nicht nur Lehre von der 
Herkunft der Wörter oder, was für Heidegger das Selbe wäre, der Namen verstanden 
wird, wird dann das Handwerk als "Voraussetzung aller Dichtung" Werke schaffen? 
Oder wird nur das "Merkwürdige" der "Voraussetzung" abgeschafft, weil jede "Vor­
aussetzung" nicht merk-würdig sein kann, das heißt, das Merken aller Dichtung (tau­
tologisch verstanden) erst in Gang bringt? Oder, weiter, läßt sich Dichtung als Offen­
heit "prinzipiell" mit dem geschaffenen, aber doch im steten Wandel begriffenen 
Werk nicht denken, so daß sich diese Anmerkung erübrigt?
34 P. Celan, Der Meridian, 198.
35 Brief an Hans Bender, 177.

P. Celan, Der Meridian, 196. - "Dieses 'wer weiß' zu dem ich mich jetzt gelangen 
sehe, ist das einzige, was ich den alten Hoffnungen von mir aus auch heute und hier 
hinzuzufugen vermag." (Ebenda 196; Hvh. A. R. S.) Heißt das Statut dieses "wer 
weiß" das Gelangen hinzufugen? Es bewegt "mich", ohne den Zuschauerstatus des 
"ich" (passiv) zu berühren. Im neuen "wer weiß" angelangt, wird "mich" von mir aus 
den alten Hoffnungen hinzugefugt: Entwurf (aktiv) und Gleichgültigkeit (indifferent) 
in einem. Doch auch "ich" berührt nicht: Denn "ich" sieht "mich" zum "wer weiß" 
gelangen. Doch wer ist Dichter: "Mich" oder "ich", der Gelangende oder Hinzufu­
gende? Jenseits einer solchen Entscheidbarkeit wird auch das "wer weiß" sein -jen­
seits aller Hoffnungen, alles Kommenden.

Celan beläßt "das Gedicht... im Geheimnis der Begegnung" bestehen (Der Meri­
dian, 198). Sie ist es, worauf die "Hoffnungen des Gedichts" hinaus wollen. "Im 
Namen 'eines ganz Anderen'" sprechen heißt auch, es im Auftrage "eines ganz Ande­
ren" zu tun. Ist nicht in der Hoffnung dieser Auftrag, jener Name mitgegeben? Ich 
danke S. Nowotny an dieser Stelle, mich zu dieser ihm antwortenden Anmerkung be­
wogen zu haben.

"Vielleicht ist sogar ein Zusammentreffen dieses 'ganz Anderen'. . . mit einem 
nicht allzu fernen, einem ganz nahen 'anderen' denkbar - immer und wieder denkbar." 
(P. Celan, Der Meridian, 196 f.) Ein Zusammentreffen außer Reichweite eines Mit­
wissenden. Geschähe es, wäre es ohne Händedruck, Gruß oder Abschied.

225

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210 - am 25.01.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

