Vier Bestimmungen des Nicht-Ich
in der Jenenser Periode der Fichteschen
Wissenschaftslehre'

Emiliano Acosta (Gent)

Wir wissen es: Viele der Schwierigkeiten im Verstindnis des Fichte-
schen Denkens liegen in der Darstellung desselben. Fichte selbst wusste
es.2 Daher rithrt, wenn man Fichte glaubt, die stindige Wiederver-
arbeitung der Darstellung seines Systems: (vgl. FW VIII, 369) die Wis-
senschaftslehre. Diesem Problem liegt aber ein noch urspriinglicheres
zugrunde: Die Sache selbst lasst sich per definitionem nicht zur Spra-
che bringen. Das System des menschlichen Wissens an sich ist von
seiner Darstellung fiir uns absolut verschieden. (Vgl. FW I, 70) Wah-
rend das Erste als unbegreifliche, weil relationslose Einheit auftritt, ist
seine Darstellung Nachkonstruktion dieser Einheit im Reiche der
Wechselwirkung zwischen Mittelbarkeit und Unmittelbarkeit bzw.
Endlichkeit und Unendlichkeit. Das Problem ist demnach nicht zufal-
lig, es entspricht der Sache selbst. Die Wissenschaftslehre als Darstel-
lung scheitert, so paradox es klingen mag, wenn sie mit dem Dar-
gestellten identifiziert werden kann. Denn in diesem Fall wire das
Letzte nicht das, was die Wissenschaftslehre als ihre Sache postuliert.
Dazu ist auch folgendes hinzuzufiigen: Fichte hat selbst absicht-
lich in einem bestimmten Maf$ zur Unverstindlichkeit seiner Lehre
beigetragen. Er hat die harte, freie und deshalb lobenswerte Arbeit
iibernommen, seinen literarischen Stil nicht nur von der Sprache des
Alltags, sondern auch von der philosophischen Sprache seiner Zeit (FW
IT1, 4 n.) so scharf wie méglich zu unterscheiden. Fichte hat in der Tat
niemals gewiinscht, von Menschen verstanden zu werden, die zum
freien Philosophieren nicht fihig sind, (vgl. FW I, 506) von Menschen,

1 Abgesehen von der Wissenschaftslehre nova methodo (im Folgenden: Winm), die
nach der Ausgabe von E. Fuchs (Hamburg 1994) zitiert wird, werden die Fichteschen
Schriften nach der Ausgabe von L. H. Fichte zitiert (Fichtes Werke. Berlin 1971; im
Folgenden: FW).

2 Vgl. M. Buhr (Hrsg.): Johann Gottlieb Fichte: Briefe. Leipzig 1986, Brief an Reinhold
vom 21. Marz 1797, 196.

98

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

denen die Wissenschaftslehre anders als ihrem Verfasser kein Bediirf-
nis sei. (Vgl. FW I, 89) »Fiir die, die nicht selbst mitdenken, mochte er
[sc. Fichte] seinen Vortrag ARABISCH machen«. (Wlnm 11) Um an
einem freien Wissen teilzunehmen, miissen wir in der Tat zunichst
einmal selbst frei sein. Wie bei der Lektiire anderer grofler Philoso-
phen, lernen wir bei der Lektiire Fichtes Schriften, dass der Zugang
zum Denken immer ein mittelbarer gewesen ist. Und zwar darum —
um es im Sinne Boeders auszudriicken — weil diese Art Philosophie,
zu der die Wissenschaftslehre gehort, namlich die Metaphysik in klas-
sischem Sinne, eine Unterscheidung des Denkens von sich selbst ver-
langt.?

Eine Unterscheidung im Denken setzt aber eine Krise desselben
voraus. Zu ihr fithrt uns Fichte durch die bewusste Vermeidung einer
festen Terminologie. Dieselbe, die man vermisst, wenn man etwas
nicht unmittelbar versteht, dieselbe, die »das bequemste Mittel fiir
Buchstébler, jedes System seines Geistes zu berauben, und es in ein
trockenes Geripp zu verwandeln« ist. (FW I, 87) Dass Fichte dieser
Maxime treu geblieben ist, ldsst sich an der Flexibilitit seiner Termi-
nologie erkennen. »Ich«, »Nicht-Ich«, »Realitit«, »Negation, »Seing,
»Setzen, »fiir sich« und andere Termini erhalten in Fichtes Schriften
verschiedene Bedeutungen, die manchmal nicht expliziert werden.
Diese Art terminologischer Flexibilitit wird hier am Fall des Terminus
»Nicht-Ich« analysiert, so dass ein Zugang zur Natur der Wissen-
schaftslehre gewonnen werden kann. Da Fichte den Terminus »Nicht-
Ich« ausschliefSlich in der Jenenser Periode seiner Philosophie verwen-
det, wird sich die vorliegende Arbeit auf diese Periode einschrinken. In
der Analyse wird die Struktur der Grundlage der gesammten Wissen-
schaftslehre (von nun an GWL) verfolgt, weil sie die verschiedenen
Bedeutungen von »Nicht-Ich« systematisch darstellt. Andere Jenenser
Hauptschriften von Fichte werden zwar auch zitiert, aber nur um die
Kohirenz und Kontinuitit in dieser Periode nachzuweisen.

»Nicht-Ich« meint im Allgemeinen »alles, was als ausser dem Ich
befindlich gedacht, was von dem Ich unterschieden und ihm entgegen-
gesetzt wird«. (FW VI, 295) Diese Formulierung entspricht zwar keiner

3 Vgl. H. Boeder: »Die conceptuale Vernunft in der Letzten Epoche der Metaphysik«.
In: Abhandlungen der Braunschweigischen Wissenschaftlichen Gesellschaft 43 (1992),
345-360.

99

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emiliano Acosta

besonderen Bedeutung, an ihr zeigt sich aber der Hauptcharakter des
Nicht-Ich iiberhaupt: Es ist ein im Ich gesetztes, auch wenn es als jen-
seits des Ich liegend gesetzt wird. Daraus folgen vier Bedeutungen fiir
dieses Wort:

Als »jenseits des Ich liegend gesetzt« wird das Nicht-Ich be-
stimmt: a) als der Form nach absolutes Produkt des Entgegensetzens
des Ich, b) als absolute, weil relationslose Substanz, niamlich das, was
Fichte das Ding an sich der dogmatischen Positionen nennt.

Wenn anderseits dasselbe als im Ich gesetzt gesetzt wird, dann:
¢) in theoretischer Riicksicht als dem Subjekt entgegengesetztes Ob-
jekt, d) in praktischer als das, was ist, und deshalb nicht sein soll.

a) Das Nicht-Ich als Produkt des schlechthinnigen
Entgegensetzens*

Das »Nicht-Ich des zweiten Grundsatzes« ist »als solches, gesetzt
schlechthin, weil es gesetzt ist«. (FW 1, 102) »Als solches« d.h. als
Negation iiberhaupt, denn als identisch mit sich selbst (Nicht-Ich =
Nicht-Ich), lasst sich dasselbe aus dem Ich deduzieren. Mit »Nicht-Ich«
wird daher hier kein aus dem Ich deduzierter oder »durch Abstraction
von allem Vorgestellten entstandener Begriff« (FW I, 104) gefasst. Das
so verstandene Nicht-Ich wird »tiberhaupt nicht wahrgenommen, son-
dern urspriinglich gesetzt«. (FW I, 9) Dasselbe wird freilich im Ich
nicht als Wirkung von etwas gesetzt, das dem Ich fremd sei, sondern
als Folge der Spontaneitit des Ich, die im Begriff des Entgegensetzens
vorausgesetzt werden muss, wenn das Ich absolut frei sein soll. (Vgl.
FW [, 103) So wie das schlechthin Entgegensetzen das schlechthin Set-
zen negiert, so negiert auch das Produkt des Entgegensetzens das Ich
als Produkt des Setzens. Diese im urspriinglichen, weil selbstschépferi-
schen Handeln des Ich zu findende Negation konstituiert die Bedin-
gung der Moglichkeit aller Negation fiir das Ich. (Vgl. FW I, 104)

Das Nicht-Ich ist der Form nach unbedingt, d.h., das »Nicht« ist
das Unbedingte in ihm. Das Negierte in der Negation zeigt hingegen
die Dependenz des Entgegensetzens vom urspriinglichen Setzen. Das
Nicht-Ich lésst sich aber auch im Ich finden. Denn das Sich-Setzen des

¢ Erste Erwihnung des Nicht-Ich als »das absolute Objekt« (FW I, 10).

100

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

Ich impliziert seinerseits das Setzen des Nicht-Ich.> (Vgl. FW I, 446 u.
457)

Diese Bestimmung des Nicht-Ich erschopft sich nicht mit der Er-
klarung des zweiten Paragraphen der GWL. Diese wird wieder in der
Synthese E des theoretischen Teiles derselben Schrift wie auch in der
Deduktion der Vorstellung und im praktischen Teil der Grundlage der
Wissenschaft thematisiert. Erst nachdem im Teil des theoretischen
Wissens der GWL (§4) das Nicht-Ich als Objekt bestimmt wurde, ist
der philosophischen Reflexion eine Riickkehr zur Weiteranalyse des
ersten Sinnes moglich. Und zwar deshalb, weil die theoretische Erkla-
rung des Wechsels Subjekt-Objekt dazu fiihrt, dass auSerhalb dessel-
ben das Ich, als unabhingige Tatigkeit und das Nicht-Ich als Anstof3
vorausgesetzt werden miissen. Im Vollzug dieser Aufgabe situiert sich
die philosophische Reflexion wieder im Moment vor der grundlegen-
den Synthese. Das ergibt sich im Ubergang vom Theoretischen zum
Praktischen, namentlich zum Gefilde, in dem das Ich in der Idee seiner
selbst den ewigen Widerstreit mit sich selbst in seiner Unerklarbarkeit
zeigt. (Vgl. FW I, 156) Eines ist also klar: Die Gliederung in der Dar-
stellung ist nicht die Gliederung der Sache selbst. (Vgl. FW I, 126, 156
. 218)

Die Bestimmung des Nicht-Ich als Objekt impliziert das Setzen
einer Grenze, jenseits derer »das von diesem Wechsel unabhingige
Nicht-Ich« (FW I, 189) sich befinden sollte. Dieses Nicht-Ich ist also
Ausdruck »nur desjenigen im Nicht-Ich was iibrig bleibt, wenn man
von allen erweisbaren Formen der Vorstellung abstrahirt; desjenigen,
welchem der Anstoss auf die ins unendliche hinausgehende Thatigkeit
des Ich zugeschrieben wird«. (FW I, 251) Es sei angemerkt: Das Pro-
dukt des urspriinglichen Entgegensetzens, als »Anstofi« konzipiert,
(vgl. FW I, 210 u. 212) gibt allerdings die teilbare Unabhingigkeit des
Nicht-Ich wieder, wenngleich mit den durch die Synthesen gewonne-
nen neuen Begriffen: »Der (durch das setzende Ich nicht gesetzte) An-
stoss geschieht auf das Ich, insofern es thitig ist, und er ist demnach
nur insofern ein Anstoss, als es thatig ist; seine Moglichkeit wird durch
die Thitigkeit des Ich bedingt: keine Thatigkeit des Ich, kein Anstoss«.
(FW I, 212) Ohne Anstof3 gibt es aber auch keine Selbstbestimmung
des Ich. Diese Entgegensetzung ist anders als die zwischen Ich als Sub-

5 »Die Ausdriicke: ein Nicht-Ich setzen, und: das Ich einschrinken, sind véllig gleich-
geltend« (FW I, 252).

101

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emiliano Acosta

jekt und Nicht-Ich als Objekt zu denken. Sie ist noch grundlegender,
denn »auf der Nothw[endigkeit]. des [hier gemeinten] Entgegenset-
zens beruht der ganze Mechanismus des menschlichen Geistes«.
(WLnm 42) In ihr sind Ich und Nicht-Ich »vollig entgegengesetzt; sie
haben gar nichts Gemeinschaftliches; wenn das eine gesetzt ist, kann
das andere nicht gesetzt seyn«. (FW I, 213) Diese Entgegensetzung ist
also der unbegreifliche Punkt zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit,
Freiheit und Notwendigkeit.

Als Anstof3 ist das Nicht-Ich Grenze. Als solche hemmt dasselbe
die ins Unendliche hinausgehende Titigkeit, wodurch das Ich endlich
bzw. Intelligenz wird. In diesem Sinne meint »AnstofS« Endlichkeit
iiberhaupt, (vgl. FW I, 278) die nie absolut aufgehoben werden kann.
Denn mit ihrer Aufhebung wiirde das Ich als absolutes Ich und als Ich
der Intelligenz sowie die Darstellung des Systems annulliert, was dem
Faktum der Einheit des Bewusstseins widerspriache. Das absolute Ich
wiirde sich autheben, insofern die Authebung des Nicht-Ich bedeutete,
dass das Ich sich ein Nicht-Ich nicht schlechthin entgegengesetzt hat
und das Ich kein absolutes Vermogen, etwas schlechthin zu setzen, sei.
(Vgl. FW I, 254) Das Ich als Intelligenz wiirde aber auch annulliert,
insofern der Anstof} Bedingung der Méglichkeit der Vorstellung wire.
(Vgl. FW I, 250)¢ In dieser letzten Funktion ist allerdings das Nicht-Ich
Briicke in der Wechselwirkung des Ich mit sich selbst im Sinne seiner
Selbstbestimmung, Mittel zwischen dem Unendlichen und dem End-
lichen im Ich. (Vgl. FW 1, 249) Der Beweis der Denkbarkeit dieser
Wechselwirkung erkldrt, obwohl apagogisch, (vgl. FW 1, 271)7 die
wichtigsten Fragen der WL in der Jenenser Periode, namlich wie die
reine Titigkeit zu einer objektiven wird, wie der Ubergang zwischen
Bestimmbarkeit und Bestimmung moglich ist, (vgl. WLnm 42f.) wa-
rum das Ich im Modus der Vorstellung denkt, (vgl. FW I, 281) wieso

¢ Als solche ist auch das Nicht-Ich »Natur« genannt (vgl. FW VI, 313 und FW [, 64).

7 In der apagogischen Natur der Methode unterscheidet sich die Wissenschaftslehre von
der Methode der Kantischen Philosophie. Es handelt sich aber nicht um einen Unter-
schied unter anderen, denn erst durch die Anwendung dieser Methode gelingt es der
Wissenschaftslehre, die transzendentale Philosophie eben zu der systematischen Form
bringen, die bei Kant nicht zu finden ist. Dariiber hinaus darf man nicht vergessen, dass
Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft gegen den Gebrauch dieser Beweisart in der
transzendental Philosophie sich erklirt (vgl. B 817-B822). Dieser Unterschied in der
Methode zwischen Kant und Fichte, der auch auf einen Unterschied in der Sache selbst
des jeweiligen Denkens hinweist, ist leider in den Forschungen, die die philosophischen
Systeme von Kant und Fichte vergleichen, noch nicht thematisiert.

102

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

das absolute Ich die Form des Ideals des Ich erhilt (vgl. FW I, 254 ff. u.
515f.) und die auf das Nicht-Ich bezogene Titigkeit des absoluten Ich
zum Streben wird. (Vgl. FW I, 261) Die Freiheit des Ich wird dabei
gerettet, denn das Nicht-Ich ist Erklirungsgrund nur der wirklichen
Endlichkeit, (vgl. FW I, 248) der Moglichkeit derselben ist aber das Ich.
(Vgl. FW I, 254)

Anstof3 ist, wie es Kaehler betont, die vom Ich zu begrenzende
Grenze des Ich.® In diesem Sollen offenbart sich das Unendliche im Ich.
Dieser »Machtspruch der Vernunft« (FW 1, 106) realisiert sich im un-
aufthorlichen Wiederherausgehen nach der Riickkehr des Ich in sich
selbst mittels des AnstofSes, (vgl. FW I, 261 Anm. u. 277) so dass das
Ich das Fremde als seine Bestimmung setzt. (Vgl. FW I, 96 Anm.)
Selbstbestimmung und Bestimmung des anderen sind in diesem Sinne
eins und dasselbe. Endlichkeit und Unendlichkeit miissen daher als
Momente desselben Ich verstanden werden. Das hier gemeinte Nicht-
Ich ist also »nichts anderes, als blof3 eine andere Ansicht des Ich. Das
Ich als Thatigkeit betrachtet gibt das Ich, das Ich in Ruhe betracht[et].
das Nichtlch. Die Ansicht des Ich als thitiges kann nicht stattfinden,
ohne die Ansicht des Ich als ruhenden d. h. NichtIch«. (WLnm 42f.)

b) Das Nicht-Ich als absolute Negation des Ich

Das Nicht-Ich als Ding an sich meint hier nicht die notwendige Voraus-
setzung einer duflerlichen Welt fiir das praktische Ich, sondern ein
Prinzip des Ich auflerhalb des Ich. (Vgl. FW 1, 172)? Das Ding an sich
dessen, was Fichte Dogmatismus nennt. (FW I, 483 ZE)1

Das Ding an sich kann fiir Fichte nur Prinzip einer Philosophie
sein, die die absolute Freiheit des Ich verleugnet und dadurch der Be-
stimmung des Menschen widerspricht. In diesem Sinne zeigt es dassel-
be Resultat wie eine unnatiirliche Abstraktion. Es existiert nur fiir den
»Philosophen von Profession, (vgl. FW II, 399) die durch diese Art
Abstraktion iiber das Bewusstsein hinausspringt, im Leeren den Be-

8§ Vgl. K.-E. Kaehler: »Fichtes >Ich< und seine Krisis in Hegels >Erfahrung des Bewusst-
seins«. In: Osnabriicker philosophischer Schriften. Osnabriick 1996, 191.

9 »Ding an sich« meint manchmal auch die den Anstof8 erklirende Voraussetzung (vgl.
FW, 238, 281).

10 Vgl. auch FW I, 283 u. 491.

103

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emiliano Acosta

griff eines Dings an sich erdichtet und denselben ins Bewusstsein hi-
neinlegt. Hingegen bemerkt Fichte: » Von einem Ding an sich weiss das
gemeine Bewusstsein nichts«.!! (FW I, 514) Dasselbe kann blof3 sagen,
dass ihm fiir sich Dinge vorhanden sind, »dass dieser bestimmte ein-
zelne Mensch, dieses bestimmte Thier, dieser bestimmte Baum ist, die
vor meinem Auge schweben«. (FW 1II, 448) Weder kann noch will die
Wissenschaftslehre dieses Faktum verleugnen, denn es ist der Boden,
worauf sie sich als System bildet. (Vgl. FW I, 425, 514 u. II, 324) Thre
Aufgabe ist in der Tat die bewusste Nachkonstruktion der urspriing-
lichen Handlungen des Ich, deren Produkt das gemeine Bewusstsein
ist, (vgl. FW I, 423) so dass alles, was ist, fiir das individuelle Ich sei.
Die Abstraktion ist allerdings in der Wissenschaftslehre kein Hinaus-
springen, sondern kiinstliche Riickkehr in das Bewusstsein, Annahme
des notwendigen Zirkels, in welchem jede endliche und das heif3t jede
uns denkbare Vernunft eingeschlossen ist.22 (Vgl. FW I, 11, 92 u. 101)
Es kommt also nicht darauf an, von der Endlichkeit iiberhaupt zu abs-
trahieren, sondern von ihrer Erscheinung, um zuriick in ihre Bedin-
gung der Moglichkeit zu kehren. Und zwar derart, dass Abstraktion
und Reflexion »nur eine und ebendieselbe Handlung, angesehen von
zwei Seiten [sind]«. (Vgl. FW I, 68) Durch diese Abstraktion unter-
scheidet die Wissenschaftslehre nicht die Vorstellungen von einem
Ding an sich, sondern dieselben vom Gefiihl der Notwendigkeit bzw.
vom Bewusstsein der willkiirlichen Freiheit der Phantasie. (Vgl. FW I,
425) Sowohl fiir den gesunden Menschenverstand als auch fiir die Wis-
senschaftslehre spielt dieses Ding an sich keine Rolle. Dasselbe kann
demzufolge nur Sache einer falschen, weil das Faktum des Bewusst-
seins verleugnenden Philosophie sein.

Das Nicht-Ich als Ding an sich hat daher nur einen Sinn fiir die
Wissenschaftslehre als Ausgangspunkt einer reductio ad absurdum,
durch die bewiesen wird, dass jede Philosophie vom Ich ausgehen muss,
wenn sie nicht in den Widerspruch »Ich bin nicht Ich« (FW I, 61 BWL)
geraten will. Diese Bestimmung des Nicht-Ich befindet sich in §3 der
GWL und entspricht dem methodologischen Moment der Abstraktion

11 Zum Fichtes Gebrauch des Terminus »gemeines Bewusstsein« sieche M. Bruggen: Der
Gang des Denkens in der Philosophie J. G. Fichtes. Diss. Miinchen 1964, 3—4.

12 Tn Bezug auf Abstraktion und Reflexion siehe W. Janke: Fichte. Sein und Reflexion.
Grundlagen der kritischen Vernunft. Berlin 1970, 1-14.

104

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

des reinen Ich als Grund und der Reflexion iiber das Nicht-Ich als Ding
an sich.

Abzuheben ist es hier vom Grundsatze allen Dogmatismus:'*> Das
Nicht-Ich wird schlechthin unbedingt gesetzt. Wenn es so wire, dann
wiirde das Ich schlechthin nicht gesetzt. Dasselbe wire folglich als ab-
solutes Setzen vollig aufgehoben. Trotzdem bleibt es das Ich, in dem
das Nicht-Ich durch eine absolute Setzung gesetzt wird. Daraus ergibt
sich eine Entgegensetzung zwischen dem Absoluten (Ding an sich) und
dem Ich als Bewusstsein. Jede Entgegensetzung ist aber Produkt eines
Entgegensetzens, das seinerseits die Identitit des Ich im Setzen impli-
ziert. Diese Identitit kann aber als solche nicht aus dem Ding an sich
deduziert werden. Sie wird durch das so verstandene Nicht-Ich viel-
mehr negiert und zugleich, um die Negation im Ich zu setzen, voraus-
gesetzt. Es wird demzufolge dadurch bewiesen, dass das Nicht-Ich eben
das aufhebt, was es voraussetzen muss, wenn die Einheit des Bewusst-
seins akzeptiert werden muss. Durch diesen Widerspruch sieht sich die
Reflexion genotigt, das Nicht-Ich aufzuheben. Um es aufzuheben,
muss es aber zuerst die Negation einfithren, was durch den Auftritt
des Nicht-Ich erst moglich ist. Um die Giiltigkeit des Nicht-Ich tilgen
zu konnen, muss die Giiltigkeit des Nicht-Ich angenommen werden.
Mit Fichtes Worten: »Der zweite Grundsatz hebt sich auf; und er hebt
sich auch nicht auf«. (FW I, 106) Dieser Gebrauch des Wortes »Nicht-
Ich« ist daher »die volligste Verdrehung der Vernunft«, »ein rein un-
verniinftiger Begriff«. (FW I, 472) Seine blofle Méglichkeit impliziert
einen Widerspruch, der als wirklich nicht gedacht werden kann, (vgl.
FW IX, 322) weil es dem urspriinglichen Faktum der Einheit des Be-
wusstseins widerspricht. (Vgl. FW I, 219)

c) Das Nicht-Ich als theoretischen Objekt

Im Unterschied zu den vorigen Bedeutungen hat das hier gemeinte
»Nicht-Ich« Realitdt. (Vgl. FW I, 109) Die Analyse dieser Bedeutung
des Nicht-Ich dient daher zur Erklirung des Verbs »sein« als »real
sein« in der Jenenser Periode. Objekt ist prinzipiell das, was das Subjekt
nicht ist. (Vgl. FW I, 189) Seine Realitit ist mithin nicht an sich. Das

13 Hierzu siehe auch L. Schiissler: Die Auseinandersetzung von Idealismus und Realis-
mus in Fichtes Wissenschaftslehre. Frankfurt a. M. 1972.

105

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emiliano Acosta

Objekt »hat Realitit, insofern das Ich leidet«. (FW 1, 135) Aufler der
Bedingung einer Affektion des Ich hat dasselbe keine Realitat. Dass das
Ich Realitit von etwas pridiziert, das es selbst als im Ich gesetztes Sub-
jekt nicht ist, bedeutet, dass das Ich durch Negation der Realitit in sich
selbst, Realitdt ins Nicht-Ich als Objekt setzt. Sein bedeutet im Ich,
gesetzt zu sein, und zwar als Produkt der Synthesen der Relation. Das
Objekt kann in der Tat erst dann bestimmt werden, wenn dasselbe in
Wechselwirkung mit dem Ich gesetzt wird. Diese ist das Ganze der
Realitdt im Ich. Von derselben entspricht dem Nicht-Ich ein Teil, ein
bestimmtes Quantum, eben dasjenige, das durch Substantialitit das Ich
in sich selbst negiert und durch Kausalitit ins Nicht-Ich tibertragen
hat. Sein ist also »etwas bestimmtes und nicht etwas anderes zu sein«:
Limitation der Realitit durch Negation und umgekehrt. Sein schlecht-
hin kann hingegen nur das Ich als reine Titigkeit sein. Das letztere
lasst sich durch das unendliche Urteil »Ich bin« ausdriicken. Diese
Seinsweise kann allerdings nicht vorgestellt werden, wenn sie kein
Korrelat in der Erfahrung hat. Daher die Erklarung Fichtes: »Die intel-
lectuelle Anschauung, von welcher die Wissenschaftslehre redet, geht
gar nicht auf ein Seyn, sondern auf ein Handeln«. (FW I, 472 ZE) Das
»Sein« von Ich und Nicht-Ich als Subjekt und Objekt ist hingegen
»seyn mit einem Priadikate«, (FW I, 93) das mittelbar ist.’* (FW I, 342)
Hier wird aber die Existenz des Objekts nicht impliziert. Die Modali-
tatskategorien wie Zeit und Raum werden aus dem Wechsel von Sub-
jekt und Objekt deduziert. (Vgl. FW 1, 227 {f., 186 Anm. u. 3911f.)

Subjekt und Objekt sind nicht kontradiktorisch, sondern kontrir.
Identisch miteinander sind sie, insofern beide im Ich als Bewusstsein
gesetzt sind und daher etwas und nicht nichts sind. Demzufolge ist das
Objekt auch Ich, und zwar als Bewusstsein einer Bestimmung im Ich.
(FW 1, 96 Anm.) Die andere Seite dieser Identifizierung ist die Identitét
von Subjekt und Objekt als Nicht-Ich. Denn beide sind, und »seyn ist
Charakter des Nicht-Ich«. (WLnm 42) Die Identifizierung erfolgt je-
doch durch eine Entgegensetzung praktischen Charakters, die Thema
des folgenden Schrittes ist.

4 Hierzu siehe Grundriss iiber das Eigenthiimliche der Wissenschaftslehre in Riick-
sicht auf das theoretische Vermagen (1795) §3 (FW I, 340-391).

106

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich
d) Das Nicht-Ich als das, was nicht sein soll

Die Identifizierung von Subjekt und Objekt im Sein als Nicht-Ich er-
folgt durch die Entgegensetzung zwischen Sein schlechthin, das Fichte
Freiheit nennt, und Sein mit Bestimmtheit. Daraus ist eine neue Be-
deutung des Nicht-Ich in praktischer Hinsicht zu gewinnen. Das Sein
schlechthin ist im Ich als Ideal gesetzt, als das, was sein soll. Vom unbe-
stimmten Ideal aus produziert das Ich fiir jedes Objekt ein jeweiliges
Ideal, so dass das Ich der realen Welt eine iibersinnliche bzw. ideale
entgegensetzt. Von der idealen Welt erhilt die reale Welt ihre Bestim-
mung, die allerdings durch unendliche Urteile zur Sprache kommt. In
der Tat: Die praktische Bestimmung einer Realitét ist weder falsch noch
richtig, sie ist blof3 die Forderung zur Realisierung der absoluten Frei-
heit, zu der das Ich berufen ist. Das Ich soll also in der Entgegensetzung
beider Welten handeln. Sein Leben besteht in der sittlichen Veredelung
der sinnlichen Welt, in ihrer Annidhrung an ihr Ideal.

Diese Bestimmung ist griindlicher als die theoretische, denn die
Wirklichkeit der Realitit entsteht durch die praktische Entgegenset-
zung. Durch das Nicht-Ich wird hier der freie Charakter des Ich gradu-
ell negiert. Aus den verschiedenen Graden jeder besonderen Negation
erfolgt die Mannigfaltigkeit der Realitit. Diese ist Negation der Frei-
heit im Sinne eines Abbildes derselben. Als Praktisches aber leistet es
als Ruhe der freien Titigkeit Widerstand. (Vgl. FW 1V, 3ff.) Durch
diesen Widerstand wird dem Ich die Welt wirklich. Die nicht freie Welt
ist das, was ist, und deshalb nicht sein soll, das, was in seine eigene
Vernichtung eingehen muss, und zwar im Dienst der Bestimmung des
Ich im Sinne einer » Vervollkommnung ins unendliche«. (FW VI, 300)
Eine stindige Vernichtung des Toten, ein lebendiges Schépfen sittliche-
rer Realitit, ohne Ruhe in der Selbstverleugnung, in der Hingabe ans
Ideal des Ich, das soll das Leben des Ich sein. Ein Leben, das, wie es
Hegel betont, nur indem es etwas zerstort, das Gefiihl seines Daseins
hat.1s

Die sittliche Bestimmung des Seienden kann aber nicht real sein,
da das Nicht-Ich nicht aufgehoben werden kann. Sie ist also ideal in
dem Sinne, dass das, was das Ich schopft bzw. vernichtet, die Welt des
Ich und nicht die blofle Welt ist. Der menschliche Korper wird vernich-

15 Vgl. G. W. E Hegels Werke in 20 Binden. Hrsg. von. E. Moldenhauer und K. M.
Michel. Frankfurt am Main 1970. Bd. 7, 49.

107

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emiliano Acosta

tet, insofern jener nicht das Bestimmende im Willensentschluss zum
Handeln ist. (Vgl. FW VI, 296) Die Zeit ihrerseits ist dreifach: die Ver-
gangenheit als verniinftige, weil teleologische Konstruktion einer Ge-
schichte des Ich fiir das Ich, (vgl. FW VI, 67 n.) deren Notwendigkeit
durch die Unméglichkeit einer Vergangenheit an sich entsteht (vgl. FW
I, 409); die Zukunft als Bestimmung des Menschen, als Idee eines un-
endlichen Strebens, in der das Ich sich als absolut selbstidentisch fiir
alle Ewigkeit denkt; (vgl. FW VI, 300) die Gegenwart, in der Zeit und
Raum als Welt zusammenfallen und das wirkliche sittliche Leben bil-
den, in dem die Agilitiit sich ertappen lasst, gebildet in der Annerken-
nung anderer Vernunftwesen seines Gleichen, durch die das Ich sich
selbst als frei anschauen kann: (GNR §§1-4) die Familie, (vgl. FW III,
363) die Kirche (vgl. FW IV 244f.) und der Staat (FW VI, 306) in der
Gemeinschaft der Geister unter der Regierung des Sittengesetzes.!¢

(Vgl. ibid)

Mit der Darstellung des »Nicht-Ich« in praktischer Hinsicht endet un-
sere Analyse. Das Leben des Ich ist also ein Prozess der standigen Ver-
nichtung und Schépfung des Verinderlichen in ihm. In dieser Dialektik
zwischen Unendlichem und Endlichem muss allerdings die Realisie-
rung der absoluten Freiheit ein unerreichbares Ideal bleiben. Unsere
Analyse wollte zum Verstindnis der Rolle dieser Unméglichkeit fiir
die Wissenschaftslehre beitragen. Die Endlichkeit ist fiir Fichte konsti-
tutives Moment der Vernunft. Denn erst aus dem Widerstreit des Ich
mit sich selbst als unendlich und endlich zugleich kann sich eine Ver-
nunft erzeugen, die wesentlich nur praktisch ist. (Vgl. FW I, 22) Threr
Sache entsprechend weif3 sich die Wissenschaftslehre als ein Idealis-
mus, der »nicht dogmatisch, sondern praktisch ist; nicht bestimmt,
was ist, sondern was seyn solle«. (FW I, 156) Ideal muss die letzte
Bestimmung des Nicht-Ich sein: Eine absolute Auflssung des Wider-
spruches der Vernunft mit sich selbst kann nur unter der Form des
Sollens gedacht werden.?” (Vgl. FW I, 156, 260 Anm., 270) In der Tat:
nur im Idealen, d.h., in dem, was die Vernunft schlechthin bestimmt,
kann sie bei sich selbst sein.

16 Hierzu siehe auch B. Willms: Die totale Freiheit. Fichtes politische Philosophie. Kéln/
Opladen 1967.

17 »Der Imperativ ist die Realitdt an sich« (GAIL, 3, 82). »Handeln/Kraft/Gesez — Wirk-
lich/Méglich/Nothwendig — Praktisch/Freiheit/Imperativ« (GA, II, 3, 147).

108

‘am 24.01.2028, 10:20:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a) Das Nicht-Ich als Produkt des schlechthinnigen Entgegensetzens
	b) Das Nicht-Ich als absolute Negation des Ich
	c) Das Nicht-Ich als theoretischen Objekt
	d) Das Nicht-Ich als das, was nicht sein soll

