
Vier Bestimmungen des Nicht-Ich
in der Jenenser Periode der Fichteschen
Wissenschaftslehre1

Emiliano Acosta (Gent)

Wir wissen es: Viele der Schwierigkeiten im Verständnis des Fichte-
schen Denkens liegen in der Darstellung desselben. Fichte selbst wusste
es.2 Daher rührt, wenn man Fichte glaubt, die ständige Wiederver-
arbeitung der Darstellung seines Systems: (vgl. FW VIII, 369) die Wis-
senschaftslehre. Diesem Problem liegt aber ein noch ursprünglicheres
zugrunde: Die Sache selbst lässt sich per definitionem nicht zur Spra-
che bringen. Das System des menschlichen Wissens an sich ist von
seiner Darstellung für uns absolut verschieden. (Vgl. FW I, 70) Wäh-
rend das Erste als unbegreifliche, weil relationslose Einheit auftritt, ist
seine Darstellung Nachkonstruktion dieser Einheit im Reiche der
Wechselwirkung zwischen Mittelbarkeit und Unmittelbarkeit bzw.
Endlichkeit und Unendlichkeit. Das Problem ist demnach nicht zufäl-
lig, es entspricht der Sache selbst. Die Wissenschaftslehre als Darstel-
lung scheitert, so paradox es klingen mag, wenn sie mit dem Dar-
gestellten identifiziert werden kann. Denn in diesem Fall wäre das
Letzte nicht das, was die Wissenschaftslehre als ihre Sache postuliert.

Dazu ist auch folgendes hinzuzufügen: Fichte hat selbst absicht-
lich in einem bestimmten Maß zur Unverständlichkeit seiner Lehre
beigetragen. Er hat die harte, freie und deshalb lobenswerte Arbeit
übernommen, seinen literarischen Stil nicht nur von der Sprache des
Alltags, sondern auch von der philosophischen Sprache seiner Zeit (FW
III, 4 n.) so scharf wie möglich zu unterscheiden. Fichte hat in der Tat
niemals gewünscht, von Menschen verstanden zu werden, die zum
freien Philosophieren nicht fähig sind, (vgl. FW I, 506) von Menschen,

98

1 Abgesehen von der Wissenschaftslehre nova methodo (im Folgenden: Wlnm), die
nach der Ausgabe von E. Fuchs (Hamburg 1994) zitiert wird, werden die Fichteschen
Schriften nach der Ausgabe von I. H. Fichte zitiert (Fichtes Werke. Berlin 1971; im
Folgenden: FW).
2 Vgl. M. Buhr (Hrsg.): Johann Gottlieb Fichte: Briefe. Leipzig 1986, Brief an Reinhold
vom 21. März 1797, 196.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen die Wissenschaftslehre anders als ihrem Verfasser kein Bedürf-
nis sei. (Vgl. FW I, 89) »Für die, die nicht selbst mitdenken, möchte er
[sc. Fichte] seinen Vortrag ARABISCH machen«. (Wlnm 11) Um an
einem freien Wissen teilzunehmen, müssen wir in der Tat zunächst
einmal selbst frei sein. Wie bei der Lektüre anderer großer Philoso-
phen, lernen wir bei der Lektüre Fichtes Schriften, dass der Zugang
zum Denken immer ein mittelbarer gewesen ist. Und zwar darum –
um es im Sinne Boeders auszudrücken – weil diese Art Philosophie,
zu der die Wissenschaftslehre gehört, nämlich die Metaphysik in klas-
sischem Sinne, eine Unterscheidung des Denkens von sich selbst ver-
langt.3

Eine Unterscheidung im Denken setzt aber eine Krise desselben
voraus. Zu ihr führt uns Fichte durch die bewusste Vermeidung einer
festen Terminologie. Dieselbe, die man vermisst, wenn man etwas
nicht unmittelbar versteht, dieselbe, die »das bequemste Mittel für
Buchstäbler, jedes System seines Geistes zu berauben, und es in ein
trockenes Geripp zu verwandeln« ist. (FW I, 87) Dass Fichte dieser
Maxime treu geblieben ist, lässt sich an der Flexibilität seiner Termi-
nologie erkennen. »Ich«, »Nicht-Ich«, »Realität«, »Negation«, »Sein«,
»Setzen«, »für sich« und andere Termini erhalten in Fichtes Schriften
verschiedene Bedeutungen, die manchmal nicht expliziert werden.
Diese Art terminologischer Flexibilität wird hier am Fall des Terminus
»Nicht-Ich« analysiert, so dass ein Zugang zur Natur der Wissen-
schaftslehre gewonnen werden kann. Da Fichte den Terminus »Nicht-
Ich« ausschließlich in der Jenenser Periode seiner Philosophie verwen-
det, wird sich die vorliegende Arbeit auf diese Periode einschränken. In
der Analyse wird die Struktur der Grundlage der gesammten Wissen-
schaftslehre (von nun an GWL) verfolgt, weil sie die verschiedenen
Bedeutungen von »Nicht-Ich« systematisch darstellt. Andere Jenenser
Hauptschriften von Fichte werden zwar auch zitiert, aber nur um die
Kohärenz und Kontinuität in dieser Periode nachzuweisen.

»Nicht-Ich« meint im Allgemeinen »alles, was als ausser dem Ich
befindlich gedacht, was von dem Ich unterschieden und ihm entgegen-
gesetzt wird«. (FW VI, 295) Diese Formulierung entspricht zwar keiner

99

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

3 Vgl. H. Boeder: »Die conceptuale Vernunft in der Letzten Epoche der Metaphysik«.
In: Abhandlungen der Braunschweigischen Wissenschaftlichen Gesellschaft 43 (1992),
345–360.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besonderen Bedeutung, an ihr zeigt sich aber der Hauptcharakter des
Nicht-Ich überhaupt: Es ist ein im Ich gesetztes, auch wenn es als jen-
seits des Ich liegend gesetzt wird. Daraus folgen vier Bedeutungen für
dieses Wort:

Als »jenseits des Ich liegend gesetzt« wird das Nicht-Ich be-
stimmt: a) als der Form nach absolutes Produkt des Entgegensetzens
des Ich, b) als absolute, weil relationslose Substanz, nämlich das, was
Fichte das Ding an sich der dogmatischen Positionen nennt.

Wenn anderseits dasselbe als im Ich gesetzt gesetzt wird, dann:
c) in theoretischer Rücksicht als dem Subjekt entgegengesetztes Ob-
jekt, d) in praktischer als das, was ist, und deshalb nicht sein soll.

a) Das Nicht-Ich als Produkt des schlechthinnigen
Entgegensetzens4

Das »Nicht-Ich des zweiten Grundsatzes« ist »als solches, gesetzt
schlechthin, weil es gesetzt ist«. (FW I, 102) »Als solches« d. h. als
Negation überhaupt, denn als identisch mit sich selbst (Nicht-Ich =
Nicht-Ich), lässt sich dasselbe aus dem Ich deduzieren. Mit »Nicht-Ich«
wird daher hier kein aus dem Ich deduzierter oder »durch Abstraction
von allem Vorgestellten entstandener Begriff« (FW I, 104) gefasst. Das
so verstandene Nicht-Ich wird »überhaupt nicht wahrgenommen, son-
dern ursprünglich gesetzt«. (FW I, 9) Dasselbe wird freilich im Ich
nicht als Wirkung von etwas gesetzt, das dem Ich fremd sei, sondern
als Folge der Spontaneität des Ich, die im Begriff des Entgegensetzens
vorausgesetzt werden muss, wenn das Ich absolut frei sein soll. (Vgl.
FW I, 103) So wie das schlechthin Entgegensetzen das schlechthin Set-
zen negiert, so negiert auch das Produkt des Entgegensetzens das Ich
als Produkt des Setzens. Diese im ursprünglichen, weil selbstschöpferi-
schen Handeln des Ich zu findende Negation konstituiert die Bedin-
gung der Möglichkeit aller Negation für das Ich. (Vgl. FW I, 104)

Das Nicht-Ich ist der Form nach unbedingt, d. h., das »Nicht« ist
das Unbedingte in ihm. Das Negierte in der Negation zeigt hingegen
die Dependenz des Entgegensetzens vom ursprünglichen Setzen. Das
Nicht-Ich lässt sich aber auch im Ich finden. Denn das Sich-Setzen des

100

Emiliano Acosta

4 Erste Erwähnung des Nicht-Ich als »das absolute Objekt« (FW I, 10).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich impliziert seinerseits das Setzen des Nicht-Ich.5 (Vgl. FW I, 446 u.
457)

Diese Bestimmung des Nicht-Ich erschöpft sich nicht mit der Er-
klärung des zweiten Paragraphen der GWL. Diese wird wieder in der
Synthese E des theoretischen Teiles derselben Schrift wie auch in der
Deduktion der Vorstellung und im praktischen Teil der Grundlage der
Wissenschaft thematisiert. Erst nachdem im Teil des theoretischen
Wissens der GWL (§ 4) das Nicht-Ich als Objekt bestimmt wurde, ist
der philosophischen Reflexion eine Rückkehr zur Weiteranalyse des
ersten Sinnes möglich. Und zwar deshalb, weil die theoretische Erklä-
rung des Wechsels Subjekt-Objekt dazu führt, dass außerhalb dessel-
ben das Ich, als unabhängige Tätigkeit und das Nicht-Ich als Anstoß
vorausgesetzt werden müssen. Im Vollzug dieser Aufgabe situiert sich
die philosophische Reflexion wieder im Moment vor der grundlegen-
den Synthese. Das ergibt sich im Übergang vom Theoretischen zum
Praktischen, namentlich zum Gefilde, in dem das Ich in der Idee seiner
selbst den ewigen Widerstreit mit sich selbst in seiner Unerklärbarkeit
zeigt. (Vgl. FW I, 156) Eines ist also klar: Die Gliederung in der Dar-
stellung ist nicht die Gliederung der Sache selbst. (Vgl. FW I, 126, 156
u. 218)

Die Bestimmung des Nicht-Ich als Objekt impliziert das Setzen
einer Grenze, jenseits derer »das von diesem Wechsel unabhängige
Nicht-Ich« (FW I, 189) sich befinden sollte. Dieses Nicht-Ich ist also
Ausdruck »nur desjenigen im Nicht-Ich was übrig bleibt, wenn man
von allen erweisbaren Formen der Vorstellung abstrahirt; desjenigen,
welchem der Anstoss auf die ins unendliche hinausgehende Thätigkeit
des Ich zugeschrieben wird«. (FW I, 251) Es sei angemerkt: Das Pro-
dukt des ursprünglichen Entgegensetzens, als »Anstoß« konzipiert,
(vgl. FW I, 210 u. 212) gibt allerdings die teilbare Unabhängigkeit des
Nicht-Ich wieder, wenngleich mit den durch die Synthesen gewonne-
nen neuen Begriffen: »Der (durch das setzende Ich nicht gesetzte) An-
stoss geschieht auf das Ich, insofern es thätig ist, und er ist demnach
nur insofern ein Anstoss, als es thätig ist; seine Möglichkeit wird durch
die Thätigkeit des Ich bedingt: keine Thätigkeit des Ich, kein Anstoss«.
(FW I, 212) Ohne Anstoß gibt es aber auch keine Selbstbestimmung
des Ich. Diese Entgegensetzung ist anders als die zwischen Ich als Sub-

101

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

5 »Die Ausdrücke: ein Nicht-Ich setzen, und: das Ich einschränken, sind völlig gleich-
geltend« (FW I, 252).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jekt und Nicht-Ich als Objekt zu denken. Sie ist noch grundlegender,
denn »auf der Nothw[endigkeit]. des [hier gemeinten] Entgegenset-
zens beruht der ganze Mechanismus des menschlichen Geistes«.
(WLnm 42) In ihr sind Ich und Nicht-Ich »völlig entgegengesetzt; sie
haben gar nichts Gemeinschaftliches; wenn das eine gesetzt ist, kann
das andere nicht gesetzt seyn«. (FW I, 213) Diese Entgegensetzung ist
also der unbegreifliche Punkt zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit,
Freiheit und Notwendigkeit.

Als Anstoß ist das Nicht-Ich Grenze. Als solche hemmt dasselbe
die ins Unendliche hinausgehende Tätigkeit, wodurch das Ich endlich
bzw. Intelligenz wird. In diesem Sinne meint »Anstoß« Endlichkeit
überhaupt, (vgl. FW I, 278) die nie absolut aufgehoben werden kann.
Denn mit ihrer Aufhebung würde das Ich als absolutes Ich und als Ich
der Intelligenz sowie die Darstellung des Systems annulliert, was dem
Faktum der Einheit des Bewusstseins widerspräche. Das absolute Ich
würde sich aufheben, insofern die Aufhebung des Nicht-Ich bedeutete,
dass das Ich sich ein Nicht-Ich nicht schlechthin entgegengesetzt hat
und das Ich kein absolutes Vermögen, etwas schlechthin zu setzen, sei.
(Vgl. FW I, 254) Das Ich als Intelligenz würde aber auch annulliert,
insofern der Anstoß Bedingung der Möglichkeit der Vorstellung wäre.
(Vgl. FW I, 250)6 In dieser letzten Funktion ist allerdings das Nicht-Ich
Brücke in der Wechselwirkung des Ich mit sich selbst im Sinne seiner
Selbstbestimmung, Mittel zwischen dem Unendlichen und dem End-
lichen im Ich. (Vgl. FW I, 249) Der Beweis der Denkbarkeit dieser
Wechselwirkung erklärt, obwohl apagogisch, (vgl. FW I, 271)7 die
wichtigsten Fragen der WL in der Jenenser Periode, nämlich wie die
reine Tätigkeit zu einer objektiven wird, wie der Übergang zwischen
Bestimmbarkeit und Bestimmung möglich ist, (vgl. WLnm 42f.) wa-
rum das Ich im Modus der Vorstellung denkt, (vgl. FW I, 281) wieso

102

Emiliano Acosta

6 Als solche ist auch das Nicht-Ich »Natur« genannt (vgl. FW VI, 313 und FW I, 64).
7 In der apagogischen Natur der Methode unterscheidet sich die Wissenschaftslehre von
der Methode der Kantischen Philosophie. Es handelt sich aber nicht um einen Unter-
schied unter anderen, denn erst durch die Anwendung dieser Methode gelingt es der
Wissenschaftslehre, die transzendentale Philosophie eben zu der systematischen Form
bringen, die bei Kant nicht zu finden ist. Darüber hinaus darf man nicht vergessen, dass
Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft gegen den Gebrauch dieser Beweisart in der
transzendental Philosophie sich erklärt (vgl. B 817-B822). Dieser Unterschied in der
Methode zwischen Kant und Fichte, der auch auf einen Unterschied in der Sache selbst
des jeweiligen Denkens hinweist, ist leider in den Forschungen, die die philosophischen
Systeme von Kant und Fichte vergleichen, noch nicht thematisiert.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das absolute Ich die Form des Ideals des Ich erhält (vgl. FW I, 254 ff. u.
515 f.) und die auf das Nicht-Ich bezogene Tätigkeit des absoluten Ich
zum Streben wird. (Vgl. FW I, 261) Die Freiheit des Ich wird dabei
gerettet, denn das Nicht-Ich ist Erklärungsgrund nur der wirklichen
Endlichkeit, (vgl. FW I, 248) der Möglichkeit derselben ist aber das Ich.
(Vgl. FW I, 254)

Anstoß ist, wie es Kaehler betont, die vom Ich zu begrenzende
Grenze des Ich.8 In diesem Sollen offenbart sich das Unendliche im Ich.
Dieser »Machtspruch der Vernunft« (FW I, 106) realisiert sich im un-
aufhörlichen Wiederherausgehen nach der Rückkehr des Ich in sich
selbst mittels des Anstoßes, (vgl. FW I, 261 Anm. u. 277) so dass das
Ich das Fremde als seine Bestimmung setzt. (Vgl. FW I, 96 Anm.)
Selbstbestimmung und Bestimmung des anderen sind in diesem Sinne
eins und dasselbe. Endlichkeit und Unendlichkeit müssen daher als
Momente desselben Ich verstanden werden. Das hier gemeinte Nicht-
Ich ist also »nichts anderes, als bloß eine andere Ansicht des Ich. Das
Ich als Thätigkeit betrachtet gibt das Ich, das Ich in Ruhe betracht[et].
das NichtIch. Die Ansicht des Ich als thätiges kann nicht stattfinden,
ohne die Ansicht des Ich als ruhenden d. h. NichtIch«. (WLnm 42f.)

b) Das Nicht-Ich als absolute Negation des Ich

Das Nicht-Ich als Ding an sich meint hier nicht die notwendige Voraus-
setzung einer äußerlichen Welt für das praktische Ich, sondern ein
Prinzip des Ich außerhalb des Ich. (Vgl. FW I, 172)9 Das Ding an sich
dessen, was Fichte Dogmatismus nennt. (FW I, 483 ZE)10

Das Ding an sich kann für Fichte nur Prinzip einer Philosophie
sein, die die absolute Freiheit des Ich verleugnet und dadurch der Be-
stimmung des Menschen widerspricht. In diesem Sinne zeigt es dassel-
be Resultat wie eine unnatürliche Abstraktion. Es existiert nur für den
»Philosophen von Profession«, (vgl. FW II, 399) die durch diese Art
Abstraktion über das Bewusstsein hinausspringt, im Leeren den Be-

103

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

8 Vgl. K.-E. Kaehler: »Fichtes ›Ich‹ und seine Krisis in Hegels ›Erfahrung des Bewusst-
seins‹«. In: Osnabrücker philosophischer Schriften. Osnabrück 1996, 191.
9 »Ding an sich« meint manchmal auch die den Anstoß erklärende Voraussetzung (vgl.
FW I, 238, 281).
10 Vgl. auch FW I, 283 u. 491.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griff eines Dings an sich erdichtet und denselben ins Bewusstsein hi-
neinlegt. Hingegen bemerkt Fichte: »Von einem Ding an sich weiss das
gemeine Bewusstsein nichts«.11 (FW I, 514) Dasselbe kann bloß sagen,
dass ihm für sich Dinge vorhanden sind, »dass dieser bestimmte ein-
zelne Mensch, dieses bestimmte Thier, dieser bestimmte Baum ist, die
vor meinem Auge schweben«. (FW II, 448) Weder kann noch will die
Wissenschaftslehre dieses Faktum verleugnen, denn es ist der Boden,
worauf sie sich als System bildet. (Vgl. FW I, 425, 514 u. II, 324) Ihre
Aufgabe ist in der Tat die bewusste Nachkonstruktion der ursprüng-
lichen Handlungen des Ich, deren Produkt das gemeine Bewusstsein
ist, (vgl. FW I, 423) so dass alles, was ist, für das individuelle Ich sei.
Die Abstraktion ist allerdings in der Wissenschaftslehre kein Hinaus-
springen, sondern künstliche Rückkehr in das Bewusstsein, Annahme
des notwendigen Zirkels, in welchem jede endliche und das heißt jede
uns denkbare Vernunft eingeschlossen ist.12 (Vgl. FW I, 11, 92 u. 101)
Es kommt also nicht darauf an, von der Endlichkeit überhaupt zu abs-
trahieren, sondern von ihrer Erscheinung, um zurück in ihre Bedin-
gung der Möglichkeit zu kehren. Und zwar derart, dass Abstraktion
und Reflexion »nur eine und ebendieselbe Handlung, angesehen von
zwei Seiten [sind]«. (Vgl. FW I, 68) Durch diese Abstraktion unter-
scheidet die Wissenschaftslehre nicht die Vorstellungen von einem
Ding an sich, sondern dieselben vom Gefühl der Notwendigkeit bzw.
vom Bewusstsein der willkürlichen Freiheit der Phantasie. (Vgl. FW I,
425) Sowohl für den gesunden Menschenverstand als auch für die Wis-
senschaftslehre spielt dieses Ding an sich keine Rolle. Dasselbe kann
demzufolge nur Sache einer falschen, weil das Faktum des Bewusst-
seins verleugnenden Philosophie sein.

Das Nicht-Ich als Ding an sich hat daher nur einen Sinn für die
Wissenschaftslehre als Ausgangspunkt einer reductio ad absurdum,
durch die bewiesen wird, dass jede Philosophie vom Ich ausgehen muss,
wenn sie nicht in den Widerspruch »Ich bin nicht Ich« (FW I, 61 BWL)
geraten will. Diese Bestimmung des Nicht-Ich befindet sich in §3 der
GWL und entspricht dem methodologischen Moment der Abstraktion

104

Emiliano Acosta

11 Zum Fichtes Gebrauch des Terminus »gemeines Bewusstsein« siehe M. Bruggen: Der
Gang des Denkens in der Philosophie J. G. Fichtes. Diss. München 1964, 3–4.
12 In Bezug auf Abstraktion und Reflexion siehe W. Janke: Fichte. Sein und Reflexion.
Grundlagen der kritischen Vernunft. Berlin 1970, 1–14.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des reinen Ich als Grund und der Reflexion über das Nicht-Ich als Ding
an sich.

Abzuheben ist es hier vom Grundsatze allen Dogmatismus:13 Das
Nicht-Ich wird schlechthin unbedingt gesetzt. Wenn es so wäre, dann
würde das Ich schlechthin nicht gesetzt. Dasselbe wäre folglich als ab-
solutes Setzen völlig aufgehoben. Trotzdem bleibt es das Ich, in dem
das Nicht-Ich durch eine absolute Setzung gesetzt wird. Daraus ergibt
sich eine Entgegensetzung zwischen dem Absoluten (Ding an sich) und
dem Ich als Bewusstsein. Jede Entgegensetzung ist aber Produkt eines
Entgegensetzens, das seinerseits die Identität des Ich im Setzen impli-
ziert. Diese Identität kann aber als solche nicht aus dem Ding an sich
deduziert werden. Sie wird durch das so verstandene Nicht-Ich viel-
mehr negiert und zugleich, um die Negation im Ich zu setzen, voraus-
gesetzt. Es wird demzufolge dadurch bewiesen, dass das Nicht-Ich eben
das aufhebt, was es voraussetzen muss, wenn die Einheit des Bewusst-
seins akzeptiert werden muss. Durch diesen Widerspruch sieht sich die
Reflexion genötigt, das Nicht-Ich aufzuheben. Um es aufzuheben,
muss es aber zuerst die Negation einführen, was durch den Auftritt
des Nicht-Ich erst möglich ist. Um die Gültigkeit des Nicht-Ich tilgen
zu können, muss die Gültigkeit des Nicht-Ich angenommen werden.
Mit Fichtes Worten: »Der zweite Grundsatz hebt sich auf; und er hebt
sich auch nicht auf«. (FW I, 106) Dieser Gebrauch des Wortes »Nicht-
Ich« ist daher »die völligste Verdrehung der Vernunft«, »ein rein un-
vernünftiger Begriff«. (FW I, 472) Seine bloße Möglichkeit impliziert
einen Widerspruch, der als wirklich nicht gedacht werden kann, (vgl.
FW IX, 322) weil es dem ursprünglichen Faktum der Einheit des Be-
wusstseins widerspricht. (Vgl. FW I, 219)

c) Das Nicht-Ich als theoretischen Objekt

Im Unterschied zu den vorigen Bedeutungen hat das hier gemeinte
»Nicht-Ich« Realität. (Vgl. FW I, 109) Die Analyse dieser Bedeutung
des Nicht-Ich dient daher zur Erklärung des Verbs »sein« als »real
sein« in der Jenenser Periode. Objekt ist prinzipiell das, was das Subjekt
nicht ist. (Vgl. FW I, 189) Seine Realität ist mithin nicht an sich. Das

105

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

13 Hierzu siehe auch I. Schüssler: Die Auseinandersetzung von Idealismus und Realis-
mus in Fichtes Wissenschaftslehre. Frankfurt a.M. 1972.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Objekt »hat Realität, insofern das Ich leidet«. (FW I, 135) Außer der
Bedingung einer Affektion des Ich hat dasselbe keine Realität. Dass das
Ich Realität von etwas prädiziert, das es selbst als im Ich gesetztes Sub-
jekt nicht ist, bedeutet, dass das Ich durch Negation der Realität in sich
selbst, Realität ins Nicht-Ich als Objekt setzt. Sein bedeutet im Ich,
gesetzt zu sein, und zwar als Produkt der Synthesen der Relation. Das
Objekt kann in der Tat erst dann bestimmt werden, wenn dasselbe in
Wechselwirkung mit dem Ich gesetzt wird. Diese ist das Ganze der
Realität im Ich. Von derselben entspricht dem Nicht-Ich ein Teil, ein
bestimmtes Quantum, eben dasjenige, das durch Substantialität das Ich
in sich selbst negiert und durch Kausalität ins Nicht-Ich übertragen
hat. Sein ist also »etwas bestimmtes und nicht etwas anderes zu sein«:
Limitation der Realität durch Negation und umgekehrt. Sein schlecht-
hin kann hingegen nur das Ich als reine Tätigkeit sein. Das letztere
lässt sich durch das unendliche Urteil »Ich bin« ausdrücken. Diese
Seinsweise kann allerdings nicht vorgestellt werden, wenn sie kein
Korrelat in der Erfahrung hat. Daher die Erklärung Fichtes: »Die intel-
lectuelle Anschauung, von welcher die Wissenschaftslehre redet, geht
gar nicht auf ein Seyn, sondern auf ein Handeln«. (FW I, 472 ZE) Das
»Sein« von Ich und Nicht-Ich als Subjekt und Objekt ist hingegen
»seyn mit einem Prädikate«, (FW I, 93) das mittelbar ist.14 (FW I, 342)
Hier wird aber die Existenz des Objekts nicht impliziert. Die Modali-
tätskategorien wie Zeit und Raum werden aus dem Wechsel von Sub-
jekt und Objekt deduziert. (Vgl. FW I, 227 ff., 186 Anm. u. 391 ff.)

Subjekt und Objekt sind nicht kontradiktorisch, sondern konträr.
Identisch miteinander sind sie, insofern beide im Ich als Bewusstsein
gesetzt sind und daher etwas und nicht nichts sind. Demzufolge ist das
Objekt auch Ich, und zwar als Bewusstsein einer Bestimmung im Ich.
(FW I, 96 Anm.) Die andere Seite dieser Identifizierung ist die Identität
von Subjekt und Objekt als Nicht-Ich. Denn beide sind, und »seyn ist
Charakter des Nicht-Ich«. (WLnm 42) Die Identifizierung erfolgt je-
doch durch eine Entgegensetzung praktischen Charakters, die Thema
des folgenden Schrittes ist.

106

Emiliano Acosta

14 Hierzu siehe Grundriss über das Eigenthümliche der Wissenschaftslehre in Rück-
sicht auf das theoretische Vermögen (1795) §3 (FW I, 340–391).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d) Das Nicht-Ich als das, was nicht sein soll

Die Identifizierung von Subjekt und Objekt im Sein als Nicht-Ich er-
folgt durch die Entgegensetzung zwischen Sein schlechthin, das Fichte
Freiheit nennt, und Sein mit Bestimmtheit. Daraus ist eine neue Be-
deutung des Nicht-Ich in praktischer Hinsicht zu gewinnen. Das Sein
schlechthin ist im Ich als Ideal gesetzt, als das, was sein soll. Vom unbe-
stimmten Ideal aus produziert das Ich für jedes Objekt ein jeweiliges
Ideal, so dass das Ich der realen Welt eine übersinnliche bzw. ideale
entgegensetzt. Von der idealen Welt erhält die reale Welt ihre Bestim-
mung, die allerdings durch unendliche Urteile zur Sprache kommt. In
der Tat: Die praktische Bestimmung einer Realität ist weder falsch noch
richtig, sie ist bloß die Forderung zur Realisierung der absoluten Frei-
heit, zu der das Ich berufen ist. Das Ich soll also in der Entgegensetzung
beider Welten handeln. Sein Leben besteht in der sittlichen Veredelung
der sinnlichen Welt, in ihrer Annährung an ihr Ideal.

Diese Bestimmung ist gründlicher als die theoretische, denn die
Wirklichkeit der Realität entsteht durch die praktische Entgegenset-
zung. Durch das Nicht-Ich wird hier der freie Charakter des Ich gradu-
ell negiert. Aus den verschiedenen Graden jeder besonderen Negation
erfolgt die Mannigfaltigkeit der Realität. Diese ist Negation der Frei-
heit im Sinne eines Abbildes derselben. Als Praktisches aber leistet es
als Ruhe der freien Tätigkeit Widerstand. (Vgl. FW IV, 3 ff.) Durch
diesen Widerstand wird dem Ich die Welt wirklich. Die nicht freie Welt
ist das, was ist, und deshalb nicht sein soll, das, was in seine eigene
Vernichtung eingehen muss, und zwar im Dienst der Bestimmung des
Ich im Sinne einer »Vervollkommnung ins unendliche«. (FW VI, 300)
Eine ständige Vernichtung des Toten, ein lebendiges Schöpfen sittliche-
rer Realität, ohne Ruhe in der Selbstverleugnung, in der Hingabe ans
Ideal des Ich, das soll das Leben des Ich sein. Ein Leben, das, wie es
Hegel betont, nur indem es etwas zerstört, das Gefühl seines Daseins
hat.15

Die sittliche Bestimmung des Seienden kann aber nicht real sein,
da das Nicht-Ich nicht aufgehoben werden kann. Sie ist also ideal in
dem Sinne, dass das, was das Ich schöpft bzw. vernichtet, die Welt des
Ich und nicht die bloße Welt ist. Der menschliche Körper wird vernich-

107

Vier Bestimmungen des Nicht-Ich

15 Vgl. G. W. F. Hegels Werke in 20 Bänden. Hrsg. von. E. Moldenhauer und K. M.
Michel. Frankfurt am Main 1970. Bd. 7, 49.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet, insofern jener nicht das Bestimmende im Willensentschluss zum
Handeln ist. (Vgl. FW VI, 296) Die Zeit ihrerseits ist dreifach: die Ver-
gangenheit als vernünftige, weil teleologische Konstruktion einer Ge-
schichte des Ich für das Ich, (vgl. FW VI, 67 n.) deren Notwendigkeit
durch die Unmöglichkeit einer Vergangenheit an sich entsteht (vgl. FW
I, 409); die Zukunft als Bestimmung des Menschen, als Idee eines un-
endlichen Strebens, in der das Ich sich als absolut selbstidentisch für
alle Ewigkeit denkt; (vgl. FW VI, 300) die Gegenwart, in der Zeit und
Raum als Welt zusammenfallen und das wirkliche sittliche Leben bil-
den, in dem die Agilität sich ertappen lässt, gebildet in der Annerken-
nung anderer Vernunftwesen seines Gleichen, durch die das Ich sich
selbst als frei anschauen kann: (GNR §§1–4) die Familie, (vgl. FW III,
363) die Kirche (vgl. FW IV 244 f.) und der Staat (FW VI, 306) in der
Gemeinschaft der Geister unter der Regierung des Sittengesetzes.16

(Vgl. ibid)

Mit der Darstellung des »Nicht-Ich« in praktischer Hinsicht endet un-
sere Analyse. Das Leben des Ich ist also ein Prozess der ständigen Ver-
nichtung und Schöpfung des Veränderlichen in ihm. In dieser Dialektik
zwischen Unendlichem und Endlichem muss allerdings die Realisie-
rung der absoluten Freiheit ein unerreichbares Ideal bleiben. Unsere
Analyse wollte zum Verständnis der Rolle dieser Unmöglichkeit für
die Wissenschaftslehre beitragen. Die Endlichkeit ist für Fichte konsti-
tutives Moment der Vernunft. Denn erst aus dem Widerstreit des Ich
mit sich selbst als unendlich und endlich zugleich kann sich eine Ver-
nunft erzeugen, die wesentlich nur praktisch ist. (Vgl. FW I, 22) Ihrer
Sache entsprechend weiß sich die Wissenschaftslehre als ein Idealis-
mus, der »nicht dogmatisch, sondern praktisch ist; nicht bestimmt,
was ist, sondern was seyn solle«. (FW I, 156) Ideal muss die letzte
Bestimmung des Nicht-Ich sein: Eine absolute Auflösung des Wider-
spruches der Vernunft mit sich selbst kann nur unter der Form des
Sollens gedacht werden.17 (Vgl. FW I, 156, 260 Anm., 270) In der Tat:
nur im Idealen, d. h., in dem, was die Vernunft schlechthin bestimmt,
kann sie bei sich selbst sein.

108

Emiliano Acosta

16 Hierzu siehe auch B. Willms: Die totale Freiheit. Fichtes politische Philosophie. Köln/
Opladen 1967.
17 »Der Imperativ ist die Realität an sich« (GA II, 3, 82). »Handeln/Kraft/Gesez – Wirk-
lich/Möglich/Nothwendig – Praktisch/Freiheit/Imperativ« (GA, II, 3, 147).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a) Das Nicht-Ich als Produkt des schlechthinnigen Entgegensetzens
	b) Das Nicht-Ich als absolute Negation des Ich
	c) Das Nicht-Ich als theoretischen Objekt
	d) Das Nicht-Ich als das, was nicht sein soll

