9. Schluss

Die Frage, die am Anfang dieser Studie stand, ist so alt wie die Musik und die Lite-
ratur: Wie kommt es dazu, dass einige Autoren und Werke den kulturellen Wandel
iiberdauern, wihrend andere in Vergessenheit geraten? Lange Zeit hat man versucht,
die Antwort auf diese Frage bei den Autoren und den Werken selbst zu suchen. Sie
lautete, iiberspitzt formuliert: Klassiker verdanken ihre Langlebigkeit der Einmaligkeit
ihres musikalischen bzw. schriftstellerischen Genies, das ihnen zeitlose Meisterwerke
inspirierte. Es bedeutet nicht, die Genialitit Beethovens, Goethes und Hugos und die
Vorziige ihrer Werke anzuzweifeln, wenn nun der Schluss gezogen wird, dass die in-
trinsischen Eigenschaften, die ihnen zugeschrieben wurden (und weiterhin werden),
kein hinreichender Grund sind, um ihre Permanenz zu erkliren. Denn je nach histo-
rischem, (sozio-)kulturellem und diskursivem Kontext werden diese intrinsischen Ei-
genschaften anders bestimmt. Das belegt die Analyse der Klassikerfeiern des 20. Jahr-
hunderts.

Die Beethoven-, Goethe- und Hugojubilien werden in der Zwischen- und Nach-
kriegszeit in den unterschiedlichsten nationalkulturellen und gesellschaftlichen Zu-
sammenhingen begangen. Doch die Griinde, die fir das Gedenken angefiithrt werden,
sind jedes Mal andere. Zelebrieren die Franzosen 1927 in Beethoven einen Reprasentan-
ten universalistischer — also eigentlich franzésischer — Werte, sehen die Deutschen in
ihm die Inkarnation ihres nationalen Wesens. Es sind dieselben Werke, die zu dieser
Zeit in Bonn und in Paris erklingen, doch werden ihnen nahezu gegensitzliche Be-
deutungen verliehen. Ist Goethe einem Grof3teil der Intellektuellen 1949 ein Vorwand,
um einen gewissen Elitarismus zu pflegen, ist sein Name in breiten Rezipientenkrei-
sen synonym mit Hochkultur: Die einen suchen in seinen Schriften Argumente fiir die
Validitit der eigenen Auffassung zu gesellschaftspolitischen Problemen, die anderen
nutzen sie als kulturelles Kapital oder zur Aufwertung von populirkulturellen (Medi-
en-)Formaten. Wird Hugo 1935 und 1952 von Schriftstellern und Kunstschaffenden als
iiberholter Romantiker und Idealist abgetan, dessen Asthetik einer vergangenen Epo-
che angehére, erkliren ihn kommunistische Schriftsteller und Kulturfunktionire zum
Realisten, der der zeitgendssischen Literaturproduktion Orientierung biete.

Die Liste der Beispiele lieRRe sich fast endlos fortfithren. Festzuhalten ist, dass es
sich bei den Verwendungen stets um selektive Zugriffe auf das Leben und das Werk

- am 14.02.2026, 06:37:28.


https://doi.org/10.14361/9783839458440-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

432

Klassikerfeiern

sowie zuweilen die Rezeptionsgeschichte des jeweiligen Klassikers handelt. Diese Zu-
griffe konnen mal mehr und mal weniger (bzw. gar nicht) der historischen Gestalt oder
der Intention des originalen Werks entsprechen. Doch ist dies nicht das Entscheidende.
Entscheidend ist vielmehr der Bedarf, aus dem sich die Funktionalisierung ergibt.

Betrachtet man ihre Biografien und Werke, aber auch die kunst-, ideen- und kultur-
geschichtlichen sowie sozialen und politischen Horizonte, in denen diese Werke ent-
stehen, sind Beethoven, Goethe und Hugo drei in vielen Hinsichten verschiedene Au-
toren. Diese Gegensitze konnen in der Rezeption ausgebaut werden, etwa, wenn es
darum geht, die eine Figur gegeniiber der anderen vom asthetischen, politischen oder
kulturellen Standpunkt aufzuwerten. Goethe der Deutsche wird Hugo dem Franzosen,
Beethoven der Revolutionir Goethe dem Konservativen gegeniibergestellt usw.* Im Ge-
brauch koénnen die drei Figuren aber ebenso einander angeglichen werden, nimlich
dann, wenn ihnen in vergleichbaren Bedarfskonstellationen dhnliche Funktionen zu-
gewiesen werden. Denn es ist der Bedarf, der den Klassiker schafft, oder genauer: der
bestimmt, wie ein Klassiker prisentiert bzw., um auf die in dieser Studie gebrauchten
Terminologie zuriickzugreifen, diskursiviert wird. Wichtiger als was gebraucht wird
(welcher Autor, welche Werke, welche Anekdoten) ist also, wozu es gebraucht wird.

Wie weit in manchen Fillen der Angleichungsprozess gehen kann, bezeugen die
Klassikerfeiern. In vergleichbaren Bedarfskonstellationen bestimmen stabile Klassiker-
modelle die Zugriffe auf die Autoren und ihre Werke. Sie geben durch Sprach- und
Deutungsmuster jeweils einen Frame vor, der das Sprechen iiber den Klassiker und
den Umgang mit ihm vorstrukturiert. Wenn Beethoven, Goethe oder Hugo anlisslich
ihrer Jubilden in diese Modelle eingepasst werden, dann erscheinen sie zuweilen als
austauschbare Gestalten. Der Klassikergebrauch ist selten autark, er ist vielmehr vor
dem Hintergrund fritherer oder alternativer Verwendungen zu verstehen. Dabei lohnt
es, neben der Aufeinanderfolge der Funktionalisierungen in der Rezeptionsgeschichte
eines einzelnen Klassikers die Phinomene gegenseitiger Profilierung zwischen unter-
schiedlichen Klassikern in den Blick zu nehmen. Goethe als Prototyp des Nationalklas-
sikers dient als Vorbild fiir Hugo als franzosischen Nationalklassiker oder Beethoven
als deutschen Nationalkomponisten; Beethoven als erster Universalklassiker prigt den
Umgang mit Goethe und Hugo als internationale Integrationsfiguren. Der Vergleich
bestitigt die Prioritit der Funktion gegeniiber der Auswahl der Klassikerfigur.

Schaut man also, wie genau Beethoven, Goethe und Hugo den kulturellen Wandel
iitberdauern, wird deutlich, dass das Zeitresistente — also das Klassische — nicht in ih-
nen, sondern um ihnen zu suchen ist: in der Staubwolke, die sie Calvino zufolge umgibt
und als Klassiker zu erkennen gibt. Ihre Langlebigkeit verdanken sie der Abfolge von
Einpassungen in sich wandelnde Bedarfskonstellationen, d.h. ihrer Polyfunktionalitit.

In der Klassik-Forschung wird in der Regel davon ausgegangen, dass in den 1970er
Jahren ein »gewaltsamer Bruch«* mit einer fritheren, auf Politisierung und Monumen-

1 Zu Goethe und Beethoven als Cegensatzpaar vgl. Bettina Schliiter: Beethoven als Gegenbild Coe-
thes. Mediale Spezifik und politische Dimensionen der Monumentalisierung eines Komponisten,
in: Detlev Kopp, Hans-Martin Kruckis (Hg.): Goethe im Vormarz, Bielefeld 2004, 245-266.

2 Helmut Loos: Das Beethoven-Jahr1970 [2001], in: E-Musik. Kunstreligion der Moderne. Beethoven
und andere Gotter, Kassel 2017, 83-94, hier 94.

- am 14.02.2026, 06:37:28.


https://doi.org/10.14361/9783839458440-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Schluss

talisierung ausgerichteten Klassikerpraxis stattgefunden habe, der den Weg fiir einen
differenzierten, rationalisierten und entemotionalisierten Umgang mit Klassikern eb-
nete. Der Paradigmenwechsel wird oft als eine Konsequenz der ikonoklastischen Ansit-
ze von Kiinstlern wie Mauricio Kagel prisentiert, die zu dieser Zeit das Umstiirzen der
ehemaligen Vorbilder demonstrativ inszenieren. Ofter noch wird er auf die Arbeiten
der Akteure der Klassik-Schelte zuriickgefiihrt, die durch die Rekonstruktion der Re-
zeptionsgeschichte die Klassiker--Mythen< und ->Legenden« endlich demaskiert hitten.
Die Vorstellung dieses Bruchs ist zu relativieren. Das distanziert-reflektierte Verhilt-
nis, das den Umgang mit Klassikern am Ende des 20. Jahrhunderts pragt, ist als das
Ergebnis eines allmihlichen Prozesses anzusehen, der in den 1920er Jahren einsetzt
und in der Abfolge der Klassikerfeiern zu beobachten ist.

Dem gesellschaftlichen Bedarf nach identititsstiftenden und handlungsweisenden
Autorititen entsprechend, gelingt es in den Gedenkjahren der Zwischenkriegszeit
Beethoven, Goethe und Hugo in verbindliche Vorstellungs- und Wertehorizonte einzu-
schreiben. Obwohl die Modellierungen der drei Figuren zu National-, Universal- oder
antifaschistischen Klassikern auf Selektions- und Auslassungsverfahren beruhen, sie
also stets partielle Zugriffe auf die Originale sind, beanspruchen sie eine Totalitit zu
reprisentieren: Goethe als Nationalklassiker sei der sganze<, swahre« Goethe; Hugo als
antifaschistischer und spiter kommunistischer Klassiker entspreche dem eigentlichen
Wesen des Schriftstellers. Mit diesem ganzheitlichen Anspruch korrespondiert die
Vorstellung einer umfassenden Geltung. Die Klassiker werden in weiten Wirkungs-
kreisen (>Nations, >Menschheitq zu uneingeschrinkten Autorititen stilisiert, die in allen
gesellschaftlichen Anwendungsbereichen Giiltigkeit besitzen wiirden. Metaphorisch
gesprochen: Klassiker gelten in der Zwischenkriegszeit als Allheilmittel.

Um die doppelte Ganzheitlichkeit des Klassikers zu sichern, wird im Rahmen der
Gedenkjahre versucht, die Vielfalt der Gebrauchsweisen zu reintegrieren: Das, was im
kulturpolitischen Diskurs behauptet wird, wird im Spezial- und/oder im Kunstdiskurs
gestiitzt und im Bildungs- und Breitendiskurs in weite Rezipientenkreise kommuni-
ziert. Indem eine Kontinuitit zwischen den unterschiedlichen Formen des Klassiker-
diskurses hergestellt wird, kann einerseits die Kohirenz der Gesamterscheinung gesi-
chert werden, andererseits alternative Zugriffe, wenn nicht verhindert, so doch in ihrer
Wirkung abgeschwicht werden.

Ein Wandel vollzieht sich nach 1945. Zwar wird in der sowjetischen Einflusssphire
noch an die alten Deutungsmodelle angekniipft und den Klassikern eine handlungs-
weisende Funktion als antifaschistische Nationalhelden attestiert. In den westlichen
Demokratien aber miinden die Versuche, Goethe, Hugo und Beethoven als National-
und Universalklassiker zu reaktivieren ins Unverbindliche. Das hat mit einem Wan-
del der Bedarfskonstellationen zu tun: Der Zusammenbruch des totalen Nationalstaats
lasst insbesondere in der BRD den Bedarf nach identititsstiftenden Klassikern wegfal-
len. In der Zwischenkriegszeit hatten neue Bedarfskonstellationen allerdings noch zur
Herausbildung neuer Klassikermodelle gefithrt. Ein Beispiel ist das antifaschistische
Klassikermodell, das in den 1930er Jahren auf die sich formierende Einheitsfront re-
agierte und das Universalklassikermodell sowie das grand homme-Modell abloste. Dass
nach 1945 keine neuen, auf Ganzheitlichkeit zielenden Formen des Klassikergebrauchs
mehr gepflegt werden, hat also noch andere Griinde.

- am 14.02.2026, 06:37:28.

433


https://doi.org/10.14361/9783839458440-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

434

Klassikerfeiern

Einer davon ist in der zunehmenden Autonomisierung der einzelnen Formen des
Klassikerdiskurses zu suchen. In den jeweiligen gesellschaftlichen Praxisbereichen ent-
stehen partikulare Zugriffe auf Beethoven, Goethe und Hugo, die oft im Widerspruch
zu den dominierenden Verwendungen stehen. Eine wichtige Rolle kommt hierbei dem
Breitendiskurs zu. Durch seine fragmentarische und daher hochst wandelbare Struk-
tur bildet er schon in der Zwischenkriegszeit einen Gegenpol zum kulturpolitischen
Diskurs, der den Klassiker als eine stabile und kohirente Totalitit beansprucht. In der
Nachkriegszeit entwickeln sich die populirkulturellen Unterhaltungsformate zum Ort
der Reflexion des Klassikerstatus, die nicht nur das Phinomen der Polyfunktionali-
tit thematisieren, sondern auch die Funktionalisierungsmechanismen sichtbar wer-
den lassen. Trotz oder gerade wegen seines leichten Anspruchs, ist dem Klassiker-
Breitendiskurs also eine eigene Qualitit als kritischer Metadiskurs iiber die Klassi-
kerpraxis zuzuschreiben. Er sollte dementsprechend nicht weiterhin als der Kometen-
schweif der Klassikerrezeption angesehen, sondern seine Funktion in Relation zu den
anderen Diskursformen ernst genommen werden.

Mit dem Metadiskurs ist eine weitere Erklirung fiir den Riickgang der grofien Klas-
sikermodelle in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts angesprochen: das wachsende
Bewusstsein um die Polyfunktionalitit von Klassikern. Hier ist auf die Rolle der Mas-
senmedien hinzuweisen. Indem sie bereits in der Zwischenkriegszeit die in den jeweili-
gen Offentlichkeitssphiren geltenden Deutungsansitze transportieren, realisieren sie
das in vielen Gedenkreden beschworene Gemeinschaftserlebnis. Zugleich erméglicht
aber die intensive Berichterstattung in den Gedenkjahren der tatsichlichen Vielfalt der
Klassikerpraxis und der Gleichzeitigkeit bzw. der raschen Abfolge konkurrierender Ver-
wendungen gewahr zu werden. Dass derselbe Klassiker synchron und diachron auf di-
vergierende, manchmal nahezu antithetische Weise gebraucht werden kann, wie die
zahlreichen Beitrige in Presse und Rundfunk bezeugen, lisst den Anspruch auf Deu-
tungshoheit in immer weiteren Kreisen zweifelhaft erscheinen.

Was 1927, 1932 und 1935 am Rande, insbesondere in Medien der intellektuellen
Selbstverstindigung wie Zeitschriften artikuliert wird, wird nach 1945 zur Begleit-
erscheinung, wenn nicht zum konstitutiven Teil der Klassikerpraxis. Indem im Funktio-
nalisierungsprozess selbst immer 6fter auf die >Gemachtheit< von Klassikerkonzepten
hingewiesen wird, wird die Polyfunktionalitit internalisiert. Die holistischen Klas-
sikermodelle, die bis in die 1950er Jahre die Klassikerrezeption bestimmten, geraten
dadurch ins Wanken. Sie werden durch punktuelle Zugriffe auf einzelne Aspekte im
Leben und Werk Beethovens, Goethes und Hugos abgeldst, die weder beanspruchen,
fiir den >ganzen« Klassiker zu stehen, noch eine umfassende Giiltigkeit zu besitzen.

Diese Konsequenz sollte auch fiir den Gebrauch des Klassik-Begriffs selbst gezo-
gen und essenzialistische Bestimmungen verabschiedet werden. Wenn angenommen
wird, dass sklassisch< immer nur eine partikulare, d.h. in ihrem Geltungs- und Wir-
kungsbereich begrenzte Funktion bezeichnet, kann der Begriff wieder zum niitzlichen
Werkzeug zur Erforschung der Rezeptionsgeschichte werden.

- am 14.02.2026, 06:37:28.


https://doi.org/10.14361/9783839458440-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

