
9. Schluss

Die Frage, die am Anfang dieser Studie stand, ist so alt wie die Musik und die Lite-

ratur: Wie kommt es dazu, dass einige Autoren und Werke den kulturellen Wandel

überdauern, während andere in Vergessenheit geraten? Lange Zeit hat man versucht,

die Antwort auf diese Frage bei den Autoren und den Werken selbst zu suchen. Sie

lautete, überspitzt formuliert: Klassiker verdanken ihre Langlebigkeit der Einmaligkeit

ihres musikalischen bzw. schriftstellerischen Genies, das ihnen zeitlose Meisterwerke

inspirierte. Es bedeutet nicht, die Genialität Beethovens, Goethes und Hugos und die

Vorzüge ihrer Werke anzuzweifeln, wenn nun der Schluss gezogen wird, dass die in-

trinsischen Eigenschaften, die ihnen zugeschrieben wurden (und weiterhin werden),

kein hinreichender Grund sind, um ihre Permanenz zu erklären. Denn je nach histo-

rischem, (sozio-)kulturellem und diskursivem Kontext werden diese intrinsischen Ei-

genschaften anders bestimmt. Das belegt die Analyse der Klassikerfeiern des 20. Jahr-

hunderts.

Die Beethoven-, Goethe- und Hugojubiläen werden in der Zwischen- und Nach-

kriegszeit in den unterschiedlichsten nationalkulturellen und gesellschaftlichen Zu-

sammenhängen begangen. Doch die Gründe, die für das Gedenken angeführt werden,

sind jedes Mal andere. Zelebrieren die Franzosen 1927 in Beethoven einen Repräsentan-

ten universalistischer – also eigentlich französischer – Werte, sehen die Deutschen in

ihm die Inkarnation ihres nationalen Wesens. Es sind dieselben Werke, die zu dieser

Zeit in Bonn und in Paris erklingen, doch werden ihnen nahezu gegensätzliche Be-

deutungen verliehen. Ist Goethe einem Großteil der Intellektuellen 1949 ein Vorwand,

um einen gewissen Elitarismus zu pflegen, ist sein Name in breiten Rezipientenkrei-

sen synonym mit Hochkultur: Die einen suchen in seinen Schriften Argumente für die

Validität der eigenen Auffassung zu gesellschaftspolitischen Problemen, die anderen

nutzen sie als kulturelles Kapital oder zur Aufwertung von populärkulturellen (Medi-

en-)Formaten. Wird Hugo 1935 und 1952 von Schriftstellern und Kunstschaffenden als

überholter Romantiker und Idealist abgetan, dessen Ästhetik einer vergangenen Epo-

che angehöre, erklären ihn kommunistische Schriftsteller und Kulturfunktionäre zum

Realisten, der der zeitgenössischen Literaturproduktion Orientierung biete.

Die Liste der Beispiele ließe sich fast endlos fortführen. Festzuhalten ist, dass es

sich bei den Verwendungen stets um selektive Zugriffe auf das Leben und das Werk

https://doi.org/10.14361/9783839458440-012 - am 14.02.2026, 06:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


432 Klassikerfeiern

sowie zuweilen die Rezeptionsgeschichte des jeweiligen Klassikers handelt. Diese Zu-

griffe können mal mehr und mal weniger (bzw. gar nicht) der historischen Gestalt oder

der Intention des originalenWerks entsprechen.Doch ist dies nicht das Entscheidende.

Entscheidend ist vielmehr der Bedarf, aus dem sich die Funktionalisierung ergibt.

Betrachtet man ihre Biografien undWerke, aber auch die kunst-, ideen- und kultur-

geschichtlichen sowie sozialen und politischen Horizonte, in denen diese Werke ent-

stehen, sind Beethoven, Goethe und Hugo drei in vielen Hinsichten verschiedene Au-

toren. Diese Gegensätze können in der Rezeption ausgebaut werden, etwa, wenn es

darum geht, die eine Figur gegenüber der anderen vom ästhetischen, politischen oder

kulturellen Standpunkt aufzuwerten. Goethe der Deutsche wird Hugo dem Franzosen,

Beethoven der Revolutionär Goethe dem Konservativen gegenübergestellt usw.1 Im Ge-

brauch können die drei Figuren aber ebenso einander angeglichen werden, nämlich

dann, wenn ihnen in vergleichbaren Bedarfskonstellationen ähnliche Funktionen zu-

gewiesen werden. Denn es ist der Bedarf, der den Klassiker schafft, oder genauer: der

bestimmt, wie ein Klassiker präsentiert bzw., um auf die in dieser Studie gebrauchten

Terminologie zurückzugreifen, diskursiviert wird. Wichtiger als was gebraucht wird

(welcher Autor, welche Werke, welche Anekdoten) ist also, wozu es gebraucht wird.

Wie weit in manchen Fällen der Angleichungsprozess gehen kann, bezeugen die

Klassikerfeiern. In vergleichbaren Bedarfskonstellationen bestimmen stabile Klassiker-

modelle die Zugriffe auf die Autoren und ihre Werke. Sie geben durch Sprach- und

Deutungsmuster jeweils einen Frame vor, der das Sprechen über den Klassiker und

den Umgang mit ihm vorstrukturiert. Wenn Beethoven, Goethe oder Hugo anlässlich

ihrer Jubiläen in diese Modelle eingepasst werden, dann erscheinen sie zuweilen als

austauschbare Gestalten. Der Klassikergebrauch ist selten autark, er ist vielmehr vor

dem Hintergrund früherer oder alternativer Verwendungen zu verstehen. Dabei lohnt

es, neben der Aufeinanderfolge der Funktionalisierungen in der Rezeptionsgeschichte

eines einzelnen Klassikers die Phänomene gegenseitiger Profilierung zwischen unter-

schiedlichen Klassikern in den Blick zu nehmen. Goethe als Prototyp des Nationalklas-

sikers dient als Vorbild für Hugo als französischen Nationalklassiker oder Beethoven

als deutschen Nationalkomponisten; Beethoven als erster Universalklassiker prägt den

Umgang mit Goethe und Hugo als internationale Integrationsfiguren. Der Vergleich

bestätigt die Priorität der Funktion gegenüber der Auswahl der Klassikerfigur.

Schaut man also, wie genau Beethoven, Goethe und Hugo den kulturellen Wandel

überdauern, wird deutlich, dass das Zeitresistente – also das Klassische – nicht in ih-

nen, sondern um ihnen zu suchen ist: in der Staubwolke, die sie Calvino zufolge umgibt

und als Klassiker zu erkennen gibt. Ihre Langlebigkeit verdanken sie der Abfolge von

Einpassungen in sich wandelnde Bedarfskonstellationen, d.h. ihrer Polyfunktionalität.

In der Klassik-Forschung wird in der Regel davon ausgegangen, dass in den 1970er

Jahren ein »gewaltsamer Bruch«2 mit einer früheren, auf Politisierung und Monumen-

1 Zu Goethe und Beethoven als Gegensatzpaar vgl. Bettina Schlüter: Beethoven als Gegenbild Goe-

thes. Mediale Spezifik und politische Dimensionen der Monumentalisierung eines Komponisten,

in: Detlev Kopp, Hans-Martin Kruckis (Hg.): Goethe im Vormärz, Bielefeld 2004, 245-266.

2 Helmut Loos: Das Beethoven-Jahr 1970 [2001], in: E-Musik. Kunstreligion der Moderne. Beethoven

und andere Götter, Kassel 2017, 83-94, hier 94.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-012 - am 14.02.2026, 06:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Schluss 433

talisierung ausgerichteten Klassikerpraxis stattgefunden habe, der den Weg für einen

differenzierten, rationalisierten und entemotionalisierten Umgang mit Klassikern eb-

nete. Der Paradigmenwechsel wird oft als eine Konsequenz der ikonoklastischen Ansät-

ze von Künstlern wie Mauricio Kagel präsentiert, die zu dieser Zeit das Umstürzen der

ehemaligen Vorbilder demonstrativ inszenieren. Öfter noch wird er auf die Arbeiten

der Akteure der Klassik-Schelte zurückgeführt, die durch die Rekonstruktion der Re-

zeptionsgeschichte die Klassiker-›Mythen‹ und -›Legenden‹ endlich demaskiert hätten.

Die Vorstellung dieses Bruchs ist zu relativieren. Das distanziert-reflektierte Verhält-

nis, das den Umgang mit Klassikern am Ende des 20. Jahrhunderts prägt, ist als das

Ergebnis eines allmählichen Prozesses anzusehen, der in den 1920er Jahren einsetzt

und in der Abfolge der Klassikerfeiern zu beobachten ist.

Dem gesellschaftlichen Bedarf nach identitätsstiftenden und handlungsweisenden

Autoritäten entsprechend, gelingt es in den Gedenkjahren der Zwischenkriegszeit

Beethoven, Goethe und Hugo in verbindliche Vorstellungs- und Wertehorizonte einzu-

schreiben. Obwohl die Modellierungen der drei Figuren zu National-, Universal- oder

antifaschistischen Klassikern auf Selektions- und Auslassungsverfahren beruhen, sie

also stets partielle Zugriffe auf die Originale sind, beanspruchen sie eine Totalität zu

repräsentieren: Goethe als Nationalklassiker sei der ›ganze‹, ›wahre‹ Goethe; Hugo als

antifaschistischer und später kommunistischer Klassiker entspreche dem eigentlichen

Wesen des Schriftstellers. Mit diesem ganzheitlichen Anspruch korrespondiert die

Vorstellung einer umfassenden Geltung. Die Klassiker werden in weiten Wirkungs-

kreisen (›Nation‹, ›Menschheit‹) zu uneingeschränkten Autoritäten stilisiert, die in allen

gesellschaftlichen Anwendungsbereichen Gültigkeit besitzen würden. Metaphorisch

gesprochen: Klassiker gelten in der Zwischenkriegszeit als Allheilmittel.

Um die doppelte Ganzheitlichkeit des Klassikers zu sichern, wird im Rahmen der

Gedenkjahre versucht, die Vielfalt der Gebrauchsweisen zu reintegrieren: Das, was im

kulturpolitischen Diskurs behauptet wird, wird im Spezial- und/oder im Kunstdiskurs

gestützt und im Bildungs- und Breitendiskurs in weite Rezipientenkreise kommuni-

ziert. Indem eine Kontinuität zwischen den unterschiedlichen Formen des Klassiker-

diskurses hergestellt wird, kann einerseits die Kohärenz der Gesamterscheinung gesi-

chert werden, andererseits alternative Zugriffe, wenn nicht verhindert, so doch in ihrer

Wirkung abgeschwächt werden.

Ein Wandel vollzieht sich nach 1945. Zwar wird in der sowjetischen Einflusssphäre

noch an die alten Deutungsmodelle angeknüpft und den Klassikern eine handlungs-

weisende Funktion als antifaschistische Nationalhelden attestiert. In den westlichen

Demokratien aber münden die Versuche, Goethe, Hugo und Beethoven als National-

und Universalklassiker zu reaktivieren ins Unverbindliche. Das hat mit einem Wan-

del der Bedarfskonstellationen zu tun: Der Zusammenbruch des totalen Nationalstaats

lässt insbesondere in der BRD den Bedarf nach identitätsstiftenden Klassikern wegfal-

len. In der Zwischenkriegszeit hatten neue Bedarfskonstellationen allerdings noch zur

Herausbildung neuer Klassikermodelle geführt. Ein Beispiel ist das antifaschistische

Klassikermodell, das in den 1930er Jahren auf die sich formierende Einheitsfront re-

agierte und das Universalklassikermodell sowie das grand homme-Modell ablöste. Dass

nach 1945 keine neuen, auf Ganzheitlichkeit zielenden Formen des Klassikergebrauchs

mehr gepflegt werden, hat also noch andere Gründe.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-012 - am 14.02.2026, 06:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


434 Klassikerfeiern

Einer davon ist in der zunehmenden Autonomisierung der einzelnen Formen des

Klassikerdiskurses zu suchen. In den jeweiligen gesellschaftlichen Praxisbereichen ent-

stehen partikulare Zugriffe auf Beethoven, Goethe und Hugo, die oft im Widerspruch

zu den dominierenden Verwendungen stehen. Eine wichtige Rolle kommt hierbei dem

Breitendiskurs zu. Durch seine fragmentarische und daher höchst wandelbare Struk-

tur bildet er schon in der Zwischenkriegszeit einen Gegenpol zum kulturpolitischen

Diskurs, der den Klassiker als eine stabile und kohärente Totalität beansprucht. In der

Nachkriegszeit entwickeln sich die populärkulturellen Unterhaltungsformate zum Ort

der Reflexion des Klassikerstatus, die nicht nur das Phänomen der Polyfunktionali-

tät thematisieren, sondern auch die Funktionalisierungsmechanismen sichtbar wer-

den lassen. Trotz oder gerade wegen seines leichten Anspruchs, ist dem Klassiker-

Breitendiskurs also eine eigene Qualität als kritischer Metadiskurs über die Klassi-

kerpraxis zuzuschreiben. Er sollte dementsprechend nicht weiterhin als der Kometen-

schweif der Klassikerrezeption angesehen, sondern seine Funktion in Relation zu den

anderen Diskursformen ernst genommen werden.

Mit demMetadiskurs ist eine weitere Erklärung für den Rückgang der großen Klas-

sikermodelle in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts angesprochen: das wachsende

Bewusstsein um die Polyfunktionalität von Klassikern. Hier ist auf die Rolle der Mas-

senmedien hinzuweisen. Indem sie bereits in der Zwischenkriegszeit die in den jeweili-

gen Öffentlichkeitssphären geltenden Deutungsansätze transportieren, realisieren sie

das in vielen Gedenkreden beschworene Gemeinschaftserlebnis. Zugleich ermöglicht

aber die intensive Berichterstattung in den Gedenkjahren der tatsächlichen Vielfalt der

Klassikerpraxis und der Gleichzeitigkeit bzw. der raschen Abfolge konkurrierender Ver-

wendungen gewahr zu werden. Dass derselbe Klassiker synchron und diachron auf di-

vergierende, manchmal nahezu antithetische Weise gebraucht werden kann, wie die

zahlreichen Beiträge in Presse und Rundfunk bezeugen, lässt den Anspruch auf Deu-

tungshoheit in immer weiteren Kreisen zweifelhaft erscheinen.

Was 1927, 1932 und 1935 am Rande, insbesondere in Medien der intellektuellen

Selbstverständigung wie Zeitschriften artikuliert wird, wird nach 1945 zur Begleit-

erscheinung,wenn nicht zumkonstitutiven Teil der Klassikerpraxis. Indem imFunktio-

nalisierungsprozess selbst immer öfter auf die ›Gemachtheit‹ von Klassikerkonzepten

hingewiesen wird, wird die Polyfunktionalität internalisiert. Die holistischen Klas-

sikermodelle, die bis in die 1950er Jahre die Klassikerrezeption bestimmten, geraten

dadurch ins Wanken. Sie werden durch punktuelle Zugriffe auf einzelne Aspekte im

Leben und Werk Beethovens, Goethes und Hugos abgelöst, die weder beanspruchen,

für den ›ganzen‹ Klassiker zu stehen, noch eine umfassende Gültigkeit zu besitzen.

Diese Konsequenz sollte auch für den Gebrauch des Klassik-Begriffs selbst gezo-

gen und essenzialistische Bestimmungen verabschiedet werden. Wenn angenommen

wird, dass ›klassisch‹ immer nur eine partikulare, d.h. in ihrem Geltungs- und Wir-

kungsbereich begrenzte Funktion bezeichnet, kann der Begriff wieder zum nützlichen

Werkzeug zur Erforschung der Rezeptionsgeschichte werden.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-012 - am 14.02.2026, 06:37:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

