340

Alltag in der Moschee

plausible Erklirung fur Nachahmung. Allerdings muss auch angemerkt werden,
dass es sich dabei eigentlich um eine menschliche Eigenschaft handelt, die eher
unscharf erscheint (Czarniawska & Joerges 1996: 38). Czarniawska & Joerges schla-
gen deshalb auch vor, von Ideen zu sprechen, die sich verbreiten und institutio-
nellen Charakter gewinnen. Sie werden dann in den jeweils eigenen Kontext der
Organisationen wbersetzt und angepasst. Diese Herangehensweise an das Pro-
blem der Ahnlichkeit von Organisationen hat sich besonders bei der Analyse des
Tags der offenen Moschee als fruchtbar gezeigt, da sie Formen der Modifikation
und Adaption in den Fokus nimmt. Schliefilich konnte ich Strukturihnlichkei-
ten in den Moscheen aufgrund von Regulativen beobachten, vor allem was die
Vereinsstruktur, aber auch was Reprisentationsaufgaben und Erwartungen nach
interreligioser Vernetzung betrifft.

6.2 Aktivitaten als konstitutive Praxen

In der Konzeption Lows verstehe ich Riume als »institutionalisierte Figurationen
auf symbolischer und (...) materieller Basis, die das soziale Leben formen und die
im kulturellen Prozess hervorgebracht werden« (Low 2004: 46). Gerade am Raum
Moschee ldsst sich mit Lows Definition wunderbar zeigen, dass sie ein Produkt
eines kulturellen Prozesses und nicht beschrinkt auf einen physischen Ort ist.
Sie kann auch zu Festen auf Turnhallen ausgeweitet oder in ihrer kleinsten Form
auf einen Teppich reduziert werden. Das Gebiude der Moschee ist nicht »hei-
lig« in dem Sinne, dass es als physischer Ort geweiht wire. Betrachtet man das
Gebet, welches allen Praktiken voran diejenige ist, die eine Moschee am starks-
ten pragt, so begriindet sich mit Léws Raumverstindnis auch die Flexibilitit des
Umgangs mit dem Raum Moschee: Nicht in erster Linie der physische Raum ist
ausschlaggebend, sondern die rituellen Voraussetzungen und die Gemeinschaft
sind fir das gemeinsame Gebet notwendig. Eine Moschee und die Gemeinschaft
der Gliubigen im Gebet kann deshalb iiberall sein®, entsprechend dem iiberlie-
ferten Ausspruch des Propheten Mohammed: »Die ganze Welt ist eine Moscheex.
Die Beliebtheit reprisentativer Moscheebauten wie das des Islamischen Zentrums
Wien und des ImanZentrums Volketswil deuten allerdings auch auf die Relevanz
der Physis des Gebiudes hin.

Obschon das Gebet so bedeutend ist, liegen fiir die Schweiz und Osterreich
bislang keine Arbeiten dazu vor. Daher musste ich hier explorativ vorgehen. In
meinen Analysen hat sich gezeigt, dass es Faktoren gibt, die das gemeinsame

2 Die Kiinstlerin Azra Aksamija interpretiert mit ihrer sNomadic Mosque« die aus ihrer Sicht
kleinste Form der Moschee. Vgl. auch http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm, zu-
letzt gepriift 08.01.2018.

- am 13.02.2026, 15:49:23, A



http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

Gebet beeinflussen, obwohl der Ablauf des Gebetes weitgehend einheitlich und
standardisiert ist. Diese sind neben den religiésen Vorgaben, die sich von Rechts-
schule zu Rechtsschule (marginal) unterscheiden, vor allem mitgebrachte Tradi-
tionen, riumliche und geographische Faktoren beziiglich Lage und Ausstattung
der Moscheen sowie nationale Feiertagsregelungen. Wihrend ich bei den Min-
nern eine sehr pragmatische Herangehensweise beobachten konnte, die vor allem
auf die Pflichterfillung ausgerichtet ist, spielen bei den Frauen stirker tradierte
Verhaltensmuster und riumliche Faktoren eine Rolle dafiir, ob sie die Moschee
fiir das Gebet aufsuchen. Diese Faktoren werden allerdings mit dem Genera-
tionenwechsel und durch das Aufeinandertreffen von Frauen aus unterschied-
lichen Herkunftslindern zunehmend in Frage gestellt. Als Kristallisationspunkt
dieses Aushandlungsprozesses haben sich die multiethnischen Moscheen gezeigt,
in denen der Umgang mit der Geschlechtertrennung erst noch verhandelt werden
muss. Dies verdeutlicht beispielhaft, dass die institutionalisierte Praxis des Ge-
bets keine unverinderliche soziale Tatsache ist. Religiose Praxis wird durch ihre
Ausiibung reproduziert und dabei auch verindert. Ganz im Sinne einer »travel
of ideas« (Czarniawska & Joerges 1996) werden die Ideen von religioser Praxis in
den neuen Kontext der Moschee in der Schweiz oder in Osterreich iibersetzt und
adaptiert. Dies fithrt zu einer Weiterentwicklung der Idee des gemeinsamen Ge-
bets’. Hilfreich ist hier die relative Flexibilitit islamischer Vorgaben. Zudem hat
sich das Gebet als Akt der Reproduktion religioser Gemeinschaft in der Fremde
dargestellt.

Eine weiterer mafgeblicher Einflussfaktor zeigt sich in den nach wie vor weit-
gehend an ethnischen oder ideologischen Grenzen ausgerichteten Moscheen am
Freitagsgebet: Da es aus zeitlichen Griinden notwendig ist, die nichstgelegene
Moschee aufzusuchen, werden ethnische Moscheen dann regelmifiig zu multi-
ethnischen Moscheen. Hierin widerspiegelt sich die Situation der Musliminnen
und Muslime in der Schweiz und in Osterreich: Als Angehérige einer religidsen
Minderheit finden sie sich selbst in einer von kultureller Diversitit geprigten
religidsen Gemeinschaft wieder. Einige Moscheen reagieren darauf mit einer An-
passung der Predigtsprache auf Deutsch. Allerdings treten oft beim wichtigsten
Gebet der Woche die soziale Funktion des Moscheebesuchs und die Funktion der
Moschee als Ort religioser Unterweisung hinter der Pflichterfullung zuriick. Diese
werden in das Wochenende verlagert.

Neben dem Gebet habe ich als weitere wichtige Aktivitit der Moscheen die
Bildungsangebote untersucht. Der Koran- und Religionsunterricht fir Kinder und

3 Als vieldiskutiertes Ereignis muss in diesem Zusammenhang die neue Ibn-Rushd-Goethe-
Moschee in Berlin genannt werden, in der Manner und Frauen nebeneinander das Gebet
praktizieren und Frauen auch Vorbeterinnen fiir Mdnner sein konnen.

- am 13.02.2026, 15:49:23, A

34


https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342

Alltag in der Moschee

Jugendliche zihlt zu den zentralen Angeboten, die in allen von mir besuchten Mo-
scheen bereitgestellt werden. Fiir Erwachsene bestehen ebenfalls Angebote, wobei
diese meist nach Geschlechtern getrennt organisiert und durchgefithrt werden.
Zudem gibt es Kurse, die iiber religiése Themen hinausgehen und praktische,
gesellschaftliche und integrationsrelevante Themen abdecken.

Wie ich zeigen konnte, gibt es eine Tradition der Verbindung von Moscheen
und Bildungsangeboten. Thre besondere Bedeutung erschliefit sich jedoch nur,
wenn man den Kontext von Musliminnen und Muslimen als Angehérige einer
religiésen Minderheit beriicksichtigt. Was verdndert sich durch die Migration in
ein nicht mehrheitlich muslimisch geprigtes Land?

In a Muslim society there are places to pray, food is supposed to be halal, and
the calendar is in accord with religious celebrations (even in secular Turkey
and Tunisia). This does not of course mean that people are regular mosque-
goers, but it does mean that religious practice, casual or regular, is embedded
in social authority and does not need to be elaborated upon and justified by
the believer. Islam is part of the landscape. (Roy 2004: 152)

Eine Funktion von Religions- und Koranunterricht in der Moschee ist daran an-
schliefdend die, dass hier die Voraussetzungen fiir religiése Praxis sowie reli-
giés begriindete Werte und Normen gelehrt werden, weil sie nicht mehr ge-
sellschaftlich oder in der Familie vermittelt werden. Religiése Bildung wird von
A.-K. Nagel sogar als »Hauptantrieb fiir die Institutionalisierung religiéser Mi-
grantengemeinden« gesehen, die von dem Wunsch getragen wird, »den Kindern
ein »authentisches« Bild ihrer Herkunftskultur zu vermitteln« (A.-K. Nagel 2012a:
27). Moscheen werden dadurch zu Orten religioser und kultureller Sozialisation.
Der Koran und die Sunna zeigen sich dabei als iiber-kulturelle Richtschnur, auf
Grundlage derer Entscheidungskompetenz ausgebildet werden kann.

Der offentliche negative Islam-Diskurs hat Auswirkungen auf die religiose
Sozialisation der muslimischen Kinder und Jugendlichen und kann zu einer ver-
stirkten Auseinandersetzung mit dem Islam fithren. Von ihnen wird religise
Expertise verlangt und bislang implizite Uberzeugungen und Verhaltensweisen
miissen expliziert werden. So fungieren alltigliche Situationen, in denen Mus-
liminnen und Muslime auf ihren Glauben angesprochen werden, als »Krisenex-
perimente« im Sinne von Garfinkel (1973), durch die eine Explikation von Selbst-
verstindlichem erfolgt bzw. erzwungen wird. Diese Situationen konnen in den
Moscheen im Rahmen des Unterrichts diskutiert und aufgefangen werden, was
ich zwar nicht in allen, aber in der Mehrheit der Moscheen in meinem Sample
beobachten konnte.

Daraus folgt die zweite Funktion des Religionsunterrichts, nimlich seine Ver-
mittlerfunktion. Es findet eine Vermittlung zwischen den Eltern und den Kindern

- am 13.02.2026, 15:49:23, A



https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

statt, wenn es um die Fragen nach dem »richtigen Leben« in der Aufnahmegesell-
schaft geht. Es wird zwischen den Kindern und der Gesamtgesellschaft vermit-
telt in dem Sinne, dass Themen aus dem 6ffentlichen Diskurs aufgegriffen und
eine Ubersetzungshilfe geleistet wird. Diese Funktion beruht auf den Erwartun-
gen verschiedener Offentlichkeiten: Sie ist ein Eigenanspruch, der sich aus der
Tradition von Moscheen als Bildungseinrichtungen ergibt, und sie wird von der
muslimischen Offentlichkeit erwartet, um den Kindern die Moglichkeit religiéser
Bildung zu geben. Sie ist auch eine Erwartung der Gesamtgesellschaft, nimlich
wenn es um die integrationsrelevante Bildung und Extremismusprivention geht.

Aufgrund der Eigenverantwortlichkeit der Gliubigen vor Gott miissen sie sich
selbst in ihrem Glauben bemiithen, wofiir die Moschee ihnen die Voraussetzungen
vermittelt in dem Sinne, dass sie dort lernen konnen, was richtig und was falsch
ist. Weshalb gerade dieses »richtig und falsch« so bedeutsam ist, obwohl dem Is-
lam eine gewisse »Ambiguititstoleranz« (Bauer 2011) attestiert wird, kann auf ein
Bediirfnis nach Orthopraxie zuriickgefithrt werden, die aus der Minderheitenrolle
herrithrt. Naheliegend wire, dass die Migrationssituation oder auch ein bestimm-
tes Klientel ein gewisses Rezeptwissen verlangt. Schiffauer vermutet dahinter ein
Bediirfnis, die Kinder vor den Gefahren, die in der Mehrheitsgesellschaft lauern,
zu bewahren. In der Folge wurden die Moscheen fiir die erste Generation zu
einer Ersatzheimat und in dieser Situation bildete sich eine Religiositit heraus,
»die zu Ritualismus und Regelfetischismus tendiert« (Schiffauer 2009: 228). Mit
dem Generationenwandel diirften hier jedoch Verinderungen eintreten, die sich
in meinen Interviews in einer Erwartung einer dem Schulunterricht angepassten
Didaktik zeigte. Auch sprachliche Anpassungen sind notwendig, da die zweite
und dritte Generation der Moscheebesucherinnen und -besucher in der deut-
schen Sprache sozialisiert sind. Der von mir festgestellte normativ Isomorphis-
mus durch die Professionalisierung von Religionslehrerinnen mit einheitlichen
Standards und Lehrmaterial werte ich als eine Reaktion darauf.

Als dritte Aktivitit habe ich am Beispiel des Tags der offenen Moschee dffent-
lichkeitswirksame Veranstaltungen untersucht. Sie konnten vor allem als Strategien
identifiziert werden, auf den Islamdiskurs zu reagieren und damit Legitimitit
(wieder) herzustellen. Das erklirte Ziel ist es, Informationen iiber den Islam aus
erster Hand und ungefiltert weiterzugeben und damit auf die als falsch empfun-
denen medialen Berichte zu reagieren. Themen, anhand derer Legitimitit nach
auflen abgearbeitet wird, sind: die Rolle der Frau, die Verschlossenheit/Offenheit
muslimischer Gemeinden und die Inkompatibilitit des Islams mit westlichen De-
mokratien. Mit den Mitteln der Transparenz und Information wird versucht, dem
gesellschaftlichen Mythos der »unproblematischen« Religion zu entsprechen. Das
Islambild, das dabei konstruiert und reproduziert wird, orientiert sich an den
von Musliminnen und Muslimen so wahrgenommenen Inhalten des Diskurses
als Erwartungserwartung. Der Fokus auf Informationsweitergabe aufgrund als

- am 13.02.2026, 15:49:23, A

543


https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34k

Alltag in der Moschee

falsch empfundener Informationen hat wiederum zur Folge, dass Expertinnen
und Experten notwendig werden. Denn auch von muslimischer Seite soll keine
falsche Information weitergegeben werden. Dies setzt allerdings voraus, dass es
so etwas wie ein »richtiges« Islambild gibt, was wiederum einem dualistischen
Bild und einem ganzheitlichen und handlungsleitenden Verstindnis des Islam
folgt. Dadurch wird aber die Anwesenheit von normalen Gliaubigen und Mitglie-
dern nicht mehr notwendig oder ist dem Ziel gar abtriglich. Eine Entkoppelung
von Mitgliederinteressen und reprisentativen Aktivititen ist zu beobachten. Es
bilden sich Professionen wie Moscheefithrerinnen und -fithrer aus und die Mo-
scheefithrungen werden standardisiert. Dadurch werden sich die Moscheen im
organisationalen Feld dhnlich (normativer Isomorphismus).

Letztlich zeigt sich am Tag der offenen Moschee aber eher das Krisenma-
nagement der Moscheen im Angesicht eines bestimmten 6ffentlichen Diskurses,
indem ein genau umrissenes, gefiltertes Bild des Islam prisentiert wird, als dass
die Besucherinnen und Besucher an diesem Tag Menschen muslimischen Glau-
bens in der Schweiz und in Osterreich kennenlernen kénnten. Dass der Tag so
ginzlich von dem eigentlichen Tagesgeschift in der Moschee abgekoppelt ist,
der Kontaktort aber die Moschee ist, deutet auf einen potentiellen Konfliktherd
hin, wenn es um die Vereinbarkeit von internen und externen Erwartungen geht.
Durch die Entkoppelung von Strategien der Legitimation gegeniiber verschiede-
nen Publikumserwartungen, von Mitglieder- und Einflusslogik, wird versucht,
diesem Konflikt vorzubeugen. Die Kernfunktionen - allen voran das Gebet -
werden aufrechterhalten und damit die Legitimitit gegeniiber den muslimischen
Besucherinnen und Besuchern gewihrleistet. Gleichzeitig werden sie jedoch von
dem Event ausgeschlossen, da erwartet wird, dass durch ihre Anzahl die Teilneh-
menden an der Fithrung verschreckt werden konnten. Die Moscheefithrungen
erscheinen damit jedoch als Inszenierungen, als kiinstliche Situationen, die nur
wenig mit dem eigentlichen Betrieb in der Moschee zu tun haben.

Mit dem Veranstaltungsformat des Tags der offenen Tiir imitieren Moschee-
vereine schliefilich andere zivilgesellschaftliche Akteure oder 6ffentliche Institu-
tionen. Aus neo-institutionalistischer Perspektive sind Organisationen nicht ra-
tional, miissen sich aber nach aufien so geben als wiren sie es. Die Annahme,
mit erfolgreicher Kommunikation und Offentlichkeitsarbeit, also mit Transparenz
und Information, den Vorurteilen adiquat begegnen zu kénnen und diese abzu-
bauen, ist ein solcher rationaler Mythos. Die Veranstaltung dient dem Zweck der
Legitimationsgewinnung gegeniiber verschiedenen Offentlichkeiten, denn umso
weiter verbreitet eine Praxis ist, desto akzeptierter ist sie und desto grofer ist
letztlich ihre Legitimitit (vgl. Deephouse & Suchman 2008: 55). Schlieilich soll
die Legitimitat des Veranstaltungsformats auf die Organisation abfirben. Im vor-
liegenden Fall zeigt sich jedoch deutlich, dass diese Strategie nicht aufgeht: die
Besuchendenzahlen sind riickliufig, die kritischen Personen werden nicht er-

- am 13.02.2026, 15:49:23, A



https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

reicht und der gesellschaftliche Diskurs iiber den Islam wird aller Bemithungen
zum Trotz nach wie vor als negativ empfunden. Der Aufwind, den rechtspopu-
listische Parteien in Europa derzeit erfahren, verdeutlicht dies.

Die Tatsache, dass immer weniger Moscheen an der Veranstaltung teilneh-
men, konnte darauf hindeuten, dass sich der Mythos wandelt, d.h. dass die Stra-
tegie nicht mehr als rational angesehen wird. Eine andere, pessimistische Erkli-
rung wire, dass Moscheen aufgeben, in der organisationalen Umwelt, also in den
Gesellschaften der Schweiz und Osterreichs, nach Legitimitit zu suchen. Die in-
terreligiosen Aspekte des Tages konnten jedoch auf eine neue Strategie verweisen:
Im Rahmen interreligiéser Dialogaktivititen profitieren Muslime und Moscheen
von der Legitimitit christlicher Kirchen. Ein neuer Mythos kénnte daher sein,
dass Religionsgemeinschaften integrative Leistungen (siehe unten) vollbringen
und zu diesem Zweck zusammenarbeiten. Entsprechend kommt Tezcan zu dem
Ergebnis, dass iiber das Thema der Integration der Muslime christliche und mus-
limische Religionsgemeinschaften ihre gesellschaftliche Relevanz unterstreichen
(Tezcan 2008). Diese Entwicklungen sind daher weiter zu beobachten.

6.3 Moscheen im Balanceakt zwischen Mitgliedererwartungen und
gesellschaftlichem Einfluss

Wie sich gezeigt hat, miissen Moscheen im Rahmen ihrer Aktivititen verschie-
dene Erwartungen ausbalancieren. Theoretisch lassen sich diese sowohl mit dem
Konzept der Mitglieder- und Einflusslogik (vgl. Streeck 1987; Schmitter & Streeck
1981) als auch mit den drei Dimensionen von Institutionen nach Scott (2014) er-
schlieRen. Scott unterscheidet regulative, normative und kulturell-kognitive Ele-
mente, welche ich in Anlehnung an Rosenow-Williams (2012) in die Kategorien
Erwartungen durch »Regulative«, durch die »Gesamtgesellschaft« und durch die
»muslimische Zielgruppe« iibersetzt habe. Diese Publikumsrollen (vgl. Stichweh
2005) fungieren als Erwartungsgruppen, die sich jedoch in der Untersuchung
nicht als abgeschlossene Entititen gezeigt haben, sondern sich iiberschneiden
kénnen. Die Uberschneidungen sowie meine Annahmen und Fragen aus Kapitel
3 werden im Folgenden thematisiert.

6.3.1 Staatliche Requlative

Auf der Ebene der Regulative hat sich gezeigt, dass sich die Vereinsverfasstheit
der Moscheen als best practice im organisationalen Feld der Moscheen etabliert
hat und sich die Moscheen dadurch &dhnlich werden. Dies kann einerseits auf
mimetische Isomorphie aufgrund von Unsicherheit zuriickgefithrt werden, ande-
rerseits aber auch auf erzwungene Isomorphie, da kaum Alternativen bestehen,

- am 13.02.2026, 15:48:23.

545


https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

