
340 Alltag in der Moschee

plausible Erklärung für Nachahmung. Allerdings muss auch angemerkt werden,

dass es sich dabei eigentlich um eine menschliche Eigenschaft handelt, die eher

unscharf erscheint (Czarniawska & Joerges 1996: 38). Czarniawska & Joerges schla-

gen deshalb auch vor, von Ideen zu sprechen, die sich verbreiten und institutio-

nellen Charakter gewinnen. Sie werden dann in den jeweils eigenen Kontext der

Organisationen übersetzt und angepasst. Diese Herangehensweise an das Pro-

blem der Ähnlichkeit von Organisationen hat sich besonders bei der Analyse des

Tags der offenen Moschee als fruchtbar gezeigt, da sie Formen der Modifikation

und Adaption in den Fokus nimmt. Schließlich konnte ich Strukturähnlichkei-

ten in den Moscheen aufgrund von Regulativen beobachten, vor allem was die

Vereinsstruktur, aber auch was Repräsentationsaufgaben und Erwartungen nach

interreligiöser Vernetzung betrifft.

6.2 Aktivitäten als konstitutive Praxen

In der Konzeption Löws verstehe ich Räume als »institutionalisierte Figurationen

auf symbolischer und (...) materieller Basis, die das soziale Leben formen und die

im kulturellen Prozess hervorgebracht werden« (Löw 2004: 46). Gerade am Raum

Moschee lässt sich mit Löws Definition wunderbar zeigen, dass sie ein Produkt

eines kulturellen Prozesses und nicht beschränkt auf einen physischen Ort ist.

Sie kann auch zu Festen auf Turnhallen ausgeweitet oder in ihrer kleinsten Form

auf einen Teppich reduziert werden. Das Gebäude der Moschee ist nicht »hei-

lig« in dem Sinne, dass es als physischer Ort geweiht wäre. Betrachtet man das

Gebet, welches allen Praktiken voran diejenige ist, die eine Moschee am stärks-

ten prägt, so begründet sich mit Löws Raumverständnis auch die Flexibilität des

Umgangs mit dem Raum Moschee: Nicht in erster Linie der physische Raum ist

ausschlaggebend, sondern die rituellen Voraussetzungen und die Gemeinschaft

sind für das gemeinsame Gebet notwendig. Eine Moschee und die Gemeinschaft

der Gläubigen im Gebet kann deshalb überall sein2, entsprechend dem überlie-

ferten Ausspruch des Propheten Mohammed: »Die ganze Welt ist eine Moschee«.

Die Beliebtheit repräsentativer Moscheebauten wie das des Islamischen Zentrums

Wien und des ImanZentrums Volketswil deuten allerdings auch auf die Relevanz

der Physis des Gebäudes hin.

Obschon das Gebet so bedeutend ist, liegen für die Schweiz und Österreich

bislang keine Arbeiten dazu vor. Daher musste ich hier explorativ vorgehen. In

meinen Analysen hat sich gezeigt, dass es Faktoren gibt, die das gemeinsame

2 Die Künstlerin Azra Aksamija interpretiert mit ihrer »Nomadic Mosque« die aus ihrer Sicht

kleinste Form der Moschee. Vgl. auch http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm, zu-

letzt geprüft 08.01.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026 - am 13.02.2026, 15:49:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 341

Gebet beeinflussen, obwohl der Ablauf des Gebetes weitgehend einheitlich und

standardisiert ist. Diese sind neben den religiösen Vorgaben, die sich von Rechts-

schule zu Rechtsschule (marginal) unterscheiden, vor allem mitgebrachte Tradi-

tionen, räumliche und geographische Faktoren bezüglich Lage und Ausstattung

der Moscheen sowie nationale Feiertagsregelungen. Während ich bei den Män-

nern eine sehr pragmatische Herangehensweise beobachten konnte, die vor allem

auf die Pflichterfüllung ausgerichtet ist, spielen bei den Frauen stärker tradierte

Verhaltensmuster und räumliche Faktoren eine Rolle dafür, ob sie die Moschee

für das Gebet aufsuchen. Diese Faktoren werden allerdings mit dem Genera-

tionenwechsel und durch das Aufeinandertreffen von Frauen aus unterschied-

lichen Herkunftsländern zunehmend in Frage gestellt. Als Kristallisationspunkt

dieses Aushandlungsprozesses haben sich die multiethnischen Moscheen gezeigt,

in denen der Umgang mit der Geschlechtertrennung erst noch verhandelt werden

muss. Dies verdeutlicht beispielhaft, dass die institutionalisierte Praxis des Ge-

bets keine unveränderliche soziale Tatsache ist. Religiöse Praxis wird durch ihre

Ausübung reproduziert und dabei auch verändert. Ganz im Sinne einer »travel

of ideas« (Czarniawska & Joerges 1996) werden die Ideen von religiöser Praxis in

den neuen Kontext der Moschee in der Schweiz oder in Österreich übersetzt und

adaptiert. Dies führt zu einer Weiterentwicklung der Idee des gemeinsamen Ge-

bets3. Hilfreich ist hier die relative Flexibilität islamischer Vorgaben. Zudem hat

sich das Gebet als Akt der Reproduktion religiöser Gemeinschaft in der Fremde

dargestellt.

Eine weiterer maßgeblicher Einflussfaktor zeigt sich in den nach wie vor weit-

gehend an ethnischen oder ideologischen Grenzen ausgerichteten Moscheen am

Freitagsgebet: Da es aus zeitlichen Gründen notwendig ist, die nächstgelegene

Moschee aufzusuchen, werden ethnische Moscheen dann regelmäßig zu multi-

ethnischen Moscheen. Hierin widerspiegelt sich die Situation der Musliminnen

und Muslime in der Schweiz und in Österreich: Als Angehörige einer religiösen

Minderheit finden sie sich selbst in einer von kultureller Diversität geprägten

religiösen Gemeinschaft wieder. Einige Moscheen reagieren darauf mit einer An-

passung der Predigtsprache auf Deutsch. Allerdings treten oft beim wichtigsten

Gebet der Woche die soziale Funktion des Moscheebesuchs und die Funktion der

Moschee als Ort religiöser Unterweisung hinter der Pflichterfüllung zurück. Diese

werden in das Wochenende verlagert.

Neben dem Gebet habe ich als weitere wichtige Aktivität der Moscheen die

Bildungsangebote untersucht. Der Koran- und Religionsunterricht für Kinder und

3 Als vieldiskutiertes Ereignis muss in diesem Zusammenhang die neue Ibn-Rushd-Goethe-

Moschee in Berlin genannt werden, in der Männer und Frauen nebeneinander das Gebet

praktizieren und Frauen auch Vorbeterinnen für Männer sein können.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026 - am 13.02.2026, 15:49:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 Alltag in der Moschee

Jugendliche zählt zu den zentralen Angeboten, die in allen von mir besuchten Mo-

scheen bereitgestellt werden. Für Erwachsene bestehen ebenfalls Angebote, wobei

diese meist nach Geschlechtern getrennt organisiert und durchgeführt werden.

Zudem gibt es Kurse, die über religiöse Themen hinausgehen und praktische,

gesellschaftliche und integrationsrelevante Themen abdecken.

Wie ich zeigen konnte, gibt es eine Tradition der Verbindung von Moscheen

und Bildungsangeboten. Ihre besondere Bedeutung erschließt sich jedoch nur,

wenn man den Kontext von Musliminnen und Muslimen als Angehörige einer

religiösen Minderheit berücksichtigt. Was verändert sich durch die Migration in

ein nicht mehrheitlich muslimisch geprägtes Land?

In a Muslim society there are places to pray, food is supposed to be halal, and

the calendar is in accord with religious celebrations (even in secular Turkey

and Tunisia). This does not of course mean that people are regular mosque-

goers, but it does mean that religious practice, casual or regular, is embedded

in social authority and does not need to be elaborated upon and justified by

the believer. Islam is part of the landscape. (Roy 2004: 152)

Eine Funktion von Religions- und Koranunterricht in der Moschee ist daran an-

schließend die, dass hier die Voraussetzungen für religiöse Praxis sowie reli-

giös begründete Werte und Normen gelehrt werden, weil sie nicht mehr ge-

sellschaftlich oder in der Familie vermittelt werden. Religiöse Bildung wird von

A.-K. Nagel sogar als »Hauptantrieb für die Institutionalisierung religiöser Mi-

grantengemeinden« gesehen, die von dem Wunsch getragen wird, »den Kindern

ein ›authentisches‹ Bild ihrer Herkunftskultur zu vermitteln« (A.-K. Nagel 2012a:

27). Moscheen werden dadurch zu Orten religiöser und kultureller Sozialisation.

Der Koran und die Sunna zeigen sich dabei als über-kulturelle Richtschnur, auf

Grundlage derer Entscheidungskompetenz ausgebildet werden kann.

Der öffentliche negative Islam-Diskurs hat Auswirkungen auf die religiöse

Sozialisation der muslimischen Kinder und Jugendlichen und kann zu einer ver-

stärkten Auseinandersetzung mit dem Islam führen. Von ihnen wird religiöse

Expertise verlangt und bislang implizite Überzeugungen und Verhaltensweisen

müssen expliziert werden. So fungieren alltägliche Situationen, in denen Mus-

liminnen und Muslime auf ihren Glauben angesprochen werden, als »Krisenex-

perimente« im Sinne von Garfinkel (1973), durch die eine Explikation von Selbst-

verständlichem erfolgt bzw. erzwungen wird. Diese Situationen können in den

Moscheen im Rahmen des Unterrichts diskutiert und aufgefangen werden, was

ich zwar nicht in allen, aber in der Mehrheit der Moscheen in meinem Sample

beobachten konnte.

Daraus folgt die zweite Funktion des Religionsunterrichts, nämlich seine Ver-

mittlerfunktion. Es findet eine Vermittlung zwischen den Eltern und den Kindern

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026 - am 13.02.2026, 15:49:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 343

statt, wenn es um die Fragen nach dem »richtigen Leben« in der Aufnahmegesell-

schaft geht. Es wird zwischen den Kindern und der Gesamtgesellschaft vermit-

telt in dem Sinne, dass Themen aus dem öffentlichen Diskurs aufgegriffen und

eine Übersetzungshilfe geleistet wird. Diese Funktion beruht auf den Erwartun-

gen verschiedener Öffentlichkeiten: Sie ist ein Eigenanspruch, der sich aus der

Tradition von Moscheen als Bildungseinrichtungen ergibt, und sie wird von der

muslimischen Öffentlichkeit erwartet, um den Kindern die Möglichkeit religiöser

Bildung zu geben. Sie ist auch eine Erwartung der Gesamtgesellschaft, nämlich

wenn es um die integrationsrelevante Bildung und Extremismusprävention geht.

Aufgrund der Eigenverantwortlichkeit der Gläubigen vor Gott müssen sie sich

selbst in ihrem Glauben bemühen, wofür die Moschee ihnen die Voraussetzungen

vermittelt in dem Sinne, dass sie dort lernen können, was richtig und was falsch

ist. Weshalb gerade dieses »richtig und falsch« so bedeutsam ist, obwohl dem Is-

lam eine gewisse »Ambiguitätstoleranz« (Bauer 2011) attestiert wird, kann auf ein

Bedürfnis nach Orthopraxie zurückgeführt werden, die aus der Minderheitenrolle

herrührt. Naheliegend wäre, dass die Migrationssituation oder auch ein bestimm-

tes Klientel ein gewisses Rezeptwissen verlangt. Schiffauer vermutet dahinter ein

Bedürfnis, die Kinder vor den Gefahren, die in der Mehrheitsgesellschaft lauern,

zu bewahren. In der Folge wurden die Moscheen für die erste Generation zu

einer Ersatzheimat und in dieser Situation bildete sich eine Religiosität heraus,

»die zu Ritualismus und Regelfetischismus tendiert« (Schiffauer 2009: 228). Mit

dem Generationenwandel dürften hier jedoch Veränderungen eintreten, die sich

in meinen Interviews in einer Erwartung einer dem Schulunterricht angepassten

Didaktik zeigte. Auch sprachliche Anpassungen sind notwendig, da die zweite

und dritte Generation der Moscheebesucherinnen und -besucher in der deut-

schen Sprache sozialisiert sind. Der von mir festgestellte normativ Isomorphis-

mus durch die Professionalisierung von Religionslehrerinnen mit einheitlichen

Standards und Lehrmaterial werte ich als eine Reaktion darauf.

Als dritte Aktivität habe ich am Beispiel des Tags der offenen Moschee öffent-

lichkeitswirksame Veranstaltungen untersucht. Sie konnten vor allem als Strategien

identifiziert werden, auf den Islamdiskurs zu reagieren und damit Legitimität

(wieder) herzustellen. Das erklärte Ziel ist es, Informationen über den Islam aus

erster Hand und ungefiltert weiterzugeben und damit auf die als falsch empfun-

denen medialen Berichte zu reagieren. Themen, anhand derer Legitimität nach

außen abgearbeitet wird, sind: die Rolle der Frau, die Verschlossenheit/Offenheit

muslimischer Gemeinden und die Inkompatibilität des Islams mit westlichen De-

mokratien. Mit den Mitteln der Transparenz und Information wird versucht, dem

gesellschaftlichen Mythos der »unproblematischen« Religion zu entsprechen. Das

Islambild, das dabei konstruiert und reproduziert wird, orientiert sich an den

von Musliminnen und Muslimen so wahrgenommenen Inhalten des Diskurses

als Erwartungserwartung. Der Fokus auf Informationsweitergabe aufgrund als

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026 - am 13.02.2026, 15:49:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344 Alltag in der Moschee

falsch empfundener Informationen hat wiederum zur Folge, dass Expertinnen

und Experten notwendig werden. Denn auch von muslimischer Seite soll keine

falsche Information weitergegeben werden. Dies setzt allerdings voraus, dass es

so etwas wie ein »richtiges« Islambild gibt, was wiederum einem dualistischen

Bild und einem ganzheitlichen und handlungsleitenden Verständnis des Islam

folgt. Dadurch wird aber die Anwesenheit von normalen Gläubigen und Mitglie-

dern nicht mehr notwendig oder ist dem Ziel gar abträglich. Eine Entkoppelung

von Mitgliederinteressen und repräsentativen Aktivitäten ist zu beobachten. Es

bilden sich Professionen wie Moscheeführerinnen und -führer aus und die Mo-

scheeführungen werden standardisiert. Dadurch werden sich die Moscheen im

organisationalen Feld ähnlich (normativer Isomorphismus).

Letztlich zeigt sich am Tag der offenen Moschee aber eher das Krisenma-

nagement der Moscheen im Angesicht eines bestimmten öffentlichen Diskurses,

indem ein genau umrissenes, gefiltertes Bild des Islam präsentiert wird, als dass

die Besucherinnen und Besucher an diesem Tag Menschen muslimischen Glau-

bens in der Schweiz und in Österreich kennenlernen könnten. Dass der Tag so

gänzlich von dem eigentlichen Tagesgeschäft in der Moschee abgekoppelt ist,

der Kontaktort aber die Moschee ist, deutet auf einen potentiellen Konfliktherd

hin, wenn es um die Vereinbarkeit von internen und externen Erwartungen geht.

Durch die Entkoppelung von Strategien der Legitimation gegenüber verschiede-

nen Publikumserwartungen, von Mitglieder- und Einflusslogik, wird versucht,

diesem Konflikt vorzubeugen. Die Kernfunktionen – allen voran das Gebet –

werden aufrechterhalten und damit die Legitimität gegenüber den muslimischen

Besucherinnen und Besuchern gewährleistet. Gleichzeitig werden sie jedoch von

dem Event ausgeschlossen, da erwartet wird, dass durch ihre Anzahl die Teilneh-

menden an der Führung verschreckt werden könnten. Die Moscheeführungen

erscheinen damit jedoch als Inszenierungen, als künstliche Situationen, die nur

wenig mit dem eigentlichen Betrieb in der Moschee zu tun haben.

Mit dem Veranstaltungsformat des Tags der offenen Tür imitieren Moschee-

vereine schließlich andere zivilgesellschaftliche Akteure oder öffentliche Institu-

tionen. Aus neo-institutionalistischer Perspektive sind Organisationen nicht ra-

tional, müssen sich aber nach außen so geben als wären sie es. Die Annahme,

mit erfolgreicher Kommunikation und Öffentlichkeitsarbeit, also mit Transparenz

und Information, den Vorurteilen adäquat begegnen zu können und diese abzu-

bauen, ist ein solcher rationaler Mythos. Die Veranstaltung dient dem Zweck der

Legitimationsgewinnung gegenüber verschiedenen Öffentlichkeiten, denn umso

weiter verbreitet eine Praxis ist, desto akzeptierter ist sie und desto größer ist

letztlich ihre Legitimität (vgl. Deephouse & Suchman 2008: 55). Schließlich soll

die Legitimität des Veranstaltungsformats auf die Organisation abfärben. Im vor-

liegenden Fall zeigt sich jedoch deutlich, dass diese Strategie nicht aufgeht: die

Besuchendenzahlen sind rückläufig, die kritischen Personen werden nicht er-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026 - am 13.02.2026, 15:49:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 345

reicht und der gesellschaftliche Diskurs über den Islam wird aller Bemühungen

zum Trotz nach wie vor als negativ empfunden. Der Aufwind, den rechtspopu-

listische Parteien in Europa derzeit erfahren, verdeutlicht dies.

Die Tatsache, dass immer weniger Moscheen an der Veranstaltung teilneh-

men, könnte darauf hindeuten, dass sich der Mythos wandelt, d.h. dass die Stra-

tegie nicht mehr als rational angesehen wird. Eine andere, pessimistische Erklä-

rung wäre, dass Moscheen aufgeben, in der organisationalen Umwelt, also in den

Gesellschaften der Schweiz und Österreichs, nach Legitimität zu suchen. Die in-

terreligiösen Aspekte des Tages könnten jedoch auf eine neue Strategie verweisen:

Im Rahmen interreligiöser Dialogaktivitäten profitieren Muslime und Moscheen

von der Legitimität christlicher Kirchen. Ein neuer Mythos könnte daher sein,

dass Religionsgemeinschaften integrative Leistungen (siehe unten) vollbringen

und zu diesem Zweck zusammenarbeiten. Entsprechend kommt Tezcan zu dem

Ergebnis, dass über das Thema der Integration der Muslime christliche und mus-

limische Religionsgemeinschaften ihre gesellschaftliche Relevanz unterstreichen

(Tezcan 2008). Diese Entwicklungen sind daher weiter zu beobachten.

6.3 Moscheen im Balanceakt zwischen Mitgliedererwartungen und
gesellschaftlichem Einfluss

Wie sich gezeigt hat, müssen Moscheen im Rahmen ihrer Aktivitäten verschie-

dene Erwartungen ausbalancieren. Theoretisch lassen sich diese sowohl mit dem

Konzept der Mitglieder- und Einflusslogik (vgl. Streeck 1987; Schmitter & Streeck

1981) als auch mit den drei Dimensionen von Institutionen nach Scott (2014) er-

schließen. Scott unterscheidet regulative, normative und kulturell-kognitive Ele-

mente, welche ich in Anlehnung an Rosenow-Williams (2012) in die Kategorien

Erwartungen durch »Regulative«, durch die »Gesamtgesellschaft« und durch die

»muslimische Zielgruppe« übersetzt habe. Diese Publikumsrollen (vgl. Stichweh

2005) fungieren als Erwartungsgruppen, die sich jedoch in der Untersuchung

nicht als abgeschlossene Entitäten gezeigt haben, sondern sich überschneiden

können. Die Überschneidungen sowie meine Annahmen und Fragen aus Kapitel

3 werden im Folgenden thematisiert.

6.3.1 Staatliche Regulative

Auf der Ebene der Regulative hat sich gezeigt, dass sich die Vereinsverfasstheit

der Moscheen als best practice im organisationalen Feld der Moscheen etabliert

hat und sich die Moscheen dadurch ähnlich werden. Dies kann einerseits auf

mimetische Isomorphie aufgrund von Unsicherheit zurückgeführt werden, ande-

rerseits aber auch auf erzwungene Isomorphie, da kaum Alternativen bestehen,

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026 - am 13.02.2026, 15:49:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

