
 

zfwu 5/2 (2004), 199-207 199 

Naturschutz und Freiheit 
Die entwicklungspolitische Wirtschaftsethik von A. Sen als Orientierung 
normativer Umweltökonomik 

FABIAN SCHOLTES* 

Vorstellung eines Dissertationsprojektes 

1. Anliegen, konzeptioneller Bezug und Vorgehensweise des Projekts 
Anliegen und forschungsleitendes Interesse des hier vorgestellten Dissertationsprojek-
tes ist eine Naturschutzbegründung, die normative Umweltökonomik orientieren soll. 
Es geht darum, warum (und in welchem Umfang, in welcher Weise) umweltökonomi-
sches Kalkül nichtmenschliche Natur wertschätzen und bei der Bewertung und Steue-
rung des Wirtschaftens berücksichtigen soll, wenn der zentrale normative Bezugs-
punkt in einem bestimmten Verständnis menschlicher Freiheit besteht.  
Dieses Anliegen ist aus einer ursprünglich allgemeineren Fragestellung erwachsen: Am 
Anfang stand die Überlegung, welche normativen Aussagen aus der zunächst entwick-
lungspolitisch ausgerichteten Wirtschaftsethik des indischen Ökonomen Amartya K. 
Sen – bekannt als capability approach und unter dem Titel seines opus magnum: Develop-
ment as Freedom – mit Blick auf Natur und den ökonomischen Umgang mit ihr abgelei-
tet werden können. 
Auf den folgenden Seiten stelle ich zunächst als Grundthese eine Kritik an der Um-
weltökonomik vor, die sich auf den Wohlfahrtsbegriff der mainstream-Ökonomik be-
zieht. Ihre praktische Relevanz wird in der Dissertation mit einem Fallbeispiel, der 
brasilianischen Regenwaldpolitik1, deutlich gemacht.  
Anschließend entwickle ich die im Dissertationsprojekt vorgenommene Lesart von 
Sens Konzeption. Aus verschiedenen Grundannahmen kann dann der integriert natur- 
und wirtschaftsethische Ansatz zur Begründung von Naturerhalt abgeleitet werden. 
Dieser wird kurz in der Hinsicht konkretisiert, an welchen Prinzipien Umweltökono-
mik ausgerichtet sein sollte. 

________________________ 
*  Fabian Scholtes, Abteilung VWL, insbesondere Finanzwissenschaft und Umweltpolitik, Melanch-

thonstr. 30, 72074 Tübingen, Tel.: 07071-297-4912, E-Mail: fabian.scholtes@uni-tuebingen.de, For-
schungsschwerpunkte: Umweltökonomik, Wirtschaftsethik, Kulturphilosophie und Interkulturelle 
Ethik. 

1  Es geht hierbei um den Widerspruch zwischen traditioneller, wachstumsorientierter Inkorporations-
politik (und der damit verbundenen Waldvernichtung) und Walderhaltungspolitik: Weil sich beide auf 
einen nicht weiter konkretisierten Begriff von Entwicklung berufen, können sie nicht sinnvoll gegen-
einander in Stellung gebracht werden. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199


 

200  

In der Dissertation wird außerdem mithilfe von Sens Verständnis imperfekter Obliga-
tionen2, hier resultierend aus den Wertbegriffen der Solidarität und der Verantwor-
tung, die wechselseitige Verpflichtung zum Naturschutz als mit der Konzeption von 
Sen einhergehend begründet. 

2. Wohlfahrt als normative Referenz der Umweltökonomik 
Der evaluative Bezugspunkt der modernen Umweltökonomik – jener Teildisziplin, die 
über die Bewertung von Naturgütern deren Integration in das einzel- oder gesamtwirt-
schaftliche Effizienzkalkül versucht – liegt im Begriff der Wohlfahrt. Dieser wird all-
gemein als Aggregat realisierter Nutzengrößen konzipiert und wurde in der älteren, 
klassisch-utilitaristisch3 geprägten Wohlfahrtsökonomik mit mentalen Zuständen wie 
Glück, Lust o. ä. inhaltlich bestimmt. Seit dem Übergang zur moderneren, paretiani-
schen Wohlfahrtsökonomik hingegen (vgl. Söllner 2001: 130 ff.) wird der Begriff un-
terbestimmt gehalten (ähnlich Weikard 1999: 26): Wohlfahrt bzw. Nutzen resultiert 
demzufolge aus dem als präferenzgeleitet unterstellten Wahlverhalten der Individuen, 
wird also erst ex post konkretisiert. Hierdurch kann aber nicht mehr substantiell be-
gründet werden, warum Menschen dies oder jenes gewählt haben: Sie verhalten sich 
gemäß dieser ökonomischen Beschreibung unter den gegebenen Umständen so, als ob 
sie ihren Nutzen zu maximieren versuchten – worin auch immer dieser besteht. Er-
klärt wird das Verhalten im Grunde gar nicht mehr, sobald die wirksamen Präferenzen 
als gegeben vorausgesetzt werden: Eine Option wird präferiert, weil sie präferiert wird. 
Das sie motivierende Resultat der Handlung – das, wofür sie vollzogen wurde – bleibt 
in dieser Perspektive dem Individuum innerlich und subjektiv. 
Diese letztlich tautologische (Söllner 2001: 69) Konzeption ist einerseits als methodo-
logisch motiviert zu sehen: Durch den Verzicht auf eine inhaltliche Bestimmung des 
Nutzens kann das handlungstheoretische Modell des Eigennutz verfolgenden ökono-
mischen Akteurs auch dann aufrechterhalten werden, wenn Verhaltensweisen aus der 
Beobachterperspektive zunächst als „unnütz“ erscheinen: Sie wurden eben präferiert.  
Für meine Frage nach der normativen Orientierung der Umweltökonomik am Wohl-
fahrtsbegriff – Umwelt bzw. Natur wird anhand ihres (durchaus umfassend gedach-
ten, vgl. Weimann 1999: 23) Beitrags zur Wohlfahrt der Gesellschaft bewertet – ist 
jedoch der politisch-ethische Grund bedeutender: Dass Menschen durch ihre Wahl-
handlungen den formalen Wohlfahrtsbegriff ex post inhaltlich bestimmen, wird bei-
spielsweise mit dem Begriff der Konsumentenfreiheit in liberaler Tradition normativ 
postuliert. Hier sei dahingestellt, ob dies politisch-liberal um der Freiheit selbst willen 
oder wirtschaftsliberal wegen ihrer unterstellten Funktionalität für das (individuell und 

________________________ 
2  Sen verteidigt (in Anlehnung an Kant, Sen 1999: 230) die Idee universeller Menschenrechte gegen-

über der Kritik, dass Rechte ihnen gegenüberstehende Pflichten (und deren Träger) benötigten: 
„While it is not the specific duty of any given individual to make sure that the person has her rights 
fulfilled, the claims can be generally addressed to all those who are in a position to help.“ Dass ein 
Recht als solches besteht, hängt demnach nicht davon ab, dass seine Gewährleistung perfekt einem 
Pflichtenträger zurechenbar ist.  

3  Damit ist nicht die klassische Wirtschaftstheorie etwa von A. Smith gemeint, wo mit dem materiellen 
Begriff Wealth die Zielsetzung des Wirtschaftens noch wesentlich substanzieller konzipiert war.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199


 

zfwu 5/2 (2004), 199-207 201 

kollektiv) wohlfahrtsmaximal interpretierte freie Agieren der Individuen getan wird.4 
Auch soll an dieser Stelle nicht die grundsätzliche Sicht kritisiert werden, dass es – 
unter Wahrung dieser Freiheit für alle gleichermaßen – jemandes eigene Sache sein 
sollte, für welches Ergebnis (Glück, Lust o. ä.) er etwas wählt. 
Mit Blick jedoch auf die spezifische Situation, dass die Ökonomie einer Gesellschaft in 
ihrem Umgang mit Natur die Möglichkeiten des Wirtschaftens anderer Gesellschaften 
unweigerlich betrifft, ist diese programmatische Unterbestimmtheit des Wohlfahrts-
begriffs kritisch zu sehen: Als Gründe dafür, weswegen eine Person etwa das Nicht-
vorhandensein früher existierender Naturgüter akzeptieren sollte, wären eben nur jene 
den Individuen innerlich verbleibenden, subjektiven Resultate des Verfolgens von 
kontingenten (möglichen, aber nicht notwendigen) Präferenzen anzugeben, welche die 
anderen, die Betroffenen, möglicherweise selbst gar nicht haben. Und mit welchem 
Plausibilitätsanspruch sollte unterstellt werden, dass zeitlich oder räumlich weit ent-
fernte Gesellschaften aufgrund ihrer jeweiligen kulturellen Sinnzusammenhänge nicht 
auf ganz andere Weise außermenschlicher Natur Wert und Bedeutung beimessen? Die 
These, von der die weitere Argumentation ausgeht, lautet mithin:  
Wohlfahrt, wie sie in der modernen Ökonomik konzipiert ist, stellt eine unbefriedi-
gende normative Orientierung des Wirtschaftens dar. Denn sie rechtfertigt den Erhalt 
von Natur – oder ihre Transformation – nur unter Rückgriff auf innerliche, kontin-
gente und intersubjektiv nicht nachvollziehbare Gründe. Indem die so orientierten 
Ökonomien aber die Bedingungen anderer Ökonomien und deren Präferenzenverfol-
gung mehr oder weniger irreversibel betreffen und ihnen dadurch bestimmte Nut-
zungsformen unmöglich machen bzw. als verbleibende vorschreiben, werden sie in-
tersubjektiv wirksam und sollten daher intersubjektiv nachvollziehbare Gründe haben. 

3. Die entwicklungsorientierte Wirtschaftsethik von Amartya K. Sen als 
grundlegende Kritik an der Wohlfahrtsökonomik 

Wie kann nun die zunächst an Entwicklungspolitik, insbesondere Armutsbekämpfung 
ausgerichtete Wirtschaftsethik von Amartya K. Sen (1993, 1999) an diese Problematik 
herangeführt werden? Wenn Sen mit seinem Verständnis von Entwicklung als Freiheit 
die Wohlfahrtsorientierung als gängige Bewertungsperspektive normativer Ökonomik 
konstruktiv kritisiert, tut er dies v. a. mit Blick auf zwei zentrale Punkte: Es werde (a) so 
die Freiheit der Menschen in der Verfolgung und Erreichung ihrer individuellen Ziele 
vernachlässigt. Diese Kritik zielt einerseits (a1) darauf, dass in der ökonomischen Per-
spektive (rechtsstaatliche) Institutionen häufig vorausgesetzt werden und nicht mehr Teil 
der Bewertung eines gesellschaftlichen Zustands sind. Diesen Aspekt adressiert Sen in 
einer negativ konzipierten Perspektive der „Freiheit von Fremdbestimmung“ und bezieht 
sich dabei auf Institutionen und Verfahren, die – prozedural – das ungezwungene Zu-
standekommen von Lebenszielerreichungen ermöglichen (Sen 1999: 17 ff.). Andererseits 
(a2) stellt Sen aber auch die Frage danach, wie frei ein Individuum denn realiter ist, seine 
Ziele nicht nur zu verfolgen, sondern auch zu erreichen. Wer nicht daran gehindert wird 

________________________ 
4  Vgl. zu verschiedenen Aspekten des liberalen Freiheitsgebots Forst 1999. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199


 

202  

zu essen, kann mangels verfügbarer Nahrung verhungern – ist also nur formal, aber nicht 
real frei mit Blick auf die, wie Sen es nennt, Funktion, sich (ausreichend) zu ernähren. 
Diese Perspektive einer auch positiv zu denkenden „Freiheit zu“, die neben den Verfah-
rensfreiheiten auch den Menschen verfügbare Ausstattungen wie etwa Einkommen, Ge-
sundheitseinrichtungen, Bildungsstätten etc. erfasst, wird bei Sen allgemein mit dem Beg-
riff der Fähigkeit – „capability“ – bezeichnet (Sen 1985, 1992: 39 ff). Dieser drückt aus 
(und stellt eine zentrale zu bewertende Position eines Individuums in einem gesellschaft-
lichen Entwicklungsstand dar), wie frei eine Person hinsichtlich einer jeweiligen Funktion, 
beispielsweise der, sich ernähren zu können, tatsächlich ist. Hierdurch werde der intrinsi-
sche (Sen 1999: 37) Wert von Wahlmöglichkeiten erfasst: Es geht in das Kalkül ein, wie 
frei jemand ist, unabhängig davon, in welchem Ausmaß er diese Freiheit auskostet. Auch 
ungenutzte Freiheit wird dann berücksichtigt, nämlich über den Wert, den Freiheit als 
solche hat, unabhängig von ihrer Umsetzung. Und – wiederum in Kritik an der Wohl-
fahrtsperspektive – wenn Menschen sich an ihr Elend anpassen und aus geringsten Gü-
tern großen Nutzen (Sen 1999: 63) ziehen, kann jedoch über die ihnen objektiv verfügba-
ren Ausstattungen ihr Elend abgebildet werden. 
Als zweiten hier bedeutenden Punkt führt Sen an, dass Menschen (b) in ihrer Individuali-
tät zu erfassen sind. Dies stellt eine Kritik an der Wohlfahrtsorientierung insofern dar, als 
die Operationalisierung von Wohlfahrt in Güter oder Einkommen (aber auch der Fokus 
auf die gleiche Grundausstattung mit zentralen Gütern etwa in der Gerechtigkeitstheorie 
von Rawls)5 nicht berücksichtigt, wie stark sich Menschen in ihren Möglichkeiten unter-
scheiden, ihre Ausstattungen in die relevante Zielgröße zu transformieren. Wer an 
Gebrechen leidet oder eine Familie zu versorgen hat, braucht demnach mehr als andere, 
um real gleichgestellt zu sein. Neben solchen (b1) individuellen Differenzen gehört dazu 
auch die das Ind ividuum betreffende (b2) sozial (etwa soziokulturell) spezifische Struktur 
einerseits der Transformationsmöglichkeiten (dahingehend ist etwa zu beachten, ob Frauen 
die gleichen Zugangsfreiheiten zu Transformationsmechanismen, z. B. Märkten, haben) 
und andererseits der Transformationsanforderungen: Je nach Kontext sind andere Ausstat-
tungen nötig, um Freiheiten zu erreichen wie die, sich sozial anerkannt in der Öffentlich-
keit bewegen zu können (Sen 1999: 73 f.). 
Üblicherweise wird Sens Konzeption als eine spezifisch auf den Armutskontext ausge-
richtete (etwa Enderle 1992, Kersting 2000: 37) bzw. als (egalitäre) Theorie der Vertei-
lungsgerechtigkeit (Roemer 1996, Pauer-Studer 2000) rezipiert. Auch hat Sen selbst sie 
gelegentlich als ergänzende Bewertungsbasis, etwa mit Blick auf Umsetzungsfragen (Sen 
1999: 81 ff.), charakterisiert. Dies verkürzt  jedoch die Perspektive insofern, als durch die 
Bewertung von gesellschaftlichen Zuständen anhand der individuellen realen Freiheit 
zum einen grundlegend, statt auf subjektiv-innere Zustände, auf die möglichst genau in ihrer 
Freiheitsfunktionalität zu erfassenden, objektiv-äußerlichen Ausstattungen (und Faktoren 
ihrer Transformation in Freiheiten) abgestellt wird. Ebenso grundlegend unterscheidet 
sich zum anderen Sens Konzeption von liberalen Wohlfahrtsökonomiken und rein ato-
mistischer Konsumentenfreiheit dahingehend, dass die Bereitstellung der für reale Frei-
heit notwendigen Grundausstattungen – Gesundheits- und Bildungsinfrastrukturen etwa 
________________________ 
5  Zur Adäquatheit eines Fokus auf Güter (statt auf die mit ihnen erreichbaren Freiheiten in der eigenen 

Lebensführung) vgl. die Diskussion zwischen Sen und Rawls, Sen 1992: 81 ff.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199


 

zfwu 5/2 (2004), 199-207 203 

– einer sozialen Entscheidung (1999: 78 f.) über die relativen Gewichtungen der einzel-
nen Freiheiten unterworfen sind. Hierdurch kommt es zu deliberativ hergestellten überindividu-
ellen Geltungen von Prioritäten. Im Gegensatz zu Wohlfahrt, die abhängig von kontingen-
ten und innerlichen, nicht weiter diskutierbaren Präferenzen ist, werden also die Gründe 
für ein spezifisches Wirtschaften überhaupt erst rechtfertigbar, nämlich in ihrem Beitrag 
zu kulturell partikular konkretisierter Freiheit. Dadurch, dass sowohl die Grundausstat-
tungen als auch die kollektiven Priorisierungen ausschließlich individuell freiheitsfunktio-
nal gedacht sind, können diese beiden Konzeptelemente dabei nicht auf 
wohlfahrtsfunktionale Sozialstaatlichkeit und Kollektivgüter reduziert werden. 
Im Projekt wird daher eine fundamentalere Lesart vorgenommen: Freiheit, wie Sen sie 
charakterisiert, ist nicht als ergänzender, sondern als der zentrale Begriff davon zu verste-
hen, worin eine Person in einer Gesellschaft besser stehen muss, damit (bezogen auf sie) 
Entwicklung stattgefunden hat. Der „Vorteilsbegriff Freiheit“ (wie er in der Dissertation 
bezeichnet wird) wird zur Zielvorgabe des auf Entwicklung gerichteten, gesellschaftlich 
organisierten Wirtschaftens. Die Aufgabe einer Ökonomie bzw. ihrer Steuerung ist dann 
nicht mehr die utilitaristische Maximierung subjektiv-innerlicher Zustände, sondern die 
Gewährleistung von Fähigkeiten generierenden, objektiv-äußerlichen Ausstattungen, ganz 
gleich welchen und wie viel subjektiven Nutzen die Menschen aus den daraus entstehenden Fähigkeiten 
auch haben mögen. Ökonomisches Abwägen von Transformationen vs. Erhalt von Natur 
sind in deren Freiheitsfunktionalität im Verhältnis zu anderen freiheitsfunktionalen Gü-
tern zu rechtfertigen, wenn eine Gesellschaft ihre Ökonomie über deliberative soziale 
Entscheidungen steuert. 
Diese Lesart will nicht nur Sens Konzeption in ökologischer Hinsicht weiterdenken6, 
sondern auch der oben angesprochenen Problematik von Wohlfahrt als normativer Refe-
renz einer (Umwelt-) Ökonomie begegnen. Oben hatte die These geheißen, dass Wohl-
fahrt aufgrund ihrer Subjektivität und Innerlichkeit für jeweils andere einen unbefried i-
genden Grund darstellt, bestimmte (ökologische) Einbußen hinzunehmen, weil sie für 
diese anderen nicht gleichermaßen Wohlfahrt darstellen mag. Für den Umweltkontext, in 
dem wir mit den unsrigen, an unseren Präferenzen orientierten Ökonomien die Möglich-
keiten anderer einschränken, ihre möglicherweise fundamental anderen Lebenspläne im 
jeweils ihrigen Kontext zu verfolgen, stelle ich daher folgende zweite These auf:  
Sens Konzeption stellt, wenn man reale individuelle Freiheit als Vorteilsbegriff der gesell-
schaftlichen Organisation des Wirtschaftens interpretiert, einen angemessen normativen 
Bezugspunkt für den ökonomischen Umgang mit der nichtmenschlichen Natur dar. 
Denn rechtfertigt man diesen Umgang mit Blick auf die für alle Menschen gleichermaßen 
zu geltende Freiheit zur realen Verfolgung der individuellen, kulturell partikular geprägten 
Lebenspläne, dann interferiert man nicht mit einer (im Fall der Wohlfahrt zumindest 
nachträglich) substantiellen Konzeption des guten Lebens in fremde Normen- und Wer-
tezusammenhänge. Da wir von anderen nicht erwarten können, unsere unvermeidlichen 
Einflussnahmen auf ihre Bedingungen um unserer Gründe (unserer Präferenzen) willen zu 
akzeptieren, können wir nur jene Gründe anführen, die wir von uns wechselseitig einfordern 
________________________ 
6  Abgesehen von den anders konzipierten Arbeiten von Weikard (1999), der das Konzept der Wahl-

freiheiten ergänzend zu dem der Wohlfahrt versteht, und Duraiappah (2004), der Freiheit mit Blick auf 
Natur als ökologische Sicherheit konzipiert, besteht hier m. E. umfangreicher Forschungsbedarf. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199


 

204  

können – nämlich die Bedingungen dafür, gemäß unserer eigenen Lebenspläne auf die 
Freiheitsfunktionalität von außermenschlicher Natur zurückgreifen zu können. 

4. Vom Naturbezug zur Naturschutzbegründung: grundlegende Annahmen 
Mit dieser Konzeptionsarbeit ist allerdings nur ein normativer Bezugspunkt eines die 
Natur betreffenden Wirtschaftens benannt. Wie kann nun in Anlehnung an Sens 
Konzeption ein Umgang mit Natur abgeleitet werden, der mehr Naturschutz verlangt, 
als aus der modernen ökonomischen Theorie abgeleitet werden kann (ganz zu schwei-
gen von dem, was heute entgegen umweltökonomischer Empfehlungen faktisch an 
Naturschutz geleistet wird)? Gerade die postulierte, wechselseitig geschuldete „Frei-
heit in der freiheitsfunktionalen Nutzung von Natur“ mag die Befürchtung auslösen, 
Raubbau könne dann schlichtweg unter Berufung auf bestimmte Prioritäten einer 
Gesellschaft gerechtfertigt werden. In diesem letzten Abschnitt wird jedoch deutlich, 
dass aus der im Projekt entwickelten Interpretation von Sens Konzeption im Gegen-
teil ein restriktiver, in hohem Maße vorsichtiger Umgang mit Natur resultiert. Hierzu 
nun die eingangs angekündigten Annahmen: 
• Nichtmenschliche Natur kann als fundamentale, in ihrer Materialität präkulturelle 

Ausstattung angesehen werden: Jedes Wirtschaften, jede Technologie greift auf 
Natur zurück, ist in sie eingebettet, und die Unterscheidung etwa von Natur und 
Technik betrifft nicht die Materialität der Technologien, sondern den Transforma-
tionsgrad der verarbeiteten Natur. Für meine Argumentation ist diese grundle-
gende Naturalität des Wirtschaftens von Bedeutung, weil erst auf sie die Kulturalität 
des Wirtschaftens aufsetzt: Wertschöpfung, Haushalten erfolgt vor dem Hinter-
grund, dass eine bestimmte kulturelle Lebensform – in letzter Konsequenz jeder 
einzelne, bei aller kulturellen Prägung individuell besondere Mensch – auf eine 
partikulare Art und Weise der Natur (und ihren Transformationen) Bedeutung 
und Wert beimisst. Diese Kulturalität der Wahrnehmung von Natur prägt den 
ökonomischen Umgang mit ihr. 

• Eine möglicherweise strittigere Annahme ist die folgende: Das Spektrum mögli-
cher partikularer Weisen, Natur in einen kulturellen Bedeutungszusammenhang 
zu integrieren, ist jenseits anthropologischer Grundbedürfnisse „e-norm“. Außer-
gewöhnlich also, und zwar in dem Sinne, dass diese Weisen einer partikularen 
Sinn- und Wertegemeinschaft durch eine jeweils andere Gruppe nicht im Rahmen 
ihres normalen (= normgeprägten) Gesichtsfelds wahrgenommen werden kön-
nen. Wir können nicht die Präferenzen von räumlich und/oder zeitlich entfernten 
Gesellschaften antizipieren, auch wenn dies in Konzepten intertemporal gleich 
verteilter Wohlfahrt letztlich getan wird.7 

________________________ 
7  Eine solche Anerkennung kultureller Pluralität läuft nicht, wie gerne befürchtet, auf eine Überord-

nung von kultureller Tradition gegenüber dem Einzelnen hinaus. Dies wäre mit Sens liberaler, nor-
mativ-individualistischer und die Universalität der Menschenrechte vertretender Konzeption nicht 
vereinbar. Im Gegenteil dient die Bewahrung von bestimmten – kulturellen oder natürlichen – Vor-
aussetzungen immer der Freiheit des Einzelnen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199


 

zfwu 5/2 (2004), 199-207 205 

5. Resultierende Argumentation: Naturschutz aus Gründen der Freiheit 
Vor diesem Hintergrund lautet dann die Argumentationskette des Projekts wie folgt: 
(1) Sens universalistische Konzeption lässt sich im Sinne eines für alle Menschen 

gleichen Anspruchs auf reale Freiheit verstehen. Dies gilt ungeachtet des Aspekts, 
dass diese reale Freiheit kontextualisiert und konkretisiert werden muss. Dies gilt 
auch trotz des tragischen Aspekts, dass etwa mit Blick auf erschöpfliche Naturgü-
ter der prinzipielle Anspruch nicht erfüllt werden mag. 

(2) Als für (positive, vgl. 3.a2) reale Freiheit notwendige Ausstattung muss Natur 
dergestalt in das Konzept integriert sein, dass die Kulturalität des Wirtschaftens – 
die sich bei Sen in der Kontextsensitivität, vgl. 3.b2, und in der sozialen Priorisie-
rung von Freiheitsaspekten niederschlägt – berücksichtigt wird. Eine Ökonomie 
soll demzufolge nicht anderen Ökonomien die jeweils eigenen Präferenzen auf-
drängen, indem sie über ihren Naturgebrauch Natur auf eine bestimmte Wohl-
fahrtsfunktionalität reduziert. 

(3) Das ökonomische Abwägen von Naturerhalt und -transformation in deren jewei-
liger Freiheitsfunktionalität ist also zumindest prinzipiell nicht mehr auf heutige 
kontingente Präferenzen beschränkt. Unbeachtet der Schwierigkeit, die sich mit 
Blick auf eben nicht vorhersehbare Präferenzen anderer ergibt, sind diese anderen 
konzeptionell zu berücksichtigen. 

(4) Hieraus kann gefolgert werden, dass die umweltökonomische Fragestellung kein 
Optimierungsproblem mehr ist – zumindest nicht primär, im Sinne einer (inter-
temporalen) Wohlfahrtsmaximierung etwa. Stattdessen geht es darum, die von der 
Natur ihrerseits zur Verfügung gestellten Optionen so zu handhaben, dass auch 
uns nicht bekannte oder vermutbare Präferenzen gegenüber nichtmenschlicher 
Natur zu ihrem Recht kommen. Damit ist eine Substituierbarkeit von Naturgü-
tern (im Sinne nicht- oder wenig transformierter Natur) durch Kapitalgüter (höhe-
ren Transformationsgrads) gemäß einer von unseren Präferenzen kontingent be-
stimmten Funktionalität ausgeschlossen. 

(5) Als primäre normative Orientierung der Umweltökonomik resultiert in dieser 
Argumentation ein „extended precautionary principle“, ein Vorsichtsprinzip also, 
das unter Inkaufnahme von unterlassenen Naturtransformationen (und daher ent-
gehenden Gewinnen) die Existenz- und Optionswerte von Naturbeständen prio-
risiert. Neben dem bei Sen unterstrichenen intrinsischen Wert der Freiheit selbst, 
aus einer Vielfalt von Ausstattungen wählen zu können, geht es hier auch und vor 
allem um den instrumentellen Wert dieser Freiheit zur tatsächlichen Realisierung 
von Präferenzen. 

Die abgeleitete Orientierung ist zweifelsohne ungenau und schwer operationalisierbar. 
Ihr ist aber zugute zu halten, dass sie nicht durch (auf Präzision ausgerichtete) Opera-
tionalisierungsversuche des hier kritisierten Wohlfahrtsbegriffs die Illusion erzeugt, die 
Wertschätzungen von Natur durch fundamental differente Norm- und Wertever-
ständnisse könnten kommensurabel gemacht werden und so in eine beispielsweise 
intertemporale Gerechtigkeitskonzeption eingespeist werden. Vielmehr anerkennt sie 
die Unmöglichkeit, uns nicht zugänglichen Präferenzen in dem Sinne gerecht zu wer-
den, dass sie konkret antizipiert würden und Natur ihnen gemäß zu erhalten wäre. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199


 

206  

Stattdessen ist daher eine Zurückhaltung programmatisch, die Präferenzen als solche – 
und als prinzipiell gleichberechtigte – anerkennt und es daher als problematisch erach-
tet, wenn „unsere“ Präferenzen über ihre Ausübung im Umgang mit Natur den (ganz) 
„anderen“ Präferenzen letztlich aufgezwungen werden.  
Die Restriktionen, die wir anderen durch Naturtransformationen auferlegen, mögen 
oft als unvermeidlich angesehen werden. Sie sind in der hier entwickelten Wahrneh-
mung jedoch zu rechtfertigen, und zwar in ihrer Funktionalität für die Freiheit zur 
Realisierung der jeweils eigenen Präferenzen, die Menschen voneinander wechselseitig 
einfordern können (vgl. Ende Teil 3). 
Diese Zurückhaltung steht dem nahe, was in der Umweltökonomik als starke Nach-
haltigkeit8 diskutiert wird – die bezweifelte Substituierbarkeit von Naturgütern und die 
damit verbundene Notwendigkeit der Erhaltung von Naturbeständen, insbesondere 
aus Gründen der Stabilität und Regenerationsfähigkeit ökologischer Systeme. Die 
Begründung ist jedoch eine andere, und insofern kann das Projekt als Beitrag zu den 
normativen Grundlagen der sog. Ökologischen Ökonomik oder den Konzepten star-
ker Nachhaltigkeit verstanden werden. Der zentrale Zusatz ist, dass aus Gründen der 
Unvorhersehbarkeit anderer Wertschätzungen der Natur die Illusion einer intersubjek-
tiv geltungsfähigen Bewertung von Natur aufgegeben wird. Natur wird in ihrer Stabili-
tät und stabilisierenden Vielfalt nicht mehr (nur) um unserer eigenen, hier und heute 
empfundenen Werte willen geschützt, sondern um anderen die Freiheit zu erhalten, 
ihre jeweils eigenen (und möglicherweise von den unseren fundamental verschiede-
nen) Werte im Zusammenhang mit Natur zu praktizieren. 

Literaturverzeichnis 
Beckenbach, F. et al. (Eds.) (1999): Zwei Sichtweisen auf das Umweltproblem: Neoklassische 

Umweltökonomik versus Ökologische Ökonomik (= Jahrbuch Ökologische Ökonomik 1), 
Marburg: Metropolis. 

Constanza, R. et al. (Eds.) (2001): Einführung in die Ökologische Ökonomik, Stuttgart: Lucius 
& Lucius. 

Duraiappah, A. K. / United Nations Environment Programme (2004): Exploring the Links. Human 
Well-Being, Poverty and Ecosystems Services, Winnipeg/Canada: International Institute 
for Sustainable Development. 

Enderle, G. (1992): Ökonomische und ethische Aspekte der Armutsproblematik, in: Lenk, H. / 
Maring, M. (Eds.): Wirtschaft und Ethik, Stuttgart: Reclam: 134-152. 

Forst, R. (1999): Liberalismus/Kommunitarismus, in: Sandkühler et al. (Eds.): Enzyklopädie 
Philosophie, Hamburg: Meiner: 780-784. 

Kersting, W. (2000): Theorien der sozialen Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler. 
Neumayer, E. (2004): Weak versus Strong Sustainability: Exploring the Limits of Two Opposing 

Paradigms, Cheltenham: Edward Elgar Pub. 

________________________ 
8  Zum Vergleich der Konzeptionen Starker und Schwacher Nachhaltigkeit siehe Neumayer 2003, 

einführend in die damit verbundene Theorierichtung „Ökologische Ökonomik“ Constanza et al. 
2001, sowie die verschiedenen Gegenüberstellungen von dieser und der neoklassisch geprägten Um-
weltökonomik in Beckenbach et al. (Hrsg.) 1999. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199


 

zfwu 5/2 (2004), 199-207 207 

Pauer-Studer, H. (2000): Autonom leben. Reflexionen über Freiheit und Gleichheit, Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp. 

Roemer, J. E. (1996): Theories of Distributive Justice, Cambridge/Mass.: Harvard University 
Press. 

Sen, A. M. (1985): Commodities and Capabilities, Amsterdam: North Holland. 
Sen, A. M. (1992): Inequality Re-examined, Oxford: Clarendon Press. 
Sen, A. M. (1993): Capability and Well-Being, in: Sen, A. M. / Nussbaum, M. C. (Eds.): The 

Quality of Life. Oxford: Clarendon Press: 30-53. 
Sen, A. M. (1999): Development as Freedom, Oxford: Oxford University Press. 
Söllner, F.  (2001): Die Geschichte des ökonomischen Denkens, Berlin u. a.: Springer. 
Weikard, H. P. (1999): Wahlfreiheit für zukünftige Generationen. Neue Grundlagen für eine 

Ressourcenökonomik, Marburg: Metropolis. 
Weimann, J. (1999): Die Methodik der Umweltökonomik, in: Beckenbach, F. et al (Eds.): 17-51. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-199

