Die Grenzen der Gesellschaften

Markus Schroer

Abstract

Der Beitrag widmet sich verschiedenen Gesellschaftsformen und ihren jeweiligen Grenzen. Es
wird gezeigt, dass das Werden von Gesellschaften ohne die Beriicksichtigung der Grenzen,
die sie jeweils fiir sich bestimmen, nicht darstellbar ist. Statt jedoch von einem zunehmenden
Auf- oder Abbau von Grenzen auszugehen, wird dafiir plddiert, den Formwandel der Grenzen
starker als bisher in den Blick zu nehmen. Als elementare Aufgabe einer Soziologie der Grenze
wird das Ziel ausgegeben, den aus verschiedenen Modi von Grenzziehungen resultierenden
Gesellschaftstypen je verschiedene Grenztypen zuzuordnen.

Schlagworter

Grenze, Gesellschaft, Entgrenzung, Abschottung, Formwandel

1. Einleitung

Keine Gesellschaft kommt ohne Grenzziehungen aus. Die erste von ihr vollzogene Grenzzie-
hung ist diejenige, mit der sie sich von etwas anderem unterscheidet. Gesellschaft ist damit
selbst das Produkt einer Grenzziehung. Damit die Gesellschaft sie selbst sein kann, muss sie
sich von etwas anderem abgrenzen (lassen). In der sozialwissenschaftlichen Literatur wird die
Gesellschaft klassischerweise der Natur (vgl. Rehberg 2008), der Kultur (vgl. Rehberg 1983),
dem Staat (vgl. Luhmann 1994), dem Individuum (vgl. Schroer 2001a), der Gemeinschaft
(vgl. Tonnies 1979) und anderen Gesellschaften (vgl. Immerfall 1995) gegentibergestellt, um
anschliefSend iiber die Beziehungen nachzudenken, die zwischen den so unterschiedenen Gro-
Ben bestehen. Erst durch diese Trennung werden beide Seiten der Unterscheidung in eine
gewisse Spannung zueinander gebracht. Dabei handelt es sich nicht um rein epistemologische
Grenzziehungen, die eine arbeitsteilig verfahrende wissenschaftliche Erforschung ermoglichen
soll, sondern um tief in die moderne Gesellschaft eingesenkte Denkkategorien, die das Handeln
der Menschen und die soziale Praxis pragen. Sie zeigen, dass in einem untibersichtlichen Feld
von Moglichkeiten einzelne Bereiche eingegrenzt und von anderen abgegrenzt werden, um der
Komplexitit des Gegebenen eine Ordnung abzuringen, die auf der Einfithrung solcher Dua-
lismen beruht. Grenzziehungen bringen also Ordnungen hervor und jede Ordnung verdankt
sich bestimmter Grenzziehungen. Je nachdem, wie diese gezogen werden, entsteht eine je
spezifische (gesellschaftliche) Ordnung. Im vorliegenden Beitrag geht es darum, das Verhaltnis
von Gesellschaften und ihren Grenzen zu analysieren. Dabei stellen sich grundsitzliche Fragen:
Wo verlaufen die Grenzen der Gesellschaften? Welche Art Grenzen ziehen Gesellschaften? Wer
legt die Grenzen der Gesellschaften fest? Gibt es eine klar zu bestimmende Grenze, an der
Gesellschaft aufhort und etwas anderes beginnt? Was wire dieses andere?

Um diesen Fragenkomplex bearbeiten zu konnen, geht es im Folgenden um die ndhere Be-
stimmung der beiden Begriffe Grenze und Gesellschaft (1). Dabei werden beide nicht isoliert
behandelt, sondern von Anfang an aufeinander bezogen. Es geht also nicht einerseits um
Gesellschaft und andererseits um Grenzen, sondern um die ,,Grenzen der Gesellschaft“ (Mauss
1975, S. 134; Lévi-Strauss 1967, S. 321). Der darauffolgende historische Abriss (2) zeigt, dass
Jdger- und Sammlergesellschaften, Agrargesellschaften und Nationalgesellschaften nicht nur

50

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grenzen der Gesellschaften

iiber Grenzen verfiigen, sondern das Produkt von Grenzziehungen sind, die sie selbst vorneh-
men. Im Anschluss daran werden verschiedene Gesellschaftsentwiirfe (globale Gesellschaft,
Weltgesellschaft, Netzwerkgesellschaft, ,,Liquid Modernity“) vorgestellt (3) und kritisiert (4).
SchliefSlich wird die von den neuen Gesellschaftsformen geteilte Vorstellung einer wachsenden
Indifferenz gegentiber physischen Raumen und territorialen Grenzen mit der aktuellen These
einer weltweiten Wiederkehr der Grenzen konfrontiert (5). Der Beitrag pladiert abschliefsend
(6) im Sinne einer elaborierten Grenzforschung dafiir, den Suggestionen einer grenzenlosen
Gesellschaft auf der einen und von sich einmauernden Gesellschaften auf der anderen Seite
nicht zu erliegen, sondern den Wandel der Grenzformen in den Mittelpunkt der grenzsoziolo-
gischen Forschung zu stellen. Elementare Aufgabe einer Soziologie der Grenze wire es, den aus
verschiedenen Modi von Grenzziehungen resultierenden ,,Gesellschaftstypen® (vgl. Tenbruck
1989a; Popitz 19935, S. 130) je verschiedene Grenztypen zuzuordnen.

2. Gesellschaften und ihre Grenzen

Der sozialen Morphologie von Emile Durkheim, Marcel Mauss und Maurice Halbwachs (vgl.
Halbwachs 2002; Durkheim 2010; Mauss 2010; Schroer 2018a) verdanken wir die zentrale
Einsicht, dass der Terminus Gesellschaft nicht fiir eine rein abstrakte Vorstellung steht, die
ausschliefSlich in den Képfen der Menschen vorkommt, sondern ein durchaus konkretes Gebil-
de bezeichnet: ,Keine Gesellschaft, die sich nicht auch in ihren rdumlichen Umrissen zeigte,
nicht eine Ausdehnung und materielle Unterlage hitte.“ (Halbwachs 2002, S. 23) Gerade ihre
morphologische Struktur bestimmt die jeweilige Form einer Gesellschaft:

»Je nachdem, ob die Bevolkerung mehr oder weniger umfangreich und mehr oder weniger
dicht ist, je nachdem, ob sie in den Stidten konzentriert oder tiber das Land zerstreut,
je nach Bauweise der Stddte und der Hauser, je nachdem, ob der von der Gesellschaft ein-
genommene Raum mehr oder weniger ausgedehnt ist, je nachdem, welches ihre Grenzen
sind und welches die Verkehrswege, die sie durchziehen, etc., ist das soziale Substrat ein
verschiedenes.“ (Durkheim 2010, S. 182)

Gesellschaften schreiben sich formlich in den Raum ein, nehmen unterschiedliche Gestalt an,
bleiben aber niemals eine blofse Idee. Dabei zeichnen sie sich vor allem auch durch ihre
Grenzziehungen aus, mit denen sie sich tiberhaupt erst konstituieren:

,»Gesellschaften [...] sind soziale Einheiten. Wo immer Menschen sich zusammentun, wo
sie ihr Verhalten alltiglich einander orientieren, entstehen soziale Einheiten: Wildbeuter-
Horden, Familien, Sippen, Stidte, bis hin zum Gesangsverein. Vergesellschaftung gehorcht
einem zellenbildenden Prinzip. Soziale Einheiten sind leicht zu erkennen, weil sie Wert
darauf legen, sich erkennbar zu machen. Sie ziehen Grenzen zwischen Innen und Aufen,
Drinsein und Drauflensein. Wer als Zugehoriger anerkannt wird, muf$ iiber bestimmte
Qualititen verfiigen, angeborene wie Geschlecht oder Herkunft, oder erworbene wie
bestimmte Leistungen oder Bewidhrungen. Vergesellschaftung bedeutet, daff Menschen
in Strukturen von Zugehorigkeiten leben. Also in Ein- und Ausgrenzungen. Das zellenbil-
dende Prinzip der Vergesellschaftung ist ein Prinzip der Grenzziehung.“ (Popitz 1995,
S.126f.)

Diese Auffassung von Gesellschaften ist fiir unseren Zusammenhang zentral, da hier Grenzzie-
hungen als fundamentale Basisoperation von Gesellschaften angesehen werden. Gesellschaften
ebenso wie andere soziale Einheiten bestimmen durch Ein- und AusschliefSungen tuiber Zugeho-

51

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Schroer

rigkeit und Nichtzugehorigkeit. In diesem Sinne argumentiert auch Gesa Lindemann, wenn
sie davon ausgeht, dass jede Vergesellschaftung auf einer Grenzregulierung beruht, ,,durch die
entschieden wird, wer in den Kreis personaler Akteure gehort, die den ProzefS der Vergesell-
schaftung tragen, und was aus diesem Kreis ausgeschlossen ist.“ (Lindemann 2004, S. 26f.;
vgl. auch Lindemann in diesem Band) Die Bestimmung des Gesellschaftsbegriffs von Heinrich
Popitz enthalt dariiber hinaus den gleichermafSen zentralen Hinweis, dass soziale Einheiten
selbst daran gelegen ist, sich erkennbar zu machen. Damit ist ein wichtiger Einspruch gegen
ein Verstindnis von Gesellschaft formuliert, das diese fiir ein nur schwer fassbares, weil nicht
sichtbares, nur abstrakt beschreibbares Phantom hilt, das ,,man nur vom Horensagen, aus
dem Fernsehen oder der Zeitung“ (Uzarewicz 2016, S. 60) kennt. Sich erkennbar machen zu
wollen, heift nichts anderes als Sichtbarkeit anzustreben (vgl. Schroer 2014). Eine sichtbare
Gestalt erhalten Gesellschaften wie andere soziale Einheiten etwa durch das bei Durkheim
angesprochene Bauen von Unterkiinften, so dass sich von der Geburt der Gesellschaft aus
der Praxis des Bauens sprechen liele. Von den Anfingen der Menschheitsgeschichte bis heu-
te machen sich verschiedene Gesellschaftstypen an ihrer jeweiligen Architektur sicht- und
erkennbar (vgl. Delitz 2010). Von der ,,Urhiitte bis zum Wolkenkratzer® (Klotz 1991) stehen
die verschiedenen Bauten und Baustile fiir jeweils bestimmte Gesellschaftsformen. Schon die
Zeltarchitektur vormoderner Gesellschaften zeigt, ,,dass bereits die frithen Menschen alle sich
bietenden Moglichkeiten der Gestaltung und Aneignung von Raum kreativ genutzt haben.
(Trebsche et al. 2010, S. 19) Zu dieser aktiven Gestaltung von Raumen gehort immer auch die
Notwendigkeit von Grenzziehungen, die Raume erst hervorbringen (vgl. Schroer 2019a).

Die von Popitz dariiber hinaus thematisierten ,,Zugehorigkeitsgrenze[n] (Simmel 1992,
S. 701) spielen auch in Stein Rokkans grundlegender Arbeit iiber den Aufbau von Staat und
Nation (vgl. Rokkan 2000) eine tragende Rolle. Rokkan unterscheidet zwischen

»dem physischen Raum zum einen und dem sozialen und kulturellen zum anderen. Wir
konnen den einen als den geographischen Raum, den anderen als den Mitgliedschaftsraum
bezeichnen. Die Mitgliedschaftsgrenze ist gewohnlich viel uniiberwindbarer als die geo-
graphische Grenze.“ (ebd, S. 135, Herv. i. O.; vgl. Bos 2000)

Mit dem letzten Satz spricht Rokkan an, dass das Uberschreiten der Grenze zu einem staat-
lichen Territorium fiir einen Touristen, Hindler oder Gelegenheitsarbeiter sich zwar relativ
leicht bewerkstelligen ldsst, der Grenziibertritt aber nicht mit dem Erwerb von Mitgliedschaft
einhergeht. Wihrend Rokkan dabei noch an die Mitgliedschaft in einer ,, Kerngruppe“ denkt
(ebd., S. 135), kann man im Anschluss an Popitz von einer Vielzahl sozialer Einheiten ausge-
hen, die nicht uiber einheitliche, sondern diverse Zugehorigkeitsregeln verfigen, die der Einzel-
ne erfullen muss, um dazugehoren zu konnen. Das bedeutet, dass sich Gesellschaften nicht nur
durch eine geographische Grenze nach aufsen, sondern durch vielerlei soziale Grenzziehungen
im Innern bzw. durch Binnengrenzen auszeichnen. Sie sind durchsetzt von Grenzziehungen
zwischen oben und unten, arm und reich usw., die sich zwar nicht zwangsldufig materialisie-
ren miissen, um wirksam zu sein, dies aber durchaus oft tun — nicht zuletzt aufgrund des
von Popitz betonten Strebens nach Sichtbarkeit. Wohl aber auch deshalb, weil die ,,sozialen
Begrenzungsprobleme durch ihre Verrdumlichung® eine ,,unvergleichliche Festigkeit und An-
schaulichkeit® erlangen, worauf bereits Georg Simmel ausdriicklich hinweist (Simmel 1992,
S.699; vgl. Schroer 2006, S. 68f.):

»So ist eine Gesellschaft dadurch, daf$ ihr Existenzraum von scharf bewufSten Grenzen
eingefaflt ist, als eine auch innerlich zusammengehorige charakterisiert, und umgekehrt:

52

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grenzen der Gesellschaften

die wechselwirkende Einheit, die funktionelle Beziehung jedes Elements zu jedem gewinnt
thren Ausdruck in der einrahmenden Grenze.“ (Simmel 1992, S. 694)

Da Gesellschaften demnach nicht als homogene Einheit vorstellbar sind, sie sich vielmehr in
zahlreiche soziale Einheiten, Milieus und Gruppierungen unterteilen bzw. ausdifferenzieren,
erweisen sie sich geradezu als — mitunter heif§ laufende — Generatoren von Grenzen, die sich
auch raumlich niederschlagen, wenn sie Regionen, Zonen, Gebiete und Areale voneinander
abgrenzen. Gesellschaften haben also keine Grenzen von vornherein, sondern sind Produkt
einer Grenzziechung, die sie von etwas anderem unterscheidet — etwa von der Natur bzw. der
Umwelt. Haben sie sich durch eine Grenzziehung nach aufSen erst einmal konstituiert, werden
Binnengrenzen gezogen, die auch auf die Zugehorigkeits- wie auf Abgrenzungsbediirfnisse
der Menschen reagieren, die fiir Simmel einen Grundmodus menschlichen Daseins ausmachen
(ebd., S. 855; vgl. Schroer 2001a, S. 311ff.). Jede Gesellschaftsform will tiber die Art und
Weise ihrer Grenzziehungen festlegen und sichtbar machen, wer und was zu ihr gehort und
wer oder was nicht, um sich damit — ganz im Sinne von Popitz — als identifizierbare Einheit
erkennbar zu machen. Da sich Gesellschaften tiber ihre jeweiligen Grenzziehungen definieren
und zu stabilisieren versuchen, wachen sie streng tiber der Einhaltung dieser Grenzen. Aller-
dings geht es nur in Ausnahmefillen um die Verteidigung von ein fiir alle Mal gezogenen
Grenzen. Bezeichnend ist vielmehr, dass immer wieder neu vorzunehmende Grenzziechungen an
der Tagesordnung sind. Grenzen werden errichtet, verteidigt, verlagert, verschoben, abgebaut
und neu gezogen und sind damit eher dynamische denn starre Gebilde (vgl. Bos/Zimmer
2006). Dabei ist keineswegs nur an die politischen Grenzen von Nationalstaaten zu denken.
Ob Korperraum, Wohnraum oder nationalstaatlicher Raum (vgl. Schroer 2006): Immer geht
es darum, den Zugang zu diesen Raumen zu limitieren, ihn nur unter bestimmten Bedingungen
und Auflagen zu erlauben. Jeder dieser Raume umgibt sich mit Grenzen, die den wohl dosier-
ten Austausch mit der Umwelt erlauben und den ungehinderten Zutritt unterbinden kénnen
sollen: die Haut, die Tiir und der Schlagbaum. So unterschiedlich diese Grenzen im Einzelnen
auch sein mogen, gemeinsam ist ihnen die Funktion der Selektion (vgl. Lotman 2010): Sie
alle sorgen fiir geregelte Uberginge in Riaume, die nicht jedermann offenstehen. Wahrend den
einen Einlass gewihrt wird, werden die anderen abgewiesen. Dabei spielt die Materialitit
der Grenze keine geringe Rolle fiir den jeweiligen Charakter der Grenze: Weiche Formen der
Begrenzung wie etwa Membrane unterscheiden sich deutlich von harten Abschliissen wie etwa
Betonmauern (vgl. Schroer 2018b; 2019b). Insofern liefe sich jede Form von Gesellschaft mit
den jeweiligen Grenzziehungen in Beziehung setzen, die sie hervorrufen und deren Produkt sie
gleichzeitig sind.

3. Gesellschaftstypen und ihre Grenzen

Die Geschichte der Konstituierung von Gesellschaften durch das Ziehen von Grenzen kann bis
in die Urspriinge der Menschheitsentwicklung zuriickverfolgt werden: ,,Am Anfang steht der
Zaun. Tief und begriffsbestimmend durchwirken Zaun, Hegung, Grenze die von Menschen
geformte Welt.“ (Trier 1943, S. 232; vgl. Freyer 1965, S. 23) Grenzen sind also keineswegs
eine Erfindung der Nationalstaaten. Zwar haben wir es bei den historischen Vorldufern noch
nicht mit jenen klar gezogenen Grenzlinien zu tun, die spétestens seit dem 19. Jahrhundert
zwischen den Nationalstaaten gezogen werden. Doch die Gleichsetzung dieser spezifischen
Form der Grenze zur Grenze schlechthin birgt die Gefahr, den Blick auf deren zahlreiche
Vorlaufer zu verstellen (vgl. auch Schmieder in diesem Band). Nach allem, was wir heute

53

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Schroer

wissen, hat der Mensch in der Frithzeit zwar nicht in Hohlen gehaust, sondern ,,in kiinstlich
errichteten Schutzbauten® (Leroi-Gourhan 1980, S. 396) wie etwa Zelten und Hiitten, die am
Eingang der Hohle errichtet wurden. Doch schon in dieser frithen Periode der Menschheitsge-
schichte wurde ein ,,Wohnraum gegen das Chaos der Umgebung abgegrenzt“ (ebd., S. 397),
der Lebensraum in einen ,,Verdauungs- und Fortpflanzungsraum (die Hiitte)“ (Flusser 2006,
S. 279) einerseits und einen ,,Jagdraum® (ebd.) andererseits unterteilt und damit eine ,,Grenze
zwischen bewohntem und unbewohntem Raum® (Eflbach 1999, S. 88) gezogen. Bereits hier
haben wir es also mit der Grenzziehung zwischen einem Innen- und einem Auffenraum zu tun.
Wiahrend dem Auflenraum die Grundlagen fiir die Ernahrung abgerungen werden, dienen die
Innenrdume primar als Schutzraume. Dieser Schutz wird benotigt, ,,weil der Mensch zunichst
einmal den Bediirfnissen seines Organismus gentige tun“ muss (Malinowski 20035, S. 76):

»Zur Erndhrung und Behausung, zur Kleidung und zum Schutz vor Kilte, Wind und
Wetter muf§ er Einrichtungen treffen und Tétigkeit entfalten. Er muf$ sich selber schiitzen
und diesen Schutz gegen dufSere physische, menschliche und tierische Feinde und Gefahren
organisieren.“ (ebd.)

Uber die Funktion des Schutzes hinaus spielen die ersten Behausungen aber auch eine ele-
mentare Rolle fiir die Stabilisierung von Mitgliedschaft in einem sozialen Verband. Dieter
Claessens betont den ,,imperativischen Charakter® (Claessens 1980, S. 71), der vom vertrauten
Raum einer einfachen Lagerstitte wie etwa einer Hohle ausgeht:

»[D]as in diesen Raum eintretende Gruppenmitglied erfihrt durch den Raum, dafS es
Mitglied ist; es wird in diesem bestitigt und weiter gepragt, und gleichzeitig resultieren
aus dieser Aufforderung auch alle jene Anweisungen, die sich aus dem Gruppenleben
entwickelt haben und sozusagen im Raum sich sicht- und fuhlbar eingenistet haben*

(ebd.).

In diesem Zeitraum fallen physischer Raum und Mitgliedschaftsraum also noch zusammen:
Wer den Raum betreten darf, gehort auch dazu. Zusitzlich ,,zieht das Verwandtschaftssys-
tem klare Grenzen zwischen Personen, die zur Gemeinschaft gehoren, und solchen, die ausge-
schlossen sind.“ (Rokkan 2000, S. 135) Obwohl unter Anthropologen iiber die Frage des
Territorialitatsbezugs einfacher Gesellschaftsformen durchaus gestritten wird, herrscht weitge-
hend Einigkeit dariiber, dass ,viele primitive Gesellschaften sich aus Familien, Horden und
Lineages zusammensetzen, die sebr wobl fest in abgegrenzten Territorien zusammenleben
(Service 1977, S. 99, Herv. i. O.). Wenngleich dies auch schon fiir nicht-sesshafte, nomadische
Volker gilt — ,[aJuch wandernde Verbinde der Jager-Sammler-Stufe haben ein privilegiertes
Territorium® (Gehlen 1964, S. 15) —, verstarkt sich offenbar der exklusive Anspruch auf ein
Territorium im Laufe der sozialen Evolution:

»Mit der neolithischen Revolution, mit der Ausbreitung der Landwirtschaft und der
Griindung von Stidten, wurde die Bestindigkeit des Besitzes und das Markieren von
territorialen Grenzen zu einem grundlegenden Anliegen gesellschaftlicher Organisation.“
(Rokkan 2000, S. 135; vgl. Lovschal 2014)

Dies betont auch Durkheim in seiner Beschreibung der einfachen Gesellschaften, die sich aus
weitgehend homogenen Segmenten wie Horden, Klans, Stimmen oder Familien zusammenset-
zen. Jeder Klan lebt streng gesondert vom néichsten. Die von ihnen bestellten Felder lagen nie-
mals direkt nebeneinander, sondern waren durch frei liegende Flichen voneinander getrennt,
die nicht fir die Landwirtschaft genutzt werden durften:

54

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grenzen der Gesellschaften

»Jedes Feld mufste [...] von einer Umfriedung umgeben sein, die es von dem Besitztum
der anderen Familien streng abschlofS. Diese Umfriedung war keine steinerne Mauer: sie
war ein Streifen Erde, einige Fuf$ breit, der unbebaut bleiben mufite, und den der Pflug
nie beriihren sollte. Dieser Zwischenraum war geheiligt. [...] An gewissen und bestimmten
Tagen des Monats und des Jahres machte der Familienvater einen Rundgang um seine
Felder, indem er diese Linie verfolgte; er trieb die Opfertiere vor sich hin, sang Hymnen
und brachte Opfer dar. [...] Der Weg, den die Opfertiere und der betende Mann verfolgt
hatten, war die unverletzliche Grenze der Behausung. In diese Linie legte der Mensch
in gewissen Zwischenrdumen grofle Steine oder Pfihle, die man Grenzsteine nannte.“
(Coulanges 1996, S. 67f.; vgl. Durkheim 1991, S. 211f.; Schroer 2006, S. 51ff.; Schroer i.
E.)

Als oberstes Gebot galt in dieser Zeit: ,,Uberschreite nicht den Grenzstein®“ (Coulanges 1996,
S.69).

Spdtestens an diesem Punkt der historischen Entwicklung stofSen wir auf den engen Zusam-
menhang von Grenze und Eigentum bzw. Eigentumsrecht. Die mit der Sesshaftigkeit einher-
gehende Ausbreitung von Ackerbau und Viehzucht fithrt zur sukzessiven Aufteilung der Erd-
oberfliche in Kleinterritorien, deren Grenzsteine das Eigentum an Grund und Boden sowohl
physisch als auch symbolisch markieren. In der politischen Theorie und Rechtsgeschichte wird
von John Locke tiber Jean-Jacques Rousseau bis hin zu Carl Schmitt der ,,Akt des Einzdunens*
(Bithler 2014, S. 70) als fundamentaler Einschnitt gewertet, der den Ubergang vom Natur- zum
Gesellschaftszustand definiert. Die exklusive Inbesitznahme von einem Stiick Land und dessen
Verteidigung setzt zwar deutlich vor der Konstituierung moderner Staaten ein: ,,Die Menschen
entwickelten schon frith ein Repertoire von Signalen, um Besitz oder Besetzung eines Territori-
ums zu identifizieren, und organisierten sich, um Eindringlinge zuriickzudriangen.“ (Rokkan
2000, S. 141) Dennoch besteht weithin Einigkeit daruber, dass die Exklusivitat des Territori-
ums und die ,ausgeprigte Sensibilitdt fir das Gebiet, in dem die Gesetze gelten sollen und das
zu verteidigen ist“ (Service 1977, S. 99), im Laufe der gesellschaftlichen Evolution zunimmt
und erst mit der Staatenbildung zur vollen Entfaltung gelangt. Der Hinweis auf die Gesetze ist
wichtig fiir das Verstindnis der Herausbildung von Nationalstaaten. Schon fir Montesquieu
ist der Staat eine ,,Gesellschaft, in der es Gesetze gibt.“ (Montesquieu 1951, S. 212) Auch fir
Carl Schmitt gehoren die juristische Ordnung und das Territorium unaufldslich zusammen.
Fiir ihn ist das Recht die ,,Einheit von Ordnung und Ortung® (Schmitt 1997, S. 13).

Der Riuckblick auf frithere Gesellschaftsformen zeigt gleichwohl, dass nicht erst moderne
Staaten, sondern schon ihre Vorgianger tiber Territorien und Grenzen verfiigten. An Rokkan
anschlieffend, ldsst sich auch die Griindung von Stiddten als zentraler Ausdruck fiir den wach-
senden Bedarf verstehen, angehidufte Besitztiimer durch das Markieren von territorialen Gren-
zen zu schiitzen:

,»Die entscheidende Innovation der Stadt war, daf sie starke Grenzen fiir eine differen-
zierte Kontrolle von Transaktionen ausbildete. Ganz gleich, ob sie physisch von einer
Mauer umgeben war oder nicht: Die Stadt des Altertums war eine rituelle und rechtliche
Gemeinschaft, die strenge Kontrolle tiber ihre Mitglieder austibte, wihrend sie gleichzeitig
ihre Grenzen fiir Export und Import sowohl von Personen [...] als auch von Waren
offenhielt.“ (Rokkan 2000, S. 136)

55

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Schroer

Selbst dort also, wo es zur Errichtung von Mauern kommt, die geradezu als Sinnbild fiir
radikale Abschottung stehen, geht es nicht um die gdnzliche Verhinderung des Austausches
von Waren und Personen, sondern um dessen Organisation. Das war selbst beim Limes schon
so (vgl. Scheuerbrandt 2009).

Neu an der Entstehung der modernen Staaten ist deshalb nicht, dass es iiberhaupt zur Beset-
zung und Verteidigung von Territorien und der Errichtung von Grenzen kommt. Neu ist
vielmehr die Etablierung eines spezifischen Grenztyps, der bis heute unser Bild von Grenzen
pragt: ,,Die Idee einer linearen Grenze entstand ab dem 14. und 15. Jahrhundert, mit der
Entwicklung des modernen Staates. [...] Der moderne Staat beansprucht eine lineare Grenze
— zumindest als Begriff — allein schon aufgrund seines territorialen Wesens.“ (Raffestin 2010,
S. 60) Die sich im 19. Jahrhundert endgiiltig etablierenden Nationalgesellschaften zeichnen
sich durch klare Grenzziehungen gegeniiber anderen Nationalgesellschaften aus. Auf dem
Hohepunkt der Verbreitung der nationalstaatlichen Ordnung stoflen Staaten unmittelbar auf-
einander — nur durch eine Grenzlinie voneinander geschieden. An diesen Grenzlinien wird die
Kontrolle tiber das Territorium ausgetiibt, der Zugang von Personen und Waren gewihrt oder
verweigert (vgl. Schroer 2019b). Die ehemals bestehenden Zwischenriume und Pufferzonen
sind in dieser Zeit auf ein Nichts zusammengeschrumpft:

»Wie die Flur als ganze, sogar viel sichtbarer als sie, grenzt sich jeder bebaute Acker
von selber, als Muster aus Furchen, als Saatfliche, als Ahrenfeld, als Stoppel. Denn jeder
Ort und jede Verortung an ihm setzt auch den Nachbarn und setzt die Grenze gegen
ihn. Wenn die Nachbarn niher riicken und die Flur endgiiltig aufgeteilt ist, werden die
Grenzen scharf.“ (Freyer 19635, S.23)

Weil die Populationen der einzelnen sozialen Einheiten groffer werden und dadurch immer
mehr in die unmittelbare Nihe der anderen Einheiten gelangen, schrumpfen die ehemaligen
Grenzgebiete auf eine ,scharf“ gezogene Grenzlinie zusammen. Der so beschriebene Vorgang
stiitzt die These Friedrich Tenbrucks,

»dafs die gesellschaftliche Entwicklung im Grunde kein Binnenvorgang ist, sondern aus
raumgreifenden Expansionen und zwischengesellschaftlichen Verbindungen hervorgeht,
wie sie sich durch Eroberung, Unterwerfung, Kolonisierung, Vereinigung, Verflechtung
oder andere Formen der Ausdehnung [...] ergeben.“ (Tenbruck 1989b, S. 432)

Entgegen dem vor allem in systemtheoretischen Differenzierungstheorien vorherrschenden
Grundgedanken, dass sich die gesellschaftliche Entwicklung durch den Wandel der Differen-
zierungsformen (von der segmentiren tber die stratifikatorische zur funktionalen Differenzie-
rung) ,innerbalb der Gesellschaft und als Binnengeschehen® (Tyrell 2005, S. 39, Herv. i. O.)
vollzieht, gelangt Tenbruck zu einem ganz anderen Ergebnis:

»Stets und iberall sind es zwischengesellschaftliche Verhiltnisse und Verinderungen
durch raumgreifende Vorgidnge gewesen, die eine gesellschaftliche Entwicklung mittels
Bildung jeweils grofSerer Einheiten ermoglicht haben. Selbst bei raumlicher Isolierung wird
das Leben in einer Gesellschaft durch die Orientierung an ihren Auflenlagen bestimmt,
die als wichtiger Teil der Umwelt bewuf$t sind und die Binnenstruktur beeinflussen.“
(Tenbruck 1989b, S. 434f.)

Tenbruck widerspricht grundsitzlich der Annahme eines ,Ein-Gesellschaft-Modells“ und
stimmt darin mit Cornelius Castoriadis iiberein, der ebenfalls nicht von einer ,,Produktion
diverser Exemplare der Wesenheit ,Gesellschaft‘, sondern von der Schopfung eines anderen

56

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grenzen der Gesellschaften

Typus des Gesellschaftseins (einer anderen Form/Gestalt, eines anderen Aspekts/Sinns: eidos)“
(Castoriadis 1984, S. 607, Herv. i. O.) ausgeht: ,,Die Gesellschaft als solche ist eine Form,
und jede bestehende Gesellschaft ist eine besondere, ja einzigartige Form.“ (Castoriadis 2010,
S.27) Schon bei Durkheim heifdt es ausdriicklich:

»|D]ie Gesellschaft® existiert nicht. Es gibt ,Gesellschaften‘, die sich in Gattungen und
Arten einteilen lassen, dhnlich wie bei den Gewaichsen und Tieren. [...] Heute [...] ist
es offenkundig unmoglich, als wahr zu behaupten, daff es eine tberall mit sich selbst
identische menschliche Entwicklung gibt, und daf§ die Gesellschaften alle nur Variationen
ein und desselben Typs sind.“ (Durkheim 1981, S. 35)

Als Beispiel fir die von Tenbruck erwihnte Bildung groflerer Einheiten kdme in jiingerer
Zeit etwa die Europdische Union in Frage, durch die die Vielfalt von Gesellschaften jedoch
keineswegs aufgehoben wurde. Ganz im Gegenteil, es kommt nahezu parallel zum Zusam-
menschluss der Lander unter dem Dach der EU zur Grundung neuer Nationalstaaten und
Abspaltungsbestrebungen einzelner Regionen innerhalb einzelner Nationalstaaten. Im Zuge
der Globalisierungsdebatte der 1990er Jahre werden an die Stelle der Nationalstaaten — die bei
Marcel Mauss noch als ,,die jiingste und vollkommenste Form des Lebens in Gesellschaften*
(Mauss 2017, S. 336) angesehen werden — immer wieder alternative Gesellschaftskonzeptio-
nen gesetzt, die sich nach der Uberzeugung ihrer Verfechter von physischen Riumen und
territorialen Grenzen weitgehend unabhingig machen und die Bindung der Gesellschaft an den
Nationalstaat iiberwinden (vgl. Schroer 2018b).

4. Gesellschaft ohne Grenzen?

Der schillernde Begriff der Globalisierung wird in weiten Teilen der Sozial- und Kulturwissen-
schaften als Entwicklung verstanden, die zum Bedeutungsverlust des Raumes, der Grenzen
und des Nationalstaates fithrt (vgl. Schroer 2006, S. 185ff.). Globalisierung steht hier fiir
einen weltweiten Prozess der Entraumlichung, Entgrenzung bzw. Deterritorialisierung (vgl.
Robertson 1992; Giddens 1995; Schroer 2006, S. 195ff.). In dieser Perspektive erscheinen
Grenzen rein negativ als unerwiinschtes Hindernis und ldstige Hiirden, die der Durchsetzung
einer ungehinderten Mobilitit vortibergehend zwar noch im Wege stehen, schon bald aber
verschwunden sein werden. Angesichts des weltweiten Austausches von Waren, Dienstleistun-
gen und Informationen, der Entwicklung globaler Kapitalmarkte und zunehmender Migration
uber nationale Grenzen hinweg, sei die Vorstellung nicht mehr linger plausibel, ,,in geschlosse-
nen und gegeneinander abgrenzbaren Raumen von Nationalstaaten und ihnen entsprechenden
Nationalgesellschaften zu leben und zu handeln® (Beck 1997, S. 44). Die Nationalstaaten
drohen in dieser Sichtweise zunehmend die Kontrolle iiber die auf ihrem Territorium stattfin-
denden Aktivititen zu verlieren und damit an Souverinitit einzubiiffen. Thre immer auch
Sicherheit versprechenden Grenzen hitten sich zunehmend als wirkungslos erwiesen, die eigene
Bevolkerung und das eigene Territorium umfassend vor Einfliissen und Gefahren von aufSen
zu schiitzen. In der Tat haben sich die radioaktiven Wolken nach dem Reaktorungliick in
Tschernobyl ebenso wenig von Nationalstaatsgrenzen aufhalten lassen wie Krankheiten und
Seuchen (BSE, Schweinegrippe, Ebola), die Finanzkrise oder der Terrorismus. Der Fall der Ber-
liner Mauer, der Untergang der Sowjetunion und das Ende des Ost-West-Gegensatzes haben
zudem gezeigt, dass Grenzen nicht nur mehr oder weniger miihelos Uberschritten, sondern
sogar buchstablich niedergerissen und zum Einsturz gebracht werden konnen — selbst wenn

57

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Schroer

sie bis dato fiir viele als schier uniiberwindbar gegolten haben. Aufgrund dieses umfassenden
Versagens und Abbaus der Grenzen wurde eine ,,Borderless World“ (Ohmae 1990) in Aussicht
gestellt, ein baldiges Ende des Nationalstaates prophezeit (vgl. Albrow 1998) oder eine ,,post-
nationale Konstellation“ (Habermas 1998) anvisiert:

»Gegeniiber der territorialen Verankerung des Nationalstaats beschwort der Ausdruck
,Globalisierung® das Bild von anschwellenden Flissen, die die Grenzkontrollen unterspii-
len und das nationale Gebiude zum Einsturz bringen konnen. Die neue Relevanz von
FlieSgroflen signalisiert die Verschiebung der Kontrollen aus der Raum- in die Zeitdimen-
sion. Die Verlagerung der Gewichte vom ,Beherrscher des Territoriums‘ zum ,Meister der
Geschwindigkeit* scheint den Nationalstaat zu entmachten.* (ebd., S. 103)

Unter diesen Bedingungen verliert auch die Gesellschaft ihre nationalstaatliche Basis. Den
zahlreichen Neubeschreibungen von Gesellschaften, die an die Stelle der Nationalgesellschaften
treten, ist bei allen sonstigen Unterschieden gemeinsam, dass sie nicht linger im nationalstaat-
lichen Rahmen verbleiben, sondern weit tiber diesen hinausfithren oder ihn gleich ganz hinter
sich lassen. Ob nun von ,,Globalisierung® (Giddens 1995), der ,,Weltgesellschaft“ (Luhmann
1971; Stichweh 2000), der ,,Netzwerkgesellschaft“ (Castells 2001) oder der ,,Liquid Moderni-
ty“ (Bauman 2000) die Rede ist: Gemeinsam ist all diesen Konzepten, dass sie dafiir werben,
Gesellschaften nicht mehr linger mit den Nationalstaaten gleichzusetzen, wie dies in der Sozio-
logie bisher — so die nahezu einhellige Kritik an ihrem methodologischen Nationalismus (Beck
1997, S. 46) — der Fall gewesen sei. Dariiber hinaus vertreten sie tibereinstimmend die These,
dass Gesellschaften sich von raumlichen Grenzen zunehmend emanzipieren.

Niklas Luhmanns Konzept der ,,Weltgesellschaft“ (Luhmann 1971) verdankt sich seinem ge-
sellschaftstheoretisch ambitionierten Versuch, Gesellschaft grundsatzlich antiterritorial zu den-
ken. Das moderne Gesellschaftssystem hat gegeniiber seinen Vorgingern derart an Komplexi-
tit und Heterogenitit zugenommen, dass es ,seine Teilsysteme nicht mehr durch gemeinsame
(etwa territoriale) AufSengrenzen integrieren“ kann (Luhmann 1973, S. 89), weshalb Gesell-
schaft ,,von jetzt ab nur noch als Weltgesellschaft moglich ist (ebd.) und dabei keine anderen
Gesellschaften mehr neben sich duldet. Gegentiber der traditionellen Vorstellung einer Vielzahl
menschlicher Gesellschaften gibt es Gesellschaft fir den Bielefelder Systemtheoretiker nur
noch im Singular, als Weltgesellschaft. Neben den ,technischen Errungenschaften® (Luhmann
1971, S. 60) ist die ,,Ausdifferenzierung des Wirtschaftssystems* (Luhmann 1973, S. 89) die
treibende Kraft dieser Entwicklung. Der internationale Geld- und Zahlungsverkehr macht vor
nationalen Grenzen nicht langer halt. Doch dabei bleibt es nicht. Die grenziiberschreitenden
Aktivitidten des Wirtschaftssystems machen Schule und infizieren auch die anderen Teilsysteme,
die sich aus dem engen Korsett der territorialen Grenzen des Nationalstaats ebenfalls befreien.
Mit Ausnahme des Politik- und Rechtssystems operieren alle Funktionssysteme ,,unabhingig
von Raumgrenzen® (Luhmann 1997, S. 166). Mit Luhmann erhilt man damit einen von
allen ,alteuropiischen’ Annahmen weitgehend gereinigten Gesellschaftsbegriff, der sich um
Raum, Grenze, Territorialitit, Erde, Land, Boden und Materialitit nicht linger schert. Unter
Gesellschaft wird nur mehr ,,das jeweils umfassendste System kommunikativer Beziehungen
zwischen menschlichen Erlebnissen und Handlungen, die fiireinander erreichbar sind“ (Luh-
mann 1973, S. 83) verstanden. Offenbar ist dies nicht als wissenschaftlich begriindbare These,
sondern als unumstofSliche Wahrheit zu verstehen: ,,Die Tatsache eines weltweiten Kommuni-
kationssystems kann nicht bestritten werden.* (Luhmann 1998, S. 373). Sie ist schlichtweg ein
»Faktum® (Stichweh 2000, S. 12).

58

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grenzen der Gesellschaften

Die ,,Netzwerkgesellschaft“ (Castells 2001) beruht auf dem grundlegenden Gedanken einer
weltweiten Konnektivitit, die sich durch die neuen Kommunikations- und Informationstech-
nologien herstellen ldsst. Die Bildung von Netzwerken resultiert aus den Verflechtungen und
Verbindungen von bisher unverbundenen Elementen, durch die ehemals relevante Grenzen
unterlaufen oder gar aufgehoben werden. Netze trennen nicht, Netze verbinden. Aufgrund
dieser Qualitdt tragen sie zur ,,Intensivierung weltweiter sozialer Beziehungen® (Giddens 1995,
S. 85) bei und erfillen damit das grundlegende Versprechen der Globalisierung und der Welt-
gesellschaft, ,,weltweite Interaktion® (Luhmann 1975, S. 53) und , weltweite Verflechtungen*
(ebd., S. 54) uber alle Grenzen hinweg zu ermoglichen — jenseits nationalstaatlicher Vorgaben
und Trennlinien. Manuel Castells geht in seiner Konzeption einer Netzwerkgesellschaft von
der ,Auflosung der Orte im Raum der Strome“ aus (Castells 2001, S. 475): ,,Strome von
Kapital, Strome von Informationen, Strome von Technologie, Strome von organisatorischer
Interaktion, Strome von Bildern, Tonen und Symbolen® (Castells 2003, S. 402) iiberwinden
mithelos die Ebene des Lokalen und bilden eine neue globale Gesellschaftsstruktur.

Die raum- und grenziiberwindenden Konzeptionen der Welt- und Netzwerkgesellschaft finden
in Zygmunt Baumans Diagnose der ,,fliichtigen Moderne“ (Bauman 2003), die an die Stelle
der ,schweren Moderne® (ebd., S. 136) tritt, noch eine Steigerung. Bauman zufolge ist das
gegenwirtige Zeitalter von einer umfassenden Verfliissigung des Sozialen gekennzeichnet: Li-
quid Modernity (Bauman 2000), Liquid Life (Bauman 2005), Liquid Fear (Bauman 2006),
Liquid Times (Bauman 2007) lauten die Titel einiger seiner in den ersten Jahren des 21.
Jahrhunderts veroffentlichten Bucher. In all diesen Publikationen wird im Grunde die immer
gleiche Botschaft verbreitet: Das Feste weicht dem Flissigen! ,,Raum, Grund und Boden waren
zentrale Obsessionen der Moderne, das Streben nach ihrem Erwerb geradezu zwanghaft —
und die Bewachung der Grenzen entwickelte sich zur allgegenwirtigen, sich immer weiter ver-
breitenden Sucht.“ (Bauman 2003, S. 136) Damit ist es nun vorbei. Die ,fliichtige Moderne“
hat zur ,Irrelevanz des Raums® (ebd., S. 140) und zu seiner ,Entwertung® (ebd., S. 141)
gefithrt. In ihr herrscht das Fluide, Fliissige und Fliichtige, das sich durch keinerlei Grenze
mehr aufhalten lisst. Was heute zihlt, ist die Geschwindigkeit, die Beweglichkeit und die
Flexibilitit. Die Bewohner der fliissigen Moderne sind keine ,,Landtreter* mehr (Schmitt 1981,
S. 7; vgl. Schroer 2001b), sondern nomadische Subjekte, Weltenbummler, immer unterwegs,
heute hier, morgen dort, sich geschmeidig an immer neue Bedingungen anpassend und dabei
auf Grenzen jeglicher Art keine Riicksicht mehr nehmen miissend. So schwer die Moderne also
auch gewesen sein mag: Eine regelrechte ,, Verflissigungswut® (Bauman 2003, S. 12) hat deren
starre Strukturen und stabil geglaubte Institutionen einfach hinweggespiilt!

5. Grenzen der Entgrenzung

Die Konzepte der Globalisierung, der Weltgesellschaft, der Netzwerkgesellschaft und der flus-
sigen Moderne sind iiberaus wirkmichtige Beschreibungen der Gegenwartsgesellschaften, die
viele Jahre den soziologischen Diskurs tiber die gesellschaftliche Wirklichkeit bestimmt haben.
Zu keinem Zeitpunkt jedoch sind sie unwidersprochen geblieben. Die Kritik an diesen Konzep-
ten bezieht sich dabei vor allem auch auf ihre These von der wachsenden Indifferenz der neuen
Gesellschaftsformen gegentiber physischen Riumen und territorialen Grenzen.

Das Konzept der Weltgesellschaft ist als ,soziologische Fiktion“ (Wagner 1997), als ,,Unbe-
griff und Phantom® (Tudyka 1989) bezeichnet und kritisiert worden. Dabei wird argumentiert,

59

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Schroer

dass von einer bereits erfolgten Realisierung eines welteinheitlichen Gesellschaftssystems gar
keine Rede sein konne, da nicht einmal die immer wieder als Paradebeispiel angefiihrte globale
Weltwirtschaft tatsichlich weltweit agiere (vgl. Wagner 1999, S. 33). Bemerkenswert ist, dass
Zweifel an der raumabstinenten und grenzneutralen Ausrichtung des Konzepts der Weltgesell-
schaft auch von ihren Verfechtern selbst geduflert werden. Entgegen des dezidiert nichtraum-
lich angesetzten Gesellschaftsbegriffs der Luhmann’schen Systemtheorie werden insbesondere
in seiner Thematisierung von Exklusionsphinomenen explizit raumliche Kategorien bemiiht
(vgl. Schroer 2006, S. 149ff.; 2001c). Statt auf eine stetig steigende Homogenisierung der
Lebensbedingungen und Verhaltensstandards stofSt er auf Favelas, Slums und andere vernach-
lassigte, von der Globalisierungsdynamik iibergangene oder von ihr abgehingte Gebiete, die
keine Anbindung an die weltumfassenden Kommunikationsstrome erlangen und in ,,schwar-
zen Lochern® (Stichweh 1997, S. 132) zu verschwinden drohen. Rudolf Stichweh konzediert,
dass die riumliche Ausgrenzung bestimmter Bevolkerungsteile von der iibrigen Bevolkerung
wexterritoriale, fiir Fremde unbetretbare Raume* schafft, ,,die mit der These der Weltgesell-
schaft nicht ohne weiteres harmonisierbar sind“ (ebd., S. 127). Entgegen der apodiktischen
Behauptung einer unabhingig von Grenzen und Rdumen funktionierenden Weltgesellschaft
braucht es offenbar doch ,rdumliche Grenzen, an denen man die Bewegung von Korpern
kontrollieren kann“ (Luhmann 1993, S. 260).

Auch die Netzwerkgesellschaft zieht hinsichtlich ihres Umgangs mit dem Grenzbegriff Kritik
auf sich: ,Wenn es auch treffend sein mag, die Konstitution gegenwirtiger Gesellschaft mit
der Netzwerkmetapher zu beschreiben: Grenzen werden nicht obsolet, das territoriale Moment
verschwindet nicht.“ (Kaufmann 2006, S. 36) Statt von einem bloffen Wegfall, ist vielmehr
von einer Transformation der Grenzen auszugehen: ,Lineare Grenzziehungen werden netz-
werkartig umgebildet.“ (ebd., S. 37) Und diese Umbildung hat gravierende Auswirkungen,
die sich mit Brian Massumi als umfassende Ausweitung von Kontrollpunkten beschreiben
lassen: ,,Man kann sich frei bewegen. Doch nach ein paar Schritten lauert immer ein Kontroll-
punkt. Sie sind tiberall. Sie sind fest in die soziale Landschaft integriert.“ (Massumi 2010,
S. 49) Grenzkontrollen erfolgen demnach nicht mehr linger nur an den Rindern staatlicher
Hoheitsgebiete, sondern konnen jederzeit an jedem Ort vorgenommen werden, erfolgen fli-
chendeckend. Statt einer Abnahme ist damit eher eine Zunahme von Grenzkontrollen zu
konstatieren, da sie flexibel gehandhabt und tuberraschend ausgetibt werden konnen. Fir die
Netzwerkforschung ist jedoch bezeichnend, dass sie die Frage der Grenzen erst nachtriglich
aufgeworfen hat (vgl. Hiu8ling 2009). Der Aufbau von Netzen geriet zunichst allein unter
dem Gesichtspunkt in den Blick, dass damit bisher isoliert existierende Elemente miteinander
verbunden werden kénnen — unbekiimmert um die Frage der unterschiedlich verteilten Mog-
lichkeiten der Partizipation aufgrund fehlender Infrastruktur, auf die Bruno Latour hinweist:

»Das Telefon mag noch so universell verbreitet sein, wir wissen dennoch sehr genau, daf3
wir neben einer Telefonleitung verschmachten kénnen, wenn wir mit ihr nicht durch einen
Anschluf§ und einen Telefonapparat verbunden sind. [...] Die elektromagnetischen Wellen
verbreiten sich vielleicht tiberallhin, aber eine Antenne, ein Abonnement und ein Decoder
sind trotzdem notwendig, um Canal Plus zu empfangen.“ (Latour 1998, S. 157, Herwv. i.
0.)

Obwohl sich daran bis heute nichts geandert hat, steckt die systematische Berticksichtigung der
Infrastruktur als unverzichtbare Basis aller Kommunikationsnetzwerke noch in den Anfiangen.

60

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grenzen der Gesellschaften

George Ritzer hilt dem Bauman’schen Konzept der fliichtigen Moderne und der behaupteten
Ablosung des Festen durch das Fliichtige bzw. Fliissige entgegen, dass beide Aggregatzustinde
des Sozialen nicht einander ablésen, sondern in vielfiltigen Kombinationen miteinander ver-
bunden sind. Thm geht es darum zu zeigen, ,,dass Fliissiges nie ohne feste Strukturen fliefSt*
(Ritzer 2002, S. 53). In Containern, Kanilen, Staudimmen, Blockaden, Sperren, Hirden und
Sieben sieht er wirkungsvolle Begrenzungstechnologien am Werk, die das in Fluss geratene
»umgeben, kanalisieren, eindimmen oder gar zu blockieren suchen® (ebd., S. 73). Sie sorgen
dafur, dass es zu keinem ginzlich ungehinderten und konturlosen Flieffen kommt. Die ,,Fes-
tigkeit der Moderne“ (ebd.) erweist sich nach dieser Lesart als weitaus zihlebiger als die
Propheten eines neuen globalen Zeitalters suggerieren.

Das damit offenkundig nicht erst heute erkennbare Defizit vieler Theorien der Globalisierung,
der Welt- und Netzwerkgesellschaft sowie der fliichtigen Moderne besteht grundsitzlich darin,
Grenzen und Riume als Kategorien der Vergangenheit auszuweisen und zu verabschieden, sich
aber kaum fur die sich neu herausbildenden raumlichen Konfigurationen und neuen Grenzbil-
dungsprozesse zu interessieren, die ihre Vorldufer zumeist keineswegs so restlos ablosen wie
oftmals suggeriert wird. Entgegen der vorschnellen Verabschiedungsrhetorik in solchen und
anderen soziologischen Zeitdiagnosen, driangt sich zudem die Persistenz bestimmter Raum-
und Grenzkonstellationen auf, die es stirker zu berticksichtigen gilt, als dies gemeinhin ge-
schieht.

6. Persistenz, Metamorphose und Ausweitung von Grenzen

Angesichts der jungsten weltgeschichtlichen Entwicklungen werden die schon zur Hochzeit
der Globalisierung artikulierten Zweifel an den weitgehend raum- und grenzenlos gedachten
Gesellschaftskonzeptionen nicht eben geringer. Ein aktueller Blick auf die Weltkarte zeigt,
dass von einer grenzenlosen Welt gar keine Rede sein kann. Ganz im Gegenteil, wir sehen
uns einer ,,very bordered world*“ (Diener/Hagen 2012, S. 1) gegentiber. Der Traum von einer
sich zunehmend verflechtenden und zusammenwachsenden Welt scheint — zumindest vorerst —
ausgetraumt. Wer wollte der vor kaum mehr als zehn Jahren publizierten Diagnose Baumans
heute noch zustimmen:

»Der Druck auf die Grenzen, der darauf abzielt, sie zu durchléchern und zu demontieren,
und den man gemeinhin ,Globalisierung‘ nennt, hat Wirkung gezeigt: Mit wenigen Aus-
nahmen, deren Anzahl rapide sinkt, stehen heute die Tore aller Gesellschaften weit offen,
materiell wie intellektuell.“ (Bauman 2008, S. 14)

Entgegen dieser bemerkenswert optimistischen Einschdtzung muss heute eine wahre Renais-
sance der Grenzen und Wiederaufriistung von Grenzanlagen konstatiert werden (vgl. Leuen-
berger in diesem Band). Die Liste der derzeit wieder aufgeriisteten, neu gebauten und in
Planung befindlichen Grenzbefestigungen ist lang (vgl. Thranhardt 2012; Debray 2016). Sie
reicht von der geplanten Mauer zwischen den Vereinigten Staaten und Mexiko tber die
Sperranlage zwischen Israel und Palidstina bis hin zu den innerhalb Europas eilig errichteten
Grenzziunen als politische Antwort auf die so genannte ,,Fliichtlingskrise*. Das ,,gegenwirtige
nationalstaatliche Mauerbaufieber“ (Brown 2018, S. 46) greift offenbar um sich und droht
alle Lander auf dem Planeten Erde in streng gegeneinander abgeschirmte Festigungsanlagen zu
verwandeln.

61

112025, 00:02:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Schroer

Trife diese Beschreibung vollends zu, hitten wir es nach einer Zeit der vor allem in den
1990er Jahren verbreiteten Diagnosen der Offnung mit einer radikalen Umkehrbewegung zu
tun, die uns eine Riickkehr ins Geschlossene beschert. Zweifellos lassen sich fiir die These
einer neuen ,,Abschottung® (Brown 2018; Marshall 2018) eine stattliche Anzahl von Indizien
anfithren, die kaum von der Hand zu weisen sind: Das Wiedererstarken des Nationalismus,
die Erfolge des Rechtspopulismus, die restriktive Migrationspolitik, der neue Protektionismus
und die iberall aus dem Boden sprieffenden Zdune und Mauern sprechen eindeutig dafiir.
Am Ende aber konnte sich eine solche Diagnose als ebenso eindimensional erweisen wie die
zahlreichen Prognosen, die uns noch vor gar nicht langer Zeit einen ,,Umzug ins Offene“
(Fecht/Kamper 2000) versprochen haben. Doch so wenig der Nationalstaat durch die Globali-
sierung tatsichlich abgelost wurde, so wenig kehrt er nun in alter Pracht zuriick, so als seien
die Entwicklungen spurlos an ihm voriibergegangen. Um einer solch auf den ersten Blick nahe-
liegenden, letztlich aber zu kurz greifenden Rollback-These zu entkommen, erweist sich gerade
der niichtern analysierende Blick auf Grenzen als hilfreiches Antidot gegen verabsolutierende
Trendaussagen, deren Halbwertszeit ohnehin immer kiirzer zu werden scheinen. Denn nur dem
— medial massiv unterstiitzten — Anschein nach, haben wir es mit einer bloflen Wiederkehr der
aus Mauern und Stacheldraht errichteten Befestigungsanlagen im klassischen Gewand zu tun,
die das Bild einer Riickkehr in durch streng bewachte Grenzen strikt voneinander geschiedenen
Nationalstaaten heraufbeschworen. Was dieses Bild letztlich erzeugt, ist der einseitige Blick
auf die nationalstaatliche Grenze als Grenzlinie, der insofern gleich mehrfach triigt, weil bei
der Erschlieffung der vormodernen Grenzverhiltnisse, beim Blick auf die netzwerkartigen glo-
balen Strukturen und bei der heutigen Wiederkehr der Grenzbefestigungsanlagen durchgehend
diese spezielle Form der Grenze als MafSstab genommen wird, die wir von der Trennung
zweier Nationalstaaten in der Fliche her kennen. Nur wenn diese zum Idealbild einer Grenze
erhoben wird, gab es territoriale Grenzen — entgegen unserer eigenen Rekonstruktion — in
vormodernen Gesellschaften noch kaum (vgl. Parsons 1975, S. 65), wihrend der grofSen Zeit
der Nationalstaaten nahezu durchgingig, in der Ara der Globalisierung nicht mehr oder kaum
noch und aktuell wieder in groffem Ausmaf3. Statt ein solches Auf- und Abtreten des immer
gleichen Grenztyps in immer neuen gesellschaftlichen Formationen zu rekonstruieren, wire
es im Sinne einer elaborierten Grenzforschung weitaus gewinnbringender, den Wandel der
Grenzen und der Grenzauffassungen selbst starker ins Auge zu fassen, als dies zumeist der Fall
ist. Die Phinomenologie von Grenzen erweist sich dabei als tiberaus reichhaltig. Wer dagegen
ihr Verschwinden prognostiziert oder ihre Wiederkehr verkiindet, dem entgeht das Entschei-
dende: die Metamorphosen und der Formwandel von Grenzen. Nimmt man diese in den
Blick, erweisen sich die Anzeichen einer Wiederkehr der nationalstaatlichen Grenzarchitektur
als zumindest triigerisch, denn die aktuellen Grenzanlagen bestehen aus der Akkumulation
von sowohl alten wie neuen, harten wie weichen Kontroll- und Uberwachungstechnologien,
also aus Mauern, Ziunen, Stacheldrahtrollen und Wachtiirmen ebenso wie aus Drohnen,
Hubschraubern, Wirmebildkameras und Nachtsichtgeriten (vgl. auch Nail in diesem Band).
Hinzu kommen Pisse, Visa, Gesundheitszertifikate, Zoll- und Finanzbeamte, Gesundheits- und
Einwanderungsbehorden. Kurz: Es kommt alles zum Einsatz, was die Menschen im Laufe des
gesellschaftlichen Werdens an Begrenzungstechnologien erfunden haben — mixed borders with
mixed materials gewissermafSen. Durch die Mischung aus sichtbaren und unsichtbaren, diskur-
siven und nichtdiskursiven Elementen ldsst sich die Grenze in ihrer aktuellen Form treffend als
»Raumdispositiv (Walters 2011, S. 322) oder ,,Grenzregime* (Opitz 2011, S. 259) beschrei-
ben. Im Gegensatz zum naheliegenden Befund eines martialischen Aufbaus von Grenzbefesti-

62

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grenzen der Gesellschaften

gungsanlagen zur Verwirklichung einer totalen Abschottung ist vielmehr die Perfektionierung
der Grenze als Selektionsinstrument das Ziel der massiven Aufriistung ausgefeilter Grenzappa-
raturen (vgl. Schroer 2019b). Entgegen des dufSeren Anscheins sollen die hoch technologisier-
ten Grenzarchitekturen nicht fur die lickenlose Abdichtung der Grenzen, sondern fir einen
geregelten Grenzverkehr sorgen und damit die genuine Funktion der Grenze als Instrument
der Selektion erfillen, denn die Bestrebungen gehen offenbar grundsatzlich dahin, allen uner-
wiinschten Migrationen mit Schliefung und allen erwiinschten mit Offnung der Grenzen zu
begegnen, den Zustrom von Waren und Personen also nicht grundsatzlich zu unterbinden,
sondern zu kanalisieren und zu filtern (vgl. Hess/Schmidt-Sembdner in diesem Band). Die
Souveranitit eines Staates wird in Zukunft wohl mehr denn je daran festgemacht werden, ob
er zu einem solchen Sortierungsvorgang auf der Hohe der technologischen Moglichkeiten in
der Lage ist oder nicht (vgl. dazu Potzsch in diesem Band). Allerdings geht es nicht nur um
die vom Staat gezogenen territorialen Grenzen, sondern auch um die von anderen sozialen
Einheiten gezogenen. Nicht nur jeder Staat, auch jede Stadt, jede Organisation, jede soziale
Gruppe und jedes Individuum zieht Grenzen und steckt damit Riume ab, die von den einen
betreten werden dirfen und von den anderen nicht. Dabei geht es um die Aneignung und
Besetzung von Territorien — von den ,, Territorien des Selbst“ (Goffman 1974) tiber stddtische
Territorien bis zu staatlichen Territorien. Wer Kampfe um Territorien fir ein vormodernes
oder gar nur der Tierwelt vorbehaltenes, zumindest aber fiir ein die freischwebenden Netze
der Weltgesellschaft in ihrer Selbstgeniigsamkeit nicht tangierendes Phanomen gehalten hat,
wird zur Kenntnis nehmen miissen, dass wir es auch weiterhin und offenbar mit zunehmender
Intensitit mit der Besetzung und Verteidigung von Territorien zu tun haben werden, bei dem
es nicht um das einmalige Ziehen und Festlegen von Grenzen geht, sondern um sich permanent
vollziehende Grenzpraktiken und den immer neuen Kampf um den Verlauf von Grenzen.

7. Fazit

Unsere Uberlegungen iiber das Verhiltnis zwischen Gesellschaft und Grenze haben gezeigt,
dass die Entwicklung von Gesellschaften ohne die Beriicksichtigung der Grenzen, die sie fiir
sich bestimmt, kaum umfassend darstellbar ist, denn ginzlich ohne Grenzen kommt keine
Gesellschaft aus. Aber statt von der sukzessiven Etablierung oder dem stetigen Abbau von
Grenzen zu erzihlen, ist der Formwandel der Grenzen stirker als bisher in den Blick zu
nehmen. Von der Ackerfurche tiber den Zaun und die Mauer bis zur Firewall durchziehen
Grenzkonstruktionen die Geschichte der Menschheit. Uber die Art und Weise ihrer Grenzzie-
hungen konstituieren sich Gesellschaften zu einem je spezifischen Gebilde. Eine Jager- und
Sammlergesellschaft ist durch andere Grenzen charakterisiert als eine Netzwerkgesellschaft.
Den jeweiligen ,,Gesellschaftstypen® (Tenbruck 1989a, S. 59) konnen deshalb entsprechende
Grenztypen hinzugefiigt werden. Welche Grenzziehungen jeweils vorgenommen werden, sagt
viel uiber die jeweilige Gesellschaftsform aus, mit der wir es zu tun haben. Auf diese Weise
liefSe sich auch der von Tenbruck vorgeschlagene Gesellschaftsbegriff durchaus auch weiterhin
fruchtbar als Grundlage soziologischen Denkens einsetzen:

»Anstatt die Existenz der ,Gesellschaft® vorauszusetzen, ist es die Aufgabe der Soziologie
zu prifen, ob, wann, wie und warum aus vielen Vergesellschaftungen eine Gesellschaft
entsteht. Insofern ist die Gesellschaft nicht der gegebene Ausgangspunkt, sondern das
aufgegebene Ritsel der Soziologie. (Tenbruck 1989b, S. 429)

63

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Schroer

Ein fruchtbarer methodischer Weg, dieser von Latour (2007) verbliffend dhnlich formulierten
Aufgabe nachzukommen, bestiinde darin, die jeweils vorgenommenen Grenzziehungen syste-
matisch nachzuverfolgen, die jede Vergesellschaftung begleiten.

Weiterfiihrende Literatur

Agier, Michel (2016): Borderlands. Towards an Anthropology of the Cosmopolitan Condition. New York:
John Wiley and Sons.

Bredow, Wilfried von (2014): Grenzen. Eine Geschichte des Zusammenlebens vom Limes bis Schengen.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Diener, Alexander C./Hagen, Joshua (2012): Borders. A Very Short Introduction. Oxford: University Press.

Eigmiiller, Monika/Vorbuba, Georg (Hrsg.) 2016: Grenzsoziologie. Die politische Strukturierung des Rau-
mes. 2. Aufl. Wiesbaden: VS.

Foucher, Michel (2007): I’ Obsession des frontiers. Paris: Librairie Académique Perrin.

Literaturverzeichnis

Albrow, Martin (1998): Abschied vom Nationalstaat. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bauman, Zygmunt (2000): Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press.

Bauman, Zygmunt (2003): Fluchtige Moderne. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bauman, Zygmunt (2005): Liquid Life. Cambridge: Polity Press.

Bauman, Zygmunt (2006): Liquid Fear. Cambridge: Polity Press.

Bauman, Zygmunt (2007): Liquid Times. Living in an Age of Uncertainty. Cambridge: Polity Press.

Beck, Ulrich (1997): Was ist Globalisierung? Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bos, Mathias (2000): Zur Kongruenz sozialer Grenzen. Das Spannungsfeld von Territorien, Bevolkerungen
und Kulturen in Europa. In: Bach, Maurizio (Hrsg.): Die Europiisierung nationaler Gesellschaften.
Wiesbaden: VS 2000, S. 429-455.

Bos, Mathias/Zimmer, Kerstin (2006): Wenn Grenzen wandern. Zur Dynamik von Grenzverschiebungen
im Osten Europas. In: Eigmiiller, Monika/Vorbuba, Georg (Hrsg.): Grenzsoziologie. Die politische
Strukturierung des Raumes. Wiesbaden: VS, S. 157-184.

Brown, Wendy (2018): Mauern. Die neue Abschottung und der Niedergang der Souverinitit. Berlin:
Suhrkamp.

Biihler, Benjamin (2014): Grenzstein. In: Ders./Rieger, Stefan (Hrsg.): Bunte Steine. Ein Lapidarium des
Wissens. Berlin: Suhrkamp 2014, S. 69-80.

Castells, Manuel (2001): Das Informationszeitalter, Bd. 1: Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft. Opla-
den: Leske + Budrich.

Castells, Manuel (2003): Das Informationszeitalter, Bd. 3: Jahrtausendwende. Opladen: Leske + Budrich.

Castoriadis, Cornelius (1984): Gesellschaft als imaginire Institution. Entwurf einer politischen Philoso-
phie. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Castoriadis, Cornelius (2010): Das Imaginire: die Schopfung im gesellschaftlich-geschichtlichen Bereich.
In: Ders.: Das imaginire Element und die menschliche Schopfung. Lich: Edition AV, S. 25-45.

Claessens, Dieter (1980): Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische Skizzen zur Anthropologie.
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Coulanges, Fustel de (1996): Der antike Staat. Studie tiber Kultus, Recht und Einrichtungen Griechenlands
und Roms. Essen: Athenaion.

Debray, Regis (2016): Lob der Grenzen. Hamburg: Laika.

Delitz, Heike (2010): Die gebaute Gesellschaft. Architektur als Medium des Sozialen. Frankfurt/M./New
York: Campus.

Diener, Alexander C./Hagen, Joshua (2012): Borders. A Very Short Introduction. Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

Durkheim, Emile (1981): Einfithrung in die Sozialwissenschaft. Eréffnungsvorlesung von 1887-1888. In:
Ders.: Frithe Schriften zur Begriindung der Sozialwissenschaft. Herausgegeben, eingeleitet und tibersetzt
von Lore Heisterberg. Darmstadt und Neuwied, S. 25-52.

Durkheim, Emile (1991): Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Moral. Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Durkheim, Emile (2010): Notiz iiber Soziale Morphologie (Auszug). In: Marcel Mauss: Soziologie und
Anthropologie, Bd. 1: Theorie der Magie/Soziale Morphologie. Wiesbaden: VS, S. 182.

Ebach, Wolfgang (1999): Anthropologische Uberlegungen zum Begriff der Grenze in der Soziologie. In:
Fludernik, Monika/Gehrke, Hans-J. (Hrsg.): Grenzginger zwischen Kulturen. Wiirzburg, S. 85-98.

64

112025, 00:02:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grenzen der Gesellschaften

Fecht, Tom/Kamper, Dietmar (2000): Umzug ins Offene. Vier Versuche iiber den Raum. Wien/New York:
Springer Verlag.

Flusser, Vilém (2006): Riume. In: Diinne, Jorg/Giinzel, Stephan (Hrsg.): Raumtheorie. Grundlagentexte
aus Philosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt/M.: Suhrkamp, S.274-285.

Freyer, Hans (1965): Schwelle der Zeiten. Beitrige zur Soziologie der Kultur. Stuttgart: DVA.

Gehlen, Arnold (1964): Die Sozialstrukturen primitiver Gesellschaften. In: Ders./Schelsky, Helmut (Hrsg.):
Soziologie. Lehr- und Handbuch zur modernen Gesellschaftskunde. 5.Aufl., Diisseldorf: Dieterichs.

Giddens, Anthony (1995): Konsequenzen der Moderne. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Goffman, Erving (1974): Territorien des Selbst. In: Ders.: Das Individuum im offentlichen Austausch.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 54-96.

Habermas, Jirgen (1998): Die postnationale Konstellation. Politische Essays. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Halbwachs, Maurice (2009): Soziale Morphologie. Konstanz: UVK.

Haiuflling, Roger (Hrsg.) 2009: Grenzen von Netzwerken. Wiesbaden: VS.

Immerfall, Stefan (1995): Einfiihrung in den europdischen Gesellschaftsvergleich. Ansitze — Problemstel-
lungen — Befunde. 2. erg. und iiberarb. Aufl., Passau: Wissenschaftsverlag Rothe.

Kaufmann, Stefan (2006): Grenzregimes im Zeitalter sozialer Netzwerke. In: Berking, Helmuth (Hrsg.):
Die Macht des Lokalen in einer Welt ohne Grenzen. Frankfurt/M./New York: Campus, S. 32-65.

Klotz, Heinrich (1991): Von der Urhiitte bis zum Wolkenkratzer. Geschichte der gebauten Umwelt. Miin-
chen: Prestel.

Latour, Bruno (1998): Wir sind die modern gewesen. Frankfurt/M.: Fischer.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Leroi-Gourhan, André (1980): Hand und Wort. Die Evolution von Technik, Sprache und Kunst. Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Lévi-Strauss, Claude (1967): Strukturale Anthropologie I. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Lévi-Strauss, Claude (1975): Strukturale Anthropologie II. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Lindemann, Gesa (2004): Reflexive Anthropologie und die Analyse des Grenzregimes. Zur Aktualitiat Hel-
muth Plessners. In: Brockling, Ulrich; Biihler, Benjamin; Hahn, Marcus; Schoning, Matthias; Weinberg,
Manfred (Hrsg.): Disziplinen des Lebens. Zwischen Anthropologie, Literatur und Politik. Tibingen:
Narr, S. 23-34.

Lotman, Jurij (2010): Der Begriff der Grenze. In: Ders.: Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische
Theorie der Kultur. Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 174-189.

Lovschal, Mette (2014): Frithe Grenzziehungen. In: Aus Politik und Zeitgeschichte 4-5, S. 19-25.

Luhmann, Niklas (1971): Die Weltgesellschaft. In: Ders.: Soziologische Aufklirung, Bd. 1. Opladen:
Westdeutscher Verlag 1975, S. 51-71.

Luhmann, Niklas (1973): Selbst-Thematisierung des Gesellschaftssystems. Uber die Kategorie der Reflexi-
on aus der Sicht der Systemtheorie. In: Ders.: Soziologische Aufklirung, Bd. 2. Opladen: Westdeutscher
Verlag 1975, S. 72-102.

Luhmann, Niklas (1994): Die Unterscheidung von Staat und Gesellschaft. In: Ders.: Soziologische Aufkla-
rung, Bd. 4. Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 67-73.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1998): Der Staat des politischen Systems. In: Beck, Ulrich (Hrsg.): Perspektiven der
Weltgesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 345-380.

Malinowski, Boris (2005): Eine wissenschaftliche Theorie der Kultur. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1975.

Marshall, Tim (2018): Abschottung. Die neue Macht der Mauern. Miinchen: dtv.

Massumi, Brian (2010): Bewegungen navigieren. In: Ders: Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des
Politischen. Berlin: Merve, S.25-67.

Mauss, Marcel (2010): Uber den jahreszeitlichen Wandel der Eskimogesellschaften. Eine Studie zur Sozia-
len Morphologie. In: Ders: Soziologie und Anthropologie, Bd. 1: Theorie der Magie/Soziale Morpholo-
gie. Wiesbaden: VS, S. 183-278.

Mauss, Marcel (2017): Die Nation oder der Sinn fiir das Soziale. Frankfurt/M./New York: Campus.

Ohmae, Kenichi (1990): The Borderless World. Power and strategy in the interlinked economy, New York:
Harper Business.

Opitz, Sven (2001): Stichwort ,,Grenzregime®. In: Fuchs-Heinritz, Werner/Klimke, Daniela; Lautmann,
Riidiger, Rammstedt, Otthein, Stiheli, Urs; Weischer, Christoph, Wienold, Hanns (Hrsg.): Lexikon zur
Soziologie. Wiesbaden: VS.

Parsons, Talcott (1975): Gesellschaften. Evolutionire und komparative Perspektiven. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Popitz, Heinrich (1995): Der Aufbruch zur Artifiziellen Gesellschaft. Zur Anthropologie der Technik.
Tiibingen: J. C. B. Mohr.

65

112025, 00:02:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Schroer

Raffestin, Claude (2010): Elemente einer Theorie der Grenze. In: Ders.: Zu einer Geographie der Territo-
rialitdt. Stuttgart: Franz Steiner, S. 57-72.

Rehberg, Karl-Siegbert (1985): Kultur versus Gesellschaft? Anmerkungen zu einer Streitfrage in der deut-
schen Soziologie. In: Moebius, Stephan/Albrecht, Clemens (Hrsg.): Kultursoziologie. Klassische Texte
der neueren deutschen Kultursoziologie. Wiesbaden: Springer VS, 2014, S. 367-396.

Rehberg, Karl-Siegbert (2008): Die Natur der Gesellschaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der Deut-
schen Gesellschaft fiir Soziologie in Kassel 2006. Frankfurt/M./New York: Campus.

Ritzer, George (2002): Festes in einer Welt des Flusses. Die Bestiandigkeit der Moderne in einer zunehmend
postmodernen Welt. In: Junge, Matthias/Kron, Thomas (Hrsg.): Zygmunt Bauman. Soziologie zwischen
Postmoderne und Ethik. Opladen: Leske + Budrich, S. 51-79.

Robertson, Ronald (1992): Globalization. Social Theory and Global Culture. London: Routledge.

Rokkan, Stein (2000): Staat, Nation und Demokratie. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Sassen, Saskia (2008): Das Paradox des Nationalen. Territorialitit, Autoritit und Rechte im globalen
Zeitalter. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Scheuerbrandt, Jorg (2009): Der Limes. In: Linn, Astrid (Hrsg.): Mauern als Grenzen. Mainz am Rhein:
Philipp von Zabern, S. 93-107.

Schmitt, Carl (1981): Land und Meer. Eine weltgeschichtliche Betrachtung. Kéln-Lovenich: Klett-Cotta.

Schmitt, Carl (1997): Der Nomos der Erde im Volkerrecht des Jus Publicum Europaeum. Berlin: Duncker
& Humblot.

Schroer, Markus (2001a): Das Individuum der Gesellschaft. Synchrone und diachrone Theorieperspekti-
ven. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Schroer, Markus (2001b): Land und (Daten)meer. Zur Raumaneignung im Internet. In: Telepolis. Magazin
der Netzkultur. www.heise-news.de/tp/deutsch/inhalt/co/9345/1.html 28.02.2020.

Schroer, Markus (2001c): Die im Dunkeln sieht man doch? Inklusion/Exklusion und die Entdeckung der
,»Uberfliissigen®. In: Mittelweg 36 10, H. 5, S. 33-46.

Schroer, Markus (2006): Raume, Orte, Grenzen. Auf dem Weg zu einer Soziologie des Raums. Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Schroer, Markus (2014): Visual Culture and the Fight for Visibility. In: Journal for the Theory of Social
Behaviour 44 (2), S.206-228.

Schroer, Markus (2018a): Soziale Morphologie. In: Kopp, Johannes/Steinbach, Anja (Hrsg.): Grundbegrif-
te der Soziologie. Wiesbaden: VS, S. 331-336.

Schroer, Markus (2018b): Zwischen Offnung und Abschottung: Grenzen in einer globalisierten Welt. In:
Draiflessen Collection (Hrsg.): Grenziiberschreitend. Katalog zur Ausstellung. Mettingen: Draiflessen
Collection, S. 75-82.

Schroer, Markus (2019a): Grenzen — ihre Bedeutung fiir Stadt und Architektur. In: Ders.: Riume der
Gesellschaft. Soziologische Studien. Wiesbaden: Springer VS, S. 247-256.

Schroer, Markus (2019b): Grenzen — ihre Dissemination und Diversifizierung. In: Ders.: Riume der Gesell-
schaft. Soziologische Studien. Wiesbaden: Springer VS, S.257-265.

Schroer, Markus (i. E.): The Sociality of Space. In: Joas, Hans/Pettenkofer, Andreas (Hrsg.): Oxford
Handbook of Emile Durkheim. Oxford: University Press.

Service, Elman R. (1977): Urspriinge des Staates und der Zivilisation. Der Prozess der kulturellen Evoluti-
on. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Simmel, Georg (1992): Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der Vergesellschaftung. Gesamtausga-
be Bd. 11, Hrsg. von Otthein Rammstedt. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Stichweh, Rudolf (1997): Inklusion/Exklusion, funktionale Differenzierung und die Theorie der Weltgesell-
schaft. In: Soziale Systeme 3, S. 123-136.

Stichweh, Rudolf (2000): Die Weltgesellschaft. Soziologische Studien. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Tenbruck, Friedrich (1989a): Gesellschaft und Gesellschaften: Gesellschaftstypen. In: Ders.: Die kulturel-
len Grundlagen der Gesellschaft. Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 59-79.

Tenbruck, Friedrich (1989b): Gesellschaftsgeschichte oder Weltgeschichte? In: Kolner Zeitschrift fiir Sozio-
logie und Sozialpsychologie 41, S. 417-439.

Thranhardt, Dietrich (2012): Neue Grenzen in der Globalisierung. Warum Staaten wieder Mauern bauen.
In: INDES. Zeitschrift fiir Politik und Gesellschaft, H. 4/2012, S. 14-22.

Tonnies, Ferdinand (1979): Gemeinschaft und Gesellschaft. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

Trebsche, Peter/Miiller-ScheefSel, Nils/Reinhold, Sabine (2010): Einleitung. In: Dies. (Hrsg.): Der gebaute
Raum. Bausteine einer Architektursoziologie vormoderner Gesellschaften. Miinster: Waxmann, S. 9-28.

Trier, Jost (1943): Zaun und Mannring. In: Beitrige zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur
66, S.232-264.

66

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grenzen der Gesellschaften

Tudyka, Kurt (1989): Weltgesellschaft — Unbegriff und Phantom. In: Politische Vierteljahresschrift 30,
S.503-508.

Tyrell, Hartmann (2005): Singular oder Plural — Einleitende Bemerkungen zu Globalisierung und Weltge-
sellschaft. In: Heintz, Bettina/Minch, Richard/Ders. (Hrsg.): Weltgesellschaft. Theoretische Zuginge
und empirische Problemlagen. Stuttgart: Lucius & Lucius, S. 1-50.

Uzarewicz, Michael (2016): Der Leib und die Grenzen der Gesellschaft: Eine neophidnomenologische
Soziologie des Transhumanen. Stuttgart: Lucius & Lucius.

Wagner, Gerhard (1999): Herausforderung Vielfalt. Plidoyer fiir eine kosmopolitische Soziologie. Kon-
stanz: UVK.

Walters, William (2011); Mapping Schengenland. In: Piper, Marianne (Hrsg.): Biopolitik — in der Debatte.
Wiesbaden: VS, S. 305-337.

67

112025, 00:02:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845295305-50
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einleitung
	2. Gesellschaften und ihre Grenzen
	3. Gesellschaftstypen und ihre Grenzen
	4. Gesellschaft ohne Grenzen?
	5. Grenzen der Entgrenzung
	6. Persistenz, Metamorphose und Ausweitung von Grenzen
	7. Fazit
	Literaturverzeichnis

