
Jörn Ahrens

 

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde

 

1

 

Für die humanwissenschaftliche und ethische Diskussion von Problemen, die mit den
Biowissenschaften und Reproduktionstechnologien zusammenhängen, ist die rechts-
wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Begriff Menschenwürde besonders
wichtig, weil das Recht für die Gesellschaft sowohl materiell wirksam wird, als auch
auf etablierte Symboliken zurückgreift und neue Symbole schafft. Diese Zusammen-
hänge sollen im Folgenden diskutiert werden. Zunächst wird das Recht als Anthropo-
technik eingeordnet. Als in sich scheinbar geschlossenes Ordnungssystem generiert es
aufgrund seiner Wirkmacht Begrifflichkeiten und von hier aus Wirklichkeitsbilder,
wobei die Nähe moderner rechtswissenschaftlicher Argumentationen zu einer Logik
des Tabus auffällt (I). Daran anschließend wendet sich der zweite Abschnitt der per-
formativen, symbol- und bildgebenden Qualität des Rechts zu (II). Schließlich wird
der Umgang mit dem Begriff des Menschen und dessen Definition verfolgt, wobei im
Vordergrund Fragen des Status der Geburt, der Identität von Embryo und »Mensch«
sowie einer möglichen Offenheit des durch das Grundgesetz implementierten Men-
schenbildes stehen (III).

 

I. Logik des Tabus

 

Zu den wichtigsten Medien eines auf Kriterien der Menschenwürde rekurrierenden bi-
oethischen Diskurses gehören Rechtswissenschaft und Rechtsprechung. Über Prakti-
ken der Reflexion und der Urteilsfindung tragen sie zur bioethischen Debatte bei, in-
dem sie diese zu kommentieren beabsichtigen, rechtliche Rahmenbedingungen und
Grenzziehungen der Bioethik suchen oder indem sie bemüht sind, bioethische Überle-
gungen für Kontexte des Rechts fruchtbar zu machen. Die Schwierigkeit, die sich für
die Rechtsprechung wie auch für rechtswissenschaftliche Beiträge ergibt, besteht vor
allem darin, das Recht als objektiv funktionierenden Rahmen gesellschaftlicher Mög-
lichkeiten zu betrachten, jedoch ebenso in der Reflexion auf die Bedingungen eines In-
stituts wie der Menschenwürde dessen Voraussetzungen thematisieren zu müssen. Vor
diesem Hintergrund dient als Ausgangsthese dieses Aufsatzes die Annahme, daß das
Recht, insofern es nicht allein Regeln und Begrenzungen für Individuen und Institutio-
nen etabliert, sich als eine der effektivsten modernen Anthropotechniken bezeichnen
läßt. So definiert, stellt die Praxis des Rechts selbst eine Technologie dar, mit deren
Hilfe kulturelle Bedeutung produziert und gesellschaftliche Realität definiert wird. In
diesem Sinne spricht Johannes Reiter davon, im 20. Jahrhundert habe sich ein univer-
sales Verständnis von Menschenwürde durchgesetzt: »Würde kommt dem Menschen
bereits als Mitglied der Gattung Mensch zu. Das heißt, sie gilt für alle Menschen, ohne
dass dafür erst bestimmte Leistungen erbracht oder bestimmte Qualitäten erfüllt wer-

 

1 Ich danke der Deutschen Forschungsgemeinschaft für ihre Unterstützung meiner Arbeit.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde 369

 

den müssten.«

 

2

 

 Die Liminalität des abstrakten Begriffspaares »Mensch« und »Men-
schenwürde« ergäbe sich somit aus der Summe derjenigen Lebensformen, die sich mit
dem »Menschen« in Verbindung bringen ließen. Von primärem Interesse für ein nor-
matives Institut, wie es die Menschenwürde darstellt, wäre dann gerade nicht deren
abstrakter ethischer Gehalt, für den symbolische Transmitter wie der Begriff des
»Menschen« gesucht werden, sondern umgekehrt die Summe einer Quantität an Le-
bensformen, deren Einhegung über die normativ liminale Institution erfolgt.

Das wird besonders deutlich, wenn Reiter die Kategorie der »Menschenwürde« als
zentrales Medium in den Auseinandersetzungen um die »Stellung des Menschen in
der technischen Zivilisation« bezeichnet.

 

3

 

 Die Aufnahme frühembryonaler Lebensfor-
men in den Kontext von Grundrechts- und Menschenwürdeschutz ist nicht selbstver-
ständlich. Erst der gemeinsame Zugriff von Legislative, Jurisprudenz und Ethik in der
modernen Gesellschaft etikettiert jene Entitäten aus dem Zwischenreich von Mensch
und Nichtmensch als »Embryonen«; mit dem Effekt, daß sie sich signifikant verwan-
deln. Aus lebendigen Dingen, die sich im Prozeß einer kontinuierlichen Entwicklung
erst zum menschlichen Embryo und Fetus, dann zum Menschen befinden, werden
»Menschen«, die, da sie Rechtspersonen sind, sich auch mit den Insignien von Rechts-
schutz und menschlicher Würde ausgestattet sehen.

 

4

 

 Ein solches Verwandlungsge-
schehen verweist auf eine arbiträre Liminalität des Menschen, die von wechselnden
kulturellen Epistemologien und Genealogien abhängt – trotzdem gehört eine solche
Liminalität offenbar zur kulturanthropologischen Definition des Menschen.

In dieser Perspektive ließe sich von einer magischen Kraft des Rechts sprechen, das
lebendige Dinge zu Rechtssubjekten machen kann. Der Eintritt in die Rechtsordnung,
nicht als deren Objekt, wie dies vornehmlich für Tiere und Dinge gilt, sondern als
Subjekt derselben (und daher als Rechtsperson), nobilitiert dieses Subjekt in Richtung
seiner Abhebung von der umgebenden Natur sowie als Mitglied einer menschlichen
Gemeinschaft der Rechtssubjekte. Genau dies aber sei weder Pflanzen, Tieren, noch
Embryonen möglich, dekretiert Norbert Hoerster und macht diesen Umstand am feh-
lenden »Überlebensinteresse« der genannten Entitäten fest, an der Fähigkeit Wünsche
zu antizipieren und zukunftsfähig zu handeln.

 

5

 

 Allein Menschen, womit Hoerster wie-
derum nur geborene, mithin vernunftfähige Menschen meint, besäßen ein solches Inte-
resse und wären demnach dazu prädestiniert, Rechtsgemeinschaften zu bilden und in
solche aufgenommen zu werden. Gegen utilitaristische Positionen wie diese, suchen

 

2 Johannes Reiter: Menschenwürde als Maßstab, in: Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage
zur Wochenzeitung Das Parlament, B 23-24/2004, S. 7f.

3 Ebd., S. 6.
4 Damit auch das bereits benannte Problem der Bildlichkeit berührend, weist Sheila Jasanoff

zudem darauf hin, der rechtliche Status des Fetus stehe sich verändernden Konstellationen
in der öffentlichen Wahrnehmungshaltung gegenüber: »The human fetus, until recently,
was a largely invisible and voiceless member of society« (Sheila Jasanoff: Science at the
Bar. Law, Science and Technology in America, Cambridge/MA & London 1997, S. 161).
Erst die technischen Innovationen der letzten Jahrzehnte hätten dem Fetus zunehmende
physische Realität und wachsende Rechtsansprüche verschafft.

5 Vgl. Norbert Hoerster: Hat der Embryo wirklich ein Interesse am Leben, in: FAZ, vom 23.
Juli 2001.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Jörn Ahrens370

 

Sigrid Graumann und Andreas Poltermann festzuschreiben, Menschenwürde sei
nichts, was erworben werde und könne »auch wieder verloren gehen«.

 

6

 

 Verlieren läßt
sich jedoch nur, was einmal hinzugewonnen wurde und nicht notwendig zur anthropo-
logischen Ausstattung zählt. Das verdeutlicht einmal mehr die letztlich naturrechtliche
Verankerung des Menschenwürdegedankens, der bioethisch in aller Regel als anthro-
pologische Substanz formuliert ist, nicht etwa als kulturelles Artefakt.

Das Stadium einer bloßen Existenz in Natur (und damit auch, was wichtiger ist: als
Natur) wird erst durch die Integration in einen rechtlichen Kontext beendet. In Über-
einstimmung mit Max Weber konzediert Jürgen Habermas, erst in der Moderne habe
sich »politische Herrschaft in Formen des positiven Rechts zur legalen Herrschaft ent-
wickeln« können

 

7

 

 – womit diese sich von Formen einer normativen Autorität absetze,
die sich aus dem sakralen, vorstaatlichen Recht generiere.

 

8

 

 Fraglich bleibt, ob mit der
Etablierung positiven Rechts auch der sakrale bis magische Anteil an Recht und Nor-
mativität überwunden sei. So ordnet Jacques Derrida das Recht, gemeinsam mit der
Politik und dem Sittlichen in den Kontext der »symbolischen Ordnung« ein und be-
tont, auch das positive Recht – nicht etwa nur das Naturrecht – bleibe »der kritischen
Befragung« entzogen, indem es sich von einer nur mystisch zu legitimierenden Gewalt
herleite.

 

9

 

 Auch wenn positives Recht als Substitut des vorgängigen, magischen
Rechtskosmos auftritt, muß es diesen nicht zwingend vollständig eliminieren; genauso
gut könnte es ihn konsumieren und in der Folge partiell weiterhin von dessen Struktur-
elementen zehren. Indes meint Habermas, ein »nachmetaphysisches Recht«, beruhend
auf der »reziproken Anerkennung kooperierender Rechtssubjekte«, löse bereits die
vollständige Aufkündigung sakraler und magischer Anteile am Recht ein.

 

10

 

 »Denn als
Rechtssubjekte«, erklärt er, »erlangen sie Autonomie erst dadurch, daß sie sich zu-
gleich als Autoren der Rechte verstehen und betätigen, denen sie sich als Adressaten
unterwerfen wollen. Die Idee der Selbstgesetzgebung muß sich im Medium des Rechts
selbst Geltung verschaffen.«

 

11

 

 Das ist eine im Kern der kantischen Philosophie ge-
schuldete Position, die gleichzeitig die sogenannte »Objektformel« Günther Dürigs
über den Zweck des Rechts paraphrasiert. Worauf es aber ankommt, ist zum einen der
darin angelegte performative Akt einer Verwandlung der Subjekte von einem Stadium
ihrer (nicht autonomen) Existenz in ein anderes (als autonome Subjekte des Rechts)
sowie zum anderen der dem Recht zugeschriebene Status als ein Medium, welches die
Subjekte zu transzendieren in der Lage ist.

 

6 Vgl. Sigrid Graumann/Andreas Poltermann: Klonen: Ein Schlüssel zur Heilung oder eine
Verletzung der Menschenwürde?, in: Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage zur Wochen-
zeitung Das Parlament, B 23-24/2004, S. 27.

7 Jürgen Habermas: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/M. 1992, S. 179; vgl.a. Max Weber: Wirtschaft und
Gesellschaft, Tübingen 1980, S. 815-868.

8 Vgl. Jürgen Habermas: Faktizität und Geltung, a.a.O., S. 177.
9 Vgl. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autorität«, Frankfurt/M.

1991, S. 70f.
10 Vgl. Jürgen Habermas: Faktizität und Geltung, a.a.O., S. 116.
11 Ebd., S. 160.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde 371

 

In Hinblick auf magische Qualitäten des Rechts hat Émile Durkheim darauf hinge-
wiesen, wie in archaischen Gesellschaften das Totem die Rolle einer Instanz als trans-
zendenter Rechtsbewahrer und Rechtsbegründer zugleich wahrnimmt und sich
Rechtsautorität über das Instrument des Tabus verschafft.

 

12

 

 Darauf referiert schließ-
lich Sigmund Freud, indem er die These formuliert, es dürfe »uns ahnen [...], daß die
Sitten- und Moralverbote, denen wir selbst gehorchen, in ihrem Wesen eine Ver-
wandtschaft mit diesem primitiven Tabu haben könnten und daß die Aufklärung des
Tabus ein Licht auf den dunklen Ursprung unseres eigenen ›kategorischen Imperativs‹
zu werfen vermöchte.«

 

13

 

 Freuds kulturtheoretische Synthese der Normen- und Rechts-
problematik läßt das moderne Recht in einem durch den Animismus zusätzlich aufge-
hellten Licht erscheinen, insofern die Rechtssubjekte die ihnen gesetzten Regeln na-
türlich nicht lediglich befolgen sollen, sondern von ihnen auch erwartet wird, das
»Sollen« der Rechtsnorm als verbindlich anzuerkennen.

Demzufolge trifft sich an diesem Punkt die Totemlogik des Rechts mit einem Kanti-
anismus des Rechts, der ebenfalls bemüht ist, eine absolute Instanz der Rechtsbegrün-
dung zu implementieren. In diesem Sinne hat Hans Kelsen hervorgehoben: »Denn die
Norm ist ein Sollen, der Willensakt, dessen Sinn sie ist, ein Sein. [...] Der Unterschied
zwischen Sein und Sollen kann nicht näher erklärt werden. Er ist unserem Bewußtsein
unmittelbar gegeben.«

 

14

 

 Wenngleich Kelsen eine absolute Moralisierung des Rechts
ablehnt, bleibt das Problem der Normbegründung dennoch virulent. Da »der Geltungs-
grund einer Norm [...] nur die Geltung einer anderen Norm« sein könne,

 

15

 

 wird es er-
forderlich, die daraus folgende, unendliche Iteration der Normsetzung an einem be-
stimmten Punkt abzubrechen. Dieses Problem löst Kelsen durch die Einführung der
sogenannten »Grundnorm« als »höchste[r] vorausgesetzte[r] Norm«: die Normsetzung

 

12 Vgl. Émile Durkheim: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, Frankfurt/M. 1994.
13 Sigmund Freud: Totem und Tabu, in: ders.: Studienausgabe Bd. IX, Frankfurt/M. 1974, S.

315. Wie als Illustration dieser von Freud entwickelten These, sowie flankierend zu der
beschriebenen Abwehrhaltung gegenüber einer »technischen Zivilisation«, kann der Rede-
beitrag der Bundestagsabgeordneten Monika Knoche während der Beratung des Deutschen
Bundestages zur Einsetzung einer Enquete-Kommission 

 

Recht und Ethik der modernen
Medizin

 

 dienen. Während sie davon spricht, der Begriff des Menschen selbst sei »durch die
Anwendung einer Technik [...] von seiner Auflösung bedroht«, schlußfolgert sie, in der Kon-
sequenz würde »das Menschenrecht, das Projekt der Moderne, einer postmodernen Beliebig-
keit« anheim gestellt (Deutscher Bundestag: Plenarprotokoll 14/96, Stenographischer
Bericht, 96. Sitzung, Berlin, Freitag, den 24. März 2000: TOP 20: Beratung des Antrags zur
Einsetzung einer Enquete-Kommission 

 

Recht und Ethik der modernen Medizin

 

, BT-Druck-
sache 14/3011, Monika Knoche [BÜNDNIS 90/DIE GRÜNEN], http://www.bundestag.de/
bic/plenarprotokolle/pp/2000/index.htm, 21.12.2003). Die Verwendung des »Menschen-
rechts« im Singular wäre hier von großem Interesse, da es Menschenrechte nur im Plural
gibt. Über dieses singulare Verständnis des Menschenrechts gelangt Knoche aber zu ihrer
Kernthese: »Wir sind im werteprogressiven Sinn aufgefordert, in der Tradition der Men-
schenrechtskultur Tabus zu halten. Tabu und Aufklärung gehören zusammen« (ebd.). Damit
legt sie nicht nur eine Paraphrase, sondern gleichsam eine Verifikation der Freudschen
Amalgamierung von Tabu und Moderne vor. Was sich als »Totemlogik des Rechts«
bezeichnen läßt, wird an dieser Stelle auch als Movens politischen Handelns deutlich.

14 Hans Kelsen: Reine Rechtslehre, o.O. 1960, S. 5.
15 Ebd., S. 196.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Jörn Ahrens372

 

»muß bei einer Norm enden, die als letzte, höchste vorausgesetzt wird.«

 

16

 

 Dieses Be-
gründungsdilemma prägt das moderne Recht; es hält es zugleich transzendent und für
die Transzendenz offen. Für die deutsche Verfassung läßt sich sagen, das Grundgesetz
nehme durch seine herausgehobene Stellung und Nicht-Antastbarkeit eine solche
Funktion als »Grundnorm« wahr. Schließlich setzt es an seinen Anfang mit Artikel 1
(1) eine Klimax, die als basale ethische und soziale Grundnorm des gesamten daran
angebundenen Gemeinwesens aufgefaßt werden kann. Daraus ergibt sich eine mögli-
che Verbindung zur Bedeutung des Tabus in Praktiken des Rechts und der Aufklä-
rung.

 

17

 

 Die These von Costas Douzinas, das Recht werde »zur absoluten und transzen-
denten Kraft der Moderne« erlangt damit erneut Gewicht.

 

18

 

Sofern man annehmen darf, es gäbe bei der Generierung und Implementierung juri-
discher Gemeinschaften einen animistischen Kontext, bliebe zu klären, wie dieser
heute zu spezifizieren wäre und welche Bedeutungsleistungen er vollbringt. Als die
Rechtssubjekte kreierende Instanz, rekurriert das Recht selbst auf einen magischen Akt
der Verwandlung und läßt aus »Etwas« etwas anderes werden: einen »Jemand«, eine
Person. Zur Qualität eines solchen »Jemand« erläutert Robert Spaemann, es handele
sich um eine Abhebung des Individuums als Person von der bloßen Zugehörigkeit zur
Spezies, die dennoch mit dieser identisch bleibe. Die Grenzziehung, die das Recht dazu
vornimmt, und Jemanden aus der Natur des ihn umgebenden Etwas herauslöst, bekräf-
tigt Durkheims Äußerung, auch der soziale Bereich sei der Natur zugehörig, müsse

 

16 Ebd., S. 197.
17 Unter dem Eindruck jüngerer Debatten um die Legitimität der Folter im Rechtsstaat, hat der

Staatsrechtler Ralf Poscher von der »Menschenwürde als Tabu« gesprochen, da die Ver-
hältnismäßigkeits- und Abwägungsdogmatik des Verfassungsrechts die Menschenwürde
einem solchen Abwägungsprozeß grundsätzlich entziehe und, wie er in Anlehnung an Max
Weber ausführt, für diesen Gegenstand auf eine »wertrationale Betrachtung« umstelle. Die-
ses Verhalten leite sich daraus ab, daß die »Menschenwürdegarantie des Grundgesetzes
nicht die Struktur eines einfachen Verbots, sondern die eines Tabus aufweist« (Ralf
Poscher: »Die Würde des Menschen ist unantastbar«, in: Juristen Zeitung, Heft 15/16/2004,
S. 758). Mit der Tabuisierung der Menschenwürde greife daher die »moderne Gesellschaft
zur rechtlichen Stärkung ihres Fundamentalwerts auf eine archaische Regelungsform
zurück« (ebd., S. 759) und entziehe sie somit der Notwendigkeit einer rationalen Begrün-
dung. Die das Tabu auszeichnende, »verdeckte Rationalität der Absolutheit des Menschen-
würdeschutzes« liege darin, daß sie eine Prophylaxe gegen eine Verrohung der
Gesellschaft, besonders der Exekutive, bilde (vgl. ebd., S. 760f.). Wenn Hauke Brunkhorst
dagegen einwendet, auch bei der Menschenwürde handele es sich »um eine 

 

Norm

 

 positiven
Rechts«, keineswegs aber um ein Tabu (vgl. Hauke Brunkhorst: Folter vor Recht. Das
Elend des repressiven Liberalismus, in: Blätter für deutsche und internationale Politik, Heft
1/2005, S. 80), da sie aus Debatten hervorgehe, solchen weiterhin ausgesetzt, mithin Kul-
turprodukt sei, dann übersieht er den entscheidenden, von Poscher hervorgehobenen Punkt.
Das Tabu ist keineswegs immun gegen Transformationen; diese bedürfen aber nicht allein
des Wettstreits der Argumente, sondern insbesondere der Person des ein Opfer darbringen-
den Tabubrechers, womit eine ungleich wirksamere Hürde gegen die Verletzung substanti-
eller ethischer Codices bereitgestellt sei, als kommunikatives Handeln allein sie jemals
aufbieten könnte.

18 Vgl. Costas Douzinas: Die Legalität des Bildes, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.):
Körper und Recht. Anthropologische Dimensionen der Rechtsphilosophie, München 2003,
S. 166.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde 373

 

aber durch spezifische Praktiken davon abgetrennt werden. Mit dem Recht liegt eine
Kulturtechnik vor, die Natur und Kultur (oder: Soziales) voneinander trennt und einen
naturlosen, latent transzendent gefaßten Raum generiert, der trotzdem immer in seiner
natürlichen Umwelt grundiert bleibt. Bereits im Prozeß der Menschwerdung liegt dem-
nach ein Verwandlungsgeschehen vor, das sich nicht auf den rein biologischen Vor-
gang der Ontogenesis beschränkt, sondern vor allem auf die sich darin vollziehende
Generierung unterschiedlich bewerteter Lebensformen. Indes spricht das Grundgesetz
vom Menschen, der Würde besitzt, nicht vom menschlichen Leben, das erst sekundär
kontextualisiert wird. Innerhalb der Diskussion um die Legitimität der Biowissenschaf-
ten ist dieser Begriff der menschlichen Würde von zentraler Bedeutung, weil er durch
die Artikel 1 (1) und 2 (2) Grundgesetz Verfassungsrang erlangt und Rechtskraft ent-
faltet hat. Der Terminus »menschliche Würde« meint daher nicht nur ein ethisches
Prinzip, das ideengeschichtlich und kulturell diese oder jene Gründe für sich geltend
machen kann. Es handelt sich vielmehr um ein ethisches Apriori im Verfassungsrang.

Der Begriff der »menschlichen Würde« darf als leitender Topos der deutschen Ver-
fassung gelten; geltendes Recht muß stets in Einklang mit den Prämissen der Men-
schenwürde stehen. Deren Relevanz für Fragestellungen der Reproduktionsmedizin
und Humangenetik hat Günter Dürig bereits in seiner wegweisenden Untersuchung
über den 

 

Grundrechtssatz von der Menschenwürde

 

 hervorgehoben.

 

19

 

 Matthias Kettner
zufolge konnte die Idee der Menschenwürde schließlich für eine protektive Bioethik
so attraktiv werden, als die vorhandenen normativen Ressourcen in der Medizin offen-
bar nicht hinreichend seien, »um den biomedizinischen Fortschritt so zu regulieren,
dass seiner moralischen Integrität wirklich zu trauen wäre.«

 

20

 

 Aus diesem Grund er-
folge der Rückgriff auf die scheinbar finale, freilich auch ganz abstrakte moralische
Idee in Gestalt der Menschenwürde. In der Logik des Rechts ist das freilich auch des-
halb so, weil Definitionen des Embryos eine Würdigung des werdenden Menschen,
der jener auch ist, nach sich ziehen. Indem das Verständnis der Menschenwürde nega-
tiv von ihrer Verletzung her gedacht wird, bleibt definitionsoffen, welche Lebensfor-
men exakt in ihrer Lebenswürde verletzt werden können.

Dessen ungeachtet formuliert Dürig generelle Prämissen für die Achtung der Men-
schenwürde, deren sittlicher Anspruch »gegenüber politischen und rechtlichen Ein-
griffen des Staates als eigenständig anerkannt, gleichzeitig aber auch im bisherigen
individual- und sozialethischen Bereich verrechtlicht worden« sei.

 

21

 

 Die Menschen-

 

19 Günter Dürig: Der Grundrechtssatz von der Menschenwürde, in: Abhandlungen des öffent-
lichen Rechts, Nr. 81, Heft 2/1956, S. 126; 130.

20 Matthias Kettner: Vorwort, in: ders. (Hg.): Biomedizin und Menschenwürde, Frankfurt/M.
2004, S. 10; vgl.a. ders.: Forschungsfreiheit und Menschenwürde am Beispiel der Stamm-
zellforschung, in: Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage zur Wochenzeitung Das Parla-
ment, B 23-24/2004.

21 Günter Dürig: Der Grundrechtssatz von der Menschenwürde, a.a.O., S. 118; vgl.a. Theodor
Maunz/Günter Dürig (Hg.): Grundgesetz. Kommentar, Bd. 1, München 2002 (41. Liefe-
rung). Die 42. Lieferung vom Februar 2003 stellt eine gegenüber der als klassisch geltenden
Interpretation von Dürig mit dem Kommentar von Matthias Herdegen insbesondere mit
Blick auf Problemlagen der Bioethik eine Akzentverschiebung dar, die auf größere Spiel-
räume für die Biowissenschaften zielt.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Jörn Ahrens374

 

würde stelle »einen absoluten, d.h. gegen alle möglichen Angreifer gerichteten Ach-
tungsanspruch« dar; Artikel 1 (1) Grundgesetz sei zur »Basis für ein ganzes
Wertesystem« avanciert.

 

22

 

 Dürig installiert den Satz von der Menschenwürde als ver-
fassungsrechtliches Leitbild und folgt einem Verständnis des Grundgesetzes, beson-
ders des Artikel 1 (1), als Grundnorm bundesdeutschen Rechts. Der in seiner
Auslegung zu Artikel 1 (1) Grundgesetz zum Ausdruck kommende Einfluß Kants auf
die bundesdeutsche Rechtstheorie und -praxis ist erheblich, insbesondere wegen der
durch ihn ermöglichten Verknüpfung von Recht und Ethik. Ein solcher Ansatz einer
ethisch begründeten (an Kant orientierten) rechtlichen Anerkennung scheitert aber
Douzinas zufolge am entscheidenden Punkt: »precisely when the expectation has been
created that the earlier partial and formal conceptions of law and rights would be tran-
scended by a more and inclusive ethic of care.«

 

23

 

 Daher stellt sich sowohl die Frage
nach der Stiftungsinstanz, die in einer scheinbar »nachmetaphysischen Gesellschaft«
(J. Habermas) nicht mehr ohne weiteres numinos übernommen werden kann, als auch
das Problem aufgeworfen wird, woran sich der Wert der Würde überhaupt messen
läßt.

 

II. Performativität des Rechts

 

Trotz dieser offensichtlichen Ambivalenzen ist ein Urteil wie das der Rechtswissen-
schaftler Costas Douzinas und Lynda Nead nach wie vor selten, die das Recht als mo-
dernen Erben der Religion bezeichnen, das sich dadurch auszeichne, daß es sich als
über allen anderen Diskursen und Praktiken stehenden Metadiskurs präsentiere.

 

24

 

 Da-
mit werde auch das Moment einer rechtlichen Bilderproduktion relevant: »Jurispru-
dence creates an imaginery picture of law as ordered, systematic, closed, coherent and,
hermeneutically stable [...].«

 

25

 

 Mit dem Recht liegt gewissermaßen eine Struktur vor,
aus der sich wirkmächtige Symbolisierungen und Repräsentationen destillieren lassen.
Mit ihm kristallisiert sich diejenige Institution heraus, die sowohl Verfahrensweisen
für soziale und kulturelle Institutionalisierungspraktiken vorstellt, als auch spezifische
Reglements und Verhaltenscodices auflegt, die den Bestand nicht nur des Rechts
selbst, sondern einer Vielzahl gesellschaftlicher Institutionen garantieren. Von zentra-
ler Bedeutung in diesem Zusammenhang, so Douzinas, sei die symbolische Repräsen-
tation durch das Recht, worin sich kulturelle Bedeutung und individuelle Vorstellung
überschneiden: »As a creation of law and power, the image is unnatural, false; but as
the necessary support of our humanity, it is the only truth we have.«

 

26

 

 Auch die Wahr-
heit des Rechts ist eine fragile Wahrheit, deren Faktizität auf Modi kultureller Reprä-

 

22 Günter Dürig: Der Grundrechtssatz von der Menschenwürde, a.a.O., S. 119.
23 Costas Douzinas: Identity, Recognition, Rights or What Can Hegel Teach Us About Human

Rights, in: Journal of Law and Society, Vol. 29, No. 3/2002, S. 394f.
24 Vgl. Costas Douzinas/Lynda Nead: Introduction, in: dies. (Hg.): Law and the Image. The

Authority of Art and the Aesthetics of Law, Chicago/London 1999, S. 3.
25 Ebd., S. 4.
26 Costas Douzinas: Proposon and Antiproposon. Prolegomena for a Legal Iconology, in:

ders./Lynda Need (Hg.): Law and the Image, a.a.O., S. 66f.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde 375

 

sentationen beruht und Geltung auf diesem Wege erst herstellt. Das Recht kann nicht
abgekoppelt von seinen symbolischen, imagologischen, bildlichen sowie semiotischen
Aspekten betrachtet werden.

Das Problem der Verbildlichung bleibt ein zentrales Problem in der Bestimmung
des Menschen, auch wenn jede Imagologie auf eine Anzahl semiotisch signifikanter
Elemente rekurriert. So ist für den »Menschen« in Hinblick auf die bildliche Seite sei-
ner Phänomenologie die frühembryonale Lebensform absolut nicht exklusiv, sondern
in diesem Entwicklungsstadium mit der bildlichen Repräsentation nahezu jedes leben-
digen Organismus identisch. Lediglich ihre Einbeziehung in die Gesamtheit der
Menschheit macht die frühembryonale Lebensform exklusiv, indem sie eine spezifi-
sche Gestalt menschlicher Lebensformen und menschlicher Würde repräsentiert. Da-
mit fällt ihr eine Art kultureller Mehrwert zu, der sie von der Existenz als bloße Natur
abhebt. Doch genau dies, die Identifizierung der frühembryonalen Lebensform als
»Mensch«, die ihr menschliche Würde sowie Schutz durch das Gesetz verleiht, bleibt
letztlich vollkommen abstrakt. Es scheint daher nicht abwegig zu sein, von einer an-
thropotechnischen Qualität des Rechts auszugehen, die sich aus dessen rekursiver Or-
ganisation ergibt. In seinen Praktiken zur Bedeutungsgenerierung greift das Recht so-
wohl auf anthropologische Imaginationen zurück, als es auch maßgeblich zur
Konstruktion eines anthropologischen Selbstverständnisses beiträgt: »Offensichtlich
verhält es sich so, dass unser Rechtsverständnis unauflöslich an ein bestimmtes An-
thropologicum gekoppelt ist.«

 

27

 

 In diesem Sinne geht Gerald Hartung davon aus, das
Recht schaffe sich »seinen Menschen« selbst.

 

28

 

 Diesen anthropologisch-konstruktiven
Charakter unterstreicht Douzinas und verortet ihn insbesondere im Institut der Men-
schenrechte.

 

29

 

 Die gängige Perspektive auf die Menschenrechte kehrt er um und adres-
siert diese weniger als schützendes und bewahrendes Instrumentarium für eine vorhan-
dene menschliche Spezies und deren ethische Würde. Vielmehr zeigt er auf, inwieweit
es gerade die Menschenrechte sind, die als Instrument für eine Konstruktion von Men-
schen im Sinne spezifischer Menschenbilder dienen.

 

30

 

 Indem sie den Menschen auf
eine bestimmte, kulturellen, ideologischen oder politischen Regeln folgende Weise
herstellen, stellen Institute wie die Menschenrechte erst Kategorien dafür bereit, kultu-
rell limitierend auf den Menschen zuzugreifen. Ihre protektive Dimension entfalten sie
erst aposteriori und für diejenige Form des Menschen, die sie zuvor zumindest herzu-
stellen mithalfen: »Human rights do not belong to humans and do not follow the dicta-

 

27 Gerald Hartung: Menschenwürde und Lebensschutz. Zur Annäherung von philosophischer
Anthropologie und Rechtsdogmatik, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.): Körper
und Recht, a.a.O., S. 232.

28 Ähnlich bemerkt Jasanoff, das Recht interpretiere heute nicht mehr nur die sozialen Aus-
wirkungen von Wissenschaft und Technologie, sondern konstruiere höchstselbst das
soziale Umfeld (»social environment«), worin diese Bedeutung, Gebrauch und Einfluß
erführen (vgl. Sheila Jasanoff: Science at the Bar, a.a.O., S. 16).

29 Vgl. Costas Douzinas: Identity, Recognition, Rights, a.a.O.
30 Vgl. zum Menschenbild im Kontext des Rechts: Karl Heinz Auer: Das Menschenbild als

rechtsethische Dimension der Jurisprudenz, Wien 2005; Ernst-Wolfgang Böckenförde: Vom
Wandel des Menschenbildes im Recht, Münster 2001; Ulrich Becker: Das ›Menschenbild
des Grundgesetzes‹ in der Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts, Berlin 1996.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Jörn Ahrens376

 

tes of humanity; they construct humans.«

 

31

 

 So gesehen scheint jede Definition darü-
ber, welche Lebensformen unter eine Bestimmung als »Mensch« fallen, sowohl
kontingent, als auch von einem kulturellen Imaginären beeinflußt zu sein.

 

32

 

In klarem Gegensatz zu derartigen arbiträren Perspektiven auf die Menschenrechte iden-
tifiziert Stephan Rixen die Menschenrechte, durchaus essentiell, vornehmlich als Träger ei-
ner ordnenden Kraft innerhalb posttraditioneller Gesellschaften, deren Aufgabe es sei, die
sozialen Bedingungen für »normative Homogenität« bereitzustellen.

 

33

 

 Gerade das Recht
avanciert daher zum Garanten gesellschaftlicher Stabilität; es soll die geeigneten Mittel be-
reitstellen, um eine kollektiv geteilte Wirklichkeit moralischer Werthaltungen nicht nur an-
zubieten, sondern auch durchzusetzen. Um diesen Effekt auf der Ebene kulturell wirksa-
mer »symbolischer Formen«

 

34

 

 zu erreichen, ist allerdings auch die Einbeziehung bildlich
orientierter Imagologien notwendig, womit die von Douzinas sogenannte »Rechtsikono-
graphie« an Bedeutung gewinnt.

 

35

 

 In dieser Perspektive haben gerade die deutsche Recht-
sprechung und Rechtswissenschaft in den letzten Jahren ein ganzes Arsenal an Techniken
und Werkzeugen entwickelt, um frühembryonale Lebensformen, die sowohl rechtlich als
auch kulturell und biologisch anthropologisch noch nicht eindeutig bestimmbar sind, in
»wirkliche Menschen« zu transformieren. Diese Techniken sind vornehmlich semiotischer
Natur. Sie reichen von speziellen Gesetzen wie dem Embryonenschutzgesetz (ESchG)
oder dem Stammzellgesetz (StZG), über eine breite rechtswissenschaftliche Diskussion
daran anknüpfender Probleme bis hin zu den von Bundesverfassungsgericht (BVerfG) und
Bundesgerichtshof (BGH) vorgenommenen Auslegungen bestimmter Gesetze.

Sofern Rechtsprechung und Gesetzgebung bestrebt sind, die Lücke zwischen einer
kulturellen Repräsentation der menschlichen Gattung – die im allgemeinen mit dem ge-
borenen Menschen korrespondiert – und deren mikroorganismischen Vorverlaufsformen
zu schließen, beabsichtigen sie nichts weniger, als mit einer kulturellen Tradition der Re-
präsentation des Menschen, wie auch mit der Art und Weise, diesen als geschlossene
Gattung zu identifizieren, zu brechen, wie sie sich spätestens seit der Etablierung der
Evolutionstheorie durchgesetzt hat.

 

36

 

 Das ist möglich, weil es sich bei den Begriffen des
Rechts um abstrakte Begriffe handelt, die als »normative Begriffe« (R. Merkel) weder

 

31 Costas Douzinas: The End(s) of Human Rights, in: Melbourne University Law Review,
Vol. 26, No. 2/2002, S. 457.

32 Vgl. zum Konzept eines gesellschaftlichen Imaginären: Cornelius Castoriadis: Gesellschaft
als imaginäre Institution, Entwurf einer politischen Philosophie, Frankfurt a.M. 1990.

33 Vgl. Stephan Rixen: Die reprogenetische Diffusion des Körpers: Diffusion der Menschen-
rechte, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.): Körper und Recht, a.a.O., S. 219.

34 Vgl. zum Begriff der symbolischen Form: Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen
Formen, 3 Bd.e, Darnstadt 1977.

35 Vgl. Costas Douzinas: Die Legalität des Bildes, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.):
Körper und Recht, a.a.O., S. 151; vgl. zur Bedeutung des Bildes im Recht auch: Wolfgang
Schild: Recht und Körperlichkeit, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.): Körper und
Recht, a.a.O.

36 Vgl. zur Tradition der Repräsentation des Menschen als geborenem Menschen: Barbara
Duden/Jürgen Schlumbohm/Patrice Veit (Hg.): Geschichte des Ungeborenen. Zur Erfah-
rungs- und Wissenschaftsgeschichte der Schwangerschaft, Göttingen 2002; Gregor Martin
Lechner: Maria Gravida. Zum Schwangerschaftsmotiv in der bildenden Kunst, München/
Zürich 1981; Joseph Needham: A History of Embryology, Cambridge 1959.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde 377

 

durch die Naturwissenschaften noch durch alltagssprachlichen Gebrauch festgelegt
sind.

 

37

 

 Reinhard Merkel verdeutlicht die kulturhistorische Kontextgebundenheit des Be-
griffs »Mensch«, wenn er hervorhebt, »alle unsere einfachgesetzlichen Normen«, die
diesen Begriff verwenden, bezögen sich lediglich auf den geborenen Menschen, während
dem »Embryo« eigene Begrifflichkeiten wie »Ungeborenes« oder »Leibesfrucht« zufie-
len, die ihn von einer bruchlosen Identität mit dem »Menschen« abzögen.

 

38

 

 Auch das
Grundgesetz beantworte die Statusfrage embryonaler und frühembryonaler Lebensfor-
men nicht aus sich selbst heraus.

 

39

 

 Dazu bedürfe es vielmehr der Interpretation durch die
Rechtsprechung des BVerfG als einer »zweite[n] genuine[n] Verfassungsrechtsquelle«.

 

40

 

Allen Ansätzen einer protektiven Bioethik, die auch frühembryonale Lebensformen un-
ter den Schutzanspruch des Grundgesetzes stellen wollen und sich auf eine essentielle
Anthropologie des Grundgesetzes berufen, erteilt Merkel eine harsche Absage: »Das
Grundgesetz selbst schweigt zu der Frage eines subjektiv-grundrechtlichen Status des
menschlichen Embryos.«

 

41

 

 Dagegen setzt Rixen – allerdings im Sinne Merkels gleich-
falls unter Rückgriff auf das BVerfG – ein »inklusives Konzept der Menschenwürde«:
»Menschenwürde in der Lesart des Gerichts ist voraussetzungslos, sofern es nur um die
Würde von 

 

Menschen

 

 geht. Menschenwürde hat nicht nur den einzelnen Menschen, son-
dern auch den Menschen als Gattungswesen im Blick«.

 

42

 

 Das bedeutet aber in der Tat,
ein kulturanthropologisches Konzept zu vertreten, das primär auf die Gesamtheit der
Gattung abzielt – und dies nicht nur global phänotypisch, sondern auch ontogenetisch.

 

43

 

Das »inklusive Konzept der Menschenwürde« schließt alle denkbaren menschlichen
Lebensformen ein und intendiert damit die Einbeziehung pränataler menschlicher Le-
bensformen in den Wirkungsbereich des vom Grundgesetz umfaßten Menschenwürde-
schutzes. Daß »Probleme der Biowissenschaften immer auch [...] Menschenrechtspro-
bleme« seien, die zu gleichen Teilen eine rechtliche und eine moralische Dimension
beinhalteten, hat Rixen wiederholt herausgestrichen.

 

44

 

 In gewisser Weise in Einklang

 

37 Vgl. Reinhard Merkel: Forschungsobjekt Embryo. Verfassungsrechtliche und ethische Grund-
lagen der Forschung an menschlichen embryonalen Stammzellen, München 2002, S. 26.

38 Ebd.
39 Allerdings betont John Grace, die meisten zivilisierten Gesellschaften stünden dem ungebore-

nen Kind gesetzlich geschützte Rechte zu (John Grace: Should the Foetus Have Rights in Law?,
a.a.O., S. 58). Das ändert allerdings nichts am uneindeutigen Status embryonaler Lebensformen,
deren Rechtsstatus eine Vertretung der Interessen des Embryos nur bedingt zulasse (ebd., S. 61).

40 Reinhard Merkel: Forschungsobjekt Embryo, a.a.O., S. 32.
41 Ebd., S. 34.
42 Stephan Rixen: Verfassungsrecht und Lebensschutz. Verfassungsrechtswissenschaftliche

Beobachtungen am Beispiel der Präimplantationsdiagnostik, in: Sigrid Graumann/Katrin
Grüber (Hg.): Anerkennung, Ethik und Behinderung, Münster 2005, S. 65f.

43 Der Staatsrechtler Peter Häberle vertritt nachdrücklich genau diese These, Menschenwürde
werde mehr und mehr zur »anthropologischen Prämisse des Verfassungsstaates« (Peter
Häberle: Verfassungslehre als Kulturwissenschaft, Berlin 1998 S. 350).

44 Vgl. Stephan Rixen: Die reprogenetische Diffusion des Körpers, a.a.O., S. 212. Zu Recht
wurde daher gesagt, die biopolitische Debatte erzwinge, »die Grundlagen in einer Rechtsord-
nung in einer Weise zu artikulieren, die uns die Radikalität dieser Ordnung erst jetzt völlig
erschließen lässt« (Tine Stein: Recht und Politik im biotechnischen Zeitalter, in: Deutsche
Zeitschrift für Philosophie, Heft 6/2002, S. 868). Was aber nicht heißt, daß in dieser Radika-
lität auch ein Lösungsmodus für die in dieser Debatte aufgeworfenen Probleme angelegt ist.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Jörn Ahrens378

 

mit der Bildanthropologie Hans Beltings,

 

45

 

 geht er davon aus, der Grundrechtsstatus
einer Entität sei »im wesentlichen körperbezogener Status – Körperstatus« (St. Rixen),
woraus sich die Hervorhebung der Geburt als desjenigen Moments ableite, in dem der
Körper sichtbar und daher die Menschenrechte wirksam werden.

 

46

 

 Deshalb beabsich-
tigt Rixen, das anthropologische Argument in kulturhistorischer Perspektive geradezu
umzudrehen und gegen eine allzu massive Verwendung des Kontingenzarguments zu
kehren. Nicht die Ausdehnung des Menschenwürdeschutzes auf frühembryonale Le-
bensformen müsse als essentialistisch etikettiert werden, sondern das Insistieren auf
der Geburt als einzig möglichem Zeitpunkt für den Beginn von Menschenwürde und
Menschenrechten folge einer ihrerseits kontingenten Zuschreibung, die durchaus
»kein deskriptiver, sondern ein interpretativer Akt« sei, zudem gebunden an eine gera-
dezu »suggestive Phänomenalität«.

 

47

 

 Die Initiative, mit einer solchen kulturellen Re-
präsentation des Menschen zu brechen, ging noch von der seinerzeitigen Bundesmi-
nisterin der Justiz, Herta Däubler-Gmelin (SPD), aus. Sie erklärte, der frühestmögliche
Zeitpunkt einer Entwicklung zum Menschen sei auch derjenige von größter Bedeu-
tung für die Frage, wann menschliches Leben und dessen umfänglicher, grundgesetz-
lich garantierter Schutz einsetze – »Und das ist wohl die Verschmelzung von Samen-
zelle und Ei.«

 

48

 

 Allerdings unterscheidet schon ihre Nachfolgerin im Amt, Brigitte
Zypries (SPD), zwischen menschlicher Würde, die, wie sie sagt, allen Angehörigen
der menschlichen Gattung zukomme und einem Recht auf Leben, das nicht absolut ge-
schützt werden müsse. Zypries formuliert, daß »dem Gesetzgeber bei der Wahrneh-
mung seines Schutzauftrags für das menschliche Leben ein Spielraum verbleiben
muss.«

 

49

 

 Damit verbunden ist eine Zurücknahme der von Däubler-Gmelin vertretenen
Politik, die Gattung »Mensch« kulturanthropologisch auf frühembryonale Lebensfor-
men auszuweiten. Sofern der Begriff des Menschen eine spezifische, bildliche und se-
miotische Repräsentation benötigt, um als solcher akzeptiert zu werden, kann es
durchaus riskant sein, sich in Richtung einer Änderung respektive einer Transforma-

 

45 Vgl. Hans Belting: Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft, München
2001.

46 Auch Wolfram Höfling hebt die besondere Bedeutung des Körpers nicht nur für die Unver-
sehrtheit des Menschen, sondern auch für dessen Selbstbestimmungsrecht hervor (vgl.
Wolfram Höfling: Verfassungsrechtliche Aspekte der Verfügung über menschliche
Embryonen und »humanbiologisches Material«, a.a.O., S. 93); zum Verhältnis von Körper
und Recht vgl.a.: William MacNeil: Law’s Corpus Delicti: The Fantasmatic Body of Rights
Discourse, in: Law and Critique, No. 1/1998.

47 Stephan Rixen: Die reprogenetische Diffusion des Körpers, a.a.O., S. 215. Das BVerfG
geht davon aus, daß das Menschsein und der Schutz des Einzelnen gegen Angriffe auf des-
sen Menschenwürde »nicht mit dem Tode« endeten: »Es würde mit dem verfassungsver-
bürgten Gebot der Unverletzlichkeit der Menschenwürde, das allen Grundrechten zugrunde
liegt, unvereinbar sein, wenn der Mensch, dem Würde kraft seines Personseins zukommt, in
diesem allgemeinen Achtungsanspruch auch nach seinem Tode herabgewürdigt oder
erniedrigt werden dürfte« (BVerfGE 30, Nr. 16, 194 – Mephisto-Entscheidung).

48 Herta Däubler-Gmelin: »Selektion ist nicht akzeptabel«, in: Die Zeit, 26. Juli 2001.
49 Rede der Bundesjustizministerin Brigitte Zypries: Vom Zeugen zum Erzeugen? Verfas-

sungsrechtliche und rechtspolitische Fragen der Bioethik, in: Frankfurter Rundschau, vom
30. Oktober 2003.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde 379

 

tion dieser Repräsentationsform zu engagieren. Frühembryonale Lebensformen – ge-
messen an ihrer rechtlichen Bedeutung – in vollwertige Menschen zu verwandeln, be-
deutet gleichsam die kulturelle Symbolisierung des Menschlichen zu verändern.

 

III. Offenes Menschenbild?

 

Vor dem nüchternen Hintergrund des von ihm vertretenen Utilitarismus stellt Hoerster
daher durchaus die richtige Frage, mit der er ins Zentrum der Problematik zielt: »Ist je-
nes menschliche Wesen oder Individuum im 

 

biologischen

 

 Sinn des Wortes, das ohne
Zweifel zum Zeitpunkt der Befruchtung zu existieren beginnt, auch bereits im 

 

verfas-
sungsrechtlichen

 

 Sinn ein Mensch?«

 

50

 

 Natürlich geht es Hoerster an dieser Stelle um
semiotische Aspekte des Begriffs »Mensch«. Er verteidigt einen Begriff des »Men-
schen«, der sich über eine symbolische Bedeutung legitimiert und verweigert aus-
drücklich dessen Ausweitung auf alle denkbaren hybriden Lebensformen der mensch-
lichen Ontogenese. Für ihn gehört der Embryo keineswegs zur kulturellen Gattung
»Mensch«, und er macht eine klare Trennung zwischen der biologischen und der kul-
turellen Spezies. Selbst wenn die frühembryonale Lebensform biologisch gesehen als
menschlich bezeichnet werden muß, ist nach Hoerster unbedingt an einer Differenz
hinsichtlich einer kulturellen Bezeichnung der Gattung festzuhalten, zu welcher die
frühembryonale Lebensform ebensowenig zugehörig wäre, wie der in seiner Entwick-
lung fortgeschrittene Embryo.

Hingegen hat der Zweite Senat des BVerfG in seinem 1993 ergangenen Urteil zum
Schwangerschaftsabbruch festgestellt, entsprechend Artikel 1 und 2 des Deutschen
Grundgesetzes müsse menschliches Leben grundsätzlich durch Staat und Gesetz ge-
schützt werden – und »zum menschlichen Leben gehört auch das ungeborene [...].
Menschenwürde kommt schon dem ungeborenen menschlichen Leben zu, nicht erst
dem menschlichen Leben nach der Geburt oder bei ausgebildeter Personalität.«

 

51

 

 Dies
ist ein deutliches Votum dafür, embryonale Lebensformen als vollwertige Menschen
anzuerkennen. Das frühere Mitglied des BVerfG, Paul Kirchhof, erklärt sogar, der
über das Grundgesetz garantierte Lebensschutz schließe bereits die befruchtete Eizelle
ein, die als Substanz der »Entwicklung des Menschen in seiner abschließenden geneti-
schen Prägung und der dadurch begründeten Individualität« anzusehen sei.

 

52

 

 Zudem
sei es einer der »elementaren Definitionsaufträge des Grundgesetzes«, den Beginn und
das Ende des Lebens zu definieren.

 

53

 

 Da aber weder eine rechtlich verbindliche Defi-
nition dessen existiert, was »Leben« noch was ein »Mensch« ist, schlägt nunmehr die
Stunde rechtstheoretischer Interpreten (wie Kirchhof oder Hoerster), um eine rechtlich

 

50 Norbert Hoerster: Kompromisslösungen zum Menschenrecht des Embryos auf Leben?, in:
Juristische Schulung, Heft 6/2003, S. 529.

51 BVerfGE 88, 203, II, 251. Tine Stein spricht davon, die Rechtsgemeinschaft finde »den
Menschen in seiner Würde gewissermaßen vor« (Tine Stein: Recht und Politik im biotech-
nischen Zeitalter, a.a.O., S. 862).

52 Paul Kirchhof: Genforschung und die Freiheit der Wissenschaft, in: Otfried Höffe et al:
Gentechnik und Menschenwürde, Köln 2002, S. 21.

53 Ebd., S. 20.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Jörn Ahrens380

 

legitime Imagination des Menschen zu konstruieren. Aus dem Blick gerät allzu oft,
daß das BVerfG im selben Urteil auch einräumt, ein zu Fragen der Abtreibung abgege-
benes Urteil habe keinen Aussagegehalt in Bezug auf den rechtlichen Status menschli-
chen Lebens im Augenblick der Fusion von Ei- und Samenzelle.

 

54

 

 Das erschwert es,
die befürchtete Herabsetzung »der Ungeborenen [...] von Personen zu Gütern« zu be-
klagen, wenn man sich zugleich darüber im klaren ist, daß eine Verfassungsformel wie
die der »Menschenwürde« als »hochgradig unbestimmt« angesehen werden muß.

 

55

 

Tatsächlich trifft weder das Grundgesetz noch das BVerfG eine Aussage über den
Zeitpunkt, da menschliches Leben jenseits seiner bloß biologischen Existenz einsetzt.
Dies ermöglicht es Hoerster, explizit zwischen dem »Embryo« und dem »Menschen«
zu unterscheiden.

 

56

 

 Damit schließt er an eine Traditionslinie an, den »Menschen« ver-
mittels seiner Darstellungspraxis überwiegend als geborenen Menschen zu identifizie-
ren. Daß sowohl das Menschenbild Kants als auch das des Grundgesetzes keineswegs
»die grundstürzenden Entwicklungen der Humangenetik der letzten 10-15 Jahre« wi-
derspiegeln, hat Wolfgang Graf Vitzthum bereits 1985 hervorgehoben, daraus jedoch
nicht die Konsequenz gezogen, den Menschenwürdebegriff selbst einer Revision zu
unterziehen.

 

57

 

 Statt dessen dehnt er diesen seiner Ansicht nach durch die Humangene-
tik überholten Begriff auf die neuen biowissenschaftlichen Entitäten aus.

 

58

 

 Hier ist be-
reits unübersehbar, was sich als die katechontische Funktion der Bioethik bezeichnen
ließe: über kantianisch legitimierte Begründungsstrategien werden kategorische Be-
stimmungsleistungen des Menschlichen vorgenommen, die anschließend der Diskus-
sion entzogen werden. Ziel ist es, die Geschlossenheit nicht nur des Begriffs zu wah-
ren, sondern vielmehr die eines daran anschließenden Ordnungssystems sozialer und
kultureller Repräsentationen sowie außerdem, sich nicht der Frage aussetzen zu müs-
sen, inwieweit ein an Kant orientiertes Menschenbild mit der biowissenschaftlichen
Fraktalisierung kulturanthropologischer Vorannahmen in der Gegenwart kompatibel
ist. Die Konsistenz dieses Menschenbilds wird durch dessen Abschließung erreicht.

Insofern innerhalb der rechtswissenschaftlichen Debatte der Begriff eines »offenen
Menschenbilds« des Grundgesetzes ins Spiel gebracht wird, sind sich dessen Urheber
über das Paradox einer Unternehmung im klaren, die beabsichtigt, »das Undefinier-
bare« zu definieren, »nämlich den Menschen, dessen ›Wesen‹ nach Absicht der Ver-
fassungsväter und -mütter gerade nicht definiert werden soll.«

 

59

 

 Die Offenheit des im
Grundgesetz zum Ausdruck gebrachten Menschenbildes steht daher als schützende
Geste an dessen Beginn, die den Begriff des Menschen vor ideologischer Instrumenta-
lisierung schützen und in seiner Offenheit zugleich normativ aufwerten soll. Das »of-
fene Menschenbild« des Grundgesetzes soll dadurch realisiert werden, »daß man das

 

54 Vgl. BVerfGE 88, 203, II, 251.
55 Vgl. Michael Pawlik: Der Staat hat dem Embryo alle Trümpfe genommen, in: FAZ, vom

27. Juni 2001.
56 Vgl. Norbert Hoerster: Ethik des Embryonenschutzes, Stuttgart 2002, S. 96ff.
57 Wolfgang Graf Vitzthum: Die Menschenwürde als Verfassungsbegriff, in: Juristen Zeitung,

40 (1985) 5, S. 208.
58 Vgl. ebd.
59 Stephan Rixen: Die reprogenetische Diffusion des Körpers, a.a.O., S. 222.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde 381

 

menschliche Individuum als ›unfestgestelltes‹ Wesen in seinem ›reinen‹ leiblichen
Gegebensein, in seiner [...] lebendigen Körperlichkeit schützt« – wofür eine kategori-
ale Reduktion des Menschen auf »allein biologisch-natürliche Maßstäbe« notwendig
sei.

 

60

 

 In alledem sucht das Konzept vom »offenen Menschenbild« an die philosophi-
sche Anthropologie Helmuth Plessners und dessen Ablehnung, das »Wesen« einer le-
bendigen »Ganzheit« zu definieren, anzuschließen.

 

61

 

 Das entscheidende menschliche
Merkmal der »Exzentrizität« sei von der Physis abgelöst; »Mensch sein [sei] an keine
bestimmte Gestalt gebunden und [könne] daher auch [...] unter mancherlei Gestalt
stattfinden.«

 

62

 

 Dieser Argumentation korrespondiert, daß die Offenheit des Menschen-
bildes im Sinne von Höfling und Rixen darin besteht, die Existenz als Mensch nicht an
spezifische Leistungskriterien zu knüpfen, die erbracht werden müssen, um als
Mensch anerkannt zu werden. Bezeichnenderweise ziehen sie daraus aber Plessner
ganz entgegengesetzte Schlußfolgerungen: »Nicht mehr als das bloße biologische Le-
bendigsein des menschlichen Organismus kann danach der Anknüpfungspunkt für die
Achtung als Mensch sein.«

 

63

 

 Die größtmögliche Offenhaltung des Menschlichen läge
demnach in dessen größtmöglicher Reduktion, die es erlaubt, alle diejenigen Lebewe-
sen, die die Form des Menschen repräsentieren, als Menschen auch anzuerkennen. Im
Akt der Anerkennung erfolgt beides: die Bestätigung des Individuums als Rechtssub-
jekt und die Schaffung eines normativen Raums, worin Recht wirksam werden kann.
Das schließt, worauf Douzinas hinweist, eine kulturanthropologische Dimension mit
ein: in der Moderne sei die Tatsache Menschenrechte zu besitzen, obwohl man diese
einfordern müsse, gleichbedeutend damit geworden, ein Mensch zu sein.

 

64

 

Erst im Akt der Anerkennung, der selbst dezidiert und offenkundig nicht rechtlicher,
sondern moralischer Art ist, wird das Recht praktisch und insofern auch wirklich. Die
Praktiken der Anerkennung bedeuten den kategorialen Durchgang des Rechts durch
ein soziales Imaginäres, an dessen Ende die Konstituierung des Rechts als »symboli-
sche Form« (E. Cassirer) steht. In diesem Sinne hat Habermas proklamiert, eine
Rechtsordnung müsse »nicht nur garantieren, daß eine jede Person in ihren Rechten
von allen übrigen Personen überhaupt anerkannt wird; die reziproke Anerkennung der
Rechte eines jeden durch alle muß vielmehr auf Gesetzen beruhen, die insofern legitim
sind, als sie jedermann gleiche Freiheiten gewähren [...]«.

 

65

 

 Zwar fungiert das aus der
Philosophie Hegels stammende Anerkennungsprinzip als eine Grundlage des Rechts;
es selbst besitzt jedoch keine kausale Begründung. An diesem Punkt tendiert das
Recht nahezu zwangsläufig zur Metaphysik. Säkulares Recht will allerdings antimeta-
physisch strukturiert sein. So läßt sich entweder mit dem modernen Pragmatismus für

 

60 Wolfram Höfling/Stephan Rixen: Verfassungsfragen der Transplantationsmedizin. Hirn-
todkriterium und Transplantationsgesetz in der Diskussion, Tübingen 1996, S. 70.

61 Vgl. Helmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die phi-
losophische Anthropologie, Berlin/New York 1975, S. 120.

62 Ebd., S. 293.
63 Vgl. Wolfram Höfling/Stephan Rixen: Verfassungsfragen der Transplantationsmedizin,

a.a.O., S. 71.
64 Costas Douzinas: Identity, Recognition, Rights, a.a.O., S. 399.
65 Jürgen Habermas: Faktizität und Geltung, a.a.O., S. 49.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


 

Jörn Ahrens382

 

einen radikalen Relativismus plädieren, der sehr wohl weiß, daß es absolute Prämissen
nicht geben kann.

 

66

 

 Oder aber es wird mit Hilfe einer neuen Kategorie versucht, diese
Leerstelle der Begründung zu substituieren.

Diese letztere Funktion erfüllt in der bioethischen Debatte der Begriff der »Men-
schenwürde« auf mehreren Ebenen: rechtlich, politisch, philosophisch und anthropolo-
gisch. So betont das BVerfG in seinen einschlägigen Urteilen zur Abtreibungsfrage
nachdrücklich die »verfassungsrechtliche Pflicht des Staates [...], das ungeborene
menschliche Leben zu schützen.«

 

67

 

 Daraus leitet das Gericht schließlich ab, »auch für
das ungeborene Leben« liege die Würde des Menschseins »im Dasein um seiner selbst
willen.«

 

68

 

 Sind diese Sätze dem zweiten Abtreibungsurteil von 1993 entnommen, so
hatte das Gericht schon in seinem ersten Urteil zum Schwangerschaftsabbruch aus dem
Jahre 1975 präzisiert, das menschliche Leben stelle die »vitale Basis der Menschen-
würde und die Voraussetzung aller anderen Grundrechte« dar.

 

69

 

 Letztlich bleibt aber
trotz der Feststellung des BVerfG, Menschenwürde komme »schon dem ungeborenen
menschlichen Leben zu, nicht erst dem menschlichen Leben nach der Geburt oder bei
ausgebildeter Personalität«,

 

70

 

 weiterhin umstritten, in welchem Ausmaß der menschli-
che Embryo in den Schutzbereich von Artikel 1 (1) Grundgesetz einbezogen werden
soll. Weil diese Aussage dezidiert im Kontext einer Abtreibungsdiskussion getroffen
wurde, die sich um Feten dreht, ist zudem weiterhin unklar, ob ihre Reichweite sich
auch auf die in der Bioethik verhandelten frühembryonalen Lebensformen erstreckt.

Von einem einheitlichen Gehalt des Menschenwürdebegriffs kann keine Rede sein.
Vielmehr zielt er in dem Sinne, wie Theodor Heuß ihn eine »nicht interpretierte
These« genannt hat,

 

71 auf eine Kultur fortlaufender Überlegungen, die das Problem
des Menschen in Gesellschaft gegenwärtig hält. Eine solche Formel muß nicht pejora-
tiv gemeint sein. Als »nicht interpretierte These« kann Menschenwürde so wenig ex-
klusiv einzelnen Gruppen vorbehalten sein, wie sie auch keine Sicherheit im Sinne ei-
ner definitiven Abschließbarkeit bietet oder mit einer nicht interpretierbaren These
verwechselt werden darf. »Menschenwürde« bleibt ein symbolisches Kapital im Fluß
der kulturellen Entwicklung, das immer neu investiert und verhandelt werden muß.
Die Konjunktur der Menschenwürde im Kontext der Bioethik hingegen markiert vor
allem einen Verlust an Identifikationssicherheit gegenüber der eigenen Gattung. Vitzt-
hum hat das klar gesehen, als er konstatierte, die Humangenetik berge in sich das Po-
tential, nicht nur die Identität einzelner Individuen, sondern die Grundlagen der gan-
zen menschlichen Gattung anzutasten: »Die Gefährdung der Menschenwürde schlüge
um in eine neue Qualität – in die schicksalhafte Fähigkeit des homo faber, über Identi-
tät und Evolution der menschlichen Spezies zu verfügen.«72 Das bedeutet nicht nur ei-

66 Vgl. dazu Richard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/M. 1992.
67 BVerfGE 88, 203, II (213).
68 BVerfGE 88, 203, II (252); vgl.a. BverfGE, 69, 375.
69 BVerfGE 39, 1 (42).
70 BVerfGE 88, 203, II (251).
71 Zitiert nach: Ernst Benda: Erprobung der Menschenwürde am Beispiel der Humangenetik,

in: Rainer Flöhl (Hg.): Genforschung – Fluch oder Segen?, München 1985, S. 214.
72 Wolfgang Graf Vitzthum: Die Menschenwürde als Verfassungsbegriff, a.a.O., S. 201.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368


Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde 383

nen Umschlag in der Zielsetzung der Menschenwürde, weg vom Schutz des Individu-
ums, hin zu einem Institut der Gattung, sondern auch das Einsetzen einer
Argumentation, die einer als unausweichlich empfundenen technischen Entwicklung,
vorangetrieben von einem »faustischen Drang der Forschung« (J. Isensee), mit der
Abschließung normativer Basiskategorien zu begegnen gedenkt.73 Positionen wie
diese lassen sich als katechontischer Umgang mit dem Begriff der »Menschenwürde«
bezeichnen.

In dezidiertem Gegensatz zu explizit bioethischen Positionen hat hingegen jüngst
Matthias Herdegen darauf hingewiesen, das Postulat der Menschenwürde enthalte in kei-
ner Weise eine Grundrechtsdeduktion. Interessanter sei das wechselseitige Verhältnis
von Menschenwürdegarantie und nachfolgenden Grundrechten, wobei er hervorhebt, In-
dividuum und Gattung seien gleichermaßen vom Grundsatz der Menschenwürde be-
rührt.74 Herdegen spezifiziert, bei deren Träger handele es sich »zunächst [um] jede ge-
borene Person kraft Zugehörigkeit zur Spezies ›Mensch‹.«75 Damit erteilt er
utilitaristischen Positionen eine Absage; genauso wendet er sich allerdings gegen eine
Ausweitung des Menschenwürdeschutzes auf künstlich erzeugte, pränatale mikroorga-
nismische menschliche Lebensformen.76 Tatsächlich nimmt Herdegen den eklatanten
Schnitt vor, den Menschenwürdeartikel von einem ihm »vorgelagerten geistig-ethischen
Inhalt« (E.-W. Böckenförde) abzulösen. Und wirklich zeigt seine Auslegung, daß der
Grundrechtsartikel ohne einen solchen Inhalt kaum mehr Ansatzpunkte für normative
Richtliniensetzungen aufweist, sondern sich in Rezeptionsexegesen und Deutungsarbeit
verliert. Herdegen mißtraut eindeutig dem metaphysischen Gehalt der Rechtsnorm, wo
Dürig ihr auf diese Weise sinnstiftende Gültigkeit verschaffen wollte. Das Resultat zeigt
aber, daß das Recht ohne den Bezug auf eine Aussage, die von einer notwendig imaginär
bleibenden Grundnorm getroffen wird, haltlos wird. Das trifft um so mehr auf einen Be-
griff wie den der Menschenwürde zu, worin sich ethische, politische und kulturanthropo-
logische Aspekte vermengen. Das Recht als diejenige Anthropotechnik, die jenem Imagi-
nären soziale Kohärenz verleihen soll, wird somit immer mit dem Dilemma konfrontiert
bleiben, über eine derartige Kohärenz keine endgültige Aussage treffen zu können, wes-
halb es sich in bioethischen Auseinandersetzungen einerseits schlecht als schlagendes
Argument benutzen läßt und zugleich dafür Sorge tragen muß, für die vorgebrachten Ar-
gumente einen Rahmen bereitzustellen, worin sich deren Gültigkeit bestimmen ließe.

73 So etwa Winfried Brohm, der anmahnt, das Recht könne angesichts der sozialen und ethi-
schen Brisanz der Biotechniken nicht abwarten, bis die Techniken zur Anwendungsreife
gelangt seien; »vielmehr müssen möglichst dann schon die Normen für ihre Zulässigkeit
und ihre Grenzen bereitstehen« (Winfried Brohm: Humanbiotechnik, Eigentum und Men-
schenwürde, in: Juristische Schulung, Heft 3/1998, S, 197). Auch Isensee versäumt nicht,
darauf aufmerksam zu machen, daß nicht etwa die Erlangung genetischen Wissens proble-
matisch sei, sondern dessen »praktische Verwendung« (Josef Isensee: Das entschlüsselte
Genom im Verständnis der Verfassung, in: Ludger Honnefelder/Peter Propping (Hg.): Was
wissen wir, wenn wir das menschliche Genom kennen?, Köln 2001, S. 231).

74 Vgl. Herdegen, Matthias: Grundgesetzkommentar: Art. 1 Abs. 1, in: Theodor Maunz/Gün-
ter Dürig: Grundgesetzkommentar, Band I, Lieferung 43, München 2003, S. 13.

75 Ebd., S. 29.
76 Ebd., S. 32ff.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

