Jorn Ahrens

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwiirde!

Fiir die humanwissenschaftliche und ethische Diskussion von Problemen, die mit den
Biowissenschaften und Reproduktionstechnologien zusammenhingen, ist die rechts-
wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Begriff Menschenwiirde besonders
wichtig, weil das Recht fiir die Gesellschaft sowohl materiell wirksam wird, als auch
auf etablierte Symboliken zuriickgreift und neue Symbole schafft. Diese Zusammen-
hinge sollen im Folgenden diskutiert werden. Zunichst wird das Recht als Anthropo-
technik eingeordnet. Als in sich scheinbar geschlossenes Ordnungssystem generiert es
aufgrund seiner Wirkmacht Begrifflichkeiten und von hier aus Wirklichkeitsbilder,
wobei die Nihe moderner rechtswissenschaftlicher Argumentationen zu einer Logik
des Tabus auffillt (I). Daran anschliefend wendet sich der zweite Abschnitt der per-
formativen, symbol- und bildgebenden Qualitit des Rechts zu (II). Schlieflich wird
der Umgang mit dem Begriff des Menschen und dessen Definition verfolgt, wobei im
Vordergrund Fragen des Status der Geburt, der Identitdt von Embryo und »Mensch«
sowie einer moglichen Offenheit des durch das Grundgesetz implementierten Men-
schenbildes stehen (II1).

1. Logik des Tabus

Zu den wichtigsten Medien eines auf Kriterien der Menschenwiirde rekurrierenden bi-
oethischen Diskurses gehdren Rechtswissenschaft und Rechtsprechung. Uber Prakti-
ken der Reflexion und der Urteilsfindung tragen sie zur bioethischen Debatte bei, in-
dem sie diese zu kommentieren beabsichtigen, rechtliche Rahmenbedingungen und
Grenzziehungen der Bioethik suchen oder indem sie bemiiht sind, bioethische Uberle-
gungen fiir Kontexte des Rechts fruchtbar zu machen. Die Schwierigkeit, die sich fiir
die Rechtsprechung wie auch fiir rechtswissenschaftliche Beitrige ergibt, besteht vor
allem darin, das Recht als objektiv funktionierenden Rahmen gesellschaftlicher Mog-
lichkeiten zu betrachten, jedoch ebenso in der Reflexion auf die Bedingungen eines In-
stituts wie der Menschenwiirde dessen Voraussetzungen thematisieren zu miissen. Vor
diesem Hintergrund dient als Ausgangsthese dieses Aufsatzes die Annahme, daf} das
Recht, insofern es nicht allein Regeln und Begrenzungen fiir Individuen und Institutio-
nen etabliert, sich als eine der effektivsten modernen Anthropotechniken bezeichnen
14Bt. So definiert, stellt die Praxis des Rechts selbst eine Technologie dar, mit deren
Hilfe kulturelle Bedeutung produziert und gesellschaftliche Realitit definiert wird. In
diesem Sinne spricht Johannes Reiter davon, im 20. Jahrhundert habe sich ein univer-
sales Verstandnis von Menschenwiirde durchgesetzt: »Wiirde kommt dem Menschen
bereits als Mitglied der Gattung Mensch zu. Das heif3t, sie gilt fiir alle Menschen, ohne
dass dafiir erst bestimmte Leistungen erbracht oder bestimmte Qualititen erfiillt wer-

1 Ich danke der Deutschen Forschungsgemeinschaft fiir ihre Unterstiitzung meiner Arbeit.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwiirde 369

den miissten.«* Die Liminalitit des abstrakten Begriffspaares »Mensch« und »Men-
schenwiirde« ergébe sich somit aus der Summe derjenigen Lebensformen, die sich mit
dem »Menschen« in Verbindung bringen lieBen. Von primédrem Interesse fiir ein nor-
matives Institut, wie es die Menschenwiirde darstellt, wire dann gerade nicht deren
abstrakter ethischer Gehalt, fiir den symbolische Transmitter wie der Begriff des
»Menschen« gesucht werden, sondern umgekehrt die Summe einer Quantitét an Le-
bensformen, deren Einhegung iiber die normativ liminale Institution erfolgt.

Das wird besonders deutlich, wenn Reiter die Kategorie der »Menschenwiirde« als
zentrales Medium in den Auseinandersetzungen um die »Stellung des Menschen in
der technischen Zivilisation« bezeichnet.’ Die Aufnahme friihembryonaler Lebensfor-
men in den Kontext von Grundrechts- und Menschenwiirdeschutz ist nicht selbstver-
standlich. Erst der gemeinsame Zugriff von Legislative, Jurisprudenz und Ethik in der
modernen Gesellschaft etikettiert jene Entitdten aus dem Zwischenreich von Mensch
und Nichtmensch als »Embryonen«; mit dem Effekt, daf sie sich signifikant verwan-
deln. Aus lebendigen Dingen, die sich im Prozef einer kontinuierlichen Entwicklung
erst zum menschlichen Embryo und Fetus, dann zum Menschen befinden, werden
»Menschen, die, da sie Rechtspersonen sind, sich auch mit den Insignien von Rechts-
schutz und menschlicher Wiirde ausgestattet sehen.* Ein solches Verwandlungsge-
schehen verweist auf eine arbitrire Liminalitit des Menschen, die von wechselnden
kulturellen Epistemologien und Genealogien abhingt — trotzdem gehort eine solche
Liminalitit offenbar zur kulturanthropologischen Definition des Menschen.

In dieser Perspektive lie3e sich von einer magischen Kraft des Rechts sprechen, das
lebendige Dinge zu Rechtssubjekten machen kann. Der Eintritt in die Rechtsordnung,
nicht als deren Objekt, wie dies vornehmlich fiir Tiere und Dinge gilt, sondern als
Subjekt derselben (und daher als Rechtsperson), nobilitiert dieses Subjekt in Richtung
seiner Abhebung von der umgebenden Natur sowie als Mitglied einer menschlichen
Gemeinschaft der Rechtssubjekte. Genau dies aber sei weder Pflanzen, Tieren, noch
Embryonen moglich, dekretiert Norbert Hoerster und macht diesen Umstand am feh-
lenden »Uberlebensinteresse« der genannten Entitiiten fest, an der Fihigkeit Wiinsche
zu antizipieren und zukunftsfihig zu handeln.’ Allein Menschen, womit Hoerster wie-
derum nur geborene, mithin vernunftfihige Menschen meint, besifen ein solches Inte-
resse und wiren demnach dazu pridestiniert, Rechtsgemeinschaften zu bilden und in
solche aufgenommen zu werden. Gegen utilitaristische Positionen wie diese, suchen

2 Johannes Reiter: Menschenwiirde als Maf}stab, in: Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage
zur Wochenzeitung Das Parlament, B 23-24/2004, S. 7f.

3 Ebd, S. 6.

4 Damit auch das bereits benannte Problem der Bildlichkeit beriihrend, weist Sheila Jasanoff
zudem darauf hin, der rechtliche Status des Fetus stehe sich verindernden Konstellationen
in der offentlichen Wahrnehmungshaltung gegeniiber: »The human fetus, until recently,
was a largely invisible and voiceless member of society« (Sheila Jasanoff: Science at the
Bar. Law, Science and Technology in America, Cambridge/MA & London 1997, S. 161).
Erst die technischen Innovationen der letzten Jahrzehnte hitten dem Fetus zunehmende
physische Realitit und wachsende Rechtsanspriiche verschafft.

5 Vgl. Norbert Hoerster: Hat der Embryo wirklich ein Interesse am Leben, in: FAZ, vom 23.
Juli 2001.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

370 Jorn Ahrens

Sigrid Graumann und Andreas Poltermann festzuschreiben, Menschenwiirde sei
nichts, was erworben werde und konne »auch wieder verloren gehen«." Verlieren 146t
sich jedoch nur, was einmal hinzugewonnen wurde und nicht notwendig zur anthropo-
logischen Ausstattung zihlt. Das verdeutlicht einmal mehr die letztlich naturrechtliche
Verankerung des Menschenwiirdegedankens, der bioethisch in aller Regel als anthro-
pologische Substanz formuliert ist, nicht etwa als kulturelles Artefakt.

Das Stadium einer blofen Existenz in Natur (und damit auch, was wichtiger ist: als
Natur) wird erst durch die Integration in einen rechtlichen Kontext beendet. In Uber-
einstimmung mit Max Weber konzediert Jiirgen Habermas, erst in der Moderne habe
sich »politische Herrschaft in Formen des positiven Rechts zur legalen Herrschaft ent-
wickeln« kénnen” — womit diese sich von Formen einer normativen Autoritit absetze,
die sich aus dem sakralen, vorstaatlichen Recht g:{eneriere.S Fraglich bleibt, ob mit der
Etablierung positiven Rechts auch der sakrale bis magische Anteil an Recht und Nor-
mativitit tiberwunden sei. So ordnet Jacques Derrida das Recht, gemeinsam mit der
Politik und dem Sittlichen in den Kontext der »symbolischen Ordnung« ein und be-
tont, auch das positive Recht — nicht etwa nur das Naturrecht — bleibe »der kritischen
Befragung« entzogen, indem es sich von einer nur mystisch zu legitimierenden Gewalt
herleite.” Auch wenn positives Recht als Substitut des vorgingigen, magischen
Rechtskosmos auftritt, muf} es diesen nicht zwingend vollstindig eliminieren; genauso
gut konnte es ihn konsumieren und in der Folge partiell weiterhin von dessen Struktur-
elementen zehren. Indes meint Habermas, ein »nachmetaphysisches Recht«, beruhend
auf der »reziproken Anerkennung kooperierender Rechtssubjekte«, 16se bereits die
vollstindige Aufkiindigung sakraler und magischer Anteile am Recht ein.'® »Denn als
Rechtssubjekte«, erklirt er, »erlangen sie Autonomie erst dadurch, daf sie sich zu-
gleich als Autoren der Rechte verstehen und betitigen, denen sie sich als Adressaten
unterwerfen wollen. Die Idee der Selbstgesetzgebung muf} sich im Medium des Rechts
selbst Geltung verschaffen.«'' Das ist eine im Kern der kantischen Philosophie ge-
schuldete Position, die gleichzeitig die sogenannte »Objektformel« Giinther Diirigs
tiber den Zweck des Rechts paraphrasiert. Worauf es aber ankommit, ist zum einen der
darin angelegte performative Akt einer Verwandlung der Subjekte von einem Stadium
ihrer (nicht autonomen) Existenz in ein anderes (als autonome Subjekte des Rechts)
sowie zum anderen der dem Recht zugeschriebene Status als ein Medium, welches die
Subjekte zu transzendieren in der Lage ist.

6 Vgl. Sigrid Graumann/Andreas Poltermann: Klonen: Ein Schliissel zur Heilung oder eine
Verletzung der Menschenwiirde?, in: Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage zur Wochen-
zeitung Das Parlament, B 23-24/2004, S. 27.

7 Jirgen Habermas: Faktizitdt und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/M. 1992, S. 179; vgl.a. Max Weber: Wirtschaft und
Gesellschaft, Tiibingen 1980, S. 815-868.

8 Vgl. Jiirgen Habermas: Faktizitit und Geltung, a.a.O., S. 177.

9 Vgl. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritit«, Frankfurt/M.
1991, S. 70f.

10 Vgl. Jiirgen Habermas: Faktizitit und Geltung, a.a.O., S. 116.
11 Ebd., S. 160.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwiirde 371

In Hinblick auf magische Qualititen des Rechts hat Emile Durkheim darauf hinge-
wiesen, wie in archaischen Gesellschaften das Totem die Rolle einer Instanz als trans-
zendenter Rechtsbewahrer und Rechtsbegriinder zugleich wahrnimmt und sich
Rechtsautoritiit iiber das Instrument des Tabus verschafft.'? Darauf referiert schlief-
lich Sigmund Freud, indem er die These formuliert, es diirfe »uns ahnen [...], daB die
Sitten- und Moralverbote, denen wir selbst gehorchen, in ihrem Wesen eine Ver-
wandtschaft mit diesem primitiven Tabu haben konnten und dafl die Aufkldrung des
Tabus ein Licht auf den dunklen Ursprung unseres eigenen >kategorischen Imperativs<
zu werfen vermochte.«'? Freuds kulturtheoretische Synthese der Normen- und Rechts-
problematik 146t das moderne Recht in einem durch den Animismus zusitzlich aufge-
hellten Licht erscheinen, insofern die Rechtssubjekte die ihnen gesetzten Regeln na-
tiirlich nicht lediglich befolgen sollen, sondern von ihnen auch erwartet wird, das
»Sollen« der Rechtsnorm als verbindlich anzuerkennen.

Demzufolge trifft sich an diesem Punkt die Totemlogik des Rechts mit einem Kanti-
anismus des Rechts, der ebenfalls bemiiht ist, eine absolute Instanz der Rechtsbegriin-
dung zu implementieren. In diesem Sinne hat Hans Kelsen hervorgehoben: »Denn die
Norm ist ein Sollen, der Willensakt, dessen Sinn sie ist, ein Sein. [...] Der Unterschied
zwischen Sein und Sollen kann nicht nédher erklirt werden. Er ist unserem Bewul3tsein
unmittelbar gegeben.«'* Wenngleich Kelsen eine absolute Moralisierung des Rechts
ablehnt, bleibt das Problem der Normbegriindung dennoch virulent. Da »der Geltungs-
grund einer Norm [...] nur die Geltung einer anderen Norm« sein konne,"> wird es er-
forderlich, die daraus folgende, unendliche Iteration der Normsetzung an einem be-
stimmten Punkt abzubrechen. Dieses Problem 16st Kelsen durch die Einfiihrung der
sogenannten »Grundnorme« als »hochste[r] vorausgesetzte[r] Norm«: die Normsetzung

12 Vgl. Emile Durkheim: Die elementaren Formen des religiésen Lebens, Frankfurt/M. 1994.

13 Sigmund Freud: Totem und Tabu, in: ders.: Studienausgabe Bd. IX, Frankfurt/M. 1974, S.
315. Wie als Illustration dieser von Freud entwickelten These, sowie flankierend zu der
beschriebenen Abwehrhaltung gegeniiber einer »technischen Zivilisation«, kann der Rede-
beitrag der Bundestagsabgeordneten Monika Knoche wihrend der Beratung des Deutschen
Bundestages zur Einsetzung einer Enquete-Kommission Recht und Ethik der modernen
Medizin dienen. Wihrend sie davon spricht, der Begriff des Menschen selbst sei »durch die
Anwendung einer Technik [...] von seiner Auflosung bedroht«, schluBfolgert sie, in der Kon-
sequenz wiirde »das Menschenrecht, das Projekt der Moderne, einer postmodernen Beliebig-
keit« anheim gestellt (Deutscher Bundestag: Plenarprotokoll 14/96, Stenographischer
Bericht, 96. Sitzung, Berlin, Freitag, den 24. Mirz 2000: TOP 20: Beratung des Antrags zur
Einsetzung einer Enquete-Kommission Recht und Ethik der modernen Medizin, BT-Druck-
sache 14/3011, Monika Knoche [BUNDNIS 90/DIE GRUNEN], http://www.bundestag.de/
bic/plenarprotokolle/pp/2000/index.htm, 21.12.2003). Die Verwendung des »Menschen-
rechts« im Singular wére hier von groflem Interesse, da es Menschenrechte nur im Plural
gibt. Uber dieses singulare Verstindnis des Menschenrechts gelangt Knoche aber zu ihrer
Kernthese: »Wir sind im werteprogressiven Sinn aufgefordert, in der Tradition der Men-
schenrechtskultur Tabus zu halten. Tabu und Aufkldrung gehdren zusammen« (ebd.). Damit
legt sie nicht nur eine Paraphrase, sondern gleichsam eine Verifikation der Freudschen
Amalgamierung von Tabu und Moderne vor. Was sich als »Totemlogik des Rechts«
bezeichnen 1dBt, wird an dieser Stelle auch als Movens politischen Handelns deutlich.

14 Hans Kelsen: Reine Rechtslehre, 0.0. 1960, S. 5.

15 Ebd., S. 196.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

372 Jorn Ahrens

»muf} bei einer Norm enden, die als letzte, htchste vorausgesetzt wird.«'® Dieses Be-
griindungsdilemma pragt das moderne Recht; es hilt es zugleich transzendent und fiir
die Transzendenz offen. Fiir die deutsche Verfassung 148t sich sagen, das Grundgesetz
nehme durch seine herausgehobene Stellung und Nicht-Antastbarkeit eine solche
Funktion als »Grundnorm« wahr. Schlielich setzt es an seinen Anfang mit Artikel 1
(1) eine Klimax, die als basale ethische und soziale Grundnorm des gesamten daran
angebundenen Gemeinwesens aufgefaflit werden kann. Daraus ergibt sich eine mogli-
che Verbindung zur Bedeutung des Tabus in Praktiken des Rechts und der Aufkla-
rung.17 Die These von Costas Douzinas, das Recht werde »zur absoluten und transzen-
denten Kraft der Moderne« erlangt damit erneut Gewicht.'®

Sofern man annehmen darf, es gibe bei der Generierung und Implementierung juri-
discher Gemeinschaften einen animistischen Kontext, bliebe zu klidren, wie dieser
heute zu spezifizieren wire und welche Bedeutungsleistungen er vollbringt. Als die
Rechtssubjekte kreierende Instanz, rekurriert das Recht selbst auf einen magischen Akt
der Verwandlung und 148t aus »Etwas« etwas anderes werden: einen »Jemand, eine
Person. Zur Qualitit eines solchen »Jemand« erldutert Robert Spaemann, es handele
sich um eine Abhebung des Individuums als Person von der blolen Zugehorigkeit zur
Spezies, die dennoch mit dieser identisch bleibe. Die Grenzziehung, die das Recht dazu
vornimmt, und Jemanden aus der Natur des ihn umgebenden Etwas herauslost, bekrif-
tigt Durkheims AuBerung, auch der soziale Bereich sei der Natur zugehdrig, miisse

16 Ebd., S. 197.

17 Unter dem Eindruck jiingerer Debatten um die Legitimitit der Folter im Rechtsstaat, hat der
Staatsrechtler Ralf Poscher von der »Menschenwiirde als Tabu« gesprochen, da die Ver-
hiltnisméBigkeits- und Abwigungsdogmatik des Verfassungsrechts die Menschenwiirde
einem solchen Abwigungsprozell grundsitzlich entziehe und, wie er in Anlehnung an Max
Weber ausfiihrt, fiir diesen Gegenstand auf eine »wertrationale Betrachtung« umstelle. Die-
ses Verhalten leite sich daraus ab, daf die »Menschenwiirdegarantie des Grundgesetzes
nicht die Struktur eines einfachen Verbots, sondern die eines Tabus aufweist« (Ralf
Poscher: »Die Wiirde des Menschen ist unantastbar, in: Juristen Zeitung, Heft 15/16/2004,
S. 758). Mit der Tabuisierung der Menschenwiirde greife daher die »moderne Gesellschaft
zur rechtlichen Stirkung ihres Fundamentalwerts auf eine archaische Regelungsform
zuriick« (ebd., S. 759) und entziehe sie somit der Notwendigkeit einer rationalen Begriin-
dung. Die das Tabu auszeichnende, »verdeckte Rationalitit der Absolutheit des Menschen-
wiirdeschutzes« liege darin, dafl sie eine Prophylaxe gegen eine Verrohung der
Gesellschaft, besonders der Exekutive, bilde (vgl. ebd., S. 760f.). Wenn Hauke Brunkhorst
dagegen einwendet, auch bei der Menschenwiirde handele es sich »um eine Norm positiven
Rechts«, keineswegs aber um ein Tabu (vgl. Hauke Brunkhorst: Folter vor Recht. Das
Elend des repressiven Liberalismus, in: Blétter fiir deutsche und internationale Politik, Heft
1/2005, S. 80), da sie aus Debatten hervorgehe, solchen weiterhin ausgesetzt, mithin Kul-
turprodukt sei, dann iibersieht er den entscheidenden, von Poscher hervorgehobenen Punkt.
Das Tabu ist keineswegs immun gegen Transformationen; diese bediirfen aber nicht allein
des Wettstreits der Argumente, sondern insbesondere der Person des ein Opfer darbringen-
den Tabubrechers, womit eine ungleich wirksamere Hiirde gegen die Verletzung substanti-
eller ethischer Codices bereitgestellt sei, als kommunikatives Handeln allein sie jemals
aufbieten konnte.

18 Vgl. Costas Douzinas: Die Legalitit des Bildes, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.):
Korper und Recht. Anthropologische Dimensionen der Rechtsphilosophie, Miinchen 2003,
S. 166.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwiirde 373

aber durch spezifische Praktiken davon abgetrennt werden. Mit dem Recht liegt eine
Kulturtechnik vor, die Natur und Kultur (oder: Soziales) voneinander trennt und einen
naturlosen, latent transzendent gefafSten Raum generiert, der trotzdem immer in seiner
natiirlichen Umwelt grundiert bleibt. Bereits im Prozefl der Menschwerdung liegt dem-
nach ein Verwandlungsgeschehen vor, das sich nicht auf den rein biologischen Vor-
gang der Ontogenesis beschridnkt, sondern vor allem auf die sich darin vollziehende
Generierung unterschiedlich bewerteter Lebensformen. Indes spricht das Grundgesetz
vom Menschen, der Wiirde besitzt, nicht vom menschlichen Leben, das erst sekundér
kontextualisiert wird. Innerhalb der Diskussion um die Legitimitit der Biowissenschaf-
ten ist dieser Begriff der menschlichen Wiirde von zentraler Bedeutung, weil er durch
die Artikel 1 (1) und 2 (2) Grundgesetz Verfassungsrang erlangt und Rechtskraft ent-
faltet hat. Der Terminus »menschliche Wiirde« meint daher nicht nur ein ethisches
Prinzip, das ideengeschichtlich und kulturell diese oder jene Griinde fiir sich geltend
machen kann. Es handelt sich vielmehr um ein ethisches Apriori im Verfassungsrang.

Der Begriff der »menschlichen Wiirde« darf als leitender Topos der deutschen Ver-
fassung gelten; geltendes Recht muf3 stets in Einklang mit den Primissen der Men-
schenwiirde stehen. Deren Relevanz fiir Fragestellungen der Reproduktionsmedizin
und Humangenetik hat Giinter Diirig bereits in seiner wegweisenden Untersuchung
iiber den Grundrechtssatz von der Menschenwiirde hervorgehoben.'” Matthias Kettner
zufolge konnte die Idee der Menschenwiirde schlie3lich fiir eine protektive Bioethik
so attraktiv werden, als die vorhandenen normativen Ressourcen in der Medizin offen-
bar nicht hinreichend seien, »um den biomedizinischen Fortschritt so zu regulieren,
dass seiner moralischen Integritit wirklich zu trauen wire.«*® Aus diesem Grund er-
folge der Riickgriff auf die scheinbar finale, freilich auch ganz abstrakte moralische
Idee in Gestalt der Menschenwiirde. In der Logik des Rechts ist das freilich auch des-
halb so, weil Definitionen des Embryos eine Wiirdigung des werdenden Menschen,
der jener auch ist, nach sich ziehen. Indem das Verstindnis der Menschenwiirde nega-
tiv von ihrer Verletzung her gedacht wird, bleibt definitionsoffen, welche Lebensfor-
men exakt in ihrer Lebenswiirde verletzt werden konnen.

Dessen ungeachtet formuliert Diirig generelle Pramissen fiir die Achtung der Men-
schenwiirde, deren sittlicher Anspruch »gegeniiber politischen und rechtlichen Ein-
griffen des Staates als eigenstindig anerkannt, gleichzeitig aber auch im bisherigen
individual- und sozialethischen Bereich verrechtlicht worden« sei.?! Die Menschen-

19 Giinter Diirig: Der Grundrechtssatz von der Menschenwiirde, in: Abhandlungen des 6ffent-
lichen Rechts, Nr. 81, Heft 2/1956, S. 126; 130.

20 Matthias Kettner: Vorwort, in: ders. (Hg.): Biomedizin und Menschenwiirde, Frankfurt/M.
2004, S. 10; vgl.a. ders.: Forschungsfreiheit und Menschenwiirde am Beispiel der Stamm-
zellforschung, in: Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage zur Wochenzeitung Das Parla-
ment, B 23-24/2004.

21 Giinter Diirig: Der Grundrechtssatz von der Menschenwiirde, a.a.O., S. 118; vgl.a. Theodor
Maunz/Giinter Diirig (Hg.): Grundgesetz. Kommentar, Bd. 1, Miinchen 2002 (41. Liefe-
rung). Die 42. Lieferung vom Februar 2003 stellt eine gegeniiber der als klassisch geltenden
Interpretation von Diirig mit dem Kommentar von Matthias Herdegen insbesondere mit
Blick auf Problemlagen der Bioethik eine Akzentverschiebung dar, die auf groflere Spiel-
rdume fiir die Biowissenschaften zielt.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

374 Jorn Ahrens

wiirde stelle »einen absoluten, d.h. gegen alle moglichen Angreifer gerichteten Ach-
tungsanspruch« dar; Artikel 1 (1) Grundgesetz sei zur »Basis fiir ein ganzes
Wertesystem« avanciert.?? Diirig installiert den Satz von der Menschenwiirde als ver-
fassungsrechtliches Leitbild und folgt einem Verstindnis des Grundgesetzes, beson-
ders des Artikel 1 (1), als Grundnorm bundesdeutschen Rechts. Der in seiner
Auslegung zu Artikel 1 (1) Grundgesetz zum Ausdruck kommende EinfluB3 Kants auf
die bundesdeutsche Rechtstheorie und -praxis ist erheblich, insbesondere wegen der
durch ihn ermoglichten Verkniipfung von Recht und Ethik. Ein solcher Ansatz einer
ethisch begriindeten (an Kant orientierten) rechtlichen Anerkennung scheitert aber
Douzinas zufolge am entscheidenden Punkt: »precisely when the expectation has been
created that the earlier partial and formal conceptions of law and rights would be tran-
scended by a more and inclusive ethic of care.«* Daher stellt sich sowohl die Frage
nach der Stiftungsinstanz, die in einer scheinbar »nachmetaphysischen Gesellschaft«
(J. Habermas) nicht mehr ohne weiteres numinos iibernommen werden kann, als auch
das Problem aufgeworfen wird, woran sich der Wert der Wiirde iiberhaupt messen
1aft.

II. Performativitdt des Rechts

Trotz dieser offensichtlichen Ambivalenzen ist ein Urteil wie das der Rechtswissen-
schaftler Costas Douzinas und Lynda Nead nach wie vor selten, die das Recht als mo-
dernen Erben der Religion bezeichnen, das sich dadurch auszeichne, dal es sich als
tiber allen anderen Diskursen und Praktiken stehenden Metadiskurs prisentiere.”* Da-
mit werde auch das Moment einer rechtlichen Bilderproduktion relevant: »Jurispru-
dence creates an imaginery picture of law as ordered, systematic, closed, coherent and,
hermeneutically stable [...].«*> Mit dem Recht liegt gewissermaBen eine Struktur vor,
aus der sich wirkméchtige Symbolisierungen und Reprisentationen destillieren lassen.
Mit ihm kristallisiert sich diejenige Institution heraus, die sowohl Verfahrensweisen
fiir soziale und kulturelle Institutionalisierungspraktiken vorstellt, als auch spezifische
Reglements und Verhaltenscodices auflegt, die den Bestand nicht nur des Rechts
selbst, sondern einer Vielzahl gesellschaftlicher Institutionen garantieren. Von zentra-
ler Bedeutung in diesem Zusammenhang, so Douzinas, sei die symbolische Reprisen-
tation durch das Recht, worin sich kulturelle Bedeutung und individuelle Vorstellung
tiberschneiden: »As a creation of law and power, the image is unnatural, false; but as
the necessary support of our humanity, it is the only truth we have.«*® Auch die Wahr-
heit des Rechts ist eine fragile Wahrheit, deren Faktizitit auf Modi kultureller Repré-

22 Giinter Diirig: Der Grundrechtssatz von der Menschenwiirde, a.a.O., S. 119.

23 Costas Douzinas: Identity, Recognition, Rights or What Can Hegel Teach Us About Human
Rights, in: Journal of Law and Society, Vol. 29, No. 3/2002, S. 394f.

24 Vgl. Costas Douzinas/Lynda Nead: Introduction, in: dies. (Hg.): Law and the Image. The
Authority of Art and the Aesthetics of Law, Chicago/London 1999, S. 3.

25 Ebd., S. 4.

26 Costas Douzinas: Proposon and Antiproposon. Prolegomena for a Legal Iconology, in:
ders./Lynda Need (Hg.): Law and the Image, a.a.0., S. 66f.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwiirde 375

sentationen beruht und Geltung auf diesem Wege erst herstellt. Das Recht kann nicht
abgekoppelt von seinen symbolischen, imagologischen, bildlichen sowie semiotischen
Aspekten betrachtet werden.

Das Problem der Verbildlichung bleibt ein zentrales Problem in der Bestimmung
des Menschen, auch wenn jede Imagologie auf eine Anzahl semiotisch signifikanter
Elemente rekurriert. So ist fiir den »Menschen« in Hinblick auf die bildliche Seite sei-
ner Phianomenologie die frithembryonale Lebensform absolut nicht exklusiv, sondern
in diesem Entwicklungsstadium mit der bildlichen Reprisentation nahezu jedes leben-
digen Organismus identisch. Lediglich ihre Einbeziehung in die Gesamtheit der
Menschheit macht die friilhembryonale Lebensform exklusiv, indem sie eine spezifi-
sche Gestalt menschlicher Lebensformen und menschlicher Wiirde reprisentiert. Da-
mit fallt ihr eine Art kultureller Mehrwert zu, der sie von der Existenz als blof3e Natur
abhebt. Doch genau dies, die Identifizierung der frithembryonalen Lebensform als
»Mensch, die ihr menschliche Wiirde sowie Schutz durch das Gesetz verleiht, bleibt
letztlich vollkommen abstrakt. Es scheint daher nicht abwegig zu sein, von einer an-
thropotechnischen Qualitéit des Rechts auszugehen, die sich aus dessen rekursiver Or-
ganisation ergibt. In seinen Praktiken zur Bedeutungsgenerierung greift das Recht so-
wohl auf anthropologische Imaginationen zuriick, als es auch mafgeblich zur
Konstruktion eines anthropologischen Selbstverstindnisses beitragt: »Offensichtlich
verhilt es sich so, dass unser Rechtsverstindnis unaufloslich an ein bestimmtes An-
thropologicum gekoppelt ist.«*’ In diesem Sinne geht Gerald Hartung davon aus, das
Recht schaffe sich »seinen Menschen« selbst.® Diesen anthropologisch-konstruktiven
Charakter unterstreicht Douzinas und verortet ihn insbesondere im Institut der Men-
schenrechte.?” Die gingige Perspektive auf die Menschenrechte kehrt er um und adres-
siert diese weniger als schiitzendes und bewahrendes Instrumentarium fiir eine vorhan-
dene menschliche Spezies und deren ethische Wiirde. Vielmehr zeigt er auf, inwieweit
es gerade die Menschenrechte sind, die als Instrument fiir eine Konstruktion von Men-
schen im Sinne spezifischer Menschenbilder dienen.*® Indem sie den Menschen auf
eine bestimmte, kulturellen, ideologischen oder politischen Regeln folgende Weise
herstellen, stellen Institute wie die Menschenrechte erst Kategorien dafiir bereit, kultu-
rell limitierend auf den Menschen zuzugreifen. Ihre protektive Dimension entfalten sie
erst aposteriori und fiir diejenige Form des Menschen, die sie zuvor zumindest herzu-
stellen mithalfen: »Human rights do not belong to humans and do not follow the dicta-

27 Gerald Hartung: Menschenwiirde und Lebensschutz. Zur Anniherung von philosophischer
Anthropologie und Rechtsdogmatik, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.): Korper
und Recht, a.a.0., S. 232.

28 Ahnlich bemerkt Jasanoff, das Recht interpretiere heute nicht mehr nur die sozialen Aus-
wirkungen von Wissenschaft und Technologie, sondern konstruiere hochstselbst das
soziale Umfeld (»social environment«), worin diese Bedeutung, Gebrauch und Einfluf}
erfiihren (vgl. Sheila Jasanoff: Science at the Bar, a.a.0., S. 16).

29 Vgl. Costas Douzinas: Identity, Recognition, Rights, a.a.O.

30 Vgl. zum Menschenbild im Kontext des Rechts: Karl Heinz Auer: Das Menschenbild als
rechtsethische Dimension der Jurisprudenz, Wien 2005; Ernst-Wolfgang Bockenforde: Vom
Wandel des Menschenbildes im Recht, Miinster 2001; Ulrich Becker: Das >Menschenbild
des Grundgesetzes«< in der Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts, Berlin 1996.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

376 Jorn Ahrens

tes of humanity; they construct humans.«*' So gesehen scheint jede Definition darii-
ber, welche Lebensformen unter eine Bestimmung als »Mensch« fallen, sowohl
kontingent, als auch von einem kulturellen Imaginiren beeinfluBt zu sein.*?

In klarem Gegensatz zu derartigen arbitridren Perspektiven auf die Menschenrechte iden-
tifiziert Stephan Rixen die Menschenrechte, durchaus essentiell, vornehmlich als Triger ei-
ner ordnenden Kraft innerhalb posttraditioneller Gesellschaften, deren Aufgabe es sei, die
sozialen Bedingungen fiir »normative Homogenitiit« bereitzustellen.** Gerade das Recht
avanciert daher zum Garanten gesellschaftlicher Stabilitit; es soll die geeigneten Mittel be-
reitstellen, um eine kollektiv geteilte Wirklichkeit moralischer Werthaltungen nicht nur an-
zubieten, sondern auch durchzusetzen. Um diesen Effekt auf der Ebene kulturell wirksa-
mer »symbolischer Formen«** zu erreichen, ist allerdings auch die Einbeziehung bildlich
orientierter Imagologien notwendig, womit die von Douzinas sogenannte »Rechtsikono-
graphie« an Bedeutung gewinnt.* In dieser Perspektive haben gerade die deutsche Recht-
sprechung und Rechtswissenschaft in den letzten Jahren ein ganzes Arsenal an Techniken
und Werkzeugen entwickelt, um friihembryonale Lebensformen, die sowohl rechtlich als
auch kulturell und biologisch anthropologisch noch nicht eindeutig bestimmbar sind, in
»wirkliche Menschen« zu transformieren. Diese Techniken sind vornehmlich semiotischer
Natur. Sie reichen von speziellen Gesetzen wie dem Embryonenschutzgesetz (ESchG)
oder dem Stammzellgesetz (StZG), iiber eine breite rechtswissenschaftliche Diskussion
daran ankniipfender Probleme bis hin zu den von Bundesverfassungsgericht (BVerfG) und
Bundesgerichtshof (BGH) vorgenommenen Auslegungen bestimmter Gesetze.

Sofern Rechtsprechung und Gesetzgebung bestrebt sind, die Liicke zwischen einer
kulturellen Reprisentation der menschlichen Gattung — die im allgemeinen mit dem ge-
borenen Menschen korrespondiert — und deren mikroorganismischen Vorverlaufsformen
zu schliefen, beabsichtigen sie nichts weniger, als mit einer kulturellen Tradition der Re-
préasentation des Menschen, wie auch mit der Art und Weise, diesen als geschlossene
Gattung zu identifizieren, zu brechen, wie sie sich spitestens seit der Etablierung der
Evolutionstheorie durchgesetzt hat.*® Das ist moglich, weil es sich bei den Begriffen des
Rechts um abstrakte Begriffe handelt, die als »normative Begriffe« (R. Merkel) weder

31 Costas Douzinas: The End(s) of Human Rights, in: Melbourne University Law Review,
Vol. 26, No. 2/2002, S. 457.

32 Vgl. zum Konzept eines gesellschaftlichen Imagindren: Cornelius Castoriadis: Gesellschaft
als imaginire Institution, Entwurf einer politischen Philosophie, Frankfurt a.M. 1990.

33 Vgl. Stephan Rixen: Die reprogenetische Diffusion des Korpers: Diffusion der Menschen-
rechte, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.): Korper und Recht, a.a.O., S. 219.

34 Vgl. zum Begriff der symbolischen Form: Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen
Formen, 3 Bd.e, Darnstadt 1977.

35 Vgl. Costas Douzinas: Die Legalitit des Bildes, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.):
Korper und Recht, a.a.0., S. 151; vgl. zur Bedeutung des Bildes im Recht auch: Wolfgang
Schild: Recht und Korperlichkeit, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.): Korper und
Recht, a.a.O.

36 Vgl. zur Tradition der Reprisentation des Menschen als geborenem Menschen: Barbara
Duden/Jiirgen Schlumbohm/Patrice Veit (Hg.): Geschichte des Ungeborenen. Zur Erfah-
rungs- und Wissenschaftsgeschichte der Schwangerschaft, Gottingen 2002; Gregor Martin
Lechner: Maria Gravida. Zum Schwangerschaftsmotiv in der bildenden Kunst, Miinchen/
Ziirich 1981; Joseph Needham: A History of Embryology, Cambridge 1959.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwiirde 377

durch die Naturwissenschaften noch durch alltagssprachlichen Gebrauch festgelegt
sind.*” Reinhard Merkel verdeutlicht die kulturhistorische Kontextgebundenheit des Be-
griffs »Mensch«, wenn er hervorhebt, »alle unsere einfachgesetzlichen Normen, die
diesen Begriff verwenden, bezogen sich lediglich auf den geborenen Menschen, wihrend
dem »Embryo« eigene Begrifflichkeiten wie »Ungeborenes« oder »Leibesfrucht« zufie-
len, die ihn von einer bruchlosen Identitit mit dem »Menschen« abzogen.™® Auch das
Grundgesetz beantworte die Statusfrage embryonaler und frithembryonaler Lebensfor-
men nicht aus sich selbst heraus.*® Dazu bediirfe es vielmehr der Interpretation durch die
Rechtsprechung des BVerfG als einer »zweite[n] genuine[n] Verfassungsrechtsquelle«.*’
Allen Ansitzen einer protektiven Bioethik, die auch frithembryonale Lebensformen un-
ter den Schutzanspruch des Grundgesetzes stellen wollen und sich auf eine essentielle
Anthropologie des Grundgesetzes berufen, erteilt Merkel eine harsche Absage: »Das
Grundgesetz selbst schweigt zu der Frage eines subjektiv-grundrechtlichen Status des
menschlichen Embryos.«*' Dagegen setzt Rixen — allerdings im Sinne Merkels gleich-
falls unter Riickgriff auf das BVerfG — ein »inklusives Konzept der Menschenwiirde«:
»Menschenwiirde in der Lesart des Gerichts ist voraussetzungslos, sofern es nur um die
Wiirde von Menschen geht. Menschenwiirde hat nicht nur den einzelnen Menschen, son-
dern auch den Menschen als Gattungswesen im Blick«.* Das bedeutet aber in der Tat,
ein kulturanthropologisches Konzept zu vertreten, das primir auf die Gesamtheit der
Gattung abzielt — und dies nicht nur global phinotypisch, sondern auch ontogenetisch.*
Das »inklusive Konzept der Menschenwiirde« schlief3t alle denkbaren menschlichen
Lebensformen ein und intendiert damit die Einbeziehung pridnataler menschlicher Le-
bensformen in den Wirkungsbereich des vom Grundgesetz umfaften Menschenwiirde-
schutzes. Dall »Probleme der Biowissenschaften immer auch [...] Menschenrechtspro-
bleme« seien, die zu gleichen Teilen eine rechtliche und eine moralische Dimension
beinhalteten, hat Rixen wiederholt herausgestrichen.* In gewisser Weise in Einklang

37 Vgl. Reinhard Merkel: Forschungsobjekt Embryo. Verfassungsrechtliche und ethische Grund-
lagen der Forschung an menschlichen embryonalen Stammzellen, Miinchen 2002, S. 26.

38 Ebd.

39 Allerdings betont John Grace, die meisten zivilisierten Gesellschaften stiinden dem ungebore-
nen Kind gesetzlich geschiitzte Rechte zu (John Grace: Should the Foetus Have Rights in Law?,
a.a.0., S. 58). Das dndert allerdings nichts am uneindeutigen Status embryonaler Lebensformen,
deren Rechtsstatus eine Vertretung der Interessen des Embryos nur bedingt zulasse (ebd., S. 61).

40 Reinhard Merkel: Forschungsobjekt Embryo, a.a.0., S. 32.

41 Ebd., S. 34.

42 Stephan Rixen: Verfassungsrecht und Lebensschutz. Verfassungsrechtswissenschaftliche
Beobachtungen am Beispiel der Priaimplantationsdiagnostik, in: Sigrid Graumann/Katrin
Griiber (Hg.): Anerkennung, Ethik und Behinderung, Miinster 2005, S. 65f.

43 Der Staatsrechtler Peter Hiberle vertritt nachdriicklich genau diese These, Menschenwiirde
werde mehr und mehr zur »anthropologischen Priamisse des Verfassungsstaates« (Peter
Hiberle: Verfassungslehre als Kulturwissenschaft, Berlin 1998 S. 350).

44 Vgl. Stephan Rixen: Die reprogenetische Diffusion des Korpers, a.a.0., S. 212. Zu Recht
wurde daher gesagt, die biopolitische Debatte erzwinge, »die Grundlagen in einer Rechtsord-
nung in einer Weise zu artikulieren, die uns die Radikalitiit dieser Ordnung erst jetzt vollig
erschliefen ldsst« (Tine Stein: Recht und Politik im biotechnischen Zeitalter, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie, Heft 6/2002, S. 868). Was aber nicht heif3t, da$} in dieser Radika-
litdt auch ein Losungsmodus fiir die in dieser Debatte aufgeworfenen Probleme angelegt ist.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

378 Jorn Ahrens

mit der Bildanthropologie Hans Beltings,45 geht er davon aus, der Grundrechtsstatus
einer Entitit sei »im wesentlichen korperbezogener Status — Korperstatus« (St. Rixen),
woraus sich die Hervorhebung der Geburt als desjenigen Moments ableite, in dem der
Korper sichtbar und daher die Menschenrechte wirksam werden.*® Deshalb beabsich-
tigt Rixen, das anthropologische Argument in kulturhistorischer Perspektive geradezu
umzudrehen und gegen eine allzu massive Verwendung des Kontingenzarguments zu
kehren. Nicht die Ausdehnung des Menschenwiirdeschutzes auf frithembryonale Le-
bensformen miisse als essentialistisch etikettiert werden, sondern das Insistieren auf
der Geburt als einzig moglichem Zeitpunkt fiir den Beginn von Menschenwiirde und
Menschenrechten folge einer ihrerseits kontingenten Zuschreibung, die durchaus
»kein deskriptiver, sondern ein interpretativer Akt« sei, zudem gebunden an eine gera-
dezu »suggestive Phinomenalitit«.” Die Initiative, mit einer solchen kulturellen Re-
préasentation des Menschen zu brechen, ging noch von der seinerzeitigen Bundesmi-
nisterin der Justiz, Herta Ddubler-Gmelin (SPD), aus. Sie erklirte, der frithestmogliche
Zeitpunkt einer Entwicklung zum Menschen sei auch derjenige von grofiter Bedeu-
tung fiir die Frage, wann menschliches Leben und dessen umfénglicher, grundgesetz-
lich garantierter Schutz einsetze — »Und das ist wohl die Verschmelzung von Samen-
zelle und Ei.«*® Allerdings unterscheidet schon ihre Nachfolgerin im Amt, Brigitte
Zypries (SPD), zwischen menschlicher Wiirde, die, wie sie sagt, allen Angehorigen
der menschlichen Gattung zukomme und einem Recht auf Leben, das nicht absolut ge-
schiitzt werden miisse. Zypries formuliert, da3 »dem Gesetzgeber bei der Wahrneh-
mung seines Schutzauftrags fiir das menschliche Leben ein Spielraum verbleiben
muss.«* Damit verbunden ist eine Zuriicknahme der von Diubler-Gmelin vertretenen
Politik, die Gattung »Mensch« kulturanthropologisch auf frithembryonale Lebensfor-
men auszuweiten. Sofern der Begriff des Menschen eine spezifische, bildliche und se-
miotische Représentation bendtigt, um als solcher akzeptiert zu werden, kann es
durchaus riskant sein, sich in Richtung einer Anderung respektive einer Transforma-

45 Vgl. Hans Belting: Bild-Anthropologie. Entwiirfe fiir eine Bildwissenschaft, Miinchen
2001.

46 Auch Wolfram Hofling hebt die besondere Bedeutung des Korpers nicht nur fiir die Unver-
sehrtheit des Menschen, sondern auch fiir dessen Selbstbestimmungsrecht hervor (vgl.
Wolfram Hofling: Verfassungsrechtliche Aspekte der Verfiigung iiber menschliche
Embryonen und »humanbiologisches Material«, a.a.0., S. 93); zum Verhéltnis von Korper
und Recht vgl.a.: William MacNeil: Law’s Corpus Delicti: The Fantasmatic Body of Rights
Discourse, in: Law and Critique, No. 1/1998.

47 Stephan Rixen: Die reprogenetische Diffusion des Korpers, a.a.0., S. 215. Das BVerfG
geht davon aus, dafl das Menschsein und der Schutz des Einzelnen gegen Angriffe auf des-
sen Menschenwiirde »nicht mit dem Tode« endeten: »Es wiirde mit dem verfassungsver-
biirgten Gebot der Unverletzlichkeit der Menschenwiirde, das allen Grundrechten zugrunde
liegt, unvereinbar sein, wenn der Mensch, dem Wiirde kraft seines Personseins zukommt, in
diesem allgemeinen Achtungsanspruch auch nach seinem Tode herabgewiirdigt oder
erniedrigt werden diirfte« (BVerfGE 30, Nr. 16, 194 — Mephisto-Entscheidung).

48 Herta Daubler-Gmelin: »Selektion ist nicht akzeptabel, in: Die Zeit, 26. Juli 2001.

49 Rede der Bundesjustizministerin Brigitte Zypries: Vom Zeugen zum Erzeugen? Verfas-
sungsrechtliche und rechtspolitische Fragen der Bioethik, in: Frankfurter Rundschau, vom
30. Oktober 2003.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwiirde 379

tion dieser Reprisentationsform zu engagieren. Friihembryonale Lebensformen — ge-
messen an ihrer rechtlichen Bedeutung — in vollwertige Menschen zu verwandeln, be-
deutet gleichsam die kulturelle Symbolisierung des Menschlichen zu verédndern.

111. Offenes Menschenbild?

Vor dem niichternen Hintergrund des von ihm vertretenen Utilitarismus stellt Hoerster
daher durchaus die richtige Frage, mit der er ins Zentrum der Problematik zielt: »Ist je-
nes menschliche Wesen oder Individuum im biologischen Sinn des Wortes, das ohne
Zweifel zum Zeitpunkt der Befruchtung zu existieren beginnt, auch bereits im verfas-
sungsrechtlichen Sinn ein Mensch?«*® Natiirlich geht es Hoerster an dieser Stelle um
semiotische Aspekte des Begriffs »Mensch«. Er verteidigt einen Begriff des »Men-
schen«, der sich iiber eine symbolische Bedeutung legitimiert und verweigert aus-
driicklich dessen Ausweitung auf alle denkbaren hybriden Lebensformen der mensch-
lichen Ontogenese. Fiir ihn gehort der Embryo keineswegs zur kulturellen Gattung
»Mensch«, und er macht eine klare Trennung zwischen der biologischen und der kul-
turellen Spezies. Selbst wenn die friihembryonale Lebensform biologisch gesehen als
menschlich bezeichnet werden muf, ist nach Hoerster unbedingt an einer Differenz
hinsichtlich einer kulturellen Bezeichnung der Gattung festzuhalten, zu welcher die
frilhembryonale Lebensform ebensowenig zugehorig wire, wie der in seiner Entwick-
lung fortgeschrittene Embryo.

Hingegen hat der Zweite Senat des BVerfG in seinem 1993 ergangenen Urteil zum
Schwangerschaftsabbruch festgestellt, entsprechend Artikel 1 und 2 des Deutschen
Grundgesetzes miisse menschliches Leben grundsétzlich durch Staat und Gesetz ge-
schiitzt werden — und »zum menschlichen Leben gehort auch das ungeborene [...].
Menschenwiirde kommt schon dem ungeborenen menschlichen Leben zu, nicht erst
dem menschlichen Leben nach der Geburt oder bei ausgebildeter Personalitiit.«’' Dies
ist ein deutliches Votum dafiir, embryonale Lebensformen als vollwertige Menschen
anzuerkennen. Das frithere Mitglied des BVerfG, Paul Kirchhof, erklirt sogar, der
iiber das Grundgesetz garantierte Lebensschutz schliee bereits die befruchtete Eizelle
ein, die als Substanz der »Entwicklung des Menschen in seiner abschlieBenden geneti-
schen Prigung und der dadurch begriindeten Individualitit« anzusehen sei.’> Zudem
sei es einer der »elementaren Definitionsauftrige des Grundgesetzes«, den Beginn und
das Ende des Lebens zu definieren.>® Da aber weder eine rechtlich verbindliche Defi-
nition dessen existiert, was »Leben« noch was ein »Mensch« ist, schligt nunmehr die
Stunde rechtstheoretischer Interpreten (wie Kirchhof oder Hoerster), um eine rechtlich

50 Norbert Hoerster: Kompromisslosungen zum Menschenrecht des Embryos auf Leben?, in:
Juristische Schulung, Heft 6/2003, S. 529.

51 BVerfGE 88, 203, II, 251. Tine Stein spricht davon, die Rechtsgemeinschaft finde »den
Menschen in seiner Wiirde gewissermalien vor« (Tine Stein: Recht und Politik im biotech-
nischen Zeitalter, a.a.0., S. 862).

52 Paul Kirchhof: Genforschung und die Freiheit der Wissenschaft, in: Otfried Hoffe et al:
Gentechnik und Menschenwiirde, K6ln 2002, S. 21.

53 Ebd,, S. 20.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

380 Jorn Ahrens

legitime Imagination des Menschen zu konstruieren. Aus dem Blick gerit allzu oft,
daf} das BVerfG im selben Urteil auch einrdumt, ein zu Fragen der Abtreibung abgege-
benes Urteil habe keinen Aussagegehalt in Bezug auf den rechtlichen Status menschli-
chen Lebens im Augenblick der Fusion von Ei- und Samenzelle.** Das erschwert es,
die befiirchtete Herabsetzung »der Ungeborenen [...] von Personen zu Giitern« zu be-
klagen, wenn man sich zugleich dariiber im klaren ist, daf eine Verfassungsformel wie
die der »Menschenwiirde« als »hochgradig unbestimmt« angesehen werden muB.*
Tatséchlich trifft weder das Grundgesetz noch das BVerfG eine Aussage iiber den
Zeitpunkt, da menschliches Leben jenseits seiner blof3 biologischen Existenz einsetzt.
Dies ermoglicht es Hoerster, explizit zwischen dem »Embryo« und dem »Menschen«
zu unterscheiden.’® Damit schlieBt er an eine Traditionslinie an, den »Menschen« ver-
mittels seiner Darstellungspraxis iiberwiegend als geborenen Menschen zu identifizie-
ren. Dal} sowohl das Menschenbild Kants als auch das des Grundgesetzes keineswegs
»die grundstiirzenden Entwicklungen der Humangenetik der letzten 10-15 Jahre« wi-
derspiegeln, hat Wolfgang Graf Vitzthum bereits 1985 hervorgehoben, daraus jedoch
nicht die Konsequenz gezogen, den Menschenwiirdebegriff selbst einer Revision zu
unterziehen.”’ Statt dessen dehnt er diesen seiner Ansicht nach durch die Humangene-
tik iiberholten Begriff auf die neuen biowissenschaftlichen Entititen aus.” Hier ist be-
reits uniibersehbar, was sich als die katechontische Funktion der Bioethik bezeichnen
lieBe: tiber kantianisch legitimierte Begriindungsstrategien werden kategorische Be-
stimmungsleistungen des Menschlichen vorgenommen, die anschlieBend der Diskus-
sion entzogen werden. Ziel ist es, die Geschlossenheit nicht nur des Begriffs zu wah-
ren, sondern vielmehr die eines daran anschlieBenden Ordnungssystems sozialer und
kultureller Représentationen sowie auB3erdem, sich nicht der Frage aussetzen zu miis-
sen, inwieweit ein an Kant orientiertes Menschenbild mit der biowissenschaftlichen
Fraktalisierung kulturanthropologischer Vorannahmen in der Gegenwart kompatibel
ist. Die Konsistenz dieses Menschenbilds wird durch dessen AbschlieBung erreicht.
Insofern innerhalb der rechtswissenschaftlichen Debatte der Begriff eines »offenen
Menschenbilds« des Grundgesetzes ins Spiel gebracht wird, sind sich dessen Urheber
iiber das Paradox einer Unternehmung im klaren, die beabsichtigt, »das Undefinier-
bare« zu definieren, »ndmlich den Menschen, dessen >Wesen< nach Absicht der Ver-
fassungsviter und -miitter gerade nicht definiert werden soll.«*® Die Offenheit des im
Grundgesetz zum Ausdruck gebrachten Menschenbildes steht daher als schiitzende
Geste an dessen Beginn, die den Begriff des Menschen vor ideologischer Instrumenta-
lisierung schiitzen und in seiner Offenheit zugleich normativ aufwerten soll. Das »of-
fene Menschenbild« des Grundgesetzes soll dadurch realisiert werden, »dafl man das

54 Vgl. BVerfGE 88, 203, I, 251.

55 Vgl. Michael Pawlik: Der Staat hat dem Embryo alle Triimpfe genommen, in: FAZ, vom
27. Juni 2001.

56 Vgl. Norbert Hoerster: Ethik des Embryonenschutzes, Stuttgart 2002, S. 96ff.

57 Wolfgang Graf Vitzthum: Die Menschenwiirde als Verfassungsbegriff, in: Juristen Zeitung,
40 (1985) 5, S. 208.

58 Vgl. ebd.

59 Stephan Rixen: Die reprogenetische Diffusion des Korpers, a.a.O., S. 222.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwiirde 381

menschliche Individuum als >unfestgestelltes<« Wesen in seinem »>reinenc< leiblichen
Gegebensein, in seiner [...] lebendigen Korperlichkeit schiitzt« — wofiir eine kategori-
ale Reduktion des Menschen auf »allein biologisch-natiirliche MaRstibe« notwendig
sei.’ In alledem sucht das Konzept vom »offenen Menschenbild« an die philosophi-
sche Anthropologie Helmuth Plessners und dessen Ablehnung, das »Wesen« einer le-
bendigen »Ganzheit« zu definieren, anzuschlieBen.®! Das entscheidende menschliche
Merkmal der »Exzentrizitét« sei von der Physis abgelost; »Mensch sein [sei] an keine
bestimmte Gestalt gebunden und [konne] daher auch [...] unter mancherlei Gestalt
stattfinden.«*? Dieser Argumentation korrespondiert, daB die Offenheit des Menschen-
bildes im Sinne von Hofling und Rixen darin besteht, die Existenz als Mensch nicht an
spezifische Leistungskriterien zu kniipfen, die erbracht werden miissen, um als
Mensch anerkannt zu werden. Bezeichnenderweise ziehen sie daraus aber Plessner
ganz entgegengesetzte Schlufifolgerungen: »Nicht mehr als das blofe biologische Le-
bendigsein des menschlichen Organismus kann danach der Ankniipfungspunkt fiir die
Achtung als Mensch sein.«* Die groBtmogliche Offenhaltung des Menschlichen lige
demnach in dessen grofitmoglicher Reduktion, die es erlaubt, alle diejenigen Lebewe-
sen, die die Form des Menschen reprisentieren, als Menschen auch anzuerkennen. Im
Akt der Anerkennung erfolgt beides: die Bestétigung des Individuums als Rechtssub-
jekt und die Schaffung eines normativen Raums, worin Recht wirksam werden kann.
Das schlieit, worauf Douzinas hinweist, eine kulturanthropologische Dimension mit
ein: in der Moderne sei die Tatsache Menschenrechte zu besitzen, obwohl man diese
einfordern miisse, gleichbedeutend damit geworden, ein Mensch zu sein.®

Erst im Akt der Anerkennung, der selbst dezidiert und offenkundig nicht rechtlicher,
sondern moralischer Art ist, wird das Recht praktisch und insofern auch wirklich. Die
Praktiken der Anerkennung bedeuten den kategorialen Durchgang des Rechts durch
ein soziales Imaginires, an dessen Ende die Konstituierung des Rechts als »symboli-
sche Form« (E. Cassirer) steht. In diesem Sinne hat Habermas proklamiert, eine
Rechtsordnung miisse »nicht nur garantieren, daf eine jede Person in ihren Rechten
von allen iibrigen Personen iiberhaupt anerkannt wird; die reziproke Anerkennung der
Rechte eines jeden durch alle muf} vielmehr auf Gesetzen beruhen, die insofern legitim
sind, als sie jedermann gleiche Freiheiten gewihren [...]«.% Zwar fungiert das aus der
Philosophie Hegels stammende Anerkennungsprinzip als eine Grundlage des Rechts;
es selbst besitzt jedoch keine kausale Begriindung. An diesem Punkt tendiert das
Recht nahezu zwangsliufig zur Metaphysik. Sékulares Recht will allerdings antimeta-
physisch strukturiert sein. So 143t sich entweder mit dem modernen Pragmatismus fiir

60 Wolfram Hofling/Stephan Rixen: Verfassungsfragen der Transplantationsmedizin. Hirn-
todkriterium und Transplantationsgesetz in der Diskussion, Tiibingen 1996, S. 70.

61 Vgl. Helmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die phi-
losophische Anthropologie, Berlin/New York 1975, S. 120.

62 Ebd., S.293.

63 Vgl. Wolfram Hofling/Stephan Rixen: Verfassungsfragen der Transplantationsmedizin,
a.a.0.,S.71.

64 Costas Douzinas: Identity, Recognition, Rights, a.a.O., S. 399.

65 Jirgen Habermas: Faktizitit und Geltung, a.a.0., S. 49.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

382 Jorn Ahrens

einen radikalen Relativismus plddieren, der sehr wohl weil3, dafl es absolute Pramissen
nicht geben kann.%® Oder aber es wird mit Hilfe einer neuen Kategorie versucht, diese
Leerstelle der Begriindung zu substituieren.

Diese letztere Funktion erfiillt in der bioethischen Debatte der Begriff der »Men-
schenwiirde« auf mehreren Ebenen: rechtlich, politisch, philosophisch und anthropolo-
gisch. So betont das BVerfG in seinen einschldgigen Urteilen zur Abtreibungsfrage
nachdriicklich die »verfassungsrechtliche Pflicht des Staates [...], das ungeborene
menschliche Leben zu schiitzen.«®” Daraus leitet das Gericht schlieBlich ab, »auch fiir
das ungeborene Leben« liege die Wiirde des Menschseins »im Dasein um seiner selbst
willen.«®® Sind diese Sitze dem zweiten Abtreibungsurteil von 1993 enthommen, so
hatte das Gericht schon in seinem ersten Urteil zum Schwangerschaftsabbruch aus dem
Jahre 1975 prizisiert, das menschliche Leben stelle die »vitale Basis der Menschen-
wiirde und die Voraussetzung aller anderen Grundrechte« dar.®® Letztlich bleibt aber
trotz der Feststellung des BVerfG, Menschenwiirde komme »schon dem ungeborenen
menschlichen Leben zu, nicht erst dem menschlichen Leben nach der Geburt oder bei
ausgebildeter Personalitiit«,”® weiterhin umstritten, in welchem AusmaB der menschli-
che Embryo in den Schutzbereich von Artikel 1 (1) Grundgesetz einbezogen werden
soll. Weil diese Aussage dezidiert im Kontext einer Abtreibungsdiskussion getroffen
wurde, die sich um Feten dreht, ist zudem weiterhin unklar, ob ihre Reichweite sich
auch auf die in der Bioethik verhandelten frithembryonalen Lebensformen erstreckt.

Von einem einheitlichen Gehalt des Menschenwiirdebegriffs kann keine Rede sein.
Vielmehr zielt er in dem Sinne, wie Theodor Heul} ihn eine »nicht interpretierte
These« genannt hat,”' auf eine Kultur fortlaufender Uberlegungen, die das Problem
des Menschen in Gesellschaft gegenwirtig hilt. Eine solche Formel muf nicht pejora-
tiv gemeint sein. Als »nicht interpretierte These« kann Menschenwiirde so wenig ex-
klusiv einzelnen Gruppen vorbehalten sein, wie sie auch keine Sicherheit im Sinne ei-
ner definitiven AbschlieBbarkeit bietet oder mit einer nicht interpretierbaren These
verwechselt werden darf. »Menschenwiirde« bleibt ein symbolisches Kapital im Fluf3
der kulturellen Entwicklung, das immer neu investiert und verhandelt werden muf.
Die Konjunktur der Menschenwiirde im Kontext der Bioethik hingegen markiert vor
allem einen Verlust an Identifikationssicherheit gegeniiber der eigenen Gattung. Vitzt-
hum hat das klar gesehen, als er konstatierte, die Humangenetik berge in sich das Po-
tential, nicht nur die Identitét einzelner Individuen, sondern die Grundlagen der gan-
zen menschlichen Gattung anzutasten: »Die Gefidhrdung der Menschenwiirde schliige
um in eine neue Qualitidt — in die schicksalhafte Fihigkeit des homo faber, iiber Identi-
tit und Evolution der menschlichen Spezies zu verfiigen.«’* Das bedeutet nicht nur ei-

66 Vgl. dazu Richard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt/M. 1992.

67 BVerfGE 88, 203, II (213).

68 BVerfGE 88, 203, 1I (252); vgl.a. BvertfGE, 69, 375.

69 BVerfGE 39, 1 (42).

70 BVerfGE 88, 203, IT (251).

71 Zitiert nach: Ernst Benda: Erprobung der Menschenwiirde am Beispiel der Humangenetik,
in: Rainer FIohl (Hg.): Genforschung — Fluch oder Segen?, Miinchen 1985, S. 214.

72 Wolfgang Graf Vitzthum: Die Menschenwiirde als Verfassungsbegriff, a.a.O., S. 201.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwiirde 383

nen Umschlag in der Zielsetzung der Menschenwiirde, weg vom Schutz des Individu-
ums, hin zu einem Institut der Gattung, sondern auch das Einsetzen einer
Argumentation, die einer als unausweichlich empfundenen technischen Entwicklung,
vorangetrieben von einem »faustischen Drang der Forschung« (J. Isensee), mit der
AbschlieBung normativer Basiskategorien zu begegnen gedenkt.”® Positionen wie
diese lassen sich als katechontischer Umgang mit dem Begriff der »Menschenwiirde«
bezeichnen.

In dezidiertem Gegensatz zu explizit bioethischen Positionen hat hingegen jiingst
Matthias Herdegen darauf hingewiesen, das Postulat der Menschenwiirde enthalte in kei-
ner Weise eine Grundrechtsdeduktion. Interessanter sei das wechselseitige Verhiltnis
von Menschenwiirdegarantie und nachfolgenden Grundrechten, wobei er hervorhebt, In-
dividuum und Gattung seien gleichermaflen vom Grundsatz der Menschenwiirde be-
rithrt.”* Herdegen spezifiziert, bei deren Triiger handele es sich »zunichst [um] jede ge-
borene Person kraft Zugehdrigkeit zur Spezies >Mensch«.«” Damit erteilt er
utilitaristischen Positionen eine Absage; genauso wendet er sich allerdings gegen eine
Ausweitung des Menschenwiirdeschutzes auf kiinstlich erzeugte, prinatale mikroorga-
nismische menschliche Lebensformen.”® Tatsichlich nimmt Herdegen den eklatanten
Schnitt vor, den Menschenwiirdeartikel von einem ihm »vorgelagerten geistig-ethischen
Inhalt« (E.-W. Bockenforde) abzulosen. Und wirklich zeigt seine Auslegung, daf3 der
Grundrechtsartikel ohne einen solchen Inhalt kaum mehr Ansatzpunkte fiir normative
Richtliniensetzungen aufweist, sondern sich in Rezeptionsexegesen und Deutungsarbeit
verliert. Herdegen miftraut eindeutig dem metaphysischen Gehalt der Rechtsnorm, wo
Diirig ihr auf diese Weise sinnstiftende Giiltigkeit verschaffen wollte. Das Resultat zeigt
aber, daf} das Recht ohne den Bezug auf eine Aussage, die von einer notwendig imaginér
bleibenden Grundnorm getroffen wird, haltlos wird. Das trifft um so mehr auf einen Be-
griff wie den der Menschenwiirde zu, worin sich ethische, politische und kulturanthropo-
logische Aspekte vermengen. Das Recht als diejenige Anthropotechnik, die jenem Imagi-
niren soziale Kohidrenz verleihen soll, wird somit immer mit dem Dilemma konfrontiert
bleiben, iiber eine derartige Kohérenz keine endgiiltige Aussage treffen zu konnen, wes-
halb es sich in bioethischen Auseinandersetzungen einerseits schlecht als schlagendes
Argument benutzen 14t und zugleich dafiir Sorge tragen muB, fiir die vorgebrachten Ar-
gumente einen Rahmen bereitzustellen, worin sich deren Giiltigkeit bestimmen lief3e.

73 So etwa Winfried Brohm, der anmahnt, das Recht konne angesichts der sozialen und ethi-
schen Brisanz der Biotechniken nicht abwarten, bis die Techniken zur Anwendungsreife
gelangt seien; »vielmehr miissen moglichst dann schon die Normen fiir ihre Zuldssigkeit
und ihre Grenzen bereitstehen« (Winfried Brohm: Humanbiotechnik, Eigentum und Men-
schenwiirde, in: Juristische Schulung, Heft 3/1998, S, 197). Auch Isensee versdumt nicht,
darauf aufmerksam zu machen, daf3 nicht etwa die Erlangung genetischen Wissens proble-
matisch sei, sondern dessen »praktische Verwendung« (Josef Isensee: Das entschliisselte
Genom im Verstéindnis der Verfassung, in: Ludger Honnefelder/Peter Propping (Hg.): Was
wissen wir, wenn wir das menschliche Genom kennen?, K6ln 2001, S. 231).

74 Vgl. Herdegen, Matthias: Grundgesetzkommentar: Art. 1 Abs. 1, in: Theodor Maunz/Gin-
ter Diirig: Grundgesetzkommentar, Band I, Lieferung 43, Miinchen 2003, S. 13.

75 Ebd., S. 29.

76 Ebd., S. 32ff.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:46. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-368

