3. Politiken der Beriihrbarkeit

»Niemand litt je an einem schlimmeren Fall von Hellasverehrung als
Arendt.«', behauptet Judith Shklar. Ihre kritische Bemerkung kniipft an
den Heldenkult an, der Arendt nachgesagt wird. Sie wiirde nur souverine,
selbstwirksame Minner — die Staaten griinden, Revolutionen initiieren,
sich befreien und regieren — als politische Akteure anerkennen. Diese Kritik
Arendt’scher Subjekte erweist sich jedoch bei einer genaueren Lektiire als
nicht haltbar. Nicht nur sind die Personen, deren Biografien Arendt rekon-
struiert — Rahel Varnhagen, Rosa Luxemburg, Walter Benjamin, Isak Dinesen
(d.i. Karen Blixen) — scheiternde, den Umstinden ausgesetzte Figuren. Auch
sind Arendts (unsystematisch entwickelte) Gedanken iiber das Subjekt, die
Person und Individualisation durch Abhingigkeit und Interdependenz,
durch die Unverfiigbarkeit des Selbst und durch die Angewiesenheit auf ein
konstitutives Aufien gekennzeichnet.

Arendts Gedanken iiber die Bedingtheit des Menschen machen ihr Werk
an subjektivierungstheoretische Uberlegungen anschlussfihig. Diese teilen
iiber alle Unterschiede zwischen poststrukturalistischen, psychoanalytischen
und praxeologischen Subjektivierungstheorien hinweg die Grundannahme,
dass moderne Subjekte von gesellschaftlichen Machtverhiltnissen prinzipiell
und unhintergehbar bestimmt sind. Sie sind in ein Machtgeftige qua Geburt
bzw. mit Eintritt in die soziale Welt eingelassen und werden von dieser ge-
pragt und geformt, werden durch diese iiberhaupt erst zu >Jemandems. Frei-
heit liegt aus subjektivierungstheoretischer Perspektive nicht aufRerhalb der
Gesellschaft, sondern in den Riumen, die durch die gesellschaftlichen Ver-
hiltnisse dafiir bestimmt wurden. So ist grundsitzlich keine Befreiung mog-
lich, insofern diese Bedingtheit das Subjekt tiberhaupt erst hervorbringt. Nur
indem die Gesellschaft verindert wird, kann das Subjekt jemand anderer wer-

den.?

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Beriihrbarkeit als conditio humana

Auch bei Arendt sind Handeln und Revolution in ein individuelles und
kollektives Bedingungsnetz (u.a. historische Lage, tradierte Kultur, sozio-
okonomische Verhiltnisse, »race«, Geschlecht, Religionszugehorigkeit und
sozialer Status) eingeflochten. Solche Bedingtheit reflektiert und beriicksich-
tigt Arendt in ihrem Werk, wie das gegenwirtig feministische,® postkoloniale
oder intersektionale Reflexionen tun. Das Arendt’sche Subjekt ist nicht souve-
rdn, sondern prinzipiell abhingig und bedingt. Dennoch bestehen zwischen
subjektivierungstheoretischen Uberlegungen und zwischen Arendts Denken
Unterschiede. Erstens liegt Arendts Fokus nicht auf der Genealogie und auf
der Funktionsweise solcher Bestimmtheiten, sondern auf einem Glauben
an einen Uberschuss, der es auf eine wundersame Weise erméglicht, solche
weltverschlieRenden Abhingigkeiten und Machtverhiltnisse aufzubrechen.
Arendt denkt das Neue als ein Phinomen, das die Grenzen des Gegebenen
tiberschreitet und aus der Vergangenheit nicht liickenlos abgeleitet werden
kann. Zweitens ist Arendts Theorie aus subjektivierungstheoretischer Per-
spektive betrachtet machtblind. Sie reflektiert nicht, wie soziale Umstinde
politische Handlungsmoglichkeiten verschlieRen bzw. wie das Individuum
von einer (produktiven) Macht durch und durch bestimmt ist.

Jedoch lege ich im Folgenden eine Lesart vor, die beweist, dass Arendt —
bezogen auf das 6ffentliche Erscheinen - eine detailreiche Vorstellung davon
hat, wie politische Subjektivierung stattfindet. Meine Interpretation klirt ei-
nerseits die Bedeutung der Worter Subjekt und Person in Arendts Werk. An-
dererseits argumentiere ich dafiir, dass auch Arendt ein Werden des Men-
schen denkt. Die dynamisierenden, formenden Krifte sind aber nicht die
Machtverhiltnisse im gesellschaftlichen Miteinander, sondern die Liebe zur
Welt und die Bejahung der eigenen Bedingtheit: Vorginge, die zum politi-
schen Handeln befihigen.

3.1 Wer einer ist

Wer einer ist, wie er in der Welt erscheint und aufjene einwirkt ist eine Frage,
die sich durch Arendts ganzes (Euvre zieht.* In ihrem 1958 verdffentlichten
Werk The Human Condition widmet sie sich den Titigkeitsbereichen, in denen
sich der Mensch wihrend seines Lebens engagiert. Sie stellt die Frage, was
diese unterschiedlichen Formen der Beschiftigung iiber die menschliche Ver-
fasstheit aussagen. In diesem Buch entwickelt Arendt den fiir ihr politisches
Denken zentralen Begriff des Handelns als eine Titigkeit, die weder von Not-

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

wendigkeiten noch von einer Zweck-Mittel- bzw. Kausalitatslogik bestimmt
ist, sondern die menschliche Freiheit schlechthin ausdriickt.

Aufgrund des dabei entwickelten Freiheitskonzepts erntet Arendts Kon-
zeption des Handelns und des Politischen noch bis heute viel Kritik. Sie blen-
de es aus, wie voraussetzungsreich diese Begriffe seien, wie sehr sie nur von
freien minnlichen Biirgern der Mehrheitsgesellschaft erfiillt und gelebt wer-
den konnten, die keiner Minderheit zugehorig sind. Diesen kritischen An-
merkungen widerspricht jedoch, dass Arendts Handelnde keine souverdnen
und unabhingigen Individuen sind. Genau das Gegenteil trifft zu. Immer
wieder stellt sie heraus, dass Handelnde mit ihrer grundsitzlichen Interde-
pendenz — die Kondition des Miteinanders, die man in Arendts Denken seit
ihrer Dissertation findet — konfrontiert werden.

Fir die Bezeichnung der Handelnden benutzt Arendt in ihrem Buch meh-
rere, einander teils widersprechende Worter: »agent«, »author«, »master,
»doer«, »hero« — aber auch »actor, »sufferer« und »subject«. Alleine die Auf-
listung dieser Ausdriicke zeigt die Paradoxie und die Grundspannung von The
Human Condition. Einerseits ist Handeln eine wundersame Kraft, andererseits
eine zu erleidende Macht. Der Handelnde ist nie ausschlieflich der Held der
Geschichte, sondern auch derjenige, dem die Ereignisse widerfahren.

In The Human Condition katalogisiert Arendt geradezu die vielfiltige Ab-
hingigkeit und Bedingtheit des Handelnden. Er benétigt die Unterstiitzung
seiner Mitmenschen, damit seine beginnende Tat langfristige Wirkung erzielt
und nicht sofort im Augenblick des Beginnens zu Asche wird. Er ist auf den
Geschichtenerzihler angewiesen, damit seine Taten im Nachhinein erzihlt,
festgehalten und innerweltlich werden und nicht aus der kollektiven Erinne-
rung verschwinden. Er benétigt eine Offentlichkeit, die ihn als Handelnden
wahrnimmt, anerkennt und ihm eine Existenz im Miteinander ermdglicht.
Ohne diese externe Validierung kénnte er seine weltformende Freiheit nicht
ausleben. Dariiber hinaus ist er auf die Sprache selbst angewiesen. Ohne sie
konnte sich der Mensch weder artikulieren noch sich Gehor verschaffen.

Durch die Ausarbeitung solcher Unterwerfungs- und Abhingigkeitskon-
stellationen mochte ich zeigen, wie Arendt Interdependenz im Miteinander
konzipiert und wie diese Angewiesenheit aufeinander den Menschen gleich-
zeitig bestimmt und befihigt.

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

99


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Beriihrbarkeit als conditio humana

3.1.1 Der Unterworfene

Freiheit definiert Arendt als Freisein von Not bzw. Notwendigkeit. Da der
Mensch in allererster Linie ein biologisches Lebewesen ist, ist er in Form von
Hunger, Erschépfung und anderen korperlichen Bediirfnissen »subject to ne-
cessity«’. Im Augenblick seines éffentlichen Erscheinens ist er hingegen je-
mand, der sich um die Erhaltung seines biologischen Lebens erfolgreich ge-
kiimmert und sich aus dieser existentiellen Not befreit hat. Er ist aber nicht
nur versorgt, sondern auch jemand, der weder Befehle folgen noch selbst ver-
teilen muss. Freiheit bedeutet »neither to rule nor to be ruled«®. Sie ist Un-
abhingigkeit von Konstellationen, in denen Zwang bestimmend ist bzw. von
Verhiltnissen, in denen der Mensch Zwingen unterworfen ist. Selbst Herr-
schende sind nicht frei, weil sie die Aufgabe des Herrschens bestimmt.

»Subjectivity«” verbindet Arendt mit dem Bereich des Unfreien, den sie im
Privaten ansiedelt.® In diesem ist man nicht nur den biologischen Bediirfnis-
sen oder, als Sklave, den Befehlen des Hausherrn unterworfen, sondern auch
der Unsichtbarkeit. D.h. allem, was sich in einem regt bzw. einem zustoR3,
aber fiir andere wegen der Dunkelheit des Privaten® nicht wahrnehmbar ist.
Diese Unsichtbarkeit bewirkt eine Gefangenschaft »in the subjectivity of their
own singular experience«’°. In dieser Hinsicht ist Schmerz die »most radical
subjectivity«". Er schneidet den Erleidenden von der Welt ginzlich ab und
unterwirft ihn seiner kdrperlichen Not, so dass »[..] I am no longer >recog-
nizable« to the outer world of life.«**

Unterwerfung bedeutet daher nicht nur Adressat von Befehlen und No6-
ten zu sein, sondern auch eine essenzielle Unsichtbarkeit fiir die AuRenwelt.
Was nicht sichtbar oder gehort ist, ist kein Teil des Miteinanders und kann
daher auch nicht verindert werden. Subjektivitit bedeutet somit Unterwor-
fenheit unter das Gegebene, die Dominanz des So-ist-Zustands. Im Modus
der Subjektivitit bleibt die Welt dem Menschen verschlossen.

In einer Fuflnote® zitiert Arendt eine Geschichte, die Plutarch in den Par-
allelbiographien tiber Demosthenes erzihlt. Zu Demosthenes kommt ein Mann
und will ihn als seinen Anwalt engagieren, da er von jemandem angegriffen
und geschlagen wurde und durch ihn schwere Gewalt erlitt. Demosthenes
zweifelt die Wahrheit der Geschichte an: » »But certainly,« said Demosthenes,
syou got none of the hurts which you describe.«*, zitiert Arendt Plutarch.
Woraufhin Demosthenes’ Gegeniiber seine Stimme erhebt und verzweifelt
aufschreit: »I, Demosthenes, no hurts? >Now, indeed,« said Demosthenes,
>I hear the voice of one who is wronged and hurt.« — und Plutarch erganzt

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

die Geschichte mit dem abschlieflenden Gedanken: »So important in winning
credence did he consider the tone and action of the speaker.«

Dass Arendt diese Geschichte zitiert, illustriert einerseits die Verbindung,
die sie zwischen Sprechen und Handeln immer wieder herstellt. Sprechen
und Handeln beweisen die Integritit des Menschen, wenn sie sich gegen-
seitig validieren und miteinander im Einklang sind. Was diese Geschichte
aber auch veranschaulicht, ist die Unentbehrlichkeit der Artikulation als Sich-
vernehmbar-Machen. Ohne die personliche Erfahrung iiberzeugend mitteilen
zu kénnen, bleibt diese unsichtbar und ohne Realitit — als hitte sie nie statt-
gefunden. In Plutarchs Erzihlung ereignet sich eine Vernehmbarkeit erst,
als die Betroffenheit, die Erschiitterung und das Leid artikuliert werden. Die
Subjektivitit der Erfahrung kann sich erst durch den Aufschrei Gehor ver-
schaffen.” Indem das Erfahrene und die emotionale Betroffenheit durch die
Artikulation miteinander in Einklang kommen, bricht das Opfer aus der Un-
sichtbarkeit seiner Unterworfenheit, d.h. seiner Subjektivitit aus. Die Ge-
schlossenheit der privaten Erfahrung wird zur innerweltlichen Realitit, zu
einer Wirklichkeit, auf die sich im zitierten Fall nun auch Demosthenes be-
ziehen kann.

In der Unterworfenheit kommt dem Menschen nicht nur die Welt abhan-
den, sondern auch seine eigene Existenz, die es laut Arendt erst dann gibt,
wenn die anderen es bestitigen, wenn man als Ebenbiirtiger wahrgenom-
men wird. Aus der Geschlossenheit im Privaten kann der Mensch nur durch
die Anerkennung durch andere heraustreten. »The presence of others who see
what we see and hear what we hear assures us of the reality of the world and
ourselves.«'® Aus der Unterworfenheit fithrt kein souveriner, selbstbestimm-
ter Weg heraus. Nur die Annahme der Angewiesenheit auf Andere und ein
bejahter Eintritt in die Interdependenz weisen den Weg aus der Subjektivitit
und in die Welt.

3.1.2 »What« versus »Who«

Diese Angewiesenheit auf Andere ist bei Arendt nicht als listige Beschrin-
kung oder als zu itberwindende Hiirde konzipiert, sondern als Existenz- und
Freiheitsermdoglichung. »Who somebody is«"” im Unterschied zu »what he
is«’® kann ausschliellich von einem Auflen, von anderen wahrgenommen
werden.” Das »what« eines Menschen ist in Arendts Vokabular das Offen-
sichtliche und Beschreibbare an ihm. Seine physische Erscheinung, seine
Stimme, seine Fihigkeiten und Makel, die Summe seiner Eigenschaften.*

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Beriihrbarkeit als conditio humana

Dieses »what« ist im Privaten erfassbar, wo der Mensch von denen umgeben
ist, die ihn — und seine Gisten, Reaktionen und Gewohnheiten - kennen.
»What« ist die »sheer passive givenness«** des Individuums. Um aus dieser
Gegebenbheit in die Freiheit herauszutreten, braucht es das 6ffentliche Mit-
einander, denn erst in diesem kann der Mensch von seinem ebenbiirtigen
Gegeniiber als »who« wahrgenommen werden.

Wer jemand ist, ist zwar undefinierbar und erst nach seinem Tod erzihl-
bar, doch ist es durch seine 6ffentlichen Taten und Worten wahrnehmbar.
»This disclosure of >swho« in contradiction of >what« somebody is [..] is im-
plicit in everything somebody says and does.«** Sobald man versucht, das
»who« des anderen darzustellen, fillt man zuriick in die Beschreibung seines
»what«. Obwohl man dariiber sprechen méchte »what kind of >who« he is«*,
entzieht sich diese Ebene der Beschreibung. In Worte kann man nur das Han-
deln fassen, das dieses »who« erhellt, durch das dieses »who« durchstrahlt.

Das »who« ist keine Essenz, kein Kern des Menschen. Einen solchen be-
sitzt er laut Arendt gar nicht. In ihrer Dissertation argumentiert Arendt, dass
diese fehlende Essenz es dem Menschen unmdéglich macht, sich selbst zu ge-
niigen. Weil er sie nicht hat, ist er auf das Auflen angewiesen. Cupidas und
caritas sind Versuche, diesen Mangel durch das Einverleiben des bonum zu
beheben. Das »whox, das Arendt in The Human Condition entwirft, ist daher
also keine Essenz oder der wahre Kern der Personlichkeit, sondern das We-
sentliche, fiir den politischen Bereich Relevante am Menschen. Es meint sei-
ne Gesamtheit, die durch seine Anwesenheit im Miteinander und durch sein
Sprechen und Handeln, fiir alle sichtbar wird. Sprechen und Handeln sind ein
unbeabsichtigtes Entbléfien des »who«, das nur dann stattfinden kann, wenn
andere zuschauen und zuhéren und dadurch die Realitit bzw. die Existenz
des Handelnden bestitigen.

Arendt vergleicht dieses »who« mit dem persénlichen daimon der griechis-
chen Mythologie, »which accompanes each man throughout his life, always
looking over his shoulder from behind and thus visible only to those he en-
counters.«** Das »who« bleibt fiir das Ich verborgen, nur die anderen kénnen
es wahrnehmen. Die Offentlichkeit, in der Menschen weder gegeneinander
noch fiireinander, sondern frei miteinander sind,* ist der Bereich, in dem
sich das »who« herauskristallisiert und erscheint. Offentlich zu erscheinen
bedeutet fiir das Subjekt, von anderen in einer Weise wahrgenommen zu wer-
den, die es selbst nicht kontrollieren oder bestimmen kann. Sein »who« zeigt
sich in seinen Taten und Wortern stets, aber beiliufig.?® Das Handeln in-
tendiert nimlich nicht, das »who« zu offenbaren, sondern tut dies nebenbei,

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

wihrend sein eigentliches Ziel der 6ffnende Neubeginn und das Miteinander
sind. Der Mensch ist auf die Enthilllung seines »who« und den damit ein-
hergehenden Existenz- und Realititsgewinn angewiesen, damit er Freiheit
erlangen und auf die Gestaltung der Welt einwirken kann. Ohne dieses un-
berechenbare Sein im Offentlichen wiirde er sein »whatc, seine biologische
Existenz nur passiv erleiden.”

Offentlicher Auftritt, Handeln und Sprechen in der Anwesenheit von an-
deren werden bei Arendt als prinzipielle Befreiungsakte verstanden - als Frei-
sein von der Notwendigkeit und als Freisein zur Gestaltung dieser Welt.?®
Doch zeigt sich schon am Anfang des Sich-Enthiillens, dass diese Freiheit we-
der souverin noch selbstbestimmt ist. Der Handelnde kontrolliert nicht, wie
er wahrgenommen wird. Er kennt nur sein »what, aber nicht sein »who«.
Wihrend er handelt und sich dadurch auf die gemeinsame Welt bezieht, wird
sein »who« als Nebenprodukt auch vernehmbar.”® Genauso wie er, werden
auch alle anderen im 6ffentlichen Miteinander sichtbar. Aus diesen, wie bei-
liufigen, unbeabsichtigten Enthiillungen bildet sich — &hnlich zur Etablie-
rung der materiellen Welt — »the >web< of human relationships«*°, »das Be-
zugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«<®’. Im Netz dieses Bezugsgewe-
bes befindet sich der Handelnde, wenn er einen Anfang setzt.

3.1.3 Der Handelnde als Erleidende

Beginnen bedeutet die dem Menschen intrinsische Natalitit zu aktualisieren,
etwas in die Welt zu setzen, was es frither nicht gab, d.h. das Neue zu mani-
festieren. Arendt fithrt aus, dass es in der altgriechischen und der lateinischen
Sprache zwei Worter fiir das Handeln gab.?* Im Altgriechischen archein (be-
ginnen, fithren, herrschen) und prattein (vollenden, erreichen, beenden) und
im Lateinischen agere (in Bewegung setzen, fithren) und gerere (austragen).*
Von diesem etymologischen Hintergrund leitet Arendt ab, dass Handeln als
aus zwei Momenten bestehend verstanden wurde: erstens als beginnender
Akt des Einzelnen und zweitens als Durchfithrung durch mehrere. In der po-
litischen Begriffsgeschichte etablierte sich laut Arendt eine Aufgabenteilung
und damit einhergehend auch das Auseinanderdriften der urspriinglichen
Bedeutungen. Archein und agere wurden die Signifikate fiir die herrschende,
fithrende Titigkeit, wihrend prattein und gerere nur noch das Machen und Tun
als allgemeines Titigsein bezeichneten.

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

103


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Beriihrbarkeit als conditio humana

»Thus the role the beginner and leader [..] changes into that of a ruler; the
original interdependence of action, the dependence of the beginner and
leader upon others for help and the dependence of his followers upon him
for an occasion to act themselves, split into two altogether different func-
tions the function of giving commands, which became the prerogative of the
ruler, and the function of executing them, which became the duty of his sub-
jects.«*

Durch die Bedeutungsverschiebung wurde der Beginnende zum sou-
verinen Herrscher,”® der Befehle gibt, wihrend die gleichberechtigten
Mit-Ausfithrenden zu seinen Untertanen wurden. Sie haben, anstatt die be-
ginnende Tat im Modus der Interdependenz mitzutragen und zu entfalten,
nunmehr nur noch Befehlen zu gehorchen. Die Bedeutungsverinderung
verdeckt die bestehende Angewiesenheit aufeinander bzw. die existenti-
elle Verbindung zwischen dem Beginnendem und dem Mithandelnden.
So werden beide Seiten isoliert. Die gemeinsame Welt, auf die sie sich
im Miteinander beziehen, wird in unterschiedlichen Interessenbereichen
geteilt.

Macht gibt es laut Arendt nur im gemeinsamen Handeln, nicht aber als
individuellen Besitz des Beginnenden. Er ist weder Heros noch mit gottlichen
Fihigkeiten ausgestatteter Kénig. Der Mut*® des Beginnenden zeigt sich dar-
in, dass er das Risiko eingeht,* Initiative zu ergreifen. Die Tat allein durch-
zufithren ist jedoch nicht méglich. Er handelt in ein Bezugsgewebe hinein,
das diverse Krifte und Bewegungen gleichzeitig bestimmen und das deshalb
widerstindig und unberechenbar ist. Derjenige, der beginnt, kann nie vor-
hersagen, was seine Initiative bewirken, wie sie fortgefithrt und welche Aus-
wirkungen sie auf andere haben wird. Er ist »never merely a >doer« but always
and the same time a sufferer. To do and to suffer are like opposite sides of the
same coin and the story that an act starts is composed of its consequent deeds
and sufferings.«*®

Der Handelnde weifs weder wer sein »who« ist noch wie er von anderen
wahrgenommen wird, auf deren Blicke er sogar in zweifacher Hinsicht an-
gewiesen ist. Erstens, damit seine Initiative nicht im Sand verliuft, sondern
durch das kollektive Mittragen innerweltlich wird. Zweitens, weil er ohne die
anderen, die sich auch auf die gemeinsame Wirklichkeit beziehen, nicht han-
deln konnte. Jenseits des 6ffentlichen Miteinanders ist Handeln nicht még-
lich, alleine 16st man keine Revolution aus. Alles, was jemand auflerhalb des

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

Offentlichen tut, bleibt im Privaten verschlossen und bewirkt in der gemein-
samen Welt keine Bewegung.

Solange Freiheit das menschliche Miteinander bestimmt, ist niemand
Herr iiber Folgewirkungen und Konsequenzen. Diese Feststellung soll den
Handelnden nicht von der Verantwortung freisprechen, sondern vor Hy-
bris beschiitzen. »The actor never remains master of his acts.<* Gegen die
Konsequenzen seiner beginnenden Tat ist auch er nicht gefeit.

3.1.4  Autorschaft und Geschichte

Vor dem Handelnden sind nicht nur die Konsequenzen seines beginnenden
Aktes verborgen, sondern auch die Geschichte, die man wber sein Handeln
erzihlen wird. Er ist ins Handeln und in die Interdependenz verwickelt. Ge-
nauso wenig, wie er sein eigenes »who« zu begreifen in der Lage ist, kann er
die Zusammenhinge, die Chronologie, den Kontext und den Fluchtpunkt der
Ereignisse tiberblicken. Er ist als Akteur durch seinen Standpunkt bedingt.

Um das Geschehene festzuhalten und fiir die Zukunft aufzubewahren,
benotigt der Handelnde den Geschichtenerzihler, den Historiker oder den
Poeten, der die Ereignisse im Nachhinein in einer Narration anordnet und
als geschlossene Geschichte erzihlt. Der Handelnde wird nicht zum Autor
seiner Geschichte. Er ist Akteur wihrend der Ereignisse, der Erleidende ihrer
Folgen und der Protagonist der Geschichte.

Die Aufgabe des Geschichtenerzihlers ist es einerseits, die Ereignisse ge-
ordnet nachzuerzihlen. Andererseits ist er derjenige, der das »who« des Han-
delnden nach dessen Tod vollstindig begreifen und in der Erzidhlung darstel-
len kann. »[...] the essence of who somebody is — can come into being only
when life departs, leaving behind nothing but a story.«** Der Geschichtss-
chreiber erzihlt die Gesamtheit eines Lebens in Form der Biografie und en-
thille dadurch das »who«. »Who somebody [...] was we can know only by
knowing the story of which he is himself the hero — his biography, in other
words«*. Erst in der nachtriaglichen Narration wird der Handelnde zum Hel-
den, zur Hauptfigur einer Ereigniskette.

Der Handelnde ist in Arendts Beschreibung bedingt. Nicht einmal seine
eigene Geschichte ist er in der Lage zu erfassen oder ihren Sinn zu verste-
hen. Er bestimmt weder die Abliufe noch kann er die Folgen kontrollieren.
Er weifd nicht, wer er in den Augen der anderen ist. Auch das Spezifische und
Einmalige seiner Existenz entziehen sich seiner Wahrnehmung.

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

105


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Beriihrbarkeit als conditio humana

Trotz seiner Bedingtheit und seiner Ambivalenz ist der Handelnde laut
Arendt der politische Akteur schlechthin, weil er Natalitit und Freiheit im
Miteinander aktualisiert. Seine Wirkung kann er ausschliefilich in einer ex-
ternen Bedingtheit, durch die Annahme der Interdependenz und durch die
Aufgabe der Souverinititsidee entfalten.

Subjekt zu sein bedeutet laut Arendt Unterworfenheit unter die unverin-
derliche und repetitive Macht des Gegebenen. Der Unterworfene ist derjeni-
ge, der weder gesehen noch gehort wird. Im Kontrast zu diesem »what« wird
zwar das »who« vernommen, bestimmt aber nicht selbst, auf welcher Weise.
Er ist darauf angewiesen, dass seine Initiative von anderen mitgetragen und
zum gemeinsamen Anliegen wird. Nur in einer anerkannten Interdependenz
kann sich das politische Potenzial der Natalitit entfalten.

Dieses Potenzial ist gefihrlich, weil es destabilisierend, unterbrechend
und 6ffnend wirkt. Da es sich nur im Miteinander verwirklichen kann, ist
es gemeinschaftsstirkend. Der Mensch als Triger dieser Potenz wurde zur
Zielscheibe des NS-Staates. Der faschistische Terror und die unerschiitterli-
che politische Macht konnten erst durch die Zerstérung des Individuums, als
Trager des Neuen, erreicht werden. Gelingt es der Macht, das menschliche
Miteinander so umzustrukturieren, dass das Individuum den unsichtbaren
Bereich des Repetitiven weder physisch noch mental verlassen kann, besteht
fiir die Herrschaft keine destabilisierende Gefahr mehr. Um den Einzelnen in
die ewige Wiederholung zu verbannen, muss aber seine Berithrbarkeit ver-
nichtet werden. Ohne Berithrbarkeit gibt es keinen Ausweg aus der Repetiti-
on.

3.2 Zerstorung

Interdependenz und die Abhingigkeit von einem konstitutiven Auflen sind
die Parameter, die das »who« bestimmen. In The Human Condition wird jedoch
nicht eindeutig benannt, wie der Ubergang aus dem »what«-Status in den
»who«-Status erfolgt und wodurch er motiviert ist. Auch bleibt das »what«
seltsam unscharf. Es gehort in den privaten Bereich, wo es mit den Gegeben-
heiten seiner Existenz konfrontiert ist, die es zu erleiden gezwungen ist —
mehr erfahren wir tiber diese Schicht des Individuums nicht. Daher schla-
ge ich vor, The Human Condition zusammen mit The Origins of Totalitarianism
zu lesen, genauer gesagt mit den Stellen, an denen Arendt die Zerstérung
des Menschen beschreibt. Ich argumentiere dafiir, diese Passagen als eine ex

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

negativo Bestimmung des »what« zu verstehen. Die Individualitit, die mora-
lische Entscheidungsfihigkeit und die staatsbiirgerlichen Rechte - alles Fa-
cetten menschlicher Existenz, die durch den Staatsterror vernichtet wurden
— sind es, aus denen sich das »what« zusammensetzt, bevor es in den poli-
tischen Raum eintritt. Seine Einzigartigkeit ausleben zu kénnen, moralische
Orientierung und rechtlichen Schutz zu haben sind nach dieser Lesart die
Voraussetzungen politischer Handlungsfihigkeit — sind sie nicht erfiillt, kann
der Mensch in den politischen Bereich nicht eintreten. Indem der NS-Staat
das »what« zerstorte, eliminierte er auch die Mindestvoraussetzungen des
Handelns. Hier greifen weder Natalitit noch das wunderihnliche Handeln
mehr. Die Destruktion des Individuums ist mit einer politischen Theorie der
Neuanfinge nicht zu heilen.

Ich mochte nahelegen, dass diese Grenze der Theorie-Reichweite auf die
Zerstorung menschlicher Berithrbarkeit zuriickzufithren ist, derer Trager das
»what« ist und die ohne einen intakten politischen Bereich der politischen
Willkiir ausgesetzt ist. Verliert der Mensch durch systematische Verunmégli-
chung seine Fahigkeit, berithrt zu werden, kann er in keine Interaktion mehr
mit der Welt treten. Sie verschliefit sich vor ihm, wird unverinderbar und der
Repetition preisgegeben. Mit Arendts Analyse der Zerstérung des Individu-
ums ist es somit moglich, eine Politik der als conditio humana verstandenen
Berithrbarkeit zu entwickeln.

In The Human Condition stellt Arendt ihr Konzept des Politischen am detail-
liertesten vor. Das Politische wird nicht nur als héchste Verwirklichungsstufe
der menschlichen Freiheit thematisiert. Die ihm intrinsischen Gefahren, das
Scheitern und seine Aporien werden auch vorgestellt. Arendt schildert ein-
driicklich, wie sich Menschen in dieser Form der Interaktion entfalten kon-
nen, zu einem »who« werden, die Potenziale ihrer naturgegebenen Einmalig-
keit und Einzigartigkeit ausleben konnen.

Wird dieser politische Raum systematisch zerstort, wird auch der Mensch
stufenweise ruiniert. Das Modell dieser Eliminierung liefert fiir Arendt der to-
talitire Staat. Im Vernichtungsprozess des Menschen benennt sie drei Etap-
pen. Erstens die Zerstdrung der juristischen Person, zweitens die Vernichtung
der moralischen Person und drittens die Liquidierung der Individualitit. Die
Zerstorung zielt auf die Eindimmung der fir die totalitire Politik gefahrli-
chen Potenziale des Menschen. Mit jeder Etappe seiner Eliminierung werden
sein Welt- und Mitmenschenbezug immer weiter eingeschrinkt, bis er gar
keine Verbindungsversuche mehr wagt und seine Isolation hinnimmt. Sei-
ne welterdffnenden, Beziehung aufbauenden Fihigkeiten werden vernichtet,

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

107


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Beriihrbarkeit als conditio humana

schliefllich auch seine prinzipielle Berithrbarkeit. Was zuriickbleibt, ist nur
ein »Reaktionsbiindel«*?.

»[...] each and every person can be reduced to a never changing identity of
reactions, so that each of these bundles of reaction can be exchanged at ran-
dom for any other, transforming the human personality into a mere thing,
into something that even animals are not; for Pavlov's dog [..] was a per-
verted animal.«*

In Arendts Beschreibung totalitirer Vernichtung wird wie durch eine Negativ-
folie deutlich, welche Bedingungen der Ubergang vom »what« zum »who« hat.
Mit der Zerstorung des Subjekts wird auch die Moglichkeit zum 6ffentlichen
Erscheinen eliminiert. Dass diese Erscheinung nicht nur auf Mut, sondern
auf komplexen strukturellen Voraussetzungen beruht, legt Arendts Analyse
nah. Um sich am 6ffentlichen Miteinander beteiligen zu kdnnen, muss sich
der Mensch nicht nur um den Erhalt seines biologischen Lebens erfolgreich
gekiimmert haben, sondern auch auf mehreren Ebenen dazu befihigt sein,
erscheinen zu kdnnen. Durch die Zerstorung der Befihigung zeigt Arendt die
Komplexitit dieser Voraussetzungen. Bevor der Mensch 6ffentlich erscheinen
kann, muss er >er sich selbst sein diirfen, ein freundschaftliches Selbstver-
hiltnis pflegen kénnen und schliefdlich durch die staatsbiirgerlichen Rechte
die schiitzende Maske der juristischen Person* tragen. Wenn diese Bedin-
gungen eliminiert werden, wird der berithrbare Mensch in ein Reaktions-
biindel verwandelt, das keine Méglichkeit mehr hat, sich im Offentlichen zu
exponieren und die Welt durch sein Handeln mitzugestalten.

3.2.1 Die Zerstorung der juristischen Person

»[...] killing of the juridical person in [man], is a prerequisite for dominating
him entirely.«* Die juristische Person zu zerstéren, bedeutet, dem Individu-
um staatsbiirgerliche Rechte abzusprechen. Im totalitiren NS-Staat erfolgte
das laut Arendt auf zwei Weisen. Erstens wurde bestimmten Gruppen die
Staatsbiirgerschaft aberkannt. Sie wurden somit zu Menschen, fur die kein
Staat mehr verantwortlich oder zustindig war. Sie erhielten weder staatli-
chen Schutz noch rechtliche Vertretung und befanden sich wortwortlich jen-
seits der Gesetze. Zweitens wurde die Rechtlosigkeit durch die Einrichtung
von Konzentrationslagern erzeugt. Diese funktionierten offiziell als Strafein-
richtungen, die Zahl der tatsichlich kriminellen Hiftlinge war aber unbe-
deutend. Durch die Abschaffung der Rechte bestimmter Gruppen erzeugte

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

der NS-Staat einen Zustand, in dem der Einzelne — unabhingig von seinen
Taten - in Strafeinrichtungen verbannt werden konnte. Diese hatten nicht
die Funktion der rechtmiRigen Bestrafung, denn es gab gar keine Straftat
seitens der Verfolgten. Konzentrationslager demonstrierten die letzte Konse-
quenz der Rechtlosigkeit: Die willkiirliche Verfiigungsmacht des Staates iiber
das Schicksal derjenigen, die sich auf seinem Territorium befanden.

Die Vernichtung der juristischen Person bedeutet die Abschaffung der
Gleichheit unter den Menschen. Laut Arendt ist Gleichheit im Miteinander
nicht naturgegeben, sondern eine politische Errungenschaft. »We are not
born equal; we become equal members of a group on the strength of our
decision to guarentee ourselves mutually equal rights. [..] we can produce
equality through organization.«*® Gleichheit, als Produkt solcher menschli-
chen Organisationen, die das Zusammenleben koordinieren und gestalten,
etabliert sich vor dem Hintergrund der anthropologischen Verschiedenheit
qua Geburt. Naturgegeben ist nach Arendt die Differenz zwischen den Men-
schen, ihr »single, unique, unchangeable«*” Charakter. Der Charakter, diese
unverinderbare Einmaligkeit jedes Menschen, ist fiir die politische Ordnung
bedrohlich. Denn das Unverinderliche ist auch unkontrollierbar und aus der
Perspektive der politischen Herrschaft potenziell destruktiv.*® Gleichheit, als
politische Errungenschaft, bedeutet daher nicht nur gleiche Rechte, sondern
auch die Eindimmung der Unterschiedlichkeiten durch die Erschaffung
von Gemeinsambkeiten. Damit geht die Reduzierung jener Gefahr einher,
die der unauflosbaren anthropologischen Differenz entspringt. Das, was
im Menschen naturgegeben und unverinderbar ist, ist das Fremde fir die
politische Ordnung, das sich in den Staatskérper nicht einschmelzen lasst.
»The »alienc is a frightening symbol of the fact of difference, of individuality
as such«*. Dieses Fremde erzeugt Hass, Misstrauen und Diskriminierung.*®
Darauf ist die politische Antwort die Vergabe von gleichen Rechten, welche
die Ungleichheit reduzieren und allen dieselbe Moglichkeit zur Gestaltung
des gemeinsamen Lebens erteilen sollen.

Was aber in totalitiren Systemen, zunehmend auch schon im moder-
nen Nationalstaat™, geschieht, ist nicht die die Ausweitung der Zugehérig-
keit durch gleiche Rechte, sondern Homogenisierungstendenzen. Es soll eine
Nation auf der Basis einer naturgegebenen Ahnlichkeit und Verwandtschaft
entstehen. So wird die kiinstlich erzeugte juristische Gleichheit iberfliissig
und die Etablierung der totalen Dominanz einfacher. Die Homogenisierung
erfolgt, indem die juristische Person derjenigen zerstort wird, die aufgrund

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Beriihrbarkeit als conditio humana

ihrer natiirlichen Andersheit dem zukinftigen Staat nicht zugehorig sein sol-
len.

Durch die Vernichtung ihrer Rechte bleiben diese Menschen nicht nur oh-
ne Staatsbiirgerschaft zuriick, sondern auch ohne 6ffentlich wahrnehmbare
Erscheinung und ohne signifikante Relevanz fir das politische Miteinander.
Sie konnen auf die Gestaltung des Miteinanders keinen Einfluss nehmen.>
Damit geht aber auch die individuelle Méglichkeit einer entfalteten Existenz
verloren, d.h. die Moglichkeit, zum »who« zu werden. Derjenige, der seine ju-
ristische Person verliert, ist unsichtbar. Er ist nur noch der Gattung Mensch
zugehorig, ebenso wie Tiere oder Pflanzen einer Art angehdoren.

»[...] the loss of human rights [means that] a person becomes a human be-
ingin general [...] and differentin general, representing nothing but his own
absolutely unique individuality which, deprived of expression within and ac-
tion upon a common world, loses all significance.«*

3.2.1.1  Flucht in die Personlichkeit

Die Zerstorung der juristischen Person im Totalitarismus ist die Vollendung
eines Prozesses, den Arendt der modernen Politik insgesamt zuschreibt. In
Arendts Modell der griechischen Polis ist der Bereich des Politischen durch
Freiheit gekennzeichnet. In dieser Hinsicht stehen sich das Politische und
das Private gegeniiber. Im Privaten verhilt sich der Mensch wie seine Artge-
nossen. Er hat dieselben Sorgen, Bediirfnisse und Néte wie auch andere. Im
Politischen dagegen erlebt er Freiheit. Er gestaltet zusammen mit juristisch
Ebenbiirtigen die Welt. Jeder darf sich positionieren, artikulieren und somit
auf das Zusammenleben Einfluss nehmen.

In der Etablierung der modernen Politik — bei Arendt heifdt das im Grun-
de genommen alles, was auf Sokrates’ Hinrichtung folgte — sieht Arendt den
sukzessiven Austausch der Zustindigkeiten vom privaten und vom politi-
schen Bereich. Die Staatspolitik verdringt das Politische und wird zu einem
Bereich, in dem die Biirger, statt Freiheit, in Form von Zwang und Unter-
werfung ihr Ausgeliefertsein erleben. Das Hochstmaf erreicht diese Tendenz
in der Biirokratisierung als Regierung des Niemands™ ohne die Méglichkeit
der Einflussnahme. Der moderne Mensch steht im Offentlichen einer Politik
gegeniiber, die genauso zwingend, repetitiv und unverinderbar funktioniert
wie das biologische Leben. Je weniger Einfluss die juristische Person auf die
offentlichen Angelegenheiten nehmen kann bzw. je mehr sie als Staatsbiirger

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

zum »cog in the power-accumulating machine«*® degradiert wird, desto mehr
verliert sie ihr Interesse am Offentlichen und sucht die Freiheit im Privaten.

Dort kann sie aber die Freiheit laut Arendt unmdglich finden, denn diese
gibt es nur in der Offentlichkeit. Das Private, als Riickzugsort und Sicherheit,
wird aber als Antwort auf die Verdringung der politischen Freiheit immer
weiter aufgewertet. Damit einhergehend werden auch diejenigen Eigenschaf-
ten des Menschen bedeutsamer, die nur im Privaten erscheinen konnen und
nur dort von Bedeutung sind. »Deprived of political rights, the individual, to
whom public and official life manifests itself in the guise of necessity, acquires
a new and increased interest in his private life and his personal fate.«*

Fir dieses gewachsene Interesse am Ich kritisiert Arendt Rousseau schon
in ihrem Buch itber Rahel Varnhagen. Dabei richtet sich ihre Kritik nicht
nur auf die Selbstreferenzialitit der Gefithle und auf ihre repetitive, weltver-
schliefRende Wirkung, sondern auch auf die Gefahr, die dann entsteht, wenn
diese Selbstbezogenheit die politische Offentlichkeit ersetzt. Als Antwort auf
die zunehmende Ungestaltbarkeit und Unfreiheit der Staatspolitik setzte sich
laut Arendt in der Gesellschaft des spiten 18. und des frithen 19. Jahrhunderts
die Salonkultur durch. Die Berliner Salons sind fiir Arendt Beispiele offentli-
cher Riume, in denen nur noch das Personliche besprochen wurde. Die Ex-
travaganz der Personlichkeit wurde zum ausschlieflichen Distinktionsmerk-
mal. »[...] nothing really mattered but the personality and the uniqueness of
character, talent, and expression«*”, genau das, was im Gegensatz zum »who«
eines Menschen das »what« seiner Eigenschaften und Errungenschaften be-
deutet.

Als gesellschaftshistorischen Hintergrund dieser Tendenz benennt Arendt
den aussichtslosen Kampf zwischen Aristokratie und der biirgerlichen, wohl-
habenden Klasse, die sich gesellschaftliche Anerkennung ohne angeborenen
Adelstitel nur schwer erkimpfen konnte. Je mehr nimlich die Adligen den
wachsenden politischen Einfluss der reichen Biirger fiirchteten,*® desto mehr
beharrten sie auf einer hierarchischen Unterscheidung zwischen sich und den
Aufstrebenden. Der soziale Status qua Herkunft (Adelstitel) sollte héher be-
wertet bleiben als der Stand qua Errungenschaften (Geld und Bildung). In
diesem Ringen um gesellschaftliche Anerkennung etablierte sich der Begriff
der »innate Personality«*® als Begriindung von Exzellenz und sozialer Vor-
nehmheit.

Die angeborene Personlichkeit wurde deshalb so wichtig, weil die biir-
gerliche Klasse dadurch beweisen wollte, dass das Noble an ihr ebenso wie
ein Adelstitel angeboren war. Zwar wurde der soziale Stand des neuen Biir-

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Beriihrbarkeit als conditio humana

gertums in Wirklichkeit durch herausfordernde (Bildungs-)Arbeit errungen,
doch sollte die Anstrengung verschleiert bleiben. Das Bewundernswerte und
Einzigartige des Charakters sollte ebenso naturgegeben wirken, wie die aris-
tokratische Herkunft.

»All attempts of the bourgeoisie to attain social status failed to convince aris-
tocratic arrogance because they reckoned with individuals and lacked the
most important element of caste conceit, the pride in privilege without in-
dividual effort and merit, simply by virtue of birth. The sinnate personality<
could never deny that its development demanded education and special ef-
fort of the individual.«*°

Obwohl angeborener sozialer Status mit dem Konzept der angeborenen Per-
sonlichkeit weder einzuholen noch zu besiegen war, trug ihre Verbreitung
dazu bei, dass das 6ffentlich wahrnehmbare »who« im Gegensatz zum pri-
sentierten »what« immer mehr an Bedeutung einbuflte. Wihrend sich das
»who« der Kontrolle seines Tragers entzieht, ist das »what« bewusst gestalt-
bar. Das »what« validiert den Schein und macht den Weg durch konstruierte
Personlichkeiten fir Tiuschung frei.

Menschen, die sich mit dem Polieren ihrer (angeblich) angeborenen Per-
sonlichkeit beschiftigen, die die Offentlichkeit fiir die Anerkennung ihrer Per-
sonlichkeit missbrauchen, werden sich mit hoher Wahrscheinlichkeit nicht
wehren, wenn ihr juristischer Status eingeschrankt wird. In Freiheit zu han-
deln und die Welt gemeinsam zu gestalten ist fiir den Personlichkeitskult von
geringer Relevanz. Die Gefahr, welche die Obsession mit der eigenen Person
birgt, ist enorm. Unbemerkt wird der Einzelne zum Subjekt totaler Domi-
nanz.

Der Verlust der juristischen Person fithrt nur im totalitiren Staat bis in
die Konzentrationslager. Jedoch heiflt die sukzessive Abschaffung der juris-
tischen Person immer, dass der Mensch die Gestaltung der Welt, in der er
lebt, immer weniger beeinflussen kann. Durch die Destruktion der juristi-
schen Person werden nimlich die rechtlichen Bedingungen des éffentlichen
Erscheinens und Handelns eingeschrinkt bzw. eliminiert. Rechte zu haben
ist nicht arbitrir. Laut Arendt ist keine politische Wirkung von entrechteten
Menschen méglich.*

Die Zerstorung der juristischen Person bedeutet, dass man nicht mehr
offentlich erscheinen und nicht mehr handeln kann. Die Bedingungen des
Handelns werden eliminiert. Die Entfaltung und 6ffentliche Vernehmbarkeit
des »who« wird abgeldst vom »what« eines Menschen. Dieses kann keinen

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

Einfluss auf die Gestaltung der Welt nehmen, weil es sich nicht um die Er-
haltung der gemeinsamen Welt bemiiht, sondern um den eigenen sozialen
Status. Politisch ist das »what« irrelevant. Je bedeutsamer es aber in der Of-
fentlichkeit wird, was man ist, desto grofRer wird die Gefahr, dass man sich
selbst in die politische Machtlosigkeit begibt und freiwillig auf die eigene ju-
ristische Person verzichtet.

3.2.2 Die Zerstorung der moralischen Person

Auf die vollstindige Vernichtung der juristischen Person folgt im totalitiren
Staat die Zerstérung der moralischen Person. Diese sieht Arendt im Phino-
men versinnbildlicht, dass Opfern des Staatsterrors das erste Mal systema-
tisch verunméglicht wurde, zum Mirtyrer zu werden.® Ein Mirtyrer ist je-
mand, der fiir seine Uberzeugungen auch den Tod in Kauf nimmt. Im Tod des
Martyrers driickt sich daher sein moralischer Standpunkt in der Welt aus, was
er fiir richtig bzw. fur falsch hielt, woran er glaubte, was mit seinem Gewissen
vereinbar war. Ist Mirtyrertum, d.h. die extreme Konsequenz einer Gewis-
sensentscheidung nicht mehr méglich, sind mildere Formen der moralischen
Stellungnahme auch irrelevant. Die moralische Person wird durch Uberfliis-
sigmachung, durch die Unbedeutsamkeit von Gewissensiiberlegungen und
-entscheidungen, vernichtet. Weil es im Totalitarismus keinen 6ffentlichen
Raum mehr gibt, wo die Hinrichtung des Opfers als Martyrertum wahrge-
nommen werden kénnte, bleiben seine Uberzeugungen unsichtbar und insi-
gnifikant.

Als Teil dieses Phinomens betrachtet Arendt erstens, dass der Tod der
Opfer unbemerkt bleibt. Dariiber hinaus wird das Trauern um diesen Tod
bzw. das Sich-Erinnern an den getéteten Menschen im totalitiren System
als Straftat eingestuft und so verhindert. Man weif? nicht, ob der Gefangene
noch lebt oder schon verstarb, man weif$ nicht, wann sein Tod eintraf, man
hat keine Leiche, die man begraben, von der man Abschied nehmen kénnte.
»The concentration camps [...] robbed death of its meaning [...] In a sense they
took away the individual's own death [...] His death merely set a seal on the
fact that he had never really existed.«** Der Tod verliert jegliche Aussagekraft.
Nicht nur, weil man sich seiner gar nicht sicher sein kann, sondern auch, weil
die Ermordung willkiirlich erfolgt. Das Opfer kann sich im Gegensatz zum
Mirtyrer zu seinem eigenen Tod nicht verhalten.

Zweitens bedeutet laut Arendt die Zerstérung der moralischen Person,
dass es fiir den Einzelnen unmdoglich ist, moralisch richtige Entscheidungen

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Beriihrbarkeit als conditio humana

zu treffen. Das Gewissen verliert seine Bedeutung. Wie das im Einzelfall ge-
schah, illustriert Arendt mit drei Begebenheiten.® In der Sowjetunion sah
sich eine Ehefrau gezwungen, sich von ihrem Ehemann scheiden zu lassen,
als dieser vom Staat verhaftet wurde. Sollte er aus der Gefangenschaft wider
Erwarten zuriickkehren, wiirde sie ihn wie einen Fremden behandeln, um die
gemeinsamen Kinder davor zu beschiitzen, dass sie wegen ihres Vaters selbst
zum Opfer werden. Als zweites Beispiel nennt Arendt einen Fall in Griechen-
land wihrend der NS-Besetzung. Hier hatten NS-Soldaten eine Mutter dazu
aufgefordert, selbst zu entscheiden, welches ihrer drei Kinder vor ihren Augen
erschossen werden sollte. Das dritte Exempel ist eine Szene, in der jemand
die Entscheidung treffen musste, ob er seine Freunde verrit und dadurch zu
deren Tod beitragt oder ob er, als Konsequenz seiner Nicht-Kooperation mit
der Macht, seine Frau und Kinder gefihrdet.

Was Arendt mit diesen Beispielen verdeutlicht, ist die Unméglichkeit mo-
ralisch richtiger Entscheidung. »Totalitarian terror achieved its most terrible
triumph when it succeeded in [..] making the decisions of conscience ab-
solutely questionable and equivocal.«** In einem System, in dem es fiir kei-
nen mehr moglich ist, Gewissensentscheidungen zu treffen, werden alle zu
Komplizen. So wird die Trennungslinie zwischen Titer und Opfer verwischt.
»Through the creation of conditions under which conscience ceases to be ad-
equate [...], the consciously organized complicity of all men in the crimes of
totalitarian regimes is extended to the victims and thus made really total.«*

Die analytische Verbindung zwischen der durch den Staatsterror erzwun-
gene Irrelevanz von Gewissensentscheidungen und der Vernichtung der Per-
son, bildet das Fundament fiir Arendts spitere Ausfithrungen tiber kollekti-
ve und private Verantwortung. In den 1960er und 1970er Jahren entstanden
drei Texte, die explizit die Relevanz des Gewissens unter Terrorherrschaft be-
sprechen. In diesen Essays wird deutlich, dass Arendt die Funktionstiichtig-
keit des Gewissens mit der Fahigkeit des Denkens verbindet. Diese Fihigkeit
zu aktualisieren ist laut Arendt in politischen Extremsituationen die einzige
Moglichkeit des Widerstands. Wird das Gewissen vernichtet und aufgrund
seiner Ohnmacht sinnentleert, wird die politische Kapazitit des Menschen
zerstort. Er kann sich zwischen Richtig und Falsch nicht mehr entscheiden
und damit auch nicht mehr entsprechend dieser Entscheidung im Politischen
erscheinen und handeln. Die Frage, die Arendt in den im Folgenden analysier-
ten Essays zu beantworten versucht, ist die: Bedeutet die politisch erzeugte Ir-
relevanz moralischer Stellungnahmen bzw. die erzwungene Komplizenschaft
mit dem Staatsterror auch das endgiiltige Abstumpfen des Gewissens? Soll-

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

te das namlich der Fall sein, gibe es keinen Antrieb mehr, den Status quo zu
verdndern.

Wahrend die Zerstérung der juristischen Person die Bedingung des 6f-
fentlichen Auftritts eliminiert, I6scht die Destruktion der moralischen Person
die Motivation zum Handeln aus, weil man nicht einmal mit dem aus Ge-
wissensgriinden gewihlten Tod ein Zeichen setzen kann. Ohne Handeln ist
der 6ffentliche Raum zur Repetition des immer Gleichen verurteilt. Unter-
brechende, revolutionire und 6ffnende Impulse entstehen nicht, wenn das
Gegebene nicht sinnvoll beurteilt und verindert werden kann.

Die Entscheidung zwischen Richtig und Falsch leitet Arendt aus einem
Selbstverhiltnis ab. Dieses ist nicht in sich geschlossen (wie die Rousse-
awschen Gefiihle), sondern auf die Welt bezogen. Das Gewissen verbindet
Arendt mit dem Denken, das sie als einen die Welt reflektierenden und die
Pluralitit abbildenden inneren Dialog versteht.

3.2.2.1 Moral und Welthezug
Im Jahr 1968 verfassten Essay Collective Responsibility fragt Arendt, unter wel-
chen Umstinden private Gewissensentscheidungen politisch relevant wer-
den. Sie beginnt mit einer etymologischen Bedeutungsverschiebung des Wor-
tes Moral. Im antiken Kontext, »from the Nicomachean Ethics to Cicero«<*, so
Arendt, bezogen sich ethisch-moralische Uberlegungen auf das angemesse-
ne Verhalten des Biirgers. Ethik und Moral waren Teil des Politischen und
keine private Angelegenheit. »The question is never whether an individual is
good but whether his conduct is good for the world he lives in. In the cen-
ter of interest is the world and not the self.«<*® Im heutigen Verstindnis —
welches von der judisch-christlichen Tradition gepragt ist und sich um das
moralische Wohlergehen der Seele (religioser Ausdruck) bzw. des Ichs (siku-
lare Variation)® sorgt - ist die Frage aber nicht mehr, wie die Welt durch das
eigene Verhalten ein gerechterer und fir das menschliche Zusammenleben
angemessener Ort sein kénnte, sondern inwiefern ethisch-moralische Uber-
legungen in das Konzept des privaten Gliicks integriert werden konnen und
sollen. Durch die Bedeutungsverschiebung stellt Arendt einen prinzipiellen
Interessenunterschied fest. »In the center of moral considerations of human
conduct stands the self; in the center of political considerations of conduct
stands the world.«™

Jedoch benennt sie eine Stelle in den klassischen Texten, wo sich die Inter-
essen der Welt und des Ichs treffen. Arendt zitiert Sokrates’ berithmten Satz:

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Beriihrbarkeit als conditio humana

»It is better to suffer wrong than to do wrong.«” Das moralische Selbstinter-
esse griindet sich auf die Annahme, dass der Mensch nicht nur mit anderen,
sondern auch mit sich selbst zusammenleben muss. Das Falsche zu tun be-
deutet nicht nur moralische Verfehlung, die im besten Fall unbemerkt bleibt.
Es impliziert auch die bedriickende Konsequenz, dass man das falsche Ver-
halten selbst sah und mit der Person, die es begangen hat, nimlich mit dem
Ich, weiterhin und unausweichlich zusammenleben muss.

Das Weltinteresse dieses Satzes ist nicht sofort offensichtlich. Laut Arendt
ist die klassische politische Antwort auf Sokrates’ Aussage, dass die Person
des Leidenden (ob das Ich oder ob die anderen) politisch irrelevant sei. Das
Leiden an sich, dieses zu beheben bzw. zu verhindern, sind fiir ethisch-mo-
ralische Uberlegungen im Politischen ausschlaggebend. »What is important
in the world is that there be no wrong; suffering wrong and doing wrong are
equally bad.< Never mind who suffers it, your duty is to prevent it.«’* Es gi-
be aber Schwellensituationen, argumentiert Arendt, in denen das Selbst- und
das Weltinteresse — d.h. nicht mit einem schadhaften Ich zusammenleben zu
miissen und das Leiden in der Welt zu verringern — ein Gemenge bildeten. In
diesen Fillen kann zwar der Einzelne das Leiden anderer nicht verhindern,
aber er kann sich dagegen wehren, anderen selbst Schmerz zu verursachen.
In dieser spezifischen Schwellensituation wird das Nicht-Partizipieren zum
Handeln. Dadurch gewinnt man doppelt. Erstens wird man nicht zum Titer
und zweitens erscheint im 6ffentlichen Bereich eine Widerstandsform. Diese
begriindet sich in der Erkenntnis, es sei fiir das Ich besser, Ungerechtigkeit
zu erleiden, als sie anderen gegeniiber auszuiiben. Mit diesem Ansatz richtet
sich der Einzelne auf das Wohlergehen der Welt und der anderen, er wird
durch seine Passivitit politisch.

Der totalitire Staat erzeugt den Zwang zur allgemeinen Partizipation.
Nichts und niemand darf auerhalb der totalitiren Ideologie existieren. In-
dem man sich fiir die Nicht-Teilnahme und fiir den Riickzug entscheidet, han-
delt man eminent politisch. In diesem Entzug driickt sich einerseits die mo-
ralische Einsicht aus, dass man als Partizipierende zum Komplizen wiirde.
Andererseits manifestiert sich darin auch die Erkenntnis der eigenen poli-
tischen Machtlosigkeit. Wurde man in politische Ohnmacht gedringt, kann
man fir die Welt nicht mehr aktiv Sorge tragen. Es ist fiir das Individuum
nicht mehr méglich, den Verlauf der Angelegenheiten zu beeinflussen und
das Gegebene herauszufordern, zu 6ffnen und zu verindern. »The marginal
situation in which moral propositions become absolutely valid in the realm of
politics is impotence. Powerlessness [..] is a valid excuse for doing nothing.«”

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

Sich nicht zu beteiligen, ist durch das Selbstinteresse motiviert, nicht zum
Tater werden zu wollen. Im totalen Terror wird aber dieses aus Eigeninter-
esse beschlossene Nicht-Partizipieren zum politischen Akt, d.h. zum Welt-
interesse. Riickzug wird zur Widerstandsform, in der sich die Uberzeugung
ausdriickt, dass menschenwiirdiges Miteinander einen gemeinsamen, freien,
offentlichen Raum benétigt.

Im Kontext des Vietnamkrieges und der Kriegsdienstverweigerung (als
Nicht-Partizipation) schreibt Arendt: »What is in the center of consideration
is not the self — I don't go because I don’t want to dirty my hands [...] — but the
fate of the nation and its conduct toward other nations in the world.«™ So-
lange man noch die Teilnahme verweigern kann, besteht die Méglichkeit zum
Widerstand, der die moralische Integritit des Selbst wahrt und gleichzeitig
grundsitzlich politisch ist.

Der Weg zu sikularen moralischen Entscheidungen fithrt laut Arendt
durch das Denken, durch »the silent dialogue between me and myself«”.
Wie die Ergebnisse des im Alleinsein stattfindenden Denkens politisiert und
in den Bereich der Pluralitit iibertragen werden konnen, erliutert Arendt im
Jahr 1964 veréffentlichten Aufsatz Personal Responsibility under Dictatorship.

3.2.2.2  Urteilen und Gewissen
Personal Responsibility under Dictatorship widmet sich zwei Fragen. Erstens: Wo-
durch unterscheiden sich diejenigen, die sich am NS-System beteiligt haben
von denjenigen, die sowohl Kollaboration als auch Partizipation aktiv zuriick-
gewiesen haben? Zweitens: Wieso haben sich die Partizipierenden fiir die Teil-
nahme entschieden und wie konnten sie ihre Partizipation vor sich selbst mo-
ralisch rechtfertigen?”®

Als Erklirung fur das Verhalten beider Gruppen nennt Arendt zwei aus-
schlaggebende Griinde. Der erste betrifft die Differenz zwischen Gehorsam
(»obedience«) und Unterstiitzung (»support«). Adolf Eichmanns zentrale Le-
gitimation seiner Taten war, dass er sich, indem er die ihm aufgetragenen
Aufgaben prizise und effektiv ausfiihrte, als gehorsamer Staatsbiirger ver-
hielt. Arendt greift diese Logik mit dem Verweis an: »An adult consents where
a child obeys; if an adult is said to obey, he actually supports the organization
or the authority or the law that claims >obedience«.«’” In der Argumentations-
struktur der Partizipierenden existierte der Unterschied zwischen Gehorsam
und Unterstiitzung nicht, wihrend die Nicht-Partizipierenden diese Diffe-
renz und die damit einhergehende Entscheidungsméglichkeit erkannten.

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Beriihrbarkeit als conditio humana

Der zweite Grund, den Arendt fiir das unterschiedliche Verhalten be-
nennt, ist das persénliche Verhiltnis zu ethisch-moralischen Uberzeugungen
im Allgemeinen. In den Partizipierenden identifiziert Arendt Menschen, die
bereit waren, ihr Wertesystem ttber Nacht auszutauschen, als die politischen
Machthaber dies verlangten. »They simply exchanged one system of values
against another.«’”® Diese Biirger hielten sich einzig und allein am staatlich
vorgegebenen Wertesystem fest.”” Unabhingig von dessen Inhalt und ohne
es zu hinterfragen, zu tberpriifen oder sogar zuriickzuweisen, akzeptierten
sie es.

In denjenigen, die die Partizipation verweigerten, erkennt Arendt keine
Menschen, die intellektuell gefeilter, gebildeter, kliiger oder moralisch tiber-
legener gewesen wiren.*® Laut Arendt weigerte sich diese Gruppe, weil ihr
Gewissen funktionierte und sie so den verinderten staatlichen Wertekodex
beurteilen konnte. »[..] the nonparticipants were those whose consciences
did not function in this, as it were, automatic way«®. Sie iiberpriiften die
Lage und trafen selbst ihr Urteil.

»[..] they asked themselves to what extent they would still be able to live
in peace with themselves after having committed certain deeds; and they
decided that it would be better to do nothing, not because the world would
then be changed for the better, but simply because only on this condition
could they go on living with themselves. [..] they refused to murder [...] be-
cause they were unwilling to live together with a murderer — themselves.«&

Nicht-Partizipation kann laut Arendt auch in diesem Fall aus dem Sokrati-
schen Prinzip abgeleitet werden. Unabhingig von der aktuellen politischen
Macht und ihrem Wertekanon ist es besser zu leiden, als selbst Leid zu verur-
sachen. Denn Letzteres verurteilt das Ich dazu, mit einem Titer zusammen-
leben zu miissen. »[Wlhatever happens, as long as we live we shall have to
live together with ourselves«**. Dieses Zusammenleben mit sich selbst impli-
ziert, dhnlich wie das Zusammenleben mit einem anderen Menschen, einen
permanenten Austausch und Umgang mit sich selbst. Sich selbst zu befragen,
die Ereignisse zu beurteilen und so einen eigenen Standpunkt zu beziehen,
findet als »silent dialogue between me and myself«® statt. Dieses Selbstge-
sprich wird seit Sokrates und Platon als Denken bezeichnet.?

Diejenigen, deren Gewissen den automatischen Wechsel des Wertesys-
tems zuriickwies und die sich aufgrund ihres eigenen Urteils fiir Nicht-
Partizipation entschieden, waren die Denkenden. D.h. diejenige, die mit sich
selbst im Gesprich standen und sich der Herausforderung dieses Gesprichs

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

auch in der verzweifelten Situation stellten. Die moralische Entscheidung,
sich nicht am Falschen zu beteiligen, entsprang diesem denkenden Selbst-
verhiltnis. Das innere, im Alleinsein stattfindende Gesprich fiihrte zu dem,
unter diesen Bedingungen einzig moéglichen, politischen Handeln als Nicht-
Teilnahme und zu der einzig aufschlussreichen politischen Einsicht, dass
man ohnmichtig sei.

»[...] it seems to require a certain moral quality even to recognize powerless-
ness, the good will and good faith to face realities and not live in illusion.
Moreover, it is precisely in this admission of one’s own impotence that a last
remnant of strength and even power can still be preserved even under des-
perate conditions.«®

Wie versteht Arendt das Denken, das so eng mit der moralischen Person ver-
bunden ist und sie bedingt? Darauf antwortet ihr ausfiihrlichster Essay in
diesem Kontext, Thinking and Moral Considerations aus dem Jahr 1971.

3.2.2.3 Denken und Moral

Um Denken als performativen Akt und als Erfahrung - unterschieden von
Wissen als Faktum - in ihre Argumentation einzufithren, verweist Arendt
nicht auf entsprechende theoretische Konzepte, sondern auf den Philosophen
Sokrates als Modell. »Socrates, this lover of perplexities«*” soll durch seine 6f-
fentliche Prisenz gezeigt haben, was es heif3t, zu denken bzw. wie das Denken
den éffentlichen Auftritt prage.5®

Die Metaphern, die Sokrates — laut Platon — als Selbstbeschreibung ver-
wendete, waren Bremse (»gadfly«) und Hebamme (»midwife«). Als Fremdzu-
schreibung wurde er auferdem Zitterrochen (»electric ray«) genannt. Arendt
entfaltet und erklirt diese Vergleiche wie folgt:*

Erstens driickt die Metapher der Bremse das Provokative bzw. Aufriitteln-
de des Denkens aus. Wie die Bremse das trige Pferd durch Irritation aufsta-
chelt, soll das Denken den Menschen aus der automatischen Annahme des
Vorgegebenen und damit zum Leben erwecken. »To thinking, to examining
matters, an activity without which life, according to Socrates, was not only
not worth much but was not fully alive.«*°

Der zweite Vergleich der Hebamme® hat drei Bedeutungsschichten. Ers-
tens bringt nicht die Hebamme selbst das Kind zur Welt - dhnlich etablierte
Sokrates keine philosophische Schule oder Theorie. Zweitens half er anderen
ihre Meinungen, Annahmen und Gedanken 6ffentlich zu artikulieren, auf die
Welt zu bringen — genauso wie die Hebamme die Geburt unterstiitzt. Drit-

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

19


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Beriihrbarkeit als conditio humana

tens beurteilten im antiken Griechenland die Geburtshelferinnen, ob das Kind
lebenstauglich war oder nicht - dhnlich tat Sokrates es mit den ihm prisen-
tierten Meinungen. Er tiberpriifte diese und entschied, ob sie valide Man-
ifestationen des Denkens oder nur blofle Trugbilder®* waren, »unexamined
prejudgments which prevent thinking by suggesting that we know where we
not only don't know but cannot know«*.

Die dritte Analogie des Zitterrochens scheint auf dem ersten Blick der
der Bremse zu widersprechen. Der Zitterrochen paralysiert sein Opfer durch
einen Stromschlag, wihrend die Bremse es aufriittelt. Die lihmende Verun-
sicherung, die das Denken ausldst, betraf Sokrates ebenso wie jenen Gegen-
iiber, den er zum Denken aufstachelte. Die Lihmung und der paralysierende
Schock, die durch den Verfall eingeiibter Antworten und gewohnter Ansich-
ten eintreten, werden gleichzeitig als Erregung erlebt, als »the highest state
of being alive«®*. Denken, abgeleitet vom Sokratischen Modell, ist eine ereig-
nishafte Erfahrung, die aufriittelt und gleichzeitig verwirrt, insofern es die
selbstverstindlichen Annahmen als triigerische Vorstellungen entlarvt.

Sokrates’ nicht gerade schmeichelhafte (Selbst-)Beschreibung gleicht
Arendt mit zwei, von ihr wertgeschitzten, Sokrates’schen Spriichen aus.
Erstens: »lt is better to be wronged than to do wrong«*® und zweitens: »It
would be better for me that my lyre or a chorus I directed should be out of
tune and loud with discord, and that multitudes of men should disagree with
me rather than that I, being one, should be out of harmony with myself and
contradict me.<’® Diese handlungsleitenden Einsichten sind keine ethisch-
moralischen Richtlinien, sondern »insights of experience [which] arise out
of the thinking experience as such.«”’

Ein Denken, das provoziert, schockiert und aufriittelt, hat Widerfahrnis-
charakter. Der Bearbeitung dieser Ereignishaftigkeit dient der innere Dialog.
Er impliziert zur gleichen Zeit, dass der Mensch innerlich gespalten, ein Ich
und sein Gesprichspartner ist. Wihrend er im Auflen als eine Entitit, als
»one«’® erscheint, ist er im Inneren mehrstimmig. So wie Harmonie durch
die Beteiligung von mindestens zwei nichtidentischen Ténen entsteht, liegt
der nach aufien sichtbaren Einheit bzw. dem Einklang des Menschen eine in-
nere Mehrstimmigkeit zugrunde. »A difference is inserted in my Oneness.«*,
kommentiert Arendt die Sokrates’sche Aussage. Die Wahrnehmung dieser in-
neren Pluralitit ist das Bewusstsein.

»[...] solong as | am together with others, barely conscious of myself, | am as
| appear to others. We call consciousness (literally, »to know with myself«) the

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

curious fact that in a sense | also am for myself, though | hardly appear to
me [...]  am not only for others but for myself, and in this [...] case, | clearly
am not just one.«*°

Die fir Arendts politisches Denken so zentrale Pluralitit ist nicht nur der
Modus des freien Miteinanders in der Welt, sondern auch das Prinzip im
Inneren. Der Satz »I am I«'* bildet dieses Verhiltnis zu dem inneren Anderen
ab. Solange man bei Bewusstsein ist, weifd man, dass man mit sich selbst nicht
identisch, sondern Triger einer internen Differenz ist. »I am inevitably two-in-
one«’??, fasst Arendt zusammen und figt kritisch hinzu: Die modische Suche
nach der eigenen Identitit ist nur um den Preis des Bewusstseinsverlustes
zu beenden. Solange man am Bewusstsein ist, ist es aufgrund der inneren
Geteiltheit nicht méglich, eine selbstidentische Einheit zu sein.'® Identitit
als Einheit hat man nur nach auflen. In der inneren Wahrnehmung kénnte
sie es nur dann geben, wenn es kein Bewusstsein als Selbstverhaltnis gibe.

Das »two-in-one« ist zentral fiir das Denken und fiir die Moral.

Die interne Pluralitit gilt seit Platon als die Voraussetzung fiirs Denken,
fir »the silent dialogue between me and myself«'**. Denken ist ein Selbstge-
sprach. Ohne die Pluralitit im Ich gibe es keine Gesprachspartner. Wihrend
das Bewusstsein das Verhiltnis in der inneren, fiir andere unsichtbaren Plu-
ralitit ist, aktualisiert das Denken die angelegte Differenz, indem es sie in
ein Gesprich verwandelt. »Consciousness is not the same as thinking; but wi-
thout it, thinking would be impossible. What thinking actualizes in its process
is the difference given in consciousness.«**

Das Selbstgesprich setzt aber die Gesprachsbereitschaft der Partner vor-
aus. Die ist nur dann gegeben, wenn man sich selbst nicht verachtet und wenn
die inneren Parteien miteinander ein freundschaftliches Verhiltnis pflegen.
»[...] who would want to be friends and have to live together with a mur-
derer?«™

Das Gewissen ist in das Denken indirekt eingebunden. So ist ein ethisch-
moralisch richtiges Verhalten, als Erméglichungsgrund des freundschaft-
lichen Selbstgesprichs, die unentbehrliche Voraussetzung des Denkens.
Arendt illustriert das durch Shakespeares Richard III., der in einem seiner
Monologe das unertrigliche Zusammensein mit sich selbst, dem Morder,
schildert. Er verbringt die Nichte in der Gesellschaft von Feiernden, um das
quilende Alleinsein mit dem »two-in-one«, die Konfrontation mit seinen
Taten zu vermeiden.'”’

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

21


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Beriihrbarkeit als conditio humana

Das Gewissen ist zwar nicht das Endprodukt des Denkens — dieses rich-
tet sich auf Phinomene, Verstehen, Urteilen u.v.m. — aber es ist einer sei-
ner Nebeneffekte.'*® Denken als Aufriittelung, Verbliiffung, Hinterfragen und
Urteilen stellt das eigene Verhalten und die eigenen Uberzeugungen ins Fa-
denkreuz. Dabei kann die Falschheit von Taten, Worten und Uberzeugungen
erkannt werden, die dadurch auch zu Gewissensfragen werden. Dass das Ich
untersucht und von Trugbildern bereinigt wird, hat politische Implikationen
als »by-product«’®. Als Ergebnis des Selbstgesprichs kann sich das éffentli-
che Handeln verindern und das Miteinander anders beeinflusst werden. »The
purging element in thinking, Socrates’ midwifery, that brings out the implica-
tions of unexamined opinions and thereby destroys them - values, doctrines,
theories, and even convictions - is political by implication.«™

Denken ist die unsichtbare innere Auseinandersetzung mit der Welt und
mit sich selbst. Indem es Selbstverstindlichkeiten auf den Priifstand stellt
und dekonstruiert, beurteilt es einerseits das Ich vor dem eigenen Gewis-
sen. Andererseits er6ffnet das Denken durch die kritische Untersuchung ei-
nen Raum, in dem man sich eine Meinung bilden kann, statt das Vorgegebene
anzunehmen. Urteile sind innerweltliche Manifestationen des Denkens, die
sichtbaren und vernehmbaren Ergebnisse des Selbstgesprichs. »The mani-
festation of the wind of thought [..] is the ability to tell right from wrong,
beautiful from ugly. And this indeed may prevent catastrophes [..] in the rare

moments when the chips are down.«*

3.2.2.4 Die Gefahren des (Nicht-)Denkens

Beschiftigung ist das Gegenteil von Denken. »Doing and living in the most
general sense [...] positively prevent thinking.«"* Denken selbst ist Unterbre-
chung und hilt zum Selbstgesprich an.

In der Unterbrechung wird man zum Dialog mit sich selbst angeregt.
Sokrates kann dabei als Arendts Modell angesehen werden, weil er im Ge-
spriach mit seinen Partnern 6ffentlich demonstrierte, wie der interne Dialog
verliuft. In der Auseinandersetzung mit dem Gegebenen brechen bis dahin
verwendete und als angemessen erscheinende Kategorien auf. Das Denken,
das zum Uberpriifen anstachelt, zerstdrt Vorurteile und Annahmen, taut
gefrorene Definitionen auf. »It is the nature of thinking to undo, unfreeze as
it were, what language, the medium of thinking, has frozen into thought [...]
thinking inevitably has a destructive, undermining effect on all established
criteria.«*

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

Dieses Denken, das als Unterbrechung der Beschiftigung beginnt und
zum Untersuchen und Analysieren aufriittelt, verursacht Verwirrung. Es
verhindert, dass man seine Titigkeit im bisherigen Modus fortsetzt. Es
paralysiert, ohne neue Handlungsanweisungen zu geben.

»Hence, the paralysis of thought is twofold: it is inherent in the stop and
think, the interruption of all other activities, and it may have a paralyzing
effect when you come out of it, no longer sure of what had seemed to you
beyond doubt while you were unthinkingly engaged in whatever you were
doing.«*

Arendt vergleicht deshalb das Denken mit Penelopes Weben:"* Es kommt nie
zu einem Ende, da in der Nacht zerstort wird, was am Tag gewebt wurde.
Niemals entsteht das finale Tuch, Destruktion und Umdenken nehmen kein
Ende. Denken hinterfragt und verwirft gesellschaftlich akzeptierte Kategori-
en und hort mit diesem destruktiven Verfahren an keinem Punkt auf. »There
are no dangerous thoughts; thinking itself is dangerous«®, zieht Arendt die
Konsequenz. Fiir die gegebene Welt ist diese Zerlegung indirekt gefihrlich.
Sie wird nicht mehr akzeptiert, moglicherweise als falsch erkannt und zu-
riickgewiesen.

Zwar erschiittert das Denken, aber es fiihrt zu keinen positiven Ergeb-
nissen. Aus dieser Perspektive ist es ein ergebnisloses Unternehmen. »How
can anything relevant for the world we live in arise out of so resultless an

enterprise?«"’

, stellt Arendt die berechtigte Frage. Die Antwort erfolgt ex ne-
gativo. Zwar ist das Denken selbst eine ergebnislose Titigkeit, ihr Ausbleiben
jedoch eine enorme Gefahr fiir das politische Miteinander. Menschen, die das
Gesprich mit sich selbst bewusst meiden,™® die nicht mit den verbliiffenden
und lihmenden Einsichten konfrontiert werden mochten, nehmen Ansichten
und Uberzeugungen an, die leicht und reibungslos austauschbar sind. »What
people get used to is [...] the possession of rules under which to subsume par-
ticulars. In other words, they get used to never making up their minds.«"
Die Moglichkeit zu Denken hingt nicht davon ab, ob ein Mensch gut oder
schlecht, intelligent oder dumm ist, sondern von seiner Bereitschaft zum
Selbstgesprich. »The actualization of the difference given in consciousness
is not a prerogative of the few but an ever-present faculty of everybody.«'*°
Wer sich fir das Nicht-Denken entscheidet, entkommt den Konsequenzen

2! und ist vollkommen frei zu tun, wie es ihm im Au-

des Selbstgesprichs
genblick gefillt, ohne die Tat vor sich selbst spiter verantworten zu miissen.

Derjenige, der nicht denken will, ist frei zu ligen, frei zu betriigen, frei zu

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

123


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Beriihrbarkeit als conditio humana

morden. Solange das ihn umgebende System diese Verhaltensweisen akzep-
tiert oder sogar legitimiert, wird er keine Rechenschaft ablegen miissen. Die
Banalitit des Bosen, die Arendt im Anschluss an Adolf Eichmanns Reden vor
dem Jerusalemer Gericht formulierte, driickt genau dies aus: »an extraordi-
nary shallowness«'??, die fehlende Bereitschaft zu denken, die eifrige Bereit-
willigkeit, sich dem Vorgegebenen zu fiigen.

Derjenige, der das Gesprich mit sich selbst fithrt, hat seine Worte und
Taten mindestens vor sich selbst zu verantworten. Er wird die politischen
und moralischen Angebote und Aufforderungen der Welt als partikulare Fil-
le untersuchen. Er wird ein eigenes Urteil dariiber treffen, ob er diese fiir
richtig oder falsch, fiir schén oder hisslich hilt. Denken verpflichtet also den
Menschen insofern zum ethisch-moralisch vertretbaren Verhalten, als dass es
das Gewissen mitproduziert und den Menschen dazu bewegt, vor diesem Ge-
wissen Rechenschaft abzulegen. Arendts Frage lautet daher nicht, welche Er-
gebnisse das Denken aufzeigen konnte, sondern welche politischen Gefahren
durch das Denken verhindert werden kénnen. »[...] could the activity of think-
ing as such, the habit of examining and reflecting upon whatever happens to
come to pass [..] could this activity be of such a nature that it >conditions«
men against evildoing?«'*?

Sieht man sich den Extremfall, d.h. den totalitiren Staat an, wird deut-
lich, welche Verwiistung und welche Gewalt die Vernichtung der Selbstge-
sprichsfihigkeit freisetzte. Die Abschaffung der moralischen Person ist des-
halb so verheerend, weil damit einhergehend auch die Méglichkeit des Den-
kens verhindert wird. Denken ist nur fiir diejenigen méglich, die bereit sind,
sich vor sich selbst zu erkennen und sich dem inneren Gesprich auszusetzen,
weil sie vor sich selbst nichts zu verbergen haben. Wie kénnte aber jemand so
ein Gesprich mit sich selbst fithren, nachdem er in moralisch unlésbare Si-
tuationen gedriangt wurde, in denen er zum Komplizen, sogar zum Titer wur-
de? Wie wire es moglich, sich fir den Tod als Strafe fiir Nicht-Partizipation
zu entscheiden, wenn man damit gleichzeitig das Leben der eigenen Familie
aufs Spiel setzt? Die Perversion, die hinter der Vernichtung der moralischen
Person steht, fabriziert Menschen, die mit sich selbst nicht mehr zusammen-
leben konnen, aber im Terrorstaat am Leben sind. Konsequenterweise ver-
schliefit sich ihre Wahrnehmung sowohl nach auflen wie auch nach innen.
Kritik, die durch das Denken angestofien werden kénnte, wird unertriglich.
Der Bezug zum Aufien, aber auch zum eigenen Inneren, geht wegen der Un-
ertraglichkeit der im Selbstgesprich ausformulierten Einsichten verloren.

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

In einer Welt, in der es nicht moglich ist, seine moralische Person zu be-
wahren, sind weder Denken noch Urteilen méglich. Wenn es dem Menschen
nicht mehr moglich ist, seine innere Pluralitit als freundschaftliche Bezie-
hung zu pflegen, wird er auch nicht mehr in der Lage sein, sich zur dufle-
ren Pluralitit zu verhalten. In letzter Konsequenz fithrt dies zur Verunmogli-
chung des Politischen als spezifischer Bezugsform zu Mitmenschen und zur
Welt. Ohne Verbindung zu einem Aufien ist keine Berithrbarkeit moglich. Die
Welt verschlief3t sich vor dem Einzelnen, der ohnmaichtig ist, zufilligerweise
tiberlebt hat oder willkiirlich ermordet wurde. Sein Tod ist irrelevant. So ver-
fallt die Welt in der Apathie der Indifferenz, die zur Repetition des Gegebenen
fithrt, keine Unterbrechungsmdéglichkeiten mehr bietet und den totalitiren
Staat konserviert.

Durch das Zusammenlesen dieser spiteren Essays von Arendt mit ihren
urspriinglich eher knappgehaltenen Ausfithrungen tiber die Zerstérung der
moralischen Person in The Origins of Totalitarianism zeichnet sich ein zirku-
lares Verhiltnis zwischen moralischer Urteilsfihigkeit und dem Denken ab.
Denken ist ein Selbstgesprich, das nur dann méglich ist, wenn das Selbst-
verhiltnis ein freundschaftliches ist. Dieses Mit-sich-sein-Konnen setzt ein
Gewissen voraus, das keine Last unvertretbarer Handlungen tragen muss.
Wird der Mensch durch Terror zu Entscheidungen gezwungen, die er vor sich
selbst nicht vertreten kann, wird sein Selbstverhiltnis gebrochen. Der staat-
liche Terror verunméglicht ihm, mit sich selbst zusammen zu leben. Das ge-
storte Selbstverhiltnis verhindert jenes Denken, das gleichzeitig dafiir sorgt,
dass der Mensch sein unbedachtes Titigsein unterbricht, hinterfragt und wo-
moglich nachjustiert — damit er weiterhin mit sich selbst wie mit einem guten
Freund zusammenleben kann.

Dass Arendt auf die Bedeutsambkeit dieses Selbstverhaltnisses wiederholt
zu sprechen kommt, betont nicht nur die Verbindung zwischen moralischer
Entscheidungsfindung, dem Denken und der politischen Urteilsfihigkeit. Ich
mochte vorschlagen, Arendts Hervorhebung der Zerstérung der moralischen
Person als Einsicht darin zu interpretieren, dass kein menschenwiirdiges
Leben moglich ist, wenn Integritit strukturell und systematisch verhin-
dert wird. Die Vernichtung einer solcher Redlichkeit hat fiir das Politische
schwerwiegende Konsequenzen. Ohne das freundschaftliche Selbstverhiltnis
wird das Denken oberflichlich oder bleibt ganz aus. So wird im Miteinander
unvorstellbare Destruktion méglich. Dariiber hinaus fihrt ein Mit-sich-
nicht-zusammenleben-Kénnen zur Abstumpfung des Menschen. Er verliert

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

125


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Beriihrbarkeit als conditio humana

seine Berithrbarkeit, weil die moralischen Aporien im Totalitarismus nicht
erleidbar sind.

3.2.3 Die Zerstérung der Individualitat

Durch die Vernichtung der juristischen Person wird dem Menschen die Még-
lichkeit versperrt, zum »who« zu werden. Dazu benétigt er nimlich eine Of-
fentlichkeit, in der er vernehmbar erscheinen und handeln kann. Ohne die
Anerkennung als juristische Person, d.h. ohne die Moglichkeit, als gleichbe-
rechtigter Biirger zu erscheinen, kann er weder die in ihm angelegte Natalitdt
aktualisieren noch kann er auf die Gestaltung des Miteinanders einwirken.

Die Zerstorung der moralischen Person vernichtet nicht nur die Motiva-
tion fiirs Handeln (wegen der aporetischen Grundlage im Terrorstaat ist es
gleich, wie man sich entscheiden und handeln wollen wiirde), sondern auch
die Orientierung in der Welt. Ohne zwischen Gut und Schlecht unterschei-
den, ohne sinnvoll iiber die Welt urteilen oder iiber das Bestehende nachden-
ken zu konnen, bleibt nur noch die fraglose Annahme des Gegebenen. Die
Vernichtung der moralischen Person bedeutet die Uberfliissigmachung des
Gewissens und damit einhergehend auch des Denkens, als sich befragendes
Neu-Ausrichten in der Welt.

Als letzte Stufe der Zerstérung des Menschen im Totalitarismus benennt
Arendt die Eliminierung seiner Individualitit.

»Once the moral person has been killed, the one thing that still prevents men
from being made into living corpses is the differentiation of the individual,
his unique identity. [..] The methods of dealing with this uniqueness of the
person are numerous [...] [their] aim, in any case, is to manipulate the human
body — with its infinite possibilities of suffering —in such a way as to make
it destroy the human person as inexorably as do certain mental diseases of
organic origin.«***

Die Einmaligkeit des Menschen zu vernichten, bedeutet, seine einzigarti-
ge Zusammensetzung aus Eigenschaften und Fihigkeiten, d.h. sein »what«
zu zerstoren. All das, was ist, ohne in der Offentlichkeit zu erscheinen. Die
Zerstorung der Individualitit bedeutet nicht nur die Ausléschung der indivi-
duellen Eigenschaften, sondern auch der naturgegebenen Zugehorigkeit zur
Menschheit. Der Einzelne wird zum Unmenschen verstellt. Indem er seiner
Individualitit beraubt wird, verliert er seine Wahrnehmbarkeit auch im Pri-

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

vaten. Ohne Identitit ist er kein ansprechbares Du mehr, denn seine Identitit
macht ihn fir die anderen zum ansprechbaren Gegeniiber.

In den Konzentrationslagern wird auch noch der letzte Rest des Eige-
nen vernichtet. Mit der Destruktion der Individualitit wird auch eine ei-
genstindige Einmaligkeit mitzerstort. Ohne Eigenstindigkeit ist der Mensch
nicht mehr antwortfihig und gleicht dem Pawlowschen Hund, dem Prototyp
des berechenbaren und vorhersehbaren Reagierens. »Pavlov’s dog, the hu-
man specimen reduced to the most elementary reactions, the bundle of reac-
tions that can always be liquidated and replaced by other bundles of reactions
that behave in exactly the same way, is the model »citizen« of a totalitarian
state«',

Nur noch zu reagieren, heif’t, dass die Fihigkeit, in der Interaktion vom
Auflen berithrt zu werden, ausgeloscht wurde. Berithrbarkeit fithrt zu indi-
viduellen Antworten. Dagegen ist Reagieren eine vorhersagbare Verkettung
automatischer Reflexe. Ohne Individualitit wird der Mensch zum Reakti-
onsbiindel: berechenbar, beherrschbar, ungefihrlich. Mit dem Verlust seiner
spezifischen, einmaligen Individualitit verliert er seine Fihigkeit zur Spon-
taneitit, »something that cannot be explained on the basis of reactions to
environment and events«'*. Spontaneitit ist fiir den totalitiren Staat sogar
in ihrer persénlichsten und intimsten Form gefihrlich.”” Totale Dominanz
kann sich nur durch die Eliminierung von jeglicher Unberechenbarkeit stabil
halten. Jede menschliche Regung, die Spontaneitit ausdriickt — Emotionen,
Berithrbarkeit — birgt den Keim des Widerstandes und muss abgeschnitten
und verhindert werden. »Those who aspire to total domination must liquidate
all spontaneity, such as the mere existence of individuality will always engen-
der, and track it down in its most private forms, regardless of how unpolitical
and harmless these may seem.«'®

Die Eliminierung der Individualitit war laut Arendt der Grund dafiir, war-
um Menschen still und gehorsam in die Gaskammer marschierten. Ohne In-
dividualitit ist ndmlich keine, der Situation angemessene und der Berithrbar-
keit entspringende, Antwort moglich. Auch nicht in Form von Wut oder Wi-
derstand. »[M]arionettes with human faces«® tun exakt das, wozu sie durch
unzihlbare und unvorstellbare Formen von Leid programmiert wurden. Sie

130

sind »lebende Leichname«™°, bis in die Tiefschichten ihrer conditio humana

zerstort.

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

127


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Beriihrbarkeit als conditio humana

3.3 Vom Subjekt zur Person

In The Human Condition thematisiert Arendt die unterschiedliche Beschrei-
bung und Bestimmbarkeit des Menschen im Privaten und im Politischen.
»What« und »who« bezeichnen nicht nur differente Wahrnehmbarkeitsmodi,
sondern auch andere Verbindungsformen zur Welt und zum Mitmenschen.
Jedoch geht Arendt in The Human Condition nicht auf die Frage ein, wie sich
die von ihr entworfenen subjekttheoretischen Uberlegungen zu konventio-
nellen Begriffen wie Subjekt, Individuum und Person verhalten bzw. wie aus
dem »what« ein »who« werden kann. Eine Rede, die Arendt 1958 als Lauda-
tio auf Karl Jaspers hielt (anldsslich der Verleihung des Friedenspreises des

131

deutschen Buchhandelns an ihn),”" klirt diese Unbestimmptheit.

3.3.1 Subjekt und Person als »what« und » who«

Die Festrede beginnt Arendt mit einer etymologischen Korrektur. Im heutigen
Verstindnis sei die wahre Bedeutung der Worter Subjekt bzw. Person verlo-
ren gegangen. In der Gegeniiberstellung von objektiv-sachlich-unpersénlich
einerseits und subjektiv-personlich andererseits artikuliere sich die Bedeu-
tungsverschiebung am deutlichsten. Im Fall eines Preises wiirde man die ob-
jektive Leistung des Preistrigers anerkennen: was er getan bzw. geschrieben
habe und der Offentlichkeit als sein Werk vorlegte. Das Persénliche hingegen
ginge diese Offentlichkeit nichts an, weil es subjektiv und Privatsache sei, das
»pathetisch« bzw. »bloRgestellt« wird, wenn es die Offentlichkeit erreicht.’**
Nach diesem modernen Verstindnis gehéren die benennbaren Eigenschaften
(er ist Autor/Schauspieler/Philosoph.<) und aufzihlbare Leistungen (Werke,
Auftritte usw.) eines Menschen in die Offentlichkeit, das Greifbare, Identifi-
zierbare an ihm.

Dieses Verstindnis intendiert Arendt in ihrer Rede zu berichtigen. Im
Sinne der urspriinglichen Bedeutung der Worte gehéren laut Arendt eben das
Persénliche bzw. die Person in die Offentlichkeit. Person bezeichne nimlich
nicht das Subjektive. Die Person bedarf »zu ihrer vollen Verwirklichung« die
Offentlichkeit. »[IJm Bereich des Politischen [ist] das Persénliche ganz und
gar keine Privatsache«*. Daher, fithrt Arendt fort, »miissen wir nicht das
Subjektive und das Objektive, sondern das Subjektive und das Personhafte
voneinander unterscheiden lernen«*. Nach Arendts Unterscheidung ist die
Entitit, die der Offentlichkeit ein objektives Werk vorlegt, das Subjekt — das
Konglomerat identifizierbarer Eigenschaften und Errungenschaften. Was da-

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

bei zum Vorschein kommt, ist die objektive Leistung eines Menschen. Das
Subjektive — sein Arbeitsprozess, seine Lebensumstinde — gehore zwar tat-
sichlich nicht in die Offentlichkeit, sei aber auch nicht mit dem Persénlichen
gleichzusetzen. Das Persénliche, das »Personhafte«, sei genau das, was im 6f-
fentlichen Raum erscheinen sollte bzw. das, was es ohne diese Offentlichkeit
nicht einmal geben konne. Die so verstandene Person ist mehr als die Summe
ihrer Eigenschaften und Leistungen, mehr als das von ihr vorgelegte Werk.
Durch die 6ffentliche Erscheinung wird nimlich mehr als das konkret Greif-
bare sichtbar. »Ist dies Werk [...] das Resultat eines >titigen und erlittenen
Lebens, so erscheint mit dem Werk ein lebendiges Handeln und Sprechen,
dessen Trager die Person selbst ist. Was hier erscheint, ist dem, der es zeigt,
selbst unbekannt«.

In der Laudatio benutzt Arendt fiir die Unterscheidung zwischen Subjekt
und Person beinahe exakt die gleichen Worter, die sie in The Human Conditi-
on fiir die Differenzierung von »what« und »who« verwendet. Liest man die
zwei Texte, die im gleichen Zeitraum entstanden sind, zusammen, scheint
die Definition klar, auch wenn sie in The Human Condition nicht explizit ge-
macht wird. Arendt versteht unter dem Begriff des Subjekts das »what« eines
Menschen und unter dem Begriff der Person sein »who«. Wihrend in The Hu-
man Condition Subjektformigkeit die Unterworfenheit unter biologische und
private Zwinge meint, wird in der Laudatio auf Jaspers der Begriff erweitert,
um den herstellenden Titigkeitsbereich mit zu umfassen. Der Autor ist auch
ein »what, ein dem herstellenden Prozess, seiner Logik und seinen Abliu-
fen Unterworfener. Die Person, d.h. das »whox, iiberschreitet den Zwang der
Herstellungslogik und prasentiert nicht ein Werk, sondern lasst iiber das vor-
gelegte Werk hinaus das Handeln und die politische Relevanz des Einzelnen
in der Offentlichkeit vernehmen. Die Person setzt sich der Wahrnehmung
durch andere aus.”®

In The Origins of Totalitarianism zeichnet Arendt die Schichten der Person-
haftigkeit nach, nimlich die Bedingungen, die erfiillt werden miissen, damit
der Mensch als »who« erscheinen kann. Arendt beschreibt, wie der totalitire
Terror das »what« der Verfolgten zerstorte und es somit verunmdoglichte, dass
sie als politische Akteure auftreten kénnen. Aus Arendts Zerstérungsanalyse
kann man entnehmen, dass sich das »what« aus individuellen Eigenschaften,
aus moralischen Entscheidungen und aus juristischen Rechten zusammen-
setzt.”™” Jedoch fithrt das Vorhandensein eines intakten »what« nicht zwangs-
weise dazu, dass der Einzelne im politischen Raum erscheint und zu handeln

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

129


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Beriihrbarkeit als conditio humana

beginnt. Die Ebene des »what« ermdglicht zwar den 6ffentlichen Auftritt bzw.
ist dessen unentbehrliche Voraussetzung, aber sie verursacht ihn nicht.

Wie wird daher das Subjekt (»what«) zur Person (»who«)? Wodurch iiber-
schreitet der Mensch die Schwelle, wieso bringt er den Mut auf, sich zu expo-
nieren? Arendts Dissertation Der Liebesbegriff bei Augustin bietet eine mogliche
Antwort auf diese Frage.

3.3.2 Politisierung durch Liebe zur Welt

In ihrer Dissertation erforscht Arendt Augustins Begriff der Nichstenliebe
aus philosophischer Perspektive. Sie entwickelt ausgehend von den Uberle-
gungen des Kirchenvaters ein komplexes Modell menschlicher Verbindun-
gen im Modus des Begehrens. Den Menschen setzt sie ontologisch als ei-
nen Sterblichen und als einen Isolierten voraus. Aus dem Zusammenkommen
dieser zwei Grundeigenschaften menschlichen Seins entspringt die Relevanz
der Liebe. Sie soll es dem Menschen ermoglichen, Einsamkeit und Verlust zu
tiberwinden.

Liebe thematisiert Arendt in Anschluss an Augustin einerseits als cupidi-
tas, d.h. als die begehrende Liebe weltlicher Objekte (Personen und Gegen-
stinde), deren Besitz die Aufhebung der Isolation verspricht. Andererseits
thematisiert Arendt Liebe als caritas, d.h. als Liebe zu Gott, der durch seine
ewige Essenz dem Menschen Unsterblichkeit gibt. Arendt zeigt aber, dass die
von Augustin vorgegebenen Liebesmoglichkeiten, ob cupiditas oder caritas, fir
das grundlegende Problem keine Losung bieten konnen. Cupiditas wechselt
permanent ihre Objekte, in der Hoffnung, dass sie bei einem die endgiilti-
ge Erfullung und die Sicherheit des unverlierbaren Besitzes finden wird. Da
dies aber unmaoglich ist — der Verlust des Liebesobjektes geschieht spitestens
mit dem eigenen Tod —, miindet ihre Suche in Zerstreuung, in Selbstverges-
senheit und schlieflich auch in Selbstverlust. Durch caritas meint der Mensch
das unveridnderbare Objekt des Begehrens gefunden zu haben, nimlich das
ewige Leben in Gott, doch muss er dafiir die Welt als sein natiirliches Umfeld
aufgeben. Sein gegenwirtiges Sein wird zu einer unbedeutenden Zwischen-
station in der eigentlichen Geschichte seines Seins bei Gott. »The concrete
course of life is no longer important«*®, kommentiert Arendt. Indem caritas
vom Menschen verlangt, dass er sich von allem lost, was weltlich und ver-
ginglich ist, wird der Mensch als Individuum ganzlich ausgehohlt und von
der diesseitigen Welt isoliert. Er ist nicht mehr in der Lage, reale Verbindun-

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

gen aufzubauen, weil er selbst nicht mehr von dieser Welt ist. Somit tauscht
er die diesseitige Isolation fir die jenseitige in Gottes Prisenz ein.

Cupiditas und caritas bestimmen nicht nur das Selbstverhiltnis des Men-
schen bzw. seine Verbindung zu Gott und den Mitmenschen, sondern auch
das Verhiltnis zu seinem weiteren Umfeld. Die Welt, in der er von Geburt
an lebt, ist die Schépfung, die der Mensch in sein Zuhause umwandeln muss.
Das geschieht durch das Herstellen von Gegenstinden, Gebiuden oder sozia-
len Strukturen nur nachtraglich. Denn das Eigentliche, was die vorhandene
Welt in ein Zuhause des Menschen verwandelt, ist seine Liebe zu dieser Welt,
»it is through love of the world that man explicitly makes himself at home

39 Durchs Herstellen allein wiirde die Welt nicht zum Zuhause

in the world«
werden. Sie wiirde dem Menschen etwas Auferliches bleiben. Das von Men-
schenhand Erschaffene wire zwar vorhanden, aber ohne wirkliche Verbin-
dung zu seinem Hersteller. Erst die Liebe zur Welt verwandelt die Fremdheit
in Zugehorigkeit.

Diese Liebe zur Welt bezeichnet Arendt als amor mundi. Sie etabliert trotz
der ontologischen Isoliertheit eine selbstverstindliche Form des menschli-
chen Zusammenlebens in der civitas terrena. Dieser politische Raum bietet
zwar keine Heilmittel gegen Sterblichkeit, Isolation und gegen die aus ih-
nen resultierenden Abhingigkeiten von einem externen bonum. Doch wirkt
amor mundi, indem sie den politischen Raum stiftet, transformativ. Die frem-
de Welt wird zum Zuhause. Die blofie Erhaltung des eigenen biologischen
Lebens wird mit der (Fiir-)Sorge um diese Welt ergidnzt. Die isoliert Leben-
den bilden eine Gemeinschaft und zihmen die bedrohliche Abhingigkeit da-
durch, dass diese zur Interdependenz wird. Diese Gemeinschaft der civitas
terrena ist nicht die Vereinigung souverdner Individuen, auch nicht ihre Ver-
schmelzung zu einem homogenen politischen Kérper, sondern das mensch-
liche Miteinander im Modus der Interdependenz.

Amormundi, die Liebe zur Welt, fiigt den Menschen in ein tatsichlich exis-
tierendes Netz der Menschheit ein. In amor mundi wird in erster Linie nicht
ein anderer Mensch oder Gott geliebt — sondern die Welt als natiirliches Zu-
hause des Menschen. Er bewohnt sie gemeinsam mit anderen. Indem sich der
Mensch durch amor mundi in der Welt niederlisst, etabliert er Beziehungen
zu allem, was sich in ihr befindet. Amor mundi wird somit die Voraussetzung
dafiir, dass man wirkliche Verbindung und Zugehorigkeit erleben kann - oh-
ne, dass die prinzipielle Abhingigkeit oder Sterblichkeit aufgehoben werden
konnten. Sie bestehen weiterhin, werden aber durch das Miteinander trag-
bar. Die bedriickende Abhingigkeit von einem unbestimmten duferen bonum

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.

131


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Beriihrbarkeit als conditio humana

wird zu einer gegenseitigen, von allen empfundenen und von allen gelebten
Interdependenz.

Die Liebe zur Welt macht den isolierten und unfrei begehrenden Men-
schen zum Teil einer menschlichen Gemeinschaft, in der er nicht mehr alleine
ist. Amor mundi ist daher die Form von Liebe, die politisch relevant und so-
gar unverzichtbar ist. Sie ermdglicht das menschliche Zusammenleben. Erst
durch diese Liebe erkennt der Mensch seine Zugehorigkeit zur Menschheit
und damit auch, dass es in der miteinander geteilten Welt gemeinsame An-
gelegenheiten gibt, die alle betreffen. Erst durch amor mundi wird es fir den
Menschen méglich, seine prinzipielle Abhingigkeit anzunehmen und daran
nicht zu zerbrechen, weil sie in der Interdependenz aufgefangen und mit-
getragen wird. Es ist amor mundi, die den Menschen zum Sein in der civitas
terrena bewegt und ihm somit einen Umgang mit Unberechenbarkeit und Ver-
anderlichkeit bietet. Amor mundi etabliert Vertrauen in die ausreichende Sta-
bilitit des irdischen Staates, in die vorhandene Verbindung untereinander.

Arendt stellt in einer Vorlesung im Jahr 1963 fest: »It is amor mundi, which
makes us political minded.«*° Dieser Zusammenhang mit der Sphire des
Politischen wird noch durch die Tatsache gestirke, dass der urspriinglich ge-
plante Titel von The Human Condition ebenfalls Amor mundi lautete.™*'Als fiir-
sorgliche Liebe zur Welt richtet sich amor mundi auf die Erhaltung einer ge-
meinsamen Welt und stiftet so den politischen Raum. Durch Geschichten
werden Worte und Handeln vorausgehender Generationen am Leben erhal-
ten, durch Revolutionen wird die Freiheit aktualisiert, durch politische Urtei-
le werden die Ereignisse ausgewertet. Durch diese Prozesse verdichtet sich
das menschliche Bezugsgewebe und die Welt kristallisiert sich als gemein-
samer Referenzpunkt immer deutlicher heraus. Nach Arendts Definition ist
der Mensch, der im Offentlichen erscheint und das Risiko der Sichtbarkeit
eingeht, die Person. Amor mundi bewegt das Subjekt dazu, aus der privaten
Zerstreuung in das Licht der Offentlichkeit itberzugehen und in dieser zur
Person zu werden. Auf solche Weise findet der Mensch, trotz seiner apore-
tischen Grundsituation, ein Zuhause in dieser Welt und beginnt gemeinsam
mit anderen, eine politische Gemeinschaft zu etablieren.

3.3.3 Dynamische Ubergange

Die Person etabliert sich durch das emotionale Engagement fiir die Bewah-
rung der gemeinsamen Welt. Fiir den Menschen selbst wird seine Person —
sein »who« — dabei nicht einmal erfahrbar. Fiir sich selbst existiert er nur als

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

Subjekt — als »what« —, d.h. als Konglomerat von Eigenschaften, Leistungen,
Einschrinkungen und Rechten. Die Person gibt es nur in den Augen der an-
deren, die einen als Sprechenden und Handelnden vernehmen. Ohne diesen
externen, fiir das Selbst nicht greifbaren oder kontrollierbaren, zusammen-
setzenden Blick, konnte der Mensch die seiner Natalitit inhirenten Poten-
ziale gar nicht verwirklichen. Sein »who« ist fremdbestimmt und es ist die
Liebe zur Welt, die ihn dazu bewegt, sich dieser existenzstiftenden Fremd-
wahrnehmung zu stellen und in den politischen Bereich einzutreten.

Amor mundi ist somit eins von zwei dynamisierenden Momenten, die das
»what« zum »who« tiberfithren. Dass amor mundi ein politisches Miteinander
stiftet, beschreibt Arendt (als civitas terrena) schon in ihrer Dissertation. Ih-
ren anderen Frithwerken, ihr Buch tiber das Leben der Rahel Varnhagen und
einem leidenschaftlichen Essay aus 1943 betitelt We Refugees'*?, ist das zweite
dynamisierende Moment zu entnehmen. Politische Handlungsfihigkeit er-
reicht man, indem man die eigene Identitit, d.h. die unverinderlichen Gege-
benheiten der eigenen Existenz, bejaht. Varnhagens Lebensgeschichte fithrte
sie zur Annahme ihrer Zugehoérigkeit zum Judentum. Durch die Akzeptanz
dieser unhintergehbaren Tatsache wurde Varnhagen in Arendts Narration zu
jemanden, der in der Wirklichkeit prisent ist — betreffbar, berithrbar, mit un-
zihligen Verbindungen an die Welt und an andere Menschen gebunden.

Diese Argumentation wiederholt Arendt in der Wir-Form in We Refugees.
Arendt rekapituliert in einem ironischen und gleichzeitig tragischen Ton die
Geschichte jiidischer Assimilation: eines Versuchs, nicht das zu sein, was man
ist, d.h. Jude. Sie leitet aus der verzweifelten Verleugnung der eigenen Identi-
tit die Unfihigkeit ab, zu sehen, dass das individuelle Schicksal Konsequenz
politischer Verfolgung und nicht personlicher Unzulinglichkeiten ist. »Now
they find some mysterious shortcomings in themselves which prevent them
from getting along.«*** Um diese eingebildeten Unzulinglichkeiten zu korri-
gieren, argumentiert Arendt, versuchten sich Juden so gut wie méglich an-
zupassen, ihre Heimat, ihre Muttersprache, ihre Geschichte und ihre tragi-
schen Verluste zu vergessen und eine neue, passendere Identitit anzuneh-
men. »Lacking the courage to fight for a change of our social and legal status,
we have decided instead, so many of us, to try a change of identity.«** Arendts
Gedankengang fithrt schlieRlich zu Bernhard Lazares Konzept der »conscious

15 und sie schlussfolgert: »Those few refugees who insist upon telling

pariahs«
the truth [die Wahrheit, dass sie nimlich Parias sind], [...] get in exchange for
their unpopularity one priceless advantage: history is no longer a closed book

to them and politics is no longer the privilege of gentiles.«*¢ Indem die eige-

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Beriihrbarkeit als conditio humana

ne Identitit bejaht, sogar darauf beharrt wird, erdffnet sich dem »what« der
Raum des Politischen.

Damit behauptet Arendt selbstredend nicht, dass die verfolgten Juden
durch pure Akzeptanz ihrer jiidischen Zugehoérigkeit die politische Macht
hitten ergreifen konnen. Sie sagt jedoch, dass sich ihnen, den Gefliichte-
ten, durch diese Identititsbejahung eine andere Wirklichkeit aufgetan hitte
— eine, deren Teil sie sind, wenn auch als Parias. Das soll kein billiger Trost
fir die Verfolgung sein, sondern ihre Benennung als Ungerechtigkeit und als
unertrigliches, zu verinderndes Faktum in der Welt. Unterdriickung zu be-
nennen, stiftet ein politisches Miteinander mit anderen Verfolgten — und als
Wirklichkeitsstiftung ist es der Schritt auf dem langen Weg zu einer wahr-
haften civitas terrena.

Amor mundi bewegt den Menschen zum Eintritt in die Gemeinschaft. Dort
setzt er sich dem Kontrollverlust und der Pluralitit aus, um die Welt als ein
Miteinander bewahren zu kénnen. Um jedoch einen Standpunkt in diesem
Miteinander einnehmen zu kénnen, muss man die eigene Identitit akzeptie-
ren. Erst so etabliert sich die Perspektive, aus der die Welt auf die einmali-
ge Weise jedes einzelnen »who« wahrgenommen wird. Von dieser Perspek-
tive aus kann seine Stimme die Etablierung eines gemeinsamen Bezugsrau-
mes mitgestalten. In dieses Modell politischer Emanzipation flie3t der gesell-
schaftliche Status des Menschen ein. Erst durch die Akzeptanz seines »what«
nimmt er seinen Standpunkt im politischen Miteinander ein. Was er dort
artikuliert, ist jedoch nicht mehr die individuell erfahrene Unterdriickung,
sondern Unfreiheit, Ungerechtigkeit und Ausgeliefertsein als systematische
Probleme, die mit den Mitteln des Politischen {iberwunden werden kénnen.
Das »what« bestimmt das »who« nicht, aber es bedingt es. Ahnlich verfihrt
amor mundi als dynamisierendes Moment. Die Anerkennung einer ontologi-
schen Bedingtheit und Angewiesenheit befihigt den Einzelnen dazu, in der
civitas terrena ein Miteinander zu finden, das ihn mittrigt, das er mitgestal-
ten kann und das seine Bediirftigkeit ertragbar macht, obwohl es sie nicht
behebt.

Auch bei Arendt gibt es kein Auflerhalb des Miteinanders, kein totales
Befreitsein. Doch bekennt sich ihr politisches Denken dazu, dass die Mog-
lichkeit auf bedingte Freiheit unter diversen gesellschaftlichen Umstinden
besteht - solange die conditio humana, die grundlegende Berithrbarkeit des
Menschen, nicht zerstoért wird.

- 8m 14.02.2028, 07:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

