
3. Politiken der Berührbarkeit

»Niemand litt je an einem schlimmeren Fall von Hellasverehrung als

Arendt.«1, behauptet Judith Shklar. Ihre kritische Bemerkung knüpft an

den Heldenkult an, der Arendt nachgesagt wird. Sie würde nur souveräne,

selbstwirksame Männer – die Staaten gründen, Revolutionen initiieren,

sich befreien und regieren – als politische Akteure anerkennen. Diese Kritik

Arendtʼscher Subjekte erweist sich jedoch bei einer genaueren Lektüre als

nicht haltbar. Nicht nur sind die Personen, deren Biografien Arendt rekon-

struiert – Rahel Varnhagen, Rosa Luxemburg,Walter Benjamin, Isak Dinesen

(d.i. Karen Blixen) – scheiternde, den Umständen ausgesetzte Figuren. Auch

sind Arendts (unsystematisch entwickelte) Gedanken über das Subjekt, die

Person und Individualisation durch Abhängigkeit und Interdependenz,

durch die Unverfügbarkeit des Selbst und durch die Angewiesenheit auf ein

konstitutives Außen gekennzeichnet.

Arendts Gedanken über die Bedingtheit des Menschen machen ihr Werk

an subjektivierungstheoretische Überlegungen anschlussfähig. Diese teilen

über alle Unterschiede zwischen poststrukturalistischen, psychoanalytischen

und praxeologischen Subjektivierungstheorien hinweg die Grundannahme,

dass moderne Subjekte von gesellschaftlichen Machtverhältnissen prinzipiell

und unhintergehbar bestimmt sind. Sie sind in ein Machtgefüge qua Geburt

bzw. mit Eintritt in die soziale Welt eingelassen und werden von dieser ge-

prägt und geformt, werden durch diese überhaupt erst zu ›Jemandem‹. Frei-

heit liegt aus subjektivierungstheoretischer Perspektive nicht außerhalb der

Gesellschaft, sondern in den Räumen, die durch die gesellschaftlichen Ver-

hältnisse dafür bestimmt wurden. So ist grundsätzlich keine Befreiung mög-

lich, insofern diese Bedingtheit das Subjekt überhaupt erst hervorbringt. Nur

indemdie Gesellschaft verändert wird, kann das Subjekt jemand anderer wer-

den.2

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Berührbarkeit als conditio humana

Auch bei Arendt sind Handeln und Revolution in ein individuelles und

kollektives Bedingungsnetz (u.a. historische Lage, tradierte Kultur, sozio-

ökonomische Verhältnisse, »race«, Geschlecht, Religionszugehörigkeit und

sozialer Status) eingeflochten. Solche Bedingtheit reflektiert und berücksich-

tigt Arendt in ihremWerk, wie das gegenwärtig feministische,3 postkoloniale

oder intersektionale Reflexionen tun.Das Arendt’sche Subjekt ist nicht souve-

rän, sondern prinzipiell abhängig und bedingt. Dennoch bestehen zwischen

subjektivierungstheoretischen Überlegungen und zwischen Arendts Denken

Unterschiede. Erstens liegt Arendts Fokus nicht auf der Genealogie und auf

der Funktionsweise solcher Bestimmtheiten, sondern auf einem Glauben

an einen Überschuss, der es auf eine wundersame Weise ermöglicht, solche

weltverschließenden Abhängigkeiten und Machtverhältnisse aufzubrechen.

Arendt denkt das Neue als ein Phänomen, das die Grenzen des Gegebenen

überschreitet und aus der Vergangenheit nicht lückenlos abgeleitet werden

kann. Zweitens ist Arendts Theorie aus subjektivierungstheoretischer Per-

spektive betrachtet machtblind. Sie reflektiert nicht, wie soziale Umstände

politische Handlungsmöglichkeiten verschließen bzw. wie das Individuum

von einer (produktiven) Macht durch und durch bestimmt ist.

Jedoch lege ich im Folgenden eine Lesart vor, die beweist, dass Arendt –

bezogen auf das öffentliche Erscheinen – eine detailreiche Vorstellung davon

hat, wie politische Subjektivierung stattfindet. Meine Interpretation klärt ei-

nerseits die Bedeutung der Wörter Subjekt und Person in Arendts Werk. An-

dererseits argumentiere ich dafür, dass auch Arendt ein Werden des Men-

schen denkt. Die dynamisierenden, formenden Kräfte sind aber nicht die

Machtverhältnisse im gesellschaftlichen Miteinander, sondern die Liebe zur

Welt und die Bejahung der eigenen Bedingtheit: Vorgänge, die zum politi-

schen Handeln befähigen.

3.1 Wer einer ist

Wer einer ist, wie er in derWelt erscheint und auf jene einwirkt ist eine Frage,

die sich durch Arendts ganzes Œuvre zieht.4 In ihrem 1958 veröffentlichten

WerkThe Human Conditionwidmet sie sich den Tätigkeitsbereichen, in denen

sich der Mensch während seines Lebens engagiert. Sie stellt die Frage, was

diese unterschiedlichen Formen der Beschäftigung über die menschliche Ver-

fasstheit aussagen. In diesem Buch entwickelt Arendt den für ihr politisches

Denken zentralen Begriff des Handelns als eine Tätigkeit, die weder von Not-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 99

wendigkeiten noch von einer Zweck-Mittel- bzw. Kausalitätslogik bestimmt

ist, sondern die menschliche Freiheit schlechthin ausdrückt.

Aufgrund des dabei entwickelten Freiheitskonzepts erntet Arendts Kon-

zeption des Handelns und des Politischen noch bis heute viel Kritik. Sie blen-

de es aus, wie voraussetzungsreich diese Begriffe seien, wie sehr sie nur von

freien männlichen Bürgern der Mehrheitsgesellschaft erfüllt und gelebt wer-

den könnten, die keiner Minderheit zugehörig sind. Diesen kritischen An-

merkungen widerspricht jedoch, dass Arendts Handelnde keine souveränen

und unabhängigen Individuen sind. Genau das Gegenteil trifft zu. Immer

wieder stellt sie heraus, dass Handelnde mit ihrer grundsätzlichen Interde-

pendenz – die Kondition des Miteinanders, die man in Arendts Denken seit

ihrer Dissertation findet – konfrontiert werden.

Für die Bezeichnung der Handelnden benutzt Arendt in ihrem Buchmeh-

rere, einander teils widersprechende Wörter: »agent«, »author«, »master«,

»doer«, »hero« – aber auch »actor«, »sufferer« und »subject«. Alleine die Auf-

listung dieser Ausdrücke zeigt die Paradoxie und die Grundspannung vonThe

HumanCondition. Einerseits ist Handeln eine wundersame Kraft, andererseits

eine zu erleidende Macht. Der Handelnde ist nie ausschließlich der Held der

Geschichte, sondern auch derjenige, dem die Ereignisse widerfahren.

In The Human Condition katalogisiert Arendt geradezu die vielfältige Ab-

hängigkeit und Bedingtheit des Handelnden. Er benötigt die Unterstützung

seinerMitmenschen, damit seine beginnende Tat langfristigeWirkung erzielt

und nicht sofort im Augenblick des Beginnens zu Asche wird. Er ist auf den

Geschichtenerzähler angewiesen, damit seine Taten im Nachhinein erzählt,

festgehalten und innerweltlich werden und nicht aus der kollektiven Erinne-

rung verschwinden. Er benötigt eine Öffentlichkeit, die ihn als Handelnden

wahrnimmt, anerkennt und ihm eine Existenz im Miteinander ermöglicht.

Ohne diese externe Validierung könnte er seine weltformende Freiheit nicht

ausleben. Darüber hinaus ist er auf die Sprache selbst angewiesen. Ohne sie

könnte sich der Mensch weder artikulieren noch sich Gehör verschaffen.

Durch die Ausarbeitung solcher Unterwerfungs- und Abhängigkeitskon-

stellationen möchte ich zeigen, wie Arendt Interdependenz im Miteinander

konzipiert und wie diese Angewiesenheit aufeinander den Menschen gleich-

zeitig bestimmt und befähigt.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Berührbarkeit als conditio humana

3.1.1 Der Unterworfene

Freiheit definiert Arendt als Freisein von Not bzw. Notwendigkeit. Da der

Mensch in allererster Linie ein biologisches Lebewesen ist, ist er in Form von

Hunger, Erschöpfung und anderen körperlichen Bedürfnissen »subject to ne-

cessity«5. Im Augenblick seines öffentlichen Erscheinens ist er hingegen je-

mand, der sich um die Erhaltung seines biologischen Lebens erfolgreich ge-

kümmert und sich aus dieser existentiellen Not befreit hat. Er ist aber nicht

nur versorgt, sondern auch jemand, der weder Befehle folgen noch selbst ver-

teilen muss. Freiheit bedeutet »neither to rule nor to be ruled«6. Sie ist Un-

abhängigkeit von Konstellationen, in denen Zwang bestimmend ist bzw. von

Verhältnissen, in denen der Mensch Zwängen unterworfen ist. Selbst Herr-

schende sind nicht frei, weil sie die Aufgabe des Herrschens bestimmt.

»Subjectivity«7 verbindet Arendtmit demBereich des Unfreien, den sie im

Privaten ansiedelt.8 In diesem ist man nicht nur den biologischen Bedürfnis-

sen oder, als Sklave, den Befehlen des Hausherrn unterworfen, sondern auch

der Unsichtbarkeit. D.h. allem, was sich in einem regt bzw. einem zustößt,

aber für andere wegen der Dunkelheit des Privaten9 nicht wahrnehmbar ist.

Diese Unsichtbarkeit bewirkt eine Gefangenschaft »in the subjectivity of their

own singular experience«10. In dieser Hinsicht ist Schmerz die »most radical

subjectivity«11. Er schneidet den Erleidenden von der Welt gänzlich ab und

unterwirft ihn seiner körperlichen Not, so dass »[…] I am no longer ›recog-

nizable‹ to the outer world of life.«12

Unterwerfung bedeutet daher nicht nur Adressat von Befehlen und Nö-

ten zu sein, sondern auch eine essenzielle Unsichtbarkeit für die Außenwelt.

Was nicht sichtbar oder gehört ist, ist kein Teil des Miteinanders und kann

daher auch nicht verändert werden. Subjektivität bedeutet somit Unterwor-

fenheit unter das Gegebene, die Dominanz des So-ist-Zustands. Im Modus

der Subjektivität bleibt die Welt dem Menschen verschlossen.

In einer Fußnote13 zitiert Arendt eine Geschichte, die Plutarch in den Par-

allelbiographien über Demosthenes erzählt. Zu Demosthenes kommt einMann

und will ihn als seinen Anwalt engagieren, da er von jemandem angegriffen

und geschlagen wurde und durch ihn schwere Gewalt erlitt. Demosthenes

zweifelt die Wahrheit der Geschichte an: » ›But certainly,‹ said Demosthenes,

›you got none of the hurts which you describe.‹«14, zitiert Arendt Plutarch.

Woraufhin Demosthenesʼ Gegenüber seine Stimme erhebt und verzweifelt

aufschreit: »›I, Demosthenes, no hurts?‹ ›Now, indeed,‹ said Demosthenes,

›I hear the voice of one who is wronged and hurt.‹« – und Plutarch ergänzt

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 101

die Geschichte mit dem abschließenden Gedanken: »So important in winning

credence did he consider the tone and action of the speaker.«

Dass Arendt diese Geschichte zitiert, illustriert einerseits die Verbindung,

die sie zwischen Sprechen und Handeln immer wieder herstellt. Sprechen

und Handeln beweisen die Integrität des Menschen, wenn sie sich gegen-

seitig validieren und miteinander im Einklang sind. Was diese Geschichte

aber auch veranschaulicht, ist die Unentbehrlichkeit der Artikulation als Sich-

vernehmbar-Machen.Ohne die persönliche Erfahrung überzeugendmitteilen

zu können, bleibt diese unsichtbar und ohne Realität – als hätte sie nie statt-

gefunden. In Plutarchs Erzählung ereignet sich eine Vernehmbarkeit erst,

als die Betroffenheit, die Erschütterung und das Leid artikuliert werden. Die

Subjektivität der Erfahrung kann sich erst durch den Aufschrei Gehör ver-

schaffen.15 Indem das Erfahrene und die emotionale Betroffenheit durch die

Artikulation miteinander in Einklang kommen, bricht das Opfer aus der Un-

sichtbarkeit seiner Unterworfenheit, d.h. seiner Subjektivität aus. Die Ge-

schlossenheit der privaten Erfahrung wird zur innerweltlichen Realität, zu

einer Wirklichkeit, auf die sich im zitierten Fall nun auch Demosthenes be-

ziehen kann.

In der Unterworfenheit kommt demMenschen nicht nur die Welt abhan-

den, sondern auch seine eigene Existenz, die es laut Arendt erst dann gibt,

wenn die anderen es bestätigen, wenn man als Ebenbürtiger wahrgenom-

men wird. Aus der Geschlossenheit im Privaten kann der Mensch nur durch

die Anerkennung durch andere heraustreten. »The presence of others who see

what we see and hear what we hear assures us of the reality of the world and

ourselves.«16 Aus der Unterworfenheit führt kein souveräner, selbstbestimm-

ter Weg heraus. Nur die Annahme der Angewiesenheit auf Andere und ein

bejahter Eintritt in die Interdependenz weisen den Weg aus der Subjektivität

und in die Welt.

3.1.2 »What« versus »Who«

Diese Angewiesenheit auf Andere ist bei Arendt nicht als lästige Beschrän-

kung oder als zu überwindende Hürde konzipiert, sondern als Existenz- und

Freiheitsermöglichung. »Who somebody is«17 im Unterschied zu »what he

is«18 kann ausschließlich von einem Außen, von anderen wahrgenommen

werden.19 Das »what« eines Menschen ist in Arendts Vokabular das Offen-

sichtliche und Beschreibbare an ihm. Seine physische Erscheinung, seine

Stimme, seine Fähigkeiten und Makel, die Summe seiner Eigenschaften.20

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Berührbarkeit als conditio humana

Dieses »what« ist im Privaten erfassbar, wo der Mensch von denen umgeben

ist, die ihn – und seine Gästen, Reaktionen und Gewohnheiten – kennen.

»What« ist die »sheer passive givenness«21 des Individuums. Um aus dieser

Gegebenheit in die Freiheit herauszutreten, braucht es das öffentliche Mit-

einander, denn erst in diesem kann der Mensch von seinem ebenbürtigen

Gegenüber als »who« wahrgenommen werden.

Wer jemand ist, ist zwar undefinierbar und erst nach seinem Tod erzähl-

bar, doch ist es durch seine öffentlichen Taten und Worten wahrnehmbar.

»This disclosure of ›who‹ in contradiction of ›what‹ somebody is […] is im-

plicit in everything somebody says and does.«22 Sobald man versucht, das

»who« des anderen darzustellen, fällt man zurück in die Beschreibung seines

»what«. Obwohl man darüber sprechen möchte »what kind of ›who‹ he is«23,

entzieht sich diese Ebene der Beschreibung. InWorte kannman nur das Han-

deln fassen, das dieses »who« erhellt, durch das dieses »who« durchstrahlt.

Das »who« ist keine Essenz, kein Kern des Menschen. Einen solchen be-

sitzt er laut Arendt gar nicht. In ihrer Dissertation argumentiert Arendt, dass

diese fehlende Essenz es dem Menschen unmöglich macht, sich selbst zu ge-

nügen. Weil er sie nicht hat, ist er auf das Außen angewiesen. Cupidas und

caritas sind Versuche, diesen Mangel durch das Einverleiben des bonum zu

beheben. Das »who«, das Arendt in The Human Condition entwirft, ist daher

also keine Essenz oder der wahre Kern der Persönlichkeit, sondern das We-

sentliche, für den politischen Bereich Relevante am Menschen. Es meint sei-

ne Gesamtheit, die durch seine Anwesenheit im Miteinander und durch sein

Sprechen undHandeln, für alle sichtbar wird. Sprechen undHandeln sind ein

unbeabsichtigtes Entblößen des »who«, das nur dann stattfinden kann, wenn

andere zuschauen und zuhören und dadurch die Realität bzw. die Existenz

des Handelnden bestätigen.

Arendt vergleicht dieses »who«mit dem persönlichen daimonder griechis-

chen Mythologie, »which accompanes each man throughout his life, always

looking over his shoulder from behind and thus visible only to those he en-

counters.«24 Das »who« bleibt für das Ich verborgen, nur die anderen können

es wahrnehmen. Die Öffentlichkeit, in der Menschen weder gegeneinander

noch füreinander, sondern frei miteinander sind,25 ist der Bereich, in dem

sich das »who« herauskristallisiert und erscheint. Öffentlich zu erscheinen

bedeutet für das Subjekt, von anderen in einerWeise wahrgenommen zuwer-

den, die es selbst nicht kontrollieren oder bestimmen kann. Sein »who« zeigt

sich in seinen Taten und Wörtern stets, aber beiläufig.26 Das Handeln in-

tendiert nämlich nicht, das »who« zu offenbaren, sondern tut dies nebenbei,

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 103

während sein eigentliches Ziel der öffnende Neubeginn und das Miteinander

sind. Der Mensch ist auf die Enthüllung seines »who« und den damit ein-

hergehenden Existenz- und Realitätsgewinn angewiesen, damit er Freiheit

erlangen und auf die Gestaltung der Welt einwirken kann. Ohne dieses un-

berechenbare Sein im Öffentlichen würde er sein »what«, seine biologische

Existenz nur passiv erleiden.27

Öffentlicher Auftritt, Handeln und Sprechen in der Anwesenheit von an-

derenwerden bei Arendt als prinzipielle Befreiungsakte verstanden – als Frei-

sein von der Notwendigkeit und als Freisein zur Gestaltung dieser Welt.28

Doch zeigt sich schon am Anfang des Sich-Enthüllens, dass diese Freiheit we-

der souverän noch selbstbestimmt ist. Der Handelnde kontrolliert nicht, wie

er wahrgenommen wird. Er kennt nur sein »what«, aber nicht sein »who«.

Während er handelt und sich dadurch auf die gemeinsameWelt bezieht, wird

sein »who« als Nebenprodukt auch vernehmbar.29 Genauso wie er, werden

auch alle anderen im öffentlichen Miteinander sichtbar. Aus diesen, wie bei-

läufigen, unbeabsichtigten Enthüllungen bildet sich – ähnlich zur Etablie-

rung der materiellen Welt – »the ›web‹ of human relationships«30, »das Be-

zugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«31. Im Netz dieses Bezugsgewe-

bes befindet sich der Handelnde, wenn er einen Anfang setzt.

3.1.3 Der Handelnde als Erleidende

Beginnen bedeutet die demMenschen intrinsische Natalität zu aktualisieren,

etwas in die Welt zu setzen, was es früher nicht gab, d.h. das Neue zu mani-

festieren. Arendt führt aus, dass es in der altgriechischen und der lateinischen

Sprache zwei Wörter für das Handeln gab.32 Im Altgriechischen archein (be-

ginnen, führen, herrschen) und prattein (vollenden, erreichen, beenden) und

im Lateinischen agere (in Bewegung setzen, führen) und gerere (austragen).33

Von diesem etymologischen Hintergrund leitet Arendt ab, dass Handeln als

aus zwei Momenten bestehend verstanden wurde: erstens als beginnender

Akt des Einzelnen und zweitens als Durchführung durch mehrere. In der po-

litischen Begriffsgeschichte etablierte sich laut Arendt eine Aufgabenteilung

und damit einhergehend auch das Auseinanderdriften der ursprünglichen

Bedeutungen. Archein und agere wurden die Signifikate für die herrschende,

führende Tätigkeit, während prattein und gerere nur noch dasMachen und Tun

als allgemeines Tätigsein bezeichneten.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Berührbarkeit als conditio humana

»Thus the role the beginner and leader […] changes into that of a ruler; the

original interdependence of action, the dependence of the beginner and

leader upon others for help and the dependence of his followers upon him

for an occasion to act themselves, split into two altogether different func-

tions the function of giving commands, which became the prerogative of the

ruler, and the function of executing them, which became the duty of his sub-

jects.«34

Durch die Bedeutungsverschiebung wurde der Beginnende zum sou-

veränen Herrscher,35 der Befehle gibt, während die gleichberechtigten

Mit-Ausführenden zu seinen Untertanen wurden. Sie haben, anstatt die be-

ginnende Tat im Modus der Interdependenz mitzutragen und zu entfalten,

nunmehr nur noch Befehlen zu gehorchen. Die Bedeutungsveränderung

verdeckt die bestehende Angewiesenheit aufeinander bzw. die existenti-

elle Verbindung zwischen dem Beginnendem und dem Mithandelnden.

So werden beide Seiten isoliert. Die gemeinsame Welt, auf die sie sich

im Miteinander beziehen, wird in unterschiedlichen Interessenbereichen

geteilt.

Macht gibt es laut Arendt nur im gemeinsamen Handeln, nicht aber als

individuellen Besitz des Beginnenden. Er ist weder Heros nochmit göttlichen

Fähigkeiten ausgestatteter König. Der Mut36 des Beginnenden zeigt sich dar-

in, dass er das Risiko eingeht,37 Initiative zu ergreifen. Die Tat allein durch-

zuführen ist jedoch nicht möglich. Er handelt in ein Bezugsgewebe hinein,

das diverse Kräfte und Bewegungen gleichzeitig bestimmen und das deshalb

widerständig und unberechenbar ist. Derjenige, der beginnt, kann nie vor-

hersagen, was seine Initiative bewirken, wie sie fortgeführt und welche Aus-

wirkungen sie auf andere haben wird. Er ist »never merely a ›doer‹ but always

and the same time a sufferer. To do and to suffer are like opposite sides of the

same coin and the story that an act starts is composed of its consequent deeds

and sufferings.«38

Der Handelnde weiß weder wer sein »who« ist noch wie er von anderen

wahrgenommen wird, auf deren Blicke er sogar in zweifacher Hinsicht an-

gewiesen ist. Erstens, damit seine Initiative nicht im Sand verläuft, sondern

durch das kollektive Mittragen innerweltlich wird. Zweitens, weil er ohne die

anderen, die sich auch auf die gemeinsameWirklichkeit beziehen, nicht han-

deln könnte. Jenseits des öffentlichen Miteinanders ist Handeln nicht mög-

lich, alleine löst man keine Revolution aus. Alles, was jemand außerhalb des

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 105

Öffentlichen tut, bleibt im Privaten verschlossen und bewirkt in der gemein-

samen Welt keine Bewegung.

Solange Freiheit das menschliche Miteinander bestimmt, ist niemand

Herr über Folgewirkungen und Konsequenzen. Diese Feststellung soll den

Handelnden nicht von der Verantwortung freisprechen, sondern vor Hy-

bris beschützen. »The actor never remains master of his acts.«39 Gegen die

Konsequenzen seiner beginnenden Tat ist auch er nicht gefeit.

3.1.4 Autorschaft und Geschichte

Vor dem Handelnden sind nicht nur die Konsequenzen seines beginnenden

Aktes verborgen, sondern auch die Geschichte, die man über sein Handeln

erzählen wird. Er ist ins Handeln und in die Interdependenz verwickelt. Ge-

nauso wenig, wie er sein eigenes »who« zu begreifen in der Lage ist, kann er

die Zusammenhänge, die Chronologie, den Kontext und den Fluchtpunkt der

Ereignisse überblicken. Er ist als Akteur durch seinen Standpunkt bedingt.

Um das Geschehene festzuhalten und für die Zukunft aufzubewahren,

benötigt der Handelnde den Geschichtenerzähler, den Historiker oder den

Poeten, der die Ereignisse im Nachhinein in einer Narration anordnet und

als geschlossene Geschichte erzählt. Der Handelnde wird nicht zum Autor

seiner Geschichte. Er ist Akteur während der Ereignisse, der Erleidende ihrer

Folgen und der Protagonist der Geschichte.

Die Aufgabe des Geschichtenerzählers ist es einerseits, die Ereignisse ge-

ordnet nachzuerzählen. Andererseits ist er derjenige, der das »who« des Han-

delnden nach dessen Tod vollständig begreifen und in der Erzählung darstel-

len kann. »[…] the essence of who somebody is – can come into being only

when life departs, leaving behind nothing but a story.«40 Der Geschichtss-

chreiber erzählt die Gesamtheit eines Lebens in Form der Biografie und en-

thüllt dadurch das »who«. »Who somebody […] was we can know only by

knowing the story of which he is himself the hero – his biography, in other

words«41. Erst in der nachträglichen Narration wird der Handelnde zum Hel-

den, zur Hauptfigur einer Ereigniskette.

Der Handelnde ist in Arendts Beschreibung bedingt. Nicht einmal seine

eigene Geschichte ist er in der Lage zu erfassen oder ihren Sinn zu verste-

hen. Er bestimmt weder die Abläufe noch kann er die Folgen kontrollieren.

Er weiß nicht, wer er in den Augen der anderen ist. Auch das Spezifische und

Einmalige seiner Existenz entziehen sich seiner Wahrnehmung.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Berührbarkeit als conditio humana

Trotz seiner Bedingtheit und seiner Ambivalenz ist der Handelnde laut

Arendt der politische Akteur schlechthin, weil er Natalität und Freiheit im

Miteinander aktualisiert. Seine Wirkung kann er ausschließlich in einer ex-

ternen Bedingtheit, durch die Annahme der Interdependenz und durch die

Aufgabe der Souveränitätsidee entfalten.

Subjekt zu sein bedeutet laut Arendt Unterworfenheit unter die unverän-

derliche und repetitive Macht des Gegebenen. Der Unterworfene ist derjeni-

ge, der weder gesehen noch gehört wird. Im Kontrast zu diesem »what« wird

zwar das »who« vernommen, bestimmt aber nicht selbst, auf welcher Weise.

Er ist darauf angewiesen, dass seine Initiative von anderen mitgetragen und

zum gemeinsamen Anliegen wird. Nur in einer anerkannten Interdependenz

kann sich das politische Potenzial der Natalität entfalten.

Dieses Potenzial ist gefährlich, weil es destabilisierend, unterbrechend

und öffnend wirkt. Da es sich nur im Miteinander verwirklichen kann, ist

es gemeinschaftsstärkend. Der Mensch als Träger dieser Potenz wurde zur

Zielscheibe des NS-Staates. Der faschistische Terror und die unerschütterli-

che politische Macht konnten erst durch die Zerstörung des Individuums, als

Träger des Neuen, erreicht werden. Gelingt es der Macht, das menschliche

Miteinander so umzustrukturieren, dass das Individuum den unsichtbaren

Bereich des Repetitiven weder physisch noch mental verlassen kann, besteht

für die Herrschaft keine destabilisierende Gefahr mehr. Um den Einzelnen in

die ewige Wiederholung zu verbannen, muss aber seine Berührbarkeit ver-

nichtet werden. Ohne Berührbarkeit gibt es keinen Ausweg aus der Repetiti-

on.

3.2 Zerstörung

Interdependenz und die Abhängigkeit von einem konstitutiven Außen sind

die Parameter, die das »who« bestimmen. InTheHuman Conditionwird jedoch

nicht eindeutig benannt, wie der Übergang aus dem »what«-Status in den

»who«-Status erfolgt und wodurch er motiviert ist. Auch bleibt das »what«

seltsam unscharf. Es gehört in den privaten Bereich, wo es mit den Gegeben-

heiten seiner Existenz konfrontiert ist, die es zu erleiden gezwungen ist –

mehr erfahren wir über diese Schicht des Individuums nicht. Daher schla-

ge ich vor, The Human Condition zusammen mit The Origins of Totalitarianism

zu lesen, genauer gesagt mit den Stellen, an denen Arendt die Zerstörung

des Menschen beschreibt. Ich argumentiere dafür, diese Passagen als eine ex

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 107

negativo Bestimmung des »what« zu verstehen. Die Individualität, die mora-

lische Entscheidungsfähigkeit und die staatsbürgerlichen Rechte – alles Fa-

cetten menschlicher Existenz, die durch den Staatsterror vernichtet wurden

– sind es, aus denen sich das »what« zusammensetzt, bevor es in den poli-

tischen Raum eintritt. Seine Einzigartigkeit ausleben zu können, moralische

Orientierung und rechtlichen Schutz zu haben sind nach dieser Lesart die

Voraussetzungen politischer Handlungsfähigkeit – sind sie nicht erfüllt, kann

der Mensch in den politischen Bereich nicht eintreten. Indem der NS-Staat

das »what« zerstörte, eliminierte er auch die Mindestvoraussetzungen des

Handelns. Hier greifen weder Natalität noch das wunderähnliche Handeln

mehr. Die Destruktion des Individuums ist mit einer politischen Theorie der

Neuanfänge nicht zu heilen.

Ich möchte nahelegen, dass diese Grenze der Theorie-Reichweite auf die

Zerstörungmenschlicher Berührbarkeit zurückzuführen ist, derer Träger das

»what« ist und die ohne einen intakten politischen Bereich der politischen

Willkür ausgesetzt ist. Verliert der Mensch durch systematische Verunmögli-

chung seine Fähigkeit, berührt zu werden, kann er in keine Interaktion mehr

mit derWelt treten. Sie verschließt sich vor ihm, wird unveränderbar und der

Repetition preisgegeben. Mit Arendts Analyse der Zerstörung des Individu-

ums ist es somit möglich, eine Politik der als conditio humana verstandenen

Berührbarkeit zu entwickeln.

InTheHumanCondition stellt Arendt ihr Konzept des Politischen am detail-

liertesten vor. Das Politische wird nicht nur als höchste Verwirklichungsstufe

der menschlichen Freiheit thematisiert. Die ihm intrinsischen Gefahren, das

Scheitern und seine Aporien werden auch vorgestellt. Arendt schildert ein-

drücklich, wie sich Menschen in dieser Form der Interaktion entfalten kön-

nen, zu einem »who« werden, die Potenziale ihrer naturgegebenen Einmalig-

keit und Einzigartigkeit ausleben können.

Wird dieser politische Raum systematisch zerstört, wird auch derMensch

stufenweise ruiniert.DasModell dieser Eliminierung liefert für Arendt der to-

talitäre Staat. Im Vernichtungsprozess des Menschen benennt sie drei Etap-

pen.Erstens die Zerstörung der juristischen Person, zweitens die Vernichtung

der moralischen Person und drittens die Liquidierung der Individualität. Die

Zerstörung zielt auf die Eindämmung der für die totalitäre Politik gefährli-

chen Potenziale des Menschen. Mit jeder Etappe seiner Eliminierung werden

sein Welt- und Mitmenschenbezug immer weiter eingeschränkt, bis er gar

keine Verbindungsversuche mehr wagt und seine Isolation hinnimmt. Sei-

ne welteröffnenden, Beziehung aufbauenden Fähigkeiten werden vernichtet,

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Berührbarkeit als conditio humana

schließlich auch seine prinzipielle Berührbarkeit. Was zurückbleibt, ist nur

ein »Reaktionsbündel«42.

»[…] each and every person can be reduced to a never changing identity of

reactions, so that each of these bundles of reaction can be exchanged at ran-

dom for any other, transforming the human personality into a mere thing,

into something that even animals are not; for Pavlov’s dog […] was a per-

verted animal.«43

In Arendts Beschreibung totalitärer Vernichtungwirdwie durch eineNegativ-

folie deutlich,welche Bedingungen derÜbergang vom »what« zum »who« hat.

Mit der Zerstörung des Subjekts wird auch die Möglichkeit zum öffentlichen

Erscheinen eliminiert. Dass diese Erscheinung nicht nur auf Mut, sondern

auf komplexen strukturellen Voraussetzungen beruht, legt Arendts Analyse

nah. Um sich am öffentlichen Miteinander beteiligen zu können, muss sich

der Mensch nicht nur um den Erhalt seines biologischen Lebens erfolgreich

gekümmert haben, sondern auch auf mehreren Ebenen dazu befähigt sein,

erscheinen zu können. Durch die Zerstörung der Befähigung zeigt Arendt die

Komplexität dieser Voraussetzungen. Bevor derMensch öffentlich erscheinen

kann, muss er ›er sich selbst sein dürfen‹, ein freundschaftliches Selbstver-

hältnis pflegen können und schließlich durch die staatsbürgerlichen Rechte

die schützende Maske der juristischen Person44 tragen. Wenn diese Bedin-

gungen eliminiert werden, wird der berührbare Mensch in ein Reaktions-

bündel verwandelt, das keine Möglichkeit mehr hat, sich im Öffentlichen zu

exponieren und die Welt durch sein Handeln mitzugestalten.

3.2.1 Die Zerstörung der juristischen Person

»[…] killing of the juridical person in [man], is a prerequisite for dominating

him entirely.«45 Die juristische Person zu zerstören, bedeutet, dem Individu-

um staatsbürgerliche Rechte abzusprechen. Im totalitären NS-Staat erfolgte

das laut Arendt auf zwei Weisen. Erstens wurde bestimmten Gruppen die

Staatsbürgerschaft aberkannt. Sie wurden somit zu Menschen, für die kein

Staat mehr verantwortlich oder zuständig war. Sie erhielten weder staatli-

chen Schutz noch rechtliche Vertretung und befanden sich wortwörtlich jen-

seits der Gesetze. Zweitens wurde die Rechtlosigkeit durch die Einrichtung

von Konzentrationslagern erzeugt. Diese funktionierten offiziell als Strafein-

richtungen, die Zahl der tatsächlich kriminellen Häftlinge war aber unbe-

deutend. Durch die Abschaffung der Rechte bestimmter Gruppen erzeugte

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 109

der NS-Staat einen Zustand, in dem der Einzelne – unabhängig von seinen

Taten – in Strafeinrichtungen verbannt werden konnte. Diese hatten nicht

die Funktion der rechtmäßigen Bestrafung, denn es gab gar keine Straftat

seitens der Verfolgten. Konzentrationslager demonstrierten die letzte Konse-

quenz der Rechtlosigkeit: Die willkürliche Verfügungsmacht des Staates über

das Schicksal derjenigen, die sich auf seinem Territorium befanden.

Die Vernichtung der juristischen Person bedeutet die Abschaffung der

Gleichheit unter den Menschen. Laut Arendt ist Gleichheit im Miteinander

nicht naturgegeben, sondern eine politische Errungenschaft. »We are not

born equal; we become equal members of a group on the strength of our

decision to guarentee ourselves mutually equal rights. […] we can produce

equality through organization.«46 Gleichheit, als Produkt solcher menschli-

chen Organisationen, die das Zusammenleben koordinieren und gestalten,

etabliert sich vor dem Hintergrund der anthropologischen Verschiedenheit

qua Geburt. Naturgegeben ist nach Arendt die Differenz zwischen den Men-

schen, ihr »single, unique, unchangeable«47 Charakter. Der Charakter, diese

unveränderbare Einmaligkeit jedes Menschen, ist für die politische Ordnung

bedrohlich. Denn das Unveränderliche ist auch unkontrollierbar und aus der

Perspektive der politischen Herrschaft potenziell destruktiv.48 Gleichheit, als

politische Errungenschaft, bedeutet daher nicht nur gleiche Rechte, sondern

auch die Eindämmung der Unterschiedlichkeiten durch die Erschaffung

von Gemeinsamkeiten. Damit geht die Reduzierung jener Gefahr einher,

die der unauflösbaren anthropologischen Differenz entspringt. Das, was

im Menschen naturgegeben und unveränderbar ist, ist das Fremde für die

politische Ordnung, das sich in den Staatskörper nicht einschmelzen lässt.

»The ›alien‹ is a frightening symbol of the fact of difference, of individuality

as such«49. Dieses Fremde erzeugt Hass, Misstrauen und Diskriminierung.50

Darauf ist die politische Antwort die Vergabe von gleichen Rechten, welche

die Ungleichheit reduzieren und allen dieselbe Möglichkeit zur Gestaltung

des gemeinsamen Lebens erteilen sollen.

Was aber in totalitären Systemen, zunehmend auch schon im moder-

nen Nationalstaat51, geschieht, ist nicht die die Ausweitung der Zugehörig-

keit durch gleiche Rechte, sondern Homogenisierungstendenzen. Es soll eine

Nation auf der Basis einer naturgegebenen Ähnlichkeit und Verwandtschaft

entstehen. So wird die künstlich erzeugte juristische Gleichheit überflüssig

und die Etablierung der totalen Dominanz einfacher. Die Homogenisierung

erfolgt, indem die juristische Person derjenigen zerstört wird, die aufgrund

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Berührbarkeit als conditio humana

ihrer natürlichen Andersheit dem zukünftigen Staat nicht zugehörig sein sol-

len.

Durch die Vernichtung ihrer Rechte bleiben dieseMenschen nicht nur oh-

ne Staatsbürgerschaft zurück, sondern auch ohne öffentlich wahrnehmbare

Erscheinung und ohne signifikante Relevanz für das politische Miteinander.

Sie können auf die Gestaltung des Miteinanders keinen Einfluss nehmen.52

Damit geht aber auch die individuelle Möglichkeit einer entfalteten Existenz

verloren, d.h. die Möglichkeit, zum »who« zu werden. Derjenige, der seine ju-

ristische Person verliert, ist unsichtbar. Er ist nur noch der Gattung Mensch

zugehörig, ebenso wie Tiere oder Pflanzen einer Art angehören.

»[…] the loss of human rights [means that] a person becomes a human be-

ing in general […] and different in general, representing nothing but his own

absolutely unique individuality which, deprived of expressionwithin and ac-

tion upon a common world, loses all significance.«53

3.2.1.1 Flucht in die Persönlichkeit

Die Zerstörung der juristischen Person im Totalitarismus ist die Vollendung

eines Prozesses, den Arendt der modernen Politik insgesamt zuschreibt. In

Arendts Modell der griechischen Polis ist der Bereich des Politischen durch

Freiheit gekennzeichnet. In dieser Hinsicht stehen sich das Politische und

das Private gegenüber. Im Privaten verhält sich der Mensch wie seine Artge-

nossen. Er hat dieselben Sorgen, Bedürfnisse und Nöte wie auch andere. Im

Politischen dagegen erlebt er Freiheit. Er gestaltet zusammen mit juristisch

Ebenbürtigen die Welt. Jeder darf sich positionieren, artikulieren und somit

auf das Zusammenleben Einfluss nehmen.

In der Etablierung der modernen Politik – bei Arendt heißt das im Grun-

de genommen alles, was auf Sokratesʼ Hinrichtung folgte – sieht Arendt den

sukzessiven Austausch der Zuständigkeiten vom privaten und vom politi-

schen Bereich. Die Staatspolitik verdrängt das Politische und wird zu einem

Bereich, in dem die Bürger, statt Freiheit, in Form von Zwang und Unter-

werfung ihr Ausgeliefertsein erleben. Das Höchstmaß erreicht diese Tendenz

in der Bürokratisierung als Regierung des Niemands54 ohne die Möglichkeit

der Einflussnahme. Der moderne Mensch steht im Öffentlichen einer Politik

gegenüber, die genauso zwingend, repetitiv und unveränderbar funktioniert

wie das biologische Leben. Je weniger Einfluss die juristische Person auf die

öffentlichen Angelegenheiten nehmen kann bzw. je mehr sie als Staatsbürger

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 111

zum »cog in the power-accumulatingmachine«55 degradiert wird, destomehr

verliert sie ihr Interesse am Öffentlichen und sucht die Freiheit im Privaten.

Dort kann sie aber die Freiheit laut Arendt unmöglich finden, denn diese

gibt es nur in der Öffentlichkeit. Das Private, als Rückzugsort und Sicherheit,

wird aber als Antwort auf die Verdrängung der politischen Freiheit immer

weiter aufgewertet.Damit einhergehendwerden auch diejenigen Eigenschaf-

ten des Menschen bedeutsamer, die nur im Privaten erscheinen können und

nur dort von Bedeutung sind. »Deprived of political rights, the individual, to

whompublic and official lifemanifests itself in the guise of necessity, acquires

a new and increased interest in his private life and his personal fate.«56

Für dieses gewachsene Interesse am Ich kritisiert Arendt Rousseau schon

in ihrem Buch über Rahel Varnhagen. Dabei richtet sich ihre Kritik nicht

nur auf die Selbstreferenzialität der Gefühle und auf ihre repetitive, weltver-

schließende Wirkung, sondern auch auf die Gefahr, die dann entsteht, wenn

diese Selbstbezogenheit die politische Öffentlichkeit ersetzt. Als Antwort auf

die zunehmende Ungestaltbarkeit und Unfreiheit der Staatspolitik setzte sich

laut Arendt in der Gesellschaft des späten 18. und des frühen 19. Jahrhunderts

die Salonkultur durch. Die Berliner Salons sind für Arendt Beispiele öffentli-

cher Räume, in denen nur noch das Persönliche besprochen wurde. Die Ex-

travaganz der Persönlichkeit wurde zum ausschließlichen Distinktionsmerk-

mal. »[…] nothing really mattered but the personality and the uniqueness of

character, talent, and expression«57, genau das, was im Gegensatz zum »who«

eines Menschen das »what« seiner Eigenschaften und Errungenschaften be-

deutet.

Als gesellschaftshistorischenHintergrund dieser Tendenz benennt Arendt

den aussichtslosen Kampf zwischen Aristokratie und der bürgerlichen, wohl-

habenden Klasse, die sich gesellschaftliche Anerkennung ohne angeborenen

Adelstitel nur schwer erkämpfen konnte. Je mehr nämlich die Adligen den

wachsenden politischen Einfluss der reichen Bürger fürchteten,58 desto mehr

beharrten sie auf einer hierarchischenUnterscheidung zwischen sich und den

Aufstrebenden. Der soziale Status qua Herkunft (Adelstitel) sollte höher be-

wertet bleiben als der Stand qua Errungenschaften (Geld und Bildung). In

diesem Ringen um gesellschaftliche Anerkennung etablierte sich der Begriff

der »innate Personality«59 als Begründung von Exzellenz und sozialer Vor-

nehmheit.

Die angeborene Persönlichkeit wurde deshalb so wichtig, weil die bür-

gerliche Klasse dadurch beweisen wollte, dass das Noble an ihr ebenso wie

ein Adelstitel angeboren war. Zwar wurde der soziale Stand des neuen Bür-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Berührbarkeit als conditio humana

gertums in Wirklichkeit durch herausfordernde (Bildungs-)Arbeit errungen,

doch sollte die Anstrengung verschleiert bleiben. Das Bewundernswerte und

Einzigartige des Charakters sollte ebenso naturgegeben wirken, wie die aris-

tokratische Herkunft.

»All attempts of the bourgeoisie to attain social status failed to convince aris-

tocratic arrogance because they reckoned with individuals and lacked the

most important element of caste conceit, the pride in privilege without in-

dividual effort and merit, simply by virtue of birth. The ›innate personality‹

could never deny that its development demanded education and special ef-

fort of the individual.«60

Obwohl angeborener sozialer Status mit dem Konzept der angeborenen Per-

sönlichkeit weder einzuholen noch zu besiegen war, trug ihre Verbreitung

dazu bei, dass das öffentlich wahrnehmbare »who« im Gegensatz zum prä-

sentierten »what« immer mehr an Bedeutung einbußte. Während sich das

»who« der Kontrolle seines Trägers entzieht, ist das »what« bewusst gestalt-

bar. Das »what« validiert den Schein und macht den Weg durch konstruierte

Persönlichkeiten für Täuschung frei.

Menschen, die sich mit dem Polieren ihrer (angeblich) angeborenen Per-

sönlichkeit beschäftigen, die die Öffentlichkeit für die Anerkennung ihrer Per-

sönlichkeit missbrauchen, werden sich mit hoher Wahrscheinlichkeit nicht

wehren, wenn ihr juristischer Status eingeschränkt wird. In Freiheit zu han-

deln und die Welt gemeinsam zu gestalten ist für den Persönlichkeitskult von

geringer Relevanz. Die Gefahr, welche die Obsession mit der eigenen Person

birgt, ist enorm. Unbemerkt wird der Einzelne zum Subjekt totaler Domi-

nanz.

Der Verlust der juristischen Person führt nur im totalitären Staat bis in

die Konzentrationslager. Jedoch heißt die sukzessive Abschaffung der juris-

tischen Person immer, dass der Mensch die Gestaltung der Welt, in der er

lebt, immer weniger beeinflussen kann. Durch die Destruktion der juristi-

schen Person werden nämlich die rechtlichen Bedingungen des öffentlichen

Erscheinens und Handelns eingeschränkt bzw. eliminiert. Rechte zu haben

ist nicht arbiträr. Laut Arendt ist keine politische Wirkung von entrechteten

Menschen möglich.61

Die Zerstörung der juristischen Person bedeutet, dass man nicht mehr

öffentlich erscheinen und nicht mehr handeln kann. Die Bedingungen des

Handelns werden eliminiert. Die Entfaltung und öffentliche Vernehmbarkeit

des »who« wird abgelöst vom »what« eines Menschen. Dieses kann keinen

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 113

Einfluss auf die Gestaltung der Welt nehmen, weil es sich nicht um die Er-

haltung der gemeinsamen Welt bemüht, sondern um den eigenen sozialen

Status. Politisch ist das »what« irrelevant. Je bedeutsamer es aber in der Öf-

fentlichkeit wird, was man ist, desto größer wird die Gefahr, dass man sich

selbst in die politische Machtlosigkeit begibt und freiwillig auf die eigene ju-

ristische Person verzichtet.

3.2.2 Die Zerstörung der moralischen Person

Auf die vollständige Vernichtung der juristischen Person folgt im totalitären

Staat die Zerstörung der moralischen Person. Diese sieht Arendt im Phäno-

men versinnbildlicht, dass Opfern des Staatsterrors das erste Mal systema-

tisch verunmöglicht wurde, zum Märtyrer zu werden.62 Ein Märtyrer ist je-

mand, der für seine Überzeugungen auch den Tod in Kauf nimmt. Im Tod des

Märtyrers drückt sich daher seinmoralischer Standpunkt in derWelt aus,was

er für richtig bzw. für falsch hielt, woran er glaubte, wasmit seinemGewissen

vereinbar war. Ist Märtyrertum, d.h. die extreme Konsequenz einer Gewis-

sensentscheidung nicht mehr möglich, sind mildere Formen der moralischen

Stellungnahme auch irrelevant. Die moralische Person wird durch Überflüs-

sigmachung, durch die Unbedeutsamkeit von Gewissensüberlegungen und

-entscheidungen, vernichtet. Weil es im Totalitarismus keinen öffentlichen

Raum mehr gibt, wo die Hinrichtung des Opfers als Märtyrertum wahrge-

nommen werden könnte, bleiben seine Überzeugungen unsichtbar und insi-

gnifikant.

Als Teil dieses Phänomens betrachtet Arendt erstens, dass der Tod der

Opfer unbemerkt bleibt. Darüber hinaus wird das Trauern um diesen Tod

bzw. das Sich-Erinnern an den getöteten Menschen im totalitären System

als Straftat eingestuft und so verhindert. Man weiß nicht, ob der Gefangene

noch lebt oder schon verstarb, man weiß nicht, wann sein Tod eintraf, man

hat keine Leiche, die man begraben, von der man Abschied nehmen könnte.

»The concentration camps […] robbed death of its meaning […] In a sense they

took away the individual’s own death […] His death merely set a seal on the

fact that he had never really existed.«63 Der Tod verliert jegliche Aussagekraft.

Nicht nur, weil man sich seiner gar nicht sicher sein kann, sondern auch, weil

die Ermordung willkürlich erfolgt. Das Opfer kann sich im Gegensatz zum

Märtyrer zu seinem eigenen Tod nicht verhalten.

Zweitens bedeutet laut Arendt die Zerstörung der moralischen Person,

dass es für den Einzelnen unmöglich ist, moralisch richtige Entscheidungen

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Berührbarkeit als conditio humana

zu treffen. Das Gewissen verliert seine Bedeutung. Wie das im Einzelfall ge-

schah, illustriert Arendt mit drei Begebenheiten.64 In der Sowjetunion sah

sich eine Ehefrau gezwungen, sich von ihrem Ehemann scheiden zu lassen,

als dieser vom Staat verhaftet wurde. Sollte er aus der Gefangenschaft wider

Erwarten zurückkehren, würde sie ihn wie einen Fremden behandeln, um die

gemeinsamen Kinder davor zu beschützen, dass sie wegen ihres Vaters selbst

zum Opfer werden. Als zweites Beispiel nennt Arendt einen Fall in Griechen-

land während der NS-Besetzung. Hier hatten NS-Soldaten eine Mutter dazu

aufgefordert, selbst zu entscheiden,welches ihrer drei Kinder vor ihren Augen

erschossen werden sollte. Das dritte Exempel ist eine Szene, in der jemand

die Entscheidung treffen musste, ob er seine Freunde verrät und dadurch zu

deren Tod beiträgt oder ob er, als Konsequenz seiner Nicht-Kooperation mit

der Macht, seine Frau und Kinder gefährdet.

Was Arendt mit diesen Beispielen verdeutlicht, ist die Unmöglichkeit mo-

ralisch richtiger Entscheidung. »Totalitarian terror achieved its most terrible

triumph when it succeeded in […] making the decisions of conscience ab-

solutely questionable and equivocal.«65 In einem System, in dem es für kei-

nen mehr möglich ist, Gewissensentscheidungen zu treffen, werden alle zu

Komplizen. So wird die Trennungslinie zwischen Täter und Opfer verwischt.

»Through the creation of conditions under which conscience ceases to be ad-

equate […], the consciously organized complicity of all men in the crimes of

totalitarian regimes is extended to the victims and thus made really total.«66

Die analytische Verbindung zwischen der durch den Staatsterror erzwun-

gene Irrelevanz von Gewissensentscheidungen und der Vernichtung der Per-

son, bildet das Fundament für Arendts spätere Ausführungen über kollekti-

ve und private Verantwortung. In den 1960er und 1970er Jahren entstanden

drei Texte, die explizit die Relevanz des Gewissens unter Terrorherrschaft be-

sprechen. In diesen Essays wird deutlich, dass Arendt die Funktionstüchtig-

keit des Gewissens mit der Fähigkeit des Denkens verbindet. Diese Fähigkeit

zu aktualisieren ist laut Arendt in politischen Extremsituationen die einzige

Möglichkeit des Widerstands. Wird das Gewissen vernichtet und aufgrund

seiner Ohnmacht sinnentleert, wird die politische Kapazität des Menschen

zerstört. Er kann sich zwischen Richtig und Falsch nicht mehr entscheiden

und damit auch nicht mehr entsprechend dieser Entscheidung im Politischen

erscheinen und handeln.Die Frage, die Arendt in den im Folgenden analysier-

ten Essays zu beantworten versucht, ist die: Bedeutet die politisch erzeugte Ir-

relevanz moralischer Stellungnahmen bzw. die erzwungene Komplizenschaft

mit dem Staatsterror auch das endgültige Abstumpfen des Gewissens? Soll-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 115

te das nämlich der Fall sein, gäbe es keinen Antrieb mehr, den Status quo zu

verändern.

Während die Zerstörung der juristischen Person die Bedingung des öf-

fentlichen Auftritts eliminiert, löscht die Destruktion der moralischen Person

die Motivation zum Handeln aus, weil man nicht einmal mit dem aus Ge-

wissensgründen gewählten Tod ein Zeichen setzen kann. Ohne Handeln ist

der öffentliche Raum zur Repetition des immer Gleichen verurteilt. Unter-

brechende, revolutionäre und öffnende Impulse entstehen nicht, wenn das

Gegebene nicht sinnvoll beurteilt und verändert werden kann.

Die Entscheidung zwischen Richtig und Falsch leitet Arendt aus einem

Selbstverhältnis ab. Dieses ist nicht in sich geschlossen (wie die Rousse-

au’schen Gefühle), sondern auf die Welt bezogen. Das Gewissen verbindet

Arendt mit dem Denken, das sie als einen die Welt reflektierenden und die

Pluralität abbildenden inneren Dialog versteht.

3.2.2.1 Moral und Weltbezug

Im Jahr 1968 verfassten Essay Collective Responsibility fragt Arendt, unter wel-

chen Umständen private Gewissensentscheidungen politisch relevant wer-

den. Sie beginntmit einer etymologischen Bedeutungsverschiebung desWor-

tes Moral. Im antiken Kontext, »from the Nicomachean Ethics to Cicero«67, so

Arendt, bezogen sich ethisch-moralische Überlegungen auf das angemesse-

ne Verhalten des Bürgers. Ethik und Moral waren Teil des Politischen und

keine private Angelegenheit. »The question is never whether an individual is

good but whether his conduct is good for the world he lives in. In the cen-

ter of interest is the world and not the self.«68 Im heutigen Verständnis –

welches von der jüdisch-christlichen Tradition geprägt ist und sich um das

moralische Wohlergehen der Seele (religiöser Ausdruck) bzw. des Ichs (säku-

lare Variation)69 sorgt – ist die Frage aber nicht mehr, wie die Welt durch das

eigene Verhalten ein gerechterer und für das menschliche Zusammenleben

angemessener Ort sein könnte, sondern inwiefern ethisch-moralische Über-

legungen in das Konzept des privaten Glücks integriert werden können und

sollen. Durch die Bedeutungsverschiebung stellt Arendt einen prinzipiellen

Interessenunterschied fest. »In the center of moral considerations of human

conduct stands the self; in the center of political considerations of conduct

stands the world.«70

Jedoch benennt sie eine Stelle in den klassischen Texten,wo sich die Inter-

essen der Welt und des Ichs treffen. Arendt zitiert Sokrates’ berühmten Satz:

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Berührbarkeit als conditio humana

»It is better to suffer wrong than to do wrong.«71 Das moralische Selbstinter-

esse gründet sich auf die Annahme, dass der Mensch nicht nur mit anderen,

sondern auch mit sich selbst zusammenleben muss. Das Falsche zu tun be-

deutet nicht nur moralische Verfehlung, die im besten Fall unbemerkt bleibt.

Es impliziert auch die bedrückende Konsequenz, dass man das falsche Ver-

halten selbst sah und mit der Person, die es begangen hat, nämlich mit dem

Ich, weiterhin und unausweichlich zusammenleben muss.

DasWeltinteresse dieses Satzes ist nicht sofort offensichtlich. Laut Arendt

ist die klassische politische Antwort auf Sokrates’ Aussage, dass die Person

des Leidenden (ob das Ich oder ob die anderen) politisch irrelevant sei. Das

Leiden an sich, dieses zu beheben bzw. zu verhindern, sind für ethisch-mo-

ralische Überlegungen im Politischen ausschlaggebend. »›What is important

in the world is that there be no wrong; suffering wrong and doing wrong are

equally bad.‹ Never mind who suffers it, your duty is to prevent it.«72 Es gä-

be aber Schwellensituationen, argumentiert Arendt, in denen das Selbst- und

das Weltinteresse – d.h. nicht mit einem schadhaften Ich zusammenleben zu

müssen und das Leiden in der Welt zu verringern – ein Gemenge bildeten. In

diesen Fällen kann zwar der Einzelne das Leiden anderer nicht verhindern,

aber er kann sich dagegen wehren, anderen selbst Schmerz zu verursachen.

In dieser spezifischen Schwellensituation wird das Nicht-Partizipieren zum

Handeln. Dadurch gewinnt man doppelt. Erstens wird man nicht zum Täter

und zweitens erscheint im öffentlichen Bereich eine Widerstandsform. Diese

begründet sich in der Erkenntnis, es sei für das Ich besser, Ungerechtigkeit

zu erleiden, als sie anderen gegenüber auszuüben. Mit diesem Ansatz richtet

sich der Einzelne auf das Wohlergehen der Welt und der anderen, er wird

durch seine Passivität politisch.

Der totalitäre Staat erzeugt den Zwang zur allgemeinen Partizipation.

Nichts und niemand darf außerhalb der totalitären Ideologie existieren. In-

demman sich für dieNicht-Teilnahme und für denRückzug entscheidet, han-

delt man eminent politisch. In diesem Entzug drückt sich einerseits die mo-

ralische Einsicht aus, dass man als Partizipierende zum Komplizen würde.

Andererseits manifestiert sich darin auch die Erkenntnis der eigenen poli-

tischen Machtlosigkeit. Wurde man in politische Ohnmacht gedrängt, kann

man für die Welt nicht mehr aktiv Sorge tragen. Es ist für das Individuum

nicht mehr möglich, den Verlauf der Angelegenheiten zu beeinflussen und

das Gegebene herauszufordern, zu öffnen und zu verändern. »The marginal

situation in which moral propositions become absolutely valid in the realm of

politics is impotence. Powerlessness […] is a valid excuse for doing nothing.«73

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 117

Sich nicht zu beteiligen, ist durch das Selbstinteressemotiviert, nicht zum

Täter werden zu wollen. Im totalen Terror wird aber dieses aus Eigeninter-

esse beschlossene Nicht-Partizipieren zum politischen Akt, d.h. zum Welt-

interesse. Rückzug wird zur Widerstandsform, in der sich die Überzeugung

ausdrückt, dass menschenwürdigesMiteinander einen gemeinsamen, freien,

öffentlichen Raum benötigt.

Im Kontext des Vietnamkrieges und der Kriegsdienstverweigerung (als

Nicht-Partizipation) schreibt Arendt: »What is in the center of consideration

is not the self – I don’t go because I don’t want to dirty my hands […] – but the

fate of the nation and its conduct toward other nations in the world.«74 So-

lange man noch die Teilnahme verweigern kann, besteht die Möglichkeit zum

Widerstand, der die moralische Integrität des Selbst wahrt und gleichzeitig

grundsätzlich politisch ist.

Der Weg zu säkularen moralischen Entscheidungen führt laut Arendt

durch das Denken, durch »the silent dialogue between me and myself«75.

Wie die Ergebnisse des im Alleinsein stattfindenden Denkens politisiert und

in den Bereich der Pluralität übertragen werden können, erläutert Arendt im

Jahr 1964 veröffentlichten Aufsatz Personal Responsibility under Dictatorship.

3.2.2.2 Urteilen und Gewissen

Personal Responsibility underDictatorshipwidmet sich zwei Fragen. Erstens:Wo-

durch unterscheiden sich diejenigen, die sich am NS-System beteiligt haben

von denjenigen, die sowohl Kollaboration als auch Partizipation aktiv zurück-

gewiesen haben? Zweitens:Wieso haben sich die Partizipierenden für die Teil-

nahme entschieden undwie konnten sie ihre Partizipation vor sich selbst mo-

ralisch rechtfertigen?76

Als Erklärung für das Verhalten beider Gruppen nennt Arendt zwei aus-

schlaggebende Gründe. Der erste betrifft die Differenz zwischen Gehorsam

(»obedience«) und Unterstützung (»support«). Adolf Eichmanns zentrale Le-

gitimation seiner Taten war, dass er sich, indem er die ihm aufgetragenen

Aufgaben präzise und effektiv ausführte, als gehorsamer Staatsbürger ver-

hielt. Arendt greift diese Logik mit dem Verweis an: »An adult consents where

a child obeys; if an adult is said to obey, he actually supports the organization

or the authority or the law that claims ›obedience‹.«77 In der Argumentations-

struktur der Partizipierenden existierte der Unterschied zwischen Gehorsam

und Unterstützung nicht, während die Nicht-Partizipierenden diese Diffe-

renz und die damit einhergehende Entscheidungsmöglichkeit erkannten.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Berührbarkeit als conditio humana

Der zweite Grund, den Arendt für das unterschiedliche Verhalten be-

nennt, ist das persönliche Verhältnis zu ethisch-moralischen Überzeugungen

im Allgemeinen. In den Partizipierenden identifiziert Arendt Menschen, die

bereit waren, ihr Wertesystem über Nacht auszutauschen, als die politischen

Machthaber dies verlangten. »They simply exchanged one system of values

against another.«78 Diese Bürger hielten sich einzig und allein am staatlich

vorgegebenen Wertesystem fest.79 Unabhängig von dessen Inhalt und ohne

es zu hinterfragen, zu überprüfen oder sogar zurückzuweisen, akzeptierten

sie es.

In denjenigen, die die Partizipation verweigerten, erkennt Arendt keine

Menschen, die intellektuell gefeilter, gebildeter, klüger oder moralisch über-

legener gewesen wären.80 Laut Arendt weigerte sich diese Gruppe, weil ihr

Gewissen funktionierte und sie so den veränderten staatlichen Wertekodex

beurteilen konnte. »[…] the nonparticipants were those whose consciences

did not function in this, as it were, automatic way«81. Sie überprüften die

Lage und trafen selbst ihr Urteil.

»[…] they asked themselves to what extent they would still be able to live

in peace with themselves after having committed certain deeds; and they

decided that it would be better to do nothing, not because the world would

then be changed for the better, but simply because only on this condition

could they go on living with themselves. […] they refused to murder […] be-

cause they were unwilling to live together with a murderer – themselves.«82

Nicht-Partizipation kann laut Arendt auch in diesem Fall aus dem Sokrati-

schen Prinzip abgeleitet werden. Unabhängig von der aktuellen politischen

Macht und ihremWertekanon ist es besser zu leiden, als selbst Leid zu verur-

sachen. Denn Letzteres verurteilt das Ich dazu, mit einem Täter zusammen-

leben zu müssen. »[W]hatever happens, as long as we live we shall have to

live together with ourselves«83. Dieses Zusammenleben mit sich selbst impli-

ziert, ähnlich wie das Zusammenleben mit einem anderen Menschen, einen

permanenten Austausch und Umgangmit sich selbst. Sich selbst zu befragen,

die Ereignisse zu beurteilen und so einen eigenen Standpunkt zu beziehen,

findet als »silent dialogue between me and myself«84 statt. Dieses Selbstge-

spräch wird seit Sokrates und Platon als Denken bezeichnet.85

Diejenigen, deren Gewissen den automatischen Wechsel des Wertesys-

tems zurückwies und die sich aufgrund ihres eigenen Urteils für Nicht-

Partizipation entschieden, waren die Denkenden. D.h. diejenige, die mit sich

selbst im Gespräch standen und sich der Herausforderung dieses Gesprächs

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 119

auch in der verzweifelten Situation stellten. Die moralische Entscheidung,

sich nicht am Falschen zu beteiligen, entsprang diesem denkenden Selbst-

verhältnis. Das innere, im Alleinsein stattfindende Gespräch führte zu dem,

unter diesen Bedingungen einzig möglichen, politischen Handeln als Nicht-

Teilnahme und zu der einzig aufschlussreichen politischen Einsicht, dass

man ohnmächtig sei.

»[…] it seems to require a certain moral quality even to recognize powerless-

ness, the good will and good faith to face realities and not live in illusion.

Moreover, it is precisely in this admission of one’s own impotence that a last

remnant of strength and even power can still be preserved even under des-

perate conditions.«86

Wie versteht Arendt das Denken, das so eng mit der moralischen Person ver-

bunden ist und sie bedingt? Darauf antwortet ihr ausführlichster Essay in

diesem Kontext,Thinking and Moral Considerations aus dem Jahr 1971.

3.2.2.3 Denken und Moral

Um Denken als performativen Akt und als Erfahrung – unterschieden von

Wissen als Faktum – in ihre Argumentation einzuführen, verweist Arendt

nicht auf entsprechende theoretische Konzepte, sondern auf den Philosophen

Sokrates als Modell. »Socrates, this lover of perplexities«87 soll durch seine öf-

fentliche Präsenz gezeigt haben,was es heißt, zu denken bzw.wie das Denken

den öffentlichen Auftritt prägt.88

Die Metaphern, die Sokrates – laut Platon – als Selbstbeschreibung ver-

wendete, waren Bremse (»gadfly«) und Hebamme (»midwife«). Als Fremdzu-

schreibung wurde er außerdem Zitterrochen (»electric ray«) genannt. Arendt

entfaltet und erklärt diese Vergleiche wie folgt:89

Erstens drückt die Metapher der Bremse das Provokative bzw. Aufrütteln-

de des Denkens aus. Wie die Bremse das träge Pferd durch Irritation aufsta-

chelt, soll das Denken den Menschen aus der automatischen Annahme des

Vorgegebenen und damit zum Leben erwecken. »To thinking, to examining

matters, an activity without which life, according to Socrates, was not only

not worth much but was not fully alive.«90

Der zweite Vergleich der Hebamme91 hat drei Bedeutungsschichten. Ers-

tens bringt nicht die Hebamme selbst das Kind zur Welt – ähnlich etablierte

Sokrates keine philosophische Schule oder Theorie. Zweitens half er anderen

ihre Meinungen, Annahmen und Gedanken öffentlich zu artikulieren, auf die

Welt zu bringen – genauso wie die Hebamme die Geburt unterstützt. Drit-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Berührbarkeit als conditio humana

tens beurteilten im antikenGriechenland die Geburtshelferinnen, ob das Kind

lebenstauglich war oder nicht – ähnlich tat Sokrates es mit den ihm präsen-

tierten Meinungen. Er überprüfte diese und entschied, ob sie valide Man-

ifestationen des Denkens oder nur bloße Trugbilder92 waren, »unexamined

prejudgments which prevent thinking by suggesting that we know where we

not only don’t know but cannot know«93.

Die dritte Analogie des Zitterrochens scheint auf dem ersten Blick der

der Bremse zu widersprechen. Der Zitterrochen paralysiert sein Opfer durch

einen Stromschlag, während die Bremse es aufrüttelt. Die lähmende Verun-

sicherung, die das Denken auslöst, betraf Sokrates ebenso wie jenen Gegen-

über, den er zum Denken aufstachelte. Die Lähmung und der paralysierende

Schock, die durch den Verfall eingeübter Antworten und gewohnter Ansich-

ten eintreten, werden gleichzeitig als Erregung erlebt, als »the highest state

of being alive«94. Denken, abgeleitet vom Sokratischen Modell, ist eine ereig-

nishafte Erfahrung, die aufrüttelt und gleichzeitig verwirrt, insofern es die

selbstverständlichen Annahmen als trügerische Vorstellungen entlarvt.

Sokratesʼ nicht gerade schmeichelhafte (Selbst-)Beschreibung gleicht

Arendt mit zwei, von ihr wertgeschätzten, Sokratesʼschen Sprüchen aus.

Erstens: »It is better to be wronged than to do wrong«95 und zweitens: »It

would be better for me that my lyre or a chorus I directed should be out of

tune and loud with discord, and that multitudes of men should disagree with

me rather than that I, being one, should be out of harmony with myself and

contradict me.«96 Diese handlungsleitenden Einsichten sind keine ethisch-

moralischen Richtlinien, sondern »insights of experience [which] arise out

of the thinking experience as such.«97

Ein Denken, das provoziert, schockiert und aufrüttelt, hat Widerfahrnis-

charakter. Der Bearbeitung dieser Ereignishaftigkeit dient der innere Dialog.

Er impliziert zur gleichen Zeit, dass der Mensch innerlich gespalten, ein Ich

und sein Gesprächspartner ist. Während er im Außen als eine Entität, als

»one«98 erscheint, ist er im Inneren mehrstimmig. So wie Harmonie durch

die Beteiligung von mindestens zwei nichtidentischen Tönen entsteht, liegt

der nach außen sichtbaren Einheit bzw. dem Einklang des Menschen eine in-

nere Mehrstimmigkeit zugrunde. »A difference is inserted in my Oneness.«99,

kommentiert Arendt die Sokratesʼsche Aussage. DieWahrnehmung dieser in-

neren Pluralität ist das Bewusstsein.

»[…] so long as I am together with others, barely conscious of myself, I am as

I appear to others. We call consciousness (literally, »to know with myself«) the

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 121

curious fact that in a sense I also am for myself, though I hardly appear to

me […] I am not only for others but for myself, and in this […] case, I clearly

am not just one.«100

Die für Arendts politisches Denken so zentrale Pluralität ist nicht nur der

Modus des freien Miteinanders in der Welt, sondern auch das Prinzip im

Inneren. Der Satz »I am I«101 bildet dieses Verhältnis zu dem inneren Anderen

ab. Solangeman bei Bewusstsein ist,weißman, dassmanmit sich selbst nicht

identisch, sondern Träger einer internenDifferenz ist. »I am inevitably two-in-

one«102, fasst Arendt zusammen und fügt kritisch hinzu: Die modische Suche

nach der eigenen Identität ist nur um den Preis des Bewusstseinsverlustes

zu beenden. Solange man am Bewusstsein ist, ist es aufgrund der inneren

Geteiltheit nicht möglich, eine selbstidentische Einheit zu sein.103 Identität

als Einheit hat man nur nach außen. In der inneren Wahrnehmung könnte

sie es nur dann geben, wenn es kein Bewusstsein als Selbstverhältnis gäbe.

Das »two-in-one« ist zentral für das Denken und für die Moral.

Die interne Pluralität gilt seit Platon als die Voraussetzung fürs Denken,

für »the silent dialogue between me and myself«104. Denken ist ein Selbstge-

spräch. Ohne die Pluralität im Ich gäbe es keine Gesprächspartner. Während

das Bewusstsein das Verhältnis in der inneren, für andere unsichtbaren Plu-

ralität ist, aktualisiert das Denken die angelegte Differenz, indem es sie in

ein Gespräch verwandelt. »Consciousness is not the same as thinking; but wi-

thout it, thinkingwould be impossible.What thinking actualizes in its process

is the difference given in consciousness.«105

Das Selbstgespräch setzt aber die Gesprächsbereitschaft der Partner vor-

aus.Die ist nur dann gegeben,wennman sich selbst nicht verachtet undwenn

die inneren Parteien miteinander ein freundschaftliches Verhältnis pflegen.

»[…] who would want to be friends and have to live together with a mur-

derer?«106

Das Gewissen ist in das Denken indirekt eingebunden. So ist ein ethisch-

moralisch richtiges Verhalten, als Ermöglichungsgrund des freundschaft-

lichen Selbstgesprächs, die unentbehrliche Voraussetzung des Denkens.

Arendt illustriert das durch Shakespeares Richard III., der in einem seiner

Monologe das unerträgliche Zusammensein mit sich selbst, dem Mörder,

schildert. Er verbringt die Nächte in der Gesellschaft von Feiernden, um das

quälende Alleinsein mit dem »two-in-one«, die Konfrontation mit seinen

Taten zu vermeiden.107

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Berührbarkeit als conditio humana

Das Gewissen ist zwar nicht das Endprodukt des Denkens – dieses rich-

tet sich auf Phänomene, Verstehen, Urteilen u.v.m. – aber es ist einer sei-

ner Nebeneffekte.108 Denken als Aufrüttelung, Verblüffung,Hinterfragen und

Urteilen stellt das eigene Verhalten und die eigenen Überzeugungen ins Fa-

denkreuz. Dabei kann die Falschheit von Taten, Worten und Überzeugungen

erkannt werden, die dadurch auch zu Gewissensfragen werden. Dass das Ich

untersucht und von Trugbildern bereinigt wird, hat politische Implikationen

als »by-product«109. Als Ergebnis des Selbstgesprächs kann sich das öffentli-

che Handeln verändern und dasMiteinander anders beeinflusst werden. »The

purging element in thinking, Socrates’midwifery, that brings out the implica-

tions of unexamined opinions and thereby destroys them – values, doctrines,

theories, and even convictions – is political by implication.«110

Denken ist die unsichtbare innere Auseinandersetzung mit der Welt und

mit sich selbst. Indem es Selbstverständlichkeiten auf den Prüfstand stellt

und dekonstruiert, beurteilt es einerseits das Ich vor dem eigenen Gewis-

sen. Andererseits eröffnet das Denken durch die kritische Untersuchung ei-

nen Raum, in demman sich eineMeinung bilden kann, statt das Vorgegebene

anzunehmen. Urteile sind innerweltliche Manifestationen des Denkens, die

sichtbaren und vernehmbaren Ergebnisse des Selbstgesprächs. »The mani-

festation of the wind of thought […] is the ability to tell right from wrong,

beautiful from ugly. And this indeed may prevent catastrophes […] in the rare

moments when the chips are down.«111

3.2.2.4 Die Gefahren des (Nicht-)Denkens

Beschäftigung ist das Gegenteil von Denken. »Doing and living in the most

general sense […] positively prevent thinking.«112 Denken selbst ist Unterbre-

chung und hält zum Selbstgespräch an.

In der Unterbrechung wird man zum Dialog mit sich selbst angeregt.

Sokrates kann dabei als Arendts Modell angesehen werden, weil er im Ge-

spräch mit seinen Partnern öffentlich demonstrierte, wie der interne Dialog

verläuft. In der Auseinandersetzung mit dem Gegebenen brechen bis dahin

verwendete und als angemessen erscheinende Kategorien auf. Das Denken,

das zum Überprüfen anstachelt, zerstört Vorurteile und Annahmen, taut

gefrorene Definitionen auf. »It is the nature of thinking to undo, unfreeze as

it were, what language, the medium of thinking, has frozen into thought […]

thinking inevitably has a destructive, undermining effect on all established

criteria.«113

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 123

Dieses Denken, das als Unterbrechung der Beschäftigung beginnt und

zum Untersuchen und Analysieren aufrüttelt, verursacht Verwirrung. Es

verhindert, dass man seine Tätigkeit im bisherigen Modus fortsetzt. Es

paralysiert, ohne neue Handlungsanweisungen zu geben.

»Hence, the paralysis of thought is twofold: it is inherent in the stop and

think, the interruption of all other activities, and it may have a paralyzing

effect when you come out of it, no longer sure of what had seemed to you

beyond doubt while you were unthinkingly engaged in whatever you were

doing.«114

Arendt vergleicht deshalb das Denken mit Penelopes Weben:115 Es kommt nie

zu einem Ende, da in der Nacht zerstört wird, was am Tag gewebt wurde.

Niemals entsteht das finale Tuch, Destruktion und Umdenken nehmen kein

Ende. Denken hinterfragt und verwirft gesellschaftlich akzeptierte Kategori-

en und hört mit diesem destruktiven Verfahren an keinem Punkt auf. »There

are no dangerous thoughts; thinking itself is dangerous«116, zieht Arendt die

Konsequenz. Für die gegebene Welt ist diese Zerlegung indirekt gefährlich.

Sie wird nicht mehr akzeptiert, möglicherweise als falsch erkannt und zu-

rückgewiesen.

Zwar erschüttert das Denken, aber es führt zu keinen positiven Ergeb-

nissen. Aus dieser Perspektive ist es ein ergebnisloses Unternehmen. »How

can anything relevant for the world we live in arise out of so resultless an

enterprise?«117, stellt Arendt die berechtigte Frage. Die Antwort erfolgt ex ne-

gativo. Zwar ist das Denken selbst eine ergebnislose Tätigkeit, ihr Ausbleiben

jedoch eine enorme Gefahr für das politische Miteinander.Menschen, die das

Gespräch mit sich selbst bewusst meiden,118 die nicht mit den verblüffenden

und lähmenden Einsichten konfrontiert werden möchten, nehmen Ansichten

und Überzeugungen an, die leicht und reibungslos austauschbar sind. »What

people get used to is […] the possession of rules under which to subsume par-

ticulars. In other words, they get used to never making up their minds.«119

Die Möglichkeit zu Denken hängt nicht davon ab, ob ein Mensch gut oder

schlecht, intelligent oder dumm ist, sondern von seiner Bereitschaft zum

Selbstgespräch. »The actualization of the difference given in consciousness

is not a prerogative of the few but an ever-present faculty of everybody.«120

Wer sich für das Nicht-Denken entscheidet, entkommt den Konsequenzen

des Selbstgesprächs121 und ist vollkommen frei zu tun, wie es ihm im Au-

genblick gefällt, ohne die Tat vor sich selbst später verantworten zu müssen.

Derjenige, der nicht denken will, ist frei zu lügen, frei zu betrügen, frei zu

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Berührbarkeit als conditio humana

morden. Solange das ihn umgebende System diese Verhaltensweisen akzep-

tiert oder sogar legitimiert, wird er keine Rechenschaft ablegen müssen. Die

Banalität des Bösen, die Arendt im Anschluss an Adolf Eichmanns Reden vor

dem Jerusalemer Gericht formulierte, drückt genau dies aus: »an extraordi-

nary shallowness«122, die fehlende Bereitschaft zu denken, die eifrige Bereit-

willigkeit, sich dem Vorgegebenen zu fügen.

Derjenige, der das Gespräch mit sich selbst führt, hat seine Worte und

Taten mindestens vor sich selbst zu verantworten. Er wird die politischen

und moralischen Angebote und Aufforderungen der Welt als partikulare Fäl-

le untersuchen. Er wird ein eigenes Urteil darüber treffen, ob er diese für

richtig oder falsch, für schön oder hässlich hält. Denken verpflichtet also den

Menschen insofern zum ethisch-moralisch vertretbaren Verhalten, als dass es

das Gewissen mitproduziert und den Menschen dazu bewegt, vor diesem Ge-

wissen Rechenschaft abzulegen. Arendts Frage lautet daher nicht, welche Er-

gebnisse das Denken aufzeigen könnte, sondern welche politischen Gefahren

durch das Denken verhindert werden können. »[…] could the activity of think-

ing as such, the habit of examining and reflecting upon whatever happens to

come to pass […] could this activity be of such a nature that it ›conditions‹

men against evildoing?«123

Sieht man sich den Extremfall, d.h. den totalitären Staat an, wird deut-

lich, welche Verwüstung und welche Gewalt die Vernichtung der Selbstge-

sprächsfähigkeit freisetzte. Die Abschaffung der moralischen Person ist des-

halb so verheerend, weil damit einhergehend auch die Möglichkeit des Den-

kens verhindert wird. Denken ist nur für diejenigen möglich, die bereit sind,

sich vor sich selbst zu erkennen und sich dem inneren Gespräch auszusetzen,

weil sie vor sich selbst nichts zu verbergen haben.Wie könnte aber jemand so

ein Gespräch mit sich selbst führen, nachdem er in moralisch unlösbare Si-

tuationen gedrängt wurde, in denen er zumKomplizen, sogar zumTäter wur-

de? Wie wäre es möglich, sich für den Tod als Strafe für Nicht-Partizipation

zu entscheiden, wenn man damit gleichzeitig das Leben der eigenen Familie

aufs Spiel setzt? Die Perversion, die hinter der Vernichtung der moralischen

Person steht, fabriziert Menschen, die mit sich selbst nicht mehr zusammen-

leben können, aber im Terrorstaat am Leben sind. Konsequenterweise ver-

schließt sich ihre Wahrnehmung sowohl nach außen wie auch nach innen.

Kritik, die durch das Denken angestoßen werden könnte, wird unerträglich.

Der Bezug zum Außen, aber auch zum eigenen Inneren, geht wegen der Un-

erträglichkeit der im Selbstgespräch ausformulierten Einsichten verloren.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 125

In einer Welt, in der es nicht möglich ist, seine moralische Person zu be-

wahren, sind weder Denken noch Urteilen möglich. Wenn es dem Menschen

nicht mehr möglich ist, seine innere Pluralität als freundschaftliche Bezie-

hung zu pflegen, wird er auch nicht mehr in der Lage sein, sich zur äuße-

ren Pluralität zu verhalten. In letzter Konsequenz führt dies zur Verunmögli-

chung des Politischen als spezifischer Bezugsform zu Mitmenschen und zur

Welt. Ohne Verbindung zu einem Außen ist keine Berührbarkeit möglich. Die

Welt verschließt sich vor dem Einzelnen, der ohnmächtig ist, zufälligerweise

überlebt hat oder willkürlich ermordet wurde. Sein Tod ist irrelevant. So ver-

fällt dieWelt in der Apathie der Indifferenz, die zur Repetition des Gegebenen

führt, keine Unterbrechungsmöglichkeiten mehr bietet und den totalitären

Staat konserviert.

Durch das Zusammenlesen dieser späteren Essays von Arendt mit ihren

ursprünglich eher knappgehaltenen Ausführungen über die Zerstörung der

moralischen Person in The Origins of Totalitarianism zeichnet sich ein zirku-

läres Verhältnis zwischen moralischer Urteilsfähigkeit und dem Denken ab.

Denken ist ein Selbstgespräch, das nur dann möglich ist, wenn das Selbst-

verhältnis ein freundschaftliches ist. Dieses Mit-sich-sein-Können setzt ein

Gewissen voraus, das keine Last unvertretbarer Handlungen tragen muss.

Wird der Mensch durch Terror zu Entscheidungen gezwungen, die er vor sich

selbst nicht vertreten kann, wird sein Selbstverhältnis gebrochen. Der staat-

liche Terror verunmöglicht ihm, mit sich selbst zusammen zu leben. Das ge-

störte Selbstverhältnis verhindert jenes Denken, das gleichzeitig dafür sorgt,

dass der Mensch sein unbedachtes Tätigsein unterbricht, hinterfragt und wo-

möglich nachjustiert – damit er weiterhinmit sich selbst wiemit einem guten

Freund zusammenleben kann.

Dass Arendt auf die Bedeutsamkeit dieses Selbstverhältnisses wiederholt

zu sprechen kommt, betont nicht nur die Verbindung zwischen moralischer

Entscheidungsfindung, demDenken und der politischen Urteilsfähigkeit. Ich

möchte vorschlagen, Arendts Hervorhebung der Zerstörung der moralischen

Person als Einsicht darin zu interpretieren, dass kein menschenwürdiges

Leben möglich ist, wenn Integrität strukturell und systematisch verhin-

dert wird. Die Vernichtung einer solcher Redlichkeit hat für das Politische

schwerwiegende Konsequenzen. Ohne das freundschaftliche Selbstverhältnis

wird das Denken oberflächlich oder bleibt ganz aus. So wird im Miteinander

unvorstellbare Destruktion möglich. Darüber hinaus führt ein Mit-sich-

nicht-zusammenleben-Können zur Abstumpfung des Menschen. Er verliert

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Berührbarkeit als conditio humana

seine Berührbarkeit, weil die moralischen Aporien im Totalitarismus nicht

erleidbar sind.

3.2.3 Die Zerstörung der Individualität

Durch die Vernichtung der juristischen Person wird demMenschen die Mög-

lichkeit versperrt, zum »who« zu werden. Dazu benötigt er nämlich eine Öf-

fentlichkeit, in der er vernehmbar erscheinen und handeln kann. Ohne die

Anerkennung als juristische Person, d.h. ohne die Möglichkeit, als gleichbe-

rechtigter Bürger zu erscheinen, kann er weder die in ihm angelegte Natalität

aktualisieren noch kann er auf die Gestaltung des Miteinanders einwirken.

Die Zerstörung der moralischen Person vernichtet nicht nur die Motiva-

tion fürs Handeln (wegen der aporetischen Grundlage im Terrorstaat ist es

gleich, wie man sich entscheiden und handeln wollen würde), sondern auch

die Orientierung in der Welt. Ohne zwischen Gut und Schlecht unterschei-

den, ohne sinnvoll über die Welt urteilen oder über das Bestehende nachden-

ken zu können, bleibt nur noch die fraglose Annahme des Gegebenen. Die

Vernichtung der moralischen Person bedeutet die Überflüssigmachung des

Gewissens und damit einhergehend auch des Denkens, als sich befragendes

Neu-Ausrichten in der Welt.

Als letzte Stufe der Zerstörung des Menschen im Totalitarismus benennt

Arendt die Eliminierung seiner Individualität.

»Once themoral personhas been killed, the one thing that still preventsmen

from being made into living corpses is the differentiation of the individual,

his unique identity. […] The methods of dealing with this uniqueness of the

person are numerous […] [their] aim, in any case, is tomanipulate the human

body – with its infinite possibilities of suffering – in such a way as to make

it destroy the human person as inexorably as do certain mental diseases of

organic origin.«124

Die Einmaligkeit des Menschen zu vernichten, bedeutet, seine einzigarti-

ge Zusammensetzung aus Eigenschaften und Fähigkeiten, d.h. sein »what«

zu zerstören. All das, was ist, ohne in der Öffentlichkeit zu erscheinen. Die

Zerstörung der Individualität bedeutet nicht nur die Auslöschung der indivi-

duellen Eigenschaften, sondern auch der naturgegebenen Zugehörigkeit zur

Menschheit. Der Einzelne wird zum Unmenschen verstellt. Indem er seiner

Individualität beraubt wird, verliert er seine Wahrnehmbarkeit auch im Pri-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 127

vaten. Ohne Identität ist er kein ansprechbares Dumehr, denn seine Identität

macht ihn für die anderen zum ansprechbaren Gegenüber.

In den Konzentrationslagern wird auch noch der letzte Rest des Eige-

nen vernichtet. Mit der Destruktion der Individualität wird auch eine ei-

genständige Einmaligkeit mitzerstört. Ohne Eigenständigkeit ist der Mensch

nicht mehr antwortfähig und gleicht dem Pawlowschen Hund, dem Prototyp

des berechenbaren und vorhersehbaren Reagierens. »Pavlov’s dog, the hu-

man specimen reduced to the most elementary reactions, the bundle of reac-

tions that can always be liquidated and replaced by other bundles of reactions

that behave in exactly the same way, is the model »citizen« of a totalitarian

state«125.

Nur noch zu reagieren, heißt, dass die Fähigkeit, in der Interaktion vom

Außen berührt zu werden, ausgelöscht wurde. Berührbarkeit führt zu indi-

viduellen Antworten. Dagegen ist Reagieren eine vorhersagbare Verkettung

automatischer Reflexe. Ohne Individualität wird der Mensch zum Reakti-

onsbündel: berechenbar, beherrschbar, ungefährlich. Mit dem Verlust seiner

spezifischen, einmaligen Individualität verliert er seine Fähigkeit zur Spon-

taneität, »something that cannot be explained on the basis of reactions to

environment and events«126. Spontaneität ist für den totalitären Staat sogar

in ihrer persönlichsten und intimsten Form gefährlich.127 Totale Dominanz

kann sich nur durch die Eliminierung von jeglicher Unberechenbarkeit stabil

halten. Jede menschliche Regung, die Spontaneität ausdrückt – Emotionen,

Berührbarkeit – birgt den Keim des Widerstandes und muss abgeschnitten

und verhindert werden. »Those who aspire to total dominationmust liquidate

all spontaneity, such as the mere existence of individuality will always engen-

der, and track it down in its most private forms, regardless of how unpolitical

and harmless these may seem.«128

Die Eliminierung der Individualität war laut Arendt der Grund dafür,war-

um Menschen still und gehorsam in die Gaskammer marschierten. Ohne In-

dividualität ist nämlich keine, der Situation angemessene und der Berührbar-

keit entspringende, Antwort möglich. Auch nicht in Form von Wut oder Wi-

derstand. »[M]arionettes with human faces«129 tun exakt das, wozu sie durch

unzählbare und unvorstellbare Formen von Leid programmiert wurden. Sie

sind »lebende Leichname«130, bis in die Tiefschichten ihrer conditio humana

zerstört.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Berührbarkeit als conditio humana

3.3 Vom Subjekt zur Person

In The Human Condition thematisiert Arendt die unterschiedliche Beschrei-

bung und Bestimmbarkeit des Menschen im Privaten und im Politischen.

»What« und »who« bezeichnen nicht nur differente Wahrnehmbarkeitsmodi,

sondern auch andere Verbindungsformen zur Welt und zum Mitmenschen.

Jedoch geht Arendt in The Human Condition nicht auf die Frage ein, wie sich

die von ihr entworfenen subjekttheoretischen Überlegungen zu konventio-

nellen Begriffen wie Subjekt, Individuum und Person verhalten bzw. wie aus

dem »what« ein »who« werden kann. Eine Rede, die Arendt 1958 als Lauda-

tio auf Karl Jaspers hielt (anlässlich der Verleihung des Friedenspreises des

deutschen Buchhandelns an ihn),131 klärt diese Unbestimmtheit.

3.3.1 Subjekt und Person als »what« und » who«

Die Festrede beginnt Arendtmit einer etymologischen Korrektur. Imheutigen

Verständnis sei die wahre Bedeutung der Wörter Subjekt bzw. Person verlo-

ren gegangen. In der Gegenüberstellung von objektiv-sachlich-unpersönlich

einerseits und subjektiv-persönlich andererseits artikuliere sich die Bedeu-

tungsverschiebung am deutlichsten. Im Fall eines Preises würde man die ob-

jektive Leistung des Preisträgers anerkennen: was er getan bzw. geschrieben

habe und der Öffentlichkeit als sein Werk vorlegte. Das Persönliche hingegen

ginge diese Öffentlichkeit nichts an, weil es subjektiv und Privatsache sei, das

»pathetisch« bzw. »bloßgestellt« wird, wenn es die Öffentlichkeit erreicht.132

Nach diesemmodernen Verständnis gehören die benennbaren Eigenschaften

(›er ist Autor/Schauspieler/Philosoph.‹) und aufzählbare Leistungen (Werke,

Auftritte usw.) eines Menschen in die Öffentlichkeit, das Greifbare, Identifi-

zierbare an ihm.

Dieses Verständnis intendiert Arendt in ihrer Rede zu berichtigen. Im

Sinne der ursprünglichen Bedeutung derWorte gehören laut Arendt eben das

Persönliche bzw. die Person in die Öffentlichkeit. Person bezeichne nämlich

nicht das Subjektive. Die Person bedarf »zu ihrer vollen Verwirklichung« die

Öffentlichkeit. »[I]m Bereich des Politischen [ist] das Persönliche ganz und

gar keine Privatsache«133. Daher, führt Arendt fort, »müssen wir nicht das

Subjektive und das Objektive, sondern das Subjektive und das Personhafte

voneinander unterscheiden lernen«134. Nach Arendts Unterscheidung ist die

Entität, die der Öffentlichkeit ein objektives Werk vorlegt, das Subjekt – das

Konglomerat identifizierbarer Eigenschaften und Errungenschaften.Was da-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 129

bei zum Vorschein kommt, ist die objektive Leistung eines Menschen. Das

Subjektive – sein Arbeitsprozess, seine Lebensumstände – gehöre zwar tat-

sächlich nicht in die Öffentlichkeit, sei aber auch nicht mit dem Persönlichen

gleichzusetzen. Das Persönliche, das »Personhafte«, sei genau das, was im öf-

fentlichen Raum erscheinen sollte bzw. das, was es ohne diese Öffentlichkeit

nicht einmal geben könne. Die so verstandene Person ist mehr als die Summe

ihrer Eigenschaften und Leistungen, mehr als das von ihr vorgelegte Werk.

Durch die öffentliche Erscheinung wird nämlich mehr als das konkret Greif-

bare sichtbar. »Ist dies Werk […] das Resultat eines ›tätigen und erlittenen

Lebens‹, so erscheint mit dem Werk ein lebendiges Handeln und Sprechen,

dessen Träger die Person selbst ist. Was hier erscheint, ist dem, der es zeigt,

selbst unbekannt«135.

In der Laudatio benutzt Arendt für die Unterscheidung zwischen Subjekt

und Person beinahe exakt die gleichen Wörter, die sie in The Human Conditi-

on für die Differenzierung von »what« und »who« verwendet. Liest man die

zwei Texte, die im gleichen Zeitraum entstanden sind, zusammen, scheint

die Definition klar, auch wenn sie in The Human Condition nicht explizit ge-

macht wird. Arendt versteht unter dem Begriff des Subjekts das »what« eines

Menschen und unter dem Begriff der Person sein »who«. Während inTheHu-

man Condition Subjektförmigkeit die Unterworfenheit unter biologische und

private Zwänge meint, wird in der Laudatio auf Jaspers der Begriff erweitert,

um den herstellenden Tätigkeitsbereich mit zu umfassen. Der Autor ist auch

ein »what«, ein dem herstellenden Prozess, seiner Logik und seinen Abläu-

fen Unterworfener. Die Person, d.h. das »who«, überschreitet den Zwang der

Herstellungslogik und präsentiert nicht einWerk, sondern lässt über das vor-

gelegte Werk hinaus das Handeln und die politische Relevanz des Einzelnen

in der Öffentlichkeit vernehmen. Die Person setzt sich der Wahrnehmung

durch andere aus.136

InThe Origins of Totalitarianism zeichnet Arendt die Schichten der Person-

haftigkeit nach, nämlich die Bedingungen, die erfüllt werden müssen, damit

der Mensch als »who« erscheinen kann. Arendt beschreibt, wie der totalitäre

Terror das »what« der Verfolgten zerstörte und es somit verunmöglichte, dass

sie als politische Akteure auftreten können. Aus Arendts Zerstörungsanalyse

kann man entnehmen, dass sich das »what« aus individuellen Eigenschaften,

aus moralischen Entscheidungen und aus juristischen Rechten zusammen-

setzt.137 Jedoch führt das Vorhandensein eines intakten »what« nicht zwangs-

weise dazu, dass der Einzelne im politischen Raum erscheint und zu handeln

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Berührbarkeit als conditio humana

beginnt. Die Ebene des »what« ermöglicht zwar den öffentlichen Auftritt bzw.

ist dessen unentbehrliche Voraussetzung, aber sie verursacht ihn nicht.

Wie wird daher das Subjekt (»what«) zur Person (»who«)? Wodurch über-

schreitet der Mensch die Schwelle, wieso bringt er den Mut auf, sich zu expo-

nieren? Arendts Dissertation Der Liebesbegriff bei Augustin bietet eine mögliche

Antwort auf diese Frage.

3.3.2 Politisierung durch Liebe zur Welt

In ihrer Dissertation erforscht Arendt Augustins Begriff der Nächstenliebe

aus philosophischer Perspektive. Sie entwickelt ausgehend von den Überle-

gungen des Kirchenvaters ein komplexes Modell menschlicher Verbindun-

gen im Modus des Begehrens. Den Menschen setzt sie ontologisch als ei-

nen Sterblichen und als einen Isolierten voraus. Aus dem Zusammenkommen

dieser zwei Grundeigenschaften menschlichen Seins entspringt die Relevanz

der Liebe. Sie soll es dem Menschen ermöglichen, Einsamkeit und Verlust zu

überwinden.

Liebe thematisiert Arendt in Anschluss an Augustin einerseits als cupidi-

tas, d.h. als die begehrende Liebe weltlicher Objekte (Personen und Gegen-

stände), deren Besitz die Aufhebung der Isolation verspricht. Andererseits

thematisiert Arendt Liebe als caritas, d.h. als Liebe zu Gott, der durch seine

ewige Essenz demMenschen Unsterblichkeit gibt. Arendt zeigt aber, dass die

von Augustin vorgegebenen Liebesmöglichkeiten, ob cupiditas oder caritas, für

das grundlegende Problem keine Lösung bieten können. Cupiditas wechselt

permanent ihre Objekte, in der Hoffnung, dass sie bei einem die endgülti-

ge Erfüllung und die Sicherheit des unverlierbaren Besitzes finden wird. Da

dies aber unmöglich ist – der Verlust des Liebesobjektes geschieht spätestens

mit dem eigenen Tod –, mündet ihre Suche in Zerstreuung, in Selbstverges-

senheit und schließlich auch in Selbstverlust. Durch caritasmeint der Mensch

das unveränderbare Objekt des Begehrens gefunden zu haben, nämlich das

ewige Leben in Gott, doch muss er dafür die Welt als sein natürliches Umfeld

aufgeben. Sein gegenwärtiges Sein wird zu einer unbedeutenden Zwischen-

station in der eigentlichen Geschichte seines Seins bei Gott. »The concrete

course of life is no longer important«138, kommentiert Arendt. Indem caritas

vom Menschen verlangt, dass er sich von allem löst, was weltlich und ver-

gänglich ist, wird der Mensch als Individuum gänzlich ausgehöhlt und von

der diesseitigen Welt isoliert. Er ist nicht mehr in der Lage, reale Verbindun-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 131

gen aufzubauen, weil er selbst nicht mehr von dieser Welt ist. Somit tauscht

er die diesseitige Isolation für die jenseitige in Gottes Präsenz ein.

Cupiditas und caritas bestimmen nicht nur das Selbstverhältnis des Men-

schen bzw. seine Verbindung zu Gott und den Mitmenschen, sondern auch

das Verhältnis zu seinem weiteren Umfeld. Die Welt, in der er von Geburt

an lebt, ist die Schöpfung, die der Mensch in sein Zuhause umwandeln muss.

Das geschieht durch das Herstellen von Gegenständen, Gebäuden oder sozia-

len Strukturen nur nachträglich. Denn das Eigentliche, was die vorhandene

Welt in ein Zuhause des Menschen verwandelt, ist seine Liebe zu dieser Welt,

»it is through love of the world that man explicitly makes himself at home

in the world«139. Durchs Herstellen allein würde die Welt nicht zum Zuhause

werden. Sie würde dem Menschen etwas Äußerliches bleiben. Das von Men-

schenhand Erschaffene wäre zwar vorhanden, aber ohne wirkliche Verbin-

dung zu seinem Hersteller. Erst die Liebe zur Welt verwandelt die Fremdheit

in Zugehörigkeit.

Diese Liebe zur Welt bezeichnet Arendt als amor mundi. Sie etabliert trotz

der ontologischen Isoliertheit eine selbstverständliche Form des menschli-

chen Zusammenlebens in der civitas terrena. Dieser politische Raum bietet

zwar keine Heilmittel gegen Sterblichkeit, Isolation und gegen die aus ih-

nen resultierenden Abhängigkeiten von einem externen bonum. Doch wirkt

amor mundi, indem sie den politischen Raum stiftet, transformativ. Die frem-

de Welt wird zum Zuhause. Die bloße Erhaltung des eigenen biologischen

Lebens wird mit der (Für-)Sorge um diese Welt ergänzt. Die isoliert Leben-

den bilden eine Gemeinschaft und zähmen die bedrohliche Abhängigkeit da-

durch, dass diese zur Interdependenz wird. Diese Gemeinschaft der civitas

terrena ist nicht die Vereinigung souveräner Individuen, auch nicht ihre Ver-

schmelzung zu einem homogenen politischen Körper, sondern das mensch-

liche Miteinander im Modus der Interdependenz.

Amormundi, die Liebe zurWelt, fügt denMenschen in ein tatsächlich exis-

tierendes Netz der Menschheit ein. In amor mundi wird in erster Linie nicht

ein anderer Mensch oder Gott geliebt – sondern die Welt als natürliches Zu-

hause desMenschen. Er bewohnt sie gemeinsammit anderen. Indem sich der

Mensch durch amor mundi in der Welt niederlässt, etabliert er Beziehungen

zu allem, was sich in ihr befindet. Amor mundi wird somit die Voraussetzung

dafür, dass man wirkliche Verbindung und Zugehörigkeit erleben kann – oh-

ne, dass die prinzipielle Abhängigkeit oder Sterblichkeit aufgehoben werden

könnten. Sie bestehen weiterhin, werden aber durch das Miteinander trag-

bar. Die bedrückende Abhängigkeit von einem unbestimmten äußeren bonum

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Berührbarkeit als conditio humana

wird zu einer gegenseitigen, von allen empfundenen und von allen gelebten

Interdependenz.

Die Liebe zur Welt macht den isolierten und unfrei begehrenden Men-

schen zum Teil einermenschlichen Gemeinschaft, in der er nichtmehr alleine

ist. Amor mundi ist daher die Form von Liebe, die politisch relevant und so-

gar unverzichtbar ist. Sie ermöglicht das menschliche Zusammenleben. Erst

durch diese Liebe erkennt der Mensch seine Zugehörigkeit zur Menschheit

und damit auch, dass es in der miteinander geteilten Welt gemeinsame An-

gelegenheiten gibt, die alle betreffen. Erst durch amor mundi wird es für den

Menschen möglich, seine prinzipielle Abhängigkeit anzunehmen und daran

nicht zu zerbrechen, weil sie in der Interdependenz aufgefangen und mit-

getragen wird. Es ist amor mundi, die den Menschen zum Sein in der civitas

terrena bewegt und ihm somit einen Umgangmit Unberechenbarkeit und Ver-

änderlichkeit bietet. Amor mundi etabliert Vertrauen in die ausreichende Sta-

bilität des irdischen Staates, in die vorhandene Verbindung untereinander.

Arendt stellt in einer Vorlesung im Jahr 1963 fest: »It is amor mundi, which

makes us political minded.«140 Dieser Zusammenhang mit der Sphäre des

Politischen wird noch durch die Tatsache gestärkt, dass der ursprünglich ge-

plante Titel vonThe Human Condition ebenfalls Amor mundi lautete.141Als für-

sorgliche Liebe zur Welt richtet sich amor mundi auf die Erhaltung einer ge-

meinsamen Welt und stiftet so den politischen Raum. Durch Geschichten

werden Worte und Handeln vorausgehender Generationen am Leben erhal-

ten, durch Revolutionen wird die Freiheit aktualisiert, durch politische Urtei-

le werden die Ereignisse ausgewertet. Durch diese Prozesse verdichtet sich

das menschliche Bezugsgewebe und die Welt kristallisiert sich als gemein-

samer Referenzpunkt immer deutlicher heraus. Nach Arendts Definition ist

der Mensch, der im Öffentlichen erscheint und das Risiko der Sichtbarkeit

eingeht, die Person. Amor mundi bewegt das Subjekt dazu, aus der privaten

Zerstreuung in das Licht der Öffentlichkeit überzugehen und in dieser zur

Person zu werden. Auf solche Weise findet der Mensch, trotz seiner apore-

tischen Grundsituation, ein Zuhause in dieser Welt und beginnt gemeinsam

mit anderen, eine politische Gemeinschaft zu etablieren.

3.3.3 Dynamische Übergänge

Die Person etabliert sich durch das emotionale Engagement für die Bewah-

rung der gemeinsamen Welt. Für den Menschen selbst wird seine Person –

sein »who« – dabei nicht einmal erfahrbar. Für sich selbst existiert er nur als

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 133

Subjekt – als »what« –, d.h. als Konglomerat von Eigenschaften, Leistungen,

Einschränkungen und Rechten. Die Person gibt es nur in den Augen der an-

deren, die einen als Sprechenden und Handelnden vernehmen. Ohne diesen

externen, für das Selbst nicht greifbaren oder kontrollierbaren, zusammen-

setzenden Blick, könnte der Mensch die seiner Natalität inhärenten Poten-

ziale gar nicht verwirklichen. Sein »who« ist fremdbestimmt und es ist die

Liebe zur Welt, die ihn dazu bewegt, sich dieser existenzstiftenden Fremd-

wahrnehmung zu stellen und in den politischen Bereich einzutreten.

Amor mundi ist somit eins von zwei dynamisierenden Momenten, die das

»what« zum »who« überführen. Dass amor mundi ein politisches Miteinander

stiftet, beschreibt Arendt (als civitas terrena) schon in ihrer Dissertation. Ih-

ren anderen Frühwerken, ihr Buch über das Leben der Rahel Varnhagen und

einem leidenschaftlichen Essay aus 1943 betiteltWe Refugees142, ist das zweite

dynamisierende Moment zu entnehmen. Politische Handlungsfähigkeit er-

reicht man, indemman die eigene Identität, d.h. die unveränderlichen Gege-

benheiten der eigenen Existenz, bejaht. Varnhagens Lebensgeschichte führte

sie zur Annahme ihrer Zugehörigkeit zum Judentum. Durch die Akzeptanz

dieser unhintergehbaren Tatsache wurde Varnhagen in Arendts Narration zu

jemanden, der in derWirklichkeit präsent ist – betreffbar, berührbar,mit un-

zähligen Verbindungen an die Welt und an andere Menschen gebunden.

Diese Argumentation wiederholt Arendt in der Wir-Form in We Refugees.

Arendt rekapituliert in einem ironischen und gleichzeitig tragischen Ton die

Geschichte jüdischer Assimilation: eines Versuchs, nicht das zu sein, wasman

ist, d.h. Jude. Sie leitet aus der verzweifelten Verleugnung der eigenen Identi-

tät die Unfähigkeit ab, zu sehen, dass das individuelle Schicksal Konsequenz

politischer Verfolgung und nicht persönlicher Unzulänglichkeiten ist. »Now

they find some mysterious shortcomings in themselves which prevent them

from getting along.«143 Um diese eingebildeten Unzulänglichkeiten zu korri-

gieren, argumentiert Arendt, versuchten sich Juden so gut wie möglich an-

zupassen, ihre Heimat, ihre Muttersprache, ihre Geschichte und ihre tragi-

schen Verluste zu vergessen und eine neue, passendere Identität anzuneh-

men. »Lacking the courage to fight for a change of our social and legal status,

we have decided instead, somany of us, to try a change of identity.«144 Arendts

Gedankengang führt schließlich zu Bernhard Lazares Konzept der »conscious

pariahs«145 und sie schlussfolgert: »Those few refugees who insist upon telling

the truth [die Wahrheit, dass sie nämlich Parias sind], […] get in exchange for

their unpopularity one priceless advantage: history is no longer a closed book

to them and politics is no longer the privilege of gentiles.«146 Indem die eige-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Berührbarkeit als conditio humana

ne Identität bejaht, sogar darauf beharrt wird, eröffnet sich dem »what« der

Raum des Politischen.

Damit behauptet Arendt selbstredend nicht, dass die verfolgten Juden

durch pure Akzeptanz ihrer jüdischen Zugehörigkeit die politische Macht

hätten ergreifen können. Sie sagt jedoch, dass sich ihnen, den Geflüchte-

ten, durch diese Identitätsbejahung eine andere Wirklichkeit aufgetan hätte

– eine, deren Teil sie sind, wenn auch als Parias. Das soll kein billiger Trost

für die Verfolgung sein, sondern ihre Benennung als Ungerechtigkeit und als

unerträgliches, zu veränderndes Faktum in der Welt. Unterdrückung zu be-

nennen, stiftet ein politisches Miteinander mit anderen Verfolgten – und als

Wirklichkeitsstiftung ist es der Schritt auf dem langen Weg zu einer wahr-

haften civitas terrena.

Amormundi bewegt denMenschen zum Eintritt in die Gemeinschaft. Dort

setzt er sich dem Kontrollverlust und der Pluralität aus, um die Welt als ein

Miteinander bewahren zu können. Um jedoch einen Standpunkt in diesem

Miteinander einnehmen zu können, muss man die eigene Identität akzeptie-

ren. Erst so etabliert sich die Perspektive, aus der die Welt auf die einmali-

ge Weise jedes einzelnen »who« wahrgenommen wird. Von dieser Perspek-

tive aus kann seine Stimme die Etablierung eines gemeinsamen Bezugsrau-

mesmitgestalten. In diesesModell politischer Emanzipation fließt der gesell-

schaftliche Status des Menschen ein. Erst durch die Akzeptanz seines »what«

nimmt er seinen Standpunkt im politischen Miteinander ein. Was er dort

artikuliert, ist jedoch nicht mehr die individuell erfahrene Unterdrückung,

sondern Unfreiheit, Ungerechtigkeit und Ausgeliefertsein als systematische

Probleme, die mit den Mitteln des Politischen überwunden werden können.

Das »what« bestimmt das »who« nicht, aber es bedingt es. Ähnlich verfährt

amor mundi als dynamisierendes Moment. Die Anerkennung einer ontologi-

schen Bedingtheit und Angewiesenheit befähigt den Einzelnen dazu, in der

civitas terrena ein Miteinander zu finden, das ihn mitträgt, das er mitgestal-

ten kann und das seine Bedürftigkeit ertragbar macht, obwohl es sie nicht

behebt.

Auch bei Arendt gibt es kein Außerhalb des Miteinanders, kein totales

Befreitsein. Doch bekennt sich ihr politisches Denken dazu, dass die Mög-

lichkeit auf bedingte Freiheit unter diversen gesellschaftlichen Umständen

besteht – solange die conditio humana, die grundlegende Berührbarkeit des

Menschen, nicht zerstört wird.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003 - am 14.02.2026, 07:58:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

