
I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 31

Demgegenüber begründet die Kunsthistorikerin Rossella Vodret die Autorenschaft über

die täuschende Gleichheit von Bild und Spiegelbild. Die gekonnte illusionistische Dar-

stellung der Spiegelung liege eindeutig in der Meisterschaft eines Caravaggio:

»Es ist erstaunlich zu beobachten, wie weit die Täuschung visuell gelingt und wie sehr

von der Seite des Betrachters keine auffällige Anomalie in der Darstellung der Spiege-

lung wahrzunehmen ist.«47

Während Vodret komplett am Spiegelbild vorbeigesehen hat, ist aber auch die scheren-

schnitt-hafte Einteilung in schön und hässlich durch Neuffer bei genauem Hinschauen

nicht haltbar. Denn folgen wir z.B. der Bildbeschreibung Nordhoffs, so wirkt Narziss,

also die obere Gestalt, zumindest nicht uneingeschränkt schön. Sie trägt Züge einer

gestauchten, tierhaften und in Teilen amorphen Gestalt.48

2. »Inbegriffe« des Narziss: Bild (Caravaggio) und Text (Ovid)

Untrennbar mit der oben skizzierten Kontroverse um das Narziss-Bild verbunden ist

der Narziss-Mythos als solcher. Er bildet das offenkundige Sujet des Bildes. So wurde

das Bild sogleich nach seiner Entdeckung durch Longhi als »Narziss« identifiziert.

Der Abgleich des Bildes mit einschlägigen Quellentexten des Narziss-Mythos, die

der (unbekannte) Maler kannte, sowie die Frage nach der zeitgeschichtlichen Rezep-

tion des Mythos in der Entstehungszeit des Bildes, stellt ein gängiges Verfahren der

Kunstinterpretation, die ikonologische Analyse, dar. (Sie wird im dritten Kapitel noch-

mals aufgegriffen). Wie vielfältig und kontrovers aber die Argumentationsrichtungen

sind – vergleichbar mit denen der umstrittenen Urheberschaft – wird im Folgenden er-

läutert. An ihnen wird deutlich, dass es mit der Identifikation des Bildes als »Narziss«

nicht getan ist. Denn in der zeitgeschichtlichen Rezeption wird eine enorme Deutungs-

breite des Mythos offenbar, die stark an die Dialektik der Bildrezeption des Gemäl-

des erinnert. Ein auffälliges Vermögen des Bildes liegt darin, die Arten, in denen der

Mythos kulturgeschichtlich in Beschlag genommen wird, jeweils emblematisch verkör-

pern zu können. Narziss wird hier jeweils zum ›Inbegriff‹ des Narziss. Dies verbindet

das Gemälde mit einer literarischen Quelle, die in gleichem Maße wie das Bild eine

paradigmatische Stellung innehat: die Metamorphosen-Schrift von Ovid (Narziss und

Echo, Metamorphosen, Drittes Buch, 8. Jhd. n. Chr.). Auf eine Formel gebracht: Ovid

gilt als der Dichter, der den Mythos in seinen Tiefendimensionen am anschaulichsten

beschreibt und Caravaggio als derMaler bzw. das umstrittene Gemälde als das Bild, das

den Narziss am stärksten verkörpert. Die paradigmatische Stellung des Bildes wird

mal in einer Verkörperung des ovidschen Narziss, mal in seiner Bildautonomie, seiner

Unabhängigkeit des Bildes von jedweder literarischen Vorlage gesehen.

47 Vodret zit.n. Marini Marini, Maurizio: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur

Ausstellung, S. 488. Aus dem Italienischen übersetzt von Ettore Prandi.

48 Auf diese Differenzen der Bildrezeption wird an späterer Stelle der Arbeit noch eingegangen. Sie

liegen nicht oder zumindest nicht nur in individuellen Unterschieden der Rezipienten des Bildes

begründet, sondern sind Anzeichen einer starken Ambiguität des Bildes.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Ein Bild und sein Doppelgänger

2.1 Die paradigmatische Stellung des Textes (Ovid)

2.1.1 Der Narziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid

Ovid ist der Dichter, der den Narziss-Mythos in den Metamorphosen am ausführlichs-

ten von der Geburt bis zur Wandlung in eine Narzisse beschrieben hat. Er soll auch der

erste gewesen sein, der die Mythen von Echo und Narziss miteinander verknüpft.49

Seine Metamorphosen-Schrift gilt als Meisterwerk der Dichtkunst. Eine kurze Zusam-

menfassung des Mythos:

Narziss, der Sohn einer wunderschönen Nymphe, wird aufgrund seiner Schönheit von

vielen begehrt. Er lässt sich jedoch hiervon nicht rühren und genügt sich selbst. Auch

mit voranschreitendem Alter bleiben ihm kindliche Unschuld und Unbedarftheit er-

halten. Wie andere Nymphen verliebt sich auch Echo in Narziss. Die Annäherung ist

jedoch erschwert, da auf ihr der Fluch lastet, lediglich die Worte anderer wiederho-

len zu dürfen. Über die echohafte Wiedergabe der Worte des Narziss in einer beson-

deren Intonation gelingt es ihr den Geliebten anzulocken. Er weist sie jedoch bei der

Begegnung zurück, sodass sie sich gekränkt in die Wälder zurückzieht und zu Stein

wird. Daraufhin wird auch Narziss mit einem Fluch belegt. Ihm soll die gleiche Lie-

besqual und Zurückweisung zuteilwerden, die er selbst verursacht. Bei einem Spazier-

gang trifft er auf eine wunderschöne und noch unberührte Quelle und sieht imWasser

sein Spiegelbild. Vom schönen Anblick wie gebannt wird er selbst »wie zu einer Statue

aus parischemMarmor«. Er erkennt jedoch nicht, dass es sich um eineWasserreflekti-

on handelt und verliebt sich in sein Bild. Mit Worten und Gesten versucht er sein Ge-

genüber zu rühren und hält die Veränderung des Spiegelbildes für eine Entgegnung.

In einem plötzlichen Umschwung bemerkt er, dass er es selbst ist. Dennoch hält das

Liebesbegehren an und er kann sich nicht vom Bild lösen. Schließlich stirbt er an der

Quelle, indem er zuWachs schmilzt. An seiner Stelle wächst eine Narzisse. Das Liebes-

begehren setzt sich in der Unterwelt weiter fort: Echo ruft und Narziss betrachtet sich

weiterhin imWasser der Styx.

Worin liegt die paradigmatische Stellung des Textes begründet?

Auf ein besonderes stilistisches Merkmal weist Winfried Schindler hin. Er betont in

seiner inhaltsanalytischen Interpretation der Verse des Narziss-Mythos die Bedeutung

des auktorialen Erzählers, der den Protagonistenmitfühlend begleitet und dadurch den

Leser berührt und involviert. Schindler beschreibt, wie das erkenntnistheoretische Pro-

blem von Wahrheit und Täuschung durch Ovid hautnah erzählt werde. Immer wieder

will der Erzähler in das Geschehen eingreifen und Aufklärung über die Beschaffenheit

des Bildes, das Narziss täuscht, leisten. Er kann jedoch Narziss, der in sein Bild vernarrt

ist, mit seiner Ansprache nicht erreichen. Schindler verdeutlicht diese Dialogform an

folgendem Vers:

49 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 33

Leichtgläubiger!Was greifst du vergeblich nach dem flüchtigen Bild!Was du erstrebst,

ist nirgends; was du liebst, wirst du verlieren, sobald du dich abwendest.Was du siehst

ist nur Schatten, nur Spiegelbild. [435] Es hat kein eigenes Wesen: Mir dir kam es, mit

dir bleibt es, mit dir wird es fortgehen – wenn du nur fortgehen könntest!50

In dieser kunstvollen Dopplung der Problematik der Bildszene, seiner Übertragung in

einen literarischen Dialog, wird, so Schindler, gleichzeitig Nähe, wie Distanz zum Ge-

schehen unterstrichen. Dabei macht Ovid auf das eigene Medium, die Sprache, die

Fiktionalität der Erzählung und damit ganz allgemein auf den medialen Anteil am Er-

kennen und Verkennen von Welt, aufmerksam:

»Das ist ein raffiniertes poetologisches Spiel mit der Illusion, und zwar gerade in dem

Moment, da Narziss sich besonders intensiv an sein Abbild verliert; indem der Erzäh-

ler, scheinbar aufgewühlt von dessen Fehleinschätzung, selbst in das Geschehen ein-

zutreten versucht, macht er um so stärker auf sich selbst und damit auf den fiktiven

Charakter des erzählten Mythos aufmerksam.«51

Mit seinen einfühlenden und gleichermaßen die Szenerie reflektierenden Versen, so-

wie der medialen Doppelbödigkeit der Lyrik erweist sich der Ovid-Text als weitgehend

frei von normativer Bewertung.Weder in Richtung einermoralischen Verurteilung,wie

ihn beispielsweise der mittelalterliche »Ovide Moralisé« zeichnet, noch in Richtung ei-

ner Idealisierung des Topos in der Autonomieästhetik des 18./19. Jahrhunderts lenkt

der antike Text den Blick auf ein Zeiten und Kulturen übergreifendes Grunddilemma

menschlichen Daseins: Selbsterkenntnis vollzieht sich an einem Medium (oder als Me-

dienerkenntnis) und scheitert an ihm. Denn auch nachdem Narziss erkennt, dass es

sich bei dem Gegenüber nicht um einen Anderen handelt (»Ich bin es selbst!« Ich habe

es begriffen!«)52, vermag er sich nicht von seinem Bild zu lösen. Damit behandelt der

Ovid-Text als Metamorphosen-Schrift die Frage des Festhaltens von Wirklichkeit. In

ihr wiederum wird die philosophische Streitfrage bewegt, ob sich ein Erkenntnisinhalt

vom Prozess des Erfahrens ablösen lässt. Auf die Bildszene zurückkommend besteht

ja die Tragik des Narziss gerade darin: Das Erkennen hilft nicht, sondern lässt den,

der sich im Bild sieht, nicht mehr los.53 Indem Ovid diesen Umschlag »vor und nach

der Erkenntnis« in den Mittelpunkt der Dramaturgie des Textes rückt, macht er auf

diesen Gehalt des Mythos, der Medialität von (Selbst-)Erkenntnis und seinen Grenzen

aufmerksam. Dabei trägt der Prozess, der sich zwischen Erkennen und Verkennen be-

50 Publius Ovidius Naso: Metamorphosen, übers. von. von Albrecht, Michael, 3. Aufl., Stuttgart:

Reclam 2003, S. 155. Vers [435]: Credule, quid frustra simulacra fugacia captas? Quod petis, est

nusquam; quod amas, avertere, perdes. Ista repercussae, quam cernis, imaginis umbra est: nil ha-

bet ist sui: tecum venitque manetque, tecum discedet, sit u discedere possis.

51 Schindler,Winfried:Ovid:Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa undNarziss,

S. 43.

52 Publius OvidiusNaso:Metamorphosen, S. 157. Vers [463]: Iste ego sum: sensi, necmea fallit imago!

53 Dies greift nicht nur einemmodernenDiskurs derMedienabhängigkeit unserer Subjektkonstituti-

on, sondern auch konstruktivistischer Epistemologie voraus,wonach dieMedien uns konstituieren

und eine klare Trennung in Erkenntnis-Subjekt und Erkenntnis-Objekt unhaltbar werden lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Ein Bild und sein Doppelgänger

wegt, sowohl den Charakter des Erhaben-Schönen, also ästhetische Züge, als auch die

Qualität des Archaisch-Begehrlichen.

Die paradigmatische Stellung der ovidschen Narziss-Erzählung gründet noch auf

einer weiteren Qualität des Textes: auf der Metamorphose. Der Autor erzählt die Ge-

schichte aus einer Verwandlungslogik heraus, die demThema eingeschrieben ist. Diese

bewegt sich zwischen den Gestaltqualitäten des Erstarrens und Verschmelzens. Nach

unerwiderter Liebe wird Echo zu Stein. Gleichermaßen erstarrt die Sehnsuchtsgestalt

Narziss zwischenzeitlich vor demwunderschönen Bild wie zu einer Statue ausMarmor.

Sie ist schließlich (in ihren Grenzen) nicht haltbar und schmilzt »zu Wachs«. Insbe-

sondere die hier dargestellten Extrempunkte einer Verwandlungswirklichkeit, der er-

starrten Gestalt und der sich auflösenden Gestalt, machen die Auslegung des Narziss-

Mythos zu einem zeitüberdauernden und kulturunabhängigen Stoff. Schindler weist

darauf hin, dass gerade der Metamorphosen-Charakter des Ovid-Textes die vielfälti-

gen Deutungsrichtungen des Mythos bedinge, es hierüber aber auch zu einer »Ver-

schattung« des literarischen Stoffs durch literarische, wie wissenschaftliche Deutungen

gekommen sei.54

Die Wandlungsrichtungen der verschiedenen Interpretationen und wissenschaft-

licher Erklärungen sind jedoch nicht beliebig und wiederholen die kontrapunktischen

Bewegungen im Mythos selbst: Einerseits ist da der idealisierende Zug, ein wun-

derschöner Knabe und eine gleichermaßen unberührte Quelle, sowie die Anziehung

und Gebanntheit durch ein zunächst unerkanntes Bild. Direkt daneben erzählen die

Metamorphosen von Abwehr, Nicht-Erwiderung, fehlender Anerkennung und vom

Zurückgestoßen-Werden. Auch dies erleiden alle Protagonisten im Narziss-Mythos:

die verschmähten Liebhaber, Echo und Narziss selbst. Es handelt sich dabei um

eine Erzählung, die in besonderer Weise die Verbundenheit von Leiden und Leiden-

schaft zusammenführt. Als ein Mythos, der von (Selbst-)Erkenntnis handelt, verbindet

er – bei Ovid bildreich beschrieben – den ästhetischen, wie den begehrlichen Zug

von (Selbst-)Erkenntnis.55 Das Schöne, noch ganz gebliebene führt im Mythos zur

Erstarrung; das Archaisch-Begehrlich lässt den Protagonisten ›schmelzen‹.

In der Metamorphosen-Schrift über Narziss und Echo wird die Zeitunabhängigkeit

dieser übergreifenden Fragen von Erkenntnis und des Menschseins deutlich; die kul-

turgeschichtlichen Perspektiven auf den Mythos wiederum lassen spezifische Aspekte

an ihm in Abhängigkeit zu den drängenden Fragen einer Epoche oder Kultur mehr oder

weniger virulent und explizit werden. Sie werden im Folgenden in Form einer Rezep-

tionsgeschichte kurz skizziert.

54 Vgl. Schindler, Winfried: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und

Narziss, S. 35.

55 Kruse macht auf die Verbindung eines »ästhetischen Blicks« mit dem »erotischen Blick« im

Narziss-Mythos nach Ovid aufmerksam vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Mediener-

kenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und Caravaggio«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 35

2.1.2 Eine kleine Rezeptionsgeschichte des Narziss-Mythos

Ein Blick in die kulturgeschichtliche Rezeption des Narziss-Mythos macht auf seinen

Deutungsspielraum aufmerksam.56 Die Umbrüche und Kehrtwendungen in den Auf-

fassungen des Topos seien hier kurz skizziert. In einer mittelalterlichen Buchmalerei,

dem »Ovide moralisé«, zwischen 1316 und 1328 entstanden, wird dem antiken Text ei-

ne christlich-moralisierende Konnotation verliehen.57 Narziss wird hier zumMahnbild

eines gottlosen Menschen, der aufgrund seines Egoismus seine gerechte Strafe erhält.

Zu einer Umbewertung des mythologischen Stoffs kommt es um 1800 im Zuge des

Deutschen Idealismus. Narziss wird hier zu einer Figur der kontemplativen Innen-

schau, an der sich das idealistischeMenschenbild eines autonomen und schöpferischen

Einzelindividuums versinnbildlicht. Müßiggang (Schlegel) und Spiel (Schiller) werden

zu ästhetischen und positiv konnotierten Daseinsformen und Entwicklungsvorausset-

zungen des Menschen; der kontemplative Zug der Bildbeschauung im Narziss-Mythos

zu seinem Emblem. In dieser Weise deutet Schlegel in seinem Roman »Lucinde« den

Mythos gegenüber demmoralisierenden Duktus der mittelalterlichen Rezeption neu.58

Narzissens Einsamkeit ist nicht Strafe, sondern eine selbstgewählte kontemplative In-

nenschau, aus der heraus Narziss sein künstlerisches Potential schöpft.

Einen dritten Umschwung markiert das 20. Jahrhundert, wonach Narziss zum In-

begriff der Selbstentfremdung des Menschen wird.59 Diese (vermeintlich neue) Sicht

auf Narziss vollzieht sich nicht unabhängig von den kulturellen Umschwüngen dieser

Zeit: so geht die industrielle Revolution mit einschneidenden Entfremdungserfahrun-

gen in derMassen- undMaschinenproduktion einher; mit der Erfindung der Fotografie

ist zudem die Flut schnell reproduzierbarer Bilder entfacht. Mit ihr rückt die Frage der

Medienkonstitution des Menschen ins Zentrum philosophischer Diskurse.

Einen großen Anteil an dieser Deutungsrichtung des Mythos hat die psychoanaly-

tische Theoriebildung im Rückgriff auf den Mythos.60 Das im Narzissmus an einem

Bild entdeckte »Ich« stellt nach Freud eine wackelige Instanz unter diversen seelischen

Strebungen dar.DerMensch sei zwar im Ich-Bewusstsein seiner fest umrissen geglaub-

ten Grenzen, aber er überblicke einen Großteil seiner Strebungen nicht.61 Freud bringt

56 Die Darstellung hat keinen Anspruch auf Vollständigkeit, da eine ausführliche Erörterung der ver-

schiedenen Auslegungen des Mythos sicherlich Buchformat annehmen würde. Die Auswahl be-

zieht sich hier lediglich auf die Rezeption des Ovids-Textes und markiert grobe Umbrüche in der

Bewertung der Schrift.

57 Dies bedeutet nicht zwingend, dass auch die Darstellungen den moralischen Impetus wie die Er-

zählung haben,wie Panofsky an den Illustrationen des »Ovidemoralisé« zeigt. vgl. Erwin Panofsky,

Ikonographie und Ikonologie. In Ekkehard Kaemmerling (Hg.), Ikonographie und Ikonologie. Bil-

dende Kunst als Zeichensystem Band I, Köln 19979, S. 224

58 Vgl. Schlegel, Friedrich: Lucinde (1799), 7. Aufl., Berlin: Insel 2020, S. 103ff.

59 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 339.

60 Der Begriff ist von Paul Näcke (1899) geprägt worden und seit Freuds Narzissmus-Studien (Fall

Schreber 1911) ein eigenes Forschungsfeld der Psychoanalyse. Freud führt ihn ›offiziell‹ in seiner

Studie »Zur Einführung des Narzissmus« [1914] in die Psychoanalyse ein.

61 Vgl. Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, Fragen der Gesellschaft Ursprünge der Re-

ligion, Bd. IX, Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe).

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Ein Bild und sein Doppelgänger

dies auf die bekannte Formel, »Das Ich ist nicht Herr im eigenen Haus«.62 Diese neue

Sicht auf den Menschen ergänzt zwei menschheitsgeschichtlich bahnbrechende Theo-

rien: die Evolutionstheorie nach Darwin, wonach der Mensch seine Vorrangstellung

gegenüber den Tieren verliert, und die astronomischen Erkenntnisse des Galilei, mit

denen die Erde aus dem Zentrum des Universums rückt. Alle drei Verrückungen han-

deln von der Dezentrierung des Menschen und wirken insofern auf ihn (narzisstisch)

kränkend. Narziss, der den Moment einer solchen Ich-Entdeckung versinnbildlicht, ist

also in einer modernen Perspektive auf den Mythos zugleich derjenige, der sich nie-

mals vollumfänglich zu erblicken vermag. Dass diese Perspektive – ich möchte sie als

eine nicht normative Auslegung des Mythos bezeichnen – eng an den antiken Text an-

knüpft, also keine im engeren Sinne ›moderne‹ Sicht darstellt, wird später im Text aus-

geführt. Nur vordergründig erfährt der Narziss-Mythos eine Umdeutung gegenüber

dem antiken Text, da im (primären) Narzissmus der Wunsch, sich selbst sehen zu wol-

len, ins Zentrum rückt, währendNarziss in der Blickszene desMythos darüber verzwei-

felt, dass das Bild ihn und keinen anderen zeigt. Diese Auslegung entspricht dennoch

den psychologischen Dimensionen des Mythos, da das Sich-selbst-Genügen, das Auft-

rechterhalten einer unberührbaren Ganzheit – analog zum Ich-Bewusstsein des Nar-

zissmus – den Frevel darstellt, für den Narziss mit der Bild- und Blickbannung bestraft

wird. Diesen Ausschluss vom Leben, der Wahn sich überall selbst zu sehen und in sich

selbst eingeschlossen zu sein, beschreibt als Krankheitsform der sekundäre Narzissmus

im Rückgriff auf Mythos.63

Nach diesem Exkurs in die zeitgeschichtliche Rezeption des Mythos wird nun die

paradigmatische Stellung des umstrittenen Bildes diskutiert. Worin wird sie gesehen

und in welchem Zusammenhang steht sie zum Ovid-Text?

2.2 Die paradigmatische Stellung des Bildes als »Inbegriff« des Narziss

Unabhängig von der Frage, wer der Maler ist, herrscht in der Kunstwelt weitgehend

Einigkeit in der Auffassung, es handle sich bei dieser Narziss-Darstellung um den ›In-

begriff‹ des Narziss (vgl. Einführungstext). In der Durchsicht der Literatur, die Text

(Ovid) und Bild (Caravaggio) zu einem gegenseitigen Bezugspunkt macht, trifft der Le-

ser auf ein auffälliges Phänomen: Trotz der attestierten Nähe zum Quellentext wird

dem caravaggesken Narziss eine mediale Autonomie gegenüber der literarischen Quel-

le zugesprochen. Die Nähe manifestiert sich unter anderem in der Varianz der Bildre-

zeption, die der Deutungsbreite der mythologischen Erzählung entspricht. Sie gründet

jedoch nicht auf einer Bebilderung desMythos durch eine Visualisierung der narrativen

Stränge der ovidschen Erzählung. Vielmehr legen die kommenden Beschreibungen na-

he, dass sich Bild und Text in übergreifenden Wirkqualitäten gleichen. Dabei lenkt das

Narziss-Thema den Blick auf die mediale Vermittlung des Mythos. Wie im Folgenden

dargelegt wird, verweisen die Differenzen zwischen Bild und Text vorrangig auf diese

medialen Unterschiede.

62 Vgl. Freud, Sigmund: »Die drei Kränkungen der Menschheitsgeschichte (1917)«Band V, S. S. 1-7.

63 Vgl. Freud, Sigmund: »Zur Einführung des Narzissmus (1914)«, Psychologie des Unbewussten, Bd. III, 7.

Aufl., Frankfurt a.M. 1994 (Studienausgabe), S. 37-68, hier S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 37

2.2.1 Varianz der Bildrezeption im Spiegel der Deutungsbreite des Mythos

Bezogen auf die kulturabhängige Rezeption des mythologischen Stoffs, wie er im vor-

herigen Kapitel dargelegt wurde, wird das Narziss-Bild des Caravaggio zu einem Ana-

logon der kulturhistorischen Rezeption des mythologischen Stoffs: Mal fungiert es als

Sinnbild für den eitlenMenschen und die Abgründemenschlichen Daseins,mal werden

in ihm der kontemplative Schöpfergeist und Entdecker gesehen, dann wieder steht der

Narziss des Caravaggio für Täuschung/Selbstillusion und die Entfremdung des Men-

schen schlechthin.

Ein Beispiel, bereits im Einführungstext erwähnt, macht deutlich, wie der caravag-

geske Narziss zu einem Sinnbild einer idealistischen Auffassung des Mythos avanciert:

In der Aufsatzsammlung mit dem Titel »Die Kunst Denken. Zu Ästhetik und Kunst-

geschichte« – einem Sammelband, herausgegeben vomDeutschen Forum für Kunstge-

schichte in Paris, geht es nicht nur umdie ästhetischen Parameter einer Kunstgeschich-

te, sondern darum, die Kunst als eine Herausforderung des Denkens zu begreifen.64 In

ihr werden neben der Eigenlogik des Bildlichen, das epistemische Vermögen des Bil-

des diskutiert. Der Herausgeber der Reihe begründet die Wahl des Narziss-Bildes als

Titelbild wie folgt:

»Raphaël Bouvier hat uns, mit untrüglichem Bildsinn, dazu animiert, das Thema an-

schaulich unter dieses Bild zu stellen. Nicht, weil es als moralisierende Warnung vor

verwerflicher Selbstbespiegelung und Selbstliebe diente, sondern vielmehr, weil das

»Sich-selber-sehen« verstandenwerdendarf als philosophisch-erzieherische Selbstbe-

trachtung, als philosophisch-ästhetisches Exempel.«65

Das Narziss-Bild als Titelbild der Aufsatzsammlung, im Schwellenbereich von Kunst-

geschichte und Ästhetik anzusiedeln, wird hier also explizit in den Kontext einer idea-

listischen Konzeption des Narziss-Mythos gesetzt, wie er im 18. Jahrhundert aufkommt

(s.o.) und gegenüber einer moralisierenden Wertung des mythologischen Stoffs abge-

hoben. Beyer bezieht sich zudem auf die Narziss-Rezeption von Herbert Marcuse und

André Gides sowie Paul Valéry, wenn er zu folgendem Schluss kommt:

»Es handelt sich um ein ästhetisch-symbolisches Freiheitsversprechen, einen konkre-

ten Sehnsuchtsentwurf, der die epistemische Kraft der Anschauung und der Betrach-

tung beschwört und damit die Kunst als kraftvolle Denkfigur begreifen lässt.«66

Zurückkommend auf die kontroversen Bildbeschreibungen des Gemäldes, stellt sich

die Frage, inwieweit das Narziss-Bild (als Titelbild) zu einer solchen »kraftvollen Denk-

figur« passt – denken wir an die vielen Lücken, das Absacken ins Dunkle und Schat-

tenhafte zurück, Bildwirkungen, wie sie im vorherigen Kapitel beschreiben wurden.

Und ein weiterer auffälliger Aspekt: Die im Einleitungstext des Sammelbandes beton-

te epistemische Kraft des Anschaulichen, das Herausheben der ästhetischen Seite von

Erkenntnis, stützt sich in der Argumentation auf zahlreiche literarische Texte, die das

64 Vgl. Beyer Beyer, Andreas/Cohn, Danièle (Hg.):Die Kunst Denken. ZuÄsthetik und Kunstgeschichte,

S. IX.

65 Ebd.

66 Ebd., S. XI.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Ein Bild und sein Doppelgänger

Schlaglicht auf eine Seite des Mythos richten und, wie oben ausgeführt, anderes (das

Schattenhafte) im Titelbild, also im Anschauungsbeispiel für die Anschauung, über-

gehen. Entsprechend ist das Narziss-Bild nicht ganz abgedruckt: Die Spiegelung fehlt

komplett und auch ein Teil des Kopfes. Einer solchen Vereindeutigung des Narziss als

Idealbild der schöpferisch-kontemplativen Innenschau, ganz im Sinne einer spezifi-

schen Rezeption des Narziss-Topos, steht eine hierzu konträre Bildbeschreibung des

Psychoanalytikers Christian Gaillard gegenüber. Er bespricht das Narziss-Bild im Rah-

men eines Internationalen Psychoanalytischen Kongresses zum Thema »The archetype

of shadow in a Split world«, 1986 in Berlin abgehalten. Gaillard betont ausschließlich

das Schattenhafte des Bildes. In Narziss’ Blick will er Angst erkennen.

»Here, shadow reigns manifestly over the bottom of the painting, where it takes the

shape of a body: the fearsome body and visage of that other Narcissus, in whomhewill

soon recognize himself. From there, the shadow tends to overcome the whole picture.

It rises and threatens the figure of the young man in the light; this figure, in turn, is

altered by it.«67

Gemäß der psychoanalytischen Auslegung des Mythos bringt Gaillard das Bild mit dem

frühen narzisstischen Stadium in Verbindung, das seit Lacan auch als Spiegelstadi-

um bezeichnet wird und bekanntlich für die freudige Ich-Entdeckung des Säuglings an

einem Spiegelbild steht. Allerdings verweigere das Bild dieses Spiegel-Ideal. Es hand-

le vielmehr von einem Betrachter, der auf bedrohliche Weise mit seiner konstitutiven

Teilung und Dezentrierung konfrontiert werde. »The painting is a close-up of this se-

paration with occurs in all of us.«68 Damit rekurriert er als Psychoanalytiker auf die

im Narzissmus vollzogene Trennung des Ichs, das sich selbst zum Objekt nimmt sowie

auf die Lücken dieses Bewusstseins. Hierzu vergleichbar sieht Margrit Brehm im Nar-

ziss eine moderne und postmoderne Lesart des Narziss-Mythos vorweggenommen.69

Die Darstellung greife nicht nur der psychoanalytischen Rezeption des Narziss-Mythos

voraus, sondern auch der »Bedrohung des Ichs«, der »empfundenen Selbstfremdheit«

und »existentiellen Verunsicherung«, die das 20. Jahrhundert prägt.70

Wie gezeigt schlagen sich in den Deutungsrichtungen des Bildes als spezifische

Auslegungen des Mythos die gleichen Dichotomien nieder, auf die wir bereits in der

Sammlung der Phänomene der Bildrezeption getroffen sind. Insbesondere die Ver-

knüpfung der Sorten von Bild-Rezeption mit der kulturgeschichtlichen Rezeption des

Mythos weist eine vergleichbare Variation auf. Dies legt die Nähe zwischen literarischer

Quelle und bildlicher Darstellung nahe. Bild und Text, so die These, vereinen eine in-

haltliche Bandbreite: Narziss zum einen als Verkörperung einer sehnsüchtig-kontem-

plativen Innenschau und zum anderen als haltlose Figur, die sich selbst entgeht.

Neben dieser Variationsbreite bildet die Überzeugung, das Narziss-Bild verkörpere

die Thematiken jeweils in besonderer Weise, das auffällig Invariante. Zudem stellt sich

67 Gaillard, Christian: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, S. 352.

68 Ebd., S. 355.

69 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 338.

70 Ebd., S. 339.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 39

bei den Autoren immer wieder Bewunderung ein – auch gegenüber dem Abgründigen,

des Bildes, wenn es in Augenschau genommen wird. Bezogen auf das Bildanschauliche

hat es den Anschein, als wäre das Bild in der Lage vieles in seine geschlossene Kreisform

aufzunehmen. Es verspricht nicht nur einen Blick aufs Ganze, sondern bietet sich als

übergreifendes Bild für Themen an, für die es zum Inbegriff im wahrsten Sinne des

Wortes wird. In dieser Art vermag das Gemälde ganze Epochen und Zeitströmungen

zu verkörpern – mal verkörpert es die epistemische Kraft der Anschauung (Beyer), mal

wird in ihm eine prophetische Vorausschau einer modernen Sicht auf den Menschen

gesehen (Brehm,Welsch), mal wirdNarziss auf seine barocke Gestalt hin anprobiert. An

einem solchen Bild, so der Psychoanalytiker und Bildtheoretiker Hubert Damisch, lasse

sich erst erkennen, was Barock sei – nicht aber, ohne dem Titel »Barocker Narziß?« ein

Fragezeichen hinzuzusetzen.71

2.2.2 Fragen der Medialität in der Auslegung des Mythos (Bild und Text)

Die paradigmatische Stellung des caravaggesken Narziss ist mit der oft vertretenen

Meinung verknüpft, dass die Narziss-Darstellung besonders stark an die literarische

Quelle, die Metamorphosen des Ovid, angelehnt ist. Daneben finden sich Bildbeschrei-

bungen, die die Differenz zum antiken Text betonen. Ein Gemeinsames liegt darin, dass

die Ovid-Quelle in der einen wie in der anderen Richtung zu einem festen Bezugs-

punkt zahlreicher Bilddeutungen wird. Eine Bildinterpretation erfolgt entsprechend

selten ohne Rückgriff auf die literarische Quelle (oder die Narzissmus-Theorie). Steht

umgekehrt der lyrische Text von Ovid im Mittelpunkt des Interesses, wird oftmals als

weiterer Bezugspunkt oder als Anschauungsbeispiel Caravaggios Narziss gewählt.72

Magrit Brehm macht auf die eigentümliche Bewandtnis aufmerksam, dass diese

Nähe der Darstellung zur literarischen Quelle unmittelbar spürbar wird, obwohl in

der reduzierten Darstellung viele narrative Stränge der Erzählung fehlen, die in an-

deren Bilddarstellungen hineingenommen sind – unter anderem die Figur Echo. Auch

die dem Bild attestierte Alltagsnähe scheint einer einfachen Bebilderung des mytholo-

gischen Textes zu widersprechen. Christian Gaillard betont das Fehlen alles Erzähle-

rischen im Bild, sowie jeglicher Hinweise, die auf die mythologische Szene schließen

lassen (bis auf die Wasserlinie). Das Bild sei zudem auch durch andere Qualitäten als

die Erzählung bestimmt: Während Ovid das Ideale der Figur Narziss in schillernder

Bildsprache entstehen lasse, finde sich bei Caravaggio ein Schatten, der das gesamte

Bild durchziehe (s.o.).

Wie bereits im Einführungstext erwähnt, ist diesem Bild, trotz der Abweichungen

vom mythologischen Text, bei seiner Entdeckung spontan der Titel »Il Narciso« ge-

geben worden. Der Bildtheoretiker Hubert Damisch sieht das unmittelbare Erkennen

der mythologischen Szene in einem »anthropologischen Wissen« des Betrachters be-

gründet, der sogleich in der reduzierten Spiegelszene Narziss identifiziere. Es funk-

tioniere in einem »emblematischen Modus und als ein Bild, das sich dem Geist direkt

71 Vgl. Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«

72 Vgl. Schindler, Winfried: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und

Narziss, S. 67-77; vgl. de Riedmatten, Henri: »Zur Quelle des Narziss. Ovid, Metamorphosen, III, 339-

510«, S. 53ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Ein Bild und sein Doppelgänger

erschließt.«73 In einem Vergleich mit einer zeitnahen Narziss-Darstellung von Pous-

sin (Echo und Narziss, um 1627, Paris/Louvre) betont Damisch die Bildautonomie des

caravaggesken Narziss. Während die Narziss-Darstellung des Poussin der literarischen

Quelle als Bezugssystem bedürfe,mit ihm im »Dialog« stehe74, erhalte der caravaggeske

Narziss seinen Status als »Ikone« aufgrund seiner Bildlichkeit:

»Das caravaggeske Gemälde nutzt nur visuelle Ressourcen der Oberfläche derMalerei,

während das von Poussin eine andere Ökonomie der Repräsentation verrät, da es sich

nur durch die Instanz und unter dem Urteil eines Textes beschreiben läßt.«75

Worin aber liegt die spürbare Verbindung zwischen Bild und Text? Bild und Text ent-

sprechen sich in übergreifenden Wirkqualitäten, wie es die folgenden Beschreibungen

nahelegen. Christiane Kruse erkennt eine Analogie in der Metaperspektive des Bildre-

zipienten. Dieser überblicke die Szenerie gleichermaßen wie der auktoriale Erzähler

des Mythos und zeige sich gleichermaßen involviert bzw. emotional berührt:

»Narziß ist unwissend, doch der Betrachter weiß, daß Narziß seiner Illusion erliegt.

Der Bildbetrachter entspricht folglich dem auktorialen Erzähler in Ovids Vorlage.«76

Dass sich diese Metaebene nicht halten lässt, verdeutlichen Bildbeschreibungen, bei

denen vom unsicheren Standpunkt des Betrachters und seinem Involviert-Werden in

die Szenerie die Sprache ist (vgl. Kapitel 1.2.). Darin kündigen sich spezifische mediale

Unterschiede zwischen Bild und Text an.

Eine weitere Nähe zum antiken Text liegt in der wertfreien Umsetzung des my-

thologischen Stoffs. Im Vergleich zu Narziss-Darstellungen, die etwa in die gleiche

Entstehungszeit fallen, verzichte das Bild, so Margrit Brehm, auf eine moralische Bot-

schaft – entweder in der Richtung einermoralischen Verurteilung der Selbstverliebtheit

und Verweigerung der Fortpflanzung oder in Richtung eines Idealbildes einer kontem-

plativen und schöpferischen Innenschau fernab von der Welt.77

»Weder verklärt noch verurteilt Caravaggio durch seine Darstellung den Protagonis-

ten. Allein die verführerische ›Wirklichkeit‹ des Gegenübers, das scheinbar zum Grei-

fen nah und doch nur eine Täuschung ist, setzt er ins Bild.«78

Die paradigmatische Stellung lässt sich auf diese wertfreie Umsetzung zurückführen,

die Bild und Text verbindet. Der Mythos, der eine »Urszene der Menschheit« zumThe-

ma hat (s.o.) wird in der Narziss-Darstellung über seine emblematische Puristik und

Intensität der Bildqualität bildlich in Szene gesetzt. In diesem Sinne wirkt das carava-

ggeske Bild, gleichermaßen wie der Ovid-Text, zeitlos und involvierend. Bildanschau-

73 Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«, S. 203.

74 Vgl. ebd., S. 200.

75 Ebd., S. 201.

76 Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und Cara-

vaggio«, S. 112.

77 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 339.

78 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 41

liche Beschreibungen unterstreichen die Reduziertheit der Szene und die ambiguen

Qualitäten des Spiegels:

»Von keinem anderenMaler ist dasWasser, das Narziss zum Spiegel wird, so glatt und

unbewegt dargestellt worden wie von ihm. Und zu keiner Zeit wurde es zudem als so

abgründig und verhängnisvoll gezeigt.«79

Aus der Beschreibung spricht die sinnliche (Erlebens-)Qualität und Puristik, die das

Narziss-Bild kennzeichnet. Dabei lenkt die bildkompositorische Reduzierung des Bil-

des in zwei fast identische Bildhälften den Blick auf ein zentrales Moment im Mythos:

die Blickbannung des Narziss, die alles andere aus dem Blick treten lässt und den

(Selbst-)Betrachter und sein Bild in eine Kreisform einschließt. Folgende Beschreibung

Karl Neuffers, liest man sie vor dem Hintergrund des Ovid-Textes, gibt Hinweise dar-

auf, dass der Betrachter des Bildes in die Situation des Narziss versetzt wird und der

Erkenntnisproblematik des Un-Begreiflichen (im wahrsten Sinne des Wortes) ausge-

setzt ist: »Im Bild wird das Unbegreifliche anschaubar, nicht unmittelbar aussprechbar,

aber doch bewußt.«80

Die mediale Selbstthematisierung kann als eine weitere Verbindung zwischen Bild

und Text genannt werden.81 Der Aspekt der Medien-Selbstreflexion verbindet beide

Medien in einer übergreifenden Qualität – denken wir an die kunstvolle Wiederholung

der Ovid-Verse und an den subtilen Selbstverweis auf die Fiktionalität der Erzählung.

Hierzu analog wirft die Narziss-Darstellung die Frage auf, was ein Bild ist, indem es

ein Bild im Bild zeigt und die Situation einer Bildbetrachtung auf eigentümliche Weise

doppelt. Beide Medien führen nah heran, halten aber doch Erzähler und Betrachter in

einem Abstand zum Geschehen.

Die Narziss-Darstellung des Caravaggio wirkt wie eine eigenständige Auslegung

des Narziss-Mythos – als das Bild, das ihn bildlich in Szene setzt. Die Sammlung legt

dies nahe. Als These sei festgehalten, dass die Nähe zwischen Bild und Text nicht in

79 Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf Nico-

lai«, S. 30.

80 Neuffer, Carl: Caravaggio – Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischen Werkanalyse,

S. 16.

81 Die ambiguen Qualitäten dieser Selbstinszenierung des Bildes unterstreicht Christiane Kruse:

Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und Cara-

vaggio«, »Ich kenne kein zweites Gemälde, das die Unmittelbarkeit der Illusion beim Rezeptions-

prozeß und die Mittelbarkeit des Mediums, welche die Illusion durchbricht, derart kontrapunk-

tisch inszeniert. Die kühle Transparenz des Spiegelbildes und die Opazität der in undurchdring-

bares Schwarz getränkten Leinwand fungieren dabei als polare Leitmetaphern des sich selbst the-

matisierendenMediums.« Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der

Quelle bei Alberti und Caravaggio«, S. 112. Die mediale Selbstthematisierung des Narziss-Bildes be-

tont auch Magrit Brehm, wenn sie im Narziss-Bild einen »Modellfall des Bildermachens« erkennt.

Sie betont darin die strukturelle Seite des Bildes und mit ihr seine Zeit- und Kulturunabhängig-

keit: »Durch die Konzentration auf das Hauptmotiv, die Spiegelszene, rückt Caravaggio denDialog

zwischen Narziß und seinem Abbild in den Mittelpunkt und eröffnet so eine Perspektive auf das

Kunstwerk als Entwurf zwischen Selbstbild und Abbild.« Brehm, Margit: »Sich sehend sehen – Nar-

ziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sichtweise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman

und Mat Collishaw«, S. 338.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Ein Bild und sein Doppelgänger

einer einfachen Bebilderung des Mythos liegt, sondern in der Übertragung seiner Tie-

fendimensionen ins Bildmedium. Damit wären Differenzen zwischen Bild und Text im

Sinne einer abweichenden Deutung des Mythos weniger inhaltliche, als auf die media-

len Unterschiede selbst bezogen. Die Studie wird dieser Frage weiter nachgehen.

Rückblickend auf die ersten beiden Kapitel offenbart die Sammlung nicht nur viele

Ungereimtheiten und starke Ambivalenzen, die das Narziss-Bild hervorruft, sie weckt

auch das Interesse an einer die Einzelphänomene verbindenden Erklärung. Die para-

digmatische Stellung des Bildes als ›Inbegriff‹ des Narziss erlaubte Querverweise zum

Text und der übergreifenden Frage nach der Medialität des Bildes. Im Folgenden wer-

den tradierte Herangehensweisen in der Erklärung eines Kunstwerks vorgestellt, mit-

einander verglichen und ihre Anwendung und Tauglichkeit bezogen auf das Narziss-

Bild erörtert. Hieraus leitet sich schließlich die Fragestellung und die hier gewählte

Untersuchungsmethode ab.

3. Untersuchungsperspektiven auf den Gegenstand

In diesem Kapitel werden die unterschiedlichen Untersuchungsperspektiven auf das

Narziss-Bild in ihrem Erklärungsgehalt geprüft und das Untersuchungsdesign dieser

Studie scharf gezogen.Die Erklärungskonstrukte, die nun vorgestellt werden, sind gän-

gig in der Analyse des Narziss-Bildes und haben gemeinsam, dass sie sich auf außer-

bildliche Kontexte beziehen: auf den Künstler (3.1.), den Zeitkontext (3.2.) und die litera-

rische Quelle (3.3.). Sie gehen quer durch die Wissenschaftslandschaft – und verweisen

damit wiederum auf die Interdisziplinarität des Diskurses rund um das umstrittene

Bild.82 Medientheoretische Analysen, gleichermaßen wie psychoanalytische Deutun-

gen und kunsthistorische Einschätzungen bringen das Narziss-Bild mit dem Ovid-Text

in Verbindung. Der Zeitkontext als Bezugssystem der Analysen ist nicht nur Gegen-

stand einer kunsthistorischen Betrachtung, sondern auch einer kunstphilosophischen.

Schließlich stellt auch der Bezug zum Künstler ein die genannten Disziplinen übergrei-

fendes Erklärungskonstrukt dar.

Eine psychologisch-empirisch Untersuchung des Bildes fehlt bisher in der ansons-

ten umfassenden Bildforschung.Welchen Beitrag leistet sie? Sie fasst das Bild als einen

Erfahrungsgegenstand auf, der sich erst in einer ausgedehnten Betrachtung erschließt.

Ihren Gegenstand verortet sie zwischen Bild und Betrachter. In Abgrenzung zu den Er-

klärungskonstrukten, die sich auf außerbildliche Kontexte beziehen, liegt ihre Qualität

darin, dass sie die unmittelbare Wirkung des Bildes in den Blick nimmt.

Warum ist es nötig, die gängigen Erklärungskonstrukte vorzustellen? Zum einen

setzt der Exkurs die Sammlung der Phänomene der Bildrezeption fort und fokussiert

hier wiederum auf implizite und explizite Wirkungen. Zum anderen wird der Blick auf

82 Die Bezüge (Künstler, Zeitkontext, Quellentexte) lassen sich nicht spezifischenWissenschaftsdis-

ziplinen trennscharf zuordnen, in denen das Narziss-Bild besprochenwird. Die Trennlinien finden

sich vielmehr an anderenStellen: in einer naturwissenschaftlichenoder geisteswissenschaftlichen

Auffassung in einer genetisch-geschichtlichen oder einer philosophisch-ästhetischen Auffassung,

in einer deterministisch-kausalen oder phänomenologischen/wirkanalytischen Sicht.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

