|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Demgegeniiber begriindet die Kunsthistorikerin Rossella Vodret die Autorenschaft itber
die tiuschende Gleichheit von Bild und Spiegelbild. Die gekonnte illusionistische Dar-
stellung der Spiegelung liege eindeutig in der Meisterschaft eines Caravaggio:

»Es ist erstaunlich zu beobachten, wie weit die Tiuschung visuell gelingt und wie sehr
von der Seite des Betrachters keine auffallige Anomalie in der Darstellung der Spiege-
lung wahrzunehmen ist.<*’

Wihrend Vodret komplett am Spiegelbild vorbeigesehen hat, ist aber auch die scheren-
schnitt-hafte Einteilung in schon und hisslich durch Neuffer bei genauem Hinschauen
nicht haltbar. Denn folgen wir z.B. der Bildbeschreibung Nordhofts, so wirkt Narziss,
also die obere Gestalt, zumindest nicht uneingeschrinkt schon. Sie trigt Ziige einer
gestauchten, tierhaften und in Teilen amorphen Gestalt.*8

2. »Inbegriffe« des Narziss: Bild (Caravaggio) und Text (Ovid)

Untrennbar mit der oben skizzierten Kontroverse um das Narziss-Bild verbunden ist
der Narziss-Mythos als solcher. Er bildet das offenkundige Sujet des Bildes. So wurde
das Bild sogleich nach seiner Entdeckung durch Longhi als »Narziss« identifiziert.
Der Abgleich des Bildes mit einschldgigen Quellentexten des Narziss-Mythos, die
der (unbekannte) Maler kannte, sowie die Frage nach der zeitgeschichtlichen Rezep-
tion des Mythos in der Entstehungszeit des Bildes, stellt ein gingiges Verfahren der
Kunstinterpretation, die ikonologische Analyse, dar. (Sie wird im dritten Kapitel noch-
mals aufgegriffen). Wie vielfiltig und kontrovers aber die Argumentationsrichtungen
sind - vergleichbar mit denen der umstrittenen Urheberschaft — wird im Folgenden er-
liutert. An ihnen wird deutlich, dass es mit der Identifikation des Bildes als »Narziss«
nicht getan ist. Denn in der zeitgeschichtlichen Rezeption wird eine enorme Deutungs-
breite des Mythos offenbar, die stark an die Dialektik der Bildrezeption des Gemal-
des erinnert. Ein auffilliges Vermdgen des Bildes liegt darin, die Arten, in denen der
Mythos kulturgeschichtlich in Beschlag genommen wird, jeweils emblematisch verkér-
pern zu konnen. Narziss wird hier jeweils zum >Inbegriff« des Narziss. Dies verbindet
das Gemélde mit einer literarischen Quelle, die in gleichem Mafe wie das Bild eine
paradigmatische Stellung innehat: die Metamorphosen-Schrift von Ovid (Narziss und
Echo, Metamorphosen, Drittes Buch, 8. Jhd. n. Chr.). Auf eine Formel gebracht: Ovid
gilt als der Dichter, der den Mythos in seinen Tiefendimensionen am anschaulichsten
beschreibt und Caravaggio als der Maler bzw. das umstrittene Geméilde als das Bild, das
den Narziss am stirksten verkérpert. Die paradigmatische Stellung des Bildes wird
mal in einer Verkorperung des ovidschen Narziss, mal in seiner Bildautonomie, seiner
Unabhingigkeit des Bildes von jedweder literarischen Vorlage gesehen.

47  Vodretzit.n. Marini MARINI, MAURIzI10: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur
Ausstellung, S. 488. Aus dem Italienischen Ubersetzt von Ettore Prandi.

48  Auf diese Differenzen der Bildrezeption wird an spiterer Stelle der Arbeit noch eingegangen. Sie
liegen nicht oder zumindest nicht nur in individuellen Unterschieden der Rezipienten des Bildes
begriindet, sondern sind Anzeichen einer starken Ambiguitit des Bildes.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—

31


https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Ein Bild und sein Doppelgénger
2.1 Die paradigmatische Stellung des Textes (Ovid)

2.1.1  Der Narziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid

Ovid ist der Dichter, der den Narziss-Mythos in den Metamorphosen am ausfithrlichs-
ten von der Geburt bis zur Wandlung in eine Narzisse beschrieben hat. Er soll auch der
erste gewesen sein, der die Mythen von Echo und Narziss miteinander verkniipft.*’
Seine Metamorphosen-Schrift gilt als Meisterwerk der Dichtkunst. Eine kurze Zusam-
menfassung des Mythos:

Narziss, der Sohn einer wunderschénen Nymphe, wird aufgrund seiner Schénheit von
vielen begehrt. Er lasst sich jedoch hiervon nicht rithren und geniigt sich selbst. Auch
mit voranschreitendem Alter bleiben ihm kindliche Unschuld und Unbedarftheit er-
halten. Wie andere Nymphen verliebt sich auch Echo in Narziss. Die Annidherung ist
jedoch erschwert, da auf ihr der Fluch lastet, lediglich die Worte anderer wiederho-
len zu diirfen. Uber die echohafte Wiedergabe der Worte des Narziss in einer beson-
deren Intonation gelingt es ihr den Celiebten anzulocken. Er weist sie jedoch bei der
Begegnung zuriick, sodass sie sich gekrankt in die Walder zuriickzieht und zu Stein
wird. Daraufhin wird auch Narziss mit einem Fluch belegt. Ihm soll die gleiche Lie-
besqual und Zuriickweisung zuteilwerden, die er selbst verursacht. Bei einem Spazier-
gang trifft er auf eine wunderschéne und noch unberiihrte Quelle und sieht im Wasser
sein Spiegelbild. Vom schonen Anblick wie gebannt wird er selbst »wie zu einer Statue
aus parischem Marmor«. Er erkennt jedoch nicht, dass es sich um eine Wasserreflekti-
on handelt und verliebt sich in sein Bild. Mit Worten und Gesten versucht er sein Ge-
geniiber zu rithren und halt die Verdnderung des Spiegelbildes fiir eine Entgegnung.
In einem plétzlichen Umschwung bemerkt er, dass er es selbst ist. Dennoch halt das
Liebesbegehren an und er kann sich nicht vom Bild l6sen. SchlieRlich stirbt er an der
Quelle, indem er zu Wachs schmilzt. An seiner Stelle wachst eine Narzisse. Das Liebes-
begehren setzt sich in der Unterwelt weiter fort: Echo ruft und Narziss betrachtet sich
weiterhin im Wasser der Styx.

Worin liegt die paradigmatische Stellung des Textes begriindet?

Auf ein besonderes stilistisches Merkmal weist Winfried Schindler hin. Er betont in
seiner inhaltsanalytischen Interpretation der Verse des Narziss-Mythos die Bedeutung
des auktorialen Erzihlers, der den Protagonisten mitfithlend begleitet und dadurch den
Leser beriihrt und involviert. Schindler beschreibt, wie das erkenntnistheoretische Pro-
blem von Wahrheit und Tiuschung durch Ovid hautnah erzihlt werde. Immer wieder
will der Erzihler in das Geschehen eingreifen und Aufklirung iiber die Beschaffenheit
des Bildes, das Narziss tduscht, leisten. Er kann jedoch Narziss, der in sein Bild vernarrt
ist, mit seiner Ansprache nicht erreichen. Schindler verdeutlicht diese Dialogform an
folgendem Vers:

49 Vgl. WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf
Nicolai«, S. 28.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Leichtglaubiger! Was greifst du vergeblich nach dem fliichtigen Bild! Was du erstrebst,
ist nirgends; was du liebst, wirst du verlieren, sobald du dich abwendest. Was du siehst
ist nur Schatten, nur Spiegelbild. [435] Es hat kein eigenes Wesen: Mir dir kam es, mit

dir bleibt es, mit dir wird es fortgehen —wenn du nur fortgehen kénntest!>°

In dieser kunstvollen Dopplung der Problematik der Bildszene, seiner Ubertragung in
einen literarischen Dialog, wird, so Schindler, gleichzeitig Nihe, wie Distanz zum Ge-
schehen unterstrichen. Dabei macht Ovid auf das eigene Medium, die Sprache, die
Fiktionalitit der Erzihlung und damit ganz allgemein auf den medialen Anteil am Er-
kennen und Verkennen von Welt, aufmerksam:

»Das ist ein raffiniertes poetologisches Spiel mit der Illusion, und zwar gerade in dem
Moment, da Narziss sich besonders intensiv an sein Abbild verliert; indem der Erzah-
ler, scheinbar aufgewiihlt von dessen Fehleinschidtzung, selbst in das Geschehen ein-
zutreten versucht, macht er um so starker auf sich selbst und damit auf den fiktiven

Charakter des erzihlten Mythos aufmerksam.«’

Mit seinen einfithlenden und gleichermafen die Szenerie reflektierenden Versen, so-
wie der medialen Doppelbodigkeit der Lyrik erweist sich der Ovid-Text als weitgehend
frei von normativer Bewertung. Weder in Richtung einer moralischen Verurteilung, wie
ihn beispielsweise der mittelalterliche »Ovide Moralisé« zeichnet, noch in Richtung ei-
ner Idealisierung des Topos in der Autonomieisthetik des 18./19. Jahrhunderts lenkt
der antike Text den Blick auf ein Zeiten und Kulturen tibergreifendes Grunddilemma
menschlichen Daseins: Selbsterkenntnis vollzieht sich an einem Medium (oder als Me-
dienerkenntnis) und scheitert an ihm. Denn auch nachdem Narziss erkennt, dass es
sich bei dem Gegeniiber nicht um einen Anderen handelt (»Ich bin es selbst!« Ich habe
es begriffen!«)*?, vermag er sich nicht von seinem Bild zu lésen. Damit behandelt der
Ovid-Text als Metamorphosen-Schrift die Frage des Festhaltens von Wirklichkeit. In
ihr wiederum wird die philosophische Streitfrage bewegt, ob sich ein Erkenntnisinhalt
vom Prozess des Erfahrens ablosen lisst. Auf die Bildszene zuriickkommend besteht
ja die Tragik des Narziss gerade darin: Das Erkennen hilft nicht, sondern lisst den,
der sich im Bild sieht, nicht mehr los.> Indem Ovid diesen Umschlag »vor und nach
der Erkenntnis« in den Mittelpunkt der Dramaturgie des Textes riickt, macht er auf
diesen Gehalt des Mythos, der Medialitit von (Selbst-)Erkenntnis und seinen Grenzen
aufmerksam. Dabei trigt der Prozess, der sich zwischen Erkennen und Verkennen be-

50  PuBLIUS OvIDIUS NASO: Metamorphosen, libers. von. VON ALBRECHT, MICHAEL, 3. Aufl., Stuttgart:
Reclam 2003, S.155. Vers [435]: Credule, quid frustra simulacra fugacia captas? Quod petis, est
nusquam; quod amas, avertere, perdes. Ista repercussae, quam cernis, imaginis umbra est: nil ha-
bet ist sui: tecum venitque manetque, tecum discedet, sit u discedere possis.

51 SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und Narziss,
S. 43.

52 PuBLIUS OVIDIUS NASO: Metamorphosen, S.157. Vers [463]: Iste ego sum: sensi, nec mea fallitimago!

53  Diesgreiftnicht nureinem modernen Diskurs der Medienabhéngigkeit unserer Subjektkonstituti-
on, sondern auch konstruktivistischer Epistemologie voraus, wonach die Medien uns konstituieren
und eine klare Trennung in Erkenntnis-Subjekt und Erkenntnis-Objekt unhaltbar werden lassen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—

33


https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Ein Bild und sein Doppelgénger

wegt, sowohl den Charakter des Erhaben-Schénen, also isthetische Ziige, als auch die
Qualitdt des Archaisch-Begehrlichen.

Die paradigmatische Stellung der ovidschen Narziss-Erzihlung griindet noch auf
einer weiteren Qualitit des Textes: auf der Metamorphose. Der Autor erzihlt die Ge-
schichte aus einer Verwandlungslogik heraus, die dem Thema eingeschrieben ist. Diese
bewegt sich zwischen den Gestaltqualititen des Erstarrens und Verschmelzens. Nach
unerwiderter Liebe wird Echo zu Stein. Gleichermafien erstarrt die Sehnsuchtsgestalt
Narziss zwischenzeitlich vor dem wunderschénen Bild wie zu einer Statue aus Marmor.
Sie ist schlieflich (in ihren Grenzen) nicht haltbar und schmilzt »zu Wachs«. Insbe-
sondere die hier dargestellten Extrempunkte einer Verwandlungswirklichkeit, der er-
starrten Gestalt und der sich auflésenden Gestalt, machen die Auslegung des Narziss-
Mythos zu einem zeitiiberdauernden und kulturunabhingigen Stoff. Schindler weist
darauf hin, dass gerade der Metamorphosen-Charakter des Ovid-Textes die vielfilti-
gen Deutungsrichtungen des Mythos bedinge, es hieriiber aber auch zu einer »Ver-
schattung« des literarischen Stoffs durch literarische, wie wissenschaftliche Deutungen
gekommen sei.>*

Die Wandlungsrichtungen der verschiedenen Interpretationen und wissenschaft-
licher Erklirungen sind jedoch nicht beliebig und wiederholen die kontrapunktischen
Bewegungen im Mythos selbst: Einerseits ist da der idealisierende Zug, ein wun-
derschéner Knabe und eine gleichermaflen unberithrte Quelle, sowie die Anziehung
und Gebanntheit durch ein zunichst unerkanntes Bild. Direkt daneben erzihlen die
Metamorphosen von Abwehr, Nicht-Erwiderung, fehlender Anerkennung und vom
ZuriickgestoRen-Werden. Auch dies erleiden alle Protagonisten im Narziss-Mythos:
die verschmihten Liebhaber, Echo und Narziss selbst. Es handelt sich dabei um
eine Erzihlung, die in besonderer Weise die Verbundenheit von Leiden und Leiden-
schaft zusammenfiihrt. Als ein Mythos, der von (Selbst-)Erkenntnis handelt, verbindet
er —bei Ovid bildreich beschrieben — den isthetischen, wie den begehrlichen Zug
von (Selbst-)Erkenntnis.”> Das Schone, noch ganz gebliebene fithrt im Mythos zur
Erstarrung; das Archaisch-Begehrlich lisst den Protagonisten >schmelzenx.

In der Metamorphosen-Schrift iiber Narziss und Echo wird die Zeitunabhiangigkeit
dieser iibergreifenden Fragen von Erkenntnis und des Menschseins deutlich; die kul-
turgeschichtlichen Perspektiven auf den Mythos wiederum lassen spezifische Aspekte
an ihm in Abhingigkeit zu den dringenden Fragen einer Epoche oder Kultur mehr oder
weniger virulent und explizit werden. Sie werden im Folgenden in Form einer Rezep-
tionsgeschichte kurz skizziert.

54  Vgl. SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und
Narziss, S. 35.

55  Kruse macht auf die Verbindung eines »dsthetischen Blicks« mit dem »erotischen Blick« im
Narziss-Mythos nach Ovid aufmerksam vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Mediener-
kenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und Caravaggio«.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

2.1.2 Eine kleine Rezeptionsgeschichte des Narziss-Mythos

Ein Blick in die kulturgeschichtliche Rezeption des Narziss-Mythos macht auf seinen
Deutungsspielraum aufmerksam.5® Die Umbriiche und Kehrtwendungen in den Auf-
fassungen des Topos seien hier kurz skizziert. In einer mittelalterlichen Buchmalerei,
dem »Ovide moralisé«, zwischen 1316 und 1328 entstanden, wird dem antiken Text ei-
ne christlich-moralisierende Konnotation verlichen.5” Narziss wird hier zum Mahnbild
eines gottlosen Menschen, der aufgrund seines Egoismus seine gerechte Strafe erhilt.

Zu einer Umbewertung des mythologischen Stoffs kommt es um 1800 im Zuge des
Deutschen Idealismus. Narziss wird hier zu einer Figur der kontemplativen Innen-
schau, an der sich das idealistische Menschenbild eines autonomen und schépferischen
Einzelindividuums versinnbildlicht. Mif3iggang (Schlegel) und Spiel (Schiller) werden
zu dsthetischen und positiv konnotierten Daseinsformen und Entwicklungsvorausset-
zungen des Menschen; der kontemplative Zug der Bildbeschauung im Narziss-Mythos
zu seinem Emblem. In dieser Weise deutet Schlegel in seinem Roman »Lucinde« den
Mythos gegeniiber dem moralisierenden Duktus der mittelalterlichen Rezeption neu.5®
Narzissens Einsambkeit ist nicht Strafe, sondern eine selbstgewihlte kontemplative In-
nenschau, aus der heraus Narziss sein kiinstlerisches Potential schopft.

Einen dritten Umschwung markiert das 20. Jahrhundert, wonach Narziss zum In-
begriff der Selbstentfremdung des Menschen wird.>® Diese (vermeintlich neue) Sicht
auf Narziss vollzieht sich nicht unabhingig von den kulturellen Umschwiingen dieser
Zeit: so geht die industrielle Revolution mit einschneidenden Entfremdungserfahrun-
gen in der Massen- und Maschinenproduktion einher; mit der Erfindung der Fotografie
ist zudem die Flut schnell reproduzierbarer Bilder entfacht. Mit ihr riickt die Frage der
Medienkonstitution des Menschen ins Zentrum philosophischer Diskurse.

Einen groflen Anteil an dieser Deutungsrichtung des Mythos hat die psychoanaly-
tische Theoriebildung im Riickgriff auf den Mythos.®® Das im Narzissmus an einem
Bild entdeckte »Ich« stellt nach Freud eine wackelige Instanz unter diversen seelischen
Strebungen dar. Der Mensch sei zwar im Ich-Bewusstsein seiner fest umrissen geglaub-
ten Grenzen, aber er iiberblicke einen Grofiteil seiner Strebungen nicht.* Freud bringt

56  Die Darstellung hat keinen Anspruch auf Vollstandigkeit, da eine ausfiihrliche Erérterung der ver-
schiedenen Auslegungen des Mythos sicherlich Buchformat annehmen wiirde. Die Auswahl be-
zieht sich hier lediglich auf die Rezeption des Ovids-Textes und markiert grobe Umbriche in der
Bewertung der Schrift.

57  Dies bedeutet nicht zwingend, dass auch die Darstellungen den moralischen Impetus wie die Er-
zahlung haben, wie Panofsky an den Illustrationen des »Ovide moralisé«zeigt. vgl. Erwin Panofsky,
Ikonographie und lkonologie. In Ekkehard Kaemmerling (Hg.), lkonographie und lkonologie. Bil-
dende Kunst als Zeichensystem Band |, K6In 19979, S. 224

58  Vgl. SCHLEGEL, FRIEDRICH: Lucinde (1799), 7. Aufl., Berlin: Insel 2020, S. 103ff.

59  Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen— Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 339.

60  Der Begriff ist von Paul Nacke (1899) geprigt worden und seit Freuds Narzissmus-Studien (Fall
Schreber 1911) ein eigenes Forschungsfeld der Psychoanalyse. Freud fiithrt ihn »offiziell< in seiner
Studie »Zur Einfiihrung des Narzissmus« [1914] in die Psychoanalyse ein.

61 Vgl. FREUD, SIGMUND: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, Fragen der Gesellschaft Urspriinge der Re-
ligion, Bd. IX, Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe).

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—

35


https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Ein Bild und sein Doppelganger

dies auf die bekannte Formel, »Das Ich ist nicht Herr im eigenen Haus«.®* Diese neue
Sicht auf den Menschen erginzt zwei menschheitsgeschichtlich bahnbrechende Theo-
rien: die Evolutionstheorie nach Darwin, wonach der Mensch seine Vorrangstellung
gegeniiber den Tieren verliert, und die astronomischen Erkenntnisse des Galilei, mit
denen die Erde aus dem Zentrum des Universums riickt. Alle drei Verriickungen han-
deln von der Dezentrierung des Menschen und wirken insofern auf ihn (narzisstisch)
krinkend. Narziss, der den Moment einer solchen Ich-Entdeckung versinnbildlicht, ist
also in einer modernen Perspektive auf den Mythos zugleich derjenige, der sich nie-
mals vollumfinglich zu erblicken vermag. Dass diese Perspektive — ich mdochte sie als
eine nicht normative Auslegung des Mythos bezeichnen — eng an den antiken Text an-
kniipft, also keine im engeren Sinne >moderne« Sicht darstellt, wird spiter im Text aus-
gefithrt. Nur vordergriindig erfihrt der Narziss-Mythos eine Umdeutung gegeniiber
dem antiken Text, da im (primiren) Narzissmus der Wunsch, sich selbst sehen zu wol-
len, ins Zentrum riickt, wihrend Narziss in der Blickszene des Mythos dariiber verzwei-
felt, dass das Bild ihn und keinen anderen zeigt. Diese Auslegung entspricht dennoch
den psychologischen Dimensionen des Mythos, da das Sich-selbst-Geniigen, das Auft-
rechterhalten einer unberithrbaren Ganzheit — analog zum Ich-Bewusstsein des Nar-
zissmus — den Frevel darstellt, fiir den Narziss mit der Bild- und Blickbannung bestraft
wird. Diesen Ausschluss vom Leben, der Wahn sich iiberall selbst zu sehen und in sich
selbst eingeschlossen zu sein, beschreibt als Krankheitsform der sekundire Narzissmus
im Riickgriff auf Mythos.®

Nach diesem Exkurs in die zeitgeschichtliche Rezeption des Mythos wird nun die
paradigmatische Stellung des umstrittenen Bildes diskutiert. Worin wird sie gesehen
und in welchem Zusammenhang steht sie zum Ovid-Text?

2.2 Die paradigmatische Stellung des Bildes als »Inbegriff« des Narziss

Unabhingig von der Frage, wer der Maler ist, herrscht in der Kunstwelt weitgehend
Einigkeit in der Auffassung, es handle sich bei dieser Narziss-Darstellung um den >In-
begriff« des Narziss (vgl. Einfithrungstext). In der Durchsicht der Literatur, die Text
(Ovid) und Bild (Caravaggio) zu einem gegenseitigen Bezugspunkt macht, trifft der Le-
ser auf ein auffilliges Phinomen: Trotz der attestierten Nihe zum Quellentext wird
dem caravaggesken Narziss eine mediale Autonomie gegeniiber der literarischen Quel-
le zugesprochen. Die Nihe manifestiert sich unter anderem in der Varianz der Bildre-
zeption, die der Deutungsbreite der mythologischen Erzihlung entspricht. Sie griindet
jedoch nicht auf einer Bebilderung des Mythos durch eine Visualisierung der narrativen
Strange der ovidschen Erzihlung. Vielmehr legen die kommenden Beschreibungen na-
he, dass sich Bild und Text in iibergreifenden Wirkqualititen gleichen. Dabei lenkt das
Narziss-Thema den Blick auf die mediale Vermittlung des Mythos. Wie im Folgenden
dargelegt wird, verweisen die Differenzen zwischen Bild und Text vorrangig auf diese
medialen Unterschiede.

62 Vgl. FREUD, SIGMUND: »Die drei Krinkungen der Menschheitsgeschichte (1917)«Band V, S. S.1-7.
63 Vgl. FREUD, SIGMUND: »Zur Einfiihrung des Narzissmus (1914)«, Psychologie des Unbewussten, Bd. Ill, 7.
Aufl., Frankfurt a.M. 1994 (Studienausgabe), S.37-68, hier S. 42.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

2.2.1 Varianz der Bildrezeption im Spiegel der Deutungsbreite des Mythos
Bezogen auf die kulturabhingige Rezeption des mythologischen Stoffs, wie er im vor-
herigen Kapitel dargelegt wurde, wird das Narziss-Bild des Caravaggio zu einem Ana-
logon der kulturhistorischen Rezeption des mythologischen Stoffs: Mal fungiert es als
Sinnbild fiir den eitlen Menschen und die Abgriinde menschlichen Daseins, mal werden
in ihm der kontemplative Schopfergeist und Entdecker gesehen, dann wieder steht der
Narziss des Caravaggio fir Tiuschung/Selbstillusion und die Entfremdung des Men-
schen schlechthin.

Ein Beispiel, bereits im Einfihrungstext erwihnt, macht deutlich, wie der caravag-
geske Narziss zu einem Sinnbild einer idealistischen Auffassung des Mythos avanciert:
In der Aufsatzsammlung mit dem Titel »Die Kunst Denken. Zu Asthetik und Kunst-
geschichte« — einem Sammelband, herausgegeben vom Deutschen Forum fiir Kunstge-
schichte in Paris, geht es nicht nur um die dsthetischen Parameter einer Kunstgeschich-
te, sondern darum, die Kunst als eine Herausforderung des Denkens zu begreifen.®* In
ihr werden neben der Eigenlogik des Bildlichen, das epistemische Vermégen des Bil-
des diskutiert. Der Herausgeber der Reihe begriindet die Wahl des Narziss-Bildes als
Titelbild wie folgt:

»Raphaél Bouvier hat uns, mit untriiglichem Bildsinn, dazu animiert, das Thema an-
schaulich unter dieses Bild zu stellen. Nicht, weil es als moralisierende Warnung vor
verwerflicher Selbstbespiegelung und Selbstliebe diente, sondern vielmehr, weil das
»Sich-selber-sehen«verstanden werden darfals philosophisch-erzieherische Selbstbe-
trachtung, als philosophisch-dsthetisches Exempel.«>

Das Narziss-Bild als Titelbild der Aufsatzsammlung, im Schwellenbereich von Kunst-
geschichte und Asthetik anzusiedeln, wird hier also explizit in den Kontext einer idea-
listischen Konzeption des Narziss-Mythos gesetzt, wie er im 18. Jahrhundert aufkommt
(s.0.) und gegeniiber einer moralisierenden Wertung des mythologischen Stoffs abge-
hoben. Beyer bezieht sich zudem auf die Narziss-Rezeption von Herbert Marcuse und
André Gides sowie Paul Valéry, wenn er zu folgendem Schluss kommt:

»Es handelt sich um ein dsthetisch-symbolisches Freiheitsversprechen, einen konkre-
ten Sehnsuchtsentwurf, der die epistemische Kraft der Anschauung und der Betrach-
tung beschwaért und damit die Kunst als kraftvolle Denkfigur begreifen l3sst.«®®

Zuriickkommend auf die kontroversen Bildbeschreibungen des Gemildes, stellt sich
die Frage, inwieweit das Narziss-Bild (als Titelbild) zu einer solchen »kraftvollen Denk-
figur« passt — denken wir an die vielen Liicken, das Absacken ins Dunkle und Schat-
tenhafte zuriick, Bildwirkungen, wie sie im vorherigen Kapitel beschreiben wurden.
Und ein weiterer auffilliger Aspekt: Die im Einleitungstext des Sammelbandes beton-
te epistemische Kraft des Anschaulichen, das Herausheben der 4sthetischen Seite von
Erkenntnis, stiitzt sich in der Argumentation auf zahlreiche literarische Texte, die das

64  Vgl.Beyer BEYER, ANDREAS/COHN, DANIELE (Hg.): Die Kunst Denken. Zu Asthetik und Kunstgeschichte,

S.IX.
65 Ebd.
66 Ebd.,S. Xl

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—

37


https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Ein Bild und sein Doppelgénger

Schlaglicht auf eine Seite des Mythos richten und, wie oben ausgefiihrt, anderes (das
Schattenhafte) im Titelbild, also im Anschauungsbeispiel fir die Anschauung, iber-
gehen. Entsprechend ist das Narziss-Bild nicht ganz abgedruckt: Die Spiegelung fehlt
komplett und auch ein Teil des Kopfes. Einer solchen Vereindeutigung des Narziss als
Idealbild der schopferisch-kontemplativen Innenschau, ganz im Sinne einer spezifi-
schen Rezeption des Narziss-Topos, steht eine hierzu kontrire Bildbeschreibung des
Psychoanalytikers Christian Gaillard gegentiber. Er bespricht das Narziss-Bild im Rah-
men eines Internationalen Psychoanalytischen Kongresses zum Thema »The archetype
of shadow in a Split world, 1986 in Berlin abgehalten. Gaillard betont ausschliefilich
das Schattenhafte des Bildes. In Narziss’ Blick will er Angst erkennen.

»Here, shadow reigns manifestly over the bottom of the painting, where it takes the
shape of a body: the fearsome body and visage of that other Narcissus, in whom he will
soon recognize himself. From there, the shadow tends to overcome the whole picture.
It rises and threatens the figure of the young man in the light; this figure, in turn, is
altered by it.<%7

Gemif} der psychoanalytischen Auslegung des Mythos bringt Gaillard das Bild mit dem
frithen narzisstischen Stadium in Verbindung, das seit Lacan auch als Spiegelstadi-
um bezeichnet wird und bekanntlich fiir die freudige Ich-Entdeckung des Siuglings an
einem Spiegelbild steht. Allerdings verweigere das Bild dieses Spiegel-Ideal. Es hand-
le vielmehr von einem Betrachter, der auf bedrohliche Weise mit seiner konstitutiven
Teilung und Dezentrierung konfrontiert werde. »The painting is a close-up of this se-
paration with occurs in all of us.«®® Damit rekurriert er als Psychoanalytiker auf die
im Narzissmus vollzogene Trennung des Ichs, das sich selbst zum Objekt nimmt sowie
auf die Liicken dieses Bewusstseins. Hierzu vergleichbar sieht Margrit Brehm im Nar-
ziss eine moderne und postmoderne Lesart des Narziss-Mythos vorweggenommen.
Die Darstellung greife nicht nur der psychoanalytischen Rezeption des Narziss-Mythos
voraus, sondern auch der »Bedrohung des Ichs«, der »empfundenen Selbstfremdheit«
und »existentiellen Verunsicherungs, die das 20. Jahrhundert pragt.”®

Wie gezeigt schlagen sich in den Deutungsrichtungen des Bildes als spezifische
Auslegungen des Mythos die gleichen Dichotomien nieder, auf die wir bereits in der
Sammlung der Phinomene der Bildrezeption getroffen sind. Insbesondere die Ver-
kniipfung der Sorten von Bild-Rezeption mit der kulturgeschichtlichen Rezeption des
Mythos weist eine vergleichbare Variation auf. Dies legt die Nihe zwischen literarischer
Quelle und bildlicher Darstellung nahe. Bild und Text, so die These, vereinen eine in-
haltliche Bandbreite: Narziss zum einen als Verkorperung einer sehnsiichtig-kontem-
plativen Innenschau und zum anderen als haltlose Figur, die sich selbst entgeht.

Neben dieser Variationsbreite bildet die Uberzeugung, das Narziss-Bild verkérpere
die Thematiken jeweils in besonderer Weise, das auffillig Invariante. Zudem stellt sich

67  GAILLARD, CHRISTIAN: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, S. 352.

68 Ebd.,S.355.

69  Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen— Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 338.

70 Ebd,, S.339.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

bei den Autoren immer wieder Bewunderung ein — auch gegeniiber dem Abgriindigen,
des Bildes, wenn es in Augenschau genommen wird. Bezogen auf das Bildanschauliche
hat es den Anschein, als wire das Bild in der Lage vieles in seine geschlossene Kreisform
aufzunehmen. Es verspricht nicht nur einen Blick aufs Ganze, sondern bietet sich als
tibergreifendes Bild fiir Themen an, fiir die es zum Inbegriff im wahrsten Sinne des
Wortes wird. In dieser Art vermag das Gemailde ganze Epochen und Zeitstromungen
zu verkorpern — mal verkorpert es die epistemische Kraft der Anschauung (Beyer), mal
wird in ihm eine prophetische Vorausschau einer modernen Sicht auf den Menschen
gesehen (Brehm, Welsch), mal wird Narziss auf seine barocke Gestalt hin anprobiert. An
einem solchen Bild, so der Psychoanalytiker und Bildtheoretiker Hubert Damisch, lasse
sich erst erkennen, was Barock sei — nicht aber, ohne dem Titel »Barocker Narzif$?« ein

Fragezeichen hinzuzusetzen.”

2.2.2 Fragen der Medialitat in der Auslegung des Mythos (Bild und Text)

Die paradigmatische Stellung des caravaggesken Narziss ist mit der oft vertretenen
Meinung verkniipft, dass die Narziss-Darstellung besonders stark an die literarische
Quelle, die Metamorphosen des Ovid, angelehnt ist. Daneben finden sich Bildbeschrei-
bungen, die die Differenz zum antiken Text betonen. Ein Gemeinsames liegt darin, dass
die Ovid-Quelle in der einen wie in der anderen Richtung zu einem festen Bezugs-
punkt zahlreicher Bilddeutungen wird. Eine Bildinterpretation erfolgt entsprechend
selten ohne Riickgriff auf die literarische Quelle (oder die Narzissmus-Theorie). Steht
umgekehrt der lyrische Text von Ovid im Mittelpunkt des Interesses, wird oftmals als
weiterer Bezugspunkt oder als Anschauungsbeispiel Caravaggios Narziss gewihlt.””

Magrit Brehm macht auf die eigentiimliche Bewandtnis aufmerksam, dass diese
Nihe der Darstellung zur literarischen Quelle unmittelbar spiirbar wird, obwohl in
der reduzierten Darstellung viele narrative Stringe der Erzihlung fehlen, die in an-
deren Bilddarstellungen hineingenommen sind - unter anderem die Figur Echo. Auch
die dem Bild attestierte Alltagsnihe scheint einer einfachen Bebilderung des mytholo-
gischen Textes zu widersprechen. Christian Gaillard betont das Fehlen alles Erzihle-
rischen im Bild, sowie jeglicher Hinweise, die auf die mythologische Szene schliefRen
lassen (bis auf die Wasserlinie). Das Bild sei zudem auch durch andere Qualititen als
die Erzihlung bestimmt: Wihrend Ovid das Ideale der Figur Narziss in schillernder
Bildsprache entstehen lasse, finde sich bei Caravaggio ein Schatten, der das gesamte
Bild durchziehe (s.0.).

Wie bereits im Einfithrungstext erwihnt, ist diesem Bild, trotz der Abweichungen
vom mythologischen Text, bei seiner Entdeckung spontan der Titel »Il Narciso« ge-
geben worden. Der Bildtheoretiker Hubert Damisch sieht das unmittelbare Erkennen
der mythologischen Szene in einem »anthropologischen Wissen« des Betrachters be-
griindet, der sogleich in der reduzierten Spiegelszene Narziss identifiziere. Es funk-
tioniere in einem »emblematischen Modus und als ein Bild, das sich dem Geist direkt

71 Vgl. DAMISCH HUBERT: »Barocker Narzif3?«

72 Vgl. SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und
Narziss, S. 67-77; vgl. DE RIEDMATTEN, HENRI: »Zur Quelle des Narziss. Ovid, Metamorphosen, 111, 339-
510, S. 53ff.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—

39


https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Ein Bild und sein Doppelgénger

erschliefft.«” In einem Vergleich mit einer zeitnahen Narziss-Darstellung von Pous-
sin (Echo und Narziss, um 1627, Paris/Louvre) betont Damisch die Bildautonomie des
caravaggesken Narziss. Wihrend die Narziss-Darstellung des Poussin der literarischen
Quelle als Bezugssystem bediirfe, mit ihm im »Dialog« stehe”4, erhalte der caravaggeske
Narziss seinen Status als »Ikone« aufgrund seiner Bildlichkeit:

»Das caravaggeske Gemalde nutzt nur visuelle Ressourcen der Oberflache der Malerei,
wihrend das von Poussin eine andere Okonomie der Reprisentation verrit, da es sich
nur durch die Instanz und unter dem Urteil eines Textes beschreiben laft.«”>

Worin aber liegt die spiirbare Verbindung zwischen Bild und Text? Bild und Text ent-
sprechen sich in tibergreifenden Wirkqualititen, wie es die folgenden Beschreibungen
nahelegen. Christiane Kruse erkennt eine Analogie in der Metaperspektive des Bildre-
zipienten. Dieser iiberblicke die Szenerie gleichermafien wie der auktoriale Erzihler
des Mythos und zeige sich gleichermaflen involviert bzw. emotional beriihrt:

»Narzif ist unwissend, doch der Betrachter weif3, dafd Narzifd seiner Illusion erliegt.
Der Bildbetrachter entspricht folglich dem auktorialen Erzihler in Ovids Vorlage.«’®

Dass sich diese Metaebene nicht halten lisst, verdeutlichen Bildbeschreibungen, bei
denen vom unsicheren Standpunkt des Betrachters und seinem Involviert-Werden in
die Szenerie die Sprache ist (vgl. Kapitel 1.2.). Darin kiindigen sich spezifische mediale
Unterschiede zwischen Bild und Text an.

Eine weitere Nihe zum antiken Text liegt in der wertfreien Umsetzung des my-
thologischen Stoffs. Im Vergleich zu Narziss-Darstellungen, die etwa in die gleiche
Entstehungszeit fallen, verzichte das Bild, so Margrit Brehm, auf eine moralische Bot-
schaft — entweder in der Richtung einer moralischen Verurteilung der Selbstverliebtheit
und Verweigerung der Fortpflanzung oder in Richtung eines Idealbildes einer kontem-
plativen und schépferischen Innenschau fernab von der Welt.””

»Weder verklart noch verurteilt Caravaggio durch seine Darstellung den Protagonis-
ten. Allein die verfiihrerische Wirklichkeit« des Gegeniibers, das scheinbar zum Grei-
fen nah und doch nur eine Tauschung ist, setzt er ins Bild.«’®

Die paradigmatische Stellung lasst sich auf diese wertfreie Umsetzung zuriickfithren,
die Bild und Text verbindet. Der Mythos, der eine »Urszene der Menschheit« zum The-
ma hat (s.0.) wird in der Narziss-Darstellung iiber seine emblematische Puristik und
Intensitit der Bildqualitdt bildlich in Szene gesetzt. In diesem Sinne wirkt das carava-
ggeske Bild, gleichermafien wie der Ovid-Text, zeitlos und involvierend. Bildanschau-

73 DAMIsCH HUBERT: »Barocker Narzif3?«, S. 203.

74 Vgl.ebd,, S. 200.

75 Ebd.,S.201.

76  KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und Cara-
vaggiok, S.112.

77 Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen— Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 339.

78  Vgl.ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

liche Beschreibungen unterstreichen die Reduziertheit der Szene und die ambiguen
Qualititen des Spiegels:

»Von keinem anderen Maler ist das Wasser, das Narziss zum Spiegel wird, so glatt und
unbewegt dargestellt worden wie von ihm. Und zu keiner Zeit wurde es zudem als so
abgriindig und verhiangnisvoll gezeigt.«’®

Aus der Beschreibung spricht die sinnliche (Erlebens-)Qualitit und Puristik, die das
Narziss-Bild kennzeichnet. Dabei lenkt die bildkompositorische Reduzierung des Bil-
des in zwei fast identische Bildhilften den Blick auf ein zentrales Moment im Mythos:
die Blickbannung des Narziss, die alles andere aus dem Blick treten lisst und den
(Selbst-)Betrachter und sein Bild in eine Kreisform einschlie3t. Folgende Beschreibung
Karl Neuffers, liest man sie vor dem Hintergrund des Ovid-Textes, gibt Hinweise dar-
auf, dass der Betrachter des Bildes in die Situation des Narziss versetzt wird und der
Erkenntnisproblematik des Un-Begreiflichen (im wahrsten Sinne des Wortes) ausge-
setzt ist: »Im Bild wird das Unbegreifliche anschaubar, nicht unmittelbar aussprechbar,
aber doch bewuft.«3°

Die mediale Selbstthematisierung kann als eine weitere Verbindung zwischen Bild
und Text genannt werden. Der Aspekt der Medien-Selbstreflexion verbindet beide
Medien in einer iibergreifenden Qualitit — denken wir an die kunstvolle Wiederholung
der Ovid-Verse und an den subtilen Selbstverweis auf die Fiktionalitit der Erzihlung.
Hierzu analog wirft die Narziss-Darstellung die Frage auf, was ein Bild ist, indem es
ein Bild im Bild zeigt und die Situation einer Bildbetrachtung auf eigentiimliche Weise
doppelt. Beide Medien fithren nah heran, halten aber doch Erzihler und Betrachter in
einem Abstand zum Geschehen.

Die Narziss-Darstellung des Caravaggio wirkt wie eine eigenstindige Auslegung
des Narziss-Mythos - als das Bild, das ihn bildlich in Szene setzt. Die Sammlung legt
dies nahe. Als These sei festgehalten, dass die Nihe zwischen Bild und Text nicht in

79  WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf Nico-
lai«, S. 30.

80  NEUFFER, CARL: Caravaggio— Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischen Werkanalyse,
S.16.

81  Die ambiguen Qualititen dieser Selbstinszenierung des Bildes unterstreicht Christiane Kruse:
KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und Cara-
vaggio«, »Ich kenne kein zweites Gemalde, das die Unmittelbarkeit der Illusion beim Rezeptions-
prozeR und die Mittelbarkeit des Mediums, welche die Illusion durchbricht, derart kontrapunk-
tisch inszeniert. Die kiithle Transparenz des Spiegelbildes und die Opazitit der in undurchdring-
bares Schwarz getrankten Leinwand fungieren dabei als polare Leitmetaphern des sich selbst the-
matisierenden Mediums.« KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. NarzifS an der
Quelle bei Alberti und Caravaggio, S.112. Die mediale Selbstthematisierung des Narziss-Bildes be-
tont auch Magrit Brehm, wenn sie im Narziss-Bild einen »Modellfall des Bildermachens« erkennt.
Sie betont darin die strukturelle Seite des Bildes und mit ihr seine Zeit- und Kulturunabhangig-
keit: »Durch die Konzentration auf das Hauptmotiv, die Spiegelszene, riickt Caravaggio den Dialog
zwischen Narzifd und seinem Abbild in den Mittelpunkt und eroffnet so eine Perspektive auf das
Kunstwerk als Entwurf zwischen Selbstbild und Abbild.« BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen — Nar-
zif8 als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sichtweise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman
und Mat Collishaw, S. 338.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—

41


https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Ein Bild und sein Doppelgénger

einer einfachen Bebilderung des Mythos liegt, sondern in der Ubertragung seiner Tie-
fendimensionen ins Bildmedium. Damit waren Differenzen zwischen Bild und Text im
Sinne einer abweichenden Deutung des Mythos weniger inhaltliche, als auf die media-
len Unterschiede selbst bezogen. Die Studie wird dieser Frage weiter nachgehen.

Riickblickend auf die ersten beiden Kapitel offenbart die Sammlung nicht nur viele
Ungereimtheiten und starke Ambivalenzen, die das Narziss-Bild hervorruft, sie weckt
auch das Interesse an einer die Einzelphinomene verbindenden Erklirung. Die para-
digmatische Stellung des Bildes als >Inbegriff« des Narziss erlaubte Querverweise zum
Text und der iibergreifenden Frage nach der Medialitit des Bildes. Im Folgenden wer-
den tradierte Herangehensweisen in der Erklirung eines Kunstwerks vorgestellt, mit-
einander verglichen und ihre Anwendung und Tauglichkeit bezogen auf das Narziss-
Bild erortert. Hieraus leitet sich schlieRlich die Fragestellung und die hier gewahlte
Untersuchungsmethode ab.

3. Untersuchungsperspektiven auf den Gegenstand

In diesem Kapitel werden die unterschiedlichen Untersuchungsperspektiven auf das
Narziss-Bild in ihrem Erklirungsgehalt gepriift und das Untersuchungsdesign dieser
Studie scharf gezogen. Die Erklarungskonstrukte, die nun vorgestellt werden, sind gin-
gig in der Analyse des Narziss-Bildes und haben gemeinsam, dass sie sich auf aufer-
bildliche Kontexte beziehen: auf den Kiinstler (3.1.), den Zeitkontext (3.2.) und die litera-
rische Quelle (3.3.). Sie gehen quer durch die Wissenschaftslandschaft — und verweisen
damit wiederum auf die Interdisziplinaritit des Diskurses rund um das umstrittene
Bild.#* Medientheoretische Analysen, gleichermafien wie psychoanalytische Deutun-
gen und kunsthistorische Einschitzungen bringen das Narziss-Bild mit dem Ovid-Text
in Verbindung. Der Zeitkontext als Bezugssystem der Analysen ist nicht nur Gegen-
stand einer kunsthistorischen Betrachtung, sondern auch einer kunstphilosophischen.
SchlieRlich stellt auch der Bezug zum Kiinstler ein die genannten Disziplinen iibergrei-
fendes Erklirungskonstrukt dar.

Eine psychologisch-empirisch Untersuchung des Bildes fehlt bisher in der ansons-
ten umfassenden Bildforschung. Welchen Beitrag leistet sie? Sie fasst das Bild als einen
Erfahrungsgegenstand auf, der sich erst in einer ausgedehnten Betrachtung erschlief3t.
Thren Gegenstand verortet sie zwischen Bild und Betrachter. In Abgrenzung zu den Er-
klarungskonstrukten, die sich auf auflerbildliche Kontexte beziehen, liegt ihre Qualitit
darin, dass sie die unmittelbare Wirkung des Bildes in den Blick nimmt.

Warum ist es notig, die gingigen Erklirungskonstrukte vorzustellen? Zum einen
setzt der Exkurs die Sammlung der Phinomene der Bildrezeption fort und fokussiert
hier wiederum auf implizite und explizite Wirkungen. Zum anderen wird der Blick auf

82  Die Beziige (Kunstler, Zeitkontext, Quellentexte) lassen sich nicht spezifischen Wissenschaftsdis-
ziplinen trennscharf zuordnen, in denen das Narziss-Bild besprochen wird. Die Trennlinien finden
sichvielmehran anderen Stellen: in einer naturwissenschaftlichen oder geisteswissenschaftlichen
Auffassungin einer genetisch-geschichtlichen oder einer philosophisch-dsthetischen Auffassung,
in einer deterministisch-kausalen oder phanomenologischen/wirkanalytischen Sicht.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-003 - am 14.02.2026, 09:21:43. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465158-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

