Karlfriedrich Herb
Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft

Darauf angesprochen, ob seine personliche Beteiligung am Sklavenhandel mit seinem
Engagement fiir philosophische Aufklarung zu vereinbaren sei, soll Voltaire geantwor-
tet haben. »C’est une question mal posée — das ist eine falsch gestellte Frage«. Solch
»falsch gestellte Fragen« haben inzwischen Konjunktur. Und sie fordern Antworten,
um das Verhiltnis von philosophischer Theorie und kolonialer Politik in der Moderne
kritisch zu taxieren. Kaum verwunderlich, dass in diesem Kontext auch Immanuel
Kant als Protagonist der Europdischen Aufklirung ins Kreuzfeuer der Kritik geraten
ist. Dabel werden wiiste Zuweisungen, filigrane Attacken und subtile Verteidigungen
ausgetauscht, Kant gleichermaflen als Chefdenker und entschiedener Kritiker des Ras-
sismus vorgestellt.! Bilden seine frithen Stellungnahmen zur Rassenfrage nicht gerade-
zu ein »Gruselkabinett«? rassistischer Stereotype? Und miinden seine Ideen von Men-
schenrecht und Menschenwiirde nicht in eine deutliche Kritik des modernen Rassis-
mus und Kolonialismus?

Offenbar ziinden diese Fragen erst seit kurzem. In der Kantforschung ist die Ras-
sentheorie lange Zeit als blofles Randthema abgehandelt worden, als guantité négligab-
le im Massiv seines kritischen Unternechmens. Auch in der Auflenbetrachtung genoss
dieser Theorieteil lange Zeit wenig Aufmerksamkeit, und dies, obwohl Kant mitunter
als eigentlicher Begriinder der europiischen Rassentheorie,® ja sogar als Erfinder der
»whiteness studies«,* gehandelt wird. Die Situation hat sich geindert, Kants Rassen-
theorie ist hinter dem Schleier philosophischen und historischen Desinteresses hervor-
getreten. Die Grinde dafiir sind vielseitig. Mit der bisherigen Marginalisierung moch-
ten sich vor allem jene nicht abfinden, die in Kants Rassentheorie kein unwesentliches
Missgeschick erkennen, sondern eine ernstzunehmende Irritation des Gesamtwerks.

1 Exemplarisch fir beide Lager: Robert Bernasconi, »Kant as an Unfamiliar Source of
Racism« in: Julie K. Ward / Tommy L. Lott (Hg.), Philosophers on Race. Critical Essays, Ox-
ford 2002, S. 145-167; Rudolf Malter, »Der Rassebegriff in Kants Anthropologie« in: Gunter
Mann (Hg.), Die Natur des Menschen: Probleme der physischen Anthropologie und Rassen-
kunde (1750-1850), Stuttgart 1990, S. 113-123.

2 Manfred Kappeler, Rassismus: Uber die Genese einer enropdischen Bewusstseinsform, Frank-
furt 1994, S. 96. Mit Blick auf jiingere Kontroversen siche: Howard Williams, »Colonialism in
Kant's Political Philosophy« in: Diametros (39) 2014, S. 154-181.

3 Earl W. Count, This is Race: An Anthology Selected from the International Literature on the
Races of Man, New York 1950, S. 704.

4 »By tucking into his theory of race an idea of Whites distinguished by a completeness no oth-
er race could contain, Kant invented >whiteness< at the same time and by means of his theory
of his race«, Marc Larrrimore, »Antinomies of Race: Diversity and Destiny in Kant« in: Pat-
terns of Prejudice, (42) 2008, S. 341-363: S. 346

ZfP 65. Jg. 4/2018 DOI: 10.5771/0044-3360-2018-4-381

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

382  Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft

Sie offenbart ein zutiefst problematisches Grundverhaltnis, das sich bei Kant zwischen
philosophischer Aufklirung und kolonialer Gewalt zeige. Dieses Unbehagen zwingt
nicht allein dazu, Klarheit iiber die argumentativen Binnenverhiltnisse in Kants Werk
gewinnen, es verlangt auch nach einer Klirung des systematischen Zusammenhangs
zwischen der Rassentheorie und den Prinzipien der Erkenntnis- und Moralphiloso-
phie. Gehen ein konsequenter Universalismus und inkonsequenter Rassismus mitein-
ander einher, oder fiihrt ein konsequenter Rassismus zu einem inkonsequenten Uni-
versalismus? Im Zuge dieses vielstimmigen Streits’ kommt auch die kritische Veror-
tung Kants im Kontext postkolonialer Theorie ins Spiel. War Kants Vernunft am Ende
zu weifl, um rein zu sein?® Bedarf es einer andersfarbigen Kritik, um die Vernunft end-
lich in ihrem triigerischen Universalismus zu entlarven — oder ihr allmahlich wieder zu
threm Recht zu verhelfen? Achille Mbembe jedenfalls, hochgehandelt im zeitgendssi-
schen postkolonialen Diskurs, wagt mit seiner »Critique de la raison négre«’ ein solch
kritisches Unternehmen europiischer Vernunftkritik. In seiner »Kritik der schwarzen
Vernunft« — so der weniger provokante Titel der deutschsprachigen Ausgabe — tritt
Kant gleichermaflen als Angeklagter, Verteidiger und Richter auf — freilich ganz im
Hintergrund.

Diese eigenwillige Konfusion am Gerichtshof der Vernunft kommt nicht von unge-
fahr. Sie markiert den epistemologischen Grundkonflikt, der derzeit in der kritischen
und postkolonialen Auseinandersetzung um Kants rassentheoretischen Auflerungen
herrscht. Ausgefochten wird der Konflikt hauptsichlich im diszipliniren Schnittfeld
von Kant-Forschung und postcolonial studies, mit den voraussehbaren Strategien, Alli-
anzen und Frontlinien. Geht es zum einen um eine — kritische oder apologetische —
Neubestimmung der Rassentheorie innerhalb der Architektonik des Gesamtwerks,
steht mit Kants Ausfithrungen zu Rasse und Kolonialismus zum anderen seine intel-
lektuelle Rolle im Ganzen auf dem Spiel. Der Dissens dartiber beginnt bereits bei der
Formulierung der Problemstellung: Sind Kants Ideen zur Rasse tatsichlich lediglich
Fufinoten im Gesamtwerk, theoretische Fehltritte am Rande, die Kant in Laufe der
Zeit im Kontext seiner Moralphilosophie korrigieren wird? Oder ist schlimmeres zu
befiirchten? Dann stehen Kants rassetheoretischen Stereotype symptomatisch fiir ein
philosophisches Grofiprojekt,® das zu jener unheiligen Allianz von philosophischer
Aufklirung und europiischem Kolonialismus fithrt — ein Paradebeispiel also fiir die
»Antinomien der Aufklirung«.”

5 Cf. Jon M. Mikkelson, »Translator’s Introduction. Recent Work of Kant’s Theory / The
Texts / The Translations« in: Ders. (Hg.), Kant and the concept of Race. The Late Eighteens
Century Writings. New York 2013, S. 1-41.

6 Cf. Emmanuel Eze, »The Color of Reason: The Idea of >Race« in Kant’s Anthropology« in:
Ders. (Hg.), Post- colonial African Philosophy. A Critical Reader, Cambridge 1997, S. 103-141.

7 Achille Mbembe, Critique de la raison négre, Paris 2013; Kritik der schwarzen Vernunft, Ber-
lin 2014.

8 Nikita Dhawan: »Die Aufklirung retten« in: Zeitschrift fiir Politische Theorie, (7) 2016,
S.249-255.

9 Zur postkolonialen Benennung dieser Aporien siche Robert Stam / Ella Shohat, Race in
Translation. Culture Wars Around the Postcolonial Atlantic, New York 2012.

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft ~ 383

Ob marginal, peinlich, zeitbedingt, kritisch, fragwiirdig oder fatal — Fragen zur Ras-
se haben Kant in seiner intellektuellen Biographie immer wieder beschiftigt, von sei-
nen vorkritischen Anfingen bis in die Zeit wihrend und nach der Publikation der
»Kritik der reinen Vernunft«. Uber Jahrzehnte, von 1756 bis 1797, standen Fragen zur
Rasse auf dem Stundenplan seiner Vorlesungen zur Physischen Geographie. Doku-
mentiert sind Kants Positionen in Reflexionen und Vorarbeiten zu diesen Vorlesungen
sowie in seinen thematisch einschligigen Veroffentlichungen zwischen 1764 und 1788.

Es sind vor allem die frithen Quellen, die Kants Kritiker auf den Plan rufen und den
ersten Verdacht eines fliefenden Ubergangs von Rassentheorie zu Rassismus wecken.
Kant erscheine schon hier als »racist both in tone and intent«!°. Nun sind Kants Aufle-
rungen im Kontext der Vorlesungen zur Physischen Geographie kaum systematisch
aufbereitet und weniger authentisch als die von ihm selbst verdffentlichten Schriften.
Gleichwohl bieten sie bereits eine Vielzahl fragwiirdiger Festlegungen zum »Unter-
schied der Bildung und Farbe der Menschen in den verschiedenen Erdstrichen«!! und
setzen die Tonlage fur die spiteren Publikationen. Sie stimmt auf einen unbehelligten
Eurozentrismus ein. Die Hierarchie unter den Rassen und die deutliche Uberlegenheit
des weiflen Mannes sind hier von Anfang an gesetzt, europiische Herrschaftsansprii-
che verstehen sich von daher wie von selbst. In Reflexionen zum »Character der
Race«!? unterscheidet Kant die Rassen der »Americaner, Neger, Indianer und Weis-
se«!3 mit deutlichen Priferenzen. Zu vollkommener Zivilisierung taugen demnach nur
die »Weissen«, sie »Enthalten alle Triebfedern der Natur in affecten und Leidenschaf-
ten, alle Talente, alle Anlagen zur Cultur und Civilisirung und kénnen so wohl gehor-
chen als herrschen.« * Einen solchen Gencode sucht Kant beim Neger vergebens. Die-
ser »kann disciplinirt und cultivirt, niemals aber icht civilisirt werden. Er verfillt von
selbst in die Wildheit.«!3

Anders als Rousseau und die bekannten Robinsonaden des achtzehnten Jahrhun-
derts fasst Kant Wildheit hier keineswegs positiv, sondern als zivilisatorische Mangel-
erscheinung. Zweifellos liegt das Zentrum rassischer Vollkommenbheit nicht in der Fer-
ne, sondern auf dem europiischen Festland, hier konzentrieren sich physische Attrak-
tivitait und mentale Stirke. »In der Parallele, die, durch Deutschland gezogen, um den
ganzen Erdkreis lduft, und einige Grade diesseits und jenseits sind vielleicht die grofi-
ten und schonsten Leute des festen Landes.«!® In diesen gemafligten Klimazonen kront
sich die Schopfung. »Die Menschheit ist in ihrer grofiten Vollkommenheit in der Race
der Weiflen. Die gelben Indianer haben schon ein geringeres Talent. Die Neger sind
weit tiefer, und am tiefsten steht ein Theil der amerikanischen Volkerschaften.«!” Bei

10 Mikkelson, Kant and the concept of Race, 2aO, (FN 5), S. 170.
11 AAIX 311.

12 AA XV 878-880, Reflexion 1520.

13 AA XV 876.

14 AA XV 878.

15 AA XV 878.

16 AAIX 311.

17 AAIX 316.

ZfP 65. Jg. 4/2018

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

384  Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft

solchen Unterschieden scheint sich eine Vermischung der Rassen von selbst zu verbie-
ten. »Es ist nicht gut, daf} sie sich vermischen. Spanier in Mexiko.«!® So vorliufig die
frithen Reflexionen sein mochten, sie schlagen sich in Kants »Beobachtungen tiber das
Gefiihl des Schonen und Erhabenen« von 1764 deutlich nieder.

Hier begegnet man Kants »Negers von Afrika« bei der Charakterisierung der unter-
schiedlichen Nationalcharaktere, »insofern sie auf dem unterschiedlichen Gefiihl des
Erhabenen und Schonen beruhen«.!” Nachdem Kant Europa und den Orient taxiert,
kommt er auf die Eingeborenen in Amerika und Afrika zu sprechen. Der »canadische
Wilde« findet noch Wohlwollen. Er sei »iibrigens wahrhaft und redlich ... Er ist du-
Rerst stolz, empfindet den ganzen Werth der Freiheit ... Tapferkeit ist das grofite Ver-
dienst des Wilden«?® Dagegen zeigten die »librigen Eingeborenen dieses Welttheils«
Zuge einer »aulerordentlichen Fuhllosigkeit«.?! Kant beruft sich hier auf die diskrimi-
nierenden Auflerungen des von ihm hochgeschitzten David Hume an. Der hatte in sei-
nem Werk »Essays. Moral, Political and Literary” keinen Zweifel daran gelassen, dass
Schwarze «naturally inferior to the whites” sind.?? Auch fiir Kant sind das Erhabene
und Schone in Afrika fehl am Platz, den Bewohnern fehle jedes Talent fir Kunst und
Wissenschaft. »Die Negers von Afrika haben von der Natur kein Gefiihl, welches tiber
das Liappische stiege.«?* So unterschiedlich die Hautfarben, so unterschiedlich die »Ge-
miithsfihigkeiten«?%, die Kant den verschiedenen Rassen zumutet. Die Hierarchie steht
auch hier aufler Frage: die weifle Hautfarbe bildet das Maf aller Dinge. Was die Ent-
wicklung in Religion, Sprache und Geschlechterverhiltnissen angeht, bei allem finden
sich »Negers von Afrika« wiederum am Ende des Spektrums wieder. »Dieser Kerls,
heifit es mit Blick auf einen despotischen Ehemann, »war vom Kopf bis auf die Fiifle
ganz schwarz, ein deutlicher Beweis, daf} das, was er sagte, dumm war.«?

Kein Wunder, dass die krude Mischung von Rassismus und Sexismus,?® die in die-
sem Zusammenhang sichtbar wird, von der Kritik immer wieder thematisiert wird und
ethnologisches Befremden hervorruft. Kant verweigere, so eine emporte Kritikerin,?”
in seiner pauschalen Wahrnehmung Afrikas dem Kontinent gerade jene innere kultu-
relle, politische und rechtliche Vielfalt, der er den tibrigen Volkern fraglos attestiere.

18 AA XV 878.

19 AAII253.

20 AAIIL: 253f.

21 AA I 254.

22 David Hume, Essays. Moral, Political and Literary, London 1963, S. 213.

23 Hume 1963: 213.

24 AAII253.

25 AAII255.

26 Es fallt ibrigens auf, dass der Zusammenhang der Unterdriickung aufgrund von Geschlecht,
Rasse und Klasse, der in der triple-oppression-theory und Sektionalitatsforschung systema-
tisch untersucht wird, in der Kant-Forschung bislang kaum thematisiert wird. Cf. Wulf D.
Hund, »It must come from Europe. The racisms of Immanuel Kant« in: Ders. / Christian
Koller / Moshe Zimmermann (Hg.), Racisms. Made in Germany, Berlin 2011, S. 69-98.

27 Monika Firla, »Kants Thesen vom >Nationalcharakter< der Afrikaner, seine Quellen und der
nicht vorhandene Zeitgeist« in: Rassismus und Kulturalismus, Institut fur Wissenschaft und
Kunst, Wien 1997, S. 7-18.

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft ~ 385

Auch lieflen sich seine Diffamierungen nicht einfach mit dem Hinweis auf den Zeit-
geist relativieren. Schlieflich hitten auch andere zeitgendssische Bewertungen zur Ver-
figung gestanden. So etwa Blumenbachs Aufsatz »Einige naturhistorische Bemerkun-
gen bey Gelegenheit einer Schweizer Reise. Von den Negern« (1787), der durchaus po-
sitivere, weniger diffamierende Charakterisierungen der afrikanischen Schwarzen lie-
fert. Dass Kant in dieser Phase aus seinen Quellen gerade jene Charakterisierungen
tbernimmt, die seine negative Beschreibung des afrikanischen Negers stiitzten, kommt
hinzu. Aus seiner Hauptquelle, der »Allgemeinen Historie der Reisen zu Wasser und
zu Landex, rezipiert er fast ausschlieflich die pejorativen Charakteristika der nicht-
europdischen Menschen.?® Blickt man von Konigsberg nach Paris, so hitte Kant auch
bei Diderot durchaus Positionen finden konnen, die aufklirerische Egalitit mit einer
deutlichen Kritik des europdischen Rassismus und Kolonialismus verbindet.?’ Kant
dagegen schwimmt im Mainstream. Dies wirkt sich nach Auskunft Kant-kritischer In-
terpretInnen allerdings fatal fir die Grofitheorie aus und fithrt zu enormen Kollateral-
schiden. Mit seinen Ressentiments ruiniere Kant den eigenen aufklirerischen Impera-
tiv, den Zustand selbstverschuldeter Unmiindigkeit zu verlassen.’® Wie immer man
diese Einwiande einschitzt. Dass Kant bereits hier die Inferioritit nicht-europiischer
Volker fir naturgegeben halt, steht aufler Frage.®!

Auch in der Schrift von 1775, »Von den verschiedenen Racen der Menschen« bleibt
Kant dem eingeschlagenen Weg treu. Im Kontext der Vorlesungen zur »physischen
Geographie« entstanden, beruft sich Kant in dem schmalen vorkritischen Text auf den
franzosischen Naturforscher Louis Leclerc de Buffon, um mit Mitteln des Rassebe-
griffs die Einheit der menschlichen Gattung zu begriinden.’> Mit der Monogenese
wendet Kant sich gegen polygenetische Erklirungen. Zeitgenossen wie Voltaire und
Hume stellen damit biologische Griinde fiir die Rechtfertigung kolonialer Herrschafts-
verhiltnisse bereit. Dagegen folgt Kant der Buffonschen Regel, nach der anfangs »alle
Menschen auf der weiten Erde zu einer und derselben Naturgattung [gehdren], weil sie
durchgingig mit einander fruchtbare Kinder zeugen, so groff die Verschiedenheiten
auch sonst in ihrer Gestalt mogen angetroffen werden.«*} Die Vielzahl der menschli-
chen Rassen ergibt sich aus Prozessen der »Abartung«, die zu vier Menschentypen

28 Cf. Pauline Kleingeld, »Kant’s Second Thoughts on Race« in: The Philosophical Quarterly,
(57) 2007, S.573-592.; kritisch bereits Bernasconi, »Kant as an Unfamiliar Source of
Racismg, aaO. (FN 1), S. 145.

29 Cf. Yves Bénoit, De PAthéisme a I’Anticolonialisme, Paris 1970.

30 Firla, Kants Thesen, aaO. (FN 30), S. 16. Kritisch dazu Simone Horst, Immanuel Kants Ras-
sentheorie. Systematische Verortung — Wissenschaftliche Diskussion — Postkoloniale Kritik.
Masterarbeit, Universitat Regensburg 2016, 49-54.

31 Susanne M. Shell, Kant's Concept of a Human Race in: Sara Eigen / Mark Larrimore (Hg.),
The German invention of race, Albany 2006, S. 63.

32 Marc Larrrimore, »Sublime Waste: Kant on the Destiny of the >Races«« in: Catherine Wilson
(Hg.), Civilization and Oppression, Calgary 1999, S. 99-127, S. 102.

33 AAII429.

ZfP 65. Jg. 4/2018

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

386  Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft

fihren: der Rasse der Weiflen und der Neger, der hunnischen und hinduistischen Ras-
se.>* Sie sind allesamt Ausformungen einer einzigen Stammgattung.

Es ist auch hier nicht zu tibersehen, dass Kant die Rasse der Weiflen in grofiter Nahe
zur Stammgattung ansiedelt. Mit Rekurs auf Hautfarbe und Klimaeinfliisse konstruiert
er eine weitere, konkurrierende Reihung, die zwischen Hochblonden, Kupferroten,
Schwarzen und Olivgelben unterscheidet.?> Offensichtlich riumt Kant den Weiflen
von briinetter Farbe, als Stammgattung moglicherweise keiner Rasse angehorend,
einen Vorrang gegeniiber allen anderen ein. Ahnlich war bereits sein Gewihrsmann
Buffon von der weiflen Haut als gattungsgeschichtlicher Ursprungsfarbe®® ausgegan-
gen. Um die Ausdifferenzierung der Rassen zu erkliren, entfaltet Kant eine Keime-
und Anlagen-Theorie, wonach die »Stammbildung«*” zu ihrerseits unverianderlichen
Rassen fiihre. Fiir die verschiedenen Hautfarben sind unterschiedlich im Blut vorhan-
dene Sifte verantwortlich. Auch hier lisst die Kantische Farbenlehre keine Zweifel.
Die weifle Rasse stellt die »vollkommene Mischung« dar und beweist darin »die Stirke
dieses Menschenschlages vor den tibrigen«.’¥ Wenn Kant auch in erster Linie auf kor-
perliche Unterscheidungsmerkmale zielt, so nimmt er gleichwohl eigenwillige Wertun-
gen des Naturells der Rassen vor. »Kurz, es entspringt der Neger, der seinem Klima
wohl angemessen, nimlich stark, fleischig, gelenk, aber unter der reichlichen Versor-
gung seines Mutterlandes faul, weichlich und tindelnd ist.<** Es fallt allerdings auf,
dass Kant bei aller Hierarchisierung nun von einer durchgingigen Diskreditierung der
nicht-weiflen Rassen Abstand nimmt. Die Schrift miindet in dem Appell, die Klirung
der Rassenfrage durch Anstrengungen der physischen Geographie und die Anthropo-
logie weiter voranzubringen. Als er die Schrift 1777 nochmals rudimentar tiberarbeitet,
raumt er der Hautfarbe einen grofieren Stellenwert ein. Diese Tendenz wird in der
Neuauflage der Rassentheorie in der Schrift von 1785 manifest.

Die Schrift zur »Bestimmung des Begriffs einer Menschenrace« erscheint im Schat-
ten der groflen systematischen Werke der achtziger Jahre. Ausloser ist die vehemente
Kritik, die Herder in den »Ideen zur Geschichte der Philosophie der Menschheit« an
Kant duflert, insbesondere an dessen Aufteilung der Rassen aufgrund regionaler oder
hautfarblicher Unterschiede. Kant stellt die Rassenfrage jetzt in einen grofleren syste-
matischen Rahmen, in den Zusammenhang einer Naturgeschichte der Menschheit, sie
soll die Entwicklungsgeschichte der organischen Welt erzihlen. Um das zeitgendssi-
sche ethnologische Wissen tiber die verschiedenen Rassen in eine solche Theorie zu in-
tegrieren, bedarf es zunichst einer tragfihigen Definition. Es gilt, »den Begriff einer
Race, wenn es deren in der Menschengattung gibt, genau zu bestimmen.*® Mit seiner
Definition avanciert Kant zu einem der Griindungsviter der modernen Rassentheo-

34 AAIIA432.

35 AAII441.

36 Cf. Larrimore, Sublime Waste, aaO. (FN 32) S. 105.
37 AATI 441.

38 AATII 440.

39 AAII438.

40 AA VIII91.

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft ~ 387

rie.*! »Der Begriff einer Race ist also: der Klassenunterschied der Thiere eines und des-
selben Stammes, sofern er ausbleiblich erblich ist.«*? Wie bereits 1775 erkennbar, fun-
giert die Hautfarbe hier als prominentes Kriterium. Mit ihr verbinden sich spezifische
physiologische und psychische Dispositionen.* Sie bilden die Grundlage der vier
Klassenunterschiede innerhalb der Gattung: der Rasse der Weilen, der gelben Inder,
der schwarzen Neger und roten Amerikaner.** Wieder bemiitht Kant die monogeneti-
sche Erklirung. Aus den Keimen und Anlagen eines einzigen Stammes formieren sich
die charakteristischen Unterschiede der vier Rassen. Neben Klima und Eisen im Blut
kommt 1785 ein neuer farbbildender Faktor ins Spiel. Kant bemiiht ein vom Chemiker
Georg Ernst Stahl entdecktes Phlogiston, das in hoher Konzentration fir die tief-
schwarze Haut des Negers sorge.®

Stillschweigend modifiziert Kants einige seiner fritheren Positionen. So verabschie-
det er die Vorstellung eines weiffhdutigen ersten Menschenstammes und streicht frag-
wirdige Elemente der Farbenlehre von1775. In der Forschung wird dies durchaus po-
sitiv vermerkt. Die »Verwissenschaftlichung der Rassentheorie« fithre zu einem weit-
gehenden »Verzicht auf jede diskriminierende rassenpsychologische Auferung«*. Bei
diesem Stand der Dinge sollte es allerdings nicht bleiben.

In der Schrift »Uber den Gebrauch teleologischer Principien in der Philosophie«
von 1788 schligt Kant andere, indes vertraute Tone an. Frithere rassistische Topoi tre-
ten wieder auf. Mit threm Titel signalisiert die Schrift bereits den systematischen Zu-
sammenhang mit der zwei Jahr spiter erschienenen »Kritik der Urteilskraft«. Werkge-
schichtlich ist die Rassentheorie von 1788 weder vorkritisches noch marginales Stiick-
werk.?” Wieder ergreift Kant die Gelegenheit, seine fritheren Positionen gegen Kritik
zu verteidigen, wendet sich insbesondere gegen Georg Forsters Methodenkritik.*8 Ent-
sprechend beginnt er mit einem Plidoyer fiir methodisch orientiertes Beobachten. Die
Rassentheorie konne nicht blof§ empirisch verfahren, sondern musse prinzipientheore-
tisch fundiert und teleologisch vorgehen. Keine Frage, »daff durch blofles empirisches
Herumtappen ohne ein leitendes Princip, wornach man zu suchen habe, nichts Zweck-
mifliges jemals wiirde gefunden werden; denn. Erfahrung methodisch anstellen, heifst
allein beobachten«*’. Kant integriert die Rassentheorie nun in eine teleologisch konzi-

41 Zu Kants als Erfinder der Rasse siehe ausfiihrlich Andreas Leutgdb, Der Rassismus und seine
wissenschaftlichen Wurzeln bei Immanuel Kant. Eine Zeitreise in die Epoche der Aufklirung
und seiner Rassismusdebatte, Norderstedt 2015.

42 AA VIII 100.

43 Cf. Gudrun Hentges, »Die Erfindung der >Rasse< um 1800 — Klima, Sifte und Phlogiston in
der Rassentheorie Immanuel Kants« in: Birgit Tautz (Hg.), Colors 1800, 1900, 2000: signs of
ethnic difference, Amsterdam 2004, S. 47-67, S.57.

44 AAVIII 93.

45 AA VIII 103.

46 Alex Sutter, »Kant und die >Wilden«. Zum impliziten Rassismus in der kantischen Ge-
schichtsphilosophie« in: Prima Philosophia, (2) 1989, S. 241- 267, S. 247.

47 Cf. Mikkelsen, Kant and the concept of Race, aaO. (FN 6), S. 19.

48 Cf. Ina Goy, Kants Theorie der Biologie. Ein Kommentar. Eine Lesart. Eine historische Ein-
ordnung, Berlin 2017, S. 11.

49 AA VIII 161.

ZfP 65. Jg. 4/2018

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

388  Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft

pierte Naturgeschichte,® die — anders als bei Forster — nicht allein auf eine kausal-me-
chanische Betrachtung der Natur rekurrieren kann, sondern von Naturzwecken aus-
geht und teleologisch argumentiert. Der Gebrauch teleologischer Prinzipien innerhalb
der Biologie®! lisst die rassentheoretischen Positionen indes weiterhin intakt. Weiter-
hin herrschen die bekannten Hierarchien der Rassen hinsichtlich ihrer Anlagen und
Fahigkeiten. Fiir einige Interpreten zeigt sich, dass Kant auch mit der methodischen
Neuformulierung einem rassistischen Diskurs verhaftet bleibt.>? Nach wie vor gilt die
Minusliste der nicht-europiischen Charaktere. Besonders schwer trifft es etwa die
amerikanischen Ureinwohner, eine Rasse, die fiir Kant »noch tief unter dem Neger
selbst steht, welcher doch die niedrigste unter allen Gbrigen Stufen einnimmt, die wir
als Racenverschiedenheiten genannt haben.«*?

Restimiert man Kants materialen Aussagen zur Genese und Verschiedenheit der
menschlichen Rassen, so lassen sich rassistische Haupt- oder Untertone, vor allem in
der Frithphase, kaum tberhoren. Bei aller Treue zu Kant sehen sich inzwischen selbst
ausgesprochene Kant-Verteidiger zu dem Eingestindnis genotigt, dass »seine rassisti-
schen AufSerungen natiirlich brutal«®* seien. Welche Tragweite und Effekte diese »au-
genfillig ethnozentrischen und rassistischen Behauptungen Kants«® allerdings besit-
zen, wird ganz unterschiedlich gewertet.

Dass Kant mit seiner Rassentheorie sein ganzes Werk kontaminiert und deshalb als
Rassist gehandelt werden muss, steht fir die postkolonial inspirierte Kritik aufler Fra-
ge. Paradigmatisch dafiir gelten die Positionen des afrikanischen Philosophen Emma-
nuel Chukwudi Eze. In dem haufig zitierten Aufsatz »The Color of Reason: The Idea
of ,Race in Kant’s Anthropology« (1997) kritisiert er die Farbenblindheit der Kant-
Forschung und ihr Unvermogen, tiber den »reinen Philosophen« hinauszuschauen.
Denn schliellich biete dieser, allen Reinheitsgeboten der Vernunft zum Trotz, »the
strongest, if not the only, sufficiently articulated theoretical philosophical justification
of the superior/inferior classification of >races of man< of any European writer up to
his time.«>® Eze stimmt mit Autoren wie Serequeberhan tiberein,” die Kant als ent-
schiedenen Eurozentristen verstehen. Es sei Kant gewesen, der die Idee der Uberlegen-
heit der europdischen Rasse gegeniiber allen anderen erstmals konsequent und mit wis-

50 Zur Bedeutung des naturgeschichtlichen Zusammenhangs fiir die systematische Entfaltung
des Kantsichen Teleologiebegriffs siehe Stella Sandford, »Kant, race, and natural history« in:
Philosophy and Social Criticism (1-28) 2018, S. 1-28.

51 Robert Bernasconi, The Place of Race in Kant’s Physical Geography and in the Writings of
the 1790s in: Pablo Muchnik (Hg.), Rethinking Kant. Vol. 2, Newcastle, 2015, S. 274-291,
S. 280.

52 Mikkelsen, Kant and the concept of Race, 2aaO. (FN 6), S. 170).

53 AA VIII 176.

54 Ricardo Terra, »Hat die kantische Vernunft eine Hautfarbe?« in: Stefano Bacin et al., Akten
des XI. Internationalen Kant-Kongresses, Berlin / Boston 2013, S. 431-450: 437.

55 Terra, Hat die kantische Vernunft eine Hautfarbe?, aaO. (FN 54), S. 432.

56 Eze, The Color of Reason, aaO. (FN 6), S. 129.

57 Tsenay Serequeberhan, »The Critique of Eurocentrism and the Practice of African Philoso-
phy«in: PH. Coetzee / A.PJ. Roux, The African Philosophy Reader, New York 2002, S. 75—
93.

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft ~ 389

senschaftlichem Anspruch in das Selbstverstindnis Europas eingeschrieben habe. Da-
mit werde die europiische Kolonialpolitik leichtfertig als Teil der weisen Voraussicht
der Natur gerechtfertigt.® Dass solch selektive Lesarten ganze Teile des Kantischen
Werks iibersehen miissen, liegt auf der Hand. An kritischen Erwiderungen herrscht
kein Mangel. Moglicherweise kompensiert diese grofiflachige Kritik auf ihre Weise bis
dahin vorherrschende Schweigsamkeit und Wortkargheit der orthodoxen Kant-Inter-
pretation. In der Folge haben jedenfalls aufwindigere Rekonstruktionen die Kantische
Rassentheorie in dieser kritisch-polemischen Perspektive weiterverfolgt. Auf einem
deutlich grofleren interpretativen Radar bewegt sich etwa Larrimore, der Kants kriti-
sche Philosophie in seine Analyse ausdriicklich einbezieht und bei Kant im Ganzen
einen fundamentalen Quietismus > am Werk sieht. Jedenfalls fithre die stillschweigen-
de geschichtsphilosophische Verengung des Blicks auf Mitglieder der weiflen Rasse da-
zu, dass Kant die nicht-weiflen Rassen letztendlich als »useless, a waste« ¢ charakteri-
siert habe. Trotz dieses schlimmen Verdachts fithrt diese Kritik der Rassentheorie nicht
zu einem Generalangriff auf Kants Werk. Larrimore macht in Kants Moralphilosophie
vielmehr ein kritisches Korrektiv zu Kants eigenen rassistischen Auflerungen aus, ein
Korrektiv, das dieser allerdings nicht konsequent bemiiht habe. Von einer unertragli-
chen Last der Kantischen Rassentheorie kann kaum die Rede sein. Aufs Ganze gesehen
stelle sie ein Leichtgewicht im Gesamtsystem dar®!. Zudem steht sie ja eindeutig unter
dem kritischen Verdikt der Kantischen Ethik.

Auch spiatere Kritiker ziehen Kant und Kantgemeinde zur Rechenschaft fiir das auf-
fallige Schweigen tiber die ethische Problematik des Rassismus. Nicht allein das, was
Kant gesagt, sondern auch das, worliber er hartnickig schweigt, muss deshalb zur
Sprache gebracht werden.®? Moglicherweise, so eine Vermutung, liege Kants mangeln-
des kritisches Interesse am Sklavenhandel ja daran, dass er nicht-weifle Rassen fiir un-
fahig hielt, ihre Menschlichkeit in vollem Umfang zu verwirklichen.®> Auch dass Kant
die Rassenmischung vehement ablehne,** werde in diesem Rahmen verstindlich: Mi-
schung fithre zur Schwichung der weiflen Rasse. Von diesem Reinheitsgebot aus kon-
struiert Bernasconi eine eher skurrile Verbindung zu Kants Kolonialismus-Kritik. Die
Rassenmischung in den Kolonien drohe, zu einer »degradation or pollution of Whi-
tes«®® zu fiithren und das Potential ihrer Talente und Anlagen lahm zu legen. Wie sich
solche rassistischen Positionen mit Kants Kosmopolitismus vereinbaren lassen, lisst

58 Zur Auseinandersetzung dartiber cf. Mikkelson, Kant and the concept of Race, aaO. (FN 5),
S.10.

59 Larrimore, Sublime Waste, aaO. (FN 32), S. 145.

60 Larrimore, Sublime Waste, 2aO. (FN 32), S. 121.

61 Larrimore, Sublime Waste, aaO. (FN 32), S. 100.

62 Cf. Thomas Hill / Bernard Boxhill, »Kant and Race« in: Bernhard Boxill (Hg.), Race and
Racism, Oxford2003, S. 448-473. S. 449.

63 Robert Bernasconi, »Kant as an Unfamiliar Source of Racism« in: Julie K. Ward / Tommy L.
Lott (Hg.), Philosophers on Race. Critical Essays, Oxford 2002, S. 145-167: 152.

64 Bernasconi, Kant as an Unfamiliar Source of Racism, aaO. (FN 63), S. 154.

65 Bernasconi, Kant as an Unfamiliar Source of Racism, aaO. (FN 63), S. 159.

ZfP 65. Jg. 4/2018

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

390  Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft

Bernasconi in der Schwebe. In jeden Fall will er die theoretische Spannung aufrecht er-
halten, die Kants lange verdringte Rassentheorie im Werkganzen erzeuge.®

Neben kleinteilig argumentierenden Interpretationen fehlt es nicht an grofiflichigen
Charakterisierungen, die Kants Rassentheorie im besonderen und Kants Gesamtwerk
im Allgemeinen fir »die Legitimation von territorialen Eroberungen, Kolonialismus
und weltweiter Ausbeutung«®” zur Rechenschaft ziehen, ob vom Standpunkt »emanzi-
pativer Wissenschaft« oder postkolonialer Ideengeschichte aus. Die Diskussion bewegt
sich mit solchen Statements freilich in eine andere Richtung. Nicht argumentative
Spannungsverhiltnisse und theoretische Entwicklungslinien in der Kantischen Rassen-
theorie sind hier gefragt, sondern pauschale Selbst- und Fremdbestimmungen aus apo-
logetischer, kritischer oder postkolonialer Perspektive.

In einem anderen interpretatorischen Universum sind dagegen die Versuche anzu-
treffen, die Kants Rassentheorie mit Rekurs auf ihre systematische Position und ihre
philosophische Bedeutung im Systemganzen-entlasten. Kant siedelt, so ein orthodoxer
Kant-Interpret, die Rassentheorie innerhalb der physiologischen Anthropologie an,
mit der sie zum Bereich der theoretischen — und noch nicht der pragmatischen — Welt-
kenntnis zahlt.® Sie stellt damit Theoreme zur Anwendung in praktisch ausgerichteter
Menschenkenntnis zur Verfugung. Im Zentrum stehe dabei die theoretische Klirung
physio- und biologischer Merkmale. Entsprechend konne man Kants fragwiirdige Re-
de »Vom Charakter der Rasse«, als »Beispiel fiir die Verwendung naturwissenschaftli-
cher Sachthemen zur praktischen Weltorientierung« ® verbuchen. Der rassistische In-
halt der Beispiele wird damit in die Peripherie empirischer Forschung verlagert. Gehe
es Kant in der Schrift von 1775 vornehmlich um die Verarbeitung solch empirischen
Materials, so finde die eigentlich philosophische Anstrengung des Begriffs erst mit der
»Bestimmung des Begriffs der Menschenrace« statt. Als prominentes Beispiel gilt hier
Kants Begriindung der Monogenese mittels teleologischer Urteilskraft. Kant sei be-
wusst gewesen, dass die Annahme eines gemeinsamen Ursprungs der Menschheit sich
nicht unmittelbar aus Erfahrung begriinden lasse. Die Unterteilung der Gattung in vier
Rassen ergebe sich aus einer Ursache, die sich zwar nicht mehr empirisch fassen, wohl
aber teleologisch als einer moglichen Erfahrung zugehorig erschlieffen lisst.”® Kants
Verdienst liegt damit auf epistemologischem Gebiet, in einer vernunftkritischen Re-
striktion der mechanisch-kausalen Erkenntnis des Menschen. Weder empirisch noch
philosophisch sei »der Mensch in seiner Totalitit« erfassbar.”! Mit der methodischen
Selbstklarung verfliegt bei dieser Lesart offenbar jeglicher Rassismus-Verdacht wie von
selbst. »Die Kantische Rassentheorie redet dem Rassismus nicht nur nicht das Wort,

66 Bernasconi, Kant as an Unfamiliar Source of Racism, aaO. (FN 63), S. 161.

67 Gudrun Hentges, »Die Erfindung der >Rassec um 1800 — Klima, Siifte und Phlogiston in der
Rassentheorie Immanuel Kants« in: Birgit Tautz (Hg.), Colors 1800, 1900, 2000: signs of eth-
nic difference, Amsterdam 2004, S. 47-67.

68 Malter, Der Rassebegriff in Kants Anthropologie, aaO. (FN 1), S. 114.

69 Malter, Der Rassebegriff in Kants Anthropologie, aaO. (FN 1), S. 114.

70 Malter, Der Rassebegriff in Kants Anthropologie, aaO. (FN 1), S. 117

71 Malter, Der Rassebegriff in Kants Anthropologie, 2aO. (FN 1), S. 121.

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft 391

sie ist der ernsthafteste, energischste Einspruch gegen diesen — den allerschlimmsten
Wahn.«”2 Kant ist damit, wie es scheint, autoimmun gegen Rassismus. Schlieflich liefe-
re er mit seiner »naturgeschichtlichen Theorie der Menschengattung ... sogar die Kri-
terien, um sich [rassistischer, KH] Behauptungen dieser Art strikt zu versagen.« 73 Hier
wird der Rassismus nach auflen verlegt und durch methodische Reflexion in Zaum ge-
halten.

Einen anderen Weg, die Farblosigkeit der Kantischen Vernunft zu beweisen und
pauschale Rassismus-Vorwiirfe an Kants Adresse zu entkriften, beschreitet Ricardo
Terra.”* Er drangt vor allem auf die systematische Unterscheidung zwischen anthropo-
logischer und normativer Theoriebildung, eine Unterscheidung, mit der sich die argu-
mentative Unabhingigkeit der Moral- und Rechtsphilosophie von Kants rassetheoreti-
schen Positionen aufzeigen lasse. Auf diese Weise treten universalistische Normtheorie
und zeitbedingtes Vorurteil auseinander. Kant selbst lasst eine solche Differenz in sei-
nen rassetheoretischen Schriften anklingen, wenn er zwischen dem Auge des Beobach-
ters und des Philosophen unterscheidet. »Das Feld der Beobachtungen dieser Beson-
derheiten der menschlichen Natur erstreckt sich sehr weit und verbirgt annoch einen
reichen Vorrath zu Entdeckungen, die eben so anmuthig als lehrreich sind. Ich werfe
fir jetzt meinen Blick nur auf einige Stellen, die sich in diesem Bezirke besonders aus-
zunehmen scheinen, und auch auf diese mehr das Auge eines Beobachters als des Phi-
losophen.«”>

Damit stehen sich Kants empirische Beobachtungen der Rassen, die sich auf die
Lektiire der zeitgenossischen Reiseberichte griindet, und die Prinzipientheorie der
praktischen Philosophie gegentiber. An Kants Philosophie des Gesellschaftsvertrags
lasse sich zeigen, dass die gattungsgeschichtliche Beobachtung der Wilden fiir die phi-
losophische Konstitution der kontraktualistischen Grundbegriffe ganz und gar ent-
behrlich ist — und auch deren Geltung nicht in Frage stellt.”® Tatsichlich lisst Kant an
der unterschiedlichen Begriindungslogik beider Theoriefelder keinen Zweifel, indem er
die Chronologie realer Vergesellschaftung und vertraglicher Staatsgriindung geradezu
umkehrt. Wihrend in der Geschichte die Gewalt dem Recht notwendig vorausgeht,
stiftet das Recht in der kontraktualistischen Genesis allererst — legitime — Gewaltver-
haltnisse.”” Fiir Terra sind diese Begriindungsverhiltnisse ein Beleg dafiir, dass die Ent-
faltung der Moral- und Rechtsphilosophie durch Kants rassentheoretischen Versuche

72 Malter, Der Rassebegriff in Kants Anthropologie, aaO. (FN 1), S. 122.

73 Bernd Dorflinger, »Die Einheit der Menschheit als Tiergattung. Zum Rassebegriff in Kants
physischer Anthropologie« in: Kant und die Berliner Aufklirung. Akten des IX. Internatio-
nalen Kant-Kongresses, Bd. 4, Berlin / New York 2001, S. 342-351, S. 349.

74 Terra, Hat die kantische Vernunft eine Hautfarbe?, aaO. (FN 60).

75 AAII206.

76 Terra, Hat die kantische Vernunft eine Hautfarbe?, aaO. (FN 60), S. 439ff.

77 Es lisst sich im Ubrigen zeigen, dass Kant innerhalb der »Metaphysik der Sitten« eine solche
Abkopplung der rechtstheoretischen Argumentation von spezifischen empirischen Beobach-
tungen iber die Natur des Menschen vorgenommen hat. Cf. Karlfriedrich Herb / Bernd
Ludwig »Naturzustand, Eigentum und Staat. Immanuel Kants Relativierung des >Ideal des
hobbes<« in: Kant-Studien (84) 1993, S. 283-312.

ZfP 65. Jg. 4/2018

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

392 Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft

der sechziger Jahren nicht kompromittiert werden konnten.”® Fiir ihn jedenfalls steht
Kants Universalismus unter keinem rassentheoretischen Vorbehalt.

Versucht Terra, die Reinheit der Kantischen Prinzipientheorie mit Rekurs auf unter-
schiedliche systematische Perspektiven aufzuzeigen und die rassistischen Positionen zu
relativieren, macht sich Pauline Kleinfeld mit einer entwicklungsgeschichtlichen Ein-
ordnung an die Rettung der Kantischen Prinzipien. Auch fur sie bestehen keinerlei
Zweifel am rassistischen Zuschnitt der frithen Rassentheorie; der Widerspruch mit
Kants moralischem Universalismus sei evident.”” Gerade in der »Physischen Geogra-
phie« und den »Reflexionen« propagiere Kant eine deutliche Rassenhierarchie mit
stillschweigender Duldung der Versklavung nicht-weifler Menschen. Von solchem
Rassismus distanziere sich Kant in der »Bestimmung des Begriffs einer Menschenrace«
— allerdings nur voriibergehend.®® Schon in der Schrift »Uber den Gebrauch teleologi-
scher Principien in der Philosophie« werden die tiblichen Hierarchien wieder bemiiht,
mit der bekannten Verbindung physischer Merkmale und moralischer Vorziige. Doch
so untbersehbar Kants frither Rassismus auch mag sein, in den neunziger Jahren voll-
ziehe Kant einen offensichtlichen Perspektivenwechsel, der zu einer rassisismus- und
kolonialismuskritischen Neupositionierung fithre. Damit bricht Kant auch sein oft in-
kriminiertes Schweigen zum »Negerhandel«. Er wird ihm rechtsphilosophisch su-
spekt. »Der Negerhandel der schon an sich Verletzung der Hospitalitit des Volks der
Schwarzen ist wird es noch mehr fir Europa durch seine Folgen.«®' Auch die Entde-
ckung Amerikas gilt Kant nun alles andere als ein Meisterwerk europiischer Zivilisati-
onskunst. »Die Linder von Amerika waren kaum entdeckt, als sie nicht allein durch
abgedrungene oder erschlichene Niederlassung sondern selbst die Einwohner theils als
herrenloses Gut zu Sklaven gemacht oder auch aus ihren Sitzen verdringt und durch
innere Kriege aufgerieben worden.«%? Eine Art »second thoughts«® habe Kant zu ent-
schiedener Selbstkritik gefiihrt, die eine revidiertes Kant-Bild erfordere. Schwarz-
Weil-Malerei und pauschale Diskrimierungs- und Rettungsversuche der Kantischen
Theorie werden mit der entwicklungsgeschichtlichen These obsolet.

Kein Zweifel, dass sich Kants Reservoir an rassistischen Aufferungen in den neunzi-
ger Jahren erschopft. Nicht nur, dass er moderne Sklaverei nun ausdriicklich delegiti-
miert. Auch die Einheit der menschlichen Gattung wird nun anders kontextualisiert: in
Richtung einer Geschichte in weltgeschichtlicher Absicht, die rechtsphilosophisch als
allmihliche Anniherung an das republikanische Recht konzipiert ist. Zudem schafft
sich Kant jetzt im Volkerrecht eine systematische Plattform, auf der er mit dem
europdischen Kolonialismus ins Gericht geht. Kritik am Kolonialismus lisst Kant
schon in seinen Vorarbeiten zum »Ewigen Frieden« laut werden. Hier moniert er die
Raubziige kolonialer Staaten, die »Haab und Gut ja, selbst die Person des Fremden wie

78 Terra, Hat die kantische Vernunft eine Hautfarbe?, aaO. (FN 60), S. 437.
79 Kleingeld, Kant’s Second Thoughts on Race, 2aO. (FN 28), S. 574.

80 Kleingeld, Kant’s Second Thoughts on Race, aaO. (FN 28), S.578.

81 AA XXIII 174.

82 AA XXIII 174.

83 Kleingeld, Kant’s Second Thoughts on Race, aaO. (FN 28).

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft ~ 393

eine ihnen von der Natur in die Hand gespielte Beute betrachten«.®* Die Versklavung
anderer Volker und territoriale Pliinderung sind »also dem Naturrecht zuwider«.®® In
den sechziger Jahren sorgte sich Kant noch um die Reinheit der weiflen Rasse und um
die Zivilisation an den Riandern Europas, in den Neunzigern stirkt er die republikani-
sche Hoffnung auf eine gemeinsame kosmopolitische Welt. Im »Ewigen Frieden« posi-
tioniert sich Kant als entschiedener Anti-Kolonialist, dem auch den anderorts gepriese-
ne commerce doux fraglich wird. »Vergleicht man hiemit das inhospitale Betragen der
gesitteten, vornehmlich handeltreibenden Staaten unseres Welttheils, so geht die Unge-
rechtigkeit, die sie in dem Besuche fremder Linder und (welches ihnen mit dem Er-
obern derselben fiir einerlei gilt) beweisen, bis zum Erschrecken weit. Amerika, die
Negerlinder, die Gewtirzinseln, das Cap etc. waren bei ihrer Entdeckung fiir sie Lin-
der, die keinem angehorten; denn die Einwohner rechneten sie fiir nichts.«3¢

Kants theoretischer Gesinnungswandel ist betrachtlich. Galt ihm Europa in seiner
frithen Rassentheorie noch als das einzigartige Modell fiir Menschlichkeit, Kultur und
Geschichte, dessen Expansionsdrang in zivilisatorischer Absicht er gut zuredet, stellt
er jetzt rechtsphilosophische Parameter kosmopolitischer Art auf. Der anfingliche Eu-
rozentrismus mutiert zu entschiedener Kritik des europdischen Kolonialismus. An die
Stelle der Diskriminierung der »Neger Africas« ist ein antikoloniales Projekt getreten.

Besonders kritisches Gewicht in der systematischen Neuorientierung verleiht Kant
dem Prinzip der Hospitalitit, das er im dritten Definitiv-Artikel zum »Ewigen Frie-
den« vorstellt: »Das Weltbiirgerrecht soll auf Bedingungen der allgemeinen Hospitali-
tit eingeschrinkt sein«®”. Aus ihm leitet er das Verbot kolonialer Besuchspolitik ab,
mit dem er der gewaltsamen Expansion europiaischer Staaten in die Peripherie jegliche
Rechtmiafligkeit entzieht.®® Die europdischen Nationen besitzen keinerlei Recht, ande-
ren Volkern ihren Handelsgeist und ihre Produktionsbedingungen aufzuzwingen und
auf fremdem Terrain ohne die Zustimmung der dort lebenden Bewohner neue Institu-
tionen und Markte zu schaffen. Selbst fiir den Fall, dass die urspriinglichen Bewohner
keine eigene rechtliche Verfassung haben, missen sie als potenzielle Eigentiimer be-
handelt werden. Auch Desinteresse und Selbstbeschrankung solcher Menschen miissen
als solche respektiert werden, »denn die Art, wie sie sich auf dem Erdboden tiberhaupt
ansissig machen wollen, ist, wenn sie sich innerhalb ithrer Grinzen halten, eine Sache
des bloflen Beliebens (res merae facultatis)«.?” Mit Blick auf dieses Selbstbestimmungs-
recht erteilt Kant der kommerziellen Kolonisierung nicht-europiischer Volker eine
entschiedene Absage. »Endlich ist die Frage: konnen zwei benachbarte Volker (oder

84 AA XXIII 173.

85 AA VIII 358.

86 AA VIII 358.

87 AA VIII 357.

88 Kant habe damit die Rechtsgrundlage des Kolonialismus geradezu »eliminiert«, heifit es bei
Mario Caimi, »Acerca de la interpretacion de tercer articulo definitivo del ensayo de Kant
»Zum Ewigen Frieden< in: Valerio Rohden (Hg.), Kant ¢ a institui¢io da paz, Porto Alegre
1997, S. 181-200, S. 197.

89 AA VI 266.

ZfP 65. Jg. 4/2018

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

394  Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft

Familien) einander widerstehen, eine gewisse Art des Gebrauchs eines Bodens anzu-
nehmen, z. B. die Jagdvolker dem Hirtenvolk oder den Ackerleuten, oder diese den
Pflanzern u. dergl.? Allerdings;«.%

In der Rechtstheorie der »Metaphysik der Sitten« spricht Kant dieselbe Sprache.
Auch hier werden simtliche »Rechtfertigungsgriinde« des Kolonialismus verworfen.
Selbst lautere Absichten und hehre Zwecke konnten den »Flecken der Ungerechtigkeit
in den dazu gebrauchten Mittel nicht abwaschen. «°! Nicht List und Gewalt, sondern
ausschliellich freie vertragliche Einigung fiihre zu legitimen Rechtstitel. »Wenn es aber
Hirten- oder Jagdvolker sind (wie die Hottentotten, Tungusen und die meisten ameri-
kanischen Nationen), deren Unterhalt von groflen 6den Landstrecken abhingt, so
wiirde dies nicht mit Gewalt, sondern nur durch Vertrag, und selbst dieser nicht mit
Benutzung der Unwissenheit jener Einwohner in Ansehung der Abtretung solcher
Lindereien geschehen konnen«.%?

Kant rekurriert in diesem Zusammenhang auf die Deduktion des Eigentums im Pri-
vatrecht der »Metaphysik der Sitten«.”? Darin erteilt er John Lockes Theorie, die pri-
vate Eigentumsanspriiche aus der Bearbeitung duflerer Gegenstiande ableitet, eine Ab-
sage. Locke hatte, auf diesem Begrindungsmodell aufbauend, den europiischen Staa-
ten quasi einen Blankoscheck fiir koloniale Expansion ausgestellt.”* Fiir Kant ist Ei-
gentumserwerb keine unmittelbare Sachbeziehung, sondern tiber intersubjektive Ver-
hiltnisse vermittelt. Um aus provisorischen Eigentumstiteln peremptorische zu ma-
chen, bedarf es der Idee eines allgemeinen Willens, der im Staat legitime Eigentumsan-
spriche schafft und zwangsbewehrt garantiert.” Diese privatrechtliche Argumentation
ubertrigt Kant auf die volkerrechtliche Frage nach kolonialen Rechtstiteln. Dass alle
gleichermaflen ihren Anspruch auf die gemeinsame Erde teilen, verleiht jedem das
Recht auf Besuch, aber nicht das Recht auf Besiedlung und Besitznahme fremder Lin-
der. Das Recht des Neuankommlings auf fremdem Boden beschrinkt sich auf die
Moglichkeit, mit den dortigen Einwohnern Handelsbeziehungen einzugehen, um die
Menschheit auch auf diesem Wege einer weltbiirgerlichen Verfassung niherzubringen.
Das Besuchsrecht ist damit alles andere als eine Lizenz zur Kolonisation, vielmehr
setzt es kolonialer Expansion einen Riegel vor.

In diesem kolonisationskritischen Klima tritt die Rassentheorie deutlich in den Hin-
tergrund. Ob die theoretische Neuorientierung indes zu einer volligen Abkehr von
fritheren rassistischen Auflerungen fiihrt, gilt nicht allen Interpretlnnen als sicher.
Schliefllich habe Kant sich niemals ausdriicklich von seinem frithen Rassismus distan-

90 AA VI266

91 AA VI353.

92 AA VI353.

93 Herb / Ludwig, Naturzustand, Eigentum und Staat, aaO. (FN 83).

94 Cf. Howard Williams, Colonialism in Kant's Political Philosophy, aaO. (FN 2), S. 166ff.

95 »Aber das austheilende Gesetz des Mein und Dein eines jeden am Boden kann nach dem
Axiom der dufleren Freiheit nicht anders als aus einem urspriinglich und a priori vereinigten
Willen (der zu dieser Vereinigung keinen rechtlichen Act voraussetzt), mithin nur im biirger-
lichen Zustande hervorgehen (lex iustitia distributivae), der allein, was recht, was rechtlich
und was Rechtens ist, bestimmt.« (AA VIII 267).

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft 395

ziert.”® Im engeren rechtsphilosophischen Kontext wird der Raum fiir die rassistischen
Auflerungen fritherer Jahre freilich eng. Auch Kants Paternalismus-Kritik im Staats-
recht kann man eine anti-rassistische und anti-koloniale Pointe abgewinnen. Mit dem
Recht auf Selbstbestimmung bremst er Europas hegemonialen Esprit, koloniale Unter-
driickung als paternale Fiirsorge fur unterentwickelte Volker zu kaschieren. Vom Su-
prematismus Europas der frihen Rassentheorie scheint hier nichts mehr spiirbar.?”.
Bringt der Perspektivenwechsel von eurozentrischer Ethnographie zu kritischer
Rechtsphilosophie nun die antikoloniale Wendung? Auch hier gehen die Bewertungen
auseinander. Fur die einen nimmt Kants Theoriebildung in den neunziger Jahren eine
deutlich antikoloniale Richtung, % Fir die anderen lisst sich der Kantische Rassismus
nicht gegen den Kolonialismus mobilisieren, weil dieser selbst durch rassistische
Denkmuster geprigt sei.” Statt von einem tiefgreifenden Wandel miisse man eher von
Modifikationen reden, mit denen sich Kant den imperialistischen Gegebenheiten des
ausgehenden achtzehnten Jahrhunderts anpasse.!® In diesem Streit nimmt ein neuerer
Sammelband zu Kant und Kolonialismus dezidiert Stellung!®! — mit dem Ziel einer ge-
meinschaftlichen Rettung des Kantischen Werkes vor postkolonialer Generalkritik. Ins
Zentrum riicken damit erneut die merklichen Verinderungen in Kants rassetheoreti-
schen Positionen, sein Bekenntnis zu kultureller Diversitit und seine skeptische Wahr-
nehmung des Zusammenwirkens von Handelsgeist und Kolonialisierung. Insgesamt
griinden die einzelnen Rehabilitierungsstrategien auf der Primisse, dass es sich bei
Kants Rassen- und Kolonisationstheorie gleichsam um Randthemen handelte!??, die im
Rahmen des Gesamtwerkes kritisch verhandelt und eingeordnet werden miissen. Ein
Unternehmen freilich, das von anderer Seite wiederholt als ideologische Trivialisierung
kritisiert wird.!®® Aus postkolonialer Sicht jedenfalls muss der Versuch, Kants Theorie
mit dem Hinweis auf ihren markanten Wandel und Kants Universalismus und Kosmo-
politismus zu entlasten, grundlich misslingen. Da helfen auch keine »second
thoughts«!%, die Kant unter der argumentativen Last seiner Volkerrechtstheorie zum
Anti-Kolonialisten mutieren lassen. Kants Rassentheorie ist nicht zu retten, weder auf
der Basis systematischer und philosophiehistorischer Rekonstruktion noch mit der
kritischen Ein- und Unterordnung unter die moral- und rechtsphilosophische Grofi-

96 Zur Diskussion cf. Kleingeld, Kant’s Second Thoughts on Race, aaO. (FN 28).

97 In Sinne der Revisionsthese cf. Sankar Muthu, »Productive resistance in Kant's political
thought: domination, counter-domination, and global unsocial sociability« in: Katrin
Flikschuh / Lea Ypi (Hg.), Kant and Colonialism. Historical and Critical Perspectives, Ox-
ford 2014, S. 68-98.; zur Paternalismus-Kritik dies., Enlightenment against Empire, Prince-
ton 2003, S. 173.

98 Pauline Kleingeld, »Kant's Second Thoughts on Colonialism« in: Flikschuh / Ypi (Hg.),
Kant and Colonialism, Oxford 2014, S. 43-67.

99 Bernasconi, Kant as an Unfamiliar Source of Racism, aaO. (FN 1), S. 146.

100 Dhawan, Die Aufklirung retten, aaO. (FN 8), S. 251.

101 Katrin Flikschuh / Lea Ypi (Hg.), Kant and Colonialism. Historical and Critical Perspec-
tives, Oxford 2014.

102 Flikschuh / Ypi (Hg.), Kant and Colonialism. aaO. (FN 109), S. 4.

103 Cf. Eze, The Color of Reason, aaO. (FN 6), Dhawan, Die Aufklirung retten, aaO. (FN 8).

104 Kleingeld, Kant’s Second Thoughts on Race, 2aaO. (FN 28).

ZfP 65. Jg. 4/2018

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

396  Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft

theorie. Diese Grofitheorie tauge schon deshalb nicht als Korrektiv seiner rassentheo-
retischen Positionen, weil sie selbst im Verdacht rassistischer Kontamination steht. Da-
mit rickt Kants Projekt mit seinen falschen Primissen, destruktiven Effekten und re-
pressiven Tendenzen selbst auf die Anklagebank. Im Namen postkolonialer Werte
wird dieses Projekt als normativer Fundamentalismus!'® desavouiert. Dass von Be-
griindungsanspriichen und Reinheitsgeboten der Kantischen Transzendentalphiloso-
phie nichts tibrigbleiben kann, wird niemanden tiberraschen.!%

Wer sich auf den schwankenden Boden postkolonialer Epistemologien begibt, muss
die Fixpunkte neuzeitlicher Subjektivitit aufgeben. Das philosophische Selbst entdeckt
sich hier als verkleideter Europier. Die in seinem Namen erhobenen Wahrheitsansprii-
che lassen allenfalls — wenn tiberhaupt — in hybrider Gestalt und in unaufhebbarer
Konkurrenz zu alternativen Narrativen normativer Legitimitit ausbuchstabieren!®.
Nachdem das Universale als eurozentrische Provinz entlarvt ist, bieten offensichtlich
nur noch Provinzen theoretische Bodenhaftung und schwachen Ersatz fiir erschopfte
Universalismen. Im Streit um Kant ist damit — weder im Groflen noch im Kleinen — ein
gemeinsamer Nenner erkennbar.

Wie eingangs angedeutet, spiegelt sich der aporetische Ausgang der aktuellen Dis-
kussionen um Kants Rassentheorie auf eigenwillige Weise in Achille Mbembes »Kritik
der schwarzen Vernunft«. Zugegeben, Mbembes Genealogie der europiischen Koloni-
sation ist wesentlich von Foucault inspiriert, ibergeht die postkoloniale Trinitit von
Said, Bhabha und Spivak mit provokantem Stillschweigen lisst auch von Kant weit we-
niger spuren, als der Titel des Buches dies erwarten liefe. Ein horbarer Dialog mit
Kant wird hier nicht gefiihrt. Und doch ist Mbembes unterschwellige Auseinander-
setzung mit Kant bemerkenswert, weil hier Kritik und Nachfolge unvermittelt neben-
einanderstehen. Zum einen verurteilt Mbembe Kant als Protagonisten der europa-
ischen Aufklirung, die die Vernunft als Privileg fiir weifle Europaer reserviert und dem
Rassismus eine Grundlage schafft. Zum anderen zeichnet er mit Kant die Vision einer
postkolonialen Zukunft. Kants Stichworte — Freiheit und Gleichheit, Recht und Men-
schenwiirde — werden jetzt, postkolonial geldutert, neu buchstabiert und als Orientie-
rung einer kiinftigen Ordnung ausgegeben.!%® Nachdem Mbembe die weifle Vernunft
anfangs diskreditiert, bringt er «Gleichheit und Universalitit« am Ende als »andere Be-
zeichnung fiir Wahrheit und Vernunft« wieder ins Spiel — und teilt damit unausgespro-
chen Kants universalistische Vision einer menschenrechtlichen und menschlichen Zu-

105 Dhawan, Die Aufklirung retten, aaO. (FN 9), S. 254.

106 Thomas Mc Carthy, »Kant on Race and development« in: Ders. (Hg.), Race, Empire, and
the Idea of Human Development, Cambridge 2009, S. 42-69., S. 68.

107 Cf. zum Themenkomplex: Maria do Mar Castro Varela, Nikita Dhawan, Postkoloniale
Theorie: eine kritische Einfiibrung, 2. kompl. iberarb. und erweit. Auflage, Bielefeld 2015.

108 »Eine Zukunft, die wir in vollkommen gleicher Wiirde miteinander teilen konnen ... her-
zustellen, die unlosbar mit einer bestimmten Vorstellung von Gerechtigkeit, Wiirde und
Gemeinsamkeit verbunden ist — genau das ist der Weg.« Mbembe, Kritik der schwarzen

Vernunft, aaO. (FN 8), S. 323.

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft ~ 397

kunft.!% Zu guter Letzt beschwort er — ganz essentialistisch und universalistisch — das
inkriminierte Projekt der Moderne herauf. »Das Projekt einer gemeinsamen, auf dem
Prinzip der ,Gleichheit der Anteile® und der fundamentalen Einheit des Menschenge-
schlechts basierende Welt ist ein universelles Projekt.«!1°

Dieses Ende der Kritik der schwarzen Vernunft scheint freilich zu schon, um wahr
zu sein. Denn der hoffnungsfrohe Salto mortale kann die vorangegangene Desavouie-
rung des Kantischen Projekts so wenig vergessen machen wie die subtilen Mechanis-
men der schwarzen Vernunft. Schlieflich hatte Mbembe selbst gezeigt, wie fragil sich
Autonomie — dass jeder Mensch ein »von allem freier Mensch sei und daher frei, sich
zu erfinden«!!! — unter dem kapitalistischen Zwang zur stindiger Neuerfindung er-
weist.!'2 Wie immer man das Mdandern der schwarzen Vernunft bei Mbembe beurtei-
len mag: Es mindet am Ende in die paradoxe Rehabilitation eines Universalismus
Kantischer Prigung.

Liegt im Bekenntnis zum Universalismus letztendlich der Schliissel, um den Streit
uber die Hautfarbe in Kants Philosophie zu entscheiden — dies freilich auf parteiische
Weise? Dann liefSe sich mit Kant selbst gegen den rassistischen Fundus seiner Rassen-
theorie argumentieren. Aus postkolonialer Perspektive ist eine solche Rettung aller-
dings ausgeschlossen. Hier wird die Kur zur Krankheit. Offensichtlich spielen Kant-
forschung und postkoloniale Kritik auf zu unterschiedlichen Registern, um einen ge-
meinsamen Ton zu finden. Was der einen als tiberzeugende Kritik an Rassismus und
Kolonialismus gilt, entdeckt die andere als koloniales Ressentiment. In Sinne dieses
Widerstreits erweist sich Kants Kritik der kolonialen Vernunft als ambivalentes Unter-
nehmung; sie ist beides: Ausdruck und Protest gegen das koloniale Elend Europas.

»Wir missen uns von der intellektuellen Erpressung befreien, >fiir oder gegen die
Aufklirung zu sein«, hatte Foucault bei seiner Auseinandersetzung mit Kants Schrift
»Was ist Aufkliarung?« seinerzeit empfohlen. Moglicherweise taugt die Empfehlung im
Umgang mit Kant auch heute. Dann konnte sie zu einer Ambiguititstoleranz verhel-
fen, die Kants Einsichten und Errungenschaften ebenso aushilt wie seine Aporien und
Abwege. Ganz einfach ist das bei philosophischen Ubervitern freilich nicht.

109 Ganz im Sinne Kants bemiiht er sich, »besser die angeborene Wiirde jedes Menschen beto-
nen zu konnen, die Idee einer menschlichen Gemeinschaft, einer einzigen Menschheit,
einer wesenhaften Ahnlichkeit und Nihe zwischen den Menschen«. Mbembe, Kritik der
schwarzen Vernunft, aaO. (FN 8), S. 328.

110 Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, aaO. (FN 8), S. 322.

111 Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, aaO. (FN 8), S. 324.

112 Vom Ideal autonomer Selbstgestaltung zum Diktat eines markgerechten Selbstmanage-
ments ist fiir Mbembe nur ein kleiner Schritt, mit dem neue Formen naturalisierter Un-
gleichheit und postkolonialer Subalternitat initiiert werden. Dass das Unterwerfungssub-
jekt des XXI. Jahrhunderts lingst nicht mehr schwarz sein muss, versteht sich fiir Mbembe
von selbst. Bei der Zurichtung der Opfer im globalen Markt hat die Hautfarbe ihre einzig-
artige Bedeutung verloren. Der »Neger« wird damit zur farblosen Chiffre eines vergegen-
standlichten und animalisierten Subjekts. Cf. Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft,
aaO. (FN 8), S. 16ff.

ZfP 65. Jg. 4/2018

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

398  Karlfriedrich Herb - Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft

Zusammenfassung

Ist Kant ein unverbesserlicher Rassist oder entschiedener Rassismus-Kritiker? Um die-
se Frage ist seit einiger Zeit in der Kant-Forschung ein heftiger Streit entbrannt. Er be-
trifft nicht allein den Stellenwert der Kantischen Rassentheorie, sondern den Status sei-
nes kritischen Projekts der Aufklirung als solches. Gehoren Kants Ideen ins Archiv
kolonialen Denkens, oder entfalten sie bereits eine profunde Kritik am europaischen
Kolonialismus? Der Beitrag lotet Kants ambivalente Position im Spannungsverhaltnis
von Eurozentrismus, Kosmopolitismus, Rassismus und Anti-Kolonialismus aus.

Summary

Is Kant an inveterate racist or a vocal critic of racism? Among Kant scholars, this
question has recently caused a harsh quarrel, which not only concerns the significance
of Kant’s theory of race, but the status of his critique and Enlightenment project as a
whole. Do Kant’s ideas belong into the archives of colonial thought or do they reveal a
profound critique of European colonialism? The contribution sounds out Kant’s am-
bivalent stance in the tensions of eurocentrism, cosmopolitanism, racism and ant-
colonialism.

Karlfriedrich Herb, Amidst the Pale-faced. Kant’s Critique of Colonial Reason

.73.218:119, am 20.01.2026, 00:48:08. lich geschi alt.
Inhatts I 0r oder KI-Modellen oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-4-381

	Zusammenfassung
	Summary

