Markus Rautzenberg

Einiibung ins Ungewisse

Abstracts

Der Essay befragt das mogliche Verhiltnis von Spiel und Arbeit in naher Zukunft. Vor dem Hintergrund
sich radikal verdndernder Wertschopfungsdynamiken wird die Rolle spielformiger Emergenzprozesse dar-
authin befragt, inwieweit diese als Motor zukiinftiger Arbeitswelten gelten konnten. Dabei zeigt sich,
dass das Spiel als Medium ganz besonders dazu in der Lage ist mit Ungewissheit und Kontingenz umzu-
gehen, wobei diese Eigenschaft vor dem Hintergrund der Geistesgeschichte des 20. Jahrhunderts kritisch
beleuchtet wird.

The essay deals with the relation of play and work in the possible future. The question is, if game and
play can be considered constitutive, as currently observable, for radically changing economies. The essay
argues that game and play as a medium are exceptionally well suited for dealing with uncertainty and
contingency. Therefore, game and play are to be critically analyzed as a tool both for control and
obedience towards the demands of global capitalism.

Eines der nach wie vor weitgehend unhinterfragten Axiome der postindustriellen Zi-
vilgesellschaft ist ihre Bewertung der Erwerbsarbeit im Sinne einer unhintergehba-
ren Bedingung der Moglichkeit fiir erfiilltes Leben und funktionierende Gesell-
schaft. Trotz der Tatsache, dass wir gro3e Teile der Arbeitswelt inzwischen aufwen-
dig kiinstlich erhalten miissen, obwohl sie gemdf3 des technisch Machbaren léngst
iiberfliissig sind, hat ein Umdenken beziiglich der Rolle der Arbeit fiir den Einzelnen
und fiir die Gesellschaft noch nicht ernsthaft stattgefunden. Bekanntlich liegt hier
auch ein zentrales, zumindest psychologisches Hindernis fiir das Modell des bedin-
gungslosen Grundeinkommens: Der schiere horror vacui angesichts der Vision einer
Gesellschaft, in der herkdmmliche Erwerbsarbeit nicht mehr die zentrale Rolle spielt
wie noch im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert, ldsst keinen Platz fiir Uber-
legungen dariiber, was nach der Arbeit kommen konnte. Denn die Arbeit ist Sinn-
stifterin. Sie scheint heute die letzte Zuflucht des — transzendental und auch ander-
weitig — obdachlosen Subjekts, dass den Taktungen einer entfesselten Marktwirt-
schaft folgend alles einstmals Sinnstiftende aufgegeben hat und nun nur noch Erfiil-
lungsgehilfe der (je nach Gehaltsstufe) eigenen Selbsterhaltung oder Selbsterfiillung
ist.

Tragischerweise trifft die Diagnose selbst dann noch zu, wenn es sich bei der Ar-
beit nicht um die allseits begehrte anspruchsvolle, prestigetrachtige, auskdmmliche
und damit >erfiillende< Art der Arbeit handelt. Nur allzu oft ist gerade bei schlecht
verdienenden Arbeitnehmerinnen und Arbeitnehmern zu horen, dass sie eher noch

201

hittps://dol.org/10.5771/9783845285429-201 - am 18.01.2026, 06:43:16. -[@n



https://doi.org/10.5771/9783845285429-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einen dritten, schlecht bezahlten Job annehmen wiirden, als >Stiitze< zu beziehen:
Selbstwert wird heute immer noch und vor allem durch die Erwerbstétigkeit ge-
speist, egal auf welchem Niveau, wobei in der Diskussion gerne vergessen wird,
dass es sich bei diesem Wert des (Erwerbs-)Arbeitens um eine historisch eher junge
Entwicklung handelt. Nicht immer war Arbeit Sinn und Ziel des Lebens, im Gegen-
teil. Bereits das Alte Testament stellt Arbeit deutlich als Strafe dar, als Preis fiir die
Vertreibung aus dem Paradies, in dem der Mensch nicht »im Schweifle seines Ange-
sichts« fiir seinen Lebensunterhalt aufkommen musste und auch in nachfolgenden
Jahrhunderten und Jahrtausenden war Arbeit etwas, dass tunlichst zu vermeiden war,
wenn man ein erfiilltes Leben fiihren wollte.

»Sozial ist, was Arbeit schafft« — ein Satz, den alle politischen Parteien gleicher-
maflen vertreten — ist daher ein Slogan der zwar sympathisch sein mag und Wahler
mit Zukunftsdngsten fiir Maflnahmen, die Arbeitspldtze schaffen, giinstig stimmt. Er
bleibt aber hoffnungslos im neunzehnten Jahrhundert verwurzelt und weist keine
Antworten auf die Gegebenheiten der gegenwirtigen, geschweige denn, zukiinftigen
Bedeutung von Arbeit auf. Es ist die These des Folgenden, dass Spie/ hier einige be-
deutende Denkanstofe liefern kann, allerdings muss das Spiel fiir eine solche »Um-
wertung der Werte« erst begrifflich und konzeptuell ins rechte Licht geriickt werden,
was angesichts der skizzierten Widerstdnde und Insistenz auf Arbeit als zentralem
Movens der postindustriellen Gesellschaft keine leichte Aufgabe ist. Vor allem aber
gilt es zu vermeiden, unkritisch ins Gegenteil eines Lobs der Arbeit zu verfallen und
einer unumschriankten Ludokratie das Wort zu reden, denn deren dunkle Seite ist
weltpolitisch bereits deutlich zu spiiren.

Klar ist: Die Bedeutung des Spiels und insbesondere sogenannter Computerspie-
le, besser: durch Digitaltechnik ermoglichter Formen des Gaming fiir die zukiinftige
Gesellschaft kann nicht in einer Art Houellebecq’schen Horrorversion eines Freizeit-
parks fiir diejenigen bestehen, welche die dann noch wichtige Arbeit nicht leisten
konnen oder wollen und deswegen abseits der Arbeitswelt im Zustand einer Matrix-
artigen Realitédtsflucht dahinvegetieren. Dieser Art von Spiel entspriache auf der an-
deren Seite eine Art Arbeits-Disneyland, in dem die Wertschopfungsprozesse des
neunzehnten und frithen zwanzigsten Jahrhunderts simuliert werden, um die Bevdl-
kerung ruhig zu stellen; ein Modell, das im Grunde frappierend an die spite DDR
erinnert. Kann jedoch die Antwort wirklich darin bestehen, ldngst nicht mehr kon-
kurrenzfdhige Kohleminen und Fabriken wiederzuerdffnen? Hier wird nur der unan-
genehmen narzisstischen Krinkung aus dem Weg gegangen, dass z.B. der Verfall
der US-amerikanischen Schwerindustrie nicht so sehr dem Preiskampf aus dem Aus-
land geschuldet, sondern eher darin begriindet ist, dass die technisch und gestalte-
risch veralteten Produkte des heimischen Marktes selbst zuhause niemand mehr ha-
ben wollte. Wenn General Motors unbeirrt unansehnliche und undkonomische
Stahlkolosse baut, als befinde man sich immer noch in den siebziger und achtziger

202

https://dolorg/10.5771/9783845285429-201 - am 18.01.2026, 06:43:16. - [



https://doi.org/10.5771/9783845285429-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jahren des letzten Jahrhunderts, werden auch Strafzolle die Nachfrage nicht beleben
konnen, schon gar nicht auf dem Weltmarkt. Eine museale Konservierung historisch
vergangener (und auch iiberwundener) Arbeitsformen diirfte daher kaum nachhaltige
Antworten bieten.

Die epochemachende Bedeutung des Spiels ist demgegeniiber auch keine kom-
pensatorische. Sie liegt hingegen in einer sehr viel komplexeren Transformation des-
sen, was heute noch unterschiedslos »Arbeit« genannt wird, zu Erkenntnis-, Innova-
tions- und Wertschdpfungsprozessen, die auf eine noch viel zu wenig beachtete und
analysierte Weise spielférmig sind. Das heifit eben nicht, dass Arbeit in Zukunft
groBtenteils durch »World of Warcraft« plus Grundeinkommen ersetzt werden wird,
sondern, dass wir uns bereits mitten in einer >Zukunft< befinden, in der spielférmige
Prozesse lingst unabdingbare Bedingung der Moglichkeit nicht nur der Wirtschaft
und Finanzmérkte, sondern auch z.B. der Wissenschaft und der Lebensgestaltung
geworden sind. Zu lang bereits hat Spiel als Zentralbegriff der Asthetik seit Kant ein
schongeistiges Schattendasein gefiihrt.! Tatséchlich ist die Kunst eines derjenigen
Felder, in denen eine hinreichend komplexe Theorie des Spiels zuerst entwickelt
worden ist. Das liegt vor allem daran, dass Ungewissheit — ein zentrales Ingrediens
des Spiels — in der Kunst des ausgehenden neunzehnten und zwanzigsten Jahrhun-
derts eine so groBe Rolle gespielt hat. Vor allem die historischen Avantgarden haben
Unbestimmtheit und Ungewissheit, etwa in Gestalt forcierter Polysemie, Aleatorik,
Multiperspektivitit und ontologischer sowie epistemischer Verunsicherung, in einer
Weise in den Mittelpunkt ihres Tuns gestellt, dass an dieser Stelle bereits im Sinne
einer Schule der Wahrnehmung — welche das Denken und die Wahrnehmung fiir die
aufgefiihrten Modi des Ungefihren, Vagen und Unbestimmten sozusagen trainiert,
wie der Film bei Walter Benjamin fiir die Erfordernisse urbaner Akzelerationserfah-
rungen — von einer Einiibung ins Ungewisse gesprochen werden kann. Und genau
hier hat das Spiel seinen angestammten Platz.

Es ist dabei nun wichtig zu betonen, dass Spiel, trotz seiner grammatischen Form,
begrifflich nicht im Sinne eines Substantivs oder einer Substanz, sondern als relatio-
nale Modalitét gefasst werden muss: Spiel ist kein vorkommendes Ding, sondern ein
Seinsmodus, ein Geschehen. Zwar werden einzelne Verkodrperungen des Spiels auch
stets Spiele genannt — etwa Fuflball, Schach oder »World of Warcraft« — jedoch ist
das Spiel als solches keine schlicht vorhandene Sache, sondern eine Dynamik, in de-
ren Zentrum die Aushandlung von Ungewissheit steht. Es gibt kein Spiel, dessen
Ausgang nicht ungewiss ist. Dies gibt einen wichtigen Hinweis zur Bestimmung des
Spiels, welches in der Geschichte seiner Theoretisierung, von Kant bis Huizinga,
auch immer wieder ex negativo vermittels seines Gegenteils konturiert wurde. Dabei
ist allerdings stets bemerkt worden, dass sich das Spiel vorschnellen Dichotomisie-

1 Vgl Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, Frankfurt am Main 1974.

203

hittps://dol.org/10.5771/9783845285429-201 - am 18.01.2026, 06:43:16. -[@n



https://doi.org/10.5771/9783845285429-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rungen entzieht. So ist etwa der Gegensatz zwischen Spiel und Ernst, der doch zu-
mindest dem Alltagsverstindnis des Phianomens noch recht nahesteht, bereits bei
Schiller,? aber insbesondere bei Huizinga nicht zu halten gewesen. Im Gegenteil: Im
»heiligen Ernst« (Huizinga) ist geradezu ein weiteres Definitionsmerkmal des Spiels
gefunden worden.3 Huizinga, der das Spiel kulturgeschichtlich vor allem aus religio-
sen Praktiken und Vorstellungen herleitet, hat sich in seinem Homo Ludens vor al-
lem deswegen so lange auf die Widerlegung des Gegensatzes von Spiel und Ernst
konzentriert, weil ihm Spiel als sinnstiftendes Moment erschien, das sich zwar
menschheitsgeschichtlich im Bannkreis des Kultes und der Religion zuerst zeigte,
aber der transzendenten Dimension nicht bedarf, oder besser: diese offen 14sst. Hui-
zingas Pointe liegt darin, in einer Welt ohne Gott die Kultur, den Ritus und heilige
Handlungen durch das Spiel auf eine Weise erkldren zu kénnen, die ihnen ihren Zau-
ber beldsst, ohne diesen auf Zweckrationalitit und Betrug zuriickzufiihren (»Opium
des Volkes«, der »listige Priester«). Gleichzeitig muss in einer gottesfernen Welt
(Homo Ludens erschien am Vorabend des zweiten Weltkrieges) der transzendente
Bezug religioser Handlungen nicht wieder eingefiihrt werden. Die Entdeckung Hui-
zingas ist nicht etwa, dass Spiel eine Art Vorform von Kultur oder ein besonderes
Element von Kultur ist, sondern dass Kultur als solche spielformig ist. Spiel erzeugt
keinen Sinn, Spiel ist Sinn, bzw. Spiel ist sinnférmig ebenso wie Sinn spielformig
ist. Huizinga selbst hat sich allerdings auf die Dynamik des Spiels als relationaler
Modalitdt nicht eingelassen, ja hat die >unableitbare Qualitdt des Spielhaften< fiir
analytisch unzugénglich gehalten.

Es war dann Georges Bataille, der auch in direkter Reaktion auf Huizingas epo-
chemachendes Buch zur Kulturtheorie des Spiels den eigentlichen Gegensatz zum
Spiel nicht im Ernst, sondern in der Arbeit gesucht hat. Bataille begriindet diesen
Schritt zunéchst in einer Kritik an der monokausalen Ausrichtung der Huzinga’schen
Ansatzes, der allein das Spiel in den Mittelpunkt des Interesses riickt. Bataille — wie
die meisten seiner Zeitgenossen in Frankreich unter dem Bann der Kojéve’schen He-
gellektiire, die auf die Herr und Knecht-Dialektik fixiert ist* — fehlt das dialektische
Gegeniiber zum Spiel, das durch seine Widerstdndigkeit den Denkweg erst in Gang
setzt. Dieses Gegenstiick ist fiir Bataille die Arbeit und die diesbeziigliche Analyse
ist so radikal wie aufschlussreich: Fiir den Denker der Fiille und produktiven Ver-
schwendung ist der zuerst durch Marcel Mauss theoretisch einflussreich interpretier-
te Potlatsch eine der edelsten Form des Spiels — und zwar deswegen, weil hier die
Verausgabung im Wettbewerb des Schenkens die Niederungen der Fron und des auf
Arbeit basierenden Kapitalismus durch die Souverénitit der Verschwendung tiber-

2 Friedrich Schiller: Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen,
Stuttgart 2008.

3 Johan Huizinga: Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Reinbek bei Hamburg 2013.

4 Vgl. Alexandre Kojéve: Hegel. Eine Vergegenwdrtigung seines Denkens, Frankfurt am Main
1975. Georg W. F. Hegel: Phdnomenologie des Geistes, Frankfurt am Main 1986.

204

https://dolorg/10.5771/9783845285429-201 - am 18.01.2026, 06:43:16. - [



https://doi.org/10.5771/9783845285429-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bietet.> Ein Wettkampf der Verschwendung ringt das agonale Prinzip, das sich noch
in der Form des Wettkampfes verbirgt, nieder, indem es Konkurrenz, zumindest in
ihrem kleinsinnigen merkantilen Sinne, durch Fiille iiberwiltigt und damit ausloscht.
Ist fiir Schiller noch der Mensch nur ganz Mensch, wo er spielt, ist der Mensch fiir
Bataille erst dort auf der Hohe des Spiels, wo er sich selbst aufs Spiel setzt. Die Au-
tonomie des Spiels, welche den Menschen nicht braucht, sondern sich nur auf be-
stimmte Weisen in seinen Handlungen ausdriickt, tilgt den Anthropozentrismus, den
das Spiel noch bei Kant, Schiller und Huizinga hatte, und riickt es damit noch ein
Stiick ndher an die Kunst. Auf dieser Pramisse basiert dann auch Gadamers ludische
Asthetik in Wahrheit und Methode: »Das Subjekt des Spiels sind nicht die Spieler,
sondern das Spiel kommt durch die Spielenden lediglich zur Darstellung.«® Spiel als
solches ist auch bei Gadamer nicht mehr anthropozentrisch, ja eigentlich nicht mal
mehr als Kulturphédnomen, sondern als Naturgewalt gedacht.

In einer Art dimonischen Uberbietung der Analyse von Max Weber und ganz im
Fahrwasser Nietzsches ist fiir Bataille Arbeit nichts weiter als Produkt der Angst vor
dem Ungewissen. Der Mensch, der sich vor den Unbilden der Natur, Tod und
Krankheit schiitzen will, tauscht seine Arbeitskraft und damit seine Freiheit gegen
die Illusion von Sicherheit, die ihm Kapital und Staat als Gegenleistung feilbieten.
Bereits bei Max Weber war die Ungewissheit des Gnadenstandes Motor des kapita-
listischen Geistes. Fiir den Calvinisten im Sinne Webers ist die Vereinsamung des
Individuums charakteristisch, fiir das Gott in weite Ferne geriickt ist. Einzig die
weltliche Berufsarbeit erlaubt noch die Abfuhr religioser Angstaffekte, denn der Er-
folg im Beruf, durch harte Arbeit errungen, kann noch als Zeichen der Erwdhlung
gedeutet werden, wenn auch nur als Zeichen, das somit auch falsch interpretiert
worden sein kann. Gewissheit liber den eigenen Gnadenstand ist unerreichbar. In
diesem Sinne ersetzt Arbeit die >magischen Heilmittel< des Katholizismus (Beichte
etc.) um den Preis der gnadenlosen Selbstunterwerfung unter das Joch einer unge-
wissen Gnadenwahl.

Bataille nun, fiir den sich Hegels-Herr-und-Knecht-Dialektik im Zeichen der
Spieltheorie in eine Spiel-und-Arbeit-Dialektik verwandelt hat, sieht im Spiel eine
Kraft, die solchen Zumutungen mittels radikaler Affirmation des Ungewissen ins
Gesicht lacht: »Der Herr ist nach Hegel derjenige, der das Risiko des Todes auf sich
nimmt; der Knecht derjenige, der um jeden Preis iiberleben will, indem er unter
Zwang fiir einen anderen arbeitet. Aus dem Gegensatz zwischen der Haltung des
Spiels (oder des Todesrisikos) und der Haltung der Angst vor dem Tode (oder der

5 Vgl. Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaf-
ten, Frankfurt am Main 1990.

6 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik,
Tiibingen 1990, S. 108.

205

hittps://dol.org/10.5771/9783845285429-201 - am 18.01.2026, 06:43:16. -[@n


https://doi.org/10.5771/9783845285429-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erzwungenen Arbeit) gewinnt Hegel das dialektische Konzept des Menschen.«” Fiir
Bataille manifestiert sich im Spiel vor allem eine Haltung; auch sie eine Weise des
In-der-Welt-Seins. Diese Haltung allerdings fullt abermals auf jenem Grund-Ingredi-
ens, das schon mehrfach begegnet ist: der Ungewissheit. Abermals haben wir in der
todesverachtenden Bejahung, in den existenziellen Spielen >auf Leben und Todc eine
Einlibung ins Ungewisse vor uns, welche sich immer mehr als entscheidendes Merk-
mal des Spiels entpuppt. Allerdings stehen sich Spiel und Arbeit in einer radikalen
Theorie wie der Batailles nur unversdhnlich gegeniiber. Batailles Hegel ist nicht
einer der dialektischen Aufhebung, sondern der agonalen Konfrontation, welche als
solche arretiert ist. Wie eine Synthese aussehen konnte, davon ist hier nichts zu er-
fahren, der Fetisch des Streits und des Kampfes ist hier zu stark im Vordergrund.

Auch Heidegger setzt an dieser Stelle an: Widerspruch und Widerstreit sind fiir
ihn nicht etwas aus der Realitét zu tilgendes, sondern Wirklichkeit selbst: »Der Wi-
derspruch ist vielmehr das innere Leben der Wirklichkeit des Wirklichen. Diese
Deutung von Wesen und Wirken des Widerspruchs ist das Kernstiick der Metaphy-
sik Hegels.«® Medium dieses Widerstreits nun ist auch bei ihm das Spiel, wobei die
bedeutende Rolle des Spielbegriffs bei Heidegger nicht leicht zu sehen ist und um-
finglicher Querverweise bedarf.? Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass insbeson-
dere in Heideggers Schrift Der Satz vom Grund Wesentliches zu diesem Thema an-
zutreffen ist. Ohne ins Detail zu gehen sei angedeutet, dass Heidegger hier in Gestalt
der Frage nach Grund und Begriindung, das Spiel als jenes Element des Widerstreits
konturiert, das es ermdglicht den >Satz< im Sinne des Sprungs in ein konstitutiv
Grundloses, oder besser Ungriindiges zu tun. Spiel wird hier nicht nur existentialis-
tisch aufgeladen; entscheidend ist, dass die begrifflichen »Gegenspieler< des Spiels,
sozusagen seine dialektischen Counterparts, nicht mehr Ernst oder Arbeit, sondern —
gemill der Bedeutung, die im Spiel die Einiibung ins Ungewisse hat — Ursache,
Zweck, Kausalitdt sind. Der »>Satz< vom Grund ist ein Sprung ins Ungewisse, eine
Geworfenheit auch und gerade im Sinne des Wiirfelwurfs. Dasein ist immer schon
eingelassen in eine Welt, grundlos durch sich selbst da.!?

7  Georges Bataille: »Spiel und Ernst«, in: Knut Ebeling (Hg.): Johan Huizinga. Das Spielele-
ment der Kultur. Spieltheorien nach Johan Huizinga von Georges Bataille, Roger Caillois und
Eric Voegelin, Berlin 2014, S. 75-112, hier S. 93.

8  Martin Heidegger: Der Satz vom Grund, Stuttgart 2006, S. 38.

9  Siehe hierzu Ingeborg Heidemann: Der Begriff des Spieles und das dsthetische Weltbild in der
Philosophie der Gegenwart, Berlin 1968, vor allem Kapitel 3: »Die Problematik des Spielbe-
griffs bei Heidegger« sowie Martina Roesner: Metaphysica ludens: Das Spiel als phdnomeno-
logische Grundfigur im Denken Martin Heideggers, Dordrecht 2003; zuletzt zusammenfas-
send: Annette Sell: »Spiel in der Philosophie Heideggers«, in: Michael H. Kowalewicz (Hg.):
Spiel. Facetten seiner Ideengeschichte, Minster 2013, S. 29-39.

10 »Die Geschichte des Spielbegriffs, nicht anders die Erdrterung des Spiels bei Heidegger wei-
sen immer wieder zuriick auf die Bedeutung von >Spiel« als Gegenbegriff zu Ursache und
Zweck einerseits und andererseits auf die innere Bewegung und Sinnerfiillung eines von sich
aus Ereignenden, aus sich selbst Beginnenden und Vollendenden, sich selbst Erhaltenden, Er-

206

https://dolorg/10.5771/9783845285429-201 - am 18.01.2026, 06:43:16. - [



https://doi.org/10.5771/9783845285429-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hiermit ist schlieBlich ein Blick auf jenes »freie Spiel< gewonnen, das Kant ange-
sichts des Geschmacksurteils als »freies Spiel der Erkenntniskrifte«!! bezeichnet.
Dies ist nicht nur fiir das Geschmacksurteil relevant, sondern hat sich in Form spiel-
formiger Erkenntnis und Emergenzprozesse gemél den Erkenntnissen der histori-
schen Epistemologie auch fiir die Wissenschaft als konstitutiv erwiesen. Hans-Jorg
Rheinbergers Theorie des Experimentalsystems etwa kann als Versuch gelesen wer-
den, das Prinzip spielféormiger Erkenntnis als Konstitutivem naturwissenschaftlicher
Forschung zu erweisen. Rheinbergers Theorie des Experimentalsystems wendet sich
gegen die Ansicht, Experimente wiren schlicht Uberpriifungsverfahren zuvor aufge-
stellter Hypothesen. Vielmehr miisse ein Experimentalsystem so eingerichtet sein,
dass es in die Lage versetzt, noch unbekannte Antworten auf Fragen geben zu kon-
nen, die auch der Experimentator noch gar nicht zu stellen in der Lage sei, so eine
der prizisen Formulierungen Rheinbergers in Experimentalsysteme und epistemische
Dinge.'? Das meint Einiibung ins Ungewisse par excellence. In einem mit Rheinber-
ger beschriebenen Forschungssetting wechseln Begriindung und Ergebnis, Ursache
und Wirkung stindig die Rollen. Der Forschungsgegenstand, auf den sich ein Expe-
riment bezieht und das technisch-diskursive Setting, mit dem es beobachtet wird,
stehen in einem reversiblen Begriindungsverhiltnis. Rheinbergers berithmte Unter-
scheidung von epistemischem Ding und technischer Be-dingung, also Forschungs-
gegenstand und Beobachtungssetting, ist daher rein rekursiv funktional und nicht
entlang linearer Kausalitit vorzustellen. Géngige technische Werkzeuge konnen im
Forschungsgang in Zusammenhdnge geraten, die iiber ihre urspriingliche Zweckset-
zung hinausgehen und somit unversehens zu epistemischen Dingen werden. Umge-
kehrt kdnnen epistemische Dinge zu technischen Be-dingungen fiir die Beobachtung
und Konstitution anderer Forschungsgegenstinde dienen. Dies alles ist keine Relati-
vierung naturwissenschaftlicher Forschung im Sinne eines konstruktivistischen
»anything goes«< (der ewig gleiche und ewig verfehlte Vorwurf an die Vernunftkritik
des zwanzigsten Jahrhunderts), im Gegenteil: Vielmehr handelt es sich um die Be-
griindung der experimentellen Forschung in der vollen Komplexitét ihrer eigenen
spielféormigen Dynamik. Auch hier wird die Aufthebung von linearen Kausalitétsket-
ten zugunsten rekursiver, autopoietischer Emergenzformen der Erkenntnis wirksam,
deren ungriindige Basis das Spiel darstellt.

Dies ist jedoch nur die eine Seite des Spiels, dessen Autonomie einen weiteren As-
pekt impliziert, der als solcher wenig auch nur zur Kenntnis genommen wird. Entge-

neuernden und Abwandelnden im Gegensatz zur dufleren Kausalitdt, mit der sich Anfang, Ver-
laufsweise und Ende eines Geschehens herleiten aus einem Vorgehenden, und im Gegensatz zu
einem Zweck, der aus einem zeitlichen oder unzeitlichen Akt der Person gesetzt ist.« Heide-
mann: Der Begriff des Spiels, S. 355.

11 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, Hamburg 2001, § 9, S. 67.

12 Hans-Jorg Rheinberger: Experimentalsysteme und epistemische Dinge, Frankfurt am Main
2006, S. 25.

207

hittps://dol.org/10.5771/9783845285429-201 - am 18.01.2026, 06:43:16. -[@n



https://doi.org/10.5771/9783845285429-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen Schillers Annahme, dass das Spiel dem Menschen nur zu ethisch-dsthetischen
Hohenfliigen gereichen konne, ist der Umstand ernst zu nehmen, dass Spiel gegen-
iiber ethischen Fragen genauso indifferent ist, wie gegeniiber einem Konzept wie
Wahrheit. Spiel kann, etwa im >freien Spiel der Marktkréfte<, sehr schnell auch de-
struktiv-anarchisches Potential entfalten. Spiel ldsst sich eben nicht, wie es die mathe-
matische Spieltheorie allenthalben suggeriert, effektiv probabilistisch domestizieren,
die Finanzkrisen der Vergangenheit haben den kontingenten (weil: spielerisch indu-
zierten) Charakter globaler Marktentwicklungen eindrucksvoll unter Beweis gestellt.
Mathematische Spieltheorie, wie etwa das beriihmte Equilibrium-Theorem von John
Nash, bzw. deren Fahigkeit zur Voraussage funktioniert nur, wenn die Grundpramis-
se des rationalen Verhaltens der beteiligten Aktanten eingehalten wird und genau
diese Grundpramisse ist unter kontingenzgepréigten Realbedingungen nicht gegeben.

Ebenfalls uniibersehbar ist, dass die Kunst, im oben skizzierten Sinne einer Ein-
iibung ins Ungewisse, heute nicht etwa nur subversiv und kritisch den Gewalten des
globalen Kapitalismus gegeniibersteht, sondern mit eben dieser Einiibung ins Unge-
wisse den Erfordernissen des neo-liberalen Kapitalismus ebenfalls gerade zu-»spielt«.
Beide Ebenen — diejenige geldformig und diejenige dsthetisch profitabler Einsétze —
haben ein Interesse an einem moglichst flexiblen, fluide agierenden Subjekt, stets fa-
hig zur Anpassung an neue Gegebenheiten und risikobereit. Angesichts des Spiels
lasst sich die vielleicht unangenehme Beobachtung machen, dass sich Kunst (zumin-
dest seit den historischen Avantgarden) und neoliberaler Kapitalismus durchaus néher
sind als man es vielleicht gerne hétte und das auf sehr grundsétzlicher Ebene. Beide
gehdren zum selben historischen Kontinuum.

Mit Blick auf die Arbeit sind die Folgen klar: Wahrend spielformige Erkenntnis-
prozesse zunehmend unsere Arbeitswelt pragen und sich zum Beispiel in flexiblen
Arbeitszeiten, flachen Hierarchien und Arbeitsumgebungen manifestieren, die dazu
angetan sind, der Kreativitidt und Experimentierfreude der Arbeitnehmer Entfaltungs-
moglichkeiten zu geben, ist von hier der Schritt zu gamification oder nudging nicht
weit. Aber das Spiel lésst sich nicht betriigen. Anreizmechanismen zur Effizienzstei-
gerung mogen kurzfristige Erfolge erzielen, jedoch ist das Spiel im Bataille’schen
Sinn aus solchen Manipulationsmafnahmen langst entschwunden. Begeisterung und
Leidenschaft gehen in der heutigen Arbeitswelt zunehmend Hand in Hand mit Selbst-
ausbeutung und Wurzellosigkeit. Spiel selbst ist nicht einfach the next big thing, das
es nur moglichst clever zu nutzen gilt, sondern ein ebenso fragiles wie machtvolles
Medium, dessen destruktives wie poetisches Potential (im griechischen Sinne von
moinow, Erschaffung) gleichermaflen gewaltig ist. Daraus mag sich die entscheidende
Gratwanderung ergeben, die es zu meistern gilt. Heutige und mehr noch zukiinftige
Arbeitswelten werden vom Spiel ebenso angetrieben werden wie die Turbinen des
neunzehnten Jahrhunderts durch den Wasserdampf. Und es ist dabei (wieder einmal)
allein an uns, ob das utopische Potential in Aktualitét tritt oder eine gamifizierte Ty-
rannei der Ludokratie iiberwiegen wird.

208

https://dolorg/10.5771/9783845285429-201 - am 18.01.2026, 06:43:16. - [



https://doi.org/10.5771/9783845285429-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

