
Teil 2

Puchtas Jurisprudenz im Kontext

1. Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

I. Bekenntnisse gegenüber Hugo

Puchtas Angst, die »Zahl der unberufenen Schriftsteller zu vermehren«,1 ließ
ihn schon früh ein eigenes Profil suchen. Als wissenschaftliches Betätigungs-
feld wählte Puchta zunächst die Römische Rechtsgeschichte. Seit längerem
hatte er sich mit der Thematik beschäftigt. Bereits zu Schulzeiten hatte Puchta
von seinem Vater Niebuhrs »Römische Geschichte« erhalten,2 mit der er sich
zeitlebens auseinandersetzte.3 Noch vor Beginn des Studiums traten zudem
Hugos »Institutionen«4 in seinen Blick. Auch die 1823 erschienenen »civilisti-
schen Abhandlungen« blieben in ihrer Fragestellung durchweg auf die Antike
beschränkt. Zu diesem Zeitpunkt waren für ihn die 12 Tafeln »ein Gegen-
stand, welchem ich wohl einst meine Kräfte und einen Theil meiner Zeit
widmen, und zu dem ich mich jetzt vorbereiten möchte«.5 Infolge der
Anregungen Savignys während Puchtas Aufenthalt in Berlin las Puchta ab
1822 auch wiederholt über Gaius.6 1823 glückte ihm mit der Entdeckung des

Bekenntnisse gegenüber Hugo 113

1 Brief an Hugo vom 17.6.1826.
2 Bohnert, Beiträge, 1979, S. 232, belegt den Verweis auf Puchtas Vater nicht; er

findet sich im Brief an Savigny vom 21.3.1836. Puchta sprach auch in den
biographischen Notizen, kzSchr., S. 20 f., für die Zeit vor 1820 von einem mächtigen
Einfluß Niebuhrs.

3 Die zweite Auflage Niebuhrs wurde von Puchta rezensiert in: EJ 5, 1827, S. 18 ff.;
der aus dem Nachlaß herausgegebene dritte Teil in: Bayerische Annalen 1833,
S. 276 ff.; Puchta verteidigte Niebuhr in einer scharfen Rezension gegen den Vorwurf
von C. L. F. Schulz, Niebuhrs politische Geschichtsschreibung unterstütze die Re-
volution, vgl. Rez. Schultz, 1834, S. 457 ff. Gegenüber Hugo zeigte Puchta demge-
genüber zunehmende Distanz gegen Niebuhrs fehlende christliche Ausrichtung seiner
Geschichtsschreibung. Diese »heidnischen Greuel« zeugten von einer »Borniertheit«,
die ihn bei der Lektüre der zweiten Auflage »tief verletzt« habe, Brief an Hugo vom
25.6.1827.

4 Vgl. den Hinweis Puchtas in ders., Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829,
S. XIII.

5 Civilistische Abhandlungen, 1823, Vorrede, S. 23.
6 Civilistische Abhandlungen, 1823, Vorrede, S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Namens der »Lex Rubria« auch eine bleibende rechtshistorische Leistung, an
die er Zeit seines Lebens vertiefende Untersuchungen anschloß.7

1824 kündigte Puchta als erstes größeres Werk die Herausgabe einer
eigenen Römischen Rechtsgeschichte an.8 Zehn Jahre zuvor hatte Savigny,
trotz Lobes für Hugo, eine »gründliche Rechtsgeschichte« gefordert.9

Dieses wissenschaftliche Programm bekam 1827 einen Bruch, dessen
Folgen im weiteren die Perspektive auf Puchtas Methode lenken sollen. Am
5.4.1827 machte Puchta Hugo brieflich auf diese Neuausrichtung aufmerk-
sam:

»Was sagen Sie dazu, daß ich mich des heutigen Rechts und der Praxis
annehme?«

II. »Praxis« – Annäherungen an eine ungewohnte Perspektive

Der »practische« Puchta ist eine ungewohnte und scheinbar widerlegte Per-
spektive. Die Konflikte mit dem traditionellen Bild des Begriffsjuristen liegen
auf der Hand. Für Landsbergs Zeitgenossen war Puchta bereits 1910 »der
typische Vertreter der einseitigsten, verstiegenen, welt- und lebensfremden,
praktisch unanwendbaren, dialektisch haarspaltenden ›Begriffsjurispru-
denz‹.10 Der Vorwurf der Praxisferne traf Puchta in vielen Facetten. Er fand
sich im Bild einer historischen Schule, die »friedlich von einem Archiv zum
anderen« reist und sich durch ein »Abstandnehmen von zeitgeschichtlichen
und politischen Fragen« auszeichnen soll.11 Unscharf stand daneben, deutlich
politischer gewendet, der alte Vorwurf des »Quietismus« der historischen
Schule.12 Wie das erste Kapitel zu zeigen versucht hat, erweisen sich diese
Bilder ihrerseits tief von historischen Großdeutungen durchzogen, die nicht
einfach im Material falsifiziert werden können.

Puchtas Bekenntnis öffnet nur für einen Teil dieser Problematik eine
allerdings sehr reizvolle Perspektive. Puchta kündigte Hugo ein doppeltes
an, er wolle sich »des heutigen Rechts« annehmen, was, wie sein späteres

114 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

7 Über den Namen der s. g. Lex Gallia Cisalpina, 1823, S. 71 ff.; Über die Lex Rubria,
1837, S. 123 ff.; Ueber den Inhalt der Lex Rubria de Gallia cisalpina, 1842, S. 518 ff.

8 Brief an Savigny vom 29.12.1824.
9 Savigny, Beruf, 1814, S. 121.
10 Landsberg, GDR 3. 2., S. 458.
11 Thieme, Rechtsgeschichte und Rechtswissenschaft, 1980, S. 278 f.; leider unkritisch

übernommen von Braun, Eduard Gans und die Wissenschaft von der Gesetzgebung,
1982, S. 127 ff., dessen Vergleich der philosophischen und der historischen Schule
daher in Schieflage gerät.

12 Zusammenstellung der (älteren) Literatur zu diesem Thema bei Caroni, Savigny und
die Kodifikation, 1969, S. 135, Anm. 228; zu den bereits zeitgenössischen Vorwürfen
Rückert, Reyscher, 1974, S. 232.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Werk zeigte, bedeutete: des »heutigen römischen Rechts«, also jedenfalls des
1828 geltenden Rechts. Zweitens wolle er sich der »Praxis« zuwenden. Dies
konnte nach dem Sprachgebrauch der Zeit bloßer Gegenbegriff zu »Theo-
rie«13 sein. Puchta meinte dies jedoch juristischer: Praxis bedeutete in dieser
Perspektive die gerichtliche Praxis, den Gerichtsgebrauch.14 Puchta wendete
sich also einerseits dem »heutigen« römischen Recht und andererseits der
gerichtlichen Praxis zu.

In dieser Präzisierung treten die Divergenzen zur gängigen Beurteilung des
Werks Puchtas deutlicher zutage. Dagegen, daß Puchtas Plan in seinem
späteren Werk eine Entsprechung gefunden habe, spricht Jherings darge-
stellter15 Vorwurf des »Mumiencultus« ebenso, wie die nicht erst seit Lands-
berg16 verbreitete Ansicht, die historische Schule sei »nicht eben geneigt«
gewesen, die Praxis, also die Gerichte, zu beachten,17 und gerade Puchta habe
sein Juristenrecht als Professorenrecht konzipiert.18

»Praxis« – Annäherungen an eine ungewohnte Perspektive 115

13 H. Kleger in: HWBPh 7, 1989, Sp. 1295 ff.; Kluge, Etymologisches Wörterbuch,
23. Aufl. Berlin u. a. 1995, S. 645, siedeln diesen Gegensatz im 18. Jahrhundert an.

14 Der Ausdruck Praxis als Synonym für Gerichtsgebrauch findet sich gerade auch bei
Hugo, Die Gesetze sind nicht die einzige Quelle der juristischen Wahrheiten, 1813,
S. 105; daneben etwa bei Maurenbrecher, Lehrbuch, 1832, § 17; Mühlenbruch,
Pandekten I, 3. Aufl. 1839, S. 107, (kritisch) uva.; eine Abgrenzung zwischen
Gerichtsgebrauch und Praxis versuchte dagegen Schweppe, Das Römische Privat-
recht, 2. Aufl. 1819, § 36; dieser juristische Bezug wird auch bei Grimm, Deutsches
Wörterbuch 13, Sp. 2078, deutlich.

15 Vgl. oben S. 38.
16 Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 445. Dies hinderte ihn nicht daran, wenig später

Puchtas Stärke auf dem »Boden der positiven Jurisprudenz« hervorzuheben, wo es
um Fragen der Beweislast oder um den Amtsuntersuchungsgrundsatz in Fragen des
Gewohnheitsrechts gehe – offensichtlich doch sehr praktische Fragen. Richtig ist
lediglich, daß die »wirkliche, vor Augen liegende Rechtspraxis«, vor allem also der
Gerichtsgebrauch (GDR 3.2., 1910, S. 591) von Puchta vorausgesetzt und aus
juristischen Ansichten geschlossen, kaum jedoch eigenständig untersucht wurden.
Gerade der in diesem Zusammenhang herangezogene Kierulff taugt freilich bekannt-
lich lediglich im Programm, nicht in der Ausführung als Gegenbeispiel.

17 Die These von der Nichtbeachtung der Praxis durch die, zumeist pauschal, historische
Schule war bis zur Arbeit von Ogorek, Richterkönig oder Subsumtionsautomat?,
1986, S. 200, ohne Widerspruch. Bis 1972 eine genaue Auswertung der Vorwürfe bei
Scheuermann, Einflüsse der historischen Rechtsschule, 1972, S. 3 ff., der im Er-
gebnis jedoch beim alten Bild bleibt, vgl. unten Kap. 2 I Gewohnheitsrecht – die »fast
obsolete« Rechtsquelle?; auf dieser Linie weiterhin Larenz, Methodenlehre, 6. Aufl.
1991, S. 24; Schlosser, Privatrechtsgeschichte, 8. Aufl. 1996, S. 134; in der 9. Aufl.
2001, S. 154 f., schränkt Schlosser inzwischen unter Pauschalverweis auf Ogorek
seine frühere Ansicht ein. Worin der Wandel gegenüber seiner früheren Ansicht
konkret liegen soll, bleibt jedoch unklar.

18 Trennung zwischen Gerichten und Puchtas Wissenschaftsrecht in neuerer Zeit etwa
bei Raisch, Juristische Methoden, 1995, S. 95, Anm. 81 (obwohl er Puchtas Bezug

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeitgenossen war der »practische« Puchta demgegenüber bemerkenswert
vertraut.19 Hierauf wurde bereits hingewiesen. In der Bewertung des »prakti-
schen« Puchta zeigten sich zwischen 1846 und den 1870er Jahren auffallende
Divergenzen, die mit dem Aufstieg des »Begriffsjuristen« Puchta einhergingen.
»Praxis« ist also eine reizvolle Perspektive auf die Rechtslehre Puchtas.

III. Frühe Ausgangsposition 1821–1826

Puchtas Hinwendung zur »Praxis« verschob seinen Forschungsschwerpunkt,
nicht jedoch seine bereits zu diesem Zeitpunkt gefestigten Grundüberzeugun-
gen in Fragen der juristischen Methode und der Aufgabe des Rechtswissen-
schaftlers. Über den Ausgangspunkt dieser Überlegungen ließ er zu keinem
Zeitpunkt einen Zweifel: Friedrich Carl von Savigny und insbesondere dessen
»Beruf« von 1814.

1. Frühe Bekenntnisse zu Savigny
Im Sommer 1821 unternahm Puchta als junger Privatdozent eine peregrinatio
academica »durch ganz Deutschland«.20 Auf den Stationen Jena, Berlin,
Göttingen, Bonn und Heidelberg lernte er u. a. Savigny, Hugo, Göschen,
Hasse, Ribbentrop, Bethmann-Hollweg und Thibaut persönlich kennen.21

Prägend war insbesondere eine zweimonatige Hospitanz bei Savigny in Berlin,
wo Puchta Savignys Vorlesungen über Gaius besuchte.22 Wohl bereits wäh-
rend des Studiums hatte Puchta erstmals mit Savignys »Beruf« von 1814
Bekanntschaft gemacht.23 Der »mächtigste Einfluß« der Schriften Savignys,
den Puchta rückblickend für die Erlanger Jahre vermerkte, bezog sich auf
»Bewußtsein von dem Standpunkt und Beruf, so wie von der Methode der

116 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

auf die Gerichte zuvor noch zitiert); Hattenhauer, Die geistesgeschichtlichen
Grundlagen, 4. Aufl. 1996, Rn. 411; richtigstellend Ogorek, Richterkönig oder
Subsumtionsautomat?, 1986, S. 204 (gegen Forsthoff).

19 Schon Ogorek hat auf dieses vergessene Bild hingewiesen: Richterkönig oder
Subsumtionsautomat?, 1986, S. 200 ff.

20 Brief an seinen Sohn Wolfgang August vom 30.5.1835; vgl. auch Bohnert, Beiträge,
1979, S. 232.

21 Vgl. die biographische Notiz, die Puchta seinem italienischen Übersetzer kurz vor
seinem Tode mitteilte, abgedruckt in KzS, S. XX f.

22 Brief an Savigny vom 31.7.1830, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 15; dies
stimmt mit dem Vorlesungsverzeichnis der Berliner Universität überein. Die Vor-
lesungen Savignys begannen am 24. April 1821; Puchta hörte sie, so brieflich
gegenüber Hugo am 4.12.1839, vier Wochen.

23 Biographische Notiz, die Puchta seinem italienischen Übersetzer kurz vor seinem
Tode mitteilte, abgedruckt in KzS, S. XX f. Dort nennt er Glück, der durch seinen
Fleiß, und Gros, der durch seine Persönlichkeit während des Studiums auf ihn
gewirkt haben.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaft«.24 Schon die Encyclopädie des Jahres 1822 hatte Puchta zu
Bekenntnissen zu Savigny genutzt.25 1825 formulierte Puchta dann in aller
Deutlichkeit, Gott habe Savigny zu demjenigen erwählt, dem »die gereifte
Frucht der Wissenschaft zufallen sollte«.26

Savigny gegenüber bezeichnete sich Puchta mit Blick auf die Erlanger Zeit
als »Mensch, der nur die Resultate, wozu man gelangen muß, vor sich sah,
den aber niemand über die Art und den Weg, dahin zu gelangen, belehrt
hat«.27 Die Erlanger Periode Puchtas zeigt sich von dem Versuch geprägt,
Savignys 1814 formuliertes Arbeitsprogramm umzusetzen. Seine Kenntnis
dieser Ansichten speiste sich, eigenen Angaben zufolge, weitgehend aus den
veröffentlichten Werken Savignys. Mit dem »Beruf« geriet er zudem in den
Besitz einer unvollständigen Mitschrift von Savignys Rechtsgeschichte-Vor-
lesung in Berlin.28 Dort hatte er auch Gelegenheit gehabt, Einblick in eine
Nachschrift »eines Zuhörers über Rechtsgeschichte und Pandekten« zu neh-
men.29 Vielleicht waren ihm also auch Savignys zu diesem Zeitpunkt relativ
knappe Vorbemerkungen zur Methodenlehre in diesen Vorlesungen be-
kannt.30 Eine eigene Mitschrift der Pandektenvorlesungen besaß er auch
später aber wohl nicht. Noch 1829 berief er sich auf die Darstellung durch
Ludwig Pernice in dessen Institutionenkompendium und »sonstige Mitthei-
lungen«, um eine Auseinandersetzung mit Savignys System zu versuchen.31

Neben dem »Besitz« von 1803, als Vorbild einer Ausführung, setzte sich
Puchta vor allem mit Savignys Schriften der Jahre 1814 und 1815 aus-
einander. Ungewohnt lyrisch schilderte Puchta 1824 die erste Wirkung des
»Berufs« auf ihn. Er schwärmte vom »Gefühl … welches mich beim ersten
und zweiten Lesen jener Blätter ergreift, und das ich am ehesten dem
Einsaugen eines frischen Windeswehens nach drückender Stille, oder dem

Frühe Ausgangsposition 1821–1826 117

24 Puchtas biographische Notiz, a. a. O., S. XX f.
25 Encyclopädie und Methodologie, 1822, S. 25, * und im Aufbau, etwa § 1 mit dem

handschriftlichen Zusatz »Volk« in Puchtas Handexemplar, § 51; vgl. auch die
Rezension von L. P. H., 1825, Sp. 304; hiergegen wiederum scharf Puchta,
Encyclopädie, 1825, S. 6.

26 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 68.
27 Brief an Savigny vom 31.7.1830, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 15.
28 Brief an Savigny vom 18.5.1824, »der Mittheiler hatte den größten Theil desselben

verloren«.
29 Brief an Savigny vom 31.7.1830, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 15.
30 Wohl in der auf 1813 rückbezüglichen Fassung von 1818 – SomSem 1820 (Savigny,

Methodologie, 1818/19, S. 195 f.), da Savigny erst wieder im WS 1821 Pandekten
las.

31 Puchta, Betrachtungen über alte und neue Rechtssysteme, 1829, S. 236.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geruch von Orangen und dem Odem südlichen Frühlings in einem sonnigen
Föhrenwalde vergleichen kann«.32

2. Verwissenschaftlichung des Gemeinen Römischen Rechts als Aufgabe
Puchtas Frontstellung gegen die »Antiquarischen«, seine Hinwendung zur
»Praxis« brachte ihm einen neuen Erkenntnisgegenstand. An die Stelle des
antiken römischen Rechts trat das rezipierte, gemeine römische Recht. Was
diese beiden Stoffe vereinigte und unterschied, hatte Puchta bereits früh the-
matisiert. Auch hier war es Savigny, dem Puchta die entscheidenden Anregun-
gen entnahm.

a) Am »Anfang der dritten Periode«
»So stehen wir in Deutschland mit unserem gemeinen bürgerlichen Recht am
Anfang der dritten Periode«. 182333 und erneut 182534 erwies sich das
gemeine Recht bei Puchta als Teil eines geschichtsmetaphysischen Konzepts.
Mit Blick auf Hugos Einteilung der römischen Rechtsgeschichte in eine
Periode der Kindheit und eine Jugend-, Mannes- und Altersperiode kritisierte
Puchta 1823, es »wäre eine bestimmtere Erklärung der zu Grunde liegenden
Wahrheit wünschenswerth gewesen«.35 Viel war hier freilich von Hugo nicht
zu erwarten.36 Auch wenn Hugo seine von Gibbon übernommene Gliederung
als passend rechtfertigte, da sie auch dem »Geist des Ganzen« entspreche, sah
er eine tiefere Wahrheit darin nicht. Es möge jedem »frey stehen, andere
ZeitRäume anzunehmen«.37 Die Perioden waren bei Puchta demgegenüber
Eigenschaften des Rechts selbst, sie seien, »sofern Wahrheit in ihnen ist, nicht
von diesem oder jenem Bearbeiter willkührlich hinzugemacht, sondern sie
gehören selbst mit zur Geschichte, und können so wenig als diese beliebig
umgeschaffen oder für den Hausbedarf verändert werden«.38 Damit hatte die

118 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

32 Brief an Savigny vom 18.5.1824. Er fuhr fort: »Und so muß ich alles fort und fort,
was die Wissenschaft mir geworden ist, an Ihrem Namen anknüpfen, und ich komme
mir selbst wie ein mittelmäßiges Buch vor, in welchem auf den guten Seiten Zitate aus
Ihren Schriften und mündlichen Vorträgen stehen.«

33 Puchta. Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 143; die Metaphysik
und auch die Nähe zu Savigny in dieser Frühschrift betont zu Recht Baldus, Einheit
der Rechtsordnung, 1994, S. 66 f.

34 Puchta, Encyclopädie 1825, S. 76.
35 Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 135 ff., 137; Savignys

zentrale Rezension von Hugos Rechtsgeschichte aus dem Jahr 1806 war Puchta
natürlich bekannt, vgl. Rez. Schweppe, 1826, S. 287 f.

36 Verzerrend daher die Linie Hugo-Puchta in der Periodenfrage bei Hollerbach,
Schelling, 1957, S. 325.

37 Hugo, Rechtsgeschichte, hier nach 11. Aufl. 1832, S. 59.
38 Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 136.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geschichte des Rechts unabhängig vom Betrachter eine eigene »Tendenz«:39

Unschuld – Mannigfaltigkeit – Wissenschaft – Verfall.40 Wem die Perioden
nichts seien »als Schubfächer und Zellen, in die er seine Güter einträgt«, der
stelle »eher sich und sein Wissen, als die Geschichte« dar.41 Gegenüber dem
verhaßten42 Schweppe formulierte er 1826 offensiv, was er gegenüber dem
hochgeachteten Hugo nur angedeutet hatte. Schweppe fehle schon der rechte
»Begriff von Geschichte«,43 indem er unter Geschichtlichem das bloß »Anti-
quarische«,44 mithin Zufällige verstehe und auch in Perioden nicht mehr als
»Haltepunkte fürs Gedächtniß« finde:45 »Fürwahr eine jämmerliche Aussicht
für einen, der sich der Rechtswissenschaft widmen will, und ein solches
Gewebe des Zufalles, ein so zusammenhangloses Flickwerk zu gegenwärtigen
hat.«46

Die »dritte Periode«, die Puchta nun beginnen ließ, war diejenige der
Wissenschaft. Die Periode der Wissenschaft erschien als Reaktion auf einen
Rechtszustand, bei dem es nicht mehr möglich war »durch Sammlung und
Aufzeichnung der Rechtssätze sich die Herrschaft über sein Recht zu si-
chern«.47 Damit gehe das Recht »naturgemäß« in den dritten Bildungsgrad
über, der in der »Hervorbringung einer formellen Einheit, des Systems«
bestehe und, »da die Wissenschaft die Darbringung eines Lebens fordert,

Frühe Ausgangsposition 1821–1826 119

39 Bohnert, Puchta, 1975, S. 30. Puchta stimmte mit Abegg nicht zufällig ein Hege-
lianer zu, vgl. Abegg, Encyclopädie und Methodologie, 1823, S. 23 Anm. *); zu
Puchta und Abegg oben 2. 2. Taktische Fragen sowie unten Kap. 3 II 5. Vergleich mit
zeitgenössischen Systemmodellen. Hatte Savigny auch weniger zugespitzt formuliert,
so hatte doch auch bei ihm die Geschichte eine klare Richtung, immer werde das
Recht bei einem Volke »natürliches Recht« oder »gelehrtes Recht« sein, »wobey eine
scharfe Grenzziehung von selbst als unmöglich erscheint«, Savigny, Beruf, 1814,
S. 13; vgl. Rückert, Savigny, 1984, S. 335 ff.

40 Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 138 u. ö.
41 Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 137.
42 Puchta hatte in seinen Civilistischen Abhandlungen Schweppes »unfreundliche

Absicht« und »höchst einseitige Polemik« gegenüber Hugo kritisiert (Adversus
hostem aeterna auctoritas, 1823, S. 35, mit Anm. r)). Schweppe replizierte scharf
in der zweiten Aufl. seiner Rechtsgeschichte (S. XVIII), was wiederum zu entspre-
chenden Ausfällen in der benannten Rezension veranlaßte; Puchta zustimmend dann
Hugo, Beyträge zur civilistischen Bücherkenntnis II, S. 682.

43 Puchta, Rez. Schweppe, Römische Rechtsgeschichte, 2. Aufl., 1826, S. 293.
44 Puchta, Rez. Schweppe, Römische Rechtsgeschichte, 2. Aufl., 1826, S. 291.
45 Puchta, Rez. Schweppe, Römische Rechtsgeschichte, 2. Aufl., 1826, S. 298.
46 Puchta, Rez. Schweppe, Römische Rechtsgeschichte, 2. Aufl., 1826, S. 299. Mit

dieser Ansicht müsse man Schweppe »eher für alles Andere halten, als für einen zur
Geschichte Berufenen« (S. 294), und so böte seine Rechtsgeschichte statt des »leben-
digen Leibs der römischen Welt« auch nur eine »Fleischbude« an (S. 293); nicht viel
anders sah das auch Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 293, Noten S. 124 f.

47 Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 138.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zugleich Eigenthum eines besonderen Standes«, der Juristen werde.48 Hier
fand sich also und ganz unaufhaltsam die entscheidende »Modification« des
Volksbegriffs, indem das Volk bei der Rechtsfindung nun durch die Juristen
»repräsentiert« werde.49

Es bedurfte nicht der überdeutlichen Anspielungen,50 um Zeitgenossen
klarzumachen, zu wem sich Puchta mit diesen Feststellungen bekannte,
nämlich zu Savigny. Als er diesem die Abhandlung übersandte, sprach er
die Hoffnung aus, daß »die innige Überzeugung, daß man demjenigen was
uns von einem Manne aus der Ferne durch Schrift und mündliche Über-
lieferung zugekommen ist, das wichtigste und liebste verdankt, das Recht
verleihen kann, in ihm den Lehrer zu erblicken«.51 Savignys Autorität ersetzte
1823 auch die tiefere philosophische Begründung von Puchtas Geschichtsme-
taphysik. Puchtas Abhandlung hielt nur, wenn Savigny Recht hatte, wenn
»alles Recht« auf die von ihm beschriebene Weise »erst durch Sitte und
Volksglaube, dann durch Jurisprudenz«52 entstand. Zimmerns Einwand,
Puchta Periodisierung generalisiere »zu sehr …, was allerdings der Gang
bey den Römern gewesen«,53 lief dann ins Leere.54

120 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

48 Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 138.
49 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 27.
50 Vgl. die Anspielung in: Über die Perioden der Rechtsgeschichte, S. 144 und 148:

»Dies alles, könnte man sagen, führe auf etwas ganz bekanntes hinaus, und wenn
man Lust habe, es noch einmal zu hören, so würde wohl eine bessere Quelle zu finden
seyn.«

51 Brief an Savigny vom 6.3.1823.
52 Savigny, Beruf, 1814, S. 13 f.
53 Zimmern, Rez. Encyclopädie, 1827, S. 22.
54 Puchta beschränkte sich 1823 in der Abhandlung zu den Perioden aber nicht nur auf

eine Darstellung der savignyschen Ansichten, für die sich, wie er zugestand, »wohl
eine bessere Quelle« finden lasse, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823,
S. 140. Die »Anwendung, welche die folgenden Blätter enthalten, verdanke ich
zunächst keinem anderen« bemerkte er nicht ohne Stolz (S. 136) und verwies
besonders darauf, daß es ihm darum gegangen sei, Savignys Periodisierung in
»politischer Bedeutung« fortzudenken. Erkenne man das Wesen der Perioden als
»etwas inneres, geschichtliches«, sei es möglich, »eine helle Anschauung von einem
Zustande, der noch in der Entwicklung begriffen ist, von dem gegenwärtigen Stand-
punkt eines Volks und eines Rechts zu erhalten« (S. 140). Nun bedürfe es keines
Vergleiches mehr mit dem »Bildungsgang des römischen Rechts«, sondern es sei
möglich, »diejenigen Folgerungen als etwas sicheres anzusehen, welche sich aus dem
Charakter der Perioden im allgemeinen ergeben« (S. 144). Konkret lief dies gegen
Hegels Bekenntnis zur Gesetzgebung, aber auch gegen Schraders Vorschlag, die
prätorischen Edikte in abgewandelter Form wieder einzuführen (S. 144 f.), zu
Schrader vgl. auch unten S. 164.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


b) Der antike und der heutige Rechtswissenschaftler
Stand man damit unentrinnbar am Anfang der »dritten Periode«, so stellte
sich die Frage, was aus dem römischen Vorbild für den heutigen Rechts-
wissenschaftler folgte. Puchta benannte Gemeinsamkeiten und Unterschiede.
Auch insoweit war er Savigny sehr nah.

Das Ideal der römischen Juristen sah Puchta mit Savigny in deren Methode.
Savignys Ziel bestand bekanntlich nicht, »wie einige neuere Gegner unbe-
greiflicherweise gesagt haben, in ausschließlicher Anpreisung des Römischen
Rechts«,55 auch nicht als »die ewigen Regeln der Gerechtigkeit«.56 An den
Römern bewunderte Savigny vielmehr die »Vollständigkeit in anderer Art«,57

ihr »ächt wissenschaftliche[s]«58 Verfahren der Stoffbearbeitung. Zeitlich
fanden beide dieses Ideal in der römischen Klassik.59 Zu Beginn der Klassik
hätten die römischen Juristen das Recht »als eine Masse von Rechtssätzen,
welche in den Gegensätzen des Jus civile und Jus Gentium auseinander
gehalten waren«, vorgefunden:60 Ziel der Rechtswissenschaft sei es nun
gewesen, »diese Gegensätze zu vereinigen, was denn nicht schlechthin durch
Aufhebung, sondern durch Vermittlung derselben geschah«.61 Hierdurch sei
es gelungen, dem römischen Recht »eine wissenschaftliche Form und eine
innere Ausbildung« zu geben,62 so daß es den römischen Juristen möglich
war, »mit ihren Begriffen zu rechnen«.63 Das antike Vorbild verfügte über
eine Fähigkeit, die auch Ziel der Gegenwart war: Beherrschung eines Rechts-
organismus durch Wissenschaft.

Unterschiede fanden Puchta und Savigny im Rechtsstoff. Savigny hatte
bemerkt, es habe die »Geschichte des Römischen Rechts bis zur classischen

Frühe Ausgangsposition 1821–1826 121

55 Savigny, Beruf, 1814, S. 117.
56 Savigny, Beruf, 1814, S. 27.
57 Savigny, Beruf 1814, S. 22.
58 Savigny, Rez. Gönner, 1815, S. 140.
59 Savigny, Beruf, 1814, S. 21; Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte,

1823, S. 140. Puchtas genaue Einteilung findet sich ebda., S. 138 ff.; übereinstim-
mend ders., Encyclopädie und Methodologie, 1822, § 51: erste Periode bis zu den
zwölf Tafeln, zweite Periode bis zu Cicero oder Augustus, dritte Periode bis zur Mitte
des dritten Jahrhunderts, danach vierte Periode des Verfalls.

60 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 37.
61 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 37.
62 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. 17 f.
63 Savigny, Beruf, 1814, S. 29; dies sollte wie in der Mathematik erfolgen, nämlich

ähnlich sicher, es war aber keine Mathematik; zu diesem Zitat vgl. die Materialien
Akamatsu/Rückert (Hgg.), Savigny, Politik und Neuere Legislation, 2000, S. 120;
in der Sache Rückert, Savigny, 1984, S. 373 ff.; D. Nörr, Savignys philosophische
Lehrjahre, 1994, S. 47 und 265 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeit überall allmähliche, völlig organische Entwicklung« gezeigt.64 Demge-
genüber mache der Zustand des gemeinen Rechts die Aufgabe »ohne Ver-
gleichung schwerer als die der Römischen Juristen«.65 Savignys Hinweise auf
den »nicht wenig verwickelten Zustand der Rechtsquellen in Deutschland«66

und die besonders im 18. Jahrhundert zutage getretene Unfähigkeit, diese
»Mannigfaltigkeit« zu einem »organischen Ganzen« zu verarbeiten,67 mach-
ten also Unterschiede deutlich. Puchta stimmte mit dieser Analyse überein. Die
römische ungestörte Entwicklung habe, so Puchta 1823, zu einem antiken
Recht geführt, welches »einem Baume vergleichbar [sei], wo jedes Zweiglein
den Ast, und jeder Ast den Stamm als seinen Stamm nachweisen kann«.68 Für
die antiken Juristen, selbst untrennbar eins mit diesem Recht – Savignys
»fungible Personen«69 – sei es ganz natürlich, die »Art der Verwandtschaft
aller juristischen Begriffe und Sätze zu erkennen«.70

Ganz anders sei die Entwicklung des gemeinen Rechts verlaufen. Schon der
Einfluß »gesetzgeberischer Willkühr« könne, so Puchta 1823, mächtig genug
sein, »um den Augen des Beobachters die Scheidung des regelmäßigen vom
willkührlichen unmöglich zu machen«.71 Für das gemeine Recht, Puchtas
Untersuchungsgegenstand, fehle es überhaupt an einem »materiell« homoge-
nen Rechtsstoff, die Zustände seien »verwickelt«, so daß der »innere Zusam-
menhang« des Rechtsstoffs oftmals »der Anschauung verborgen« sei.72 Das
gemeine Recht habe sich »keiner so ungestörten und concentrierten Aus-
bildung zu erfreuen« gehabt, es sei »vielmehr unter den ungünstigsten Um-
ständen emporgewachsen, unter den verderblichsten Einflüssen gereift«.73

Puchtas einziger Versuch einer Geschichte des gemeinen Rechts in seiner
Encyclopädie des Jahres 1825, zählte das Mangelhafte der Entwicklung auf:
die »Partikularität« des germanischen und mittelalterlichen Rechts«,74 das
Fehlen einer allgemeinen deutschen Gerichtsbarkeit bis in das 15. Jahrhun-
dert75 und die unklare Vermischung des zunächst fremden römischen und des
einheimischen Rechts.76 Auch bei ihm lag das Hauptproblem auf methodi-

122 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

64 Savigny, Beruf, 1814, S. 32.
65 Savigny, Beruf, 1814, S. 50.
66 Savigny, Beruf, 1814, S. 50.
67 Vgl. Savigny, Beruf, 1814, S. 112.
68 Puchta, Über die Wegservituten, 1823, S. 123.
69 Savigny, Beruf, 1814, S. 189.
70 Savigny, Beruf, 1814, S. 22.
71 Puchta, Über die Wegservituten, 1823, S. 123
72 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 20.
73 Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 143, 140.
74 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 43.
75 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 48.
76 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 52, 55.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


scher Ebene, es fehlte an einer richtigen wissenschaftlichen Behandlung des
Gegenstands, sei es durch die praxisferne »holländische Behandlung«,77 die
Behinderung der Wissenschaft durch die gesetzgebende Gewalt78 oder die
Versuche, ein »ewiges Recht«, abgesehen von »Zeit und Raum« zu statuie-
ren.79

Um diesen Eigentümlichkeiten des Stoffs methodisch Rechnung zu tragen,
hatte Savigny in berühmter Wendung gefordert, »den gegenwärtigen Zustand
des Rechts allmählich von demjenigen zu reinigen, was durch bloße Unkunde
literarisch schlechter Zeiten, ohne alles wahrhaft praktische Bedürfniß, her-
vorgebracht worden ist«.80 Hierbei werde »in dem Mannichfaltigen, welches
die Geschichte bietet« die »höhere Einheit«81 aufgesucht. Dabei dürfe man
jedoch dem Stoff nicht »bewußtlos dienen«, sondern müsse »ihm eine leben-
dig bildende Kraft« entgegensetzen.82 Nur dann könne man den historischen
Stoff »frey als unser Werkzeug gebrauchen«.83 Dies wiederum erfordere
genaue Quellenkenntnis. Es sey keineswegs »das mühselige Detail entbehr-
lich«, erst durch »Quellenanschauung« bekäme dies ein »wahres Leben«.84

Deutlicher als Savigny85 hob Puchta an dieser Stelle auch methodische
Differenzen zwischen den antik-römischen und den neuzeitlich-deutschen
Juristen hervor. »Den römischen Juristen war ein richtiges Gefühl von ihrem
Verhältnisse zu dem bestehenden Recht eingepflanzt, und es war ihnen
gewissermaßen durch eine Naturnothwendigkeit die Abweichung von der
richtigen, nationalen Fortbildung des Rechts unmöglich gemacht: während
wir gleichsam vom Baum der Erkenntnis gegessen haben, und nun jener
Untersuchung nicht entbehren können, um bey unserem verwickelten Rechts-
zustand zu dem Bewußtseyn jenes Zusammenhangs zu gelangen.«86 Während

Frühe Ausgangsposition 1821–1826 123

77 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 58.
78 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 59.
79 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 61.
80 Savigny, Beruf, 1814, S. 119.
81 Savigny, Rez. Gönner, 1815, S. 140.
82 Savigny, Beruf, 1814, S. 113.
83 Savigny, Beruf, 1814, S. 113.
84 Savigny, Beruf, 1814, S. 124.
85 Savignys historisch-systematische Methode (vgl. etwa Mazzacane, in: Savigny,

Methodologie, 1993, S. 35 ff.; Rückert, Savigny, 1984, S. 331 ff.), orientierte sich
bei allem stofflichen Unterschied deutlicher am Verfahren der antiken Juristen.
Aufgabe sei es, so meinte er im Beruf, 1814, S. 120, zu erreichen, daß die römischen
Juristen »wieder belebt werden: wir sollen uns in sie hinein lesen und denken… sollen
ihnen ihre Weise ablernen, und so dahin kommen, in ihrer Art und von ihrem
Standpunkt aus selbst zu erfinden und so ihre unterbrochene Arbeit in gewissem
Sinne fortzusetzen«.

86 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 68.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bei einem Juristen wie Gaius »die glückliche Natur … die Kunst ersetzt« habe,
so 1829, so hätten dem heutigen Juristen »die Götter die Mühe vor das Ziel
gesetzt«, und es bedürfe »abstrakter Forschungen«, um zu einem vergleich-
baren Ergebnis zu gelangen.87

Puchta forderte zu aktivem Tun auf. Das gemeine römische Recht war nicht
organisch, es sollte organisch werden. Vor diesem Hintergrund konnte ihn,
die Neigung seiner Zeitgenossen zu »unpractischen Spitzfündigkeiten«, zur
»micrologische[n] Ergrübelung einzelner Puncte« nicht befriedigen.88 Die
historische Behandlung mußte ihre Ergebnisse »unmittelbar in die Gegenwart
versetzen und zur Anwendung [zu] bringen« versuchen. Hierzu mußten die
Rechtssätze in ihrer Genese seit der Antike verfolgt und zudem »das Leben
selbst« beachtet werden. Vor allem ging es aber um Systematisierung des
»verwickelten« Rechtsstoffs: »Es gibt kein Mittel, materielle Mannichfaltig-
keit festzuhalten und zu beherrschen, als wenn sie zur formellen Einfachheit
zurückgeführt wird.«89 Puchta nahm 1828 in Savignys dreistufigem Arbeits-
programm90 also eine Umorientierung von der mehr vorbereitenden rechts-
historischen Arbeit auf die historisch-systematische Bearbeitung des gemeinen
römischen Rechts in seiner seit der Rezeption vielfach »modificierten« Form
vor.

IV. Wissenschaftspolitischer Kontext 1826/1827: Krise in Berlin

Puchtas Neujustierung seiner Forschungsschwerpunkte spiegelte ein Krisen-
empfinden wider. Savigny und seine Anhänger, zu denen sich Puchta nun
öffentlich zählte, gerieten vor allem durch einen Gegner zunehmend in die
Defensive: Eduard Gans.

1. Eduard Gans und die »historische Schule«
Als Puchta im November 1828 erstmals aus München an Savigny schrieb,
berichtete er bereits nicht ohne Stolz, man nenne ihn »den Lieutenant du
Roi«.91 Sein gegenüber Savigny geäußertes Bedürfnis, »den Ehrennamen ihres
Schülers öffentlich zu behaupten«,92 zeigte sich besonders in der 1823

124 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

87 Puchta, Betrachtungen über alte und neue Rechtssysteme, 1829, S. 238.
88 Vgl. im Einzelnen die Nachweise S. 130 ff.
89 Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 138.
90 Römisches Recht, Germanisches Recht, neuere Modifikationen beider Rechte als

»drey Haupttheile unserer Wissenschaft«, vgl. Savigny, Beruf, 1814, S. 118.
91 Puchta an Savigny vom 6.11.1828. Entgegen der Darstellung von Braun, Gans und

Puchta, 1998, S. 764 f., und Bohnert, Beiträge, 1979, S. 229 f., 4, Bohnert gab sich
Puchta diesen Namen also nicht selbst.

92 Puchta an Savigny vom 6.3.1823.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


erschienenen Abhandlung über die Perioden in der Rechtsgeschichte.93 Wie
hier, so ging es auch noch 1828 in seinem ersten Band des Gewohnheitsrechts
darum, Gedanken Savignys weiterzuentwickeln.94

Diesem durchlaufenden Motiv steht als Bruch die Abkehr von seinen
ursprünglichen Ambitionen in der römischen Rechtsgeschichte gegenüber.
Hierfür lassen sich zunächst Gründe finden, die der Sphäre der römischen
Rechtsgeschichtsschreibung seiner Zeit entstammen. Sein Plan, auf diesem
Gebiete zu reüssieren, hing wohl damit zusammen, daß eine römische Rechts-
geschichte, welche die Vorgaben Savignys, insbesondere eine Durchführung
seiner Periodisierung zugrundelegte, nicht veröffentlicht existierte. Savigny
selbst riet freilich Puchta brieflich von einem derartigen Vorhaben ab.95 Hinzu
kam, daß, neben dem in den Details von Puchta hochgeachteten Werk Hugos,
der wenig später mit ihm eng befreundete Zimmern 1826 eine römische
Privatrechtsgeschichte vorlegte, die Puchta in vielem befriedigte.96

Aber auch persönliche Gründe kommen in Betracht. Puchtas erste Schriften
hatten wenig Aufsehen erregt.97 Der darin zu Tage tretende Hang zur
Polemik98 stieß bei Savigny99 und im von Puchta bewunderten engeren Kreis
seiner Schüler, etwa bei Bethmann-Hollweg,100 auf wenig Gegenliebe. Zudem
wertete Savigny Puchtas schriftliche Arbeiten zunächst als nicht besonders
gründlich.101 Ende der zwanziger Jahre zeigte sich bei Puchta ein Gefühl der

Wissenschaftspolitischer Kontext 1826/1827: Krise in Berlin 125

93 Hierzu bereits oben S. 118 ff.
94 Hierzu näher unten S. 168 ff.
95 Hinweis im Brief an Savigny vom 29.12.1824.
96 Puchta, Rez. Zimmern, 1826, S. 275 ff., auch hier kritisierte er jedoch die fehlende

Berücksichtigung der Perioden Savignys, S. 278. Knapp zur Charakteristik der
Rechtsgeschichte Zimmerns: Krampe, Zimmern, 1993, S. 42; Biographisches bei
Braun, Zimmern, 1991.

97 Seine Dissertation war nicht in den Buchhandel gelangt, von seinen Civilistischen
Abhandlungen scheint keine Rezension zu existieren, vgl. etwa Kappler, Juristisches
Promptuarium, 1835 u. 1837 unter Nr. 384.

98 Viele Beispiele Puchtascher Polemik bringt Braun, Gans und Puchta, 1998, S. 763 ff.
99 Vgl. Brief an Savigny vom 31.7.1823.
100 Im Brief an Savigny vom 31.7.1823 klagt er mit Bezug auf seine Abhandlungen

(1823), »daß ich durch jenen unseligen Ton wahrscheinlich Hollwegs Wohlwollen
verscherzt habe, der in einem kurzen Brief mir schriftliche Belehrung zwar nicht
unfreundlich, aber sehr bestimmt versagt hat. Denn daß, wie er sagt, eine solche ganz
unfruchtbar sein würde, hat er wohl nicht im allgemeinen, sondern bloß in Beziehung
auf mich behaupten wollen. Zwar weiß ich zunächst nicht, wie ich einer Manier
entgehen soll, die mich auch sonst durch mein Leben begleitet hat, aber auch hier
wird vielleicht schon die nächste Zeit eine bessere Erkenntnis bringen.«

101 Vgl. Brief an Savigny vom 31.7.1830, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 14 f.;
mit Hinblick auf Puchtas Rezensionen übte 1827 auch Abegg, Kritik. »Gründliche
Männer seien nicht zufrieden«, so die Mitteilung Puchtas an Hugo, Brief vom
2.1.1827.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fachlichen Krise. Gegenüber Savigny wies er darauf hin, daß er nur ein
»Autodidactus« sei.102 Hugo gegenüber fügte er hinzu, er besitze »wenige
gründliche Kenntnisse … multa sed non multum, das ist mein aufrichtiges
Bekenntnis«.103 Zugleich übte er auch öffentlich an seinen eigenen frühen
Werken Kritik.104

Ein weiteres Motiv kommt hinzu, Eduard Gans. Von Puchta zunächst nicht
besonders beachtet, hatte Gans 1823 in der Vorrede zum ersten Band seines
»Erbrecht[s] in weltgeschichtlicher Entwicklung« grundsätzliche Kritik an der
historischen Schule geübt. Gans betonte die Divergenz zwischen der von
Savigny 1814 formulierten »Philosophie dieser historischen Schule« und »den
Arbeiten …, die aus ihr hervorgegangen sind«.105 Die Philosophie sei »mehr
ein Schild« gewesen und habe in Wirklichkeit »niemals irgend einen Einfluß
auf die Arbeiten und Abhandlungen der zu ihr Gehörigen geäußert«.106 In
ihrer praktischen Wirksamkeit war für Gans die historische Schule nicht mehr
als »der allgemeine Versammlungssaal für die sehr zerstreuten Quellenarbei-
ter«.107

1825 spitzte sich der Konflikt zwischen Savigny und Gans in Berlin
dramatisch zu, indem Gans mit dem Übertritt zum Christentum Ende 1825
die von der Fakultät zunächst gegen ihn aufgebauten Hürden beseitigte und
am 13.3.1826108 auf Druck des ihm wohlgesonnenen Altenstein von der
Berliner Fakultät zum Extraordinarius ernannt wurde.109 Der nun einsetzen-
de Lehrerfolg von Gans war beträchtlich, und bereits Ende 1826 versah
Puchtas Jugendfreund110 Heinrich Leo die Einladung, an Hegels Berliner
Literaturzeitung111 mitzuarbeiten, mit dem Hinweis, Gans werde »bürgerlich

126 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

102 Brief an Savigny vom 31.7.1830, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 15.
103 Brief an Hugo vom 15.2.1828.
104 Bemerkenswerterweise sprach er gerade gegenüber seinem Gegner Schweppe davon,

seine Civilistischen Abhandlungen seien noch mit »scholastischem Wust« behangen
gewesen, Puchta, Rez. Schweppe, 1826, S. 298.

105 Gans, Erbrecht I, 1824, S. VII.
106 Gans, Erbrecht, I, 1824, S. X.
107 Gans, Erbrecht, I, 1824, S. IX.
108 Braun, Die Lex Gans, 1985, S. 71 Anm. 119 nach der Personalakte.
109 Zum Konflikt die klassische Darstellung von Lenz, Geschichte der Königlichen

Friedrich-Wilhelms-Universität II 1, 1910, S. 390 ff.; ergänzend, Reissner, Gans,
1965, S. 113 ff.; Braun, »Schwan und Gans«, 1979, S. 75 ff., 81 ff.

110 Puchta kannte Leo eigenen Angaben zufolge seit seiner Jugend (Brief an Hugo vom
2.1.1827). In dessen Erlanger Zeit zwischen 1820 und 1825 pflegte er engeren
Kontakt mit Leo (vgl. Bonwetsch, Gotthilf Heinrich Schubert in seinen Briefen,
1918, Brief Schuberts vom 25.7.1825, abgedruckt S. 220), den er später zunächst
brieflich fortsetzte (Brief an Hugo, a. a. O.). 1843 gab er zusammen mit Leo die
»Fliegenden Blätter zu Fragen des Tages« heraus; vgl. Brief Puchtas an Ober-
postdirector v. Hüttner vom 6.3.1843.

111 Hierzu die Beiträge in Jamme, Die »Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik«, 1994.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sehr bedeutend werden« und Puchta möge die Einladung nicht annehmen,
wenn er sich »von Savigny und seinen Freunden so viel deren in Berlin seien,
etwas hoffte«.112 Puchtas Briefe aus dieser Zeit spiegeln ein deutliches
Krisenempfinden angesichts der sich verändernden Machtverhältnisse in Ber-
lin wider. Seine Informationen liefen darauf hinaus, daß »dieser Mensch in
Berlin wirklich nicht bloß ein Publikum hat, sondern auch mit einer gewissen
Dauer sich geltend macht«.113 In Anspielung auf nun häufiger und lang-
andauernd auftretende Unpäßlichkeiten Savignys bemerkte er gegenüber
Hugo:

»Aber wenn der Meister Kopfweh hat und die Jünger so thun, als ob sie es
hätten, was soll da herauskommen.«114

Puchta reagierte schnell. Schon Anfang 1826 griff er in einer ausführlichen
Rezension die ersten beiden Bände von Gans’ Erbrecht in weltgeschichtlicher
Entwicklung an.115 1827 folgte eine scharfe Antikritik gegen Gans’ Rezension
von Savignys Geschichte des römischen Rechts im Mittelalter.116

2. Taktische Fragen
Puchtas Strategie gegenüber den Machtverschiebungen in Berlin wurde 1828
in Auseinandersetzungen mit Hugo und Klenze deutlich.

Hugo meinte 1828 in seiner Rezension von Band 1 des Gewohnheitsrechts,
Puchta verbinde »wie nicht leicht ein Anderer« civilistische Kenntnisse mit der
»Bildung in der Hegel’schen Schule noch von der Zeit her, da Herr Professor
Hegel nicht auf der Universität lebte«.117

Puchta selbst hatte Hugo zu dieser Rezension aufgefordert.118 Umso
verärgerter war er über diese Anspielung. Sein Groll bezog sich, wie er
gegenüber Blume herausstellte, auf die »sehr zweideutige Rede über meine
Verbindung hegel’scher und savigny’scher Bildung …, indem diese Äußerung
in ihrer Zweideutigkeit stark an die unglücklichen Consiliationsversuche
meines Freundes Abegg erinnert«.119 Kurz darauf forderte er Hugo brieflich
auf, ihm zu sagen, »ob es nicht eine kleine Bosheit war, wenn Sie von meiner
Verbindung der Hegelischen Bildung mit einer anderen so zweideutig spre-
chen, daß man leicht dieß so verstehen kann, als wenn ich zu der Ver-

Wissenschaftspolitischer Kontext 1826/1827: Krise in Berlin 127

112 Bericht Puchtas an Hugo im Brief vom 2. Januar 1827.
113 So Frau v. Cotta an Puchta, berichtet in Brief an Savigny vom 29.3.1829.
114 Brief an Hugo vom 5.1.1828.
115 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 1 ff.
116 Puchta, Über eine Rezension von Savigny’s Geschichte des römischen Rechts im

Mittelalter, 1827, S. 327 ff.
117 Hugo, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 1731.
118 Brief an Hugo vom 23.8.1828.
119 Brief an Blume vom 10.1.1829.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


söhnungstheorie meines Freundes Abegg, oder ähnlichen Abgeschmacktheiten
mich bekennte. Denn zu dem bloßen Ausspruch: ich sey anfangs bey Hegel,
dann bey Ihnen und Savigny in die Schule gegangen, welcher eigentlich allein
die Wahrheit enthalten würde, sind ihre Worte viel zu weit und vieldeutig.«120

Puchta, der zwischen 1811 und 1816 unter Hegel das Nürnberger Ägidien-
Gymnasium besucht hatte, war offensichtlich um Abgrenzung bemüht. Die
Anspielung auf die »Versöhnungstheorie« seines zwei Jahre älteren Freundes
Abegg, der wie Puchta in Nürnberg Hegels Unterricht besucht hatte,121 zielte
auf dessen kurz zuvor angekündigten Versuch, für das Gebiet des Strafrechts
die Lehren der historischen Schule mit der Philosophie Hegels zu vereini-
gen.122

Bereits 1823 hatte Puchta in auffallender Schärfe im Streit zwischen Hegel
und Savigny um die Bedeutung der Gesetzgebung für den letzteren Partei
genommen. Seine scharfen Ausfälle gegen Hegels »frivole Philosophie,«123

fanden ihre Fortsetzung in polemischen Attacken gegen Hegels Schüler
Eduard Gans, dessen schärfster Gegner Puchta über den Tod von Gans im
Jahr 1839 hinaus blieb.124

Welche Position Puchta selbst beziehen wollte, machte ein Konflikt mit
Klenze im Jahr 1829 deutlich.125 Der enge Vertraute Savignys hatte 1828 in
der Zeitschrift für geschichtliche Rechtswissenschaft einen Versuch unter-

128 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

120 Brief an Hugo vom 28.1.1829.
121 Vgl. nur Landsberg, Noten S. 289; Teichmann in ADB 1, S. 5 ff.; in der Staats-

bibliothek Berlin findet sich ein kleiner Zettel Puchtas vom 10.8.1813: »Lebe
glücklich und denke auch manchmal an Deinen Freund G. F. Puchta aus Cadolz-
burg.« Der Briefwechsel in der angesprochenen Frage zwischen Puchta und Abegg
war auch im Familienarchiv, welches weitgehend in Nürnberg lagert, nicht auf-
findbar. In der Staatsbibliothek Berlin findet sich ein Brief Puchtas vom 9.2.1841, in
dem Puchta von einer anonymen Abhandlung zum Kirchenrecht berichtet, die nicht
nachweisbar war, und Abeggs Lehrbuch der Strafrechtswissenschaft wegen der
»Schärfe des Begriffs« lobt.

122 Der »Schritt zur Versöhnung« fand sich erstmals in Abeggs Encyclopädie und
Methodologie, 1823 in der dort vorangestellten Abhandlung: Über die wissenschaft-
liche Darstellung des Rechts; deutlicher dann ders., System der Criminal-Rechts-
Wissenschaft, 1826, Vorrede, dort S. XIII auch das Zitat. Eine gute Einordnung von
Bemühungen Abeggs in die zeitgenössische Landschaft bringt Biener, Über die
historische Methode und ihre Anwendung auf das Criminalrecht, 1829, S. 476 ff.,
477, 479, 504 ff.

123 Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 146 f., 147.
124 Vgl. Puchta, Rez. Gans, Über die Grundlage des Besitzes, 1839, erschienen nach

dem Tode von Gans, vgl. den Brief Puchtas an Savigny vom 7.5.1839, abgedruckt bei
Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 55 ff.

125 Vgl. hierzu bereits Braun, Gans und Puchta, 1998, S. 763 ff., 765, der den Ablauf des
Streits mit Gans detailliert schildert.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nommen, für das altrömische Verwandtschaftsrecht, Cognaten oder Assinen,
über eine historische Rechtsvergleichung zu übergreifenden Ergebnissen zu
kommen. Andeutungen, es könne dabei nicht um eine »speculative Vereini-
gung der schon gegebenen Resultate fremder und natürlich zum Theil sehr
unzuverlässiger Forschung« gehen,126 deuteten die Stoßrichtung dieses Unter-
nehmens an. Klenze hatte Puchta brieflich seine Motive offengelegt.127

»Meiner Abhandlung liegt, wie Sie bald sehen werden, ein anderer Gegen-
stand als die Sache selbst zugrunde.« Alle berechtigte Kritik an der univer-
salhistorischen Methode von Gans helfe »bey denjenigen nicht, die von der
Universalität seines Treibens imponiert sind«. Gans habe »die Menge für sich
mit dem einfachen Worte: ›wenn ihr das zugebt, so probiert es einmal‹.
Entgegen seinem ursprünglichen Plan, »das Erbrecht in weltgeschichtlicher
Entwicklung einmal vollständig zu recensieren«, habe er, so Klenze, nun »eine
eigene Abhandlung davon gemacht, ohne das gansische Machwerk anders als
beiläufig zu nennen.«

Puchta war schon die Tendenz »widerstrebend, einem Menschen [sc. wie
Gans], von dem man kaum sagen kann, worin er schwächer ist, in der
Philosophie oder in der Geschichte, zu zeigen, daß man doch auch etwas
vermöchte, eine Tendenz, welche gerade durch das Verbergen, durch ein
gewisses absichtliches Umgehen des Helden, recht fühlbar wird«.128 »Ganz
melancholisch gemacht« hatte ihn aber, daß Klenzes Versuch seines Erachtens
qualitativ der von Gans in dieser Frage gewählten Argumentation nicht
gewachsen war. Puchta fürchtete auf diese Weise »dem ungeschickten Gegner
selbst die Waffen in die Hände zu spielen, die ihm vielleicht fehlen. Vielleicht;
denn manches ist stark genug, um auch von ihm gesehen zu werden, und dann
müssen wir gar die Freude erleben, uns vom Gegner belehren zu lassen, und
seinen Triumphgesang erhören zu müssen, ohne den Trost, daß er Unrecht
hat.«129

Klenzes Weg, Gans auf seinem eigenen Feld zu schlagen, schien ihm
offensichtlich nicht aussichtsreich, obwohl er sich durchaus zutraute, »einen
besseren Hegelianer zu geben als Gans selbst«.130 Wissenschaftspolitisch

Wissenschaftspolitischer Kontext 1826/1827: Krise in Berlin 129

126 Klenze, Die Cognaten und Assinen, 1828, S. 114.
127 Nachfolgend zitiert Puchta aus einem Brief Klenzes an ihn, mitgeteilt im Brief an

Savigny vom 29.5.1829.
128 Brief an Savigny vom 24.3.1829, vgl. die gleichlautende Kritik im Brief an Blume vom

22.5.1829 (S. 865); Savigny und Blume teilten die Kritik Puchtas nicht. Savigny
sprach von einem »entschiedenen faktischen Irrthum«, vgl. Brief an Savigny vom
29.5.1829; Blume sprach 1829 von »Klenze’s trefflicher Abhandlung«, Blume,
Grundris des Pandektenrechts, 1829, S. XXX.

129 Brief an Savigny vom 24.3.1829.
130 Brief an Savigny vom 17.8.1829; vgl. auch Puchta, Zu welcher Classe von Rechten

gehört der Besitz, 1829, S. 246.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gedacht, sollte er recht behalten. Altenstein nutzte die verbindlichen Worte
Savignys von 1828131 und Klenzes Versuch einer Universalrechtsgeschichte in
seinem Gutachten zur Befürwortung der Berufung von Gans zum Ordinarius
in Berlin, um den Streit zwischen jenen und diesem herunterzuspielen. Die
Meinungen der Beteiligten, so sein Resumée, lägen nicht so weit auseinander,
»daß sie nicht friedlich coexistieren können«. Dies folgte nicht zuletzt daraus,
daß wie es schiene, Savigny und Klenze die »Richtigkeit der vom Professor
Gans ausgestellten Ansicht gleichfalls zugegeben« hätten.132

3. Aufnehmen des Fehdehandschuhs
Puchta rezensierte die ersten beiden Bände von Gans’ Erbrecht auf 43 Seiten.
Eine ähnliche Länge erreichte von allen Rezensionen Puchtas später nur noch
diejenige über Savignys System. Dies verdeutlicht, wie ernst Puchta die
Angriffe von Gans nahm.

Betrachtet man die Auseinandersetzung Puchtas mit den Vorwürfen von
Gans in der benannten Rezension inhaltlich, so springt zunächst ins Auge, daß
Puchta den entscheidenden Angriff von Gans gegen das Verharren der
historischen Schule in längst vergangenen Rechtszuständen mit keinem Wort
aufgriff, während die daneben vorgebrachte Kritik am »Fehlen des Begriffs«
und an der Gesetzgebungsfeindlichkeit der historischen Schule scharf zurück-
gewiesen wurde.133 Daß dies wohl kein Zufall war, machte Puchtas nach-
folgender Umgang mit Gans’ 1827 erscheinendem System des Römischen
Civilrechts deutlich. Viel schärfer noch als 1823 hielt Gans hier der histori-
schen Schule vor, daß »sie kein heutiges Römisches Recht kennt«.134 Die
historische Schule habe mit ihrer Fixierung auf das antike römische Recht
nicht nur ein »rechtsgeschichtliche[s] Hurrarufen« veranstaltet, sondern dem
»heutigen practischen Recht seine Bestimmtheit beraubt, indem man von
seinem Gelten absehend, es in den Nebel seines rechtsgeschichtlichen Anfangs
zurückverlegt hat«.135 Das Recht »in die Vergangenheit zurück[zu]verlegen«
hieße aber nichts anderes, als »Aufhebung des Rechts selbst«.136 Auf diesen

130 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

131 Savigny, Beruf, 2. Aufl. 1828, S. VIII f.
132 Das Gutachten von Altenstein »über die wissenschaftlichen Differenzen zwischen

der historischen Rechtsschule und der rechtsphilosophischen Position Gans/Hegels«
ist abgedruckt bei Meist, Altenstein und Gans, 1979, S. 46 ff., hier 47 f., 48 Anm. 24,
mit Hinweis S. 45 im Text.

133 Zur Begriffsproblematik unten, S. 234 ff., Auseinandersetzungen mit Gans 1826/27
um das »zufällige Dasein« in der Geschichte; zur Gesetzgebungsfeindlichkeit eben-
falls unten S. 165 ff. 1; Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 42 f.

134 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 146.
135 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 146.
136 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 157.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Angriff reagierte Puchta, der ansonsten die Schriften von Gans mit Polemiken
überzog, gar nicht. Dies lag, wie zu zeigen sein wird,137 daran, daß Puchta
insoweit die Einschätzung von Gans weitgehend teilte.

Auch hier nahm er nur den erneut geäußerten Aspekt der Gesetzgebungs-
feindlichkeit der historischen Schule in den Blick,138– während das System des
Römischen Civilrechts ansonsten das einzige größere juristische Werk von
Gans nach 1826 blieb, welches Puchta nicht rezensierend bekämpfte.139 Noch
1825 war er Feuerbach gegenüber in der gleichen Frage selbstbewußter
entgegengetreten. Dieser sei 1816 durch seinen philosophischen Standpunkt
nicht in der Lage gewesen, »das Wesen der historischen Schule, welche ihm als
die antiquarische erscheint, aufzufassen und zu würdigen«.140

Gans trat er in dieser Frage jedoch nicht entgegen. Zwischen 1825 und
1827 hatten sich seine eigenen Zweifel am Vorgehen der Anhänger Savignys
verstärkt. Daran, daß für das heutige Recht der Blick auf die antiken
Zustände nicht genügen konnte, hatte Puchta zu keinem Zeitpunkt einen
Zweifel aufkommen lassen. Schon in seiner Studie zu den Wegservituten hatte
er 1823 festgestellt: »Die Schicksale der dargestellten Rechtssätze von dem
Ende der dritten Periode an bis auf unsere Zeit …, die Ansichten der älteren
und neueren Rechtslehrer und ihr Einfluß auf die Praxis, deutscher Volksge-
brauch und dessen Modificationen durch die Theorie der Gelehrten«, all dies
müsse zuvor untersucht werden, bevor die Frage beantwortet werden könne,
ob die römischen Grundsätze über Wegservituten heute noch Anwendung
fänden.141 Er selbst hatte 1823 vor einem derartigen Weiterführen der
historischen Untersuchung zunächst noch zurückgeschreckt, eine solche Her-
leitung erfordere »augenscheinlich einen Geschickteren«.142

1825 deuteten sich bereits deutliche Zweifel an der bisherigen Schwer-
punktsetzung seiner Untersuchungen an. Nun schien ihm die Tatsache, daß er
sich bisher noch hauptsächlich mit dem römischen Recht beschäftigt hatte, die
Gefahr einer gewissen »Einseitigkeit und Unrichtigkeit« seiner Enzyklopädie
hervorzurufen.143 Seine Kritik wandte sich nun gegen jene, »welche sich aus

Wissenschaftspolitischer Kontext 1826/1827: Krise in Berlin 131

137 Vgl. sogleich S. 133 ff.
138 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 214 f.
139 Vgl. Puchta, Über eine Recension von Savignys Geschichte des römischen Rechts im

Mittelalter, 1827; ders., Rez. Gans, Vermischte Schriften, 1835; ders., Rez. Gans,
Über die Grundlage des Besitzes, 1839.

140 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 67; gemeint war Paul Johann Anselm Feuerbach,
Einige Worte über historische Rechtsgelehrsamkeit, 1816, S. 211 ff.

141 Über die Wegservituten, 1823, S. 131.
142 Über die Wegservituten, 1823, S. 131.
143 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Faulheit auf dieses oder jenes beschränken, was die Vorzeit geleistet hat, und
aus diesem Grund für das eigentliche, in Produktion bestehende geistige Leben
ganz erstorben sind«.144 Damit meinte Puchta zunächst die »antiquarische«
Methode der »Theoretiker« des 18. Jahrhunderts, von denen noch immer
einige »wie Schatten unter den Lebendigen« umhergingen.145 Hier habe die
Methode auf eine »mikrologische Ergrübelung einzelner Punkte« gezielt, das
Recht sei wie »todte Buchstaben« behandelt worden.146 Folge sei eine Ent-
fremdung der Theorie von der Praxis gewesen. Die Theoretiker hätten
»lediglich ein Aggregat von gelehrten todten Kenntnissen« besessen und seien
»keine Juristen, sondern Philologen, und zwar im gewöhnlichen Sinne«
gewesen.147

Spätestens 1827 kritisierte Puchta auch seine Zeitgenossen offen als un-
praktisch-antiquarisch.

Dem Greifswalder Germanisten Karl Schildener148 warf Puchta vor, aus
antiquarischen Studien über das »ursprüngliche und reine deutsche Recht«
unmittelbar auf geltendes Recht zu schließen. Puchta betonte einen »Unter-
schied zwischen antiquarischer und juristischer Behandlung des deutschen
Rechts«. Die legitimen antiquarischen Studien dürften sich nicht »an die Stelle
der juristischen Behandlung setzen«, indem sie »ihre Resultate unmittelbar in
die Gegenwart zu versetzen und zur Anwendung bringen sucht, indem sie sich
als historische Behandlung giebt und auf der anderen Seite doch alle Ge-
schichte, die zwischen dem reinen und dem jetzigen deutschen Recht liegt, bey
Seite setzt«.149

Angesichts der bei den »historischen Schulmännern« vorzufindenden Ein-
seitigkeit150 äußerte Puchta nun deutlich »Verdruß über die jetzige Hand-
schriftenkrämerey«:151

»Was mir seit einiger Zeit gewisse historische Juristen zuwider werden,
weiß ich kaum zu sagen.«152

Kurz und bündig schrieb er Hugo: »Für das reine R[ömische] R[echt] habe
ich doch zu wenig Kenntnisse.«153

132 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

144 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 70.
145 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 69.
146 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 57.
147 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 58.
148 Landsberg, GDR 3.2., 1910, Noten S. 142 f.; ADB 31, S. 204 f. (Häckermann).
149 Puchta, Rez. Schildner, 1828, S. 13 f.
150 Brief an Hugo vom 23.11.1827.
151 Brief an Hugo vom 17.6.1826.
152 Brief an Hugo vom 23.11.1827.
153 Brief an Hugo vom 5.4.1827.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchtas Hinwendung zur »Praxis«, sein Engagement im »heutigen römi-
schen Recht«, war gleichermaßen Reaktion auf erkannte Schwachpunkte der
bisher vorherrschenden wissenschaftlichen Behandlung wie wissenschaftspo-
litische Stellungnahme vor dem Hintergrund der erwähnten Machtverschie-
bungen in Berlin.

V. Gegen die »Antiquarischen« und »Unpractischen« – Stellungnahmen
zur Zeitschriftenlandschaft 1828/1829

Eine erste Konkretisierung fand Puchtas neues Forschungsprogramm in einer
Reihe von Rezensionen, in denen er ab 1827 die zeitgenössische Zeitschriften-
landschaft in den Blick nahm. Schon seit 1824 hatte Puchta als Rezensent
Aufsehen erregt. Als Rezensionsorgan wählte er die von seinem Erlanger
Fakultätskollegen Friedrich Christoph Karl Schunck herausgegebenen Jahr-
bücher der gesamten juristischen Literatur. Puchta war von Schunck früh als
Mitherausgeber gewonnen worden.154

Nach den civilistischen Abhandlungen des Jahres 1823 trat Puchta mit
eigenen Aufsätzen erst 1827 wieder vor das Publikum. Schuncks Rezensions-
organ kam hierfür nicht in Betracht.155 Briefe und Rezensionen Puchtas
machen deutlich, daß er »subtile Vorentscheidungen, in welchem Organ
und mit welchem Ton«156 er etwas schreiben wollte, traf. Dies entsprach
der Bedeutung der Zeitschriften in einer von Schulenbildungen geprägten
Wissenschaftslandschaft. In seinen Pandekten hob Puchta 1844 hervor, daß
sich die Diskussion juristischer Detailfragen von akademischen Gelegenheits-
schriften »heutiges Tages … auf die Zeitschriften geworfen« habe, die ge-
wöhnlich einen »Kampfplatz ohne Schranken« abgäben.157 Puchtas Orien-
tierungen in den zwanziger Jahren auf diesem Feld vermitteln Einblicke in
Grundentscheidungen, wobei auch hier nur die Perspektive »Praxis« über-
prüft werden soll.

Weniger eignet sich für diese Perspektive freilich sogleich die Zeitung, der
Puchta zwischen 1827 und 1837, dem Ende ihres Bestehens, seine gesamten
juristischen Beiträge anvertraute, das Rheinischen Museum. Nachdem er
bereits 1827 eine wichtige Abhandlung dort veröffentlicht158 und zugleich

Gegen die »Antiquarischen« und »Unpractischen« 133

154 Auch Puchtas Vater saß im Herausgebergremium.
155 Hierzu Klippel, Die juristischen Zeitschriften im Übergang vom 18. zum 19. Jahr-

hundert, 1999, S. 24 ff.
156 Stolleis, Juristische Zeitschriften – die neuen Medien, 1999, S. XIII.
157 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 9 a, S. 15 Anm. o); dieser Zusatz fehlt in der 1.

Aufl.; dieser Übergang wurde bereits herausgehoben von Hugo, Rez. Zeitschrift für
geschichtliche Rechtswissenschaft, 1816, abgedruckt in: Beyträge zur civilistischen
Bücherkenntnis II, 1829, S. 250 ff., 251.

158 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, hierzu S. 206 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den ersten Band sehr freundlich rezensiert hatte,159 trat Puchta mit Erscheinen
des zweiten Jahrganges ins Herausgeberkollegium ein. Zuvor war er bereits
von Schrader zur Mitarbeit an der Tübinger kritischen Zeitschrift aufge-
fordert werden,160 die jedoch, nachdem Puchta zwei Beiträge bereits einge-
sandt hatte, ihr Erscheinen einstellte. Der Plan einer späteren Zeitungsgrün-
dung mit Robert v. Mohl scheiterte.161 Die Nähe Puchtas zum Rheinischen
Museum erklärt sich wohl zunächst aus persönlichen Kontakten, zu denen er
bereits während seines Besuchs im Sommer 1821 den Grundstein gelegt
hatte.162 Er stand dem späteren Mitherausgeber Pugge und dem Mitbe-
gründer der Zeitschrift Hasse persönlich nahe.163 Hinzu kam das hohe
wissenschaftliche Profil der Zeitschrift, wobei insbesondere seine Verehrung
für Niebuhr, der den nichtjuristischen Teil betreute,164 eine Rolle gespielt
haben dürfte. Niebuhr war es jedoch auch, der das wissenschaftliche Profil des
Museums 1827 auf die Zusammenarbeit zwischen den Bearbeitern der anti-
ken römischen Jurisprudenz, dem »Mittelpunkt der Wissenschaft« und der
Philologie ausgerichtet hatte.165 Puchta rückte somit durchaus in die Nähe
der »Antiquarischen«. Demgegenüber zeigten juristische Mitherausgeber wie
Hasse freilich Tendenzen, die Puchtas Ideal einer praxisorientierten histori-
schen Dogmatik sehr nahe kamen.166

Wird man Puchtas Mitarbeit am Rheinischen Museum also wohl nicht
lediglich als Umsetzung eines wissenschaftlichen Programms verstehen dürfen,
so zeigten seine zeitgleichen Auseinandersetzungen mit konkurrierenden Zeit-
schriften, der AcP, Hugos Civilistischem Magazin und Savignys Zeitschrift für
Rechtswissenschaft, doch sehr klar, worum es Puchta um 1828 wissenschaft-
lich ging.

134 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

159 Erlanger Jahrbücher, 1827, S. 1 ff.
160 Briefe an Mohl vom 10. 7., 11. 9., 24.11.1830.
161 Brief an Mohl vom 27.3.1832.
162 Nach der Notiz in den kleinen civilistischen Schriften, S. XXI, hatte er bereits damals

Hasse, der in Bonn seit 1821 lehrte, kennengelernt.
163 Vgl. etwa Brief an Savigny vom 27.9.1828: »ich habe acht Tage in Bonn, aus-

schließlich in Hasses und Pugges Gesellschaft zugebracht, die mich wie einen alten
Freund aufnahmen, und mir so viel Liebe bewiesen, als ich nur bey den extra-
vagantesten Ansprüchen hätte erwarten können.« Zu Pugge daneben Brief an
Savigny vom 6.1.1828; zu Puchtas auch wissenschaftlicher Verehrung für Hasse
vgl. unten S. 196 ff.

164 Vgl. oben unter, S. 113.
165 Niebuhr, Rheinisches Museum 1, 1827, Vorrede.
166 Vgl. unten S.186 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


a) Archiv für die civilistische Praxis
»Praxis« – das klingt nach der AcP. Jüngst wurde das Profil der frühen AcP
erstmals genauer analysiert.167 Die Beiträge betrafen etwa zur Hälfte das
gemeine römische Zivilrecht, sie waren aktuell, an juristischen Tagesfragen
orientiert.168 Im Herausgebergremium saß mit Mittermaier ein alter Freund
von Puchtas Vater,169 zugleich aber seit 1822 auch Thibaut, dem Puchta mit
Zurückhaltung begegnete.170 Von den Juristen, denen sich Puchta bereits früh
angenähert hatte, schrieben viele nicht in der AcP. Dies gilt etwa für Hugo,
Göschen, Heise, Savigny, Rudorff, Blume oder Keller.171 Mit Hasse und
Zimmern gehörten freilich zwei der engsten Freunde und hochgeschätzten
Kollegen Puchtas in den zwanziger Jahren zu den Autoren der AcP.172 Der
Aspekt der »Schulenbildung« allein vermag also noch nicht die Tatsache zu
erklären, daß Puchta mit keinem einzigen Artikel in der AcP auftrat. Brieflich
machte Puchta tiefere Gründe deutlich. Wiederholt mokierte er sich über
mangelnde Wissenschaftlichkeit der AcP, was er insbesondere auf die mangel-
hafte Qualitätskontrolle seitens der Herausgeber zurückführte. Die AcP war
für ihn ein Beispiel dafür, daß »die wenigsten Herausgeber eine Verantwort-
lichkeit für einen gewissen Werth des von ihnen dem Publikum dargebotenen
übernehmen, indem sie die Rolle von bloßen Colporteuren für angemessener
halten«.173 In einer Rezension von Band IX des Archivs bezeichnete er den

Gegen die »Antiquarischen« und »Unpractischen« 135

167 Rückert, Geschichtlich, praktisch, deutsch, 1999, S. 146 ff.
168 Rückert, Geschichtlich, praktisch, deutsch, 1999, S. 177 ff.
169 Die 6 Briefe an Mittermaier aus den Jahren 1833–40 in der Heidelberger Universi-

tätsbibliothek stammen entgegen ihrer Katalogisierung nicht von Georg Friedrich,
sondern von Wolfgang Heinrich Puchta.

170 Vgl. etwa Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 66; versöhnlicher dann nach Kritik Hugos
an dieser Passage in Brief an Hugo vom 23.9.1827: »Thibaut bin ich diesmal,
ungeachtet ich ihm in der Encycl[opädie, 1825, S. 66: »gewisse Unterordnung der
Jurisprudenz unter andere Gegenstände« – Anspielung auf Thibauts musikalische
Neigungen] an seiner empfindlichsten Seite wehe getan, näher gekommen als früher,
er ist ein Ehrenmann, und hat mit Achtung von Ihnen gesprochen.« Im Briefwechsel
mit Savigny blieb die Kritik an Thibaut dagegen konstant, so verfaßte Puchta seit
den zwanziger Jahren »sehr kurze Aufsätze«, die er im Scherz als »zweiten Band
meiner Civilistischen Abhandlungen« bezeichnete. Thibaut wurde folgendermaßen
erfaßt: »Gedanken vor dem Einschlafen – Wenn ich die römischen Juristen tadle, so
geschieht es freilich nur deswegen, weil ich einen zu großen Maßstab, den meinigen,
an sie lege«, vgl. Brief an Savigny vom 13.2.1839 – in Zusammenhang mit Puchtas
anonymer Rezension von Thibauts »Ueber die sogenannte historische und nicht-
historische Rechtsschule« in: Richters Jahrbücher 3, 1839, S. 187–199.

171 Vgl. Rückert, Geschichtlich, praktisch, deutsch, 1999, S. 177.
172 Etwa Hasse, Über Universitas juris rerum, und über Universal- und Singularsucces-

sion, 1822, S. 1 ff.; Zimmern, Kurze Aufsätze, 1825, S. 153 ff.
173 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 9 a, S. 15 Anm. o).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Beitrag von »Herrn Criminalassesor« Henschel als »Satyre«. Die Aufnahme
eines solchen Aufsatzes in »diese achtungswerthe Zeitschrift« sei nur zu
rechtfertigen mit dem Beispiel »jenes Mannes, welcher eine große Angst vor
Widersinnigkeiten und Thorheiten, aber nur zukünftigen, hatte, und der
daher über jede wirklich geborene eine große Beruhigung empfand, weil sie
nun doch abgethan und die Zahl der noch bevorstehenden um eine gemindert
sey«.174 Privat war die AcP für Puchta schlicht ein »Klingelbeutel …, welcher
jetzt so laut durch Deutschland klingelt«,175 ja »öffentliche[r] Abtritt«.176

Dazu trug wohl auch das Berufsspektrum der Mitarbeiter der AcP bei.
Während eine große Zahl an Anwälten und Richtern an der AcP mitwirk-
te,177 fehlte es weitgehend an Historikern und Philologen, deren Nähe Puchta
suchte.178

Die AcP war Puchta jedoch nicht nur zu wenig wissenschaftlich, sie war
ihm auch zu wenig praktisch. Dies deutete bereits ein Rätsel an, welches er
1828 Hugo stellte: »Wie heißt der Ort, wo das lebende Recht ad acta gelegt
wird?« Antwort: »das Archiv« oder wie Puchta hinzufügte, der »Gottesacker
für die civilistische Praxis«.179

Puchta hatte offensichtlich eine ganz bestimmte Vorstellung von »civilisti-
scher Praxis«, und die AcP wurde diesem Leitbild nicht gerecht. Zeitge-
nössisch stand »civilistisch« in der Tradition Hugos oder Savignys für wissen-
schaftliche Abhandlungen im Gebiet des römischen Privatrechts.180 Auch

136 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

174 Rez. AcP IX, 1827, S. 6.
175 Brief an Savigny vom 29. 12 1824.
176 Brief an Hugo vom 5.1.1828; vgl. auch Brief vom 16. März 1832 an Blume mit der

Aufforderung, am »ersten Gesetz« festzuhalten und »in der Aufnahme von Arbeiten
so difficil als nur immer möglich zu seyn, und uns hierin gänzlich von dem Archiv für
civ. Pr. zu entfernen, welches zur Schande seiner ehrenwerthen Herausgeber ein
wahrer öffentlicher Abtritt ist«.

177 Vgl. Rückert, Geschichtlich, praktisch, deutsch, 1999, S. 177.
178 In München stand Puchta in engem Kontakt zum Philologen Friedrich Wilhelm v.

Thiersch. Briefe Puchtas an Thiersch befinden sich in der Münchner Staatsbiblio-
thek. Am 6.7.1841 empfahl Puchta Thiersch den soeben erschienenen Band 1 seines
Cursus der Institutionen: »Ich habe bey dem Hauptinhalt der Schrift nicht bloß auf
juristische Leser gerechnet, sondern auch die Hoffnung gehabt, jüngeren Philologen
nützlich zu werden. Vielleicht, wenn Sie die Ausführung billigen, weisen Sie … die
Zöglinge auf das Buch, mit dem ich gar wohl den Unterricht fortsetzen kann, den ich
vor fast sechs Jahren in München beschloß. Denn das Buch ist ein Buch nicht um
darüber zu lesen, sondern um den academischen Unterricht fortzusetzen oder zu
ergänzen.« Zu Puchtas Verehrung für Niebuhr vgl. oben. Auch Rankes deutsche
Geschichte – »wo jede Seite Gedanken giebt, und Gedanken weckt« – verehrte er, vgl.
Brief an Savigny vom 9.8.1839.

179 Brief an Hugo vom 5.1.1828, vgl. Verweis in Brief an Hugo vom 15.2.1828.
180 Vgl. Rückert, Geschichtlich, praktisch, deutsch, 1999, S. 155.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchta sah dies so. Freilich war er der Ansicht, auch diese Begrenzung auf das
römische Recht sei in den Abhandlungen real nicht eingehalten, demnach
hätten die »Herausgeber den früheren Plan« wohl aufgegeben, um nun »ein
Magazin für Privatrecht und Civilprozeß überhaupt« zu liefern.181 In der
Kombination des Titels stand die AcP jedenfalls für Abhandlungen, die
zugleich wissenschaftlich und praktisch sein sollten. Dies entsprach auch
der Intention der Herausgeber.182 Die Vorstellung, daß beide Elemente
zusammenspielen mußten, um beste Ergebnisse zu erzielen, war Zeitschriften,
die nicht reine Praktikerorgane sein wollten, zu diesem Zeitpunkt durchaus
vertraut.183 Puchtas Kritik an der AcP, die er in zwei umfangreichen Rezen-
sionen im Detail äußerte, erlaubt es, seine Vorstellung dieses Zusammenspiels
etwas näher einzugrenzen. Zunächst finden sich ganz allgemein Forderungen
nach einem »lebensnahen« Umgang mit den römischen Rechtsquellen, ein
Plädoyer gegen »unpractische Spitzfündigkeiten«.184 An Thibauts Auslegung
einer Ulpian-Stelle lobte Puchta: »Damit stimmt auch das Leben selbst über-
ein«, wie ein von Thibaut besprochener gerichtlicher Konflikt zwischen einem
sächsischen Gutsherrn und seinen Bauern zeige.185 Damit einhergehend zeigte
sich eine deutliche Schwerpunktverlagerung Puchtas auf das »heutige«, mit-
hin geltende gemeine römische Zivilrecht. Mitherausgeber Löhr fand diesbe-
züglich Kritik mit seiner Ablehnung der in zeitgenössischen Lehrbüchern
vertretenen Vorstellung einer »Quasipupillarsubstitution«, da sie den römi-
schen Quellen widerspreche. Puchta, der Löhrs Auslegung der fraglichen
Codexstellen ausdrücklich teilte, hielt entgegen: In einem »Archiv für civili-
stische Praxis« habe die Beantwortung der Frage wohl erwartet werden
dürfen, »ob nicht durch die deutsche Praxis, durch die gemeinsame Über-
zeugung unserer Juristen seit so langer Zeit jene Quasipupillarsubstitution für
uns … zum Recht geworden ist … und inwiefern dieß fernerhin anerkannt
werden muß«.186 Von einer römischen Quellenstelle sollte offensichtlich nicht
vorschnell auf die heutige Geltung geschlossen werden können. Auch Bur-
chardi mußte sich entgegenhalten lassen, seine Untersuchung der römischen
donatio propter nuptias passe nicht in ein Archiv für civilistische Praxis. Dies
sei nur dann der Fall, »wenn sie auf die Geschichte dieses Instituts und seine
Sätze in Deutschland gerichtet, also eine dogmengeschichtliche ist, keineswegs

Gegen die »Antiquarischen« und »Unpractischen« 137

181 Puchta, Rez. AcP IX: Burchardi, Über den Zweck der donatio propter nuptias,
1827, S. 292.

182 Rückert, Geschichtlich, praktisch, deutsch, 1999, S. 160 ff.
183 Rückert, Geschichtlich, praktisch, deutsch, 1999, S. 167 f.
184 Puchta, Rez. AcP VIII: Thibaut, Über die Senectus, 1826, S. 13.
185 Puchta, Rez. AcP VIII: Thibaut, Über Vergleiche gegen rechtskräftige Urteile, 1826,

S. 46.
186 Puchta, Rez. AcP IX: Löhr, Bemerkungen aus der Lehre von der Substitution, 1827,

S. 287 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aber insofern sie das reine justinianische Recht über dasselbe zum Gegenstand
hat».187 Roßhirt hielt er entgegen, daß die detailliertere Ausarbeitung der
Anwendung der fraglichen römischen Grundsätze auf das deutsche Recht
»einem wirklichen Bedürfnis entsprochen hätte«.188 Ein Blick in die »civili-
stische Praxis« erforderte für Puchta somit eine historische und zugleich
wissenschaftliche Herleitung der untersuchten Rechtsfigur bis in die Gegen-
wart. Ein bloßer Blick in die Gegenwart genügte gleichfalls nicht. Marezoll
erntete Kritik dafür, »daß er die einzelnen Vorschriften von der Verbindlich-
keit, dem periculum, und dem Schutzmittel des Vormunds, nur neben einan-
der hingestellt hat, ohne ihre Entstehung zu erklären, wodurch denn diese
Rechtssätze ein höchst willkührliches, unwissenschaftliches Ansehen bekom-
men«.189 Ein eigenes Konzept von Praxisnähe durch juristische Dogmatik
deutet sich an: ein Zusammenspiel zwischen »lebensnaher« Quellenarbeit,
geschichtlicher Herleitung und »wissenschaftlicher« Bearbeitung des fragli-
chen Rechtsproblems. Ein Blick in Puchtas Auseinandersetzung mit Alter-
nativen in der zeitgenössischen Zeitschriftenlandschaft bestätigt dieses Bild.

b) Zeitschrift für geschichtliche Rechtswissenschaft und Civilistisches
Magazin

Nimmt man Puchtas Kritik an der Wissenschaftlichkeit der AcP ins Zentrum
der Betrachtung, so liegt es nahe, in Savignys Zeitschrift für geschichtliche
Rechtswissenschaft Puchtas publizistische Heimat zu suchen. An wissen-
schaftlicher Reputation und auch an wissenschaftlicher Qualität der Beiträge
stand die Zeitschrift Savignys deutlich über der AcP. Jedoch kam zwischen
1823 und 1828, dem Eintritt Klenzes in die Redaktion, keine Ausgabe
zustande.190 Nicht nur die unregelmäßige und unsichere Erscheinungsweise
sprach jedoch aus Sicht Puchtas gegen die ZfgR. Auch später, als die Aus-
gaben regelmäßiger erschienen, trug Puchta nur zwei Beiträge bei191 und dies
auch erst, als er als Mitglied der Berliner Fakultät und Savignys Nachfolger
beständig mit diesem und den anderen Herausgebern in engem Kontakt stand.
Die Zeitschrift Savignys fand vielmehr ebenfalls grundsätzliche Kritik, sie

138 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

187 Puchta, Rez. AcP IX: Burchardi, Über den Zweck der donatio propter nuptias,
1827, S. 294.

188 Puchta, Rez. AcP VIII: Roßhirt, Zu der Lehre vom Besitz und insbesondere von der
Quasipossessio, 1826, S. 9.

189 Puchta, Rez. AcP IX: Marezoll, Bemerkungen über die Verbindlichkeit der Vor-
münder, die Mündelcapitalien verzinslich auszuleihen, 1827, S. 276.

190 Hierzu Rückert, Geschichtlich, praktisch, deutsch, 1999, S. 133.
191 Ueber den Inhalt der lex rubria de Gallia cisalpina, 1842, S. 195 ff.; ders., Ver-

äußerung gegen Vertrag. Bemerkungen zu L. 7 §. 2 D. de distr. pgn., 1845, S. 220 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


enthalte, wie er 1826 zusammenfaßte, »fast ausschließend nur historische
Aufsätze, in dem Sinn, in welchem man dieses Wort gewöhnlich nimmt, und
wenn über die rechte, geschichtliche Behandlung des gegenwärtigen Rechts als
eines jetzt anwendbaren hin und wieder im Allgemeinen sehr beherzigens-
werthe Winke gegeben werden, so haben sich die eigentlichen speciellen
Abhandlungen der Zeitschrift doch nicht unmittelbar mit jener Behandlung,
sondern gewissermaßen nur mit der Vorbereitung dazu befaßt«.192 Die Bei-
träge der ZfgR blieben fast durchweg auf kritische Quellenstudien und
Dogmatik des antiken römischen Rechts beschränkt,193 stellten nach Puchta
somit »nur historische Aufsätze«, im »gewöhnlichen Sinn« von historisch,
dar. Hugos Civilistisches Magazin erfüllte aus dem gleichen Grunde Puchtas
programmatische Anforderungen nicht. Es genügte Puchta nicht, daß Hugo
»es sich selbst mit einem gewissen Humor zum Verdienst an[rechne], daß er
am Ende dieses Aufsatzes doch auch einmal eine s. g. practische Frage
aufwerfen wolle«. Trotz der persönlich engen Beziehungen zu Hugo trat
Puchta auch dem Civilistischen Magazin nur mit einer einzigen Abhandlung
bei.194

VI. Puchtas Arbeitsplan

Puchtas Hinwendung zum »heutigen Recht« und insbesondere zur »Praxis«
leuchtete angesichts dessen, was er von Puchta kannte, Hugo nicht unmittel-
bar ein.

Auf Hugos Nachfrage, wo er sich der Praxis annehme, wurde Puchta
konkret:195

»1) in meiner Encyclopädie, wo ich sie in ihre Rechte als Rechtsquelle einsetze
2) in meinen Pandektenvorlesungen 3) in meinem Aufsatz über die negatoria,
indem ich ihr quoat hanc materiam eine wissenschaftliche Gestalt zu geben
suche.«

Puchta arbeitete also auf drei Ebenen an seinem Ziel.
(1) In der Rechtsquellenlehre hatte er die Praxis zur Rechtsquelle gemacht:

Dies war sein Juristenrecht, und hier setzte 1828 sein Gewohnheitsrecht, an
dem er seit 1824 arbeitete,196 an. (2) In seinen Pandektenvorlesungen arbei-
tete er an einem System des heutigen römischen Rechts. Hugo gegenüber hatte

Puchtas Arbeitsplan 139

192 Puchta, Rez. Zeitschrift für geschichtliche Rechtswissenschaft, 1826, S. 263 ff., 263.
193 Vgl. die Ergebnisse der Analyse von Rückert, Geschichtlich, praktisch, deutsch,

1999, S. 142 f.
194 Über die Lex Rubria, in: (Hugos) Civilistisches Magazin VII, 1837, S. 123 ff.
195 Brief an Hugo vom 25.6.1827.
196 Brief an Savigny vom 29.12.1824; auch öffentlich kündigte er wenig später das Werk

an: Encyclopädie, 1825, S. 78.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchta bereits am 2. Februar 1827 erstmals den Plan geäußert, ein »Pandek-
tenkompendium als heutiges römisches Recht« zu schreiben.197 Es erschien
als Grundriß erstmals 1832 und dann ab 1838 in ausformulierter Fassung als
»Lehrbuch der Pandekten«, ab der zweiten Auflage 1844 knapper: Pandek-
ten.

(3) Weiterhin bearbeitete er einzelne Lehren des heutigen römischen Rechts,
d. h. insbesondere der »Praxis« nach Maßgabe seines Methodenprogramms.
Die von ihm hier genannte Abhandlung zur Negatorienklage, die 1827 im
Rheinischen Museum erschienen war, war sein erster Versuch seines Juristen-
rechts.

140 Puchtas Hinwendung zur »Praxis«

197 Brief an Hugo vom 2.2.1827.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

Puchta hatte für sein neues Arbeitsprogramm gegenüber Hugo zunächst auf
seine 1825 in der Enzyklopädie1 formulierte Rechtsquellenlehre hingewiesen
und darauf, daß er hier die »Praxis« in ihre Rechte als Rechtsquelle eingesetzt
habe. Der erste Schwerpunkt in Puchtas Werk ist damit sein Juristenrecht. Der
Terminus »Juristenrecht« war bereits 1822 in Puchtas erster Enzyklopädie
unkommentiert aufgetaucht.2 Nach der zweiten Enzyklopädie von 1825 war
es dann der erste Band Puchtas Gewohnheitsrechts, durch welchen seine
Neujustierung der Aufgabe der Rechtswissenschaft im Rechtsquellenkanon
breite Aufmerksamkeit erhielt. Obwohl Puchta vorgab, hier nur »einiges aus
der Theorie des Juristenrechts, wiewohl diese nicht der Gegenstand der Schrift
ist, einzuschalten«,3 war es die an dieser Stelle thematisierte Abgrenzung von
Gewohnheitsrecht und Juristenrecht, die seiner Arbeit das breite Aufsehen
sicherte. Deutlich nannte er sein Juristenrecht hier auch »das Recht der
Praxis«.4 In der Thematik des Juristenrechts führte Puchta seine frühen
methodischen Überlegungen und seine »Hinwendung zur Praxis« wie in
einem Brennglas zusammen. Um diese Zusammenhänge zu verdeutlichen,
bedarf es zunächst einer Erarbeitung des Ausgangspunktes von Puchtas
Überlegungen zum Juristenrecht: der Gewohnheitsrechtslehre seiner Zeit.

Auch die späteren Kritiker seiner »Begriffsjurisprudenz« fanden in Puchtas
Überlegungen zum Juristenrecht (und damit zugleich zum Gewohnheitsrecht)
einen ihrer wichtigsten Anhaltspunkte. An dieser Stelle fließen Puchtas eigene
Schwerpunktsetzungen und spätere Blicke auf sein Werk also erstmals ineinan-
der.

I. Die Problematik des Gewohnheitsrechts
im Kontext der 1820er Jahre

1. Gewohnheitsrecht – die »fast obsolete« Rechtsquelle?
1825 hatte Puchta Band I des »Gewohnheitsrechts« unter dem Titel »über
Gewohnheitsrecht und Praxis« angekündigt.5 Landsberg erschien diese Be-
nennung schlicht irreführend. In Puchtas Gewohnheitsrecht sei von der Praxis
in Band 1 überhaupt nicht und in Band 2 lediglich »ganz nebenbei« die Rede.6

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 141

1 Puchta, Encyclopädie 1825, S. 23.
2 Puchta, Encyclopädie 1822, S. 18, § 48.
3 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 162.
4 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 167.
5 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 78, Hervorhebung von mir.
6 GDR 3.2., 1910, S. 445 mit Anm. 5, Noten S. 204, mit dem bemerkenswerten

Verweis auf Band 2, S. 14 ff., denen Puchta die Überschrift »Praxis« gab.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerade Puchtas Beschäftigung mit dem Gewohnheitsrecht scheint das darge-
legte Bild des praxisfernen Puchta zu bestätigen.7

Die Praxis hat diese Nichtbeachtung aber wohl nicht gestört. Scheuermann
wies in der bis heute zentralen Untersuchung dieser Frage darauf hin, daß das
Preußische Obertribunal und fast alle anderen Obergerichte wenigstens bis
1861 »bei jeder Entscheidung, in der es auf die Prinzipien des Gewohnheits-
rechts ankam«, auf die von Puchta ausgehende Gewohnheitsrechtslehre
zurückgriffen.8 Puchtas Theorie habe, so Scheuermann, den Gerichten eine
»wissenschaftlich überzeugende und zudem praktikable Gewohnheitsrechts-
theorie« geliefert, mit der sich Ergebnisse hätten erzielen lassen, »die weitaus
besser als die der älteren Lehre den Anforderungen der Gerichtspraxis«
entsprachen.9 Für Anerkennung habe auch gesorgt, daß Puchta die Stellung
des Richters gehoben habe, indem er dem Grundsatz »iura novit curia« zur
Durchsetzung verholfen und damit den Richter nicht »unwürdig« dem Partei-
vorbringen unterworfen habe.10 Auch für die achtziger Jahre des 19. Jahr-
hunderts deuten die bei Zitelmann11 genannten Urteile auf eine durchaus
nennenswerte praktische Bedeutung des Gewohnheitsrechts.

Dieser Erfolg Puchtas in der Praxis schien Scheuermann freilich als von
Puchta nicht beabsichtigt. Mit Landsberg betont auch er, Puchta habe nicht
für die Praxis geschrieben, was sich schon daran zeige, daß er »auf die
Ansichten der Praxis keine Rücksicht genommen habe«.12 Statt dessen, so die
noch immer gängige Deutung, verfolgte Puchta schlicht weltfremd zu nen-
nende Interessen. Bereits 1852 hatte Jhering die »blinde Liebe« zum »Schoß-
kind« Gewohnheitsrecht bei Puchta gegeißelt.13 Seit den siebziger Jahren des
19. Jahrhunderts findet sich diese Kritik auf breiter Front. Bruns wetterte
gegen Puchtas »Abgötterei des Gewohnheitsrechts«,14 und auch der zurück-
haltendere Windscheid sah sich genötigt zu betonen, daß das Gewohnheits-
recht »gegenüber dem Gesetzesrechte nur einen untergeordneten Raum«

142 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

7 Vgl. oben S. 51 f.
8 Scheuermann, Einflüsse der historischen Rechtsschule, 1972, S. 86.
9 Scheuermann, Einflüsse der historischen Rechtsschule, 1972, S. 92 f.
10 Scheuermann, Einflüsse der historischen Rechtsschule 1972, S. 93.
11 Zitelmann, Gewohnheitsrecht und Irrtum, 1883, S. 324 ff. Tiefergehende

Untersuchungen, die vor allem nach Rechtsgebieten unterscheiden, fehlen
jedoch.

12 Scheuermann, Einflüsse der historischen Rechtsschule, 1972, S. 93.
13 So sehr früh bereits Jhering, Geist II 1, 1854, § 25, S. 25.
14 Bruns, Encyclopädie I, 1870, § 7.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einnehme.15 Landsberg sprach 1910 bereits verächtlich vom Gewohnheits-
recht als »Liebling der Schule«.16

Die sich hier andeutende Praxisferne der Gewohnheitsrechtslehre stünde
gleichwohl in scharfem Kontrast zur von Puchta behaupteten »Hinwendung
zur Praxis«. Eine mögliche Erklärung dieses Phänomens bietet eine Deutung
von Jakobs.17 Puchta habe Savignys Darlegungen im »Beruf« verfälscht und
mit der Behandlung des Gewohnheitsrechts »den Akzent auf die verkehrte
Stelle« in Savignys Werk gesetzt. Während Savigny die Rechtserzeugung
sukzessiv »erst durch Sitte und Volksglaube, dann durch Jurisprudenz«
geschildert und damit das Gewohnheitsrecht der Vergangenheit zugewiesen
habe,18 stelle Puchta diese Entstehungsarten simultan nebeneinander, was zu
einer Monographie über eine praktisch »fast obsolete Rechtsquelle«19 geführt
habe.

Nachfolgend wird es zunächst darum gehen, zu zeigen, daß das Gewohn-
heitsrecht in den zwanziger Jahren entgegen der Annahme der Späteren eine
enorme praktische und politische Dimension besaß. Puchta behandelte damit
eine hochaktuelle und gerade mit seinem Blick auf die Gerichtspraxis zentrale
Materie, und es war kein Zufall, daß gerade hier sein Juristenrecht als
Reformprojekt ansetzte.

2. Annäherung: Marezolls »abentheuerliche Ansichten«, 1824
Theodor Marezoll, Puchtas späterer Hausgenosse in Leipzig,20 mußte sich
1824 scharfe Kritik gefallen lassen: Marezoll würde »gut thun, eine Theorie

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 143

15 Windscheid, Pandekten, 8. Aufl. 1892, § 15 a. E.; er bevorzugte 1892 das
Gesetz, da es »auf bewußter Abwägung der Gründe und bewußter Erfassung
der zu erreichenden Ziele« beruhe, a. a. O., Anm. 4; anders noch die 3. Aufl.
1870, § 15 a. E.: Gesetzgebung sei nur der praktischen Bedeutung nach, jedoch
»nicht dem Range nach die erste«.

16 Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 445.
17 Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen Rechtswissenschaft, 1991, S. 39,

363 ff. (unhistorische Betrachtung); Jakobs sieht freilich, daß dies nicht eine
Hochschätzung des Gewohnheitsrechts durch Puchta bedeutet. Gerade Puchtas
Rechtsquellenlehre habe, jedenfalls vor 1837, dem Gewohnheitsrecht ein Ende
bereitet (S. 49) und über »Prinzipien« der Wissenschaft unterworfen (S. 47),
die ihrerseits damit von einer Rechtsquelle zur bloßen Methode geworden sei
(S. 49).

18 Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen Rechtswissenschaft, 1991, S. 39.
19 Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen Rechtswissenschaft, 1991, S. 38.
20 Zwischen beiden entwickelte sich ein freundliches Verhältnis, vgl. Brief an

Savigny vom 5.11.1837: »Mit Marezoll, der mit mir unter einem Dach wohnt,
stehe und verstehe ich mich recht gut. Es fehlt ihm denn auch, wie ich glaube,
nicht an dem Humor, der es zuläßt, daß man nicht immer derselben Meinung
mit ihm ist.«

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Gewohnheitsrechts auszuarbeiten«.21 Grund war eine Ansicht Marezolls,
die »unserer Jurisprudenz alles lebendige, active Verhältnis zum Recht ab-
spricht«.22 Man müsse sich »wundern, wie er noch die angeerbte Hals-
starrigkeit haben kann, an sein eigenes Leben zu glauben«.23 Auch gegenüber
Marezolls Göttinger Lehrer Hugo machte sich Puchta Luft: »wo hat er denn
seine abentheuerlichen Ansichten über die Gestalt des jetzt anwendbaren
römischen Rechts her? Von Ihnen doch gewiß nicht!«.24 Gemeint war
Marezolls Werk »Über die bürgerliche Ehre, ihre gänzliche Entziehung und
theilweise Schmälerung« aus dem Jahr 1824. Die gegenüber Hugo gemachte
Ankündigung, er werde Marezoll »etwas zupfen«, machte Puchta in einer
Rezension einer kürzeren Abhandlung Marezolls wahr.25 Marezoll hatte auch
hier die von Puchta kritisierte Ansicht vertreten: Nachdem die Rezeption
durch die mittelalterliche Gerichtspraxis erfolgt sei, »konnte für die Zukunft
keine Gerichtspraxis, als solche, an dem bestehenden Rechte mehr etwas
ändern«.26 Er berief sich hierzu auf C. 7, 45, 13, die als glossiert und damit
rezipiert für Marezoll verbindlich aussprach, daß »durch die bloße Meinung
des Richters und des Gerichts überhaupt fest begründete und bestehende
Rechtssätze weder aufgehoben, noch sonst geändert werden dürfen«.27 Damit
war die gesamte entgegenstehende spätere Gerichtspraxis für Marezoll »schon
aus diesem Grunde verwerflich«.28

Puchta hielt diesem »Todtenschein für die neuere Jurisprudenz« entgegen,
ob Marezoll glaube, »die unermeßliche Kraft des Geistes, die immer wirkende
Macht der Überzeugung, mit einem Wort, den Gedanken durch ein Gesetz-
chen in dem Codex Justinianeus niederschlagen und unterdrücken zu kön-
nen?«.29 Marezoll müsse sich fragen lassen

144 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

21 Brief an Savigny vom 29.12.1824.
22 Brief an Savigny vom 29.12.1824.
23 Brief an Savigny vom 24.12.1829.
24 Brief an Hugo vom 25.6.1827.
25 Puchta, Rez. AcP IX, Marezoll, Bemerkungen über die Verbindlichkeit der

Vormünder, die Mündelcapitalien verzinslich auszuleihen, 1827, S. 278 f.
26 Marezoll, Über die bürgerliche Ehre, Gießen 1824, S. 324.
27 Marezoll, Über die bürgerliche Ehre, 1824, S. 351, Hinweis bei Puchta,

a. a. O., S. 278.
28 Marezoll, Über die bürgerliche Ehre, 1824, S. 325; die römische Infamia

sollte folglich, soweit sie nicht in einzelnen Gesetzen ausdrücklich beschränkt
sei oder durch »völlig veränderte Zeitumstände« überholt worden sei, noch
anwendbar sein, vgl. S. 350 ff., 354.

29 Puchta, Rez. AcP IX, Marezoll, Bemerkungen über die Verbindlichkeit der
Vormünder, die Mündelcapitalien verzinslich auszuleihen, 1827, S. 279.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»wodurch denn die Jurisprudenz, die das römische Recht zum deutschen
gemacht, also es als deutsches geschaffen hat, diese schaffende Kraft verloren
hat? Durch die Vorschrift der L. 13 cit., die aus dem Gesetz erst herausgeklü-
gelt werden muß? Also hätte die Jurisprudenz durch Ausübung ihrer Kraft (die
Reception des römischen Rechts) ihre Kraft selbst verloren, oder vielmehr, sie
wäre in demselben Augenblick zugleich schaffend (durch die Reception) und
nicht schaffend (auch durch die Reception – nämlich der L. 13.), also da das
Leben nicht den Tod schafft, lebendig und todt gewesen?«30

Puchtas Polemik deutete Zusammenhänge an, die das Gewohnheitsrecht als
hochpolitische und praktisch bedeutsame Materie erscheinen lassen. Dies
erschließt sich freilich nicht, wenn man unter Gewohnheitsrecht das »im
Volke« lebende, nicht das von Juristen ausgehende Recht versteht, dessen
Bedeutung gerade in Puchtas eigenem Tätigkeitsfeld, dem gemeinen römi-
schen Recht, zu diesem Zeitpunkt31 unstreitig gering war.32 Viel interessanter
und kontroverser war statt dessen die Bedeutung des Gewohnheitsrechts als
Legitimation für juristische Rechtssetzung. Nicht zufällig hatte Puchta in der
Kritik Marezolls gerade die Gerichtspraxis des gemeinen Rechts mit der
Gewohnheitsrechtslehre in Verbindung gebracht. In den unsicheren Konturen
der Gewohnheitsrechtslehre versammelten sich seit dem Mittelalter Legitima-
tionsmuster richterlicher Tätigkeit wie communis opinio, usus fori, Observanz
und res judicatae, deren nähere Bestimmung in den zwanziger Jahren eine
doppelt hochpolitische Aufgabe übernahm. Zunächst ging es um die seit 1806
schwelende Frage der Fortgeltung des gemeinen römischen Rechts. Weiterhin
galt es, die zunehmend hinterfragte Position der Gerichte im Rechtsquellen-
kanon zu bestimmen. Genau diese Perspektive machte auch den Reiz aus für
den »dankbare[n] Schüler Savignys«, als den der ältere Hasse 1827 Puchta
publikumswirksam eingeführt hatte,33 denn diese Fragen waren es, die auch
1814 im »Beruf« eine tragende Rolle gespielt hatten.

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 145

30 Puchta, Rez. AcP IX, Marezoll, Bemerkungen über die Verbindlichkeit der
Vormünder, die Mündelcapitalien verzinslich auszuleihen, 1827, S. 279.

31 Dagegen dann später bekanntlich Beseler, Volksrecht und Juristenrecht,
1844, S. 67 ff.

32 Die Frage wurde daher vor allem mit Blick auf deutschrechtliche Gewohnhei-
ten diskutiert. Gänzlich gegen die Annahme gemeiner Gewohnheiten sprachen
sich aus: Hufeland, Giebt es allgemeine Gewohnheiten im juristischen Sinne?,
1792, S. 1 ff.; hierzu Landsberg, GDR 3.1, 1898, S. 513 f.; Danz, Handbuch
des heutigen teutschen Privatrechts, 1800, § 80, S. 330 ff.; hiergegen vor allem
Eichhorn, Über das geschichtliche Studium des teutschen Rechts, 1815,
S. 124; Sintenis meinte 1838 in der Rezension des Puchtaschen Gewohnheits-
rechts, S. 258, er kenne noch immer Juristen »von unstreitig erstem Range,
welche an der Hufelandschen Ansicht festhalten, daß es für ganz Deutschland
keine juristisch bedeutsame Gewohnheit gebe«.

33 Redaktionelle Anmerkung zu Puchta, Über eine Recension von Savignys
Geschichte des römischen Rechts im Mittelalter, 1827, S. 327. Auf diese

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Gerichtsgebrauch als Gewohnheitsrecht?

»Sollte man nicht, da das Gewohnheitsrecht mit seinen ächten und unächten
Arten der richterlichen Willkühr und mithin der Rechtsungewißheit und
Unsicherheit, einen so freyen Spielraum läßt, eine politische Betrachtung
vorausschicken, oder wenigstens anschließen, über den Werth oder Unwerth
desselben, mit besonderer Rücksicht auf das Unheil, welches eben die Ge-
wohnheit und noch mehr die Rechtsgelehrten und Richter unter dieser Ägide
zu allen Zeiten angerichtet haben, und welches die Gesetzgeber in einigen
Ländern bewog, diese ganze Rechtsquelle, wenn auch nicht ganz abzuschaffen,
doch wenigstens zu beschränken.«34

Mit diesen Worten wandte sich Christian Gotthelf Hübner 1801 gegen die
soeben in deutscher Übersetzung erschienene Monographie von Johannes
Nikolaus Kornelius Guilleaume zum Gewohnheitsrecht.35 Guilleaumes rein
dogmatische Art, diesen Gegenstand zu behandeln, schien ihm der politischen
Bedeutung des Gegenstandes nicht gerecht. Gewohnheitsrecht stand seit
längerem unter dem Vorwurf, einem mehr oder weniger freien Richterrecht
das rechtsquellentheoretische Mäntelchen zu leihen. Die Gründe hierfür lagen
zunächst in einer heillos umstrittenen Theorie des Gewohnheitsrechts be-
gründet, die der Praxis kaum einhellige Anforderungen stellte.36 Die Klagen
über die widersprüchliche und diffuse Quellenlage in diesem Bereich waren
alt.37 Die Reihe von Versuchen, der Lehre dogmatischen Halt zu geben, brach
denn auch nach 1800 und bis zum Erscheinen der Monographie Puchtas nicht
ab.38 Über den Stand der Debatte gab Thibaut 1803 unmißverständlich

146 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

Bemerkung schob Puchta gegenüber Hugo (Brief vom 8.1.1833) auch seine
späteren Bezeichnungen als »Schüler Savignys«, etwa durch den Anonymus,
Rez. Rheinisches Museum für Jurisprudenz, Bd. I, II u. III, 1832, Sp. 2228.

34 Hübner, Berichtigungen und Zusätze zu den Institutionen des Römischen
Rechts, 1801, S. 151 ff.: Zum 58. §: Beyträge zur Lehre vom Gewohnheits-
rechte, hier S. 155.

35 Guilleaume, Abhandlung der Rechtslehre von der Gewohnheit, 2. Aufl.
1801.

36 Zusammenstellung der wichtigsten Streitpunkte bei Scheuermann, Einflüsse
der historischen Rechtsschule, 1972, S. 75 ff.; J. Schröder, Recht als Wissen-
schaft, 2001, S. 14 f.; 105 ff.

37 Einen guten Überblick über die fraglichen Stellen und die damit zusammen-
hängenden Probleme vermittelt Brie, Die Lehre vom Gewohnheitsrecht, 1899,
S. 1–58.

38 C. Ch. Hofacker, De jure consuetudine, 1774; ders., Principia juris civilis
Romano-Germanici I, 1788, § 123; Schweitzer, De desuetudine liber singu-
lar, 1801; Gutjahr, Das Gewohnheitsrecht, 1801; Guilleaume, Rechtslehre
von der Gewohnheit, 1801; Hübner, Berichtigungen, 1801; Volkmar, Beitrag
zur Theorie des Gewohnheitsrechts, 1806; Schoemann, Handbuch des Civil-
rechts I, 1806, Nr. II, S. 28 ff.; Klötzer, Versuch eines Beitrags zur Revision

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Auskunft: »Die Theorie vom G. R. ist in allen einzelnen Punkten umstrit-
ten.«39 An dieser Situation hatte sich bis in die zwanziger Jahren substanziell
noch nichts geändert. In der Einschätzung des von Puchta hochgeachteten
Eichhorn fehlte es auch 1823 für die Gewohnheitsrechtslehre des gemeinen
Rechts noch immer an einer »befriedigende[n] Darstellung«.40

Als Puchta sich, vielleicht hierdurch angeregt, 1824 gegenüber Savigny zu
seinem Plan bekannte, eine Monographie über das Gewohnheitsrecht zu
schreiben, war ihm bewußt, daß dies »ein so schwieriges Studium der neueren
Literärgeschichte, der Pandekten, Urtheilssammlungen, voraus[setze], daß
sich Beruf und Tüchtigkeit zu dem Werk erst nach manchen Jahren ergeben
werden«.41 Sein erster Ansatzpunkt war es, durch eine klare Theorie der
Praxis Struktur zu geben. Es ging also gegen die »schlechte Theorie« des
Gewohnheitsrechts, »durch welche seine Erkenntnis und Anwendung aller-
dings unsicher und schwierig zu werden vermöchte«.42

Noch immer große Schwierigkeiten machte es dabei, das Gewohnheitsrecht
als eigenständige Rechtsquelle gegenüber dem herrscherlichen Rechtsset-
zungsmonopol zu rechtfertigen. Auch eine klare Positionierung in dieser
Frage vermißte der besagte Hübner in der Arbeit von Guilleaume. In politi-
scher Perspektive gelte es, so führte er 1801 weiter aus, im Blick zu behalten,

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 147

der Theorie vom Gewohnheitsrecht, 1813; Hugo, Die Gesetze sind nicht die
einzige Quelle der juristischen Wahrheiten, 1815, S. 89 ff., insb. 114 ff.; Ge-
sterding, Beisteuer zur Theorie vom Gewohnheitsrecht, 1820, S. 259 ff.;
Lange, Versuch einer Begründungslehre des Rechts, 1821, §§ 15–18;
Schmidt: Versuch einer Theorie des Gewohnheitsrechts, 1825; hierzu Puchta,
Rez. Schmidt, 1826, S. 144 ff.; vgl. auch die Zusammenstellung bei Ross,
Theorie der Rechtsquellen, 1929, S. 435 f.

39 Thibaut, Pandekten I, 1803, § 17 Anm. I).
40 Eichhorn, Einleitung in das deutsche Privatrecht, 1823, § 26 Anm. c);

Rückert, Savigny, 1984, S. 306, sieht in Eichhorns Feststellung, die Gewohn-
heitsrechtslehre müsse »ohne Zweifel jetzt nach den Grundsätzen der fremden
Rechte beurteilt werden«, eine Zustimmung zu Savigny und Puchtas Abschied
von usus und opinio necessitatis, was für Puchta schon wegen des Zeitpunkts
(1823) und für Savigny angesichts der Tatsache nicht überzeugt, daß Eichhorn
in der Anm. hierzu wie zitiert auf das Fehlen einer befriedigenden Darstellung
verweist. Eichhorn begründet seine Ansicht mit dem Untergang der alten
Schöffenverfassung, also mit dem Fehlen entsprechender deutschrechtlicher
Regelungen. Zudem wurden auch usus fori und opinio necessitatis mit dem
römischen Recht begründet.

41 Brief an Savigny vom 24.12.1824. Gesterdings 1820 zuletzt erschienener
Präzisierungversuch (Beisteuer zur Theorie vom Gewohnheitsrecht, S. 259 ff.)
machte die Schwierigkeiten deutlich, zeigte er Puchta doch den Greifswalder
Ordinarius als »einem Mann mit dem Klingelbeutel… , bey dem man seine,
auch wohl falschen Kreuzer anbringen kann«, Brief an Savigny vom
24.12.1824.

42 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 233.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»daß ein Gewohnheitsrecht in einem demokratischen Staate auf ganz andere
Weise entstehen, und daß in demselben ein Gesetz auf ganz andere Weise
vergehen könne und müsse, als in einem monarchischen Staate, wo das, was als
Recht gelten kann und soll, gar nicht von der tacita civium conventio allein,
und von der voluntatis declaractio rebus ipsis et factis, sondern nur durch und
kraft des Willens des Alleinherrschers, bestimmt werden kann. Mit Unrecht
beruft man sich allgemein um das Ansehen des Gerichtsgebrauchs, und der
sogenannten Praxis, um die Kraft der Volksautonomie, der vermutheten Ein-
willigung, und der Entwöhnung und desuetudo zu bewähren auf römische
Gesetzstellen, da doch bey uns kein Centumviralgericht und kein Volksregi-
ment gefunden wird, und jene Römischen Sätze sich auf blos Römische, den
Deutschen ganz fremde Einrichtungen und Institute bezogen.«43

Seit dem siebzehnten Jahrhundert hatte die überwiegende Ansicht es nicht
mehr als ausreichend erachtet, das Gewohnheitsrecht auf den bloßen Ge-
brauch, auf Volkssitte als stillschweigenden Konsens desselben zu gründen.44

Die Frage kulminierte im Streit darum, ob Gewohnheitsrecht der Zustimmung
des Herrschers bedürfe und zudem als gleichberechtigte Rechtsquelle in der
Lage sei, Gesetzesrecht zu derogieren. Wie Jan Schröder gezeigt hat, hatte man
um 1800 ganz überwiegend vom Erfordernis des herrscherlichen Spezial-
konsenses Abstand genommen und ließ in verschiedenen Schattierungen einen
Generalkonsens45 oder auch wieder die Volkssitte als Legitimation genü-
gen.46 Denkbar war es auch, die römischen Vorschriften als gesetzliche
Anerkennung heranzuziehen,47 womit sich jedoch angesichts bestehender

148 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

43 Hübner, Berichtigungen, 1801, S. 156.
44 Zur früheren Sichtweise für das Mittelalter Brie, Die Lehre vom Gewohnheits-

recht, 1899; Weitzel, Der Grund des Rechts in Gewohnheit und Herkommen,
2000, S. 137 ff.; für das 16. Jahrhundert Brie, Die Stellung der deutschen
Rechtsgelehrten der Rezeptionszeit zum Gewohnheitsrecht I, 1905, S. 131 ff.;
daneben Wiegand, Studien zur Rechtsanwendungslehre der Rezeptionszeit,
1977, insb. S. 97 ff.; die weitere Entwicklung der Lehre im 17. und 18. Jahr-
hundert schildert J. Schröder, Zur Vorgeschichte der Volksgeistlehre, 1992,
S. 34 ff.; ders., Recht als Wissenschaft, 2001, S. 14 f.; daneben Universität
Bern, Gewohnheitsrecht und seine Vergangenheit, 2000 (insbesondere die
Beiträge von Gasser und Wiegand); für das 19. Jahrhundert, vor allem
jedoch nach Puchta noch immer die genaue Auswertung bei Zitelmann,
Gewohnheitsrecht und Irrtum, 1883, S. 339 ff.; überblicksartig Krause, Ge-
wohnheitsrecht, 1971; Otte, Gewohnheitsrecht, 1974, Sp. 617 ff., 618.

45 Vgl. die Nennungen bei Glück, Pandekten I, 1797, S. 447 ff.; Schoemann,
Handbuch des gemeinen Civilrechts I, 1806, Nr. II., S. 63 f.

46 Umfangreiche Nennungen bei J. Schröder, Zur Vorgeschichte der Volksgeist-
lehre, 1992, S. 34 ff., 42 ff., 44 f. mit Anm., 188 und 189; daneben noch
Glück, Pandekten I, 1797, S. 449 ff.

47 So vor allem Thibaut, Pandekten, hier nach 8. Aufl., S. 16; hierzu ders.,
Vorlesungsdiktate, 1836, S. 24 f., der a. a. O. eine Derogation von Gesetzes-
recht freilich nicht zuließ, Pandekten.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quellenantinomien48 gerade die schwierige Frage der Möglichkeit eines Ge-
wohnheitsrechts, Gesetzesrecht zu verdrängen, nicht eindeutig beantworten
ließ. In dieser Frage neigte man um 1800 dazu, die Anforderungen zu Lasten
des Gewohnheitsrechts strenger zu fassen.49

Vor allem Gustav Hugo hatte 1813 abweichend argumentiert. In seinem
Plädoyer für eine Anerkennung dessen, »was sich ohne Gesetzgebung so ganz
von selbst macht«,50 hatte er das Gewohnheitsrecht als völlig gleichberech-
tigte Rechtsquelle neben das Gesetzesrecht gestellt. Durch den Vergleich mit
der Sprache versah Hugo das Gewohnheitsrecht mit einer Richtigkeitsver-
mutung, die er dem Gesetz wohl eher abzusprechen geneigt war.51 Es war
damit eine »juristische Wahrheit«, und danach galt schlicht: »Der gute Regent
will freylich, daß seine Richter die juristischen Wahrheiten befolgen … Wie
jene Wahrheiten geworden sind und wie man diese Wahrheiten entdeckt hat,
ist ihm völlig gleichgültig.«52

Auch wenn diese Ansicht Hugos in der Folgezeit nicht ohne Widerspruch
blieb,53 erfuhr sie doch vor allem von Savigny Zuspruch. Savigny hob gerade
in der Gewohnheitsrechtsfrage Hugos Verdienst hervor, »in den meisten seiner
Schriften die herrschenden Ansichten gründlich bekämpft zu haben«.54

Savigny beschäftigte das Gewohnheitsrecht zunächst in seiner Rechtsentste-
hungslehre. Daneben hatte Savigny das Gewohnheitsrecht als richterliche
»Praxis« thematisiert.55 Er hatte einen Aspekt hervorgehoben, den auch

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 149

48 Zum vieldiskutierten Widerspruch zwischen D. 1, 3, 32 und C. 8, 52, 2: J.
Schröder, Volksgeistlehre, 1992, S. 37; ders., Recht als Wissenschaft, 2001,
S. 107 f.

49 J. Schröder, Volksgeistlehre, 1992, S. 45 f.; ders., Recht als Wissenschaft,
2001, S. 15, 106.

50 Hugo, Die Gesetze sind nicht die einzige Quelle der juristischen Wahrheiten,
1813, S. 116.

51 Hugo, Die Gesetze sind nicht die einzige Quelle der juristischen Wahrheiten,
1813, S. 119 f.

52 Hugo, Die Gesetze sind nicht die einzige Quelle der juristischen Wahrheiten,
1813, S. 129.

53 Noch 1820 betonte der bekannte Greifswalder Ordinarius Gesterding: »Die
allgemeine Billigung des Regenten ist also der zureichende und dabei auch der
einzig mögliche Rechtsgrund der Gewohnheit«: Gesterding, Beisteuer zur
Theorie vom Gewohnheitsrecht, 1820, S. 260; ebenso Klötzer, Versuch eines
Beitrags zur Revision der Theorie vom Gewohnheitsrecht, 1813, S. 75 ff.;
skeptisch bereits Haus, Versuch über den rechtlichen Werth des Gerichtsge-
brauchs, 1798, S. 54, da es im Regelfalle an einem Wissen des Regenten fehle.

54 Savigny, Beruf, 1814, S. 14 f. Die in der Anm. genannten Hinweise betrafen
alle Stellungnahmen Hugos zum Gewohnheitsrecht; vgl. hierzu auch Hugos
eigene Auseinandersetzung mit diesen früheren Nennungen in ders., Die
Gesetze sind nicht die einzige Quelle juristischer Wahrheiten, 1813, S. 116 f.

55 Vgl. genauer sogleich S. 151 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hübner 1801 angedeutet hatte, wenn er von dem Unheil sprach, »welches
eben die Gewohnheit und noch mehr die Rechtsgelehrten und Richter unter
dieser Ägide zu allen Zeiten angerichtet haben.«56 Daß sein Methoden-
programm im »Beruf« auch diese Mißstände zu beseitigen hoffte, machte
Savigny 1815 deutlich: Die Bedeutung des formulierten Gegensatzes zur
»ungeschichtlichen Schule« müsse jedem klar werden, »der die Anwendung
dieser Grundsätze auf das Einzelne versuchen will. Das Geschäft der gesetz-
gebenden Gewalt, das des Richters, besonders die wissenschaftliche Behand-
lung des Rechts – alles wird von Grund aus anders, je nach der einen oder
anderen Ansicht.«57

Puchtas Blick auf die Lehre vom Gewohnheitsrecht war gleichfalls vor
allem auf ihre gerichtliche Bedeutung gerichtet. Schon sein erster Aufbauent-
wurf, den er 1824 an Savigny sandte, hob diese Schwerpunktsetzung hervor:

»I. Buch Ueber das Gew. r. überhaupt II. Buch die römischen Juristen über d.
Gr. III. B. die Neueren über d. Gr. IV. B. Von der Praxis insbesondere.«58

Während Puchta in der Ausführung dann vor allem das zunächst als zweites
Buch geplante römische Gewohnheitsrecht an die Spitze stellte, unternahm
plangemäß59 dann 1837 der zweite Band die »praktische Betrachtung des
Gewohnheitsrecht[s]«.60 Einleitend betonte er hier die Bedeutung der Frage,
»wie das Recht entsteht?«, für die justizielle Praxis:

»Die praktische Auffassung der Frage liegt in der unmittelbaren Beziehung auf
die Anwendung des Rechts. Der Richter hat sich von der Existenz des Rechts-
satzes, der zur Anwendung kommt, zu überzeugen, diese Existenz aber beruht
darauf, einmal daß derselbe durch eine Rechtsquelle, welcher die Kraft, ihn
hervorzubringen, innewohnt, entstanden, dann aber, daß er nicht etwa durch
eine solche Rechtsquelle wieder aufgehoben ist.«61

Angesichts der unsicheren Kriterien für ein Vorliegen des Gewohnheitsrechts
stellte sich ein zweites Problem. Die gerichtlich geltend gemachte Volkssitte
lag unklar neben dem Fortbestand rechtlicher Ansichten, die als Gerichtsge-

150 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

56 Vgl. oben unter Anm. 34.
57 Savigny, Über den Zweck dieser Zeitschrift, 1815, S. 264.
58 Brief an Savigny vom 29.12.1824; Hervorhebung von mir.
59 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. IV: Band 1 umfaßte die »allgemeinen

Lehren« (Begriff, Gültigkeit und Wert des Gewohnheitsrechts), der zweite Band
»die speciellen«, also insbesondere die Erfordernisse und die prozessuale
Beweislehre sowie das Gewohnheitsrecht in einzelnen Rechtsgebieten. Puchta
hielt diesen Aufbau 1837 durch.

60 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 3.
61 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 3; Landsberg, GDR 3.2., 1910,

S. 445, würdigte das Buch insgesamt vor allem wegen seiner philosophischen
Grundlage sehr kritisch, es war eben »beschämend unpositivistisch gedacht«.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


brauch62 Bindungswirkung entfalteten. Wie zunehmend auch die Usualinter-
pretation,63 so wurde der gleichbleibende Gerichtsgebrauch, bisweilen auch
als »Observanz« oder »Übung«,64 von vielen als Gewohnheitsrecht aner-
kannt.65

Kritik an der darin gesehenen »Tyranney der sogenannten Praxis«66 war
bereits im 18. Jahrhundert laut geworden. Auch Savignys Auseinanderset-
zung mit den drei Gesetzbüchern war 1814 durchzogen von Warnungen vor
der »völlig blinden Willkühr eines Gerichts«.67 Bereits 1802 fand sich bei
Savigny Kritik an einer gerichtlichen Praxis, die »neben der Theorie und gegen
dieselbe« und zugleich »Verschwörung gegen die Gesetzgebung« sei.68 Kon-
kret bekämpfte Savigny den richterlichen Autoritätenkult, bei »welchem bey
keiner möglichen Entscheidung ein Vorwurf gemacht werden kann, da jede
Entscheidung die angesehensten Autoritäten für sich hat«.69 Daneben kriti-
sierte er den »Usus fori, die res judicatae, de[n] Gerichtsgebrauch«.70 Savigny
warnte davor, daß eine unwissenschaftlich arbeitende Jurisprudenz »eigent-
lich nur Schreiberdienst bey dem Gerichtsgebrauch«71 leiste.

Savignys Auseinandersetzung mit dem richterlichen Gewohnheitsrecht
thematisierte nicht einen Konflikt zwischen richterlicher Normsetzung und
herrscherlichem Rechtssetzungsmonopol, sondern brachte vor allem die
inhaltliche Qualität der unter dem Mantel des Gewohnheitsrechts getroffenen
richterlichen Entscheidungen ins Spiel. Die reine Tatsache, daß eine Ent-
scheidung von Gerichten oder sonstigen Autoritäten in einem vergleichbaren

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 151

62 Zu den Diskussionen um den Gerichtsgebrauch die Pionierstudie von Ogorek,
Richterkönig oder Subsumtionsautomat?, 1986, S. 170 ff. Aus der späteren
Literatur neben den von Ogorek Genannten F. W. Busch, Gewohnheitsrecht,
1844, S. 197 ff., sowie die etwas wirre Schrift von Kritz, Über Gerichtsge-
brauch und über Literatur des Römischen Privatrechts in Beziehung auf neuere
Behauptungen der sogenannten historischen Schule, 1843, insb. S. 292 ff.

63 Vgl. Schott, Die »interpretatio usualis«, 1998, S. 65 ff., insbesondere S. 77 ff.;
J. Schröder, Recht als Wissenschaft, S. 75 ff., 243 f.

64 Die sprachlichen Ungenauigkeiten wurden immer wieder bemängelt, vgl.
Glück, Pandekten I , 1797, S. 442 ff.; Mühlenbruch, Lehrbuch des Pandek-
tenrechts I, 3. Aufl. 1839, § 40.

65 Glück, Pandekten, I, 1797, S. 219; Schweppe, Das Römische Privatrecht, 2.
Aufl. 1819, S. 21; Wening-Ingenheim, Lehrbuch des Gemeinen Civilrechts I,
3. Aufl. 1827, S. 33; Falck, Handbuch I, 1825, S. 114.

66 So unter Bezug auf den Gerichtsgebrauch Haus, Versuch über den rechtlichen
Werth des Gerichtsgebrauchs, 1798, S. 23.

67 Savigny, Beruf, 1814, S. 72.
68 Savigny, Methodologie 1802, 1993, S. 87.
69 Savigny, Beruf, 1814, S. 72.
70 Savigny, Pandektenvorlesung 1824/25, 1993, S. 12.
71 Savigny, Beruf, 1814, S. 79.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fall in einer bestimmten Weise entschieden worden war, gab für Savigny also
keine Richtigkeitsgewähr.

Savignys Kritik an der »willkürlichen« Praxis gab alten Kritikpunkten neue
Nahrung und eine neue Richtung. 1822 sah sich Thibaut bereits dazu
herausgefordert, »die Praxis gegen manche neue Theorien« in Schutz zu
nehmen. Es sei »bei dem neuen Aufschwunge der wissenschaftlichen Thätig-
keit sehr leicht, sich muthig der Praxis entgegenzusetzen, und diese überall
verächtlich und lächerlich zu machen«. Gleichwohl müsse man doch wün-
schen, »daß die Praxis nicht zu tief sinke, und ihren eigenthümlichen, wenn
auch nicht überwiegenden Werth gegen die Theorie behaupte«.72 Auch
Thibaut war freilich genötigt anzuerkennen, daß es in der Praxis »Mode
geworden war, aus den Sätzen weniger Lieblingsschriftsteller sogleich dreist
eine communis opinio abzuleiten, und diese als recepta sententia geltend zu
machen«.73 Obwohl die communis opinio74 ihre traditionelle Rolle als
topische Wahrheitsvermutung in der Theorie bereits seit dem siebzehnten
Jahrhundert eingebüßt hatte,75 hielt sich die Kritik am Autoritätenkult der
Praxis hartnäckig.76 Hinter der Ablehnung der communis opinio77 stand die
zunehmende Forderung nach einem inhaltlichen Kriterium für die Richtigkeit
eines Gerichtsgebrauchs.

Für ein Gewohnheitsrecht, welches auf eine im Volke lebende Übung
verwies, hatte man die bloße Übung bereits lange nicht mehr als ausreichend
erachtet. Auch Thibaut hatte hier Skrupel, »alles ohne Princip der, alsdann
blinden, Willkühr des Richters [zu] überlassen«.78 Er schloß sich der vielfach

152 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

72 Thibaut, Vertheidigung der Praxis gegen manche neue Theorien, 1822,
S. 312 ff., 314 f.; vgl. hierzu Rückert, Reyscher, 1974, S. 374.

73 Thibaut, Vertheidigung der Praxis gegen manche neue Theorien, 1822, S. 314.
74 Hierzu allgemein J. Schröder, »Communis opinio« als Argument in der

Rechtstheorie des 17. und 18. Jahrhunderts, 1987, S. 404 ff; zusammenfassend
ders., Recht als Wissenschaft, 2001, S. 128 ff.; zu den philosophischen Grund-
lagen Specht, Autoritätsargument und Erfahrungsargument im 17. Jahrhun-
dert, 1998, S. 47 ff.

75 Zusammenstellung der wichtigsten Kritiker im 17. und 18. Jahrhundert bei J.
Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 128 f.; ders., Communis opinio,
1987, S. 410 ff.

76 Vgl. die Nachweise bei Ogorek, Richterkönig oder Subsumtionsautomat?,
1986, S. 179 Anm. 4; zusätzlich Weber, Über die Prozeßkosten, deren Ver-
gütung und Compensation, 1811, § 10 und 11; vgl. auch J. Schröder, Zur
rechtlichen Relevanz der herrschenden Meinung aus historischer Sicht, 1989,
S. 143 ff., 159 ff.; ders., Recht als Wissenschaft, 2001, S. 129; empirische
Untersuchungen der Frage fehlen.

77 Vgl. die scharfe Unterscheidung bei Glück, Pandekten I, 1797, S. 219 f.;
Thibaut, Pandekten I, 8. Aufl. 1834, S. 15: »auch darf man Meinungen der
Juristen nicht mit dem Gerichtsgebrauch gleichsetzen.«

78 Thibaut, Pandekten I, 8. Aufl. 1834, S. 17.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


vertretenen Ansicht an, die zugrundeliegende Handlung müsse aus einer
opinio necessitatis erfolgt sein,79 »d. h. als etwas, was man thun müsse, oder
was ein Anderer pflichtmäßig zu leiden habe«.80 Als zweites Richtigkeits-
kriterium forderte man im Anschluß an Justinians Novelle 134, 1 vielfach die
Rationabilität, also die Einhaltung der »gesunden Vernunft« und des »ge-
meinen Wohl[s]«.81

Für den eigentlichen Gerichtsgebrauch verzichtete Thibaut demgegenüber
auf derartige Kriterien. Für ihn hatte der Gerichtsgebrauch sogar gesetzliche
Kraft.82 Daß die bloße res perpetuo similiter judicata allein diese Wirkung
hervorbringen konnte, begründete Thibaut damit, daß die Bindungswirkung
einer gerichtlichen Gewohnheit »aus sehr weisen Gründen des Rechtsfrie-
dens« angenommen worden sei.83 Mit demselben Argument trat Thibaut
weitergehend für eine Präjudizienbindung des Untergerichts an das Oberge-
richt84 ein.

Wening-Ingenheim wollte statt dessen wenigstens dann eine Abweichung
von Gerichtsgebrauch und Präjudiz zulassen, wenn das Gericht »von einer
andern Erklärung oder Anwendung sich … vollkommen überzeugt« habe:
»Sonst entstände die Absurdität, daß ein Gericht gegen seine Ueberzeugung
von der wahren Auslegung die falsche früher angenommene befolgen müß-
te.«85 Thibauts pragmatisches Gegenargument, das Untergericht handle
»ganz unklug, wenn es zu einer nothwendigen Reformatoria Veranlassung
giebt«,86 überzeugte viele nicht, und so fand die Bindung an Vorentscheidun-
gen zunehmend Kritik.87 Leichtestes Argument war dabei erneut der Ge-
setzesvorrang: »Richtersprüche sind keine Gesetze und Richter keine Gesetz-
geber.«88 Carl Christian Wilhelm Klötzer forderte, die »Rationabilität«, die

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 153

79 Thibaut, Pandekten, 8. Aufl. 1834, S. 15, seit der ersten Auflage; hiergegen
mit genauer Darstellung der verschiedenen Ansichten Klötzer, Gewohnheits-
recht, 1813, S. 189 ff.; Glück, Pandekten I, 1797, S. 461 ff.

80 Thibaut, Vorlesungsdiktate, 1836, S. 24.
81 So Glück, Pandekten I, 1797, S. 459: »Denn hundert Jahre Unrecht ist keine

Stunde Zeit«; vgl. hierzu auch J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001,
S. 106 mit Anm. 63, S. 107 mit Anm. 68.

82 Thibaut, Pandekten, 8. Aufl. 1834, § 16 mwN; vertiefend Ders., Vorlesungs-
diktate, 1836, S. 22 f.; ebenso (allerdings für das Strafrecht) Gerstäker,
Gerichtsgebrauch, 1822, S. 463 ff.

83 Thibaut, Vorlesungsdiktate, 1836, S. 23.
84 Thibaut, Pandekten, 8. Aufl. 1834, S. 15; hierzu Thibaut, Vorlesungsdiktate,

1836, S. 23.
85 Wening-Ingenheim, Lehrbuch I, 3. Aufl. 1827, S. 34 mit Anm. (p).
86 Thibaut, Vorlesungsdiktate, 1836, S. 23.
87 Hierzu die Nennungen bei Ogorek, Richterkönig oder Subsumtionsautomat?,

1986, S. 178 ff.
88 Bülow u. Hagemann, Practische Erörterungen, 1824, S. 120; hierzu Ogorek,

a. a. O., S. 181.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


für das Gewohnheitsrecht verlangt wurde, auch für den Gerichtsgebrauch
anzuwenden. Er gestand einem Gerichtsgebrauch nur dann »Gesetzeskraft«
zu, wenn er »auf keinem Irrthum, auf keiner Ungerechtigkeit ruht«, weil »non
exemplis, sed legibus judicandum sit«. Hierzu gehöre auch, daß, da kein
Richter durch »ein blindes arbitrium« bestimmt, also daß die Entscheidung
»Principien und der Rechtsanalogie gemäß« sein solle.89 Die hier angedeutete
Bindung der richterlichen Entscheidung an ein kunstgerechtes Verfahren, an
Methode, war es bekanntlich, die Savigny 1814 als Heilmittel gegen die
Mißstände in der Rechtspflege vorschlug: »Ist einmal Rechtswissenschaft auf
die hier beschriebene Weise Gemeingut der Juristen geworden, so haben wir in
dem Stand der Juristen wiederum ein Subjekt für lebendiges Gewohnheits-
recht, also für wahren Fortschritt gewonnen; von diesem Gewohnheitsrecht
war unser Gerichtsgebrauch nur ein kümmerliches Surrogat.«90 Ihm ging es
um Verwissenschaftlichung der Praxis, also um ein »inneres«, wissenschaftli-
ches, nicht ein »äußeres« Kriterium, wie Gewohnheit oder Autorität.

4. Jordans Forderung nach Verwissenschaftlichung
des Gerichtsgebrauchs (1825)

Soweit ersichtlich, war es erstmals Sylvester Jordan, der 1825 versuchte, die
Gedanken Savignys für eine nähere Bestimmung des Gerichtsgebrauchs nutz-
bar zu machen. Mit Jordan nahm sich erstmals ein Mitglied der Generation
Puchtas,91 die unter dem Einfluß der Schriften Savignys aufgewachsen war,92

dieser Problematik an.93 Jordan nutzte erstmals Versatzstücke aus Savignys

154 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

89 Klötzer, Theorie vom Gewohnheitsrecht, 1813, S. 290, 291 mit Anm. *.
90 Savigny, Beruf, 1814, S. 133.
91 Jordan, 1792 in Omes bei Innsbruck geboren, wurde nach dem Studium bis

1817 in Landshut 1821 Professor in Marburg, 1822 Ordinarius und Beisitzer
im Spruchkollegium. 1830 begann als Vertreter der Universität in der konsti-
tuierenden Versammlung der Landstände seine wechselvolle politische Karrie-
re; viele Details bei Wippermann, ADB 14, 1881, S. 513 ff.; knapper Überblick
von Klötzer, NDB 10, S. 603 f.

92 Vgl. nur die bei Rückert, Savignys Einfluß auf die Jurisprudenz in Deutsch-
land nach 1900, 1993, S. 35 f., aufgezählten Hörer Savignys; zu denen, die
auch ohne Savigny unmittelbar länger gehört zu haben, sich ihr Leben lang mit
dessen Gedanken in pro und contra auseinandersetzten, gehören neben dem
1798 geborenen Puchta und Gans (geb. 1797) etwa Wächter (geb. 1798) und
Reyscher (geb. 1802).

93 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 191 ff., 231; zu diesem dann Müller,
Civilistische Abhandlungen I, 1833, Fünfte Abhandlung, Über die Natur des
Gerichtsgebrauches und dessen Gesetzeskraft, S. 160 ff., 167 ff.; für Lands-
berg, Noten S. 187 Anm. 6, war diese Schrift Jordans »vielleicht die selb-
ständigste und historisch feinfühligste Leistung von Jordan«; zu Jordans oft
übersehener Schrift (keine Nennung etwa bei J. Schröder, Recht als Wissen-

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schriften von 1814/15, um den Gerichtsgebrauch auf eine neue Basis zu
stellen. Schon die am Beginn der Abhandlung stehenden »Allgemeinen
Bemerkungen über den Gang der Rechtsbildung« waren in Terminologie94

und Linienführung95 Savignys »Beruf« von 1814 unverkennbar nachempfun-
den.

Jordans Betrachtung zog gegen die nahezu einhellige Ansicht seiner Zeit96

grundlegend in Zweifel, daß einem Gerichtsgebrauch die Bindungswirkung
einer Rechtsquelle zukomme. Er richtete sich zunächst gegen die noch kurz
zuvor von Gerstäcker vertretene Ansicht, daß den Gerichten in dieser Tätig-
keit Gesetzgebungsgewalt zukomme:97 »Die richterliche Thätigkeit ist …
niemals ein Gesetzgeben, welches dem Berufe der Gerichte geradezu wider-
spräche.«98 Auch eine Geltung als Gewohnheitsrecht lehnte Jordan ab. Er
machte dabei die Problematik einer solchen Zuweisung deutlich. Vor ihm
hatte bereits Klötzer 1813 darauf hingewiesen, daß eine ernsthafte Anwen-
dung vieler Voraussetzungen des Gewohnheitsrechts, durch die Natur ge-
richtlicher Urteile im Unterschied zu sonstigen Gewohnheiten bedingt, nicht
sinnvoll möglich war.99 Damit verblieb es üblicherweise bei der Forderung, es
sei »dieselbe Anzahl an Wiederholungen erforderlich wie bey der Gewohn-
heit«.100 Damit standen alle »in Ansehung der Anzahl der zur Bildung einer
Gewohnheit nothwendigen Handlung obwaltenden Streitigkeiten und Sub-
tilitäten« im Raum.101 Jordan machte damit deutlich, daß Thibauts Argu-
ment der Rechtssicherheit angesichts dieser Unklarheiten in der Gewohnheits-
rechtstheorie viel an Plausibilität verlor. Vor allem brachte Jordan jedoch
Warnungen vor gerichtlicher »Willkühr und Schlendrian«102 gegen die An-

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 155

schaft, 2001) aus der neueren Literatur Ogorek, Richterkönig oder Subsum-
tionsautomat?, 1986, S. 71 Anm. 37; 161; 172 Anm. 7; 182 Anm. 7, u. ö.;
Langhein, Analogie 1992, S. 52 ff.

94 Etwa »kenntliches Gepräge des Volkes«, »Fortschreitung der Cultur«, Jordan,
Gerichtsgebrauch, 1825, S. 192.

95 Vgl. das »Spezialistendogma« a. a. O., auf S. 192 f.
96 Gegen den Rechtsquellencharakter des Gerichtsgebrauchs zuvor einzig Haus,

Versuch über den rechtllichen Werth des Gerichtsgebrauchs, 1798, §§ 7–20.
97 Gerstäker, Gerichtsbegrauch, 1822. Gerstäkers für das Strafrecht formulierte

Ansicht müsse, so meinte Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 229, »wegen der
Gleichheit des Grundes auch in Ansehung des gemeinen Civilrechts gelten«.

98 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 231.
99 Klötzer, Theorie vom Gewohnheitsrecht, 1813, S. 292 ff., der daher die

Rationabilität neu auf den usus fori zuschneiden wollte; Klötzer bezüglich
des Unterschiedes zwischen normalem Gewohnheitsrecht und Gerichtsge-
brauch zustimmend Jordan, Gerichtsgebrauch, S. 233.

100 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 233.
101 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 233.
102 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 197; 206.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nahme eines gewohnheitsrechtlich bindenden Gerichtsgebrauchs in Stellung:
»Der Richter darf niemals seine Meinung, seinen Willen, wie der Gesetzgeber
thut, zur Entscheidungsnorm erheben.«103

Indem Jordan solchermaßen dem Gewohnheitsrecht den Rechtsquellencha-
rakter absprach, blieb lediglich die Möglichkeit, die richterliche Tätigkeit von
den übrigen Rechtsquellen, also vor allem dem Gesetz abgeleitet zu begreifen.
Genau dies forderte Jordan. Der Richter dürfe sich »nur innerhalb des
ausdrücklich ausgesprochenen oder nach den Regeln der Jurisprudenz anzu-
nehmenden Willens des Gesetzgebers bewegen«.104 Damit verschob Jordan
die Perspektive auf die Interpretationslehre. Hier bot Jordan viel Spielraum.
Schon eingangs hatte er betont, das Gesetz sei »etwas Todtes« und bedürfe im
»Widerstreit zwischen Gesetz und Leben« des steten Ausgleichs.105 Dieser
Ausgleich müsse durch das Volk, die Rechtsgelehrten und die Gerichte
erfolgen.106 Da anzunehmen sei, daß ein Gesetzgeber »das seinen Pflichten
Entsprechende wolle«, so räume er den Gerichten »stillschweigend die
Befugnis ein, die Gesetze, mit Berücksichtigung der Grundprincipien, Rechts-
gründe und Zwecke derselben, den herrschenden Ansichten und Verhältnissen
des Volkes möglichst genau anzupassen, und durch die eigene Jurisprudenz zu
ergänzen«.107 Auch hierbei sei die richterliche Tätigkeit jedoch »immer nur
ein Anwenden zwar nicht des Buchstabens, wohl aber des Geistes der Gesetze
auf wirkliche Fälle, ein Fortwirken in jedem Geiste da, wo der Buchstabe nicht
ausreicht und dem Bedürfnisse nicht genügt, aber niemals ein Gesetzgeben,
welches dem Berufe der Gerichte geradezu widerspräche«.108 Klang schon
dies nach Savignys alter Geist-Buchstabe-Methapher,109 so wies Jordans
Beschreibung seiner Anforderungen an eine wissenschaftliche Behandlung
des Gesetzes durch die Wissenschaft noch deutlicher auf Savignys Vorbild:
»Vor allem müssen die Grundprincipien aufgesucht werden, auf welchen
sodann, wie auf den Grundpfeilern, das ganze Rechtsgebäude zu einem, den
herrschenden Rechtsansichten und Verhältnissen des Volkes angemessenen,
consequenten und geschlossenen Ganzen auszuführen ist.«110

156 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

103 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 230.
104 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 230.
105 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 195.
106 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 196.
107 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 209.
108 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 231.
109 Vgl. D. Nörr, Geist und Buchstabe, 1983, S. 20 ff.; näher noch unten S. 403

mit Anm. 284.
110 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 217: »Dabey darf jedoch nicht nach

Willkühr und Laune verfahren werden, sondern muß die Jurisprudenz, welche
dem Juristen das seyn soll, was dem Baumeister die Architectonik ist, ver-

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blickt man vor dem Hintergrund dieser allgemeinen Erwägungen auf die
konkreten Mittel, die Jordan dem Richter zur Gesetzesergänzung an die Hand
gab, so blieb die Nähe zu Savigny doch gering. Zwar hob Jordan zunächst ein
Mittel hervor, daß auch Savigny 1814 betont hatte, die Analogie.111 Die
Analogie suche »aus den gegebenen Rechtsnormen einen neuen, dem Willen
des Gesetzgebers vermöge der Consequenz entsprechenden Rechtssatz auf
vermittelst eines Schlusses vom Aehnlichen auf Aehnliches oder vom Satze auf
dessen Gegensatz«. Damit blieb Jordan dem klassischen Verständnis der
Analogie als argumentum a simili und e contrario112 verhaftet. Die Analogie
war Schluss von dem, was die Gesetzgebung gesagt hat, »auf das, was sie
wegen der Ähnlichkeit oder des Gegensatzes consequent noch sagen müß-
te«.113 Savignys Analogieverständnis setzte auf genau die Grundprincipien,
die Jordan nur bei der allgemeinen Beschreibung des wissenschaftlichen
Verfahrens betont hatte.114 Genüge dies nicht, so weiterhin Jordan, so ent-
spreche es dem »präsumtiven Willen des Gesetzgebers«, wenn der Richter die
Entscheidung »aus den allgemeinen Grundsätzen über Recht und Unrecht,
wie solche nicht etwa bloß von einem Rechtsphilosophen, sondern von der
besseren Mehrheit des Volks jedesmal gebilligt werden« ergänze.115 Die
Einigkeit mit Savigny war auch hier gering, beschränkt auf die Frontstellung
gegen ein philosophisches Naturrecht, dem traditionell die Lückenfüllung
vielfach zugestanden worden war.116 Der Blick auf die »bessere Mehrheit des
Volks« klang viel empirischer als Savignys »Bewußtseyn des Volkes«.117

Mit Savigny teilte Jordan vor allem das grundsätzliche Ziel: Gegen eine
»willkürliche« Rechtssetzung durch die Praxis und das Mittel: Verwissen-
schaftlichung durch Methode. Jordans Lösung setzte auf eine Verschiebung
der Perspektive von der Rechtsquellenlehre auf die Methodenlehre, von der
Produktion auf die Reproduktion. Damit erreichte er notwendig die Rück-
bindung der Gerichtspraxis an ein kunstgerechtes Verfahren. Unterschieden

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 157

mittelst welcher also jener nicht nur einsieht, was zu einem wohlgeordneten
Rechtssysteme gehört, sondern auch im Stande ist, jedes wirklich bestehende
Rechtssystem richtig aufzufassen, in dessen Geist, den der Buchstabe umhüllt,
einzudringen, es in seine einzelnen Bestandtheile nach den Grundprincipien
und dem Zwecke, nach der Anlage und Ausführung, nach dem Wesen und der
Form desselben zu zergliedern und wieder zusammen zu setzen, und so dessen
absoluten Werth und relative Zweckmäßigkeit gehörig zu würdigen, allein die
geeignete Anleitung geben.«

111 Vgl. hierzu die nähere Auseinandersetzung unten S. 222 ff.
112 Vgl. etwa J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 122 ff.
113 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 225.
114 Dies soll zunächst nicht vertieft werden, vgl. genauer S. 228 ff.
115 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 227.
116 Vgl. J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, § 24 I.
117 Savigny, Beruf, 1814, S. 9 u. ö.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sich diese Verfahren auch nicht unerheblich, so zeigte Jordans Vorgehen doch
Ergebnisse, die sich bei Savigny 1814 ebenfalls angedeutet hatten. Wurde der
Begriff des Gerichtsgebrauchs vom Gewohnheitsrecht gelöst, so galt ein
richterliches Urteil nur aufgrund seiner inhaltlichen Richtigkeit. Die Wieder-
holung der Entscheidung konnte nur Autorität als »Bestätigung der recht-
lichen Haltbarkeit« nicht aber der »Rechtsgrund von dessen Gültigkeit
seyn«.118 Hinsichtlich letzterer unterschied sich somit die erste Entscheidung
nicht von den späteren, gleichbleibenden. »Hieraus ergibt sich von selbst, daß
der Gerichtsgebrauch eines oberen oder obersten Gerichts an sich die unteren
Gerichte gleichfalls nicht binde.«119 Urteile waren für spätere Gerichte also
nur verbindlich aufgrund ihrer »inneren Beschaffenheit«, und eine Entschei-
dung galt »eben weil sie nach eigenem Urtheile die beste und gerechteste
ist«.120

Jordan setzte in seiner Betrachtung des Gerichtsgebrauchs damit erstmals
konsequent auf Richtigkeitsgewähr durch Wissenschaft. Bei allem Unter-
schied im Konzept dieser Wissenschaft und auch in der rechtsquellentheoreti-
schen Einordnung der richterlichen Tätigkeit kam er Puchtas Petitum in
dessen Juristenrecht, welches Puchta parallel in seiner Enzyclopädie erstmals
vorgestellte, nahe. Zeitgenossen sahen daher zunächst noch in Jordan den
ersten, der in der Beurteilung der Gerichtspraxis voll auf »Theorie« gesetzt
hatte.121 Daß dies auch Puchta so empfand, deutet vielleicht bereits die
Tatsache an, daß Puchta diese Abhandlung in keiner seiner Schriften zitierte,
ja diesen Beitrag des achten Bandes der AcP sogar in seiner Rezension
desselben aussparte.122 Dies mag auf die von Zeitgenossen kritisierte Neigung
Puchtas hindeuten, »seine eigene Ansicht mit der gewöhnlichen in einen recht
scharfen Gegensatz zu stellen«.123

Bei Jordan wurde freilich auch deutlich, daß mit einem Bekenntnis zur
Aufgabe einer Verwissenschaftlichung der Gerichtspraxis sehr unterschied-
liche politische Konzepte einhergehen konnten. Indem Jordan konkret das

158 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

118 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 234.
119 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 241.
120 Jordan, Gerichtsgebrauch, 1825, S. 241.
121 Vgl. Maurenbrecher, Lehrbuch I, 2. Aufl. 1840, S. 52 Anm. 1); vgl. zu

Maurenbrecher noch unten II 3.; deutlich sah die Pionierleistung Jordans auch
Wächter, Lehre vom Gerichtsgebrauche, 1840, S. 438 Anm. 7 f.

122 Vgl. seine Offenlegung in den Erlanger Jahrbüchern 1827, S. 268. Über die
Gründe war freilich nichts herauszufinden. Statt dessen erschien anonym eine
relativ oberflächliche Rezension eines anderen Mitarbeiters in den Erlanger
Jahrbüchern 1826, S. 32 f.

123 Unterholzner, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1829, S. 376; zustimmend Sinte-
nis, Rez. Gewohnheitsrecht, 1838, Sp. 245.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Recht eben doch vom Gesetzgeber her definierte und zudem die richterlichen
Wertungen zuletzt an ein empirisches Volk band, also nicht einfach eine
Repräsentation genügen ließ, war die Herrschaft von Gesetzgeber und Volk
derjenigen der Juristen deutlich übergeordnet. Insofern überzeugend sah
Landsberg in Jordans Schrift zum Gerichtsgebrauch einen Beweis dafür,
»daß eine Entwicklung der historischen Schule nach der liberalen Seite hin
an sich ebenso möglich gewesen wäre, wie die tatsächlich eingetretene Ent-
wicklung nach der konservativen Seite«.124

Als Puchta 1835 nach Marburg übersiedelte, schlug er sich in den
kurhessischen Verfassungsstreitigkeiten125 denn auch entschlossen auf die
Seite von Jordans Gegner Hassenpflug.126 Nun war ihm der inzwischen fast
ausschließlich offen politisch tätige Jordan seines Ordinariats nicht mehr
würdig. Er warf daher seinen Kollegen vor, »einen gemeinen tyroler Bauer
ohne alle gründliche Kenntnisse und ohne edle geistige Elemente, wie Jordan
angestellt« zu haben.127

5. Gemeines Recht als Gewohnheitsrecht?
Eduard Gans war wohl der erste, der den Vorwurf der Beschäftigung mit einer
»obsoleten Rechtsquelle« gegen die historische Schule 1827 erhob. In Anleh-
nung an Hegels Kritik an Savigny128 verhöhnte Gans die historische Schule,
welche die »Vortrefflichkeit der Gewohnheit« zu einer Zeit preise, »wo das
Gewohnheitsrecht fast alle seine Bedeutung verloren hat«.129

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 159

124 Landsberg, GDR 3.2., 1910, Noten, S. 187 Anm. 6).
125 Zu den späteren Einflüssen Jordans auf die Kurhessische Verfassungspolitik

vgl. Grothe, Verfassungsgebung und Verfassungskonflikt, 1996, insb.
S. 82 ff., 89 ff., 234 ff., 408 ff., 449 ff. Grothe hält Jordans Einfluß auf die
Verfassungsfrage in der bisherigen Forschung für überschätzt (S. 109 Anm.
375); vgl. hierzu meine, Rez. in: Neue Politische Literatur 45, 2000, S. 112 ff.;
zum Jordan-Prozeß ergänzend Theisen, Zwischen Machtspruch und Unab-
hängigkeit, 1997, S. 352 ff.

126 Vgl. Am 4.8.1835 schrieb Puchta an Savigny: »Wenn Hassenpflug, den ich an
Pfingsten kennen gelernt habe, am Regiment bleibt, so hoffe ich alles« (bei
Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 27); im Nachlaß Hassenpflugs (Hessisches
Staatsarchiv Marburg, Bestand 340, Nr. 45) findet sich ein Brief Puchtas an
Hassenpflug vom 23.1.1836, in dem er sich kritisch zum permanenten
landständischen Aussschuß äußerte, der die Ministeranklage gegen Hassen-
pflug einreichte, vgl. hierzu Grothe, a. a. O., S. 507; als Hassenpflug nach
seinem Sturz in Luxemburg wieder eine Anstellung fand, war Puchta erleich-
tert, vgl. Brief an Savigny vom 3.7.1839; vgl. schließlich das Zitat in Puchta,
Über die actio finium regundorum, 1837, S. 347.

127 Brief an Savigny vom 4.8.1835, in: Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 26.
128 Überblick bei Siep, Vernunftsrecht und Rechtsgeschichte, 1997, S. 5 ff., 16 ff.
129 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 182 ff., 183.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1828 trat ihm Puchta entgegen. Die »philosophische Schule« sei im Irrtum,
wenn sie glaube, daß Savigny, »weil er den Einfluß der Gesetzgebung zu
beschränken sucht, jene älteste Rechtsquelle [sc. das Gewohnheitsrecht] als
die vortrefflichste anpreise«.130 Zwar, so entgegnete er Gans, gäbe es »viel
provincielles und locales Gewohnheitsrecht«,131 und insofern sei die Ansicht
von Gans »ganz falsch«.132 Mit Blick auf das gemeine römische Recht,133

sein eigenes Forschungsfeld, hielt jedoch auch Puchta die Bedeutung der
Volkssitte für peripher. Gerade hier ging es um etwas anderes. Bereits ein
Jahr zuvor hatte Puchta Gans entgegengehalten,134

»daß die im Mittelalter erwachende, und als Antäus an den Überlieferungen
des Alterthums stets von neuem sich kräftigende Wissenschaft es ist, welche
dem römischen Recht den Charakter eines europäischen gegeben hat. Und
nichts außer ihr. An die Volkssitte ist nicht zu denken, weil das Volk, in dessen
Bewußtsein das römische Recht einst in Wahrheit lebte, untergegangen war …
Die Wissenschaft ist also die einzige Rechtsquelle für das neuere römische
Recht.«135

160 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

130 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, 1828, S. 214.
131 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 220.
132 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 218.
133 »Gemeines römisches Recht« bezeichnet im folgenden den »römischen Anteil«

des gemeinen Rechts, wie Puchta ihn verstand, also das rezipierte und gege-
benenfalls wissenschaftlich »modifizierte« »heutige römische Recht«. Der Be-
griff des gemeinen Rechts war bekanntlich außerordentlich umstritten, vgl. nur
Thieme, Art. Gemeines Recht, HRG I, 1971, Sp. 1507; Mauntel, Wächter, 4.
Kapitel I.2.

134 Gans hatte Savigny den heute fast zum Gemeinplatz gewordenen (vgl. etwa
Wilhelm, Zur juristischen Methodenlehre im 19. Jahrhundert, 1958, S. 30 f.;
Wieacker, PdN, 1967, S. 387 f.) Vorwurf gemacht, mit Band 3 habe Savignys
Geschichte des römischen Rechts im Mittelalter einen Bruch erlitten, da er
anstelle der nach seiner Konzeption zwingenden Dogmengeschichte lediglich
eine Literärgeschichte geliefert habe (Gans, Rez. Savigny, Geschichte des
Römischen Rechts im Mittelalter, in: Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik
1827, Sp. 321–344 [= Vermischte Schriften, S. 3 ff.]). Puchta hielt dieser
»ausgesungene[n] Melodie der beschränktesten Unwissenheit« den Entwick-
lungsgang des römischen Rechts seit dem Mittelalter entgegen (Puchta, Über
eine Rezension von Savigny’s Geschichte des römischen Rechts im Mittelalter,
1827, S. 333 f.).

135 Puchta, Über eine Rezension von Savigny’s Geschichte des römischen Rechts
im Mittelalter, 1827, S. 333 f. Für Savignys Aufbau ergab sich, so Puchta, bei
dieser Prämisse das Resultat zwanglos: »Eine äußere Rechtsgeschichte wird
vom zwölften Jahrhundert an eine Literärgeschichte.« Vgl. auch Savigny,
Geschichte des römischen Rechts im Mittelalter III, 1822, Vorrede, S. 1: »In
diesem ganzen Zeitraum ist der wissenschaftliche Character im Römischen
Recht vorherrschend, und die gegenwärtige Rechtsgeschichte nimmt daher von
jezt an die Gestalt einer Literärgeschichte an.«

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1828 hieß es gleichlautend:

»… es war das gemeine Recht in Deutschland, welches Savigny gegen neue
allgemeine, an seine Stelle zu setzende Gesetzgebungen in Schutz nahm; von
diesem aber weiß jedermann, daß es als Ganzes durch die unmittelbare
Volksüberzeugung weder entstanden ist, noch gegenwärtig aufrecht und leben-
dig erhalten wird.«136

Für Puchta war der Irrtum von Gans »nur eine Folge der Meinung, daß es
außer der Volkssitte und dem Gesetz gar keine Quelle des Rechts gebe und
jene Schriftsteller, welche die Wissenschaft so oft im Munde führen, haben
dieselbe gerade da vergessen, wo es darauf ankam, die Probe des gepriesenen
Wissens abzulegen«.137 Puchta nannte hier die Wissenschaft als Rechtsquelle
des gemeinen römischen Rechts. Sah man dies, wie Gans, nicht so, so wurde
die hochpolitische Definitionsmacht der Gewohnheitsrechtslehre deutlich. Für
Gans verblieb für die Geltung des gemeinen Rechts, da es hier für ihn kein
Gewohnheitsrecht gab, einzig der Rekurs auf die Gesetzgebung.138 Savigny
hatte demgegenüber, wie unten näher auszuführen sein wird,139 immer wieder
die Tätigkeit der Juristen als »Gewohnheitsrecht« bezeichnet. Gans und
Puchta stritten also nicht um die aktiv rechtssetzende Tätigkeit des Volks im
Bereich des gemeinen römischen Rechts, sondern um Klassifikation der
juristischen Bearbeitung des römischen Rechts: War es vom Gewohnheitsrecht
unterschieden als Juristenrecht Rechtsquelle, wie Puchta meinte, war es
Unterfall des Gewohnheitsrechts, wie man Savigny jedenfalls verstehen konn-
te, oder hatte es gar keinen Rechtsquellencharakter, wie Gans meinte. Im
letzteren Fall bedurfte seine Geltung gesetzlicher Legitimation. Der Streit
zwischen Gans und Puchta machte also eine weitere hochpolitische Dimen-
sion der Gewohnheitsrechtsfrage deutlich: die Geltung des gemeinen römi-
schen Rechts.

Die Legitimationskrise des gemeinen Rechts begann 1806 mit dem Unter-
gang des alten Reiches und damit vor dem später vieles überlagernden
Kodifikationsstreit des Jahres 1814.140 Auch nach 1814 stand das Problem
weiterhin im Raum. In den zwanziger Jahren gerieten die traditionellen

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 161

136 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 214 f.
137 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 214 f.
138 Nach § 9 des Systems des Römischen Civilrechts von 1827 ging Gans folge-

richtig von einer gesetzlichen Geltung des Römischen Rechts in Deutschland
aus.

139 Thibaut, Zusatz zu § 13 der 8. Aufl. seiner Pandekten; bei Thibaut, Vor-
lesungsdiktate, 1836, S. 21.

140 Hierzu Rückert, Heidelberg vor 1804, 1987, S. 83 ff., der für die Frühphase
der Debatte um das gemeine Recht nach 1806 von einer »Schattenlage«
spricht, S. 83.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begründungsmuster sogar eher noch stärker in die Kritik. Nach 1806 war
nicht mehr sicher, warum das Corpus Juris in Deutschland nach Wegfall des
reichseinheitlichen Gesetzgebers weiterhin Geltung beanspruchen konnte. Es
war nach dem Untergang des alten Reiches ein schwaches Argument, wenn
Thibaut noch 1834 betonte, das »Römische Recht ist durch die Reichsgesetze
im Ganzen als subsidiäres Reichsrecht bestätigt«.141 Die im alten Reich sehr
verbreiteten142 Versuche, das gemeine Recht zwar nicht auf »das erdichtete
Gesetz des Kaisers Lothar«,143 aber doch auf die Reichskammergerichts-
ordnungen und andere Reichsgesetze zu stützen, konnten nun das gemeine
Recht nur noch schwer legitimieren.144 Thibauts offensiver Satz: »Daß der
Grund der recipierten Rechte jetzt wegfalle … steht juristisch der Anwendung
derselben nicht entgegen«,145 konnte partikular denkende Juristen wie den
Kieler Nikolaus Falck kaum beeindrucken. Falck betonte 1821 ungerührt,
»zum Wesen des gemeinen Rechts« sei »eine wirkliche Staatsverbindung, als
Grund der allgemeinen Gültigkeit der Rechtsnormen« erforderlich, »die
materielle Übereinstimmung der Rechtssätze, oder selbst der Gebrauch ge-
meinsamer Rechtsquellen ist dazu keineswegs hinreichend«.146

Vor diesem Hintergrund thematisierte auch Savigny die Frage in den
zwanziger Jahren erneut. 1824 hieß es in seinen Pandektenvorlesungen:

»Was hatte die Auflösung des deutschen Reichs für Folgen auf das Recht?
Einige behaupten, es habe im Augenblick der Auflösung des deutschen Reichs,
also der bisherigen Staatsgewalt auch das Privatrecht aufgehört, und nehmen
dieß konsequent allgemein an. Ueberall aber hat man das Privatrecht bei
Auflösung der Staatsgewalt als fortdauernd angesehen; es lehrt dies die Ge-
schichte des römischen Rechts im Mittelalter.«147

162 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

141 Thibaut, in: ders, Vorlesungsdiktate, 1836, S. 21.
142 Vgl. die Nennungen bei Luig, Der Geltungsgrund des Römischen Rechts im

18. Jahrhundert in Italien, Frankreich und Deutschland, 1977, S. 3 ff., 15 f.
(Lauterbach-Schütz, Stryk, Titius, Mascovius, Pütter); daneben Oestmann,
Zum Geltungsrang des gemeinen Rechts vor und nach Hermann Conring,
1999, S. 205 (Pütter, Hufeland).

143 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 2 Anm. a); zur sich aus der Zerstörung
der lotharischen Legende im 17. Jahrhundert ergebenden Rechtsquellenpro-
blematik Luig, Conring, Das deutsche Recht und die Rechtsgeschichte, 1983,
S. 355 ff.; zur Überschätzung der direkten Bedeutung Conrings in diesem
Kontext Oestmann, Zum Geltungsrang des gemeinen Rechts vor und nach
Hermann Conring, 1999, S. 191 ff.

144 Hierzu Mauntel, Wächter, Kapitel 4, I.) 2.); Rückert, Heidelberg um 1804,
1987, S. 83 ff., zu den staatsrechtlichen Komplementärdebatten Stolleis,
Geschichte des öffentlichen Rechts II, 1992, S. 55 ff.; 65 ff.

145 Thibaut, Pandekten, 7. Aufl. 1828, § 13 a. E.
146 Falck, Encyclopädie, 1821, S. 17; hierzu Volk, Die juristische Encyclopädie

des Nikolaus Falck, 1970, S. 26 f.
147 Savigny, Pandektenvorlesung 1824/25, 1993, S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dem Ziel des Werks entsprechend hatte Savigny 1822 im dritten Band seiner
Geschichte des Römischen Rechts im Mittelalter, auf den er hier anspielte,
darauf beharrt, daß die Rezeption »nicht durch den Willen einer Regierung,
nur durch innere Nothwendigkeit hervorgerufen worden« sei, eine »gesetz-
liche Bestätigung ist nie erfolgt«.148 Savigny hatte das römische Recht also
bewußt unabhängig von der Reichsgesetzgebung gestellt. Auch ohne diese galt
nun das, »was früher fürs ganze Reich nach Auflösung desselben für jedes
einzelne Reichsland«149 galt. Savignys Lösung verwies mit »innerer Noth-
wendigkeit« auf ein dem traditionellen Rechtsquellenkanon unbekanntes
Kriterium. Nach der traditionellen Rechtsquellendualistik, die zwischen ius
scriptum und nec scriptum unterschied, war Savignys Lösung dem Bereich
ungeschriebenen Rechts zuzuordnen und stand damit dem Gewohnheitsrecht
jedenfalls nahe. Dies war auch der Weg, auf dem andere versuchten, das
römische Recht »von dem Dasein eines politischen Reichs- oder Staatsver-
bandes unabhängig«150 zu stellen. Für Schweppe galt das römische Recht
»nicht als Gesetz, sondern nur als Gewohnheitsrecht«.151 Schon die sich
zwischen Savigny und Schweppe auftuenden Abgrenzungsprobleme wiesen
freilich erneut auf die »verschiedensten Extreme«, die nach v. Salza,152 die
Gewohnheitsrechtslehre vor Erscheinen der Monographie Puchtas aufwies.
Wenn »weder über die Entstehung, noch über den Umfang des Gewohnheits-
rechts, noch über Art und Weise, wie sie dasselbe in der Praxis angewendet
wissen wollen«153 Einigkeit herrschte, so mußte die Durchsetzung einer
leistungsfähigen Gewohnheitsrechtstheorie hohe politische Wirksamkeit ent-
falten. Der Einfluß »politischer Ansichten« 154 auf die Lehre vom Gewohn-
heitsrecht, den Puchta 1828 in seiner Selbstanzeige des ersten Bandes hervor-
hob, schlug folglich auch leicht auf die wissenschaftliche Arbeit der hier
Debattierenden durch. So schied eine Gründung des gemeinen Rechts auf
Gewohnheitsrecht bereits dann aus, wenn man an der älteren Lehre festhielt
und, wie das Beispiel Gesterdings gezeigt hat,155 eine ausdrückliche oder
stillschweigende Billigung des Gesetzgebers forderte. Mangels einheitlicher
Regierungsgewalt war für das gemeine Recht damit das Urteil gesprochen.
Gegenstand des Streits war zudem die dargelegte Bedeutung des Gerichtsge-

Die Problematik des Gewohnheitsrechts 163

148 Savigny, Geschichte des Römischen Rechts im Mittelalter III, 1822, hier nach
2. Aufl. 1834, S. 84, 89.

149 Savigny, Pandektenvorlesung 1824/25, 1993, S. 6.
150 Bruns, Gemeines Recht, 1853, S. 212.
151 Schweppe, Römisches Privatrecht, 2. Aufl. 1819, S. 30.
152 v. Salza, Gewohnheitsrecht, 1844, S. 841).
153 v. Salza, Gewohnheitsrecht, 1844, S. 841).
154 Puchta, Selbstanzeige Gewohnheitsrecht, 1828, S. 238.
155 Vgl. oben S. 119 Anm. 53.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


brauchs. Gestand man diesem keinen Rechtsquellenstatus zu und interpre-
tierte man wie Savigny die Rezeption als Tätigkeit der Juristen, so folgte
daraus notwendig, daß auch das gemeine römische Recht durch den Richter
nicht verbindlich eingeführt werden konnte. Falck blieb auch in diesem Punkt
1821 ungerührt, »der Gebrauch des römischen Rechts beruht nicht auf den
Gewohnheiten des Volks, sondern bloß auf einer Observanz der Gerichte, die
kein Recht bildet«.156 Das für das gemeine Recht so wichtige Eintreten von
Savigny und auch Hugo157 für eine Anerkennung dessen, »was sich ohne
Gesetzgebung so ganz von selbst macht«158, brauchte also auch in den
zwanziger Jahren weiterhin Fürsprache. Puchtas dezidierte Stellungnahme in
dieser Frage löste denn auch seit den dreißiger Jahren einen »regelrechten
Krieg«159 in den hochkochenden neuen Schulgegensätzen aus.160 Politisch
verlagerte sich dabei der Streit. Als die Kontrahenten von 1814, Thibaut und
Savigny, 1827 und 1828 ihre Streitschriften in 2. Auflage erneut heraus-
gaben,161 hatte sich, in gewandeltem politischen Umfeld,162 die Debatte
stärker auf die Frage nach einer Verdrängung des gemeinen Rechts durch
partikulare Zivilgesetze verlagert. So diskutierte etwa in Württemberg der
erneut auf Seiten Savignys streitende Schrader die Frage mit der jüngeren
Generation um Wächter und Reyscher, von denen der Erstere bald zum
wichtigsten Gegner des gemeinen Rechts wurde.163 Die nun einsetzenden

164 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

156 Falck, Encyclopädie, 1821, S. 168; hierzu Volk, Die juristische Encyclopädie
des Nikolaus Falck, 1970, S. 86 f.

157 Hugo und Savigny nannte Puchta insofern auch als seine Gewährsmänner,
vgl. Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 215 – was Hugo freilich als einziges Zitat
nicht genügte, vgl. Hugo, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 1733.

158 Hugo, Die Gesetze sind nicht die einzige Quelle der juristischen Wahrheiten,
1815, S. 116.

159 So die Einschätzung in der noch immer wichtigen Arbeit von Bender, Die
Rezeption des römischen Rechts im Urteil der deutschen Rechtswissenschaft,
1979, S. 67 ff., 69.

160 Hierzu die konzise Auswertung durch Rückert, Reyscher, 1974, S. 105 ff.,
125 ff., 163 ff., 191 ff. u. ö. sowie die dort im Anhang, S. 399, abgedruckte
Liste der Kodifikationsschriften.

161 Savigny, Beruf, 2. Aufl. 1828 (mit versöhnlicherem Vorwort, abgedruckt bei
Hattenhauer, Thibaut und Savigny, 1973, S. 228 ff.); Thibauts Abhandlung
erschien unverändert und ohne Vorwort in der 2. Aufl. seiner Civilistischen
Abhandlungen, 1827; bereits die erste Aufl. hatte als 19. Abhandlung die auch
separat erschienene Streitschrift Thibauts enthalten.

162 Zum Kontext von 1814 Benöhr, Zur Kontroverse Thibaut – Savigny, 1974,
S. 681 ff.; Kiefner, Bemerkungen zum Kodifikationsstreit, 1983, S. 53 ff.;
Rückert, Heidelberg um 1804, 1987, S. 83 ff.

163 Schrader, Ist die Abfassung eines Civilgesetzbuches für Württemberg zu
wünschen?, 1821; Reyscher, Über die Bedürfnisse unserer Zeit in der Gesetz-
gebung, 1828; hierzu die Rezension Wächters in: (Tübinger) Kritische Zeit-

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


partikularen Gesetzgebungen standen einer subsidiären Geltung des gemeinen
Rechts nicht selten ablehnend gegenüber.164

II. Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm

1. Juristenrecht und Gesetzgebung: Eine unbekannte Stellungnahme Puch-
tas in den bayerischen Kodifikationsdebatten

Wie die Auseinandersetzung mit Gans165 um die Bedeutung des Gewohnheits-
rechts bereits gezeigt hat, war für Puchta gemeines römisches Recht in den
zwanziger Jahren Juristenrecht und als solches Rechtsquelle. Seine Rechts-
quellenlehre zeigte, daß dies keine Absage an eine umfassende Rechtssetzungs-
kompetenz des Gesetzgebers bedeutete. Ein Gesetz gelte »vermöge dieses
Ausspruchs«.166 Ein materielles Prüfungsrecht des Richters lehnte Puchta
ab. Daneben könne »keine Staatsgewalt, da sie eben das höchste sein soll,
bestehen«.167 Auch wenn der Inhalt des Rechtssatzes also mit dem Volksgeist
kollidierte, »potentia« war die Gesetzgebung »wirkliche Rechtsquelle«.168

Die Gesetzgebungsbefugnis des Staates nicht anzutasten, war politisch offen-
sichtlich opportun. Damit stand Puchta mit Blick auf sein eigenes Rechtsge-
biet vor dem Problem, daß seine Rechtsquellenlehre den Gefahren einer
partikulargesetzlichen Aufhebung der Geltung des gemeinen Rechts nichts
entgegenzusetzen hatte. Gegenüber »falscher« Gesetzgebung beließ es Puchta
bei Aufforderungen zur Zurückhaltung. Die weise Gesetzgebung versuche
lediglich »irgend einem Bedürfnis im Rechte mit einem Male durch die äußere
Nothwendigkeit des gesetzlichen Rechtssatzes abzuhelfen«.169

Um eine Aufhebung des gemeinen Rechts zu verhindern, bedurfte es daher
des öffentlichen politischen Engagements auf Seiten der Wissenschaft. Daß
Puchta diese Verpflichtung ernst nahm, zeigt eine bisher unbekannte anony-

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 165

schrift für Rechtswissenschaft 6, 1829, S. 305 ff.; später dann grundsätzlich
ders., Gemeines Recht Deutschlands, Leipzig 1844, insb. S. 167 ff., 220 ff.;
hierzu umfassend Rückert, Reyscher, S. 198 ff., 257 ff., 343 ff.; Mauntel,
Wächter, 4. Kapitel, I.).

164 Dies galt insbesondere für Teile Preußens, Bayerns und Hessens, für Baden und
Österreich; eine geordnete Aufzählung der Normen bringt Bruns, Art. Ge-
meines Recht, 1853, S. 218; vgl. auch die Nachweise bei Wächter, Gemeines
Recht, 1844, S. 207 f.; genauere territoriale Abgrenzungen bei Dölemeyer, in:
Coing, Handbuch der Quellen und Literatur III 2, 1982, S. 1409 ff.

165 Vgl. oben 3.
166 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 25.
167 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 145.
168 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 145.
169 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 26.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


me170 Stellungnahme Puchtas zu den Gesetzgebungsbestrebungen in seinem
bayerischen Umfeld. Puchta machte hier deutlich, wie er sich das Zusammen-
spiel zwischen Wissenschaft und Gesetzgebung idealerweise dachte.

Bereits kurz nach seinem Wechsel nach München veröffentlichte Puchta im
von Cotta herausgegebenen »Inland«171 eine mehrteilige Abhandlung unter
der Überschrift »Juristische Beobachtungen«. Seit Hugo 1813 und Savigny
1814 sei wiederholt »nachdrücklich darauf aufmerksam« gemacht worden,
»daß außer den Gesetzen Recht vorhanden sey, ja daß nur der kleinste Theil
des Rechts, nach welchem wir gegenwärtig leben, seiner Entstehung nach auf
Gesetzen, Aussprüchen der gesetzgebenden Gewalt im Staate beruhe«. Gleich-
wohl mußte Puchta noch immer eine gewisse »Sehnsucht nach einem …
Gesetzbuche« feststellen.172 Damit verwies Puchta auf Entwicklungen in
seinem bayerischen173 Umfeld. Hier war mit Gönner174 der alte Gegner
Savignys175 seit 1826 mit der Ausarbeitung eines Zivilgesetzbuches betraut.
Zudem sah die bayerische Verfassung von 1818 ausdrücklich vor, »für das

166 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

170 Bekennerschaft dann im Nachtrag im Inland, 1829, S. 724; zu den Begleitum-
ständen Brief an den Vater vom 2.7.1829.

171 Zu dieser von Cotta herausgegebenen Zeitung, deren Redakteur Puchta durch
Vermittlung Schellings wenig später zwischen dem 1. Januar und Ende Februar
1830 wurde, Bohnert, Beiträge, 1979, S. 239; näheres ergeben insbesondere
die hier auch ausgewerteten Briefe Puchtas an Cotta.

172 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 92.
173 Erlangen war 1791 als Teil der Markgrafschaft Bayreuth zunächst an Preußen

gefallen, wurde jedoch in Tilsit 1807 Frankreich zugeschlagen und gelangte
1810 an Bayern. Puchtas Vater Wolfgang Heinrich hatte sich jedoch die Liebe
zu Preußen bewahrt, vgl. Puchta an Savigny vom 25.6.1840: »Ich bin von
Kind auf gewöhnt, Friedrich Wilhelm den Dritten nicht als einen fremden
Menschen zu betrachten, ich bin als sein Unterthan, im zweiten Jahr seiner
Regierung geboren; mein Vater behielt stets eine Anhänglichkeit an die Ver-
waltung, unter der er seine Laufbahn begann, und deren damaliger Geist dem
seinigen bey weitem mehr zusagte, als der der bayerischen; zu meinen ältesten
Erinnerungen gehören die königlichen Equipagen in unserem Schloßhof zu
Cadolzburg, eine mit sehr weißen Pferden, worin die schöne Königin mit dem
jungen König saß, eine andere mit einer Prinzessin, deren majestätisch feine
Gestalt auf den sieben- bis achtjährigen Knaben einen noch mächtigeren
Eindruck machte; der Geburtstag des Königs wurde in unserem Hause stets
mitgefeiert, da der Vater an demselben Tag mit ihm (nur ein Jahr früher)
geboren ist, und nicht leicht eine Feier verging, wo nicht dieses Zusammen-
treffen mit anhänglich dankbarer Erinnerung erwähnt worden wäre, wie dann
auch sonst die Rückblicke auf die preußische Regierung der neuerworbenen
fränkischen Fürstenthümer, die ihre vorhandene Anhänglichkeit so lange
bewahrt haben, nicht seltener waren.«

174 Vgl. Dölemeyer, in: Coing, Handbuch der Quellen und Literatur III 2, 1982,
S. 1475.

175 Vgl. Savigny, Rez. Gönner, Über Gesetzgebung und Wissenschaft, 1815.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ganze Königreich ein und dasselbe bürgerliche … Gesetzbuch« einzufüh-
ren.176

In der Hinterhand die Feststellung, daß eine Verfassung notfalls »geändert
werden könne«, wandte sich Puchta der Auslegung dieser Verfassungsbe-
stimmung zu. Da der Satz »keineswegs schon für sich klar« sei, bedürfe es
einer Suche nach dem zugrundeliegenden »Motiv«. Wolle man den Satz so
interpretieren, daß ein Gesetzbuch künftig »als ganz ausschließliche Rechts-
quelle bestehen« solle, »so daß also kein Richter einen Rechtssatz anwenden
dürfe, den er nicht ganz allein aus dem Gesetzbuche geholt hätte«, so wäre ein
solches Gesetzbuch »ohne Zweifel ein Grab und nicht eine Quelle des
Rechts«.177 Andererseits könne man die Vorschrift auch so interpretieren,
daß ihre »Forderung in gewissem Sinne schon erfüllt sey, da das römische
Gesetzbuch als Hauptgrundlage des ganzen neueren Privatrechts in der That
schon in allen Theilen des Königsreichs besteht, nur mit dem Unterschied, daß
seine Autorität in einigen bloß eine innere ist, während ihm in den übrigen
innere und äußere zugleich zukommt«.178 Die hier geschickt eingeflochtene
Unterstellung, daß das Corpus Juris sowieso inhaltliche oder sogar offizielle
Grundlage des bestehenden Rechts sei, überspielte die Sorgen, die Puchta
genau in diesem Punkt hegte. Er fürchtete die Vorstellung der »neueren«, die
von der Hervorbringung neuen Rechts ausgingen »und das bisher bestehende
nur allenfalls als nebenher zu berücksichtigendes Material gelten lassen«.179

Die Gefahr der neuen Gesetzbücher lag somit in »ganz individuellen Mei-
nungen« und einer »Vorliebe für auswärtige Rechtsinstitute«, die dazu ge-
führt habe, daß »ganze Massen von Sätzen aus fremden Gesetzbüchern
einwanderten«. Während er ein solches »Gesetzbuch der s. g. philosophischen
Art«180 klar ablehnte, war sein Verhältnis zum Codex Maximilianeus Bava-
ricus Civilis positiver. Kreittmayrs Plan einer »Aufzeichnung des bestehenden
Rechts«181 war einerseits der »Hauptvorzug« des Werks. Auch seine »Voll-
ständigkeit« hob Puchta gegenüber früheren Revisionen lobend hervor, und es
war insofern eine »Wohlthat … , daß Bayern, gerade noch vor dem Eintritt
der … für die Völker und ihre angestammten Rechte verderblichen Zeit, ein

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 167

176 Titel VIII § 7 der Verfassungsurkunde für das Königreich Bayern vom
26.5.1818, GBl. S. 101 ff.; abgedruckt bei Huber, Dokumente zur deutschen
Verfassungsgeschichte I, 3. Aufl. 1978, S. 155 ff., 169.

177 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 93.
178 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 93.
179 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 191.
180 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 191.
181 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 191; hierzu Gagnér, Die Wissen-

schaft des gemeinen Rechts und der Codex Maximilianeus Bavaricus Civilis,
1974, S. 1 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesetzbuch erhielt«.182 Kreittmayrs Forderung, sein in den Anmerkungs-
bänden gesammeltes und entschiedenes »Jus Patrium et Romanum« im
Studium und in der Praxis zu verwenden und dafür »die Institutiones und
Pandectas hinfüro fahren« zu lassen,183 hatte für Puchta dagegen auf die
Rechtspraxis einen »üblen Einfluß«.184 Es könne für spätere Zeiten nicht
darum gehen, »sich in unwissenschaftlicher Bequemlichkeit an das durch ihn
Gegebene« zu halten. Dem Geist des Werkes widerspreche es, »wenn man die
gemeinrechtlichen Theorien jener Zeit durch ihre Aufnahme in den Civilcodex
für Bayern als stabile und unveränderliche ansehen wollte«. Gesetzeskraft
gegenüber dem gemeinen Recht billigte Puchta nur solchen Rechtssätzen zu,
bei denen Kreittmayr den Zweck verfolgt habe, »es durch die Aufnahme
particulargesetzlich zu bestimmen«. Hierzu zählte er vor allem die erfolgten
Kontroversenentscheidungen. Das gesamte verbleibende, in den Anmerkungs-
bänden zum CMBC gesammelte, gemeine Recht sei dagegen »keineswegs als
ein Gesetz zu beurtheilen, gegen welches die besseren Ansichten der gegen-
wärtigen Jurisprudenz nicht geltend gemacht werden dürften«. Erst hierdurch
bekämen die Universitätsvorträge »einen wissenschaftlichen Character« und
es sei eine »ersprießliche Vorbereitung auch für eine neue Revision« mög-
lich.185

Puchtas Rechtsquellenlehre stand partikularer Gesetzgebung also nicht
grundsätzlich ablehnend gegenüber. Das von ihm akzeptierte Konzept einer
»Revision« lief auf Momentaufnahmen eines fortlaufenden Rechtsbildungs-
prozesses hinaus. Im Kern ging es um Kontroversenentscheidungen, die das
gemeine Recht als eigentliche Grundlage der Rechtsarbeit in seinem Bestand
nicht in Frage stellten. Unverzichtbar war dabei der fortlaufende Einfluß der
Wissenschaft. Das ideale Zusammenspiel hieß: »Gesetzgebung und Wissen-
schaft stehen in so nahem Zusammenhang, daß der Standpunct der letzteren
immer den Inhalt der ersteren bestimmt.«186

2. »Savignys Vermischung von Gewohnheits- und Juristenrecht«
Doch nicht nur die Gesetzgebung sollte von Wissenschaft beherrscht werden,
sondern auch die gerichtliche Praxis. Das war Savignys Konzept, und Puchta
ließ im gemeinsamen Ausgangspunkt zu keinem Zeitpunkt einen Zweifel.

Sein Geschäft sei es gewesen, so betonte er gegenüber Hugo und mit Blick
auf Savignys »Beruf«, »den Grundgedanken, oder das Grundgefüge …

168 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

182 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 191.
183 Anmerkungen zum CMBC I. 2,9,23; hierzu Gagnér, a. a. O., S. 3 ff.
184 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 192.
185 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 192.
186 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 192.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wissenschaftlich zu verarbeiten«, also die Rechtsentstehungslehre Savignys
»nach den einzelnen Seiten hin auszubilden und darzustellen«.187 Noch 1839
bezeichnete er seine Rechtsquellenlehre als »Ausführung« bzw. »Durchfüh-
rung« einer »gegebenen Ansicht«, ja »Wahrheit«.188

Gleichwohl befriedigte ihn das von Savigny 1814/15 Gesagte noch
nicht.189 In der Selbstanzeige zu Band 1 des Gewohnheitsrechts hob er hervor,
daß die »allgemeinen Ansichten über Recht und Rechtswissenschaft« der
»historischen Schule« lediglich »die Stimmung, die erste natürliche Anschau-
ung als Anstoß für eine wissenschaftliche Untersuchung« geben könnten.
Diese »Stimmung des Gefühls« sei aber etwas anderes als »das wissenschaft-
liche Begreifen des Gegenstandes«.190 1829 hieß es dann rückblickend, »die
Lehre von den Rechtsquellen außer dem Gesetz« sei inzwischen »für sich und
in ihrem Verhältniß zu dem letzteren bestimmter gefaßt und ausgebildet«
worden.191

Konkret ging es, wie er gegenüber Hugo192 hervorhob, um die Berichti-
gung von »Irrthümern« und die »klarere Bestimmung des Begriffs«.193 Im
Zentrum stand ein spezieller »Irrthum«: »Savigny’s Vermischung von Ge-
wohnheits- und Juristenrecht.«194

Savigny hatte bekanntlich 1814 »alles Recht« dem dreistufigen Entwick-
lungsgang (»erst durch Sitte und Volksglaube, dann durch Jurisprudenz«195)
unterworfen, und auch das gemeine römische Recht, obwohl es »ein doppeltes
Leben hat«, war für ihn wesentlich »Wissenschaft in den Händen der Juris-

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 169

187 Brief an Hugo vom 2.8.1828.
188 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 728.
189 Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen Rechtswissenschaft, 1814,

S. 362 ff., wertet die vor 1814 zu findenden Äußerungen Savignys zum Ge-
wohnheitsrecht im einzelnen aus. Demzufolge ließ Savigny bereits vor 1814
Gewohnheitsrecht nur für die Fälle zu, die Puchta ab 1837 als Juristenge-
wohnheitsrecht klassifizierte. Gerichtsgebrauch im allgemeinen wurde von ihm
nicht als Gewohnheitsrecht anerkannt, vgl. auch die Materialien bei Rückert
(Hg.), Politik und Neuere Legislation, 2000, S. 117; auch hierzu Jakobs,
a. a. O., S. 363. Es ist unsicher, ob Puchta die hier herangezogenen Vorlesungs-
materialien in Abschrift kannte, das von ihm herausgestellte Problem der
unklaren Abgrenzung zwischen Gewohnheitsrecht und Juristenrecht spricht
wohl dagegen.

190 Puchta, Selbstanzeige Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 232, 233.
191 Puchta, Juristische Beobachtungen, 1829, S. 92.
192 Brief an Hugo vom 2.8.1828.
193 Vgl. Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, Kap. 2.2.
194 Brief an Hugo vom 2.8.1828. Die wenigen Seiten im Gewohnheitsrecht (in

Band 1 vor allem die Seiten: 78–81, 146 f., 161–167), auf denen Puchta das
Juristenrecht zum Gewohnheitsrecht abgrenzte, dürfen über die zentrale Be-
deutung dieser Passagen im ganzen Werk nicht hinwegtäuschen.

195 Savigny, Beruf, 1814, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ten«.196 Auch dieses von den Juristen geschaffene Recht nannte Savigny 1814
jedoch, in Abgrenzung zur Gesetzgebung, »Gewohnheitsrecht«.197 Schon das
römische Recht der klassischen Juristen habe sich »fast ganz von innen heraus,
als Gewohnheitsrecht, gebildet«.198 In seiner Rechtsentstehungslehre hatte er
die Rechtsentstehung durch »Sitte und Volksglaube«, aber auch durch »Juris-
prudenz« als »Gewohnheitsrecht« zusammengefaßt.199 An späterer Stelle hatte
Savigny nochmals von den Juristen als »Subjekt für lebendiges Gewohnheits-
recht« gesprochen.200 Freilich hatte er ebenso 1814 klargestellt, daß die
Benennung des von Juristen hervorgebrachten Rechts dem »herrschende[n],
nicht ganz passende[n] Sprachgebrauch«201 entspreche. 1824 deutete er diese
Besonderheit in seinen Vorlesungen nochmals an: »In neuerer Zeit ist an die
Stelle des Gewohnheitsrechts getreten die Meinung der Juristen; die Mittheilung
der juristischen Theorie ist hier das gemeinsame Band, u[nd] wissenschaftlich
bildet sich hier ein neues eigenthümliches Organ des Gewohnheitsrechts.«202

Savignys Blick war 1814 gegen die Gesetzgebung gerichtet gewesen. Alles nicht
durch diese gesetztes Recht hatte er als Gewohnheitsrecht bezeichnet, also auch
den Gerichtsgebrauch.203

Verstand man das in Juristenschriften und das in der Volkssitte zum
Ausdruck kommende Recht gleichermaßen als Gewohnheitsrecht, so müßte
es einer einheitlichen Gewohnheitsrechtstheorie unterfallen. Indem Puchta das
Juristenrecht rechtsquellentheoretisch ausschied, konnte er es einer eigen-
ständigen Theorie unterwerfen. Dies führte im Ergebnis zu einer drastischen
Beschneidung des traditionellen Bereichs des Gewohnheitsrechts, indem die
gesamte juristische Tätigkeit hiervon ausgenommen wurde.204 Zeitgenossen
erkannten sehr klar, daß in dieser Abgrenzung der politisch gefährliche Kern
der Rechtsquellenlehre Puchtas lag.205 Der rezensierende Unterholzner mein-

170 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

196 Savigny, Beruf, 1814, S. 14.
197 Insofern übereinstimmend Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen

Rechtswissenschaft, 1991, S. 364 f.
198 Savigny, Beruf, 1814, S. 33.
199 Savigny, Beruf, 1814, S. 14; 1812 in der Einleitung zu den Pandekten hieß es:

»Demnach ist das Recht jedes Volks seiner innern Natur nach Gewohnheits-
recht«, Savigny, Methodologie 1812, S. 182.

200 Savigny, Beruf, 1814, S. 133.
201 Savigny, Beruf, 1814, S. 14.
202 Savigny, Pandektenvorlesung 1824/25, 1993, S. 12.
203 Vgl. bereits oben S. 162 f.
204 Dies gilt nur für die Konzeption der Enzyklopädie 1825 und des ersten Bandes

des Gewohnheitsrechts, 1828. Ab 1837 kannte Puchta dagegen ein Juristen-
gewohnheitsrecht, vgl. unten Kap. 5 I 4. und II 4 c).

205 Vgl. bereits die Aufzählung der Kritiker bei Ogorek, Richterkönig oder
Subsumtionsautomat?, 1986, S. 211 ff.; Rückert, Reyscher, 1974, S. 159,
223 ff., 340, 367 ff., 385.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


te, man könne Puchta »schwerlich den Vorwurf machen …, daß er mit
partheilicher Vorliebe den Werth des Gewohnheitsrechts überschätze«.206

Für Unterholzner waren Puchtas Abgrenzungen zu scharf gezogen. Er beton-
te, daß »oft erst das Geltendwerden einer Meinung entscheidet, und daß
alsdann das Juristenrecht ganz in das Gewohnheitsrecht übergeht«.207 Auch
Hugo wollte Puchtas Juristenrecht, »wie es hier heißt«, vom Gewohnheits-
recht »bey weitem nicht so scharf trennen«, wie hier Seite 161 u. folg. ge-
schehen ist.208 Ähnlich warnte bereits 1829 Welcker vor diesem »angeb-
liche[n] Juristenrecht«.209

Worum es in der Abgrenzung vor allem ging, machte Puchtas bereits oben
angedeutete Stellungnahme zur Rezeption deutlich. 1825 hatte Puchta erst-
mals die Zusammenhänge für den »gegenwärtige[n] Rechtszustand« im
gemeinen Recht zusammengefaßt:210 »Die Grundlagen des deutschen Rechts
sind das römische Recht, das deutsche Recht, wie es sich bis zu einer gewissen
Stufe des Volks gebildet hatte und das canonische Recht.«211 Da das deutsche
Recht, hier im zuletzt von Puchta genannten Sinne, mangels reichseinheitli-
cher Gesetzgebung nur Gewohnheitsrecht sein konnte, fiel es mit Übergang
der Rechtsentwicklung von der zweiten zur dritten Periode,212 der Periode der
Wissenschaft, als im Volke lebendes Recht weg.213 Wie beim römischen und
weitgehend beim canonischen Recht, so war also auch beim deutschen
Gewohnheitsrecht der obrigkeitliche Normsetzungsprozeß abgeschlossen.
Die Weiterbildung dieser »ineinander wachsenden Grundlagen«214 unterfiel
der Tätigkeit der Juristen. »Die Thätigkeit, durch welche dieß [sc. Ineinander-
wachsen] seit jener Zeit geschehen ist, ist eine wissenschaftliche.«215 Damit

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 171

206 Unterholzner, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1829, S. 378 f.
207 Unterholzner, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1829, S. 375.
208 Hugo, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 1733.
209 Welcker, Encyclopädie, 1829, S. 569 in der Anm.; hierzu Müller-Dietz,

Welcker, 1968, S. 34 Anm. 416.
210 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 73.
211 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 73.
212 Schon 1823 hatte Puchta diesbezüglich festgestellt, infolge einer »in jedem

Rechte« (Über die Perioden der Rechtsgeschichte, S. 138) auftretenden Ent-
wicklung in vier Stadien sei man auch im deutschen Recht am Beginn einer
neuen Periode, der Periode der Wissenschaft (a. a. O., S. 143). In dieser Periode
werde »das Volk für diesen Zweig seiner geistigen Kraft repräsentiert« (S. 22);
vgl. oben S. 118 ff.).

213 Vgl. auch Puchtas Deutung der Rezeption als Durchsetzung des römischen
Rechts kraft wissenschaftlicher Überlegenheit, Encyclopädie, 1825, S. 49 ff.,
52 ff.; Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 194 ff., 202 ff.

214 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 73.
215 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 73.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


war das gesamte gemeine römische Recht Juristenrecht und unterlag dessen
Voraussetzungen.216 Nimmt man Puchtas Periodisierung von 1823 zusätzlich
in den Blick, so bleibt weitergehend zu fragen, ob nicht überhaupt nahezu das
gesamte Zivilrecht entweder Gesetzes- oder Juristenrecht war, also Gewohn-
heitsrecht, von den genannten partikularen Ausnahmen abgesehen,217 gerade
durch Puchtas Theorie entfiel. In diese Richtung deutete es jedenfalls, wenn
Puchta 1825 meinte: »Die unmittelbare Entstehung des Rechts durch das
deutsche Volk, das gemeine Gewohnheitsrecht, kann nur im einzelnen wirk-
sam seyn, da das Recht im ganzen dem Bewußtseyn des Volks entwachsen und
auf den besondern, repräsentierenden Stand übergegangen ist.«218

Puchta debattierte hier nicht die alte Frage, ob es angesichts der Zer-
splitterung des Reiches überhaupt gemeine Gewohnheiten geben konnte,219

sondern bezog sich offenbar auf Savignys Repräsentationsvorstellung von
1814.220 Puchta legte seine Abhängigkeit in dieser Frage offen. Auf Savigny
führte Puchta den nachfolgenden Satz zurück: »Die Juristen sind nun der
Theil des Volks, auf welchen das Rechtsbewußtsein als Repräsentanten über-
geht.«221 Auch 1828 hieß es übereinstimmend: Der unmittelbare Einfluß des
Volks werde »abgelöst durch die Juristen, durch welche das, was als Recht
vermöge äußerer Autorität, des Gesetzes oder der Sitte, galt, auf eine innere
Nothwendigkeit zurückgeführt, aus wissenschaftlichen Gründen als System
gewußt, und auf diesem Wege weiter fortgebildet wird«.222

172 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

216 Dies spricht m. E. gegen die These von Jakobs, Die Begründung der geschicht-
lichen Rechtswissenschaft, 1992, S. 35, daß für Puchta die Lehre vom Juristen-
recht »ein Randprodukt war und geblieben ist«. Aus der Tatsache, daß Puchta
sie 1828 nur am Rande behandelt, läßt sich das nicht schließen, 1825 war die
Bedeutung des Juristenrechts in der Rechtsquellenlehre der Enzyklopädie un-
gleich größer. Für das gemeine römische Recht war es entscheidend, ob es
Gewohnheitsrecht oder Juristenrecht war. Die Tatsache, daß Puchta diese Frage
aus der Perspektive der scheinbar ganz en passant erfolgten Abgrenzung zum
Gewohnheitsrecht beantwortete, nahm politischen Druck; an dem Haupter-
gebnis des ersten Bandes, nämlich dem gemeinen römischen Recht als Juristen-
recht, änderte das nichts.

217 Vgl. oben S. 118 f.
218 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 74.
219 Vgl. oben S. 159 ff.
220 Savigny, Beruf, 1814, S. 14.
221 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 68.
222 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 216.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Maurenbrechers Juristenrecht als »vollkommene Caricatur der natür-
lichen Wahrheit«

Was dieser Übergang vom Gewohnheits- zum Juristenrecht konkret bedeu-
tete, machte Puchta in einer wie häufig überaus scharf geführten Kontroverse
mit Romeo Maurenbrecher deutlich:

»Stahls Rezension von Maurenbrecher ist sehr gut, es ist daran gar nichts
auszusetzen, als daß der Lump eigentlich gar nicht verdient, auf eine so gute
systematische Art in allen Regeln der Kriegskunst oder der Duelle totgeschla-
gen zu werden, statt wie es ihm gebührte, den Troßknechten zugeschleudert zu
werden und im Laufe einer gemeinen Prügeley unter Seinesgleichen das auf-
zugeben, was man bei anderen Menschen den Geist nennt.«223

Stahl war in den Kritischen Jahrbüchern Maurenbrechers Angriffen gegen die
Rechtsquellenlehre der historischen Schule entgegengetreten.224 Die in Puch-
tas Zustimmung zu Stahls Rezension liegende Schärfe wies auf Ressentiments,
die über die Ablehnung, die Maurenbrechers Rechtsquellenlehre weithin
erfuhr,225 deutlich hinausgingen. Worum es ging, hatte Puchta 1839 in den
Kritischen Jahrbüchern deutlich gemacht.226 Maurenbrecher hatte in einer
gedruckten Bonner Rede vom 22.2.1839 für sich die Urheberschaft des
»Juristenrechts« als Rechtsquelle reklamiert. Vor 1832 habe niemand ein
solches Juristenrecht als explizite Rechtsquelle gekannt.227 Puchta habe sich
im ersten Band seines Gewohnheitsrechts zwar auf der richtigen Spur befun-
den,228 aber erst infolge des Erscheinens von Maurenbrechers Lehrbuch im
zweiten Band zur richtigen Ansicht gefunden.229

Was die Terminologie betraf, so konnte Puchta darauf verweisen, daß er
bereits 1822230 und 1825 von einem Juristenrecht als eigenständiger Rechts-

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 173

223 Brief an Savigny vom 6.6.1841 (nicht 1844 wie irrtümlich bei Bohnert,
Beiträge, 1979, S. 237 Anm. 75).

224 Stahl, Rez. Maurenbrecher, 1841, S. 97 ff.
225 Vgl. die Zitate bei Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, S. 4 (Phillips,

Mittermaier, Thöl, Grefe – der dort genannte Thibaut bezog sich nicht auf
Maurenbrecher); daneben die Zusammenstellung der ablehnenden Stimmen
bei Urbaschek, Maurenbrecher, 1966, S. 1 ff. (neben Stahl: Mohl, Beseler,
Albrecht, Gerber). Zu Wächters Kritik an Maurenbrecher Mauntel, Kapitel
4. I.) 3.) a); zu Reyscher: Rückert, Reyscher, 1974, S. 110, 159, 371, 393.

226 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 728 ff.
227 Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, S. 5 Anm. 4: »… scriptores ante 1832

auctoritatem prudentum omnino ignorasse…«
228 Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, S. 5 Anm. 4: »Solus excipiendus

Puchta (Gewohnheitsrecht tom. I. 1828) erit, qui de actoritate prudendum
(pag. 161 sq.), quum sibi de jure consuetudinario, moribus maiorum constante,
solum tractare proposuerit, nonnisi per transennam vidit, atamen vidit saltem.«

229 Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, S. 6 Anm. 3.
230 Über die Konzeption von 1822 läßt sich wegen des Grundrißcharakters der

Schrift nichts Sicheres aussagen.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


quelle gesprochen hatte.231 In der Sache wollte er dies jedoch nicht so
verstanden wissen, als sehe er nun umgekehrt Maurenbrecher als Adepten
seiner Lehre. Mit Maurenbrechers Juristenrecht wollte er vielmehr nichts zu
tun haben. In seiner äußerst scharfen Rezension nutzte Puchta die benannte
Gelegenheitsschrift Maurenbrechers zu einer grundsätzlichen Abgrenzung.
Maurenbrechers Ansicht vom Juristenrecht sei eine »ganz verkehrte« und
müsse »so schnell als möglich bey Seite geschafft werden«.232

Maurenbrecher hatte 1832233 sein Lehrbuch des heutigen gemeinen deut-
schen Rechts auf sein Juristenrecht gebaut:

»Das heutige deutsche Recht ist nemlich, der hier ausgesprochenen Über-
zeugung nach, ein ungeschriebenes Recht, ein Recht, das lediglich in den
Ansichten des Juristenstandes (communis doctorum opinio) und in den Ur-
theilen der Gerichtshöfe sein Bestehen hat.«234

Reichsgesetz235 und insbesondere handelsrechtliches Gewohnheitsrecht236

behielten zwar entgegen der Vorrede in der Darstellung durchaus noch einen
gewissen Einfluß, tragend für das gemeine Recht waren nach Maurenbrecher
aber seine zwei Arten des Juristenrechts, die »Praxis«, also der Gerichtsge-
brauch, und die »Theorie«, also die communis opinio doctorum.237 In der
von Puchta 1839 rezensierten Schrift hatte sich Maurenbrecher nur mit der
letzteren Unterart des Juristenrechts, der communis opinio doctorum, be-
schäftigt.

a) »Äußere« vs. »innere« Autorität des Juristenrechts
Maurenbrecher begründete die Autorität der communis opinio durch Reichs-
gesetze (§ 4), den Gerichtsgebrauch (§ 5) und die Ansichten früherer Rechts-
gelehrter von ihrer eigenen Autorität (§ 6). Puchta ging vor allem auf
Maurenbrechers gesetzliche Legitimation der communis opinio, insbesondere

174 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

231 Vgl. bereits oben S. 141.
232 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 731.
233 Nachfolgend wird der textgleiche Nachdruck der ersten Auflage von 1834

benutzt und auch unter diesem Erscheinungsjahr zitiert, zum Nachdruck vgl.
Enslins, Bibliotheca Juridica, 1840, S. 255. Die nachfolgend zitierte Vorrede
datiert ausweislich der Unterschrift vom September 1833, wurde also dem
Nachdruck mitgegeben. In der zweiten Aufl. des Lehrbuchs von 1840 wird die
Vorrede irrtümlich unter der Überschrift »(1832)« erneut abgedruckt, obwohl
als Datum weiterhin der September 1833 angegeben wird.

234 Maurenbrecher, Lehrbuch, 1834, Vorrede.
235 Maurenbrecher, Lehrbuch, 1834, § 10.
236 Maurenbrecher, Lehrbuch, 1834, § 14.
237 Maurenbrecher, Lehrbuch, 1834, §§ 17, 19.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


durch die Reichshofratsordnung von 1654 detailliert ein.238 Im Ergebnis
verneinte er Maurenbrechers gesetzliche Grundlage. Zudem hielt er diesem
entgegen, daß einige Partikulargesetze sogar explizit erklärten, »den
communes opiniones sey keine gesetzliche Autorität beizulegen«.239

Auch Maurenbrechers Berufung auf den Gebrauch der communis opinio in
der Gerichtspraxis und die Selbstzeugnisse ihrer Autorität insbesondere bei
den Glossatoren240 überzeugten Puchta nicht. Maurenbrecher hatte darauf
verzichtet »regulas, quibus auctoritas prudentum coerceatur« auszuweisen,
da es ihm einzig darum gegangen sei, die Macht, die der communis opinio
beigelegt werde, zu zeigen.241

Puchta kommentierte: »Aber darauf beruht ja die ganze Frage, und auch
die Beweisfähigkeit der Thatsachen, auf die er sich berufen hat.«242 Was er
damit meinte, hatte Puchta 1828 deutlich gemacht. Im »Gewohnheitsrecht«
versuchte er den Irrtum zu vermeiden, er wolle den heutigen Juristen mit
seinem Juristenrecht ein jus respondendi beimessen. Dieses sei den Berechtig-
ten in Rom »nicht als Juristen, sondern vermöge einer äußeren gegebenen
Autorität« zugekommen. Gleichermaßen hätten diese Rechtssätze nicht des-
halb gegolten, »weil sie der Gesetzgeber etwa bestätigt hatte, oder weil sie in
die Überzeugung des Volks übergegangen, also Gewohnheitsrecht geworden
waren«.243 Beim Recht der römischen Juristen, welches ihm als Vorbild
diente, habe es sich vielmehr »um eine Wirksamkeit, welche juristische
Ansichten schon an sich hatten«, gehandelt.244 Mit Blick auf die deutsche
Entwicklung nahm Puchta die gleiche Perspektive ein. Er attestierte den
Glossatoren und Kommentatoren einen ähnlich großen Einfluß auf die Ge-
richtspraxis, wie Maurenbrecher das tat. »Ihre Aussprüche hatten in den
Gerichten keine geringere Achtung als die Gesetze selbst.«245 Daher sei es
zunächst ein anerkannter Satz geblieben, »daß die communis opinio docto-
rum Rechte mache«.246 Auch hier brachte Puchta jedoch die gleichen Ein-
wände wie gegen das jus respondendi: »Der Fehler dieser Ansicht lag darin,
daß man ganz bey dem Äußeren dieser Ansicht stehen blieb.«247 Noch mehr

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 175

238 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 731 f. Die Details sind hier nicht von
Interesse.

239 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 732.
240 Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, S. 20 ff.
241 Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, S. 21 Anm. 2.
242 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 732.
243 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 162.
244 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 162.
245 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 163.
246 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 163.
247 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 163 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


galt dies für die infolge der Kritik an der communis opinio sich durchsetzende
Autorität des Gerichtsgebrauchs:

»Es kann nichts trostloseres geben, als eine solche Autorität, welche lediglich
einem äußeren, von keinem Gedanken beseelten Factum beigelegt wird.«248

Indem Maurenbrecher in der besprochenen Schrift249 die Autorität der
Juristenansichten auf ihre Anerkennung durch Gesetze und den Gerichtsge-
brauch gründete, beging er für Puchta den gleichen Fehler: »es sind die alten
krassen Ansichten von der communis doctorum opinio, zu welchen der Verf.
zurückführen will.«250

b) Der Jurist als Repräsentant
Der hier bereits durchschimmernde grundsätzliche Unterschied zwischen
Maurenbrechers und Puchtas »Juristenrecht« wurde in Puchtas Auseinander-
setzung mit einem »inneren« Grund deutlich, auf welchen Maurenbrecher
sein Juristenrecht stützte:251 Maurenbrechers Ableitung der juristischen Zu-
ständigkeit aus der Rechtsunkenntnis des Volks. Nach römischem Recht
bedürfe das Gewohnheitsrecht allgemeiner, wenigstens stillschweigender Zu-
stimmung. Um zustimmen zu können, bedürfe es jedoch einer Kenntnis des
Rechts, die das Volk im gemeinen Recht nicht habe. Niemand verstehe das
Recht, »nisi qui quinquennium vel triennium academicum absolverit«, ja wer
die universitäre Lehrzeit nicht hinter sich gebracht habe, von denen »ius
ignorare praesumuntur«.252 Woher diese Idee stammte, legte er im benannten

176 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

248 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 164.
249 An der Juristenrechtslehre Maurenbrechers, wie dieser sie bereits 1832 darge-

legt hatte, ging Puchtas Vorwurf aber partiell vorbei, da jener dort die »innere«
Begründung gab, die er 1839 aussparte. Maurenbrecher verwies dort auch
auf die Gefahren eines schematischen Abzählens der Meinungen und betonte:
Für den »selbständigen und gebildeten Richter bleibt die Frage nach den
Gründen einer herrschenden Theorie immer das Hauptsächliche« (Lehrbuch,
1834, S. 22). Die tieferen Konflikte lagen in Maurenbrechers Abneigung gegen
die »Methode der Juristen« und seiner Hinneigung zu einem »intuitiven«
Zugriff auf das »Leben«. Puchta ging auf diese Konzeption, die Maurenbrecher
bereits 1828 in seiner Bonner Antrittsrede zur »Methode des deutschen
Privatrechts«, erschienen 1829, umrissen hatte, nicht ein, vgl. hierzu Urba-
schek, Maurenbrecher, S. 7 ff., 18 ff., dessen Abgrenzung zu Puchta, S. 24 ff.,
aber unter der schematischen Verortung Puchtas, trotz richtigen Widerspruchs
gegen Larenz, leidet. Unrichtig ist vor allem die Abgrenzung beider Begriffe von
Theorie und Praxis, S. 26.

250 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 734.
251 Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, § 2.
252 Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, S. 8.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vortrag offen: »Libro Savignii (Beruf unserer Zeit)« und der dortigen Unter-
scheidung vom technischen und politischen Element des Rechts.253

Die Stelle im Beruf, auf die sich Maurenbrecher bezog, war Savignys
»doppelte[s] Lebensprincip«. Einerseits nehme das Recht »eine wissenschaft-
liche Richtung, und wie es vorher im Bewußtseyn des gesammten Volkes lebte,
so fällt es jetzt dem Bewußtseyn der Juristen anheim, von welchen das Volk
nunmehr in dieser Function repräsentiert wird«. Hierdurch werde das »Da-
seyn des Rechts … künstlicher und verwickelter, indem es ein doppeltes Leben
hat, einmal als Theil des ganzen Volkslebens, was es zu seyn nicht aufhört,
dann als besondere Wissenschaft in den Händen der Juristen«.254 Beim hier
skizzierten Spannungsfeld zwischen dem »Zusammenhang des Rechts mit
dem allgemeinen Volksleben« (politisches Element) und dem »abgesonderten
wissenschaftlichen Leben des Rechts« (technisches Element) war für Savigny
freilich wie auch sonst eine »scharfe Grenzbestimmung von selbst unmög-
lich«. Es war also gerade Folge dieses »doppelten Lebensprincips«, daß »auch
jenes ungeheure Detail ganz auf organische Weise, ohne eigentliche Willkühr
und Absicht, entstehen konnte«.255

Für Puchta war Maurenbrechers Interpretation dieser Stelle »eine voll-
kommene Caricatur der natürlichen Wahrheit, dass die rechtlichen Volks-
ansichten … eine Gestalt vornämlich in denjenigen Gliedern des Volks
gewinnen, welche durch ihren inneren und äußeren Beruf vorzugsweise das
Recht kennen und damit zu tun haben; es sind doch immer nur die nationellen
Rechtsansichten, die wir durch Vernehmung der Ansichten der Juristen
erkennen wollen … und nur unter dieser Voraussetzung haben ihre Ansichten
Autorität«.256

Puchtas Auslegung des Spezialistendogmas257 von Savigny hatte sich seit
den zwanziger Jahren nicht verändert. Es sei eine »für alle Zeiten geltende
Wahrheit, daß niemals Recht entstehen könne ausser durch die gemeinsame
Ueberzeugung des Volks«, hatte er 1825 geschrieben, der Begriff des Volks
könne lediglich »Modificationen erleiden«.258 Der hier durchschimmernde

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 177

253 Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, S. 7 Anm. 2).
254 Savigny, Beruf, 1814, S. 12, vgl. auch S. 46.
255 Savigny, Beruf 1814, S. 13.
256 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 733; dies bezog sich nicht auf sein

Recht der Wissenschaft, welches Puchta 1837 von der Stellung der Juristen als
Repräsentanten abgekoppelt hatte, vgl. unten S. 371 ff. Für sein älteres
Juristenrecht trifft die Aussage demgegenüber voll zu.

257 Ich übernehme insofern den Terminus von J. Schröder, Savignys Speziali-
stendogma und die »soziologische« Jurisprudenz, in: Rechtstheorie 7, 1976,
S. 23 ff.

258 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 19.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Grunddissens wurde deutlich, als Maurenbrecher 1840 in seinem Lehrbuch
Puchtas Juristenrecht von 1828 noch deutlicher abfertigte, als er dies 1839 in
seinem Vortrag getan hatte. Nun wollte er Puchtas Ansicht im ersten Band des
Gewohnheitsrechts nicht einmal mehr als eine ungewisse Vorstellung von der
richtigen Ansicht gelten lassen. In Wahrheit sei Puchta Gegner des Juristen-
rechts, »wiewohl er etwas annimmt, was er Juristenrecht nennt«, da er die
»Juristen nur als Zeugen für ein Gewohnheitsrecht, so weit es durch sie
bezeugt werden kann«,259 ansehe.

Maurenbrecher ließ sich auf die Metaphysik in Puchtas Volksgeist nicht ein
und blieb bei der Empirie stehen.260 Sein Juristenrecht führte zu einer
Zuständigkeitsverschiebung vom Volk auf den Juristen. Die Juristen blieben
zwar »Glieder des Volks«,261 waren aber infolge der Spezialisierung und ihres
Amtes für die Rechtsproduktion anstelle des Volks zuständig. Was 1839 im
Gewande der Exegese daherkam, begründete Maurenbrecher 1840 in seinem
Lehrbuch offen politisch:

»Daß nun diese Männer, die ihre ganze geistige und körperliche Existenz
zunächst an das Verstehen des Rechts setzen, in Deuschland das Zutrauen aller
Staatsgenossen haben, sowohl der Regierungen, die ihnen das Amt geben, als
des Volkes, das das Wissen des Rechtes ihnen als Leuten vom Fache
(Technikern)… überlassen muß, ist so natürlich, daß ein anderer Zustand ein
völlig unerklärlicher wäre.«262

Bei Puchta kam es demgegenüber nicht zu einer Zuständigkeitsverschiebung.
Das Volk blieb Urheber des Rechts, die Juristen waren also nicht, wie
Maurenbrecher dies vorschlug, »Stellvertreter des Volks«,263 sondern »Re-
präsentanten seines Willens«.264 Für Puchta hatte es nur dann Sinn, von
Rechtsquellen zu sprechen, »sofern man sich bewußt ist, daß es nur eine
eigentliche Rechtsquelle giebt, das Volksbewußtseyn«.265 Indem Mauren-
brecher Puchtas Juristenrecht als Gewohnheitsrecht bezeichnete, machte er

178 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

259 Maurenbrecher, Lehrbuch I, 2. Aufl. 1840, § 28 Anm. 1 a. E., § 26 Anm.
17.

260 Auch in der Folgezeit fand sich immer wieder die Tendenz, Puchtas Volk als
empirisch zu deuten; nicht frei von diesem Irrtum: Ehrlich, Soziologie des
Rechts, 1913, S. 374 ff.; zu Recht kritisch bereits Ross, Theorie der Rechts-
quellen, 1929, S. 130, 137; dieser Einwand relativiert auch die Linie, die J.
Schröder, Savignys Spezialistendogma und die »soziologische« Jurisprudenz,
1976, gezogen hat.

261 Maurenbrecher, Lehrbuch I, 2. Aufl. 1840, S. 53.
262 Maurenbrecher, Lehrbuch I, 2. Aufl. 1840, S. 54 f.
263 Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, S. 9 Anm. 1); hierzu Puchta, Rez.

Maurenbrecher, 1839, S. 735.
264 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 20.
265 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


deutlich, daß es für ihn nur ein Entweder-Oder gab: Entweder ging das Recht
vom Volk aus oder von den Juristen. Bewußt oder unbewußt mißachtete er
damit die Besonderheit von Puchtas Volksbegriff. 1828 war Puchta prophy-
laktisch diesem schon politisch gefährlichen Mißverständnis entgegengetreten.
Nur indem man unter Volk »nicht ein politisches, sondern das natürliche
Ganze, die Nation« verstand,266 war es überhaupt möglich, eine »innere«
Repräsentation zu konstruieren. War mit Puchta der Volksgeist eine »auf der
gemeinsamen Abstammung« beruhende »geistige Verwandtschaft«, eine »na-
tionelle Verbindung«,267 so war einem solchen »Ganzen, als einer bloßen
Idee« keine Handlungsfähigkeit eigen.268 Damit schied das umgangssprach-
liche »Volk«, der »Inbegriff der Regierten gegenüber der Regierung«, als
Rechtsquelle aus.269 Das Gewohnheitsrecht als ein »von den Unterthanen
ausgehendes Recht« zu betrachten, war folgerichtig »ein Irrthum, der für sich
allein fähig ist, die ganze Theorie unserer Rechtsquelle auf den Kopf zu
stellen«.270 Dies galt besonders für die Autonomie.271 Auch der Staat, und sei
es auch in einem gemeinsamen Beschluß aller Bewohner, könne nicht willent-
lich Recht schaffen, »weil überhaupt etwas, was sich von selbst macht, nicht
gemacht werden kann«.272 Völkerrecht verlor mangels »nationeller« Grund-
lage ebenfalls den Rechtscharakter, es blieb bloße »Völker- und Staaten-
moral«.273

Trotz dieser vorsorgenden Klarstellungen klagte Puchta 1833, daß seine
Ansichten oft »übel dargestellt wurden«.274 So hatte Puchtas Volksgeist
beispielsweise beim Rezensenten des ersten Bandes, Unterholzner,275 für
Mißverständnisse gesorgt. Unterholzner hatte sich Puchtas Polemik gegen
A. W. Schlegels Kritik der Grimmschen Auffassung der Volkssage entgegen-
gestellt.276

Schlegel hatte ausgeführt: »Die Sage war allerdings das Gesammteigen-
thum der Zeiten und Völker, aber nicht so ihre gemeinsame Hervorbringung.
Was man an Zeitaltern und Völkern rühmt, löset sich immer bey näherer
Betrachtung in die Eigenschaften und Handlungen einzelner Menschen

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 179

266 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 735.
267 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 134 f.
268 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 137.
269 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 136.
270 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 137.
271 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 155 ff., 207 ff.
272 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 152.
273 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 142.
274 Puchta, Von der historischen Schule der Juristen und ihrem Verhältnis zu der

Politik, 1833, S. 207.
275 Zu diesem Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 292 ff., Noten, S. 122 f.
276 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 153.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auf.«277 Puchta nannte diese Ansicht Schlegels schlicht eine »höchst ober-
flächliche und triviale«. Sie erinnere an den »ungebildeten Verstande«, der
»bey der äußeren Erscheinung stehen« bleibe und für den »das unsichtbare
nicht vorhanden« sei.278 Die Schärfe der Kritik am immerhin von Savigny
hochgeachteten älteren Schlegel279 verwies auf grundlegende Differenzen.
1829 kam Puchta nochmals auf den Gegenstand zurück. Wahre »Volks-
poesie« entgleite »dem Munde irgend einer einsamen Sennerin oder eines
frischen Buben«, werde jedoch sofort »das Eigenthum aller so sehr …, daß
kaum jemand denjenigen kenne, dessen sich der Volksgeist zuerst als Werkzeug
zu dieser Schöpfung bediente».280 So wie die Volkspoesie im Munde »eines
frischen Buben« nur zum Vorschein kam, diesen als »Werkzeug« nutzte, so
sollte der Volksgeist bei der Rechtsbildung »eine analoge Stelle«281 einneh-
men. Analog genommen, berührte Schlegels Kritik an den Gebrüdern Grimm
also Puchtas Rechtsentstehungslehre als Ausgangspunkt seiner Rechtsquellen-
lehre, und dieser Konflikt war fundamental. Im Kern ging es um den Anteil
des Individuums an der Rechtsentstehung.

Puchtas Rezensent Unterholzner versuchte eine Vermittlung. Ihm schien
Puchtas Kritik an Schlegel »nicht ganz gerecht«,282 weil niemand leugnen
werde, »daß die Einzelnen und die Gesammtheit in Wechselwirkung ste-
hen«.283 Puchta konnte damit freilich nichts anfangen, er entgegnete, ihm sei
nicht ganz klar, wie er sich »diese Wechselwirkung zu denken« habe.284 Er
trennte scharf zwischen einer rechtlichen Handlung aus »höflicher Gesinnung
oder kluger Berechnung« und einer aus »einer s. g. opinio neccessitatis«
hervorgegangenen. Nur letztere komme als Übung eines Rechtssatzes in
Betracht.285

180 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

277 Schlegel, Rez. Gebrüder Grimm, Altdeutsche Wälder, 1815, S. 723; zur
Signifikanz des Konflikts von Puchta mit Schlegel auch Behrends, Die Ge-
wohnheit des Rechts und das Gewohnheitsrecht, 2000, S. 125 Anm. 216.

278 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 153 f.
279 Vgl. nur die Begeisterung Savignys für die von den Gebrüdern Schlegel

herausgegebene Zeitschrift Athenaeum; Nachweise bei Rückert, Savigny,
1984, S. 195 f.

280 Puchta, Juristische Betrachtungen, 1829, S. 186.
281 Puchta, Juristische Betrachtungen, 1829, S. 186.
282 Auch für Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 447, fand sich hier wieder einmal

der »einerseits hochfahrende, andererseits abstrakte Ton, mit dem die spekula-
tive Philosophie so gerne die Einwände des besonnenen gesunden Menschen-
verstandes abtut«.

283 Unterholzner, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1829, S. 375.
284 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 6 ff. in Anm. 2).
285 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 7 in der benannten Anm.; Puchta

verankerte freilich den Volksgeist in der »opinio necessitatis«, diese hatte also
mit der älteren Lehre nur noch den Namen gemein; hierzu Rückert, Savigny,

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Um dies zu begründen, verwies Puchta auf die logische Unmöglichkeit,
ohne ein zugrundeliegendes prius die Rechtlichkeit einer Handlung begründen
zu können. Um eine rechtliche von einer unrechtlichen Handlung unter-
scheiden zu können, müsse logisch das Bestehen eines entsprechenden Rechts-
satzes immer bereits vorausgesetzt werden. Für das Juristenrecht müsse
ansonsten angenommen werden, »daß eine Fortsetzung von widerrechtlichen
Erkenntnissen zuletzt rechtliche hervorbrächte«.286 Für eine Sitte als Ge-
wohnheitsrecht gelte, »diejenigen Handlungen, welche die Gewöhnung erzeu-
gen, müssen mit denjenigen übereinstimmen, welche durch die Gewöhnung
bestimmt werden«.287 Puchta argumentierte also mit einer klaren Recht-
Unrecht-Antithetik. Unterholzners Verweis darauf, daß »oft lange Zeit ein
Schwanken und Herumtappen bemerklich sey« erst langsam eine Ansicht auf
die »allgemeine Meinung« wirke, letztlich »erst das Geltendwerden einer
Meinung entscheidet«,288 legte den neuralgischen Punkt offen. Puchtas Ge-
genposition, daß »eine Handlung zur Sitte wird durch die ihr zu Grunde
liegende Überzeugung, die ihre Wiederholung fordert, nicht aber durch diese
Wiederholung selbst«,289 war nur scheinbar logisch nachgewiesen.290 Ge-
stand man dem Recht auch Übergangsphasen zu, akzeptierte man, daß in
diesen Phasen auch ohne zugrundeliegenden Rechtssatz eine Entscheidung der
dazu autorisierten Behörde Recht schuf, so wurde deutlich, daß Puchtas
Argumentation etwas logisch nicht Beweisbares voraussetzte, eine »zu Grun-
de liegende Überzeugung«, also ein unsichtbares, schlicht postuliertes Krite-
rium.

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 181

1984, S. 306 (»völlig neuen Bezugsrahmen«); Scheuermann, Einflüsse der
historischen Rechtsschule, 1972, S. 75 ff., 80.

286 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 165.
287 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 17 f. Anm. 20).
288 Unterholzner, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1829, S. 375, 376, 377; vgl. hierzu

die Debatte um den Wechselprotestfall, einerseits Unterholzner, a. a. O., S. 377,
andererseits Puchta, Gewohnheitsrecht II, S. 6 ff. Anm. 2); auch später wurde
Puchtas Lehre Unterholzners Argument entgegengehalten, vgl. Sintenis, Rez.
Gewohnheitsrecht, 1838, S. 244, sprach sogar davon, daß »kein Einziger«
Puchta hier gefolgt sei; Hugo griff diesen Gedanken nochmals 1840 in seiner
Rezension von Savignys System auf, S. 1019; hierzu Rückert, Savigny, 1984,
S. 304; kritisch auch Mühlenbruch in seiner Bearbeitung der Pandekten
Glücks, Theil 21, 1840, S. 13 Anm. 29, der Puchta entgegenhielt, »daß sich
die gemeinsame Überzeugung erst allmählich bilde – also durch öfteres
Handeln nach derselben Norm [sic] entstehe«.

289 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 171.
290 Ogorek, Richterkönig oder Subsumtionsautomat?, 1986, S. 199, spricht

insofern richtig von einem ideologieabhängigen Paradox des Gesetzespositi-
vismus.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchta selbst machte den hier liegenden Grundkonflikt mit Unterholzner
deutlich. Unterholzner war einer Auseinandersetzung mit Puchtas »Philoso-
phischen Ansichten« unter Hinweis darauf aus dem Weg gegangen, daß
solche »Nebenpunkte« nicht Gegenstand der Rezension sein sollten.291

Puchta hielt dem entgegen: »Die in dieser Äußerung enthaltene Vorstellung
von dem Antheil der Philosophie an der Lehre von der Entstehung des Rechts
giebt wohl den Schlüssel zu den wesentlichsten Differenzen seiner Ansichten
und der meinigen.«292

Puchta war für diese Mißverständnisse mitverantwortlich. Sein geänderter
Aufbau hatte das antike römische Recht an den Beginn der Ausführungen
gestellt.293 Dem philosophisch sensiblen Hugo lag die darin liegende Gefahr
klar vor Augen: »Mancher Leser hätte vielleicht gewünscht, die Philosophie
dieser Lehre vorausgeschickt zu sehen, weil bey den römischen Begriffen
öfters auf diese verwiesen wird.«294 In der Selbstanzeige des Werks hatte
Puchta deutlicher herausgestellt, es sei »die Bestimmung desjenigen, was für
die Gegenwart als das Geltende anzusehen ist, nicht in dem Grade abhängig
von den Sätzen des römischen Rechts, als in den meisten anderen civilistischen
Lehren«, die Lehre vom Gewohnheitsrecht habe nämlich einen »sehr bedeu-
tenden und einflußreichen philosophischen Theil«.295 Es sei hier denkbar,
»die Aussprüche des Corpus Juris einstweilen als unsicher auf die Seite zu
setzen, und einen unabhängigen Versuch der Construction zu wagen«.296

Neuere Ansichten sollten zwar auch auf »ihren historischen Gehalt«, zugleich
jedoch auf den, »der ihnen an sich zukommt«, untersucht werden.297

182 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

291 Unterholzner, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1829, S. 383, freilich mit dem
Hinweis, Puchtas philosophische Ansichten würden »manche Gelegenheit zu
Gegenbemerkungen geben«.

292 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 18 Anm. 9.
293 In der Selbstanzeige des Werks erläuterte Puchta die Gründe für die nun

gewählte Anordnung. Die Untersuchung des klassischen Rechts sollte der
Entflechtung des römischen Rechts und der heutigen Gewohnheitsrechtslehre
dienen. Das »zum Theil unglaubliche Mißverständnis der unseren Gegenstand
betreffenden Stellen des römischen Rechts« resultierte für Puchta aus dem
Versuch der Juristen seit dem Mittelalter, ihre Ansichten »für nichts als Inter-
pretation, Anwendung und Ausführung der römischen Sätze« auszugeben;
Puchta (Selbstanzeige Gewohnheitsrecht, 1828, S. 230); in der Vorrede zum
zweiten Band rechtfertigte sich Puchta nochmals gegenüber Unterholzner in
diesem Sinne, Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. V.

294 Hugo, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 173.
295 Puchta, Selbstanzeige Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 232.
296 Puchta, Selbstanzeige Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 231.
297 Puchta, Selbstanzeige Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 231.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


In seiner Kritik an Schlegel wurde Puchta deutlicher. Sein Volksgeist als
Entstehungsgrund des Rechts mußte zum bloßen Zusammenleben der Men-
schen etwas hinzudenken:

»Wäre dieses Zusammenleben nun ein bloß äußerliches, welches die Personen
innerlich nicht afficierte, so könnte allerdings nicht gesagt werden, es sey die
Quelle des Rechts, da es vielmehr nur der Wirkungskreis und Gegenstand
desselben wäre. Aber jenes ist nicht der Fall, die Zusammenlebenden bilden ein
organisches Ganzes, dessen Glieder sie sind, von dessen Geist sie also durch-
drungen werden.«298

4. Volksgeist und Juristenrecht funktional betrachtet
Puchtas Volksgeist hat die Forschung lange begriffs- und ideengeschichtlich
beschäftigt. Schon Bohnert hat richtigerweise darauf hingewiesen, daß die seit
von Moeller immer wieder unternommenen Versuche, den Volksgeist wort-
geschichtlich einer ganzen Epoche zuzuweisen,299 »in der Beweisbarkeit des
Gleichklangs die Differenz des Wortgebrauchs« vielfach verdunkelten.300 Die
weiterführenderen Versuche, die »Volksgeister« klarer voneinander abzu-
grenzen, setzten meist bei bestimmten Philosophen an.301 Für Puchtas Erlan-
ger Periode führen diese Zuweisungen aber nicht zu sicheren Ergebnissen, da
Puchta seine philosophischen Prämissen nicht näher offenbarte und lediglich,

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 183

298 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 154.
299 Moeller, Die Entstehung des Dogmas von dem Ursprung des Rechts aus dem

Volksgeist, in: Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsfor-
schung 30, 1909, S. 1 ff., arbeitete eine Fülle von »Vorläufern« und »Vorden-
kern«, »Dichter und Denker, Theologen und Historiker, Staatsmänner und
Juristen« (S. 35) heraus. Zu diesen Vorläuferfragen vgl. etwa Ross, Theorie der
Rechtsquellen, 1929, S. 148 f.; ergänzend Bohnert, Puchta, 1975, S. 46 Anm.
19; Herdmann, Die Montesquieurezeption in Deutschland, 1990, S. 227 ff.;
D. Nörr, Savignys philosophische Lehrjahre, 1996, S. 282 ff., jeweils m. w. N.

300 Bohnert, Puchta, 1975, S. 47.
301 Beispielhaft: Montesquieu: Kantorowicz, Volksgeist und historische Rechts-

schule, 1912, S. 295 ff.; Hegel: Der hier vielgenannte Brie, Der Volksgeist bei
Hegel, 1909, behauptet eine »nahe Verwandtschaft« (S. 1). Die inhaltlichen
Übereinstimmungen bleiben auch bei ihm ziemlich vage. So meint er etwa bei
Puchta, Hegels Volksgeist als »Personifikation oder wenigstens in einer ähn-
lichen, wenn auch unbestimmten Gestalt« zu finden (S. 26). Wiederholt betont
er, daß die Bedeutung des Wortes »Volkgeist« bei Puchta »unklar und un-
sicher« sei. Aus hegelscher Perspektive fehle dem Volksgeist bei Puchta die
»tiefere Begründung«, ja er deute sogar auf eine »Inkonsequenz« (S. 33);
Schelling: Loening, Die philosophischen Ausgangspunkte der rechtshistori-
schen Schule, 1910, Sp. 65 ff., 115 ff.; zu dieser Frage auch Bergbohm,
Jurisprudenz und Rechtsphilosophie I, 1892, S. 188, Anm. 188; für Savigny
vgl. die weitergehende Aufzählung bei D. Nörr, Savignys philosophische
Lehrjahre, 1996, S. 9 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wie dies in seiner Auseinandersetzung mit Schlegel gezeigt wurde, pauschal
auf »Philosophie« als Letztbegründung verwies. Tiefergehende Begründungen
seines philosophischen Ausgangspunkts scheute Puchta zu diesem Zeitpunkt –
obwohl er sie wohl nicht für unmöglich hielt. 1825 hatte er betont, die Frage
der Rechtsentstehung falle zusammen »mit der: wie entsteht das Volk, das
Volksbewußtseyn, das Bewußtseyn überhaupt? Dies ist Gegenstand einer
tieferen philosophischen Untersuchung über die Bestimmung des Uranfangs
der geistigen Dinge überhaupt. Hier aber reicht die Erkenntnis des Zusam-
menhangs mit dem Volk überhaupt hin.«302 Auch 1828 lagen Fragen danach,
»woher denn das Volk … jene Überzeugungen nehme … über die gegen-
wärtige Untersuchung hinaus«,303 die Frage gehöre nicht in eine Unter-
suchung über das Gewohnheitsrecht,304 es galt schlicht: »Ich setze dies daher
voraus.«305 Puchtas gegenüber Hugo getroffene Aussage, er sei nicht ein von
Hegel beeinflußter Savignyaner, sondern er »sey anfangs bey Hegel, dann bey
Ihnen und Savigny in die Schule gegangen«,306 deutete darauf hin, daß Puchta
eine genauere Erklärung der Rechtsentstehung als Savigny und weniger
metaphysisch auch Hugo307 sie in den Jahren 1813 bis 1815 gegeben hatten,
zu diesem Zeitpunkt nicht beabsichtigte. Der niemals endgültige308 termino-
logische Übergang vom »Bewußtseyn des Volks«309 zum »Volksgeist« hatte
wohl vor allem die Aufgabe, vom »Volksgeist«, den Gans im hegelschen310

Sinne 1824 verwendet hatte,311 polemisch abzugrenzen bzw. diesen Terminus

184 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

302 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 18.
303 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 154.
304 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 182.
305 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 140.
306 Vgl. oben Kap. 1 III 2 a).
307 Hugo bezeichnete sich gegenüber Puchta bezeichnenderweise als »Kantianer«,

vgl. Brief an Hugo vom 9.10.1828, Die Gesetze sind nicht die einzige Quelle
der juristischen Wahrheiten, 1813, hatte ebenfalls auf das, was sich »so ganz
von selbst macht« abgestellt (S. 116) und ebenfalls den freilich älteren Ver-
gleich gebracht, »daß eine Sprache sich von selbst bildet« (S. 119); zu den
Abgrenzungen vgl. Rückert, Hugo, 1990, S. 102, 113 f., 115 ff.; Cappellini,
Systema Iuris I, 1984, S. 175 ff.; leider eher zu Savigny und nicht zu Hugo
Behrends, Gustav Hugo, 1996, S. 159 ff.; kritisch hierzu die Rezension von
Rückert, 2001, S. 174 ff.

308 Vgl. etwa Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 11, wo gleichberechtigt weiterhin
die »Volksüberzeugung« auftaucht; ebenso noch Puchta, Pandekten, 3. Aufl.,
1845, § 10.

309 Puchta, Encyclopädie 1825, S. 18.
310 Vgl. Hegel, Rechtsphilosophie, 1821, §§ 33, 331, Zusätze zu §§ 257 und

259; in der Sache tauchte der »Geist des Volkes« bereits früher auf, etwa in der
Encyclopädie III, §§ 548, 552, 559, noch frühere Nennungen bei Hegel bringt
Meisner, Grimms Wörterbuch, Bd. 12 Abt. 2, 1951, Sp. 481.

311 Gans, Erbrecht I, 1824, S. XII, XIV u. XX.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der historischen Schule zu evozieren. Der »Volksgeist« tauchte somit wohl
nicht zufällig 1826 in Puchtas erster Gans-Rezension erstmalig auf,312 also
nicht, wie zumeist vermutet,313 erst 1828 im Gewohnheitsrecht.314 In der
Sache blieb die neue Benennung aber ohne Auswirkungen.315 Puchtas Volks-
geist war also wohl nicht mehr als der Versuch, insbesondere Savignys
Rechtsentstehungslehre durch ein Schlagwort zu benennen – und diese
Benennung dürfte im näheren Umfeld Savignys kaum als umwälzend empfun-
den worden sein.316

Ließ sich Puchta in den zwanziger Jahren folglich auf eine Offenlegung
seiner philosophischen Grundlage nicht ein, so beschäftigte ihn umso mehr
der funktionale Zusammenhang einer Rechtsquellenlehre unter der Ägide des
Volksgeists.317 In dieser Perspektive gewinnt der Volksgeist schnell Konturen.

Puchtas wissenschaftlicher Blick war auf das Positive gerichtet,318 suchte
zugleich aber hinter dem Positiven nach Einheit. Den Ausgangspunkt jeder
wissenschaftlichen Arbeit mußte das »Gegebene« bilden. Puchta zählte 1825
und 1828 übereinstimmend drei Formen auf, in denen »sich das Volks-
bewußtseyn äußert«,319 als »natürliche Übereinstimmung« (Gewohnheits-

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 185

312 Erstmalig Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 14 (Anhänger des Islam als ein
Volksgeist, keine polemische Verwendung); in Puchta, Rezension Zimmern,
1826, S. 295, spricht er vom »römischen Volksgeist«; dies hat, leider selten
bemerkt, erstmals Bohnert, Puchta, 1975, S. 47, festgestellt.

313 Vgl. etwa J. Schröder, Savignys Spezialistendogma, 1976, S. 24 Anm. 5;
Rückert, Reyscher, 1974, S. 338, der die Zusammenhänge mit Gans aber
vermutet.

314 S. 3 u. ö.
315 Der Charakter der »savignyschen Schule« bestehe »in der Erkenntnis des

Rechts als eines Theils des Volkslebens, wornach denn das Recht als dem Volk
angehörig, mit ihm entstanden und bis auf den jetzigen Standpunkt herange-
bildet erscheint, in einem nothwendigen inneren Zusammenhang der Gegen-
wart mit der Vergangenheit«, so Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 68.
Insbesondere die hegelsche Begriffsverwendung übernahm Puchta später of-
fensichtlich nicht. Für Hegel war das Volk nur als Staat wirklicher Volksgeist,
nur als ein Staat hatte es auch eine eigene Geschichte, vgl. Siep, Vernunftrecht
und Rechtsgeschichte, 1997, S. 20; Bohnert, Puchta, 1975, S. 74 f., 79.

316 Savigny hatte bereits 1809 vom »Nationalgeist« gesprochen, Brief an Feuer-
bach, vgl. Kadel, Einleitung in: P. J. A. Feuerbach, F. C. von Savigny. Zwölf
Stücke aus dem Briefwechsel, 1990; D. Nörr, Savignys philosophische Lehr-
jahre, 1996, S. 286.

317 Einen Versuch die Volksgeistlehre konkret aus ihrem Rechtsquellenkontext
heraus zu beleuchten, bietet die erhellende Studie von J. Schröder, Zur
Vorgeschichte der Volksgeistlehre, 1992, S. 1 ff.

318 Vgl. näher seine Auseinandersetzung mit den Kantianern unten S. 232 ff.
319 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 20 ff., Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 78 ff.,

143 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


recht), Gesetzgebung (»promulgiertes Recht«) und Wissenschaft (»Juristen-
recht«).320 »Von diesen Formen der Entstehung sind zu unterscheiden die
Erkenntnismittel oder Erkenntnisquellen des Rechts.«321 Bei diesen nahm
Puchtas Methode ihren Ausgangspunkt. Sein Blick richtete sich für ein
Gewohnheitsrecht auf das Zeugnis der Sitte Kundiger, auf Weistümer oder
andere Rechtsaufzeichnungen über das Bestehen einer Sitte.322 Während beim
Gesetz die Urkunde einziges äußeres Merkmal war, lagen für das Bestehen von
Juristenrecht erneut die unterschiedlichsten Erscheinungsformen vor, Puchta
verwies auf »Gutachten, sey es Einzelner oder Collegien z. B. von Facultäten,
und Urtheile von Gerichten«,323 inklusive »consilia, responsa, decisiones
etc.«,324 also alle »Urkunden über die wirkliche Rechtsanwendung«.325

Daneben ging es gleichberechtigt um »wissenschaftliche Arbeiten selbst«,326

also »mündliche oder schriftliche Vorträge von Juristen«,327 vor allem
solcher, »deren Werke allgemeine Anerkennung gefunden haben«.328 Schließ-
lich galt es, auch sonstige außergesetzliche »Rechtsaufzeichnungen« zu be-
achten, inklusive der »solennen Sprüche z. B. Parömien«.329

Für Juristenrecht im Sinne Puchtas standen diese verschiedenen Erschei-
nungsformen gleichwertig und nur äußerlich getrennt nebeneinander. Dies
mußte erneut Maurenbrecher erfahren. Seine Trennung des Juristenrechts in
zwei Unterarten wurde von Puchta mit Polemik quittiert.330 Maurenbrecher
hatte in seinem Vortrag zwischen der universitären Theorie und der gericht-
lichen Praxis unterschieden, also zwischen dem Professor und dem forensisch
tätigen Juristen. Um nun den Einfluß der communis opinio auf die Gerichts-
praxis zu rechtfertigen, hatte er auf die gemeinsame universitäre Ausbildung
des Praktikers verwiesen, die der Universität auch weiterhin Einfluß ver-
schaffe.331

186 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

320 Hier nach Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 78.
321 Hier nach Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 78.
322 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 24 f.
323 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 23.
324 Puchta, System des gemeinen Civilrechts, 1832, § 10 Anm. 2).
325 Puchta, System des gemeinen Civilrechts, 1832, § 10 Anm. 2).
326 Puchta, System des gemeinen Civilrechts, 1832, § 10 Anm. 1).
327 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 28.
328 Puchta, System des gemeinen Civilrechts, 1832, § 10 Anm. 1).
329 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 21 f.
330 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 734: »Deutlich und zusammenhän-

gend« mag man hier mit »Hoffegut« ausrufen, und der Chor mag einfallen: »o
anschauliche Lehre, o ehrenvolles Denkmal!«

331 Maurenbrecher, De auctoritate, 1839, S. 11, sprach insofern, was durch
Puchtas Darstellung verzerrt wird, von »uno eodemque fonte«; weitergehend
aber dann Maurenbrecher, Lehrbuch, 2. Aufl. 1840, S. 67: Theorie als »Mutter
der Praxis und darum bleibende Erzieherin«.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Keineswegs resultierte für Puchta der Einfluß der Professoren auf die
Gerichtspraxis jedoch aus ihrer vorherigen Ausbildungstätigkeit. Nicht diese
»äußere« Unterscheidung zählte, sondern nur die »innere« Richtigkeit des
Ergebnisses. Die Trennung zwischen Theorie und Praxis sei vielmehr »überall
keine vernünftige Unterscheidung«.332 Puchta hatte diesen Punkt bereits 1826
der Gewohnheitsrechtstheorie Schmidts entgegengehalten, der sich in seiner
Schrift ironisch der »Gesetzgebung der Theoretiker« unterworfen hatte.333

Für Puchta waren dies »Gegensätze des vorigen Jahrhunderts«,334 die es zu
vereinigen galt. Schmidt befinde sich freilich durchaus noch »innerhalb dieses
Gegensatzes als eines materiellen«, insofern er einerseits »zu sehr Theore-
tiker« sei, »um eine lebendige Ansicht von der Rechtsbildung zu haben«, und
andererseits »Praktiker im schlechten Sinn, indem seine historischen Kennt-
nisse sehr unzulänglich sind«.335

Das Abstellen auf ein »inneres« Kriterium führte zur Zerstörung jedweder
»äußerer« Erkenntnissicherheit. Als Grundprinzip galt: Recht war nur »das
Innere, die Rechtsquelle, deren Wirksamkeit in dieser äusseren Quelle sichtbar
wird«.336 Weder die consuetudo, noch die Sitte337 seien Quellen des Rechts,
sondern nur die »Formen, in denen es entsteht«.338 Aus Erkenntnismitteln des
Rechts wurden damit für den Juristen lediglich Indizien. Für ein Gewohnheits-
recht waren derartige Indizien339 neben einer »constanten und gleichförmi-
gen« Übung, vor allem die Vernehmung »kundiger« Zeugen,340 »glaubwür-
dige« Aufzeichnungen oder Rechtsparömien, »die im Volke leben«.341 Ganz
sicher seien diese Indizien freilich nicht. Alle diese Zeugnisse seien vielmehr
unbeachtlich, wenn »die Nichtexistenz des Rechtssatzes aus anderen Gründen
entschieden wäre«.342

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 187

332 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 733.
333 Schmidt, Theorie des Gewohnheitsrechts, 1825, Vorrede.
334 Puchta, Rez. Schmidt, 1826, S. 144 f.
335 Puchta, Rez. Schmidt, 1826, S. 145.
336 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 729.
337 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 167 ff. (auch zur Abgrenzung zwischen

consuetudo und Sitte).
338 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 144. Puchtas Benennung von Gesetz,

Gewohnheitsrecht und Juristenrecht als »Rechtsquellen« (Puchta, Gewohn-
heitsrecht I, 1828, S. 144: »Diese Formen heißen Rechtsquellen«) darf über
diesen abgeleiteten Charakter des hier nur zum Ausdruck kommenden Rechts
nicht hinwegtäuschen. Deutlicher sprach er später von »Erkenntnismitteln«
(Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 729).

339 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 24–222.
340 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 198.
341 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 149.
342 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 19, unter Verweis auf Puchtas Anforde-

rungen an die »Rationabilität« eines Gewohnheitsrechtssatzes, vgl. hierzu
näher unten S. 377 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das beim Gewohnheitsrecht wirkende Grundprinzip wiederholte sich beim
Juristenrecht. Vehement trat Puchta der traditionellen Hochschätzung des
Gerichtsgebrauchs und der communis opinio doctorum entgegen,343 die
»lediglich einem äußeren, von keinem Gedanken beseelten Factum« Autorität
beimesse.344 Aus den traditionellen Rechtsquellen wurden »freilich nicht
schlechthin unfehlbare« Erkenntnisquellen.345

Auf Savignys Antithetik von »inneren« und »äußeren« Gründen, von
»inneren, stillwirkenden Kräften« und »Willkür«346 aufbauend, verfolgte
Puchta somit jedwede »äußere Autorität«347 und setzte ihr eine »innere«
entgegen. Wie von selbst ergab sich ein hochpolitisches Programm: Indem
Puchta das Gewohnheitsrecht vom Volksgeist ableitete, konnte er sich der
politisch mißliebigen Ableitung aus dem Tun eines Einzelnen, einer dazu
autorisierten Gruppe (Autonomie) oder gar des Volks »im politischen Sinn«
entledigen: »Das Volk, welches ein Glied der Verfassung ist, also die Regierten
gegenüber den Regenten, eine städtische Gemeinde u.s.f., ist insofern kein
natürliches, durch bloße natürliche Elemente zusammengehaltenes Ganzes,
sondern ein künstliches, geordnetes, durch den Willen hervorgerufenes.«
Konnte das Volk »in der natürlichen Bedeutung … keinen Beschluß fassen,
weder ausdrücklich noch stillschweigend«,348 konnte andererseits »der Staat
… , das geordnete Volk, … keine Sitte begründen«.349

5. Die systematische und die nationelle Wahrheit des Juristenrechts
Die Stellung des Juristen als Repräsentant des Volksgeists war jedoch nur die
eine Seite des Juristenrechts. Puchta hatte Savignys »Vermischung von Ge-
wohnheits- und Juristenrecht« bemängelt, weil nicht lediglich die Gewohnheit
wie beim Gewohnheitsrecht Erkenntnisquelle sein sollte, sondern zugleich die
wissenschaftliche Wahrheit des Satzes.350 Juristenrecht bedürfte also eines
kunstgerechten Verfahrens, die bloße Gewohnheit konnte es nicht rechtfer-
tigen. Der unmittelbare Einfluß des Volks werde »abgelöst durch die Juristen,

188 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

343 Vgl. insbesondere Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 162 ff.; die Wichtig-
keit dieses Punkts wird auch deutlich in Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 729.

344 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 164.
345 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 167.
346 Vgl. die Auswertung des »Beruf« bei Rückert, Reyscher, 1974, S. 206 ff.
347 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 216.
348 Schon aus diesem Grund konnte es keine feststehenden Rechtssätze »vor dem

Staat«, kein »Naturrecht« geben: erst das im Volk »lebende«, realisierte Recht
war »wirklich« (Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 143, 142).

349 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 151.
350 Vgl. oben S. 174 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


durch welche das, was als Recht vermöge äußerer Autorität, des Gesetzes oder
der Sitte galt, auf eine innere Nothwendigkeit zurückgeführt, aus wissen-
schaftlichen Gründen als System gewußt, und auf diesem Wege weiter fort-
gebildet wird«.351 Wie standen diese wissenschaftlichen Anforderungen zum
Volksgeist?

Puchta stand vor dem Problem, daß eine Identität zwischen den wissen-
schaftlichen und den nationellen Anforderungen seinen einheitlichen Wissen-
schaftsbegriff vernichtet hätte. Es wäre dann zu fragen gewesen, ob die
nationelle römische Wissenschaft auf die deutsche Nation ohne Modifikatio-
nen übertragbar war. Puchta trennte daher zwischen beiden Aspekten des
Juristenrechts. Später vielzitiert wurde folgender Satz des ersten Bandes des
Gewohnheitsrechts:

»Eine juristische Ansicht ist nur dann Recht, wenn sie wissenschaftlich be-
gründet, also wenn sie wahr ist. Um dies zu seyn, muß sie in das System
eingefügt, d. h. eben innerlich begründet, und sie muß dem Volksgeist ange-
messen seyn.«352

Die hier betonte Unterscheidung zwischen Volksgeist und Wissenschaft, die
Wilhelm dazu verleitete, den »vagen Volksgeist« kurzerhand abzuschütteln,
machte bereits Zeitgenossen Puchtas Schwierigkeiten. Auf die Nachfrage des
bekennenden »Kantianers« Hugo,353 was er sich unter einem »natürlichen
Repräsentanten« vorzustellen habe, antwortete Puchta am 9.10.1828 brief-
lich:

»Insofern das Recht eine gemeinsame Überzeugung, und diese in ihrer ur-
sprünglichen Wirklichkeit eine nationelle ist, ist auch der Gesetzgeber Reprä-
sentant des Volks, aber wenn man natürlich dem künstlichen, oder auch dem
durch einen bestimmten Willen hervorgerufenen entgegensetzt, so kann man
ihn nicht natürl. Rpr. nennen. So sind auch die Juristen Rpr. des Volks, und
zwar
1) in Beziehung auf die Rechtskenntnis, natürliche, sie sind die Intelligenzen

des Volks. Das haben sie aber mit den vorzugsweise Rechtskundigen
überhaupt, deren es zu jeder Zeit geben wird, gemein, mit solchen Personen
also, die man noch nicht Juristen nennen kann.

2) Insofern aber durch die Wissenschaft, durch die Juristen im eigentlichen
Sinne, Recht wirklich erzeugt wird, so kann man nicht sagen, das Volk sey
selbst hier durch die Juristen thätig, und sie seyen daher seine natürlichen
Repräsentanten. Denn die Thätigkeit, durch welche hier das Recht hervor-
gebracht wird, ist keine solche, welche eine volksmäßige genannt werden
könnte. Sonst wären auch die Mathematiker und Physiker, die Ärzte p.

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 189

351 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 216.
352 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 166.
353 Dieses Bekenntnis Hugos wird von Puchta in eben jenem Brief vom 9.10.1828

angesprochen.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


natürliche Repräsentanten des Volks w. h. der Volksgeist erzeugte in ihnen
die Lehrsätze dieser Wissenschaften. – Also insofern die Juristen natürliche
Repräsentanten des Volks sind, bringen sie kein Recht hervor, und insofern
sie Recht hervorbringen, sind sie keine natürlichen Repräsentanten des
Volks.«354

Puchta trennte also scharf zwischen einer »natürlichen« und einer wissen-
schaftlichen Komponente des Juristenrechts. Die »natürliche« Rechtskenntnis
des Juristen bekam dabei, die durch die Gegenüberstellung zur »künstlichen«,
willentlichen juristischen Tätigkeit und angesichts der Tatsache, daß auch
sonstige Rechtskundige diesen Zugang haben konnten, einen intuitiven Bei-
geschmack. Die Rechtsfortbildung, die Schaffung neuer Rechtssätze, erschien
demgegenüber als willentliches, bewußt-wissenschaftliches Verfahren. Beide
waren freilich mit Blick auf die Geltungsfrage nur zusammengehörende Teile
eines einheitlichen Verfahrens. Ein Juristenrecht mußte also die eher intuitiv
repräsentierende und die künstlich-kognitiv wissenschaftliche Seite des Juri-
sten vereinigen. Die Stelle, auf die Hugos Frage abzielte, lautete im Ge-
wohnheitsrecht:

»Die wissenschaftliche Thätigkeit aber ist nicht eine nationale; wissenschaft-
liche Ueberzeugungen sind nicht solche, die der Mensch als Glied eines Volkes,
sondern solche, die er als Einzelner hat, also ist hier nicht der Volksgeist das
unmittelbar productive … Aber die Rechtswissenschaft hat einen nationalen
Gegenstand, sie wird also nur dann Wissenschaft seyn, wenn sie denselben als
nationalen, d. h. in seiner Wahrheit behandelt … Die Juristen müssen daher als
Repräsentanten des Volks verfahren, wenn sie jenen Einfluß auf das Recht
üben wollen.«355

Schon 1826 stach Puchtas Rezensent Zimmern das Problem klar ins Auge:

»Aber wie ist es zu entscheiden, ob eine Juristenmeinung wirklich Nationalität
habe?«356

Puchtas Antwort:

190 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

354 Die Interpretation dieser Stelle ist angesichts der Tatsache, daß Puchta ab 1837
das Erfordernis einer »nationellen Wahrheit« für sein Juristenrecht fallen ließ,
zweifelhaft. Hat Puchta hier bereits die spätere Trennung vorweggenommen?
Hiergegen spricht jedenfalls, daß Puchta im darauffolgenden Jahr gegenüber
Blume weiterhin für ein Juristenrecht forderte, daß »einer Ansicht nicht bloß
systematische Wahrheit im allgemeinen, sondern eine historische und natio-
nelle Wahrheit« zukomme, vgl. hierzu sogleich. Der scheinbare Widerspruch
des Hugo-Briefs mit dem ersten Band des Gewohnheitsrechts löst sich auf,
wenn man zwischen der Klassifikation der beiden juristischen Positionen und
den Geltungsbedingungen eines so gefundenen Satzes unterscheidet, wie ich
dies in meiner Interpretation tue.

355 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 165 f.
356 Zimmern, Rez. Encyclopädie, 1827, S. 22, unter Bezug auf Puchta, Encyclo-

pädie, 1825, S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Die Entscheidung kann nun selbst wieder bloß durch die wissenschaftliche
Überzeugung erfolgen, welche sich dann in der wirklichen Anwendung leben-
dig erweist. Somit kann man weder sagen, daß jeder Einfall eines Juristen Recht
sey, da sich selbst bei dem besten juristischen Zustand Unfähige oder Schwä-
chere finden, noch daß zu jener Gültigkeit eine fortwährende Entscheidung
nach dem Satze nothwenig sey, denn diese enthielte den Widerspruch, daß der
erste, der zweite u.s.w. Richterspruch noch unrechtlich oder nur eventuell
rechtlich wäre, sondern nur das läßt sich sagen, daß der Satz in der Über-
zeugung des Juristenstandes dieses Volkes begründet seyn müsse.«357

Auch 1828 beließ es Puchta bei einem Verweis darauf, daß sich eine Rechts-
ansicht eben als richtig durchsetzen müsse.

»Ein Hülfsmittel dafür ist der Umstand (wenn etwa nicht ein besonderer Grund
entgegensteht), daß sie [sc. die juristische Ansicht] sich wirklich geltend ge-
macht hat, theils in der Überzeugung der Juristen, theils in der Anwendung vor
Gericht. Diesen Sinn hat die Autorität der Juristen und der res judicatae, der
Präjudizien, welche mithin nicht Rechtsquellen, sondern Erkenntnisquellen
(freilich nicht schlechthin unfehlbare) eines schon entstandenen Rechts
sind.«358

Auch Blume leuchtete diese Abgrenzung zwischen dem Gebrauch als Gel-
tungsindiz für Gewohnheitsrecht und Juristenrecht und zugleich dem Behar-
ren zwischen einem scharfen Unterschied zwischen beiden Rechtsentstehungs-
typen nicht ein. Puchta machte brieflich am 22.5.1829 nochmals seine
Position in dieser Frage deutlich.

»1) das Recht, das wir G.R. nennen, entsteht nicht durch den usus, sondern es
hat eine andere Quelle, der usus ist nur seine Erscheinung, umgekehrt entsteht
der usus durch das Recht, er setzt es schon voraus. Ich glaube nicht, daß Sie
hierin diskutieren können. 2) der usus, s. consuetudo, der Gebrauch ist im
allgemeinen eine Erscheinung, ein Organ des Rechts, der nicht auf diese oder
jene Art des Rechts beschränkt, G.R., gesetzl. Recht u. Juristenr. erscheint im
usus, u. der usus ist daher eine Erkenntnisquelle für alles Recht. 3) dagegen ist
der usus eine in der Regel unentbehrliche Erkenntnisqu. für G. R. und J. R., für
jenes, weil der usus die mittelbare u. nothwendige Aeußerung der gemeins.
Volksüberzeugung ist, der Volksgeist wirkt auf d. Bewußtseyn u. letzl. a.
Handlungen der Volksglieder; für das J. R. weil eine jurist. Ansicht nur Recht
ist, insofern sie wahr ist, diese Wahrheit aber bey der Nationalität des Gegen-
standes zugleich eine historische u. nationelle ist, sie muß nach dem beste-
henden Recht und nach den historischen Prämissen wahr seyn, ob nun einer
Ansicht nicht bloß systematische Wahrheit im allgemeinen, sondern eine
historische und nationelle Wahrheit zukommt, dafür gibt die Uebereinstim-
mung der Juristen u. noch mehr der Gebrauch einer Entscheidung Indiz [?
unsichere Lesart], so sicher als sie eben seyn kann.«359

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 191

357 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 28.
358 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 166 f.
359 Brief an Blume vom 22.5.1829.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Gebrauch war also durchweg Erkenntnismittel, niemals aber Geltungs-
grund der Rechtssätze, denn so nochmals gegenüber Blume: »Wenn Sie das J.
R. zum G. R. hinzunehmen wollen, weil der usus auch von ihm eine
Erscheinung sey, so müßten Sie auch das promulg. R. zum G. R. nehmen,
denn auch dies wären in diesem Sinne G. R. sätze!« Beim Gewohnheitsrecht
blieb die Beweiskraft der Gewohnheit am stärksten. Gleichwohl war bereits
die erste Betätigung des Rechtssatzes Ausfluß einer Überzeugung, die Ge-
wohnheit war also nur deklaratorisch, nicht konstitutiv. Das Juristenrecht galt
also nur kraft wissenschaftlicher und nationeller Wahrheit. Beide Aspekte
waren offensichtlich nicht völlig sicher und »äußerlich« feststellbar. Die
Geltung wurde durch die Durchsetzung der Ansicht indiziert, aber nicht
bewiesen.

Hier wurde nun Puchtas »Einsetzung der Praxis in ihre Rechte als Rechts-
quelle«, die er 1828 gegenüber Hugo hervorgehoben hatte, deutlich. Während
Gewohnheitsrecht durch eine Gewohnheit, zumeist eine Sitte, sichtbar werde,
trete Juristenrecht »theils in der Ueberzeugung der Juristen, theils in der
Anwendung vor Gericht«360 in Erscheinung. »Deshalb heißt denn auch das
Juristenrecht nach der Analogie der Benennung des Gewohnheitsrechts: das
Recht der Praxis.«361 Puchtas Blick war gerichtet auf die »Aussprüche des
Richters«,362 aber auch »Gutachten, sey es Einzelner oder Collegien«363 und
schließlich die sonstige »Tätigkeit der Juristen … theils in mündlichen und
schriftlichen Vorträgen«.364 Hier fand Puchta die »Anknüpfungspuncte«365

für das »Juristenrecht oder die Praxis«.366 Es ging also insgesamt um die
Tätigkeit der Juristen, freilich nur, soweit sie sich »wirklich geltend gemacht
hat«.367

Das Zusammenspiel zwischen Volksgeist und System, zwischen wissen-
schaftlicher und nationeller Wahrheit brachte funktional einerseits Struktur
und andererseits Flexibilität. Es blieb durch den Volksgeist immer eine
unendliche, lediglich indiziengestützte Annäherung an die »innere Wahrheit«,
so sicher als eine solche eben seyn kann«. Das Abstellen auf die »innere
Wahrheit« band die juristische Tätigkeit an ein übergeordnetes Recht, welches
im Volksgeist entstand und nur in der Explikation zum Vorschein kam:
»Sichtbar ist nur das Entstandene selbst.« Das – wie Puchta Maurenbrecher

192 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

360 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 166.
361 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 167.
362 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 21.
363 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 23.
364 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 28.
365 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 23.
366 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 27.
367 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 166.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


teilweise unterstellte368 – Zuweisen einer Rechtsfortbildungszuständigkeit an
die Juristen war dies nicht. An den Volksgeist blieben alle gebunden, vor allem
gleichermaßen das Juristen- und das Gewohnheitsrecht. Auch die Gesetzge-
bung sollte als »Organ des allgemeinen Willens« diesen erkennen und um-
setzen.369 Die Darstellung der Gesetzgebungsgewalt als abgeleitet blieb
politische Aussage genug, ein materielles370 Prüfungsrecht der Justiz erschien
Puchta dagegen zu weitgehend. Auch das Juristenrecht mußte als Ausfluß des
Volksgeistes gefunden werden. War auch hier die Übung, wenn auch nicht in
der Sitte, sondern in juristischen Handlungen Geltungsindiz, so unterschied
sich das Juristenrecht vom Gewohnheitsrecht doch durch das zusätzliche
Erfordernis der Wissenschaftlichkeit. Dies war Puchtas Klärung gegenüber
dem unklaren Sprachgebrauch Savignys 1814.

Mit der Anbindung des Juristenrechts an den Volksgeist und der hier
anknüpfenden Stellung des Juristen als Repräsentant war zugleich der Lebens-
bezug des Juristenrechts konstruiert. Dieser Anspruch wurde 1826 in Puchtas
Auseinandersetzung mit Karl Schildener deutlich. Schildener bezeichnete das
deutsche Recht als ein »lebendiges Recht in Zuständen (nicht Begriffen)«.371

Die bisherige wissenschaftliche Behandlung werde dieser Natur des deutschen
Rechts nicht gerecht, »da ja das eigenthümlich lebendige des vaterländischen
Rechts durch die Behandlung nach eingelernten wissenschaftlichen Ansichten
und Begriffen eines todten Volks zu Grunde gerichtet und sodann in syste-
matischen Formen dieses Volks von neuem todt geboren wird«.372 In der
nachfolgend immer wieder bemühten Antithetik stellte Schildner dem »leben-
digen« deutschen somit das römische »Begriffsrecht« entgegen.373 Er warf
»unsre[r] Juristen-Herrschaft … abergläubische Verehrung oder starre Ach-
tung des römischen Buchstabens«374 vor.

Puchta trat der Bezeichnung des römischen Rechts als ein bloßes »Recht in
Begriffen« deutlich entgegen. Auch das in der dritten Periode wissenschaftlich
gebildete römische Recht habe nie aufgehört, »ein ›Recht in Zuständen‹ zu
seyn, und wir würden durch das Studium der bloßen ›Begriffe‹, ohne uns die

Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm 193

368 Vgl. oben S. 174 ff.
369 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 145.
370 Zum formellen Prüfungsrecht, für das Puchta vehement eintrat, vgl. unten

Kap. 5 I 5.
371 Schildener, Über die Behandlung des deutschen Rechts als lebendigen Volks-

rechts, 1827, S. 16.
372 Schildener, Über die Behandlung des deutschen Rechts als lebendigen Volks-

rechts, 1827, S. 19.
373 Schildener, Über die Behandlung des deutschen Rechts als lebendigen Volks-

rechts, 1827, S. 22.
374 Schildener, Über die Behandlung des deutschen Rechts als lebendigen Volks-

rechts, 1827, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zustände zu vergegenwärtigen, vergebens eine gründliche Kenntniß jenes
Rechts uns zu verschaffen suchen«. Rechtshistorische Forschung müsse immer
»auf die Zustände sowohl, als auf die Begriffe gerichtet seyn«.375 Die Unter-
suchung des geltenden Rechts sei einer gesonderten Untersuchung der »Zu-
stände« dagegen enthoben: »Hier liegen uns die Zustände selbst vor Au-
gen.«376

Schildeners Trennung zwischen einer »formal-wissenschaftlichen« Metho-
de der Behandlung des römischen Rechts und einer Behandlung des deutschen
Rechts mit Blick auf »practisch gegenwärtige, lebendig daseyende Zustände
und Verhältnisse« ging für Puchta gleichermaßen an der Wahrheit vorbei: wie
das deutsche, so müsse auch das römische Recht »practisch lebendig, in der
bezeichneten Art betrieben werden«.377 Schon 1825 hatte er in diesem Sinne
betont, die Juristen dürften das Recht »weder als ein Product der Willkühr,
noch als ein aus einem abstracten hergeleiteten Begriff … behandeln, sondern
[hätten] sich eben in jener Eigenschaft [als Repräsentanten] dazu zu ver-
halten«.378

III. Zwischenergebnis

Mit der Lehre vom Gewohnheitsrecht nahm sich Puchta 1824 eines politisch
hochbrisanten und vor allem eng an die gerichtliche Praxis gekoppelten
Gegenstandes an. Dies folgte bereits daraus, daß die überkommene Gewohn-
heitsrechtslehre derart unklar und widersprüchlich war, daß den Gerichten
immer wieder freie Rechtsfortbildung unter dem Mantel der Umsetzung einer
vermeintlichen Volkssitte vorgeworfen wurde. Daneben hatte die Gewohn-
heitsrechtslehre aber für Puchta eine viel weitergehendere Bedeutung. Dies
erschließt sich nicht, wenn man, wie es heute zumeist üblich ist,379 das
Gewohnheitsrecht auf eine außergerichtliche Sitte zurückführt und den Ge-
richtsgebrauch davon trennt. Puchta ließ gegenüber Gans keinen Zweifel
daran, daß besonders im gemeinen römischen Recht und damit in seinem

194 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

375 Puchta, Rez. Schildener, 1829, S. 15.
376 Puchta, Rez. Schildener, 1829, S. 15.
377 Schildener, zitiert bei Puchta, Rez. Schildener, 1829, S. 17.
378 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 68.
379 Einflußreich für die scharfe Trennung zwischen Gewohnheitsrecht und Richter-

recht Esser, Richterrecht, Gerichtsgebrauch und Gewohnheitsrecht, 1967,
S. 95 ff., 121 f.; ders., Vorverständnis und Methodenwahl in der Rechtsfin-
dung, Frankfurt 1970, S. 192; Flume, Gewohnheitsrecht und römisches Recht
I, 1975, S. 30 ff.; hierzu Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen Rechts-
wissenschaft, 1992, S. 15 ff.; ältere Literatur bei Tomuschat, Verfassungsge-
wohnheitsrecht?, 1972, S. 52 mit Anm. 34.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eigenen Arbeitsfeld, die Volkssitte keinen nennenswerten Einfluß hatte. Inso-
fern hatte er Savigny also nicht fehlinterpretiert.380 Noch deutlicher als dieser,
der im »Beruf« undeutlich die juristische Tätigkeit wiederholt als Gewohn-
heitsrecht bezeichnet hatte, kam es Puchta in seiner Neubearbeitung der
Gewohnheitsrechtslehre entscheidend darauf an, daß gerade im gemeinen
römischen Recht ein Gewohnheitsrecht im überkommenen Sinne nicht exis-
tierte. Dies galt bereits für die sowieso marginale Rechtssetzung durch Volks-
sitte. Indem Puchta den Volksgeist nicht empirisch, sondern »philosophisch«-
metaphysisch verstand, konnte die gelebte Übung Recht nicht mehr setzen.
Mit dem Volksgeist band Puchta das klassische Gewohnheitsrecht nicht an
das Volk, sondern an das Recht. Die Übung im Volk wurde von der Rechts-
quelle zur Erscheinung, zum unsicheren Indiz.

Im gemeinen römischen Recht wurde dieser Punkt noch wichtiger. Hier war
Puchtas Blick auf den Gerichtsgebrauch und abgeschwächt auf die Autorität
der doctores gerichtet. Nach weit verbreiteter Lesart war damit dieser ganze
Rechtskreis Gewohnheitsrecht. Auch Savignys unklare Äußerungen von 1814
ließen eine derartige Deutung zu. Sein gerade methodisch orientiertes Reform-
projekt wies freilich in eine andere Richtung, die Puchta nun ausbuchsta-
bierte. Betrachtete man den usus fori und die communis opinio doctorum als
Unterfall des Gewohnheitsrechts, so blieb für die Feststellung eines solchen,
auch nach Puchtas Gewohnheitsrechtslehre, letztlich nur der Blick auf die
Erscheinung, die Übung. Auch Savigny hatte betont, daß diese Hochachtung
von Präjudiz und Autorität maßgeblich für den schlechten Zustand des Rechts
verantwortlich zeichne. Puchtas Juristenrecht war Nachvollzug dieser Er-
kenntnis. Neben der gewohnheitsrechtlichen Position des Juristen als Reprä-
sentant mußte Juristenrecht nach Puchta zugleich den Wissenschaftler wider-
spiegeln. Damit wurde die Arbeit der Juristen von einem »äußeren« auf ein
»inneres« Richtigkeitskriterium gestellt. Es galt nun nicht mehr durch seine
Wiederholung, sondern aufgrund seiner wissenschaftlichen Richtigkeit und
der Übereinstimmungen mit dem Volkgeist.

Die Reichweite dieser Auskoppelung des Juristenrechts aus dem Gewohn-
heitsrecht machte besonders Puchtas, ebenfalls an Savigny angelehnte, Deu-
tung der Rezeption deutlich. Indem Puchta die Geltung des gemeinen römi-
schen Rechts durch Juristenrecht legitimierte, unterlag dieser gesamte Bereich
den von ihm formulierten wissenschaftlichen und nationellen Anforderungen.
Savignys Forderung nach einer methodischen Neuorientierung war damit Teil
der Rechtsquellenlehre, das gemeine römische Recht unterlag in seiner Gel-
tung den Anforderungen der Wissenschaft. Damit stand ein Konzept bereit,

Zwischenergebnis 195

380 Vgl. den Erklärungsansatz von Jakobs, oben I 1.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mit dem die seit längerem in ihrer Willkür kritisierte Rechtspraxis rationali-
siert und damit überprüfbar gemacht werden konnte.

IV. Methode des Juristenrechts

Puchta hatte das Juristenrecht mit der Gegenüberstellung von Volksgeist und
Wissenschaft einer schwierigen Doppelung ausgesetzt. Als Indiz hatte er die
Durchsetzung einer Ansicht, also ihre praktische Wirksamkeit genannt. Wie
aber sollte ein Jurist auf der Suche nach einem Juristenrecht, das dieses Indiz
ja naturgemäß noch nicht bieten konnte, verfahren, wie also sollte er ex ante
die Voraussetzungen für ein Juristenrecht schaffen? Die Rechtsproduktion, so
hatte er gegenüber Hugo betont, sei ein willentlich-wissenschaftliches Ver-
fahren. Hatte der Jurist dabei aber das »nationelle« seines Gegenstandes nicht
im Blick, so stand zu befürchten, daß eine spätere Durchsetzung der Juristen-
meinung scheiterte. Auch die nationelle Seite mußte also in der Rechts-
produktion irgendwie mitgedacht werden. Damit stellt sich die Frage nach
der Methode des Juristenrechts. Eine Vorstellung der für Puchta richtigen
Methode vermittelt zunächst ein Beitrag des von ihm bewunderten Johann
Christian Hasse aus dem Jahr 1827.

1. Annäherung: Der »wieder und wieder« gelesene Beitrag Johann
Christian Hasses

Im ersten Heft des Rheinischen Museums erschien ein Beitrag von Johann
Christian Hasse381 zur umstrittenen Frage der obligatorischen Bestellung von
Servituten. Diesen Beitrag des späteren Freundes und wohl eigentlichen Vaters
des Rheinischen Museums,382 den Puchta nach eigenem Bekunden »wieder
und wieder« gelesen hatte, stellte er als »meisterhaft«383 und besten Beitrag
des Hefts heraus. In der Folge entwickelte sich Hasse mehr und mehr neben
Savigny zur Leitfigur Puchtas.384

196 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

381 Zu Hasses Biographie Polley, Art. Hasse, 1982, S. 121 ff.; Teichmann, Art.
Hasse, in: ADB 10, S. 759; danach Landsberg, GDR 3.2., 1910, Noten,
S. 118; knapp Kleinheyer/Schröder, Deutsche und Europäische Juristen, 4.
Aufl., S. 482.

382 Vgl. Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 289 f.; ders., Zur Geschichte der
zivilistischen Professuren im ersten Jahrhundert der Universität Bonn, 1923,
S. 9 ff., 16.

383 Puchta, Rez. Rheinisches Museum, 1827, S. 133.
384 Puchta war mit Hasse, den er bereits seit 1821 kannte (vgl. oben Kap. 1 III 1),

seit 1827 eng befreundet und in ständigem Briefkontakt, vgl. Brief an Savigny
vom 27.12.1828. Wiederholt stellte er Hasse auch gegenüber Savigny neben
diesem als wichtigstes Leitbild heraus, vgl. etwa Brief an Savigny vom
6.11.1828: »Sie oder Hasse, darauf hoffe ich immer«; ähnlich Brief an Savigny

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hat man Jherings gegen Puchta gerichteten Vorwurf des »Mumiencultus«
im Blick,385 so leuchtet also nicht unmittelbar ein, wieso Puchta gerade
Hasses Beitrag so hoch lobte. Windscheid hob 1862 hervor, daß »nicht alle
Vertreter der historischen Schule immer mit gehöriger Bestimmtheit sich zum
Bewußtsein gebracht haben, daß die letzte Frage, um welche es sich für uns
handelt, nicht die ist, wie das römische Recht zu irgend einer Zeit gewesen ist,
sondern die, wie es bei uns heutzutage zur Anwendung zu kommen hat«.386

Gerade Hasse war für Windscheid hier lobenswerte Ausnahme, seltener Beleg
dafür, daß »bereits im Jahre 1827« ein Romanist von »Verirrungen der
sogenannten historisch-juristischen Methode« gesprochen habe.387 Auch
Landsberg hob diese besondere Stellung Hasses hervor und betonte, Hasse
habe »gerade auf das geführt, was die historische Schule sonst oft programm-
widrig vernachlässigt hat, auf die spätere Verbindung beider Rechtsstoffe zum
usus modernus und auf die Zusammenhänge, die von da wieder zur neueren
Landesgesetzgebung, zum preußischen Landrecht wie zum Code Napoleon
hinüberführen«.388

Die von Hasse bearbeitete Thematik war seit 1823 Gegenstand heftiger
Kontroversen.389 Einen Hinweis von Savigny aufgreifend, hatte sich sein
Schüler Schmidtlein erstmals für eine Bestellung von rechtsgewährenden390

Servituten durch bloßen Vertrag ausgesprochen391 und damit auf das seit dem

Methode des Juristenrechts 197

vom 24.3.1829. Sein Tod im Jahr 1830 schien Puchta »comme une bataille«,
»da wir noch nicht zu dem Glück, wenn es eins ist, gelangt sind, daß unsere
Juristen wie man an den römischen gerühmt hat, fungible Personen wären.
Hasse’s wissenschaftliche Individualität … wird schwer zu ersetzen seyn«, so in
einem Brief an Mohl vom 24.11.1830.

385 Vgl. oben S. 110 f.
386 Windscheid, Pandekten, 1. Aufl., § 10.
387 Windscheid, Pandekten, 1. Aufl., § 10, Anm. 2.
388 Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 289.
389 Nachweise zu dieser Debatte bei Vangerow, Pandekten I, hier nach 6. Aufl.

1851, § 350 Anm. 1; den weiteren Verlauf bis zur Jahrhundertwende schildert
Windscheid, Pandekten I, 9. Aufl. 1906, § 212 Anm. 1; im übrigen Kaser I,
1971, S. 443 ff., II, 1975, S. 300, 3 a).

390 Bei negativen Servituten war bereits zuvor auf das Erfordernis der quasitraditio
nach h. M. verzichtet worden, vgl. die Darstellung der Debatte bei Heisler,
Abhandlung und Untersuchung des Satzes, daß die verneinenden Dienstbarkei-
ten durch bloße Verträge ohne Uebergabe erlangt werden, 1783; überblicks-
artig Mühlenbruch, Pandekten II, 8, § 288 mit Anm. 12.

391 Schmidtlein, De servitutibus per pactum constituendis, 1823 (zusammenge-
faßt in: ders., Über die Errichtung von Servituten durch Vertrag, 1826,
S. 145 ff.) im Anschluß an Hinweise Savignys in seinen Vorlesungen und im
Besitz, ab der 3. Aufl. 1818, hier zitiert nach der 4. Aufl., 1822, § 45, S. 447
Anm. 1 und S. 454 Anm. 2, vgl. auch ders., System I, 1840, S. 259 Anm. g.
System II, 1840, S. 289 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mittelalter durchweg geforderte Merkmal der traditio392 verzichtet. Schmidt-
lein hatte damit an überkommenen Grundsätze gerührt. Es ging um die Frage,
ob dingliche Rechte überhaupt durch bloßen Vertrag begründet werden
können und um die bedeutende Position, die der traditio im Umfeld der
Lehre vom titulus und modus393 zugewachsen war.394 Der Verteidigung der
alten Ansicht durch Zimmern395 waren Michelsen396 und erneut Schmidt-
lein397 entgegengetreten, als auch Hasse auf Seiten Savignys für die neuere
Ansicht Partei ergriff.398 Der Disput hatte vor allem durch die Wiederent-
deckung des Gaius Nahrung erhalten. Aus Gaius II § 31 ergab sich, daß in
Provincialgrundstücken in klassischer Zeit Servituten durch ein bloßes Pac-
tum oder durch Stipulation bestellt werden konnten, da die traditionellen
Verfügungsformen, in jure cessio und mancipatio auf solche Grundstücke
nicht anwendbar waren. Durch den Wegfall dieser Übereignungsformen und
des rechtlichen Unterschieds zwischen italischen und Provincialgrundstücken
im späteren römischen Recht, stellte sich die Frage nach der Rechtslage im
»neuesten«,399 dem justinianischen Recht. Schmidtlein und Michelsen nah-
men an, daß nun die Übereignungsform der früheren Provincialgrundstücke

198 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

392 Hier in Form der sog. constitutio, die in einer Einführung des Bestellers in das
Grundstück oder in einem Dulden der Ausübung der Dienstbarkeit bestehen
konnte. Umfangreiche Nachweise zur traditionellen Sichtweise bei Glück,
Pandecten IX, 1808, § 626, S. 65 ff.; zur Ansicht der mittealterlichen Juristen
vgl. die Darstellung bei De Luca, Il dottor volgare ovvero il compendio di tutta
la legge civile, canonica, feudale e municipale nelle cose più ricevute in pratica
I, 1839, Teil 4, cap. I.

393 Knapper Überblick bei Coing, Europäisches Privatrecht I, 1985, S. 302 ff.; zur
frühen auf Hugo und Thibaut zurückgehenden Kritik an dieser Lehre Fel-
gentraeger, Von Savignys Einfluß auf die Übereignungslehre, 1927, S. 5 ff.;
vor allem spätere Entwicklungen bei Ranieri, Die Lehre der abstrakten
Übereigung in der deutschen Zivilrechtswissenschaft des 19. Jahrhunderts,
1977, S. 90 ff.

394 In diesem Sinne noch Thibaut, Pandekten, 8. Aufl. 1834, § 767 mit Anm. (x).
395 Zimmern, Können Servituten durch bloßen Vertrag bestellt werden?, 1824,

S. 309 ff.
396 Michelsen, Servituten können durch bloßen Vertrag bestellt werden, 1825,

S. 362 ff.
397 Schmidtlein, Über die Errichtung der Servituten durch Vertrag, 1826,

S. 145 ff.
398 Hasse, Von der Bestellung der Servituten durch simple Verträge und Stipula-

tionen, 1827, S. 64 ff. Eine genaue, zeitgenössische Darstellung der vertretenen
Ansichten bringt Hoffmann, Die Lehre von den Servituten nach Römischem
Rechte II, 1843, S. 113 ff.

399 Savigny, Besitz, hier zitiert nach der 4. Aufl., 1822, § 45, S. 447 Anm. 1.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


allgemein für die Begründung der Servitut ausreichend geworden sei,400

während die von Zimmern vertretene Gegenansicht einen Ersatz durch die
traditio und eine poena stipulatio annahm.401

Hasse hielt der bisherigen Debatte nun grundsätzliche Erwägungen ent-
gegen. Ziel seiner Erörterungen sei es nicht, »auf besonders neue Entdeckun-
gen auszugehen«, sondern, »die ganze Untersuchung in ihren Haupttheilen
mit practischen Ansichten und Reflexionen in Verbindung zu bringen«. Diese
Art zu verfahren sei das sicherste Mittel, »den Verirrungen der so genannten
historisch-juristischen Methode vorzubeugen«402 – hier hatten Windscheid
und Landsberg aufgehorcht.403 Die »historische Behandlung der Rechtswis-
senschaft« habe in der neuen Zeit einen neuen Umschwung bekommen. Sie
habe jedoch »auch ihre eignen Gefahren, die in manchem Versuch der letzten
Periode nicht immer glücklich vermieden worden sind«, was, »wenn man
diesem nicht zu begegnen wüßte, auch für die Praxis Nachtheil zu fürchten
wäre«.404

Wie sein hiergegen gerichtetes Programm aussehen sollte, ließ er nicht im
unklaren:

»Aber niemand darf dieß so auffassen, als sey es am rathsamsten, die Rechts-
geschichte von der Dogmatik des geltenden Rechts ganz wieder los zu reißen,
und beide ihre eigenen Bahnen wandeln zu lassen … Vielmehr soll man im
rechten Sinn einer weisen Leistung, alles aufbieten, was unsre Kräfte gestatten,
die verschiedenen Elemente unsers Wissens so geschickt zu mischen, daß weder
die Theorie in eine Krämerey mit gelehrten Kleinigkeiten oder in künstliche
Systeme ohne ächtes Leben und Wahrheit, bey allem Schein des Geistreichen,
oder endlich in ein geistloses Zusammenhäufen vieler einzelnen Dogmen ohne
innere Verbindung ausarte, noch die Praxis, aus Scheu vor ernsten Studien
immer mehr verderbe und rückschreite, vor welchem Schmach sie gewiß nichts

Methode des Juristenrechts 199

400 Einzig für die Begründung des erhöhten Schutzes durch die actio publicana sei
eine traditio notwendig gewesen, vgl. Schmidtlein, Über die Errichtung der
Servituten durch Vertrag, 1826, S. 166 ff.; Michelsen, Servituten können
durch bloßen Vertrag bestellt werden, 1825, S. 377 ff.; später auch Savigny,
System I, 1840, § 41 Anm. g.

401 Zimmern, Können Servituten durch bloßen Vertrag bestellt werden?, 1824,
S. 311.

402 Alles bei Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 66; Hervor-
hebungen im Original.

403 Hasse stand mit dieser Kritik auch im engen Kreis um Savigny freilich nicht
allein. Savignys enger Freund Bethmann-Hollweg, Rezension Rudorff I,
1834, S. 206 f., kritisierte besonders eine »einseitige Vorliebe für das älteste
Römische Recht« und forderte »mehr das Detail des praktischen Rechts aus
sicheren Quellen dogmatisch und zur unmittelbaren Anwendung bereitet«.
Rudorffs Versuch in diese Richtung gefiel ihm wie den meisten Kritikern
freilich nicht.

404 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 66.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bewahren kann, wenn ihr nicht durch Anwendung redlich erforschter Ge-
schichte und ächter Philosophie immer frische Nahrung und junges Leben
zugeführt wird.«405

Ein Blick in den Gang der Argumentation macht Hasses Petitum deutlicher.
Zunächst fällt auf, daß Hasse die Untersuchung über die Klassiker und
Justinian hinaus durch das Mittelalter und den Usus modernus hindurch406

bis ins geltende, auch partikulare Recht407 führte. Landsberg sah hierin die
»außergewöhnliche Stellung« Hasses im Umfeld Savignys: Er habe durchge-
führt, »was die historische Schule sonst oft programmwidrig vernachlässigt
hat«.408 Landsberg, der in seiner Wissenschaftsgeschichte überhaupt die
»Richtung auf das praktisch Brauchbare«409 hervorhob und vor der »Ge-
fährlichkeit des antiquarischen Interesses« warnte,410 betonte also Hasses
Hinwendung zum geltenden, freilich historisch abgeleiteten Recht. Er schob
dies dem Einfluß Thibauts auf Hasse zu.411

Den Schwerpunkt der hier beleuchteten Abhandlung Hasses trifft diese
Einschätzung nicht. Bei allem erkennbaren Willen, die historischen Entwick-
lungen mit den Problemlagen des geltenden Rechts zu verknüpfen, stand doch
das vorjustinianische, klassische römische Recht im Zentrum der Erörterun-
gen Hasses.412

Einen besseren Anhaltspunkt für Hasses Vorstellungen bieten insofern seine
eigenen methodischen Vorgaben: Es ging demzufolge um die geschickte
Mischung der »verschiedenen Elemente unseres Wissens« im »rechten Sinne
einer weisen Leistung«.413 Abzulehnen waren Einseitigkeiten: »Krämerey mit
gelehrten Kleinigkeiten«, »künstliche Systeme ohne ächtes Leben und Wahr-
heit« sowie ein »geistloses Zusammenhäufen vieler einzelner Dogmen ohne
tiefere innere Verbindung«.

Der »gelehrten Krämerey« hielt Hasse eine Berücksichtigung der »prakti-
schen Bedürfnisse«414 entgegen, sei es im antiken, sei es im späteren Recht.

200 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

405 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 66 f.
406 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 124 ff.
407 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 126 zum Code Civil, S. 127

zum ALR.
408 Landsberg, GDR 3. 2., 1910, S. 289.
409 Landsberg, GDR 3. 2., 1910, S. 75; hierzu Haferkamp, Ernst Landsberg in

Weimar, 1999, S. 300 und passim.
410 Landsberg, GDR 3. 2., 1910, S. 289.
411 Landsberg, GDR 3. 2., 1910, S. 289, unter Verweis auf Hasses Vorrede in

seiner Culpa; Noten S. 119.
412 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 75–122.
413 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 67.
414 Vgl. das Auftauchen dieses Terminus bei Hasse, Von der Bestellung der

Servituten, 1827, S. 82, 84, 92, 108, 109.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dies machte bereits der von Hasse vorgeschaltete Blick auf das »praktische
Bedürfnis im allgemeinen«415 deutlich. Auf dem Boden des römischen Rechts
argumentierend, stellte Hasse hier Vor- und Nachteile formloser Servitutbe-
stellung für die Vertragspartner heraus. Dem Vorteil des unkomplizierten
Leistungsversprechens hielt Hasse wichtige Nachteile einer formlosen Verein-
barung entgegen, insbesondere unsichere Laufzeit durch Bindung an die
Lebensdauer des Verpflichteten, Insolvenzrisiko, mangelnde Drittwirkung.
Letzteres könne dazu führen, daß der Verpflichtete einem Schadensersatzan-
spruch des Berechtigten ausgesetzt würde, wenn ein Dritter die Sache ersäße.
»Allen diesen Mängeln und Unbequemlichkeiten ist durch das was wir
Dinglichkeit der Rechte nennen, abzuhelfen, und es ist deshalb schwer zu
glauben, daß in einer Gegend von bedeutendem Umfang, wo Menschen
miteinander in nahe Berührung und Verkehr gekommen sind, diese bei
Ueberlassung einzelner Stücke des Eigenthums lange ausbleiben kann.«416

Das Gegenbild, die Annahme einer lediglich obligatorischen Wirkung der
Servituten, hatte für Hasse im einzelnen etwas »so Ungereimtes, daß es sich
zwar wohl künstlich juristisch aber nicht factisch möglich denken läßt«. Die
praktischen Wirkungen ihrer Lösung scheinen von denen vergessen worden
zu sein, »die so leicht dazu gegriffen haben, obligationes mit servitut-ähnlich-
em Inhalt gelten zu lassen«.417

Hasses Betonung der praktischen Bedürfnisse zog neben den Interessen der
Beteiligten vor allem das Zusammenspiel der verschiedenen rechtlichen Rege-
lungen als Argument heran. Dogmatik sollte in ihrem Zusammenspiel be-
trachtet werden, statt in bloßer wortgetreuer Quellenauslegung zu verharren.
Bei genauerer Betrachtung erweist sich, daß die dahinter stehende Systemfrage
im Zentrum der Erörterungen Hasses stand. Für »Praxis« zu streiten im-
plizierte auch einen Kampf gegen »künstliche Systeme ohne ächtes Leben und
Wahrheit« auf der einen, »geistloses Zusammenhäufen vieler einzelner Dog-
men ohne tiefere innere Verbindung« auf der anderen Seite.

Seine Eingangserwägungen des Jahres 1827 brachten hier nur Andeutun-
gen. Wenige Jahre zuvor, 1824, war Hasse diesbezüglich deutlicher geworden
und hatte sein »juristisches Glaubensbekenntnis«418 abgelegt. Auch in seinen

Methode des Juristenrechts 201

415 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 92.
416 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 70.
417 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 69. Auf der anderen Seite

sei offensichtlich, daß es Fälle gebe, in denen es den Parteien gerade darum
gehe, die Befugnisse nicht dinglich zuzugestehen. Auch in diesem Fall schütze
freilich die Form vor den Auslegungsproblemen: »Läßt man nun Servituten
durch bloße Conventio entstehen, so wird Alles dieß … einem zu freien
arbitrim der Richter und Interpreten überliefert« (a. a. O., S. 75).

418 Hasse, Das Güterrecht der Ehegatten nach Römischem Recht I, 1824, S. VI.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erörterungen zum römischen Güterrecht hatte er es »wirklich auch auf etwas
Praktisches«419 abgesehen, zugleich aber einige »gutgemeinte Worte über die
Consequenz«420 am rechten Platz empfunden. Es schien ihm an der Zeit,
»dagegen zu warnen, daß man nicht ein fleißiges Zusammentragen rechtsge-
schichtlichen Stoffes oder ein sporadisches Vorarbeiten einzelner Stücke in
irgend einer beliebigen Beziehung, ohne fest auf das Ganze gerichteten Blick,
schon für ein wissenschaftliches Werk halte«. Die Untersuchung des inneren
Zusammenhangs diene keineswegs nur der »Leichtigkeit des Zusammen-
fassens und Behaltens«, sondern dem »viel höher liegenden Bedürfnis der
menschlichen Vernunft selbst«.421 Es entspreche auch dem Recht der römi-
schen Juristen, bei denen man »ungeachtet ihres lebendigen Eindringens in die
Natur des Einzelnen, oder vielmehr eben deswegen, auf eine strenge Folge-
richtigkeit, und auf inneres System wo es irgend thunlich ist, rechnen kann«.
Wer seine Untersuchung nicht an der Aufdeckung dieses inneren Zusammen-
hangs ausrichte, möge vielleicht »sich selbst und einigen gutmüthigen Freun-
den genügen, aber die Wahrheit wird er nicht entdecken«.422

Dieses ja weitverbreitete Bekenntnis zu »System« als Signum von Wissen-
schaftlichkeit wurde von einer »kleine[n] Warnung«423 begleitet. Die Durch-
dringung der wahren Rechtsverhältnisse im Großen und Kleinen und ihre
Verbindung »im Begriff zu einem Ganzen« bedürfe starker Hände, eines
großen gediegenen Talents und eines vollkommen gereiften Verstandes, wolle
man nicht »aus voreiligem Irrthum eine Wolke statt der Göttin umarmen«.424

1827 traten diese Befürchtungen stärker in den Vordergrund. Scharf
wandte er sich nun gegen das »Vorurtheil … daß es gegen die Natur der
Sache und gegen eine höhere Ratio iuris streite, Servituten durch einen bloßen
Vertrag entstehen zu lassen«.425 Ob dies so sei, hinge vielmehr vom »positiven
Recht ab«, ein Schluß vom Verbot des Eigentumsübergangs durch bloßen
Vertrag auf die Servitutbestellung sei unzulässig.426 Hasse warnte vor den
Folgen vorschneller Regelbildung. Nur weil »man von jenem falschen Postu-
lat, ein dingliches Recht könne nie durch bloßen Vertrag entstehen, ausging«,
sei es notwendig geworden, die fragliche Gaiusstelle (2.31) »zu jedem Preise
anders zu erklären, als die Worte und der natürliche Zusammenhang es

202 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

419 Hasse, Das Güterrecht der Ehegatten nach Römischem Recht I, 1824, S. VI.
420 Hasse, Das Güterrecht der Ehegatten nach Römischem Recht, I, 1824, S. XII.
421 Hasse, Das Güterrecht der Ehegatten nach Römischem Recht, I, 1824, S. XIV.
422 Hasse, Das Güterrecht der Ehegatten nach Römischem Recht, I, 1824, S. XVI.
423 Hasse, Das Güterrecht der Ehegatten nach Römischem Recht, I, 1824, S. VI.
424 Hasse, Das Güterrecht der Ehegatten nach Römischem Recht, I, 1824, S. V.
425 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 92.
426 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 93.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schlechthin erfordern«.427 Auch Lücken dürften nicht vorschnell gefüllt
werden, so sei es »eine sehr ersprießliche Beschäftigung, sich mit der Erra-
thung der römischen Formeln, wo sie uns nicht gegeben sind, zu beschäftigen,
aber die Enträthselung geht nur allmählich von statten, und manches Räthsel
wird vielleicht immer ungelöst bleiben«.428 Anlaß zur Kritik gab Hasse vor
allem Schmidtlein, dessen Ansicht er im Ergebnis weitgehend teilte. Dies galt
jedoch nicht für dessen These, daß bereits in klassischer Zeit auch an
italischen Grundstücken durch bloßen Vertrag eine vom Prätor nachfolgend
als dingliches Recht geschützte Servitut bestellt werden konnte.429 Für Hasse
war dies aus allgemeinen Erwägungen zum »Charakter des röm. Rechts« 430

eher unwahrscheinlich, jedenfalls quellenmäßig nicht zu belegen.
Schmidtlein half aus »dieser Verlegenheit … die genaue Betrachtung der

juristischen Natur der Servituten«.431 Da die Servituten nichts anderes seien
»als einzelne Stücke des Eigentums«, so sei nichts »nun natürlicher« als zu
sagen: »das Schicksal, welches das Ganze (das Eigenthum) gehabt hat, müssen
auch die einzelnen Theile (die Servituten) empfunden haben«.432 Schmidtlein
ging folgerichtig zu einer »Geschichte des Eigenthums« über,433 der nach-
folgend die Servituten untergeordnet wurden.434 Für Schmidtlein war die in
jure cessio, »für die Einfachheit der frühesten Zeiten … unpassend«, dem
durch die Entdeckung der Unterscheidung zwischen beweglichen und unbe-
weglichen Sachen genährten Bedürfnis entsprungen, für Immobilien, die einer
Übergabe nicht zugänglich waren, eine eigenständige Übereignungsform zu
finden.435 Auch für Servituten sei damit die in jure cessio die eigentliche
Übereignungsform. Aus dem Unterschied zwischen quiritischem und bonitari-
schem Eigentum folge zugleich eine ebensolche Differenzierung der Servituten.
Für bonitarische Servituten komme die civile in jure cessio nicht in Betracht.
Darum mußte »nothwendig bei dem Entstehen der Servitutes in bonis für die
Constituierung derselben eine besondere Form gebildet werden. Einfacher
und natürlicher ließ sich die nicht finden, als wenn man von der allgemeinen
Form der Uebertragung unkörperlicher Bestandteile … hinwegnahm. That

Methode des Juristenrechts 203

427 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 94.
428 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 100.
429 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 107.
430 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 92 ff.
431 Schmidtlein, Über die Errichtung der Servituten durch Vertrag, 1826, S. 149.
432 Schmidtlein, Über die Errichtung der Servituten durch Vertrag, 1826, S. 149.
433 Schmidtlein, Über die Errichtung der Servituten durch Vertrag, 1826, S. 150–

160.
434 Schmidtlein, Über die Errichtung der Servituten durch Vertrag, 1826,

S. 160–168.
435 Schmidtlein, Über die Errichtung der Servituten durch Vertrag, 1826, S. 166.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


man dieß, so blieb der bloße Vertrag«436 – der nach Schmidtlein somit schon
zu Gaius Zeiten üblich geworden war.

Für Hasse war bereits der Ausgangspunkt Schmidtleins, die Vorstellung,
»als müsste von den abgelösten Stücken nothwendig gelten, was von dem
Ganzen« gelte,437 fragwürdig. Überhaupt habe Schmidtleins Beweisführung
»eine gewisse symmetrische Steifheit«: »Solche Constructionen haben das
üble, daß sie eine Scheingewißheit gewähren, die, wenn es sich schickt,
zuweilen lange die Wahrheit vertreten muß, welche eigentlich die ist, daß
von allem dem wenig gewiß ist, wenn sich auch das Gegentheil gerade nicht
beweisen läßt.«438 Hasse schien gerade die »anerkannte Meisterschaft« der
römischen Juristen gegen eine derart »todte Symmetrie« zu sprechen, denn
»römische Juristen pflegen nur künstlich zu seyn, wo es eben hingehört«.439

Genau diese letzten Sätze waren es, die Puchta in seiner Rezension wörtlich
hervorhob.440 An anderer Stelle hatte Puchta bereits direkt Kritik an Schmidt-
lein geübt: »auf Hypothesen und combinierten Vermuthungen fliege sich’s am
raschesten«. Die Bahn, an der Schmidtlein hinabgleite, sei an einigen Stellen
»etwas lose und morsch«.441 Eine Schlußbemerkung ließ aufhorchen: Puchta
gemahnte den Savigny-Schüler Schmidtlein daran, daß »seine Constructionen
weit mehr an eine bekannte sich philosophisch nennende Methode, denn an
eine wohlverstandene geschichtliche erinnern«.442

Auch in späteren Werken blieb Puchta der Linienführung Hasses in der
Frage der Servitutenbestellung treu.443 Im große Kreise ziehenden Disput um
diese Frage entspann sich eine bemerkenswerte Kontroverse mit Vangerow
bezüglich der Rechtslage im justinianischen Recht. Vangerow hielt es »nach
den Ansichten des röm. Rechts von Verträgen und deren Wirkungen, auf der
einen, und von Servituten, auf der andern Seite … für unmöglich…, daß die
Römer jemals den bloßen Vertrag für hinreichend zur Begründung der
Servitut gehalten haben sollten«.444 Das klang formal, ja »begriffsjuri-

204 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

436 Schmidtlein, Über die Errichtung der Servituten durch Vertrag, 1826, S. 163.
437 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 107.
438 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 106.
439 Hasse, Von der Bestellung der Servituten, 1827, S. 107.
440 Puchta, Rez. Rheinisches Museum, 1827, S. 131.
441 Puchta, Rez. AcP IX: Schmidtlein, Über die Errichtung von Servituten durch

Vertrag, 1827, S. 127 ff., S. 289.
442 Puchta, Rez. AcP IX: Schmidtlein, Über die Errichtung von Servituten durch

Vertrag, 1827, S. 127 ff., S. 290.
443 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, § 187; Cursus der Institutionen II, 1842,

§ 256.
444 Vangerow, Pandekten I 1, hier nach 6. Aufl. 1851, § 350 Anm. 1. D) 1).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


stisch«.445 Puchta entgegnete: »Ich zweifle keinen Augenblick, daß der
scharfsinnige Jurist, wenn er diese ›civilistische Unmöglichkeit‹ mit kritischem
Auge betrachten will, finden wird, daß sie nichts als ein alter Aberglaube, ein
Ueberrest der verschollenen Lehre vom titulus und modus adquirendi, und
eine der Fesseln ist, die dem juristischen Denken den Vorwurf der Unfreiheit
zugezogen haben.«446

2. Puchtas Methodenprogramm 1825/1828
Vergleicht man Hasses Studie mit den dargelegten Anforderungen Puchtas an
ein Juristenrecht, so springen zunächst ähnliche Ziele ins Auge. Hasse wie
Puchta stellten neben die wissenschaftlich-systematischen Anforderungen
solche nach einer Übereinstimmung mit dem »Leben«. Dieses zweite Erforder-
nis, bei Puchta in der Stellung des Juristen als Repräsentant des Volksgeistes
begründet, zeigte sich in Hasses Studie als Berücksichtigung der (praktischen)
»Bedürfnisse«.

Die Übereinstimmungen zwischen Hasse und Puchta beschränkten sich
jedoch nicht darauf. Hasse führte 1827 ein Methodenprogramm vor, welches
Puchtas eigenen Vorgaben exakt entsprach. Die Eckpunkte dieses Methoden-
programms hießen: »System« und »praktische Bedürfnisse«.

Dem ersten Band des »Gewohnheitsrechts« ist hierzu freilich nichts Nähe-
res zu entnehmen. 1828 schob Puchta nur »einiges aus der Theorie des
Juristenrechts, obwohl dieselbe nicht der Gegenstand der Schrift ist«,447 ein.
Seine Erörterungen beschränkten sich dabei auf die Abgrenzung zu traditio-
nell auf Juristen zugeschnittene Typen des ungeschriebenen Rechts, auf
Strukturmerkmale seines Juristenrechts und »noch in der Kürze« auf seine
praktischen Geltungsanforderungen.448 Auf die Methode des Juristenrechts,
also auf die Wege, die den Juristen zum Volksgeist und zur wissenschaftlichen
Wahrheit führen sollten, ging Puchta hier nicht ein. Diesbezüglich war Puchta
lediglich 1825 in seiner Enzyklopädie konkreter geworden. Hier hatte er das
Methodenprogramm für sein Juristenrecht formuliert:

»Indem die Masse des bestehenden Rechts als ein organisches Ganzes erkannt
und hierdurch erst recht in Besitz genommen wird, müssen sich Seiten finden,
wo einem vorhandenen Bedürfnis durch Aenderungen abzuhelfen ist … Der
Gang der Rechtsbildung wird also hier der seyn. Einem wirklichen Bedürfnis
entsprechend, werden die Juristen einen Satz annehmen, der als Glied des
Systems die formelle Wahrheit erhält. Recht aber ist erst dann vorhanden,

Methode des Juristenrechts 205

445 Noch Windscheid, Pandekten I, hier nach 9. Aufl. 1906, § 212 Anm. 1, hob
die Schwäche dieser formalen Argumentation Vangerows hervor.

446 Puchta, Cursus der Institutionen II, 1842, § 256 Anm. ii).
447 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 162.
448 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 166.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wenn jener Satz in der gemeinsamen Ueberzeugung des Volks begründet ist.
Wenn nun das Bedürfnis wirklich ein nationales war, und die Annahme und
Einfügung dieselbe Eigenschaft hatte, so ist damit in der That die Nothwen-
digkeit da, die Volksüberzeugung als vorhanden anzunehmen.«449

Die Übereinstimmungen mit der bewunderten Arbeit Hasses sind augenfällig.
Auch Puchta hatte also bereits vor dem Erscheinen der Arbeit Hasses die
Berücksichtigung der »Bedürfnisse« als korrigierendes »nationelles« Merkmal
neben den wissenschaftlich-systematischen Anforderungen gefordert. Gegen-
über Hugo hatte er 1828 seinen Versuch, der Negatorienklage »eine wissen-
schaftliche Gestalt zu geben«,450 als paradigmatisch für sein auf das heutige
Recht ausgerichtetes Methodenprogramm bezeichnet. Hier läßt sich somit
erstmals Puchtas Juristenrecht »in action« verfolgen.

3. Durchführung in zwei dogmatischen Studien
a) Über die Negatorienklage, 1827
Puchtas Studie zur actio negatoria nahm Beweisfragen zum Ausgangspunkt.
Mit Heise und Hugo451 ging Puchta davon aus, daß die negatoria nicht an die
Anmaßung einer Servitut gebunden war, sondern alle nicht von der vindicatio
erfaßten Eigentumsverletzungen betraf.452 Bei der negatoria seit jeher um-
stritten war die Frage, welche Beweise vom petitorisch klagenden Eigentümer
zu führen waren.453 Üblicherweise wurde zwischen dem Eigentumsbeweis
und dem Beweis der Freiheit desselben von der angemaßten Servitut unter-
schieden.454 Schon 1826 hatte Puchta, möglicherweise einen Hinweis Hu-

206 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

449 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 22 f., Hervorhebungen von mir.
450 So sein Bekenntnis gegenüber Hugo, vgl. oben Kap. 1 I.
451 Hugo, Lehrbuch des heutigen römischen Rechts, 1816, S. 312; deutlicher

dann Heise, Grundriß, hier nach 3. Aufl. 1819, 2.2. Anm. 14; dagegen vor
allem du Roi, Noch einige Bemerkungen über actio in rem und actio in
personam, jus in re und obligatio, 1823, S. 298; mit Heise bald jedoch die h.
M., hierzu Vangerow, Pandekten, § 353 Anm. 1; sehr klar auch Windscheid,
Pandekten, § 198 Anm. 8; zum frühen Verlauf der Debatte näher Witte, Über
die Beweislast der actio negatoria, 1856, S. 381 f.; zu den damit verbundenen
Quellenproblemen Picker, Der negatorische Beseitigungsanspruch, 1972,
S. 61 ff.

452 Zuvor war die actio negatoria auch systematisch, wie in den Digesten, durch-
weg als Gegenstück zur actio confessoria im Recht der Servituten dargestellt
worden; hierzu knapp Picker, Der negatorische Beseitigungsanspruch, 1972,
S. 64 f.

453 Überblick bei Glück X, 1808, S. 247 ff.
454 So etwa Kind, Quaestiones forenses, 1792, cap. 64; Berger, Oeconomia II,

1712; Glück, a. a. O., noch Thibaut, Pandekten, 8. Aufl. 1834, § 771 S. 292.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gos455 aufgreifend, demgegenüber betont, der Kläger müsse lediglich sein
Eigentum beweisen, die libertas dominii sei nichts als die Behauptung »einer
partialen Verletzung des Eigentums«.456 In seiner Studie zur Negatorienklage
beschäftigte Puchta die damit ins Zentrum rückende Frage, wie der Eigen-
tümer den verbleibenden Beweis seines Eigentumsrechts zu führen hatte. Für
den gewöhnlichen derivativen Eigentumserwerb war dieser Beweis streng
genommen kaum möglich: »hier hat der Kläger nicht bloß den Successionsact
mit seinen Erfordernissen…, sondern auch das Eigenthum dessen, von dem er
das seinige ableitet (seines Auctors), zu beweisen, und bey diesem Beweis kann
sich dasselbe wiederholen, so daß er auf das Eigenthum des Auctors seines
Auctors zurückgehen muß und so weiter fort».457 Dem Corpus Juris Civilis
sei, so Puchta,458 gleichwohl keine Beweiserleichterung zu entnehmen. Den-
noch war dem Eigentümer seit der Glosse durch verschiedene Begründungen
eine Beweiserleichterung gewährt worden.459 Diesen Ansichten, die »der
Praxis seit dem Mittelalter ihr Daseyn« verdankten,460 wandte Puchta nun
sein Interesse zu. Im Blick hielt er die Argumente für eine Beweiserleichterung
nur »soweit sie praktischen Einfluß geäußert haben«.461 Dies war, wie Puchta
wenig später klarstellte, dann anzunehmen, wenn es sich um eine »gemeine
Meinung der Juristen« handelte.462 Aus der Tatsache, daß eine der unter-
suchten Ansichten zunächst einhellig vertreten wurde und somit »in der
damaligen Praxis begründet« gewesen sei, folgte für Puchta schließlich, daß
man sie als »einen damals geltenden Rechtssatz ansehen« müsse.463 Dies galt

Methode des Juristenrechts 207

455 Hugo, Lehrbuch des heutigen Römischen Rechts, hier nach 5. Aufl. 1816,
§ 282 mit Anm. 2.

456 Puchta, Rez. Esser, Über die Beweislast bey den Servitutenklagen, 1826,
S. 62 f. Die Differenzen resultierten auch aus dem zugrundegelegten Eigen-
tumsbegriff. Während traditionell die Freiheit von Beschränkungen zum Be-
griffsinhalt erhoben wurde, sah Puchta darin nur eine »Folgerung«, nicht die
»Natur« des Eigentums erfaßt, die er in Annäherung an Hegel als »völlige
Unterwerfung einer Sache unter den rechtlichen Willen« definierte; auch hierzu
die Auseinandersetzung mit Esser, a. a. O., S. 63 ff.; wichtiger Hinweis von
Rudorff in Puchta, Vorlesungen, § 172 Anm. 4; zu den Übergängen Hecker,
Eigentum als Sachherrschaft, 1990, S. 220 ff.

457 Puchta, Cursus der Institutionen II, § 233, S. 568; Probleme bereitete im
klassischem römischen Recht vor allem der ja nur honorarrechtlich geschützte
Erwerb vom Nichteigentümer durch Ersitzung, vgl. hierzu Witte, Über die
Beweislast bei der actio negatoria, 1856/57.

458 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 151.
459 Einen Überblick vermittelt zeitgenössisch Witte, Über die Beweislast bei der

actio negatoria, 1857, S. 157 ff.
460 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 153.
461 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 151.
462 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 159.
463 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 156.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zunächst für die auf Accursius zurückgehende Eigentumsfiktion zugunsten des
besitzenden Klägers.464 Puchta lobte diese Lösung, da sie aus »aus dem Leben
selbst gegriffen« gewesen sei. Es sei »ohne Zweifel billig«, den Besitzer »gegen
mögliche Chikanen des Beklagten in Schutz« zu nehmen. Richtig sei auch, daß
die [heute als § 1006 BGB geltende] Lösung des Accursius im Gegenzug dem
Nichtbesitzenden Eigentümer, der sich der Sache »äußerlich als Fremder«
annehme, diese Beweiserleichterung versage.465 Gleichwohl setzte sich Puchta
für das geltende Recht mit dieser Lösung nicht näher auseinander, sondern
begnügte sich mit dem Hinweis, daß sich »diese Meinung … unter unseren
Juristen ziemlich verloren« habe,466 der Rechtssatz »durch die neueren
Juristen verdrängt« worden sei.467

Zu diskutieren blieb damit lediglich eine zweite, noch im 18. Jahrhundert
stark vertretene Lösungsvariante. Zunehmend hatte sich bei den Prozes-
sualisten die Ansicht durchgesetzt, daß über sog. Inzidentpunkte ein summa-
risches Beweisverfahren ausreichend sei. Leyser und andere468 sahen als
Streitgegenstand der negatorischen Klage die Freiheit des Eigentums von der
geltend gemachten Beeinträchtigung. Das Eigentum selbst bedürfe als Inzi-
dentpunkt lediglich einer »Bescheinigung« des »präsumtiven« Eigentums,
d. h. darüber, »daß der Kläger das Grundstück durch einen solchen Titel,
welcher an und für sich geschickt ist, das Eigenthumsrecht zu übertragen, an
sich gebracht habe«.469

Diese Lösung war für Puchta schon deshalb fehlerhaft, weil nach seiner
bereits angedeuteten Ansicht nicht die Freiheit des Eigentums, sondern das

208 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

464 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 151 ff.
465 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 162 f. Anm. cc).
466 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 156.
467 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 162.
468 Leyser, Meditationes ad Pandectas II, 1717, Specimem 109, Med. 1 u. 2;

Glück, Pandekten X, 1808, § 687, S. 248 Anm. 93, 97–100; zu den prozes-
sualen Zusammenhängen Witte, Über die Beweislast bei der actio negatoria,
1857, S. 135 ff.

469 Glück, Pandekten X, 1808, § 687, S. 247 f. Zugleich bedurfte die Freiheit des
Eigentums von einer von beklagter Seite behaupteten Servitut keines klägeri-
schen Beweises, da sie aus dem Eigentumsrecht vermutet wurde. Es bedurfte
also nur dann eines vollen Beweises des klagenden Eigentümers, wenn der
Beklagte als Besitzer des bestrittenen Rechts seinerseits eine Rechtsvermutung
aufzuweisen hatte; die Einzelheiten sollen vorliegend nicht weiter interessieren;
zu diesen im einzelnen vielfach bestrittenen Zusammenhängen Witte, Über die
Beweislast bei der actio negatoria, 1857, S. 131 ff.; die zahlreiche ältere
Literatur erschließt sich am besten über Hufeland, Beiträge zur Berichtigung
der positiven Rechtswissenschaften, St. 4, 1802, Nr. 10. Die Frage blieb auch
weiterhin umstritten, vgl. Vangerow, Pandekten II, § 353 Anm. 2, vgl. noch
Dernburg, Pandekten I, 1894, § 256, 4.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eigentumsrecht selbst Gegenstand des dem Eigentümer obliegenden Beweises
war. Insofern handelte es sich beim Eigentumsbeweis nicht mehr um einen
»Incidentpunkt«, sondern den Beweis der Hauptsache, so daß, auch wenn
man der überkommenen Ansicht folgte, ein summarisches Beweisverfahren
nicht mehr in Betracht kommen konnte.470

Puchta begründete seine abweichende Bestimmung des Streitgegenstands
mit Prinzipien des römischen Rechts. Die Gegenansicht verstoße gegen den
Grundsatz, daß »ohne Recht keine Klage sich denken läßt«, indem als Grund
der negatoria mit der Freiheit des Eigentums kein Recht, sondern nur die
»negative Eigenschaft eines Rechts« zugrundegelegt werde.471 Systematisch
faßte das Eigentum als zugrundeliegendes Recht die negatoria und die
vindicatio als Schutzformen für Puchta zusammen, was sich nicht denken
ließ, wenn man die »Freiheit von Beschränkungen« als Klagegrund der
negatoria betrachtete.472 Insofern die herrschende Lehre gegen »Grundsätze«
des gemeinen römischen Rechts verstieß, war sie für Puchta schlicht
»falsch«.473 Schon deshalb gelte: »Alles was sie von dem leichteren Beweise
sprechen, und wenn auch in den Gerichten noch so oft darnach entscheiden
worden ist, muß vielmehr als etwas Willkührliches, Unrechtliches erscheinen,
eben weil es mit den bestehenden Rechtsgrundsätzen nicht in Einklang
gebracht und somit juristisch durchaus nicht begründet ist.«474

Zwei weitere Kritikpunkte bereiteten Puchtas eigenen Standpunkt vor.
Zunächst kritisierte Puchta, daß die herrschende Meinung »das meiste der
Willkühr des Richters überlasse«.475 Dies folge daraus, daß der Eigenschaft
einer zu beweisenden Tatsache als »Incidentpunkt« nicht zu entnehmen sei,0
»wie weit nun der Beweis erleichtert sey, was als Beweis oder Bescheinigung
gelten sollte«.476 War ein Ableitungszusammenhang insofern nicht vorhan-
den, so führte er in anderer Hinsicht in die Irre. Die Regel, daß bei bloßen
»Incidentpunkten« ein summarischer Prozeß hinreichend sei, sei schon des-
halb »fehlerhaft«, weil damit auch in Fällen eine Beweiserleichterung gewährt
werde, wo es an einem »Bedürfnis eines weniger strengen Beweises« fehle.477

Methode des Juristenrechts 209

470 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 161. Gleiches ergab sich für die
zudem angeführte Vorstellung, es gehe beim Eigentumsbeweis nur um eine
»Legitimatio ad causam«, vgl. S. 161 f.

471 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 160.
472 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 161.
473 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163.
474 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 164.
475 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163.
476 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163.
477 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 159.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchtas eigener Ansatz nahm denn auch keine Grundsätze, sondern ein
»praktisches Bedürfnis« zum Ausgangspunkt.

»In der That scheint uns ein natürliches Gefühl der Billigkeit, welchem der
Jurist bey der Ausbildung unbestimmter Punkte das Gehör nicht versagen darf,
zu vermögen, dem Kläger hier, wo das Verneinen des Beklagten so leicht bloß
Chikane seyn kann, die Möglichkeit eines leichteren Beweises zu verschaffen …
Es ist nun das Geschäft der Juristen, welche nicht über dem Alterthum die
Gegenwart vergessen wollen, einem solchen Bedürfnis eine bestimmte juristi-
sche Gestalt zu geben und die Forderung der Billigkeit und des nicht juristi-
schen Bewußtseyns durch die Anschließung an das bestehende Rechtssystem zu
einem wirklichen Rechtssatz zu erheben.«478

Die Divergenz zu den bisherigen Ansichten lag für Puchta also nicht in der
Begünstigung der klägerischen Beweislage, sondern in der wissenschaftlichen
Begründung. Seinen eigenen Vorgaben zufolge mußte es nun darum gehen, in
Ausformung und Umbildung des Rechtssystems und unter Berücksichtigung
der vorhandenen Rechtsgrundsätze dem Kläger eine Beweiserleichterung zu
verschaffen, die für den Richter sicher ableitbar und anwendbar war, um es
nicht weiter nötig zu haben »sich mit einer schwankenden, unbestimmten
Wahrscheinlichkeit zu begnügen, und die Norm für die Beweisführung der
subjektiven Willkühr des Richters zu überlassen«.479

Puchta setzte dieser »ganz willkürliche[n] Praxis«480 eine eigene Lösung
entgegen, die vor allem systematische Zusammenhänge betonte. Indem das
Eigentumsrecht nach seiner Ansicht übereinstimmender Streitgegenstand der
vindicatio wie der negatoria war, standen beide Schutzmechanismen ergän-
zend nebeneinander. Die negatoria stand als Abwehr einer teilweisen Eigen-
tumsverletzung neben der vindicatio, welche die totale Verletzung des Eigen-
tums betraf. Bei der rei vindicatio gewährte nach römischem und gemeinem
Recht die publiciana in rem actio eine Beweiserleichterung, indem sie den
Nachweis einer Ersitzungslage als eigentumsgleich behandelte.481 Eine Aus-
dehnung dieses Grundsatzes auf die actio negatoria fand sich in den römi-
schen Quellen nach Puchta jedoch nicht. Dies könne daran liegen, daß sich
»aus Gründen, die wir nicht kennen, kein solches Bedürfnis geltend gemacht

210 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

478 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163 f.
479 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 166.
480 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163.
481 Zu diesem Schutz des bonitarischen Eigentümers zeitgenössisch Puchta, Vor-

lesungen I, 1846, § 173; Cursus der Institutionen II, 1842, § 233; Mühlen-
bruch, Pandekten II, 1839, § 273 a. E.; Vangerow, Pandekten I 2, 1851,
§ 335 Anm. 1. Zum klassischen Recht vgl. im übrigen Wubbe, Res aliena
pignori data, 1961, 22 ff., 269 ff.; Aphaty, Die publizianische Klage, 1981,
S. 13 ff. und passim m. w. N.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


[habe], wie in der neueren Zeit«.482 Eine Bindung für das neuere Recht schuf
dies für Puchta jedoch nicht. Er forderte vielmehr »durch eine solche Aus-
dehnung, welcher weder die Natur der Sache noch die Stellung, die das
Rechtsmittel in unserem Rechtssystem hat, zuwider ist, unseren Bedürfnissen
zu genügen und eine Actio publiciana negatoria zu gestatten«.483 Diese
Ansicht Puchtas fand in der Folgezeit einhellige Anerkennung.484

Da sich ein derartiger Rechtssatz weder in den Quellen noch in der von
Puchta hervorgekehrten »Praxis« und den zugrundeliegenden Ansichten der
Juristen fand, sah Puchta den Einwand voraus, daß sein Vorschlag auf eine
»unzuständige Ausdehnung des Rechts, eine gesetzgeberische Abänderung
desselben« hinausliefe.485 Nach seiner Ansicht war die Ausweitung der
publiciana jedoch »dem bestehenden Recht keineswegs zuwider«.486 Er
sprach stattdessen von einer »Analogie«, und davon, daß sich in dem
bestehenden Recht »Momente« fänden, »welche hier nur in eine neue Form
gebracht sind«.487

b) Über die expressa causa, 1828 (I)
Mit der exceptio rei judicatae, also der Einrede der rechtskräftig entschiede-
nen Sache, nahm sich Puchta eines an der Grenze zum Zivilprozeß ange-
siedelten Rechtsbehelfs an. Die eher stiefmütterliche Behandlung der Materie
in den zeitgenössischen Lehrbüchern schob er darauf, daß diese Lehre durch
die Aufspaltung in Zivilrecht und Prozeß »zwischen die zwey Lehrstühle zu
sitzen kam«.488 Im Mittelpunkt der Ausführungen Puchtas stand der von der
exceptio rei judicatae erfaßte Streitgegenstand bei der rei vindicatio. Im

Methode des Juristenrechts 211

482 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163.
483 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 165.
484 Mühlenbruch, Pandekten II, 1839, § 292 mit Anm. 21 u. 22; Jhering,

Civilistische Abhandlungen, 1844, S. 107 f.; Vangerow, Pandekten I 2, 1851,
§ 354 Anm; Witte, Über die Beweislast bei der actio negatoria, 1857, S. 157 f.;
Sintenis, Das practische gemeine Civilrecht I, 1860, S. 527 mit Anm. 61 u. 62;
Windscheid, Pandekten I, 9. Aufl. 1906, § 199 Anm. 3; für Johow galt in
seinem Vorentwurf der Streit um den Beweis bei der actio negatoria bereits im
Sinne Puchtas als entschieden, vgl. Johow, Entwurf, Sachenrecht, Teil 1, 1880,
S. 1116 f., 1126; in den Debatten um die Erstreckung der actio negatoria auf
bewegliche Sachen tauchte die Frage der Publiciana nochmals auf. Die Aner-
kennung ihrer Grundsätze sei »nothwendige Konsequenz der Zulassung der
Negatorienklage bei beweglichen Sachen überhaupt«, vgl. Jakobs/Schubert,
Beratung, § 1004, S. 855, 858; vgl. bekanntlich jedoch die §§ 1006, 891 BGB.

485 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 165.
486 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 166.
487 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 165.
488 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 171.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gegensatz zu obligatorischen Klageformen galt bei dinglichen Klagen wie der
rei vindicatio unstreitig der Grundsatz, daß die exceptio rei judicatae alle
Erwerbsgründe des Eigentums erfaßte. Im Normalfall war es dem Kläger
somit verwehrt, eine nochmalige Klage mit dem Argument anzustrengen, das
behauptete Eigentum fuße auf einem anderen, im ersten Prozeß nicht unter-
suchten Erwerbsgrund, etwa usucapio statt traditio.489 Diese Regel fand nach
einhelliger Ansicht ihre Ausnahme in dem Fall, daß der Kläger die rei
vindicatio ausdrücklich auf einen bestimmten Erwerbsgrund gestützt hatte.
Eine zweite Klage war für diesen Fall nicht ausgeschlossen.490 Hiergegen
richtete sich Puchta. Dies soll hier zunächst nur in einem kleinen Ausschnitt
untersucht werden.491 Puchta lehnte den von der gemeinen Meinung ange-
nommenen492 Satz, daß bereits im antiken römischen Recht der Kläger durch
einen Formelzusatz den Streitgegenstand seiner Klage auf einen bestimmten
Erwerbsgrund beschränken konnte, als nicht quellengemäß ab. Diese, durch
den Wortlaut der Stellen kaum gedeckte Auslegung stützte Puchta darauf, daß
ansonsten »nicht mehr das Eigenthum, sondern nur eine Erwerbsart« Gegen-
stand der rei vindicatio gewesen wäre.493

Heffter, der gegen Puchta kurz darauf die traditionelle Sichtweise in Schutz
nahm, fand in dieser Unterscheidung zwischen Klage aus Eigentum und Klage
aus Erwerbung »zu viel Feinheit und zu wenig Wahrheit«.494 Auch Savigny
fand diese Erklärung »sehr gezwungen« und noch 1893 bezeichnete Regels-
berger Puchtas Ansicht als »sehr gekünstelt«.495 Obwohl immerhin Vange-
row und Sintenis Puchta folgten,496 konnte sich Puchtas Ansicht für das
antike Recht in der Folgezeit nicht durchsetzen.497 Vor dem dargestellten498

212 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

489 Vgl. nur Wächter, Handbuch II, 1842, S. 444 m. w. N.
490 Überblick bei Glück, Pandekten III, 1792, § 281, S. 564 ff.
491 Vgl. näher unten S. 251 ff.
492 Auch hierzu nähere Nachweise unten S. 251. ff.
493 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 182.
494 Heffter, Ueber die causa adiecta s. expressa bei Vindicationen u.s.f., 1829,

S. 234.
495 Regelsberger, Pandekten I, 1893, § 197 Anm. 5.
496 Vangerow, Pandekten I 1, hier nach 6. Aufl. 1851, § 173, Anm. V 4);

Sintenis, Gemeines Civilrecht I, 1861, § 34 Anm. 46; daneben auch Zim-
mern, Geschichte des römischen Privatrechts, 1826, S. 152, 422.

497 Gegen Puchta Savigny, System VI, 1847, Beil. 17; ebenso bereits Keller, Über
Litiscontestation und Urtheil nach classischem Römischen Recht, 1827,
S. 290 f. (hierzu Puchta, a. a. O., S. 176); später Briegleb, Vermischte Ab-
handlungen, 1868, S. 129 ff.; ihm zustimmend Brinz, Rez. Briegleb, 1868,
S. 407 ff.; Windscheid, Pandekten I, 3. Aufl. 1870, § 130 Anm. 6; Hölder,
Pandekten, 1891, S. 389 Anm. 7; Regelsberger, Pandekten I, 1893, § 197, II
a; Dernburg, Pandekten I, 1894, § 151 Anm. 3.

498 Vgl. oben S. 205 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hintergrund der Juristenrechtsproblematik wird deutlich, daß Puchta jeden-
falls ein großes Interesse an diesem Auslegungsergebnis hatte. Wenn die
expressa causa-Klauseln nicht den antiken Quellen zu entnehmen waren,
handelte es sich um Juristenrecht und war daher an dessen Geltungsvoraus-
setzungen zu messen.

Heffters Kritik, Puchtas Differenzierung zwischen Eigentum und Erwerbs-
grund sei mehr »fein als wahr«,499 hielt Puchta entgegen, seine (Puchtas)
Argumentation sei »mehr wahr als fein«.500 Gleichwohl gestand er ein, daß
sein »früherer Aufsatz selbst an einigen Stellen bedeutende Mängel« gehabt
habe.501 Nach einleitenden zeitübergreifenden, allerdings an römisch-recht-
lichen Strukturen orientierten Überlegungen, untersuchte Puchta zunächst das
antike römische Recht und anschließend das geltende gemeine Recht. Mit
einer neuen Interpretation zweier Digestenstellen, die an dieser Stelle nicht
weiter interessieren soll,502 verneinte Puchta entgegen der bisherigen Ansicht
das Vorkommen derartiger expressa causa-Konstellationen im antiken römi-
schen Recht. Wichtig für sein Juristenrecht war ein anderer Punkt. Seine
Darlegungen zum »heutigen Recht«503 basierten auf einer klaren Trennung
zwischen antikem und heutigem römischen Recht. Gerade weil das antike
Recht s. E. das Problem nicht kannte, mußte der Rechtssatz auf eine andere
Rechtsquelle gestützt werden, die Praxis, »die Autorität einer seit dem Mittel-
alter bis auf heute bestehenden Communis Opinio… eine Modification der
Regel«.504 Dabei gelte jedoch:

»Diese Praxis aber wird jedenfalls nur dann eine Autorität für das jetzige Recht
seyn, wenn nach den sonst und unstreitig geltenden Grundsätzen der von ihr
behauptete Satz möglich ist, nicht aber, wenn er solchen Principien geradezu
widerspricht. Die gemeine Meinung läßt sich eben so wenig vor dem Forum des
Systems, als der Zweckmäßigkeit … vertheidigen.«505

Hier wurde ein Juristenrecht auf seine Geltung befragt.
Die dargestellte Argumentation mit der Natur der Eigentumsklage erweist

sich bei näherer Betrachtung als das »systematische« Argument. Wenn »die
gemeine Meinung möglich seyn« solle, so müsse es dem Kläger erlaubt sein,
sein petitum auf eine bestimmte Erwerbsart zu beschränken. Nur diese habe

Methode des Juristenrechts 213

499 Heffter, Über die causa adiecta s. expressa bei Vindicationen u. s. f., 1829,
S. 234.

500 Puchta, Nachtrag zu Heffter, 1829, S. 197.
501 Puchta, Nachtrag zu Heffter, 1829, S. 191.
502 Zu dieser Frage unten S. 253 f.
503 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 184 ff.; ders., Nachtrag zu Heffter,

1829, S. 206 ff.
504 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 183.
505 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 183.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dann der Richter zu prüfen, er müsse also nicht entscheiden »ob er Eigen-
thümer? Sondern: ob für ihn diese Erwerbsart eingetreten sey? Und daß
mithin der Richter den Kläger, wenn er ihn abweist, nicht als Nichteigenthü-
mer, sondern nur als Nichtempfänger, oder Nichtusucapienten oder dergl.
abweist«.506 Damit sei die »Causa remota (die Erwerbung des Eigenthums)
zur Causa proxima geworden, und wir hätten somit eine Klage, deren Grund
eine einzelne beliebige Erwerbsart wäre«. Hierdurch hätte man »indem man
die Ausnahme macht, zugleich keine Ausnahme gemacht; denn eine Aus-
nahme wäre es nur, wenn die Klage noch immer Eigenthumsklage wäre, was
aber, wie gesagt, nicht der Fall ist«.507

Diese zunächst zirkuläre Argumentation Puchtas bekam Konturen durch
den zweiten Grund gegen das bisherige Juristenrecht, die »Zweckmäßigkeit«,
sein Verweis auf die »Bedürfnisse«.508 War es schon angesichts der Ver-
günstigungen, welche die bisherige Praxis durch die Zulassung der Klagen
expressa causa dem Kläger bot, zu erwarten, daß die als Ausnahme gedachte
Anführung des Erwerbsgrundes in der Praxis die Regel bilden würde, so
wurde die Situation durch Grundsätze des gemeinen Prozeßrechts noch
verschärft. Hier hatte sich inzwischen die Regel durchgesetzt, daß bei Geltend-
machung der rei vindicatio immer der Erwerbsgrund genannt werden müsse,
andernfalls die Klage als zu unbestimmt abgewiesen wurde.509 Verstand man
nun jede dieser Klagen als actio expressa causa, so durfte jeweils nur ein
Erwerbsgrund geprüft werden, jeder andere berechtigte zu einem neuen
Prozeß. Es ging also um das Problem der Prozeßverschleppung, denn, so
Puchta, »die Billigkeit und Vernunft kann es nicht fordern, einen Kläger zu
unterstützen, der sich das Recht vorbehalten möchte, ohne wahrhafte Noth
aus einem Processe sechs zu machen, und den Beklagten einer unendlichen
Wiederholung desselben Rechtsstreits auszusetzen«.510 Auf diese Weise drohe

214 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

506 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 183.
507 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 186.
508 Puchta, Nachtrag Heffter, 1829, S. 204; ders., Über die expressa causa,

1828, S. 183 (»natürliche Bedürfnisse«), 180 (»unabweisliches Bedürfnis«).
509 Hierzu Glück, Pandekten III, § 281; Gönner, Handbuch des Processes II,

1801, S. 244; Buchka, Die Lehre vom Einfluß des Prozesses II, 1847, S. 198
Anm. 7; Wächter, Handbuch, II, 1842, S. 446; man berief sich dabei auf die
§§ 34, 37, 41 des Jüngsten Reichsabschieds von 1654.

510 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 180; Verweis auf S. 183. Ob dieses
Argument Puchtas besonders praxisnah war, mag freilich bezweifelt werden.
Schon Heffter, (Ueber die causa adiecta s. expressa bei Vindicationen u.s.f.,
1829, S. 231) und auch Savigny (System VI, Beilage 17, S. 520) wiesen für das
geltende Recht auf das Kostenrisiko hin. Auch Heffters Einwand (a. a. O.,
S. 230), daß »Niemand um einer Rechtsformel willen genöthigt werde, wenn er
eine Vindication anheben will, sich nach allen auch noch so verschiedenartigen

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die »Wohltat der Exceptio rei judicatae … bey der Eigenthumsklage fast ganz
zu elidiren«.511 Puchta schlug als Lösung des Problems die Erstreckung der
Rechtskraft auf alle, vorgebrachten und nicht vorgebrachten, Erwerbsarten
vor. Damit lag das Risiko des Prozeßverlustes freilich stark auf seiten des
Klägers, dem es, so Heffter, oft nicht möglich sei, »alle Gründe zu entdecken,
oder die nöthigen Beweise dafür zu erlangen, und dennoch kann es dringend
nothwendig sein, mit der Vindication ohne Verzug hervorzutreten«.512 Puch-
tas Entgegnung machte deutlich, daß das »systematische«, strukturelle und
das »praktische«, auch materiale Argument Hand in Hand gingen. Puchta
beharrte auf der umfassenden Eigentumsklage als Regel, ohne sich jedoch
damit gegen Einzelfallkorrektive zu sperren. Puchta verwies diesbezüglich auf
die in integrum restitutio, die ein der Seltenheit dieser Fälle besonderer
Unbilligkeit »vollkommen angemessenes« Hilfsmittel sei.513

Puchtas Ansicht fand freilich auch für das geltende Recht nur wenige
Anhänger.514 Das von ihm aufgeworfene Problem wurde dennoch allseits
gesehen. Auch Kierulff515 sprach sich unter Berufung auf die prozeßrechtliche
»Aequitas« als Teil des geltenden gemeinen Prozeßrechts gegen einen Fortbe-
stand der Klagen expressa causa aus. Heffter und auch Savigny nahmen
jedenfalls Puchtas Argument sehr ernst, die als Ausnahme gedachte Beschrän-
kung des Prozesses auf einen Erwerbsgrund werde in der Praxis ungerecht-
fertigt zur Regel. Beide widersprachen scharf der bis dahin unangefochten
herrschenden Ansicht im gemeinen Prozeß, die Nennung der Erwerbsgründe
gehöre zur Zulässigkeit der Klage. Ihr Verweis auf die auf seiten des Beklagten
auflaufenden Prozeßkosten nahm zudem der Angst der Prozeßverschleppung
einen Teil ihres Schreckens. Windscheid versuchte ebenso die Anwendung der
expressa-causa-Klausel auf wenige Fälle zu beschränken und forderte eine
ausdrückliche Berufung des Klägers auf eine derartige Klausel.516 Andere
beließen es bei einer Berufung auf »die Auffassung der Praxis«,517 das
jahrhundertelange und unwidersprochene Bestehen eines Gewohnheits-

Methode des Juristenrechts 215

Gründen umzusehen, aus welchen er sein Recht irgend zu gleicher Zeit und
nebeneinander ableiten könnte, aus Furcht vor einer künftigen exceptio rei
judicatae«, lenkte den Blick überzeugend auf die klägerische Perspektive.

511 Puchta, Nachtrag Heffter, 1829, S. 205.
512 Heffter, Ueber die causa adiecta s. expressa bei Vindicationen u.s.f., 1829,

S. 230.
513 Puchta, Nachtrag Heffter, 1829, S. 205.
514 Vor allem Sintenis, Gemeines Civilrecht I, 1861, § 34 Anm. 46.
515 Kierulff, Theorie des gemeinen Civilrechts, 1839, S. 257 Anm. *.
516 Windscheid, Pandekten I, 3. Aufl. 1870, § 130, 2.
517 Wetzell, System des ordentlichen Civilprocesses, 1861, § 47, S. 431 und

Anm. 60.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rechts518 oder verwiesen Puchta barsch auf eine »gehörige Beachtung der
Prozeßgrundsätze«.519

4. Analyse
a) Herangezogene Quellen
Puchta arbeitete auf dem von ihm neubeschrittenen Gebiet des »heutigen«
römischen Rechts. Getreu Savignys Arbeitsprogramm von 1814 untersuchte er
dabei dogmenhistorisch einen römischen Rechtssatz »auf dem langen Wege …,
welchen jene ursprünglichen Rechte bis zu uns gehen mußten«. Mit Savigny
nannte Puchta diese Veränderungen »Modifikationen«.520 Die römischen
Quellen standen also nur am Anfang seiner Untersuchung, die danach in
Auseinandersetzung mit Juristenansichten fortschritt. Wichtigster Stoff seiner
Untersuchung war also die Interpretation der untersuchten römischen Rechts-
sätze durch Accursius, Bartolus, Placentinus, Odofredus, Gaill, Besold, Ber-
ling, Carpzow, Mevius, Stryk, Fr. Pufendorf, Kind, Klapproth, Berger, Leyser,
Glück, Martin, Mittermaier und Savigny.

b) Korrektive Funktion des Juristenrechts
Beide Abhandlungen stimmen darin überein, daß die Lösung des antiken
Rechts nicht anzuwenden war. Genauer gesagt: Das Nichtvorkommen der
von Puchta gewünschten Rechtssätze im antiken Recht, sei es die für die
negatoria gewünschte Beweiserleichterung oder die expressa causa-Beschrän-
kung des Streitgegenstandes, band nicht. Puchtas Verständnis der Rezeption
als Übernahme des römischen Rechts als Juristenrecht ließ es zu, daß von der
antiken Rechtslage abweichende Rechtssätze von den Juristen anerkannt
wurden. Seiner Rechtsquellenlehre zufolge war Juristenrecht als vollwertige
Rechtsquelle auch in der Lage, bereits rezipiertes Recht zu derogieren.521 In

216 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

518 Wächter, Handbuch II, 1842, S. 446.
519 Langenn u. Kori, Erörterungen practischer Rechtsfragen aus dem gemeinen

und Sächsischen Civilrechte und Civilprozesse I, 1829, S. 210; hiergegen scharf
Puchta, Nachtrag Heffter, 1829, S. 208 f.

520 Savigny, Beruf, 1814, S. 118; Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 183.
521 Vgl. Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 29 f., mit der vorsichtigen Einschrän-

kung, daß das Juristenrecht »nicht zu jeder Zeit vorhanden« sei. Zudem seien
gesetzgeberische Festlegungen »keiner inneren Prüfung mehr ausgesetzt« – was
aber das durch die Juristen rezipierte (vgl. oben I 5) gemeine römische Recht
nicht traf. Im System des Gemeinen Civilrechts von 1832 hieß es, S. 9, Anm. zu
§ 8, schlicht: »Jede Aufhebung eines Rechtssatzes ist auch Entstehung eines
neuen, daher nur durch eine Rechtsquelle möglich.« Für den Bereich des
gemeinen römischen Rechts fand sich – mit Ausnahme der wenigen gemein-
rechtlichen Reichsgesetze – bei Puchta vor 1837 keine Abstufung der Geltungs-
kraft der Rechtsquellen.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den dargelegten Studien stellte sich diese Frage in der besonderen Form, daß
aus Schweigen der antiken Quelle keine Bindung erwuchs.

Für die Geltung eines Rechtssatzes gewann damit der von Puchta heraus-
gestellte usus eine stark indizielle Wirkung. Eine Regel, wie die Eigentums-
vermutung bei Accursius, die sich »unter unseren Juristen ziemlich verloren«
habe, galt nicht mehr und bedurfte schon deshalb keiner näheren Auseinan-
dersetzung.

Raubte also die Nichtanerkennung eines Rechtssatzes diesem die Geltungs-
vermutung, so galt nicht das Umgekehrte. Ein Satz war nicht deshalb
Juristenrecht, weil er anerkannt war. »Diese Praxis aber wird jedenfalls nur
dann eine Autorität für das jetzige Recht seyn, wenn nach den sonst und
unstreitig geltenden Grundsätzen der von ihr behauptete Satz möglich ist,
nicht aber, wenn er solchen Principien geradezu widerspricht. Die gemeine
Meinung läßt sich eben so wenig vor dem Forum des Systems, als der
Zweckmäßigkeit … vertheidigen.«522

Puchtas Umgang mit der »Bescheinigungslösung« machte deutlich, daß ein
usus fori und eine communis opinio doctorum nur indiziellen, nicht rechts-
begründenden Charakter hatten. Damit war hier der Bereich der »inneren
Wahrheit« und der Unterschied zwischen Juristen- und Gewohnheitsrecht
berührt. Aus zwei Gründen sprach Puchta der herrschenden Ansicht eine
Bindung ab. Für das Bestehen eines Rechtssatzes war zunächst erforderlich,
daß die vorgeschlagene Lösung mit den »Grundsätzen« des Rechts selbst
übereinstimmte. Ein solcher Grundsatz sei: Keine actio ohne zugrundelie-
gendes Recht. Die Streitgegenstandsbestimmung der herrschenden Meinung
und alle hiervon abgeleiteten weiteren Rechtssätze mußten folglich falsch sein.
Allgemeiner ging es in diesem Punkt darum, daß es nach den Prämissen des
Juristenrechts erforderlich war, jedem Regelungsbedürfnis »eine bestimmte
juristische Gestalt zu geben und die Forderung der Billigkeit und des nicht
juristischen Bewußtseyns durch die Anschließung an das bestehende Rechts-
system zu einem wirklichen Rechtssatz zu erheben«.523 Auch an anderer Stelle
sprach Puchta aus, daß auch ein allseits anerkanntes Institut nicht fortgelten
könne, wenn es »etwas schlechthin unjuristisches, dem System widersprechen-
des und darum verwerfliches« sei.524

In umgekehrter Perspektive war ein solcher Grundsatz falsch, aus dem
Rechtssätze folgerten, denen nicht ein »praktisches Bedürfnis« zugrundelag.
Der Grundsatz, daß bei »Incidentpunkten« ein summarisches Verfahren

Methode des Juristenrechts 217

522 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 183.
523 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163 f.
524 Puchta, Rez. Löhr, Bemerkungen aus der Lehre von den Substitutionen, in

Puchta, Rez. AcP IX, 1827, S. 288.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ausreichend sei, war falsch, weil er auch solchen Klägern eine Beweiserleich-
terung zusprach, die nicht schutzwürdig waren. Ein Rechtssatz hatte nur dann
als Juristenrecht Rechtsquellenstatus, wenn er »System« und »Bedürfnis«
gleichermaßen abbildete. Die von Puchta geforderte Doppelung zwischen der
den Volksgeist repräsentierenden und der systematisch-wissenschaftlichen
Tätigkeit des Juristen hatte in seiner Dogmatik also sehr konkrete Aus-
wirkungen.

c) Produktive Funktion des Juristenrechts
Ein Rechtssatz, der noch im Gebrauch der Praxis war, mußte sich also an den
Geltungsvoraussetzungen des Juristenrechts messen und danach korrigieren
lassen. Wie die Abhandlungen zeigen, konnte dies dazu führen, daß bestimmte
Regelungen nicht mehr galten, oder in anderer Form neu formuliert werden
mußten. Daß es möglich war, neue Rechtssätze zu formulieren, rechtfertigte
den Status des Juristenrechts als Rechtsquelle. Das Juristenrecht hatte somit
eine produktive Seite.

In der »Negatorienklage« konstruierte Puchta mit der actio publiciana
negatoria eine neue Klageart und somit einen neuen Rechtssatz. Seine Ab-
handlung zur »expressa causa« verabschiedete mit diesem Rechtsinstitut
einen gemeinrechtlich anerkannten Rechtssatz. Der hier neue Rechtssatz
war die ausnahmslose Erstreckung der Herausgabeklage auf alle Eigentums-
erwerbsarten. Beide Sätze wurden doppelt begründet. Im gleichen Maße wie
die alten Ansichten der »Praxis« den Anforderungen eines Juristenrechts nicht
genügten, mußten Puchtas neue Rechtssätze »System« und »Bedürfnis« ver-
einigen.

aa) »Bedürfnis«
1825 hatte Puchta klargemacht, daß die Konstruktion eines neuen Rechts-
satzes bei einem »wirklichen Bedürfnis«525 seinen Ausgangspunkt nehmen
müsse. Die beiden dargelegten Abhandlungen Puchtas zeigten sich von dieser
Anforderung durchzogen. Es ging um »natürliche«526 und »unabweisli-
che«527 Bedürfnisse, um die »Forderung der Billigkeit und des nicht juristi-
schen Bewußtseyns«.528 Für eine solche sprach, daß sie »aus dem Leben
gegriffen« und »ohne Zweifel billig« sei.529 Einem »natürlichen Gefühl der
Billigkeit« dürfe »der Jurist bey Ausbildung unbestimmter Puncte das Gehör

218 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

525 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 23.
526 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 180.
527 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 183.
528 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 164.
529 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht versagen«.530 Aus dem natürlichen Gefühl der Billigkeit folgte das
Bedürfnis, dem »Kläger hier, wo das Verneinen des Beklagten so leicht bloß
Chikane seyn kann, die Möglichkeit eines leichteren Beweises zu verschaf-
fen«.531 In der Studie zur expressa causa widersprach es demgegenüber der
»Billigkeit und Vernunft«, »einen Kläger zu unterstützen, der sich das Recht
vorbehalten möchte, ohne wahrhafte Noth aus einem Processe sechs zu
machen«.532

Mit »Bedürfnis« war also keineswegs ein systematisches Bedürfnis gemeint,
wodurch im Ergebnis das Juristenrecht doch nur auf seine wissenschaftliche
Seite reduziert worden wäre. »Bedürfnis« zielte vielmehr auf die Überein-
stimmung mit dem Rechtsbewußtsein des Volkes, welches Puchta scharf von
der Wissenschaft getrennt hatte. »Die Juristen müssen daher als Repräsentan-
ten des Volks verfahren, wenn sie jenen Einfluß auf das Recht üben wol-
len.«533

Auch in dieser Hinsicht offenbarte Puchta den genauen Leser der Schriften
Savignys. Dieser hatte 1814 das bürgerliche Recht gelobt, »insoferne es das
Gefühl und Bewußtseyn des Volkes berührt oder zu berühren fähig ist«. Tadel
verdiene demgegenüber das Recht, »wenn es etwas fremdartiges, aus Willkühr
entstandenes, das Volk ohne Theilnahme läßt«.534 Der Jurist als Repräsentant
mußte den Kontakt zum »Rechtsbewußtseyn« wahren, denn es galt: »Was so
vor unsern Augen von Menschenhänden gemacht ist, wird im Gefühl des
Volks stets von demjenigen unterschieden werden, dessen Entstehung nicht
eben so sichtbar und handgreiflich ist.«535 Das Recht kam also, so 1815
gegenüber Gönner, »aus des Volkes Natur, Schicksal, Bedürfnis«.536 Auch
Savigny verwies den Juristen folglich auf eine Beachtung der Bedürfnisse. Ein
»oft widerkehrendes Bedürfniß«, meinte er im »Beruf«, mache auch ein
»gemeinsames Bewußtseyn des Volkes selbst möglich«.537 In der Formulie-
rung seines Reformprogramms tauchte dieser Aspekt vor allem in der Be-
schreibung der »Modifikationen« des römischen Rechts nach der Rezeption
auf. Diese seien »theils nach wirklichem volksmäßigen Bedürfniß, theils mehr
auf literarische Weise unter den Händen der Juristen« entstanden. Aufgabe
der Reform sei es, den »gegenwärtigen Zustand des Rechts allmählich von

Methode des Juristenrechts 219

530 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163 f.
531 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163.
532 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 180.
533 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 165 f.
534 Savigny, Beruf, 1814, S. 43.
535 Savigny, Beruf, 1814, S. 43.
536 Savigny, Rez. Gönner, 1815, S. 141.
537 Savigny, Beruf, 1814, S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


demjenigen zu reinigen, was durch bloße Unkunde und Dumpfheit literarisch
schlechter Zeiten, ohne alles wahrhaft praktische Bedürfnis, hervorgebracht
worden ist«.538 Puchtas Stichworte fielen also an zentralen Stellen des »Be-
rufs«, nochmals an der Feststellung des »Gemeinsame[n]«: Mittel der Reform
könnte das Universitätsstudium sein, welches »nicht mit Willkühr ersonnen,
sondern durch das Bedürfnis der Nation seit Jahrhunderten bereitet« worden
sei.539 Savignys späterer erneuter Rekurs auf das Gegensatzpaar »Willkühr«
vs. »Bedürfnisse« 1840 im »System«540 zeigte, daß seine Stellungnahmen im
»Beruf« für ihn auch in dieser Hinsicht541 zentrale Bedeutung behielten.
Puchtas Ausbau dieser Gedanken zu einem methodischen Konzept setzte
somit bewußt auf eine unjuristische, ja – was für das Bild des Begriffsjuristen
so gar nicht passen will – auf eine bewußt intuitive Billigkeitswertung. Erst auf
dieser, dem Volksgeist zugewendeten Grundlage, baute Puchta den wissen-
schaftlichen Teil seines Juristenrechts auf. Was wissenschaftliche Konstruk-
tion, Neuschaffung war, konnte sich auf eine Verankerung im Volksgeist
berufen, und so war es möglich, daß Puchta in seiner Studie zur Negatorien-
klage542 behaupten konnte, die neuen Rechtssätze seien »gewissermaßen kein
neues Recht, sondern nur Ausspruch eines gegebenen«.543 Sie kamen im
Juristen zum Vorschein, Rechtsentstehung war, so Puchta 1828, »Bewußt-
werdung«: »Ursprünglich ist das Recht ein mehr oder weniger dunkles
Gefühl. Dieß geht über in ein Bewußtseyn.«544

bb) »System«
Die wissenschaftliche Aufgabe bei einem Juristenrecht bestand nach Puchtas
Methodenprogramm von 1825 nun darin, dieses Bedürfnis zu einer Regel zu
verdichten, die »als Glied des Systems die formelle Wahrheit erhält«:545 »Es

220 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

538 Savigny, Beruf, 1814, S. 119.
539 Savigny, Beruf, 1814, S. 153.
540 Vgl. Savigny, System I, 1840, S. 90, 93 u. ö. zur praktischen Arbeit der

Wissenschaft.
541 Zu den m. E. kaum überzeugenden Versuchen, den »Beruf« im Dienste eines

davon abweichenden Gesamtbildes als für Savigny unbedeutende Gelegenheits-
schrift abzutun, vgl. die Nachweise bei Caroni, Savigny und die Kodifikation,
1969, S. 99 ff.; Rückert, Savigny, 1984, S. 77, 124 Anm. 574 f., 286 f.; zu den
langen Vorarbeiten zudem Akamatsu u. Rückert, Savigny, Politik und Neu-
ere Legislation, 2000, S. XXXII ff.; deutlich für Kontinuität auch Rückert,
Code civil, Code Napoléon und Savigny, 2001, S. 172 ff. Für meine Argumen-
tation sind diese Debatten ohne Belang, da für Puchta jedenfalls im »Beruf« der
zentrale Orientierungsrahmen vorlag.

542 Vgl. oben unter S. 206 ff.
543 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 23.
544 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 51 f.
545 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ist nun das Geschäft der Juristen, welche nicht über dem Alterthum die
Gegenwart vergessen wollen, einem solchen Bedürfnis eine bestimmte juristi-
sche Gestalt zu geben und die Forderung der Billigkeit und des nicht
juristischen Bewußtseyns durch die Anschließung an das bestehende Rechts-
system zu einem wirklichen Rechtssatz zu erheben.«546 Wie sollte dies kon-
kret aussehen?

In beiden Abhandlungen erwiesen sich »Prinzipien« als die tragenden
Merkmale für Puchtas systematische Einbindung der neuen Rechtssätze. Für
die Negatorienklage hieß der »Grundsatz«, das Prinzip, mit welchem er seinen
Rechtssatz harmonisierte: »zum Vorhandenseyn einer Klage [ist] zweyerley
erforderlich …, erstens ein Recht, das auf diese Weise geltend gemacht werden
kann, und zweitens die Verletzung dieses Rechts«.547 An diesem Prinzip
gemessen, mußte der bisher angenommene Streitgegenstand der negatoria
fallen: »Die Freiheit des Eigenthums kann nämlich schon deswegen nicht
Klagegrund seyn, weil sie kein Recht, sondern nur die … Eigenschaft eines
Rechts ist.« 548 Damit lag die strukturelle Ähnlichkeit zur vindicatio auf der
Hand: »so wird man wohl behaupten müssen, daß der Grund der negatoria
das Eigenthum und nichts weiter ist, wie bey der Vindicatio, und das sich
beide nicht in dem Klagegrund, sondern nur durch die Verletzung unter-
scheiden …, ob sie nämlich eine totale oder eine partiale ist«.549 Bei der
Abhandlung zur Klage »expressa causa« zog Puchta ebenfalls das Prinzip:
Keine actio ohne zugrundeliegendes Recht heran. Eine Klage, der nur eine
Erwerbsart zugrunde lag, war danach »consequent« ausgeschlossen. Puchtas
neuer Rechtssatz war zwanglose Folge der Negation eines alten, während
Puchta die actio publiciana negatoria eigenständig aus einem Prinzip abge-
leitet hatte. Prinzipien waren somit die »Ecksteine«550 seines Verfahrens.

V. Vertiefung: Zur wissenschaftlichen Seite des Juristenrechts

Entscheidend für die methodische Einordnung dieses Verfahrens ist nun der
Weg, auf dem Puchta die hier regierenden Prinzipien finden wollte. Wie sollte
der Stoff, von dem er ausging, in den dargestellten Abhandlungen konkret
römische Quellen und spätere Modifikationen durch Juristenrecht, auf Prinzi-
pien zurückgeführt werden?

Vertiefung 221

546 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163 f.
547 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 161.
548 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 160.
549 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 161.
550 Puchta, Rez. Unterholzner, Über die verschiedenen Arten des Eigenthums und

die verschiedene Gestaltung der Eigenthumsklagen, in: Puchta, Rez. Rhei-
nisches Museum 1, 1827, S. 136.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Die »Analogie« als Anhaltspunkt des Juristenrechts in den zeitgenössi-
schen Methodendebatten

Sucht man nach allgemeinen Beschreibungen dieses Verfahrens durch Puchta,
so finden sich in seinen Lehrbüchern der zwanziger Jahre zumeist bemerkens-
wert vage Hinweise. Juristenrecht werde bewußt »auf eine innere Weise,
durch innere Nothwendigkeit«,551 als »wahrhaft wissenschaftlich« und »im
Geiste des bestehenden Rechts«.552 Ziel sei die »wirkliche Bildung (nicht bloß
Auffassung) des Rechts auf wissenschaftlichem Wege«.553 Die Wissenschaft
orientiere sich am System als der »Gesammtheit der innern Gründe der
Erkenntnis«,554 die Ansicht müsse »in das System eingefügt, d. h. eben
innerlich begründet« sein.555 System sei »die Wissenschaft selbst«.556

Zwei versteckte Äußerungen brachten mehr Deutlichkeit: 1825 grenzte er
ab: In der üblichen richterlichen Präjudizienbildung, bei welcher man »einen
Urtheilsspruch auf einen anderen Fall durch Abstraction von dem Besonderen
anwendet«, liege nur der Anfang der »wissenschaftlichen Ergreifung«.557 Was
dies bedeutete, formulierte er in größter Deutlichkeit 1823: Beim wissen-
schaftlichen Verfahren gehe es darum,

»sich im einzelnen des höheren Grundsatzes und des Zusammenhangs mit dem
Ganzen bewußt zu werden, und von dem aufgefundenen Principe wieder zu
den Anwendungen (welche dann wohl durch Consequenz vermehrt werden)
herabzusteigen«.558

Genau dies hatte er 1827 und 1828 in den dargestellten Studien getan.
Ordnet man diese methodischen Überlegungen Puchtas in den Kontext

zeitgenössischer Methodenkonzepte ein, so werden Abhängigkeiten und
Besonderheiten deutlich. Puchta vertrat mit dem dargestellten Verfahren
einerseits, daß Juristenrecht Rechtsfortbildung, also Rechtsquelle sei. Zugleich
behauptete er damit aber keine Erweiterung der formalen Zuständigkeit der
Juristen, sondern legitimierte sich durch ein wissenschaftliches Verfahren,
demzufolge die Rechtssätze auf Prinzipien zurückführbar waren, aus denen
neue Fälle entschieden werden konnten.

In den zwanziger Jahren waren diese Forderungen ungewöhnlich. Noch
immer wurde überwiegend über die Interpretationslehre der richterliche Frei-

222 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

551 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 27.
552 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 22.
553 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 22.
554 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 79.
555 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 165.
556 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. 17.
557 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 22.
558 Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritatis, 1823, S. 26 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


raum gewährleistet,559 die Bindung der juristischen Tätigkeit an das Gesetz
also betont. Eine andere Entwicklung hatte ein Rechtsinstitut genommen,
welches Puchta in der Studie zur Negatoria beiläufig genannt hatte, die
Analogie.560 Seit der Jahrhundertwende mehrten sich die Stimmen, die
Analogie nicht mehr als Unterfall der Gesetzesauslegung, sondern als Rechts-
fortbildung verstanden.561 Puchtas Beschreibung der Methode des Juristen-
rechts als »Princip« und »Consequenz« findet denn auch hier ihre Parallelen.
Bei Hufeland korrespondierte ein solchermaßen enger Interpretationsbe-
griff562 mit einer Beschreibung der Rechtsfortbildung durch Analogie, die
derjenigen Puchtas stark ähnelte. Das Verfahren der Analogie bestehe darin,
»daß man von einem einzelnen oder doch untergeordneten Fall zu einer
allgemeinen Regel aufsteige, und aus dieser die eben jetzt erforderlichen
untergeordneten Sätze ableite«.563 Mit Blick auf die »allgemeine Regel«
betonte Hufeland lediglich, daß es sich dabei nicht um »ausdrücklich vorge-
schriebene Rechtsgrundsätze« handele.564 Nicht das Recht fordere daher

Vertiefung 223

559 Vgl. die Darstellung bei Ogorek, Richterkönig oder Subsumtionsautomat?,
1986, 2. Teil. Ogorek kommt für das gesamte 18. und 19. Jahrhundert zu
relativ gleichmäßigen Ergebnissen, vgl. die Zus. S. 168 f.; demgegenüber sieht J.
Schröder, Gesetzesauslegung und Gesetzesumgehung, 1985, S. 17 ff., für die
erste Hälfte des 19. Jahrhunderts eher Skepsis und nachfolgend dann eher
Zustimmung gegenüber relativ freier Gesetzesinterpretation; vgl. ders. Rez.
Ogorek, ZNR 1988, S. 234 ff.; ders., Analogie, S. 38 Anm. 175; ders. Recht
als Wissenschaft, 2001, S. 225; zur Linie von Vogenauer vgl. unten S. 365,
Anm. 52.

560 J. Schröder, Zur Analogie in der juristischen Methodenlehre der frühen
Neuzeit, in: ZRG GA 114, 1997, S. 1 ff., 28 ff.; zusammenfassend nun ders.,
Recht als Wissenschaft, 2001, S. 108 f., 176 ff.; aus der älteren Literatur
daneben Steinwenter, Prolegomena zu einer Geschichte der Analogie,
1951, S. 345 ff.; knapp Hammen, Die Bedeutung Friedrich Carl v. Savignys
für die allgemeinen dogmatischen Grundlagen des Deutschen Bürgerlichen
Gesetzbuches, 1983, S. 45 ff.; Langhein, Analogie, 1992, zu diesem vgl. die
treffende
Kritik bei J. Schröder, Analogie, 1997, S. 2 Anm. 4; D. Nörr, Savignys
philosophische Lehrjahre, 1994, S. 290 Anm. 30; Raisch, Juristische Metho-
den, 1995, S. 78 ff.

561 Vgl. für die Übergangsphase die bei J. Schröder, Analogie, 1997, S. 35 ff.,
Genannten (Feuerbach 1804, Gönner 1804, Zachariae 1805, Schoemann
1806).

562 Hufeland, Geist des Römischen Rechts I, 1815, S. 5: »Sobald aber Bestim-
mung derjenigen Fälle, auf die das Gesetz sein Absehen nicht richten konnte, so
lange man seinen Worten nur irgend treu bleiben und nichts willkührliches
hineindichten will, zur Frage kommen soll: sobald hört nach dem Wortsinn
jede Auslegung auf«; hierzu bereits J. Schröder, Analogie, 1997, S. 35 f., 43 f.

563 Hufeland, Geist, 1815, S. 184 f.
564 Hufeland, Geist, 1815, S. 184.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ausdrücklich die Schaffung einer neuen Regel, sondern entweder eine »ganz
deutliche Aehnlichkeit der beiden Fälle« oder »der in beiden Fällen gleich-
förmig anzunehmende Zweck« fordere »die Auffindung des höhern Rechts-
grundes«.565

Hufelands Verfahren unterschied sich vom älteren Schluß a simile oder e
contrario566 dadurch, daß nicht ein ungeregelter Fall nach Ähnlichkeit oder
als Gegensatz zu einem geregelten Fall entschieden wurde, sondern eine
gemeinsame Grundlage des geregelten und des ungeregelten Falles gesucht
wurde, der »höhere Rechtsgrund«. Diese Vorstellung war durchaus nicht neu.
Im einzelnen sehr heterogen567 hatte man bereits im 18. Jahrhundert dazu
geneigt, entweder weit gefaßte gesetzliche Bestimmungen als Prinzip zu ver-
stehen,568 oder aus einzelnen Rechtssätzen deren Prinzipien (unvollständig) zu
induzieren und daraus neues Recht abzuleiten.569 Im 18. Jahrhundert hatte
man dieses Verfahren jedoch weiterhin als Gesetzesauslegung verstanden.570

Dies zeigte sich auch daran, daß man immer noch das Naturrecht zur
Lückenfüllung heranzog,571 also nicht glaubte, durch Analogie zu einem
vollständigen Rechtskorpus zu gelangen.

Indem Hufeland die Analogie nun von der Auslegung unterschied, ver-
langte er nicht mehr, daß dieser Rechtsgrund dem Gesetz wenigstens »tacite«
zu entnehmen war.572 Damit wurde die Analogie zur Rechtsquelle. In den

224 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

565 Hufeland, Geist, 1815, S. 187.
566 Vgl. hierzu J. Schröder, Analogie, 1997, S. 15 ff. Der Schluß a simile war in

den zwanziger Jahren noch vielfach anerkannt, vgl. etwa Krug, System der
practischen Philosophie, Königsberg 1817, S. 323, »durch Vergleichung sol-
cher Fälle, die das Gesetz unbestimmt gelassen, mit ähnlichen, die es bestimmt
hat«; zu Jordan 1825 vgl. oben I 4; Lange, Versuch einer Begründungslehre
des Rechts, 1821, § 131.

567 Vgl. Schröders Hinweis auf die Aussage Nettelbladts, es sei leichter »aus
einem Bimsstein Wasser zu pressen, als aus vielen Schriftstellern eine genaue
Definition«,vgl. J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 177.

568 Vgl. J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 178 Anm. 453.
569 Als Rechtsanalogie, »Analogia juris«, genossen die Versuche im Privatrecht für

den allerdings kurzen Zeitraum zwischen Mitte und Ende des 18. Jahrhunderts
nach der Ansicht Vieler sogar Rechtsquellenstatus, vgl. die Nachweise bei
Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 108 Anm. 76.

570 Zu den damit einhergehenden wissenschaftstheoretischen Prämissen vgl. J.
Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 178 f.

571 J. Schröder, Analogie, 1997, S. 31 f., mit Beispielen und überzeugend gegen
Steinwenters Zusammenwerfen der Analogie (aus dem positiven Stoff) mit
naturrechtlichen Systemvorstellungen.

572 Die Argumentation mit dem Grund, der ratio eines Gesetzes war natürlich viel
älter, vgl. nur J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 61 ff. Neu war,
daß man den Grund des Gesetzes vom Willen des Gesetzgebers und damit auch
von der Auslegung abkoppelte.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zwanziger Jahren gewann diese Vorstellung langsam an Boden.573 Schwep-
pe574 gestattete 1819, nach dem »Grunde des Gesetzes« Fälle unter das
Gesetz zu subsumieren oder auch »davon auszuschließen«. Hierfür sei es
»gleichgültig…, ob der Gesetzgeber an das Resulthat derselben dachte«.575

Unter Berufung auf Hufeland576 meinte Wening-Ingenheim 1827, zur »Er-
gänzung der Unvollkommenheit der Gesetze und zur Entscheidung bei
fehlenden Bestimmungen« sei als Analogie die »Ausdehnung auf Gleichheit
der völlig gewissen ratio legis« gestattet, worunter »Zweck und Rechtsgrund«
fielen.577

Auf ganz anderem philosophischem Boden formulierte Ähnliches im glei-
chen Jahr Eduard Gans. Für ihn war Analogie »Erweiterung des Gesetzes aus
sich selbst« und von der »erweiternden Interpretation« klar zu trennen.578

Das Gesetz sei »wesentlich die Allgemeinheit für eine ganze Welt von
Besonderheiten«. Als solches erstrecke es sich auch auf »nicht abgehandelte
Besonderheiten«. Um diese »zu Gesetz zu erheben«, ermögliche es die analoge
Anwendung, »theils die genannten Besonderheiten in ihrer wahren Allge-
meinheit zu fassen, theils den Rechtsprincipien erst ihre Einbildung in das
Einzelne zu verschaffen«.579 Erweitert würden dabei nicht die »schon gege-
benen Thatsachen des Gesetzes«, sondern der »Grund des Gesetzes«,580 und
zwar über die »gegebene Bestimmtheit hinaus«.581 Deutlicher als Hufeland
hatte Gans dabei die moderne Gesetzgebung im Blick und die Gefahr, daß

Vertiefung 225

573 Auf dem älteren Standpunkt, Analogie als Unterfall der Gesetzesinterpretation,
beharrten aber immerhin Thibaut, Pandekten, 8. Aufl. 1834, § 51, in Beibe-
haltung seiner Thesen in ders., Theorie der logischen Auslegung, hier nach 2.
Aufl. 1806, S. 118; zu Thibauts Analogie-Verständnis Steinwenter, Analogie,
1951, S. 360 f.; J. Schröder, Analogie, 1997, S. 22, 38; wie Thibaut auch
Mühlenbruch, Doctrina Pandectarum I, 1827, § 64, der weiterhin auf den
Willen des Gesetzgebers abstellte; eingehend und ebenfalls für bloße Auslegung
Müller, Ueber die Natur des Gerichtsgebrauchs und dessen Gesetzeskraft,
1833, S. 197 ff., 200 f. (der enger als Jordans Ähnlichkeitsschluß auf der
eindeutigen ratio legis beharrt); ebenso wohl auch Lange, Begründungslehre,
1821, § 135, der von einer »Erweiterung« sprach, in der Sache aber viel
Spielraum gewährte; Clossius, Hermeneutik, 1829, § 34 (»besondere Art der
logischen Auslegung«).

574 Schweppe, Das Römische Privatrecht, 2. Aufl. 1819, § 16.
575 Die Analogie bestimmte er weitergehend als »jede Erweiterung des Gesetzes,

nicht bloß nach dem Grunde«.
576 Im Ergebnis aber wohl enger als dieser.
577 Wening-Ingenheim, Lehrbuch I, 3. Aufl. 1827, § 19.
578 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 6 f., § 32.
579 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 180 f.
580 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 181.
581 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


man »einem sonst vorzüglichen Gesetzbuche« ansonsten die »Lebendigkeit«
raube.582

Während etwa Schweppe und Wening-Ingenheim ihr Verfahren vor dem
Vorwurf der Kompetenzanmaßung durch das gemeine Recht zu legitimeren
suchten,583 stützten sich Hufeland und Gans nur noch hilfsweise auf eine
Gestattung durch das römische Recht.584 Hinter diesem gestiegenen Selbst-
bewußtsein stand eine Aufwertung des Richtigkeitswerts der durch Analogie
gefundenen Schlüsse in der zeitgenössischen Logik seit Kant.585 Hatte man
zuvor die Induktion von einem Anwendungsfall auf ein Prinzip vor allem in
ihrer Unsicherheit betont und nur als Wahrscheinlichkeitsargument gelten
lassen,586 so ging Kants Verknüpfung von Analogie und Induktion mit der
reflektierenden Urteilskraft darüber hinaus.587 Das menschliche Denken sah
sich durch Kants reflektierende Urteilskraft auf die Ordnung des Besonderen
unter zu findendes Allgemeines verwiesen. Dies behauptete nicht eine ent-
sprechende Ordnung in der Natur, es war nach Kant aber »eine subjektiv-
notwendige transzendentale Voraussetzung, daß jene besorgliche Ungleich-
artigkeit empirischer Gesetze und Heterogenität der Naturformen der Natur
nicht zukomme, vielmehr sie sich, durch die Affinität der besonderen Gesetze
unter allgemeinere, zu einer Erfahrung, als einem empirischen System, qualifi-
ziere«.588 Es war damit legitim, die »besonderen Gesetze … unter höhere,
obgleich immer noch empirische Gesetze zu bringen«.589 Fries machte deut-
lich, daß ein so gebildetes System die Möglichkeit zur wissenschaftlichen
Erklärung neuer Phänomene bot: »Durch den ganzen wissenschaftlichen
Zusammenhang von dem höchsten Princip herab, ist für jeden einzelnen Fall
schon so viel voraus bestimmt, daß der Spielraum wahrscheinlicher Erklärun-
gen durch die übergeordneten heuristischen Maximen sehr eng beschränkt

226 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

582 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 181.
583 Beide ziehen die auf die Glosse zurückweisende gemeinrechtliche Parömie: ubi

readem ratio, ibi eadem legis dispositio heran; vgl. die Nachweise bei Liebs,
Lateinische Rechtsregeln und Rechtssprichwörter, München 1982, S. 211
Nr. 7; vgl. auch die tastenden Legitimationsversuche von Jordan, Über den
Gerichtsgebrauch, 1825, S. 225 (es komme auf den Interpretationsbegriff an).

584 Vgl. Hufeland, Geist, 1815, S. 185 f.; Gans, System des Römischen Civil-
rechts, 1827, S. 7 Anm. 10.

585 Auch hierzu die (mit Bezug auf die juristischen Problemlagen) bisher einzige
Auswertung durch J. Schröder, Analogie, 1997, S. 48 ff.

586 Vgl. die Auswertung bei J. Schröder, Analogie, 1997, S. 46 ff.
587 Gegenüber der klassischen Analogie im Sinne des einfachen Vergleichens war

Kant demgegenüber skeptisch, vgl. hierzu die Nachweise bei W. Kluxen, Art.
Analogie, in: HWPh 1, 1971, Sp. 226.

588 Kant, Einleitung in die Kritik der Urteilskraft. Erste Fassung, in: Werke V,
S. 186.

589 Kant, a. a. O., S. 186 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wird.«590 Es war unter diesen Prämissen möglich, das empirische Gesetz als
System zu konstruieren und aus den übergeordneten Prinzipien ungelöste
Fälle zu entscheiden. Damit war eine subsidiäre Rechtsordnung wie das
Naturrecht entbehrlich. Ob der kantianisierende Hufeland591 soweit gehen
wollte, wird nicht ganz deutlich.

Schon592 mit Blick auf Puchtas Schulbildung ist es nicht sehr wahrschein-
lich, daß hier die Grundlagen für seine Methode des Juristenrechts zu suchen
sind. Seine philosophischen Ursprünge verwiesen auf Hegel.593 Dies verband
ihn mit Gans. Gerade der Analogie stand Hegels Logik von 1816 jedoch
skeptisch gegenüber.594 Da für Puchta zweifelhaft ist, ob er Hegels Logik
genauer studierte,595 lohnt ein zusätzlicher Vergleich mit den Puchta im
Nürnberger Gymnasium von Hegel vorgetragenen Propädeutika. Dort defi-
nierte Hegel die Analogie als Schluß, »daß bei zwei Subjekten, welche ihrer
allgemeinen Bestimmung nach dasselbe sind, eine besondere Bestimmung, die
dem einen zukommt, auch dem anderen zukomme«. Man schließe hier also
»von der allgemeinen Natur auf die besondere Bestimmtheit«.596 In der
Enzyklopädie für die Oberklasse bezeichnete Hegel den Analogieschluß frei-
lich ebenfalls als »mangelhaft«.597 Unabhängig von Puchtas eigenem Hinweis

Vertiefung 227

590 Fries, Logik, 1811, S. 443; zu diesem Zitat J. Schröder, a. a. O., S. 51.
591 In seinen früheren Schriften hatte Hufeland noch klar mit dem Gegenüber von

subsidiär anwendbarem natürlichem und positivem Recht gearbeitet; vgl. den
knappen Überblick bei Landsberg, GDR 3.1., 1898, S. 512 f.; 1815 tauchte das
Naturrecht in seinen Erörterungen zur Rechtsfortbildung dagegen nicht mehr auf.

592 Genauer zu Puchta und Kant unten S. 232 ff.
593 Vgl. oben S. 127 f.
594 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik, 1816, Werke VI, S. 387 ff.: Schluß vom

Konkreten auf dessen Natur zu einem anderen Konkreten: »Dergleichen
Oberflächlichkeit … sollte in der Logik gar nicht angeführt werden«, die von
J. Schröder, a. a. O., S. 51 Anm. 241, angenommene Aufwertung der Ana-
logie bei Hegel findet sich daher nicht.

595 Jedenfalls griff Gans Puchtas Versuch, diesen mit der Philosophie Hegels zu
schlagen, vgl. Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, als mangelnde Kenntnis
gerade der Logik Hegels an, Gans, Über die Grundlage des Besitzes, 1839,
S. 35 f., hierzu Braun, Besitzrechtsstreit, 1980, S. 106 f.

596 Puchta hörte diese Definition freilich möglicherweise nicht, sie findet sich in:
Hegel, Begriffslehre für die Oberklasse, 1809/1810, § 50, in: Nürnberger und
Heidelberger Schriften 1808–1817, Werke IV, 1986, S. 152 f. Puchta besuchte
das Nürnberger Gymnasium nach eigenen Worten zwischen 1811 und 1816
(klzSchr, S. XXI).

597 Hegel, Philosophische Enzyklopädie für die Oberklasse, in: Werke, a. a. O.,
S. 9 ff., S. 27, § 74. Zum zusammen mit Niethammer von Hegel erarbeiteten
Studienplan vgl. die Hinweise in Hegel, Werke, a. a. O., S. 598 f. Ob Puchta die
Enzyklopädie 1815/16 in dieser Form hörte, ist angesichts der unsicheren
Überlieferung fraglich, auch hierzu die Hinweise, a. a. O., S. 606 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


darauf, daß diese philosophischen Vorträge Hegels, »nicht sonderlich tief«598

in ihn eindrangen, so läßt es bereits Hegels Logik selbst als unwahrscheinlich
erscheinen, daß Puchta sich hier Anregungen für sein Verfahren des Juristen-
rechts holte.599 Mit Blick auf Gans springen zusätzliche Divergenzen ins
Auge. Gans maß das positive Recht an seiner Vernünftigkeit, ging somit über
die reine Empirie hinaus. Das von ihm seit 1827 gelesene Naturrecht behielt
einen Einfluß auf die Gesetzesanwendung.600 Für Gans ging das Recht also
nicht im positiven Recht nebst Erweiterung aus sich selbst auf. Puchta suchte
demgegenüber die Erweiterungen durchweg im gemeinen Juristenrecht selbst,
also nur im Positiven. Daß Puchta glaubte, im positiven Recht selbst ein
System ausmachen zu können, welches es erlauben sollte, alle Fälle aus sich
heraus zu entscheiden, deuten gleichlautende Äußerungen zum System an.
1825 meinte er, die »Masse des bestehenden Rechts« werde als »ein organi-
sches Ganzes«601 erkannt und ähnlich 1828: »aus dem Aggregat von Rechts-
sätzen wird ein organisches Ganzes«.602

Für dieses Denken war wohl weder Hufeland,603 noch gar Gans oder auch
ein Fachphilosoph Vorbild, sondern erneut Savigny. Savigny hatte bereits seit
1802 in seinen Vorlesungen zur Methode die Rechtsfortbildung durch Juristen
auf ein neues Verständnis der Analogie gestützt.604 Savigny betonte, Analogie

228 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

598 Puchta, Biographische Notiz, in: kzSch, S. XXI.
599 Auch Gans muß sich hier nicht an Hegel orientiert haben. Noch 1819 hatte er

betont, daß »Savigny nicht allein durch das, was er für einzelne Lehren getan
hat, sondern vielmehr durch die formale Richtung, die er dem Studium unserer
Wissenschaft gegeben, den Standpunkt aufgestellt hat, vom dem allein aus ein
weiteres Fortschreiten möglich ist«, Gans, Über Römisches Obligationenrecht,
Heidelberg 1819, S. 4; zu den starken Einflüssen Savignys auf Gans in dessen
Frühzeit, vgl. Braun, »Schwan und Gans«, 1979, S. 77 f.; zu Savignys Ana-
logieverständnis sogleich im Text.

600 Gans las bekanntlich seit 1827 wiederholt Naturrecht und Universalrechtsge-
schichte, vgl. die von Manfred Riedel 1981 herausgegebene Nachschrift
durch Hegels Sohn Immanuel. Diese Vorlesungen waren primär als »Wissen-
schaft der Gesetzgebung« an die Adresse des Gesetzgebers gerichtet, vgl.
Braun, Eduard Gans und die Wissenschaft von der Gesetzgebung, 1982, insb.
S. 133 ff. In seinem System von 1827 anerkannte er unter § 35 bei der
Anwendung der Gesetze aber auch einen Einfluß »des Naturrechts«.

601 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 22.
602 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 147.
603 Mit diesem Eindruck übereinstimmend war Puchta nicht im Besitz des »Geist«

von Hufeland, während er ältere Schriften Hufelands laut Ankaufsverzeich-
nis der Berliner Universitätsbibliothek besaß, und zwar das »Lehrbuch der
Geschichte und Encyclopädie, 1796«, die »Beyträge zur Berichtigung und
Erweiterung der positiven Rechtswissenschaften, Stück 2 u. 3, 1801, Stück 5,
1802«.

604 Savigny, Methodologie, 1802/03, S. 44; 1809, S. 147; vorliegend interessiert
vor allem der Puchta jedenfalls sicher bekannte »Beruf«.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sei »Ergänzung der Gesetzgebung, aber bloß aus sich selbst«. Es müsse dabei
die »Regel aufgesucht werden, die den Fall bestimmt«. Zwar sei nicht jeder
Fall »ganz in den Gesetzen bestimmt«, aber »immer unter einer allgemeinen
Regel enthalten«. Man mußte also nicht »in subsidium das Naturrecht
aushelfen« lassen.605 Savigny brachte 1802 und 1809 ein Beispiel: Die
laesio enormis (C. 4, 44, 2) konnte nach traditionellem Ähnlichkeitsschluß
so verstanden werden, als sei sie auf alle drückenden Verträge, also etwa auch
Miete, Pacht oder Werkvertrag anzuwenden. Versuche man dies jedoch aus
einem allgemeinen Grundsatz abzuleiten, so finde man »einen viel wichtige-
ren, die Heiligkeit der Verträge« entgegenstehend. Mangels eines entspre-
chenden allgemeinen Grundsatzes scheide also eine Analogie der laesio
enormis aus, sie blieb auf besondere Umstände, hier die »oft dringende
Noth«, bei Kaufverträgen beschränkt.606

Es bedarf keiner Spekulationen, ob Puchta diese Vorträge Savignys kannte.
Savigny hatte seine Ansichten 1814 im »Beruf« der Öffentlichkeit zugänglich
gemacht.607 Neben den bekannten Bezugnahmen auf den Besitz der »lei-
tenden Grundsätze« als Schlüssel zur wissenschaftlichen Beherrschung des
Rechts,608 hatte Savigny hier weitere, konkretere Hinweise zur Analogiefrage
gegeben und diese in ihrer Verwendung durch die Juristen sogar als »eigent-
lich regierende Rechtsquelle«609 bezeichnet. Zwei Hinweise machen Puchtas
Abhängigkeiten deutlich. Savigny hatte 1814 von einer »organische[n]« Ge-
setzesergänzung gesprochen, bei der »von einem gegebenen Punkt (also von
einem Grundsatz des Gesetzbuchs) mit wissenschaftlicher Sicherheit auf einen
nicht gegebenen« geschlossen werde.610 Von dieser Fortbildung hätten »un-
sere Juristen … unter den Namen Analogie und argumentum legis etwas be-

Vertiefung 229

605 Savigny, Methodologie, 1802/03, S. 104; hierzu J. Schröder, Analogie,
1997, S. 37, 45.

606 Savigny, Methodologie, 1802/03, S. 106; 1809, S. 151.
607 J. Schröder, Analogie, 1997, S. 43 Anm. 202, sieht eine breitere Rezeption

erst mit Erscheinen von Savignys System 1840. Der hier als Rezipient nach
1840 genannte Puchta nutzte dieses Verfahren jedoch schon vor 1840 und
hatte es, wie soeben gezeigt, erstmals 1823 in aller Deutlichkeit formuliert,
wenn auch ohne Benennung als Analogie. Dies ändert nichts daran, daß Puchta
das Verfahren von Savigny übernahm. Bindeglied ist aber eben der »Beruf« von
1814, der in diesem Zusammenhang regelmäßig nicht ausgewertet wird, vgl.
neben J. Schröder, a. a. O., Steinwenter, Analogie, 1951, S. 361 (System);
Rückert, Savigny, 1984, S. 350 ff. (System und ungedruckte Vorlesungen);
ders., Juristische Methode und Zivilrecht beim Klassiker Savigny, 1996,
S. 47 ff. (System), einige Andeutungen zum »Beruf«, S. 43 ff.; Langhein,
Analogie, 1992, S. 87 ff. (Grimm-Nachschrift der Methodenlehre und System).

608 Savigny, Beruf, 1814, S. 22, 28 u. ö.
609 Savigny, Beruf, 1814, S. 22, 23.
610 Savigny, Beruf, 1814, S. 74.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schränkte Begriffe«.611 Die organische Rechtsfortbildung sollte mehr sein, als
die Berücksichtigung der »Entscheidung ähnlicher Fälle«.612 Als Vorbild
nannte er die Arbeit der römischen Juristen mit Fiktionen,613 ein Verfahren,
welches »oft lächerlich verkannt« werde: »Entsteht eine neue Rechtsform, so
wird dieselbe unmittelbar an eine alte, bestehende angeknüpft, und ihr so die
Bestimmtheit und Ausbildung derselben zugewendet.«614 Die Annahme einer
Fiktion gewährleistete für Savigny die enge Vernetzung der Rechtssätze, so
daß das »juristische Denken von der größten Einfachheit zur mannichfaltigen
Ausbildung ganz stetig und ohne äußere Störung oder Unterbrechung fort-
schritt«.

Savigny brachte 1814 ein Beispiel – und genau hier setzte Puchtas erster
Versuch eines Juristenrechts an: die römische Ausbildung der »publiciana
actio« neben der »rei vindicatio«.615

Daß Puchta Savignys Vorgaben im »Beruf« sehr genau gelesen hatte, hatte
bereits 1826 ein Hinweis deutlich gemacht, den er Roßhirt entgegenhielt.616

Dieser hatte zur gemeinrechtlichen Problematik des Doppelbesitzes bei Ober-
und Untereigentümer Stellung genommen. Für den Erwerb des Nutzungsei-
gentums durch einen Dritten hatte Roßhirt dem Obereigentümer gegenüber
dem Dritten automatisch die possessio juris eingeräumt. Puchta war mit dieser
Lösung nicht einverstanden. »Aber wie geschieht dieß letztere? Doch wohl
erst auf die Weise, wie sonst Besitz erworben wird? Aber der Verf. scheint von
einem Gefühl der Billigkeit oder von der Praxis geleitet, ihm jetzt eo ipso den
Besitz zuzusprechen, was offenbar bey seiner Annahme ganz unjuristisch ist.«
Puchta schlug eine Alternativlösung vor: »das Beispiel der Fiction des
Usucapionsbesitzes beim Eigenthümer einer zum Faustpfand gegebenen Sa-
che. Für die Fälle, wo es von rechtlichem Interesse ist, und dem Oberei-
genthümer nach dem bestehenden Recht die Wirkungen des juristischen
Besitzes verstattet werden, wird derselbe nach der Analogie jenes römischen
Rechtssatzes fingiert.«617 Wenn Puchta auch für die actio publiciana nega-
toria davon sprach, daß hier nur »Momente« des bestehenden Rechts »in eine
neue Form gebracht sind«,618 machte er die Abhängigkeiten von Savigny
auch in dieser Frage deutlich.

230 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

611 Savigny, Beruf, 1814, S. 74 f.
612 Savigny, Beruf, 1814, S. 107 zum Code.
613 Savigny, Beruf, S. 32, vgl. auch ders., System I, 1840, § 46, S. 295.
614 Savigny, Beruf, 1814, S. 32.
615 Savigny, Beruf, 1814, S. 32; vgl. hierzu oben IV 3. a).
616 Puchta, Rez. Roßhirt, Zu der Lehre vom Besitz und insbesondere von der

Quasipossessio, 1826, S. 10 f.
617 Puchta, Rez. Roßhirt, Zu der Lehre vom Besitz und insbesondere von der

Quasipossessio, 1826, S. 10 f.
618 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Quelle, Begriff und Prinzip
Puchtas Juristenrecht als »Rechtsproduction« ging somit von einem unjuristi-
schen »Bedürfnis« aus, welches im bisherigen Rechtssystem keine hinreichen-
de Berücksichtigung gefunden hatte. Der damit im Volksgeist verankerte
Regelungsbedarf bekam juristische Struktur durch das Aufsuchen eines ähn-
lichen, nun aber bereits im System erfaßten, also juristischen Rechtssatzes.619

Dieser Rechtssatz war jedoch nicht, wie der traditionelle Ähnlichkeitsschluß,
direkt Legitimation des zu bildenden neuen Rechtssatzes. Vielmehr mußte nun
das diesen leitende Prinzip gesucht werden und dieses bildete durch »Conse-
quenz« das Bindeglied zwischen dem alten und dem neuen Rechtssatz.

Die juristische Seite des Juristenrechts drehte sich daher um zwei – wie zu
zeigen sein wird freilich ineinandergreifende – Aspekte: Zunächst galt es einen
»ähnlichen« Rechtssatz zu finden. Dieser Aspekt hatte wiederum eine doppel-
te Ausprägung. Entweder handelte es sich um einen rezipierten Satz des
antiken Rechts. Dann stellte sich vor allem die Frage der Quelleninterpreta-
tion. Alternativ konnte es sich um eine »Modifikation« durch Juristenrecht
handeln. Wie gezeigt wurde, mußte sich dieses an den Voraussetzungen des
Juristenrechts messen lassen. Dies konnte zu Restriktionen führen. Die
Prüfung von Juristenrecht anhand seiner Voraussetzungen bietet keine neue
methodische Problemlage. Nachfolgend wird also unter (2) zunächst die
Problematik der Rechtssatzbildung durch Interpretation antiker Quellen ver-
tieft. Dabei wird sich zeigen, daß bereits die Interpretation für Puchta hier
untrennbar mit dem zweiten Baustein seines Juristenrechts verwoben war, den
Begriffen und Prinzipien.

Dieser für die Antike aus der organischen Struktur des Juristenrechts der
dritten Periode zwanglos folgende Zusammenhang verschob sich für das
gemeine Recht. Hier hatte Puchta immer wieder Störungen, »Verwicklun-
gen«, attestiert. Begriffe, Prinzipien und modifizierte Rechtssätze konnten hier
in ein Spannungsverhältnis geraten. Damit bekam der zweite Aspekt der
Analogiebildung, das Arbeiten mit leitenden Prinzipien, eine eigene metho-
dische Schwierigkeit, der Zusammenhang zwischen Prinzip und Rechtssatz
war problematisch. Unter (3) werden die sich daraus ergebenden Problem-
stellungen beispielorientiert näher untersucht.

Zunächst soll aber das in den bisherigen Darlegungen bereits deutlich
gewordene Beharren Puchtas auf Empirie als Ausgangspunkt jeder wissen-
schaftlichen Arbeit auf seine wissenschaftstheoretischen Prämissen befragt
werden. Auch diese Frage wurde von Puchta in den zwanziger Jahren nicht

Vertiefung 231

619 Dafür, daß Puchta schon zu diesem Zeitpunkt sein System auf Rechtssätze,
nicht die ja erst 1833 von Stahl propagierten Rechtsverhältnisse abstelle, vgl.
nur das oben bereits erwähnte Zitat in Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 147.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


abstrakt, etwa in seinen Lehrbüchern, behandelt, sondern nur in polemischer
Abgrenzung. Neben dem ständigen Gegenspieler Eduard Gans nutzte Puchta
anonym auch eine Schrift, die auf das ältere frühkantianische Naturrecht
verwies, zu einer grundsätzlichen Stellungnahme.

a) Der Blick ins »Positive«

aa) Gegen die »Begriffsmacherey« der Kantianer
In einem war sich Puchta sogar mit Eduard Gans einig. Dieser hatte die
historische Schule dafür gelobt, daß sie von der »gleichen Sehnsucht nach
einem positive[re]n Stoff«620 ausgegangen sei und sich »von einem bloß
abstracten und zerstörenden Raisonnement zur ruhigen Betrachtung wirkli-
cher Zustände« gewendet habe.621 Puchtas hiermit übereinstimmende Abnei-
gung gegen lediglich apriorische Konstruktionen entlud sich 1828 in seiner,
nach eigenen Angaben,622 ersten anonymen Rezension.623

Der besprochene Autor Karl Friedrich Reinhardt, Ober-Tribunal-Rath in
Stuttgart,624 begann seine Auseinandersetzung mit Webers »natürlicher Ver-
bindlichkeit« von 1784–87, die sich in der Praxis noch immer großen
Ansehens erfreute,625 wie folgt:

«Einleitung. § 1. Begriff des Rechts. Jede mögliche Äußerung unserer Willens-
freiheit nennen wir ein Recht. Das Recht ist daher nur auf dem Gebiete der
Freiheit denkbar.
§ 2. Begriff der Pflicht. Jede nothwendige Beschränkung unserer Willensfreiheit
nennen wir Pflicht. Die Pflicht ist daher nur auf dem Gebiete der Nothwen-
digkeit denkbar.
§ 3. Ursprung der Pflicht. Alle Pflichten entspringen aus dem Gesetze.
§ 4. Begriff des Gesetzes. Das Gesetz aber ist der Ausdruck der Nothwendig-
keit. In so ferne nun das Gesetz die Willensfreiheit beschränkt, ist es entweder
der Sitten- oder Rechtsgesetz.«626

232 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

620 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 159; im Text steht fehlerhaft
»positiven«, vgl. die Druckfehlerangabe, S. 239.

621 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 159.
622 Brief an Hugo vom 15.2.1828.
623 Puchta, Rez. C. F. Reinhardt, Die Lehre des römischen Rechts von der

Verbindlichkeit, 1828, S. 146 ff.
624 Zu Carl Friedrich Reinhardt kurz Landsberg, GDR 3.2., 1910, Noten,

S. 179; zu Reinhardts Kommentierung des Württembergischen Landrechts eher
kritisch Wächter, Handbuch I 2, 1842, S. 1137.

625 Hierzu Landsberg, GDR 3.1., S. 448 f., der dem Werk «geradezu klassisches
Ansehen« bescheinigt, selbst jedoch von «grundfalschen Anschauungen« und
«grotesken Mißbildungen« spricht. Das zugrundeliegende dogmatische Pro-
blem ist nachfolgend nicht von Interesse.

626 Abgedruckt bei Puchta, Rez. C. F. Reinhardt, Die Lehre des römischen Rechts
von der Verbindlichkeit, 1828, S. 148.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchtas Kritik hieran war deutlich:

»Welche leere, allem juristischen Sprachgebrauch widersprechende Begriffs-
macherey.«627

Reinhardts Methode gehe von einem Recht aus, »das nicht gegeben sey, daß
sie vielmehr erst aus den Postulaten der allgemeinen Vernunft deduciere und
hervorbringe«. Dies sei als »Verzicht auf das Wirkliche und Positive« völlig
ungenügend:628

Während «jenes öde, mechanische Construieren von Begriffen, welches
sich sonst für eine philosophische Behandlung ausgab«, bei Juristen »vom
Lehrfach« – wenigstens bei solchen, die für Puchta «mitgezählt werden
können« – »so gut wie ganz verschwunden« sei, fände sich derartiges bei
vielen Schriften von »Geschäftsmännern«, obwohl man hier «den auf das
Leben gerichteten Sinn, die Anschaulichkeit der Vorstellungen am ersten
erwarten sollte«.629 Reinhardts «Zusammenschieben lebloser Begriffe, jenes
nude Abstrahieren« könne sich «wenigstens heutzutage« nicht mehr als
Philosophie geltend machen.630 Eine derartige «Begriffsmacherey« ließ für
Puchta »fehlenden Zusammenhang mit dem Leben«, einen »auf das Leben
gerichteten Sinn, die Anschaulichkeit der Vorstellungen« vermissen.631

Wenn Reinhardt nun, zum »Erstaunen« Puchtas, gleichwohl »polemisch
gegen die gewöhnliche naturrechtliche Methode« auftrete und ankündige »die
Lehren des römischen Rechts rein und unvermischt namentlich mit jenen
naturrechtlichen Stoffen vorzutragen«, befinde er sich »in einem außerordent-
lichen Irrthum über seine eigene Methode«.632

Konkret wandte sich Puchta nun gegen »ungeschichtliche Begriffe«633 bei
Reinhardt. So beruhe seine Ansicht über »jus naturale, gentium und civile
nicht auf gründlicher historischer Forschung«, sondern sei »eine aus ge-
machten Begriffen construierte«: »So konnte es allerdings leicht kommen,

Vertiefung 233

627 Puchta, Rez. C. F. Reinhardt, Die Lehre des römischen Rechts von der
Verbindlichkeit, 1828, S. 149.

628 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 97.
629 Puchta, Rez. C. F. Reinhardt, Die Lehre des römischen Rechts von der

Verbindlichkeit, 1828, S. 147.
630 Puchta, Rez. C. F. Reinhardt, Die Lehre des römischen Rechts von der

Verbindlichkeit, 1828, S. 147.
631 Puchta, Rez. C. F. Reinhardt, Die Lehre des römischen Rechts von der

Verbindlichkeit, 1828, S. 147.
632 Puchta, Rez. C. F. Reinhardt, Die Lehre des römischen Rechts von der

Verbindlichkeit, 1828, S. 149.
633 Puchta, Rez. C. F. Reinhardt, Die Lehre des römischen Rechts von der

Verbindlichkeit, 1828, S. 150.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


daß die Ansicht Joh. v. Müllers über das Naturrecht (Allg. Gesch. I. S. 12 f.)
gerade die römische ist.«634

Systemarbeit konnte also für Puchta wie für Gans nicht bedeuten, daß man
wie das vorkritische Naturrecht das Recht aus einem obersten Prinzip
deduzierte und dem positiven Recht voran- oder gegenüberstellte. Ziel konnte
also nicht eine apriorische Sollensordnung sein, sondern ein System des
positiven Rechts.

bb) Auseinandersetzungen mit Gans 1826/27 um das »zufällige Dasein« in
der Geschichte

Für Gans war das philosophische Recht kein Idealrecht, sondern die be-
griffene Grundlage des positiven Rechts und die wissenschaftliche Basis seiner
Gesetzgebungswissenschaft.635 Gans und Puchta waren sich somit einig in der
Kritik an einem Verfahren, welches schon Savigny an Gönner kritisiert hatte,
am Ausgehen von »Begriffen durch Erkenntnis (a priori)«.636

Die von Gans und Puchta vorgelegten Gegenkonzepte differierten freilich
erheblich. Bereits 1825 wurde dies deutlich, als Puchta die Trennung zwischen
einem philosophischen und einem positiven Rechtssystem kritisierte, die auch
er selbst noch 1822 im Gefolge Hegels praktiziert hatte.637 Warum er dies nun
tat, wird erneut mit einem Blick auf Gans deutlich. Gans folgte in seinem
System von 1827 weiterhin der hegelianischen Trennung zwischen philosophi-
schem und positivem Recht. Der Unterschied zwischen beiden Betrachtungen
werde, so Gans, »in der Beziehung des Rechtsbegriffs zu dem des Gesetzes
bemerklich. In einer philosophischen Behandlung des Rechts liegt zwischen
dem Begriff des Rechts und dem des Gesetzes der ganze Inhalt des Privat-
rechts, denn das Gesetz, d. h. das Setzen des Rechts, setzt nothwendig das
Recht, das es setzen soll, voraus.«638 Die philosophische Betrachtung des
Rechts setzte also an einem Gegenstand an, der »wirklich« war, auch ohne
daß er bereits in der Gesetzgebung verankert war, während die positive

234 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

634 Puchta, Rez. C. F. Reinhardt, Die Lehre des römischen Rechts von der
Verbindlichkeit, 1828, S. 150 f.

635 Hierzu Braun, Eduard Gans und die Wissenschaft von der Gesetzgebung,
1982, S. 133 ff. sowie noch unten S. 257 f.

636 Savigny, Rez. Gönner, 1815, S. 140.
637 Puchta, Encyclopädie, 1822, erster und zweiter Abschnitt; dies ist hier

zunächst nicht im Detail von Interesse, vgl. näher noch unten Kap. 3 I.
638 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 175; ebenso Abegg,

Encyclopädie und Methodologie, 1823, S. 2 sowie §§ 1, 4, 11 u. ö.; zu
Letzterem Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 86 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Betrachtung untersuchte, wieviel dieses philosophischen Rechts bereits in der
Gesetzgebung umgesetzt war. Es gab also ein Recht hinter dem Gesetz.639

Auch Puchta sah dies so. Das Recht hinter dem Gesetz entstand, wie bei
jeder Rechtsquelle, »in der Ueberzeugung des Volks und durch das Bewußt-
seyn des Volks darüber«,640 so 1825, oder, ab 1826, im »Volksgeist«.641

Auch bei ihm gab es also die Differenz zwischen Recht und Gesetz, die
insbesondere bei gesetzgeberischer Willkür zu Störungen der Rechtsentwick-
lung führen konnte. Das hinter dem gesetzten, sichtbaren Recht stehende
Recht unterschied sich bei Puchta und Gans freilich signifikant. Gans hatte
diesen Unterschied 1824 im ersten Band seines Erbrechts herausgestellt.642

Gans hatte dort – in Hegels Sinne vom »Volksgeist« sprechend643 – den
Grundgedanken der historischen Schule umschrieben. Auch bei der histori-
schen Schule habe »etwas von der Identität von Freiheit und Notwendigkeit
verlautet«, jedoch »ohne zu wissen, was es eigentlich damit für eine Bewandt-
niß habe«. Für die historische Schule sei Freiheit nicht »das kräftige Wollen«,
sondern »das Lesen des todten Buchstabens der Vergangenheit«. Notwendig-
keit sei nicht die »zu begreifende Vernunft«, sondern »blinde Nothwendigkeit,
die Aeußerlichkeit des erscheinenden Causalnexus«, bei der »von der Ver-
nunft gar nicht gesprochen« werde. Für Gans unterfiel die Geschichte als
»bewußtes Wollen« der erkennenden Tätigkeit dieses Bewußtseins, der »Ver-
nunft«. Damit konnte er in der Geschichte wie in der Gegenwart das Material
für sein philosophisches Recht herausfiltern. Gans führte dies in seinen
Naturrechtsvorlesungen vor. Diese Vorlesungen enthielten »zwei Gegenstän-
de: die Entwicklung der Idee des Rechts und des Staates, ohne historische
Zuthaten, da ihre Rechtfertigung in ihnen selbst war, [und] die Darstellung
dessen, was wir in der historischen Entwicklung sahen. Es sollte [sich] zeigen,
daß der Inhalt der Rechtsgeschichte denselben Inhalt hat als die Philosophie
des Rechts. Deswegen ist die neueste Rechtsgeschichte ungefähr mit den
Resulthaten der philosophischen Betrachtung übereinstimmend.«644 Gans
versuchte die Gegenwart zu begreifen und zog seine Universalrechtsgeschichte
heran, um ein philosophisches vorgesetzliches Recht herauszuarbeiten. Sein
»Resulthat der beiden Seiten« war eine »Wissenschaft der Gesetzgebung,

Vertiefung 235

639 Für Gans war im übrigen »auch das Gewohnheitsrecht … ein Gesetz«; ders.,
System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 175.

640 Puchta, Encyclopädie 1825, S. 18.
641 Vgl. bereits oben S. 185.
642 Das Folgende bei Gans, Erbrecht I, 1824, S. XIII.
643 Auch hierzu bereits oben S. 183 ff.
644 So die Vorlesungsmitschrift von 1833: Gans, Naturrecht und Universalrechts-

geschichte, Stuttgart 1981, S. 154.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


welches die concrete Einheit jener ist. Sie besteht einerseits aus dem Gedanken,
andererseits aus der Kenntnis des historischen Stoffs. Der Gesetzgeber ist das
Individuum, in dem sich beide Einsichten vereinigen.«645 Gans’ Programm
einer »Wissenschaft der Gesetzgebung« lief auf eine Vor- und Zuarbeit für den
Gesetzgeber hinaus.646 Es legitimierte sich durch Hegels erkenntnistheoreti-
sche Prämisse, daß es möglich sei, die Wirklichkeit als vernünftig zu begreifen.
Daher fand Gans Notwendigkeit in der Geschichte und Wirklichkeit.

Zentral war nun der von Gans gegen die historische Schule erhobene
Vorwurf, diese begreife den Stoff nicht als notwendig, sondern flüchte sich
in die »Aeußerlichkeit des erscheinenden Causalnexus«, nehme also lediglich
Ursache-Wirkungs-Beziehungen zwischen dem Sichtbaren an. Hier setzte 1826
Puchtas Auseinandersetzung mit der »hegelianische[n]«647 Methode ein.
Puchta hatte Hegel bereits früher kritisiert, aber in anderer Perspektive.648

236 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

645 Gans, Naturrecht und Universalrechtsgeschichte, 1833, S. 154.
646 Hierzu Riedel, in: Gans, Naturrecht und Universalrechtsgeschichte, 1833,

hier 1981, S. 14 ff.; Braun, Eduard Gans und die Wissenschaft von der
Gesetzgebung, 1982, S. 130 ff., 133 ff.

647 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 35. Hiervon meinte er zu diesem
Zeitpunkt Hegel noch abgrenzen zu können, vgl. Puchta, Rez. Gans, Erb-
recht, 1826, S. 35. Indem er bekannte, »daß er selbst Hegel zum Lehrer hatte«,
stellte er zugleich in Abrede, daß »Hegel sich zu den Herrlichkeiten bekennen
möchte, die hier mit seinen Begriffen hervorgebracht werden«; vgl. auch
S. 5:»der Verf. hätte statt von S. XXIV. der Vorrede des hegel. Naturrechts

auszugehen, sich mehr an den § 1 desselben halten sollen«. Brieflich meinte er
1829 gegenüber Savigny, »ich getraue mich, heute einen besseren Hegelianer
vorzustellen, als Gans, wenn nicht etwa die Eigenschaft eines Hegelianers darin
bestehe, jeden Buchstaben Hegel’s fürs Evangelium anzunehmen«; Brief an
Savigny vom 17.8.1829, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 11. 1825
hatte Puchta ebenfalls auch methodisch für Hegel Sympathie gezeigt. Seiner
Warnung vor denjenigen, »welche die hegelische Philosophie auf eine ähnlich
äußerliche Weise bei ihren Bestrebungen und Darstellungen anwenden, wie die
Bartolisten die scholastische Philosophie«, standen diejenigen gegenüber, die
Hegel innerlicher verwendeten, »die nicht ohne geschichtlichen Sinn sich
dennoch auf das einzelne antiquarische beschränken, und sich vielleicht am
Ende wirklich darein versenken«; Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 72.

648 1823 (Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, S. 145 ff.) und erneut 1828
(Gewohnheitsrecht I, S. 214 f.) hatte er Savignys Zurückhaltung gegen privat-
rechtliche Kodifikationen und sein Spezialistendogma gegen Hegels Angriffe in
der Rechtsphilosophie (Rechtsphilosophie, 1820/21, § 211) in Schutz genom-
men. 1825 griff er auch die Unverständlichkeit der Rechtsphilosophie an
(Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 79); diesen sicher nicht ungewöhnlichen
Aspekt stellt auch die Hegel-Kritik Schellings in einem frühen Erlanger Frag-
ment ins Zentrum, vgl. Schelling, Werke I, S. 161 ff. Ob Puchta Schelling
diesbezüglich gehört hat, muß offenbleiben. Wiederholt hatte Puchta zudem
Hegels Unkenntnis in rechtlichen Fragen herausgestellt (Encyclopädie, 1825,

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einzig 1823 hatte sich die 1826 im Streit um das »zufällige Dasein« zeigende
Kritik an Gans und Hegel in Puchtas Polemik angedeutet, gegen die »Manier
einer neuern philosophischen Schule, durch welche nach hingepflanztem
Begriff furchtbares Stand- und Spießrecht über das Böse, aber auch über
das Gute gehalten wird, welches das Unglück hat, eben zu geschehen, ohne
von jenem Begriff Notiz zu nehmen«.649

1826 faßte Puchta seine Kritik an Gans’ universalhistorischer Methode650

nun grundsätzlich-erkenntnistheoretisch:

»Wäre mit so leichten Griffen zu enträthseln die Natur,
Hätte sie auf euch gewartet, ihr zu kommen auf die Spur[?].«651

Kritik erntete das Vorgehen von Gans bereits deswegen, insofern folgte er
Savignys Kritik von 1816 an Thibaut und Feuerbach, weil es notwendig an
der schlechten Quellenlage scheitere.652 Gans überspielte dieses Manko durch
Geschichtsphilosophie. Puchtas Ablehnung war vehement. Gans gehe, so
Puchta, mit Blick auf dessen Ausführungen zum indischen Erbrecht
(Kap. 1), mit »vorbereiteten Sätzen« an die Quellen heran. Statt dessen
komme es darauf an, daß »das wirklich geltende, also die indische Wirklich-
keit von jenem leeren Sollen getrennt und mit ihm verglichen wird, dann erst
ist auch die Beurtheilung möglich, ob nicht überhaupt der Begriff des
indischen Rechts in einem bloßen unwirklichen Sollen« bestehe.653 Hatte
Gans der historischen Schule »Mikrologie«654 vorgeworfen, also betont, ihr
sei »das Eigentliche, nämlich der Begriff vollends verloren gegangen«,655 so
hielt ihm Puchta umgekehrt entgegen, bei Gans gehe »der sogenannte Begriff

Vertiefung 237

S. 78 ff.; ders., Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827,
S. 314).

649 Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritas, 1823, S. 42 Anm. d).
650 Hierzu Braun, Eduard Gans und die Wissenschaft von der Gesetzgebung,

1982, S. 124 ff.; Rückert, Reyscher, 1974, S. 345 ff.
651 Puchta, Über eine Rezension von Savignys Geschichte des römischen Rechts

im Mittelalter, 1827, S. 331.
652 Savigny selbst hatte 1816 gegenüber Feuerbachs und Thibauts Ansätzen zu

einer Universalrechtsgeschichte »genaue und strenge Detailkenntnis« gefordert
und hatte betont, daß es »für das Recht der allermeisten Völker und Zeiten an
allem irgend brauchbaren geschichtlichen Material fehlen« müsse. Folglich
konnte eine Universalrechtsgeschichte für Savigny nichts anderes sein »als ein
allgemeines und flaches Räsonnement über halbwahre Thatsachen«; vgl.
Savigny, Stimmen für und wider neue Gesetzbücher, 1816, S. 233.

653 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 8 f.
654 Gans, Erbrecht I, 1824, S. 20, gegen Savigny, Stimmen für und wider neue

Gesetzbücher, 1816, S. 5 f.
655 Gans, Erbrecht I, 1824, S. XV f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wie ein Gespenst über die Erde«,656 Gans erzeuge »das lebendige aus dem
todten«.657

Der von Gans in seiner Universalgeschichte praktizierten Methode stellte
Puchta die seinige, die der »geschichtlichen Rechtswissenschaft«658 gegen-
über. Die hegelianische Methode habe »es lediglich zu thun mit dem ›Begriff‹
einer Gegenwart und abstrahiert von dem ›zufälligen Dasein‹ (also nicht etwa
von allem Geschichtlichen), die letztere (sc. historische) dagegen verschmäht
nicht den s. g. ›äußeren Causalnexus‹, d. h. sie sucht die ganze Gegenwart zu
erforschen in allen ihren Theilen und den Zusammenhang in denselben
nachzuweisen«.659 Die historische Schule kenne keinen Unterschied zwischen
notwendigem und zufälligem Dasein, alle historischen Nachrichten seien
grundsätzlich gleichwertig. Die Quellen seien zudem der einzige Weg zur
Vergangenheit, so daß sich die historische Schule mehrerer Gegenstände
»wegen Mangelhaftigkeit der Nachrichten« ganz enthalte.660

Puchta kritisierte die methodischen und inhaltlichen Vorgaben der he-
gelschen Philosophie für eine Geschichtsdeutung. Entscheidender Unterschied
bei der historischen Schule sei, daß »dieser höhere Standpunkt in der Schule
nicht ausgesprochen oder gar in bestimmte Lineamente (durch die man die
Welt portraitieren könnte) gebracht wird«. Hierdurch ergäben sich »eine
Menge verschiedener Individualitäten, theils universellere, theils beschränkte-
re Methoden«.661 Indem die »hegelische Schule … diesen höheren Stand-
punkt zum Selbstbewußtseyn erhoben, aber auch zugleich in ein System
gebracht« habe, hatte sie für Puchta sich den Zugang zur Geschichte ver-
sperrt: »Daher wundert sich der Hegelianer auch über nichts.«662 Ergebnis sei
eine »Alles verzehrende, alles mannigfaltige, – nicht zu einer wahren Einheit
bringende, sondern vernichtende Leerheit«.663

In der Frage, inwieweit »das Vernünftige nicht dem Wirklichen gegen-
überstehe, sondern in der That wirklich sey«664 gingen die Ansichten zwi-
schen Puchta und Gans also auseinander. Für Puchta konnte das geschicht-
liche Recht nicht immer auf innere Zusammenhänge zurückgeführt werden,
wenn auch der Nachweis solcher Zusammenhänge wissenschaftliches Ziel

238 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

656 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 30.
657 Puchta, Über die Perioden in der Rechtsgeschichte, 1823, S. 147, gegen

Hegels »frivole Philosophie«.
658 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 36.
659 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 36.
660 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 37.
661 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 36.
662 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 36 f.
663 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 37.
664 Gans, Erbrecht I, 1824, S. VIII.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


blieb. Es gab ein »zufälliges Dasein«, so daß neben die vernünftige Ver-
arbeitung des Stoffs die Kontrolle durch sorgfältige und historisch ausge-
richtete Quellenarbeit treten mußte. Puchtas Rechtsquellenlehre hatte mit
ihrem Beharren auf der Differenz zwischen Grund und Erscheinung, also
einerseits dem Volksgeist und andererseits Gesetz, Gewohnheitsrecht und
Juristenrecht das historische Dunkel der Rechtsentstehung beibehalten. Zum
Rechtssatz führte nur seine Erscheinung und dies war für den Historiker die
Quelle. Puchtas Absage an »bestimmte Lineamente, (durch die man die Welt
porträtieren könnte)« forderte strenge Quellenarbeit. Daneben stand ein
einheitsstiftendes Verfahren, nicht vorgegeben durch »bestimmte Lineamen-
te«, sondern zurückgehend auf »Individualitäten«.

b) Rechtsatzbildung aus antiken Quellen

aa) Strukturelle Gewißheiten: Das Recht unter den Händen der antiken
Juristen

Für die gegenüber Gans geforderte strenge Quellenarbeit war wichtigstes
Hilfsmittel die bereits dargelegte665 Gewißheit über die Struktur des antiken
Rechts. In der dritten, der wissenschaftlichen Periode des römischen Rechts,
bot der zu untersuchende Gegenstand Haltepunkte. Nach Savigny erschienen
den römischen Juristen die »Begriffe und Sätze ihrer Wissenschaft … nicht wie
durch ihre Willkühr hervorgebracht, es sind wirkliche Wesen, deren Daseyn
und deren Genealogie ihnen durch langen vertrauten Umgang bekannt ge-
worden ist«.666 Die damit sich ergebende Harmonie zwischen den wissen-
schaftlich arbeitenden Juristen und ihrem hierdurch geprägten, aber zugleich
prägenden Gegenstand, dem Recht, machte aus den einzelnen römischen
Juristen der Klassik »fungible Personen« und aus dem Recht ein »organisches
Ganze[s]«.667 Dieser besondere Erkenntnisgegenstand führte Puchta zu Er-
kenntnismöglichkeiten des Rechtshistorikers.

In seiner frühen rechtshistorischen Periode suchte Puchta zunächst eine
Nutzbarmachung dieses Phänomens für die Rekonstruktion des historischen
Stoffes. Zu bedenken war, daß der Strukturwandel erst in der dritten Periode
vorausgesetzt werden konnte. »Bei einer Rechtsaufzeichnung älterer Zeit, ehe
das Recht zur Wissenschaft geworden war, kann die Erscheinung einer Regel
in der besonderen Anwendung nicht auffallend seyn. Die Auffindung der
Regel für den lebendigen concreten Satz gehört erst der Wissenschaft an.«668

Vertiefung 239

665 Vgl. oben S. 118 ff.
666 Savigny, Beruf, 1814, S. 22.
667 Savigny, Beruf, 1814, S. 157.
668 Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritas, 1823, S. 26 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Während die Untersuchung vorheriger Zeitabschnitte damit dem Ahnen von
»flüchtigen Schatten« gleiche, erlaube es der Zeitraum, »in welchem das
Recht zur Wissenschaft gebildet wird … ein festes Bild von den Gegenständen
zu gewinnen«.669 Dies resultierte für Puchta nicht daraus, daß mit den
Digesten nun ein breiter und verläßlicher Quellenbestand vorläge. Ungefiltert
liege für die Problematik der Wegservituten vielmehr »nichts bedeutendes und
entscheidendes« vor und bezüglich der Digesten sei das verbreitete Mißtrauen
»gegen Justinians Dienerschaft« durchaus gerecht.670 Zu Unsicherheit führe
aber insbesondere, »daß unsere Quellen nur eine Menge Rechtssätze ent-
halten, welche die Fortsetzung einer nicht ausdrücklich angegebenen, der
Anschauung verborgenen Grundlage sind«.671 Genau darin lag für Puchta
aber zugleich eine Chance für den Rechtshistoriker:

»Denn wenn ein Recht (wie das römische) in einem Volke lebt, ohne daß
gesetzgeberische Willkühr einen bedeutenden Einfluß darauf zu gewinnen
vermag, ohne daß wenigstens dieser Einfluß mächtig genug ist, um den Augen
des Beobachters die Scheidung des regelmäßigen vom willkührlichen unmög-
lich zu machen, so ist es einem Baume vergleichbar, wo jedes Zweiglein den
Ast, und jeder Ast den Stamm als seinen Stamm nachweisen kann. Und die
Benutzung dieser Möglichkeit, die Beantwortung der Frage woher? und
warum? charakterisiert eben eine wissenschaftliche Behandlung.«672

bb) Auf den Spuren einer Hermeneutik Puchtas
Wie diese Quellenarbeit methodisch konkret aussehen sollte, ist für den hier
interessierenden Zeitraum freilich nicht leicht zu ermitteln. Puchta legte in den
zwanziger Jahren eine Auslegungslehre nicht vor.673 Er zeigte starke Skepsis
gegenüber der Konjunktur weitläufiger juristischer Hermeneutiken.674 Ge-

240 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

669 Puchta, Über die Wegservituten, 1823, S. 93.
670 Puchta, Über die Wegservituten, 1823, S. 94.
671 Puchta, Über die Wegservituten, 1823, S. 94.
672 Über die Wegservituten, 1823, S. 123.
673 Kein Eingehen darauf in der Enzyklopädie von 1825 und in Gewohnheitsrecht

I, 1828, S. 145 f.; im Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. 16
Anm. 7, ging er nur auf die Quellenkritik ein; unklar ist das Lob Johann
Christian Langes in Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 178 Anm. 37:
»einzelne gesunde Ansichten«. Dessen »Versuch einer Begründungslehre des
Rechts«, Erlangen 1821, nach J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001,
S. 248 Anm. 346, die umfassendste Methodenlehre zwischen 1500 und 1800,
betraf neben der Auslegungslehre, S. 37–97, auch andere methodische Fragen;
konkret ging es hier wohl primär um Langes Betrachtung des Gewohnheits-
rechts, so jedenfalls Puchtas Verweis auf dessen §§ 10, 16.

674 Puchta verwies ab 1832, System des gemeinen Civilrechts, § 11 Anm., einzig
auf Mühlenbruchs Pandekten, §§ 54–67 und Clossius, hierzu sogleich im Text.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


genüber Hugo war ihm 1827 »völlig unbegreiflich«, wie man – wie Thibaut –
»ein Collegium über Hermeneutik lesen oder hören kann«.675 Öffentlich
meinte er 1838, die Schaffung einer eigenen Disziplin der juristischen Herme-
neutik habe sich »für ihren Zweck … nicht besonders fruchtbar erwiesen«.676

Ein Blick in seine Bibliothek bestätigt dieses eher schwache Interesse an
solchen Lehren. Sie enthält weder Thibauts Versuche über einzelne Teile der
Theorie des Rechts von 1798, mit dessen vielbeachteter Theorie der logischen
Auslegung,677 noch Hufelands Versuch einer Weiterführung dieser Gedanken
in seinem »Geist des römischen Rechts« von 1815.678 Gleiches gilt für die
wichtigen Hermeneutiken von Zachariae, Schoemann oder auch Zirkler.679

Die Liste verzeichnet neben dem alten Werk von Christian Heinrich Eck-
hard680 einzig das eher unbedeutende Buch von Walter Friedrich Clossius,681

das Puchta zudem lediglich als nützliche »Übersicht des Inhalts einer solchen
Hermeneutik« empfahl.682

Läßt dies auch auf ein generelles Desinteresse an Fragen der Textinter-
pretation schließen? Auch zu den zeitgenössischen Diskussionen um eine
Erneuerung der Hermeneutik683 finden sich keine direkten Bezüge. In Puchtas
Bibliothek befanden sich laut der Ankaufsliste keine diesbezüglichen Autoren,
wie etwa Friedrich Schlegel oder Schleiermacher. Naheliegend ist die Mög-
lichkeit, daß diese Einflüsse durch Savignys Vermittlung in Puchtas Werk

Vertiefung 241

675 Brief an Hugo vom 2.1.1827.
676 Puchta, Pandekten, 1838, S. 22.
677 Hierzu Ogorek, Richterkönig oder Subsumtionsautomat?, 1986, S. 126 ff.;

Rückert, Heidelberg um 1804, 1987, S. 106 f.
678 Hierzu Rückert, Savignys Hermeneutik, 2001, S. 305 f.; J. Schröder, Recht

als Wissenschaft, 2001, S. 219 f.
679 Hierzu Ogorek, Richterkönig oder Subsumtionsautomat?, 1986, S. 49 ff.,

75 ff. (Schoemann, Zirkler); zu Zachariae J. Schröder, Recht als Wissen-
schaft, 2001, S. 218.

680 Eckhard, Hermeneuticae juris, 1750, Nr. 15624; hierzu J. Schröder, Recht
als Wissenschaft, 2001, S. 136.

681 Clossius, Hermeneutik, 1829, Nr. 15856; zu Clossius knapp Landsberg,
GDR 3.2., 1910, Noten, S. 22; später kam in Puchtas Bibliothek das ebenfalls
eher unbedeutende Werk von Osenbrüggen, Zur Interpretation des Corpus
juris civilis, 1842, hinzu, Nr. 15857; vgl. hierzu Landsberg, GDR 3.2., 1910,
S. 549 ff., der in seinem recht ausführlichen Bericht über Osenbrüggen dieses
Werk nicht berücksichtigt.

682 Puchta, Pandekten, 1838, § 17 Anm. v); diese Aussage ist auch im Lichte des
Werks von Clossius zu sehen. Es handelt sich um einen Grundriß mit Nach-
weisen und nachgestellter Chrestomatie. Das Werk bot also nur die Arbeits-
mittel und kaum eigene Stellungnahmen.

683 Vgl. allgemein noch immer Gadamer, Wahrheit und Methode, 1990,
S. 177 ff., 188 ff.; knapp und deutlicher mit juristischem Fokus: J. Schröder ,
Recht als Wissenschaft, 2001, S. 210 ff. m. w. N.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wirkung erlangten. Für Savigny deuten inhaltliche Übereinstimmungen auf
eine starke Beeinflussung durch Friedrich Schlegel684 und auch Schleierma-
cher685 hin. Es bleibt freilich unsicher, was Puchta von Savignys Überlegungen
zur Textarbeit außerhalb der veröffentlichten Schriften der Jahre 1814/15
kannte. Im »Beruf« und auch in der Gönner Rezension hatte Savigny die
Interpretation der Quellentexte weniger thematisiert686 und statt dessen
stärker das Verfahren der römischen Juristen in der Stoffbeherrschung und
Satzbildung als Vorbild herausgestellt. Puchtas Reaktion 1840 spricht dafür,
daß er Einzelheiten dieser Überlegungen Savignys nicht kannte, ehe sie im
ersten Band des Systems veröffentlicht wurden. Nach der ersten Lektüre rief er
am 3. Februar 1840 aus: »Was kann schöner seyn, als die Entwicklung der
Auslegungstheorie.«687 In der nächsten Auflage seiner Pandekten, 1844, sah
er, der bisher, wie gezeigt den juristischen Hermeneutiken wenig Interesse
entgegengebracht hatte, in Savignys Ausführungen nun eine »alle bisherigen
weit hinter sich lassende Theorie der Auslegung«.688 Erst jetzt stellte er in
seinen Institutionen und vor allem mündlich in seinen Vorlesungen auch
eigene Überlegungen zur Gesetzesauslegung vor.689

In den zwanziger Jahren erschließen sich Puchtas Überlegungen zur Text-
arbeit dagegen lediglich durch verstreute Äußerungen und mit Blick in seine
Auslegungspraxis.

Um Puchtas Äußerungen einordnen zu können, bedarf es zunächst eines
Analyserasters, welches ich mit Jan Schröder690 auf drei Punkte konzentrieren
möchte:
(1) Die ältere Hermeneutik trennt zwischen einem verständlichen und einem

»dunklen« Text. Nur bei letzterem stellt sich die Problematik der Aus-
legung. Die neuere Hermeneutik nach 1800 führt zu einer Historisierung

242 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

684 Hierzu Rückert, Savigny, 1984, S. 252 ff., 296 ff.; D. Nörr, Savignys philo-
sophische Lehrjahre, 1994, S. 46 ff., 207 ff.

685 So Rückert, Savignys Hermeneutik – Kernstück einer Jurisprudenz ohne
Pathologie, 2001, S. 288 ff., 310 ff., 313 ff., der jedenfalls in der Sache viele
Parallelen feststellt; eine direkte Rezeption der Schleiermacherschen Herme-
neutik von 1838, wie sie Gadamer, Wahrheit und Methode, 1990, S. 309, für
Savignys System vermutet, bleibt freilich schwer nachweisbar, vgl. Rückert,
Savigny, 1984, S. 355 Anm. 236.

686 Vgl. Savigny, Beruf, 1814, S. 21 f., zu Kenntnis des Stoffs.
687 Brief an Savigny vom 3.2.1840.
688 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 15 Anm. r).
689 Vgl. S. 361 ff.
690 J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 211 f.; in der Sache überein-

stimmend das Raster, welches Rückert seiner Analyse der Texte Savignys
zugrundelegt, Rückert, Savignys Hermeneutik, 2001, S. 313.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Verständnisproblems. Jeder Text bedarf nun der »Reconstruction«,
die »Verständlichkeit« kann täuschen, jeder Text bedarf der Auslegung.

(2) Die ältere Hermeneutik orientiert sich am Willen des Textverfassers.
Dieser wird jedoch als etwas Vernünftiges im Sinne der Gegenwart
interpretiert. Die neuere Hermeneutik interpretiert den Willen des Autors
ausschließlich in dessen historischem Kontext. Dabei ist für den Text-
inhalt die empirische Vorstellung seines Verfassers nicht ausschließlich
maßgebend. Spätere Interpreten können den Entscheidungshintergrund,
in dem der Verfasser urteilte, durch den Abstand unter Umständen besser
verstehen, als der Autor selbst. Die Interpretation muß also auch Ent-
scheidungsdeterminanten berücksichtigen, die dem Autor nicht bewußt
geworden sind. Es geht also darum, so Schleiermacher, den Text »zuerst
eben so gut und dann besser zu verstehen als ihr Urheber«.691

(3) Die ältere Hermeneutik erlaubte es, den Text durch »logische Auslegung«
im Sinne der ihm unterstellten »Vernünftigkeit« zu korrigieren. Die neuere
Hermeneutik untersagt es demgegenüber, dem Text irgendeine Bedeutung
zu geben, die dem Autor angesichts seines Kontexts nicht bewußt werden
konnte. Dieser Bereich geht über die Auslegung hinaus und ist Verände-
rung des Texts.

Vergleicht man hiermit verstreute Methodenäußerungen Puchtas aus den
zwanziger Jahren, so wird seine Nähe zur skizzierten neuen Hermeneutik
nach 1800 deutlich.

Ad (1): Die Unterscheidung zwischen »dunklen« und einfach verständ-
lichen Texten taucht bei Puchta nirgends auf. Sein Umgang mit den antiken
Quellen ist durchweg um eine Rekonstruktion der historischen Entstehungs-
bedingungen bemüht.

Ad (2): Puchta orientierte sich am Entstehungskontext der Texte. Ein
einfacher Zugang mittels einer unterstellten »Vernünftigkeit« im Sinne gegen-
wärtiger Brauchbarkeit findet sich nicht. Niemals dürfe man ein »Raissone-
ment« anwenden, welches »nicht auf den römischen Proceß paßt«.692 Die
bisherige Behandlung der zwölf Tafeln hänge, so 1823, »mehr oder weniger
mit den allgemeinen Ansichten über das Wesen eines Rechtsbuches zusam-
men«.693 Puchta kritisierte die Versuche vieler Interpreten, durch Eingriffe in
den Satzbau die »Stellen ihrem Verstande anzupassen«.694 Die Übersetzung
der Worte müsse sich an dem orientieren, was den römischen Juristen »täglich
in den Quellen vor die Augen« kam.695 Viele Worte würden im Laufe ihrer

Vertiefung 243

691 Schleiermacher, Hermeneutik, 1819, S. 87.
692 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 204.
693 Puchta, Über die Wegservituten des römischen Rechts, 1823, S. 77.
694 Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritas, 1823, S. 40 Anm. b).
695 Puchta, Über das Alter des Quasisusfructus, 1829, S. 215.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verwendung »eine Verflüchtigung erleiden, welche oberflächlichem An-
schauen den ursprünglichen Sinn nicht mehr zu enthalten scheint«.696

Die Zugangsprobleme vermehrten sich damit beträchtlich. Puchta war sich
des in der zeitlichen Distanz zum Entstehungszeitpunkt liegenden Zugangs-
problems bewußt. Er forderte, die Textauslegung müsse »unbefangen und in
die Gedanken des Schriftstellers sich versetzend« erfolgen.697 Den eigenen
Horizont konnte man dabei nicht verlassen. Für Puchta war klar, »daß, wenn
wir und das römische Recht wenn auch nur theoretisch zusammenkommen
sollen, dieß nicht anders geschehen kann, als indem dasselbe mit dem Kreise
unserer Ansichten und Vorstellungen, mit dem Standpunkte unseres Wissens
in Verbindung gesetzt wird«.698 Dies hatte auch Vorteile. So war es in der
heutigen Wissenschaft möglich, den Horizont des Autors zu überschreiten.
»Die geschichtliche Schule sucht die Anschauung jeder Zeit zu reproducieren;
indem sie nun den höheren Standpunkt der späteren Zeit mit hinzubringt,
gelingt ihr dieß in einem höheren Sinn als jener Zeit selbst.«699

Ad (3): In den zwanziger Jahren findet sich bei Puchta eine durchlaufende
Polemik gegen eine Unterordnung der Quellen unter vorgefertigte Ansichten,
fußend auf den Bedürfnissen der Gegenwart. Die Gefahr von haltloser Speku-
lation war der Hauptkritikpunkt Puchtas an der systematischen Arbeit seiner
Zeitgenossen. Immer wieder registrierte Puchta hier einen deduktiven Zug, der
»irgend eine aufgestellte Theorie« als Ausgangspunkt nehme.700 Puchta nahm
es 1827 dankbar auf, daß der zehn Jahre ältere Unterholzner »vor jenem
phantastischen Conjecturieren« warnte, welches sich bei Jüngeren bisweilen
breit gemacht habe.701 Gegenüber Schweppe wollte Puchta nicht so verstanden
werden, als rede er »der scholastischen Verflachung der Welt und Zerstörung
aller historischen Mannigfaltigkeit« das Wort. Die im Stoff vorfindliche
Ordnung litt für Puchta unter »natürlichen Unregelmäßigkeiten«, es ergaben
sich immer »Abweichungen von demjenigen, was wir nach der Unvollkom-
menheit menschlicher Erkenntnis als Regel aufstellen können«.702 Auch der im
Vergleich zu Schweppe weit höher geschätzte Schröter bekam zu hören, die
Geschichte sei »in der Regel nicht so streng consequent«,703 daß eine einfache

244 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

696 Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritas, 1823, S. 32.
697 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 204.
698 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. XII.
699 Puchta, Rez. Gans, Erbrecht, 1826, S. 36.
700 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 293.
701 Puchta, Rez. Unterholzner, Über die verschiedenen Arten des Eigenthums und

die verschiedene Gestaltung der Eigenthumsklagen, in: Puchta, Rez. Rhei-
nisches Museum 1, 1827, S. 135.

702 Puchta, Rez. Schweppe, Römische Rechtsgeschichte, 2. Aufl., 1826, S. 299.
703 Puchta, Rez. Schröter, Observationes juris civilis, 1827, S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ableitung zur Wahrheit führe. Das einzigartige Beispiel Savignys lehre, daß es
nicht nur einer »mächtige[n] Hand« und eines »gewissen Geist[es]« bedürfe,
sondern vor allem eine »sichere, stets bereite, bis ins Einzelne gehende
Kenntnis der ganzen Geschichte« Voraussetzung sei.704

Dies bedeutete freilich nicht, daß man bei einer strengen Exegese des Textes
stehenbleiben mußte. Auch Puchta nutzte »Vernunft«, wenn auch in ganz
anderem Sinne, um den Text besser zu verstehen. Puchta interpretierte die
Quellen in ihrem systematischen Zusammenhang zueinander. Diese »Ver-
nunft« sollte jedoch dem historischen Material, der Eigenstruktur des Rechts
selbst und nicht gegenwärtigen Bedürfnissen entnommen werden. Dies zeigte
sich bereits daran, daß das römische Recht nur teilweise eine solche Inter-
pretation zuließ. »Bei einer Aufzeichnung älterer Zeit, ehe das Recht zur
Wissenschaft geworden war, kann die Erscheinung einer Regel in der beson-
deren Anwendung nicht auffallend sein. Die Auffindung der Regel gehört erst
der Wissenschaft an, deren Thätigkeit darin besteht, sich im einzelnen des
höheren Grundsatzes und des Zusammenhangs mit dem Ganzen bewußt zu
werden.«705 Für die frühe Zeit, etwa für die zwölf Tafeln, war das Recht also
noch nicht derart systematisch, daß hierüber ein Textverständnis erleichtert
würde. Besonders für diese Zeit bedürfe es auch der »Phantasie, die allerdings
eine nothwendige Eigenschaft eines Historikers ist«.706 »Wenn es für den mit
praktischem Sinne Begabten etwas höchst Unangenehmes ist, hin und wieder
auf Rechtssätze zu stoßen, denen es scheinbar und für unsere Augen, zeitlicher
Entfernung wegen, an eigentlichem Leben mangelt, so mögen wohl auch
bloße Vermuthungen über dergleichen Puncte nicht ganz unbefriedigend
seyn.«707 Einen gewissen Hang zur organischen Ordnung gab es bereits hier
durch die »fast allgemeine Erfahrung, daß die Sprache vom besonderen zum
allgemeinen fortschreitet«.708 Überhaupt mußte man bei aller Unsicherheit
versuchen, die anderen Quellen ergänzend heranzuziehen. Kritik mußte sich
daher 1826 Bethmann-Hollweg gefallen lassen. Hollwegs Untersuchung zur
Kompetenz des Centumviralgerichts hatte Puchta nicht befriedigt, da Hollweg
»hier einen einzelnen Gegenstand zu beleuchten versucht hat, der als Glied
eines Ganzen Anspruch darauf macht, nicht bloß für sich betrachtet zu
werden«.709 Gerade, wenn »uns die äußeren Quellen öfters ganz verlassen«,

Vertiefung 245

704 Puchta, Rez. Schröter, Observationes juris civilis, 1827, S. 52.
705 Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritas, 1823, S. 26.
706 Puchta, Rez. Schröter, Observationes juris civilis, 1827, S. 52.
707 Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritas, 1823, S. 56 Anm. d).
708 Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritas, 1823, S. 29.
709 Puchta, Rez. Bethmann-Hollweg, Über die Competenz des Cirumviralge-

richts, in: Puchta, Rez. Zeitschrift für geschichtliche Rechtswissenschaft 5,
Heft 3, 1826, S. 268.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sei der »einzige zu der möglichsten Einsicht führende Weg…, das fragliche
Institut in allen seinen Beziehungen zu anderen und bekannten Einrichtungen
zu betrachten«.710

In den Digesten lag ein Gegenstand vor, der von römischen Juristen
wissenschaftlich bearbeitet worden war. Nun konnte die Interpretation den
systematischen Zusammenhang des Rechts und die Kenntnis der Methode der
römischen Juristen nutzen. 1823 hatte Puchta in diesem Sinne zwei Fragen für
das Verständnis der antiken Quellen herausgestellt: »woher? und wa-
rum?«711 Diese Fragen konnten auch unüberlieferte Zusammenhänge ent-
hüllen, weil »das römische Recht zur Zeit der römischen Juristen und durch
sie zu einem Systeme geworden ist, und zwar in einem Grad von Voll-
kommenheit, den wir für unser heutiges Recht noch bey weitem nicht erreicht
haben«.712

Jeder von den römischen Juristen geschaffene Satz war Juristenrecht,713

folgte also gleichermaßen »praktischen Bedürfnissen« wie dem »inneren
Zusammenhang«. Einerseits unterstellte Puchta, daß »wir von den römischen
Juristen nichts juristisch undenkbares erwarten dürfen«.714 Andererseits
glaubte er zu wissen, daß die Römer »ihre Rechtssätze nicht durch bloße
Speculation bildeten, um das System zu vervollständigen«.715 Von Hasse
schrieb sich Puchta heraus: »Die römischen Juristen pflegen nur künstlich zu
sein, wo es eben hingehört.«716

Über den reinen Wortlaut hinaus mußten diese Zusammenhänge nun für
die historische Forschung nutzbar gemacht werden. Unterholzner mußte sich
sagen lassen, man dürfe nicht »Sätze deshalb verwerfen, weil sie nicht mit den
ausdrücklichen Worten eines klassischen Zeugen belegt werden können«.717

Die sonst lediglich mögliche Kenntnis einzelner Quellenstellen werde jeder
»für nichts achten, wenn er ihren Zusammenhang mit dem Recht und seiner
Geschichte nicht, sey es mit Gewißheit, oder mit größerer oder geringerer
Wahrscheinlichkeit, einsieht oder künftig einmal einzusehen hofft, mit ande-
ren Worten: er wird es für nichts achten, sie zu kennen, wenn er sie nicht
begreift oder zu begreifen hofft«.718 Zugleich sollte der innere Zusammen-
hang auf die Darstellung durchschlagen. Zimmern erntete in dieser Perspek-

246 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

710 Puchta, a. a. O., S. 278.
711 Vgl. oben S. 240.
712 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 221.
713 Vgl. oben S. 118 ff.
714 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 199.
715 Puchta, Adversus hostem aeterna auctoritas, 1823, S. 56 Anm. d).
716 Puchta, Rez. Hasse, S. 131.
717 Puchta, a. a. O., S. 135 f.
718 Puchta, a. a. O., S. 136.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tive Kritik, da in seiner Rechtsgeschichte die »Begriffe der civilen und natür-
lichen Verwandtschaft, die in innerer Verbindung unter sich und mit der
ganzen Geschichte des römischen Volks stehen, als ganz zusammenhanglose
und willkührliche erscheinen«.719

cc) Studien zur Quelleninterpretation

Puchtas interpretatorische Prämissen waren also auf eine Rekonstruktion des
römischen Rechts in seinem Kontext gerichtet. Für das frühe römische Recht
blieb angesichts der schlechten Quellenlage viel Unsicherheit. Manchmal war
es daher sinnvoll, sich klarer Aussagen ganz zu enthalten, wie er gegenüber
Gans betont hatte.720 Im übrigen half »Phantasie«, die über eine unsichere
Spekulation im Ergebnis gleichwohl nicht hinwegzuführen vermochte. Für das
römische Recht der »dritten Periode«, welches durch die römischen Juristen
gestaltet worden war, war nicht nur die Quellenlage viel besser, sondern es
standen auch andere Hilfsmittel bereit. Durch die Kenntnis der römischen
Methode und der Struktur des hierdurch organisch geprägten Rechts war es
möglich, in gewissem Sinne Lücken in der historischen Kenntnis durch
Konstruktion zu schließen. Puchtas Juristenrecht wurde somit Hilfsmittel in
der Rekonstruktion der antiken Rechtslage.

Blickt man vor dem Hintergrund dieser von Puchta verstreut formulierten
Auslegungsgrundsätze auf Puchtas konkrete Quellenarbeit, so zeigt sich ein
durchaus weitgestecktes Auslegungsinstrumentarium.

(1) Über die Wegservituten (1823)
Mit seiner Studie über die Wegservituten nutzte Puchta 1823 erstmals die von
ihm betonten Struktureigentümlichkeiten des antiken Rechts der »dritten
Periode«.

Die Wegservituten hatten Puchta bereits 1820 in seiner Dissertation be-
schäftigt.721 Die Abhandlung des Jahres 1823 unterschied sich von der eher
konventionellen Dissertation vor allem dadurch, daß Puchta nun die Unter-
suchung als Umsetzung eines theoretischen Programms anlegte. Puchta
betonte, seine damalige Abhandlung sei von der jetzigen »ganz verschieden«,
beide Abhandlungen hätten »nichts miteinander gemein…, als die Grund-
idee«.722 Dies zeigt sich zunächst mit Blick auf seine Periodisierung. 1820

Vertiefung 247

719 Puchta, Rez. Zimmern, 1826, S. 292.
720 Vgl. oben S. 234 ff.
721 Dissertatio de itinere, actu et via, Erlangen 1820.
722 Civilistische Abhandlungen, 1823, Vorrede, S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hatte Puchta seine drei Perioden an äußeren Ereignissen ausgerichtet,723

zunächst die Zeit der 12 Tafeln, danach die Zeit der freien Republik und
zuletzt die Zeit der klassischen Juristen.724 1823 behielt er die Länge der
Abschnitte bei, stellte nun jedoch nicht Ereignisse, sondern Eigenschaften des
Rechts selbst in den Blickpunkt seiner Periodisierung.

Damit wurde zugleich die besondere Eigenschaft der dritten Periode, ein
organisches Rechtssystem geschaffen zu haben, rechtshistorisch fruchtbar
gemacht. Puchtas Quellenarbeit stand nun unter der Prämisse, »daß unsere
Quellen nur eine Menge Rechtssätze enthalten, welche die Fortsetzungen einer
nicht ausdrücklich angegebenen Grundlage sind«. Er ging also auch bei der
Quellenarbeit auf die Suche nach dem »leitenden Grundsatz«, nach der »Lage
des in der Erde verborgenen Grundsteins«.725 Dabei böten die römischen
Quellen bloße »Hülfsmittel«.726

Drei Typen der Wegservituten waren überliefert, iter, actus und via.
Während sich zu iter und actus bei Ulpian eine klare Abgrenzung hinsichtlich
der darin enthaltenen Befugnisse des Berechtigten fand,727 enthielt der via
scheinbar kaum weitergehende Befugnisse als der actus. Jedenfalls boten die
Digesten hier weit weniger scharfe Abgrenzungsmerkmale als zwischen iter
und actus. Glück und die früheren728 hatten daher auch die geringe Steige-
rung der Nutzungsbefugnis der via gegenüber der actus, nämlich das Recht
»auch Steine und Balken zu schleifen« zur Unterscheidung herangezogen.

Puchta stellte dagegen die Tatsache heraus, daß die herangezogenen Stellen
Teil eines wissenschaftlichen Umgangs mit Recht waren.729 Aus dieser Tat-
sache folgte für ihn, daß die mangelhafte Abgrenzung zwischen der via und
den beiden anderen Wegservituten gerade auf eine »weit auffallender[e], weit
größer[e]« Unterscheidung schließen lasse, während ein »umsichtiger Jurist
den Unterschied zwischen iter und actus« zur Aufzeichnung gebracht habe.730

Während iter und actus nur »äusserlich« nach der Reichweite der Befugnis

248 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

723 Aufbau 1820: 1. De via, quae in Lege XII. Tabularum occurrit; 2. De vestigiis
servitutum viarum e serioribus temporibus liberae civitatis superstitibus; 3.
Aetas Jureconsultum Romanorum.

724 Dissertatio de itinere, actu et via, 1820, S. 15.
725 Puchta, Über die Wegservituten, 1823, S. 94 f.
726 Puchta, Über die Wegservituten, 1823, S. 95.
727 Nach Ulpian D. 8, 3, 1, 1, enthielt der iter die Befugnis, sich über das dienende

Grundstück gehend oder von Menschen oder Tieren getragen fortzubewegen,
während der actus das Treiben des Viehs und die Nutzung des Grundstücks mit
einem Wagen gestattete, vgl. Kaser I, 1971, S. 441.

728 Vgl. Glück, Pandekten X, 1808, S. 153 ff. mwN.
729 Über die Wegservituten, 1823, S. 98.
730 Über die Wegservituten, 1823, S. 98.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


unterschieden worden seien, spreche damit die Vermutung dafür, daß »der
Unterschied zwischen der via und dem actus ein viel bedeutenderer und eben
deswegen ein innerer gewesen sey«.731 Es ging somit um einen »Grund-
satz«,732 den Puchta sodann seiner Beweisführung voranstellte: via unter-
scheide sich von actus und iter durch die »Beschaffenheit der Wege selbst«,
indem via eine feste Straße und damit auch eine örtliche Beschränkung der
Grundstücksnutzung beinhalte,733 während die älteren iter und actus civiliter
eine Nutzung des Gesamtgrundstücks im Rahmen der eingeräumten Befug-
nisse gewährten.734 Nachfolgend suchte Puchta nach Hinweisen für diesen
Satz. Er zog den Sprachgebrauch »via« ebenso heran wie etwa das Fehlen
einer »Breitebestimmung für iter und actus«, aber auch sonstige Hinweise.
Besonderen Wert legte er dabei darauf, daß das von ihm herausgestellte
Unterscheidungsmerkmal »nicht etwa ein durch bloße Speculation herausge-
brachtes, ohne sichtbare Stütze bestehendes [sei], sondern es ist in den
Fragmenten selbst … von jener Eigenschaft die Rede«.735

An einer anderen, etwas versteckten Stelle der Abhandlung wurden Beson-
derheiten des von Puchta gewählten Verfahrens nochmals deutlich. Auch die
Abgrenzung zwischen actus und iter war nicht unumstritten. Divergierende
Quellenaussagen führten zu der Frage, »ob der actus notwendig den iter
enthalte, ob nicht ein actus ohne das iter ertheilt und erworben werden
könne«. Hierzu standen sich zwei Aussagen in den Digesten gegenüber. Nach
Paulus war ein actus ohne iter nicht denkbar, so daß derjenige, welcher den
actus vermache, ihm den Iter nicht entziehen könne.736 Ulpian gewährte
dagegen eine Klage aus der Servitut auch für den Fall, daß »iter sine actu vel
actum sine itinere habet«.737 Die traditionelle Lesart vermied den darin sich
andeutenden Widerspruch: Paulus habe die faktische Unmöglichkeit im Auge

Vertiefung 249

731 Über die Wegservituten, 1823, S. 98.
732 Vgl. Über die Wegservituten, 1823, S. 112.
733 Dies war die gemeinsame Grundidee mit seiner Dissertation, vgl. Puchta,

Dissertatio de itinere, actu et via, Erlangen 1820, S. 19 Thesis II).
734 Der Grundsatz wurde beibehalten in Puchta, Cursus der Institutionen II,

§ 253, S. 755; diese Ansicht konnte sich im 19. Jahrhundert durchsetzen, vgl.
Elvers, Die römische Servitutenlehre, 1856, S. 396; Brinz, Pandekten, 1873,
S. 769; Windscheid, Pandekten I, § 211, S. 1070; ebenso noch Kaser I, 1971,
S. 441 mit Anm. 15; kritisch dagegen Dernburg, Pandekten I, 1894, § 242,
S. 573 Anm. 8).

735 Über die Wegservituten, 1823, S. 112.
736 D. 34, 4, pr.: Qui actu legato iter adimat, nihil adimit, quia nunquam actus sine

itinere esse potest.
737 D. 8, 5, pr.: Qui iter sine actu, vel actum sine itinere habet, actione de servitute

utetur.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gehabt, ohne ein Recht, über das Grundstück zu gehen (iter), sein Recht zum
Viehtrieb (actus) auszuüben. Dagegen könne man mit Ulpian durchaus das
Recht, im Rahmen des actus über ein Grundstück zu gehen von einem solchen
»ohne Vieh« trennen.738 Puchta erschien es schon deshalb als falsch, die
Argumentation des Paulus »nur uneigentlich und unjuristisch« zu verstehen,
weil dieser daraus einen Rechtssatz folgere, »daß nämlich bey dem Legat des
actus die Ademtion des iter keine sey«.739 Puchta griff zur Lösung der
Streitfrage statt dessen auf den »Grundsatz der Untheilbarkeit«, welcher für
alle Servituten nach einhelliger Ansicht galt,740 zurück. Aus der Tatsache, daß
vom actus der iter nicht mehr getrennt werden konnte, folgte für Puchta nicht,
»daß auch kein actus ohne iter bestellt werden könne«.741 Der Stelle Ulpians
lag folglich letzteres zugrunde, während Paulus die spätere Unteilbarkeit
thematisierte, der Widerspruch entfiel.

Puchta hatte somit die Aussagen der Klassiker aus einem »leitenden
Grundsatz« heraus interpretiert, den er hier explizit den Quellen entnehmen
konnte. Dabei zeigten sich Eigentümlichkeiten seines Vorgehens. Die Aus-
richtung der Quellen an übergreifenden »Prinzipien« brachte die Tendenz,
widersprechende Quellenaussagen zu harmonisieren. Seine Interpretation
fand daher mit Verlust der philosophischen Prämissen dieses Vorgehens in
späteren Jahren Kritik. Vangerow stellte klar, daß Puchta mit dem Abschied
vom »uneigentlichen« Verständnis der Paulus-Stelle zwar »die juristische Ehre
des Paulus« gerettet habe, gleichwohl »nicht verkannt werden kann, daß sich
Paulus dann sehr ungenau und unverständlich ausgedrückt hat«.742 Noch
härter urteilte Elvers im Jahr 1856. Für ihn waren die Schlußworte des Paulus
bei Zugrundelegung der Ansicht Puchtas »noch viel unerklärlicher oder viel
mehr unverantwortlicher gefaßt« als bei traditioneller Lesart. Für Elvers lag
hier schlicht ein »Mißbrauch der … Untheilbarkeit der Realservituten
vor«.743 Puchta konnte also nicht überzeugen.

Fast versteckt zeigte sich noch eine zweite Eigenheit seines Verfahrens. Die
Harmonisierung der Aussagen des Paulus und des Ulpian führte bei Puchta
zur Trennung zwischen Entstehung und späterer Teilung der Servitut. Wäh-
rend der Grundsatz des Verbots der Teilung von Servituten quellengemäß

250 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

738 Glück, Pandecten X, 1808, S. 153 m. w. N. Diese Auslegung blieb auch
weiterhin verbreitet, vgl. etwa Elvers, Die römische Servitutenlehre, 1856,
S. 391 f.; Hoffmann, Die Lehre von den Servituten nach römischem Rechte I,
1838, S. 114 f.; Dernburg, Pandekten I, 1894, § 242, S. 572 Anm. 6.

739 Über die Wegservituten, 1823, S. 101.
740 Glück, Pandecten IX, 1808, S. 34 ff. m. w. N.; Kaser I, 1971, S. 443 unter 4.

mit Anm. 43.
741 Über die Wegservituten, 1823, S. 102.
742 Vangerow, Pandekten II, 6. Aufl. 1851, § 341, Anm. 3 b).
743 Elvers, Die römische Servitutenlehre, 1856, S. 392 Anm. 1).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


war,744 wurde der Rechtssatz, daß actus durchaus ohne iter bestellt werden
könne, von Puchta lediglich daraus geschlossen, daß Ulpians Aussage sonst in
Widerspruch zu der Auslegung stünde, die Puchta Paulus gegeben hatte: »Daß
somit von dem bestehenden actus das iter nicht wieder getrennt werden kann,
daraus folgt nicht, daß auch kein actus ohne iter bestellt werden könne. Indem
nun die Stelle Ulpian’s dieses als statt findend voraussetzt, so widerspricht sie
der Stelle des Paulus nicht, welcher erstere Fall zugrunde liegt.«745 Schon eine
Seite später fand sich der Rechtssatz: »actus kann ohne iter bestellt [werden].«
Ein Quellenbeleg fand sich dagegen nicht. Die Richtigkeit des Schlusses war
jedoch nur dann gegeben, wenn es sich nicht um verschiedene Ansichten
zwischen Ulpian und Paulus gerade in der Frage des Prinzips handelte, also
Ulpian von der getrennten Existenz ausging, Paulus dieses jedoch ablehnte.
Ging man dagegen mit Sintenis davon aus, daß der Widerspruch schlicht
»nicht zu lösen« war,746 so hing Puchtas Argumentation in der Luft. Die
Tatsache, daß auch Puchta 1842 das Verhältnis zwischen den beiden streitigen
Stellen anders zu erklären suchte, deutet an, daß er sich dieser Schwierigkeiten
zunehmend bewußt wurde.747

(2) Über die expressa causa, 1828/29 (II)
Die Puchta hier beschäftigende Problematik wurde oben bereits in anderer
Perspektive dargelegt.748 In seiner Studie zur expressa-causa beschäftigte sich
Puchta mit der Frage, ob im gemeinen Recht bei der Eigentumsklage die
Beschränkung des Streitgegenstandes auf eine Erwerbsart zulässig sei. Diese
Möglichkeit hatte im gemeinen Prozeß zur Folge, daß die Eigentumsklage je
nach vorgebrachter Erwerbsart mehrfach vorgebracht werden konnte. Es ging
also um die Reichweite der Rechtskraft eines Urteils.

Während auf die gemeinrechtlichen Aspekte der Abhandlung Puchtas
bereits eingegangen wurde, soll nachfolgend auf Puchtas Erörterungen zur
antiken Rechtslage eingegangen werden. Puchta trennte zwischen römischem
und heutigem Recht, was damit zusammenhing, daß für ihn dieser Rechtssatz
nicht in den römischen Quellen begründet, sondern nach der Rezeption als
Gerichtsgebrauch Eingang gefunden hatte. Um die Frage zu beantworten,
»wie sich die Sache zur Zeit der römischen Juristen, der Urheber der beiden

Vertiefung 251

744 Vgl. Kaser I, 1971, S. 443, 4), auch Puchta brachte Belege, vgl. Über die
Wegservituten, 1823, S. 101 mit Anm. i) und k).

745 Über die Wegservituten, 1823, S. 102.
746 Sintenis, Das practische gemeine Civilrecht I, 1860, § 63, S. 576 Anm. 3, so

auch die neuere Ansicht, vgl. Kaser I, 1971, S. 441 Anm. 15.
747 Cursus der Institutionen II, 1842, § 253, S. 754 Anm. m).
748 Vgl. oben S. 211 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Pandektenstellen, welche die gemeine Meinung veranlaßt haben, verhielt«,
trennte Puchta zwischen der »Möglichkeit des gemeinhin angenommenen
Satzes« und dem »wirklichen Bestehen des Satzes«.749 Er prüfte also zu-
nächst, ob die expressa-causa-Klausel mit dem sonstigen antiken römischen
Recht vereinbar sein konnte. Erst dann wandte er sich der Exegese der für die
Klausel im speziellen streitigen Quellen zu. Die expressa causa-Klage war, so
Puchta, »möglich«, wenn »es einen Eigenthumsprozeß habe geben können,
bey welchem nicht das von dem Kläger behauptete Eigenthum, sondern nur
eine Erwerbsart desselben in judicium deduciert worden sey, der Richter also
nur über das Vorhandensein dieser Erwerbsart, nicht aber zugleich über das
Vorhandenseyn des Eigenthums entschieden habe«.750 Dies war nach Puchta
nicht »möglich«, wenn die römischen Prozeßvoraussetzungen eine solche
Klagegestaltung nicht zuließen, sog. »formelle Seite« oder wenn »von der
Seite des practischen Resulthats« etwas entgegenstand, sog. »materielle
Seite«.751

In »formeller« Perspektive prüfte er die in Frage kommenden antiken
Möglichkeiten, die Eigentumsklage zu erheben, durch. Hierbei legte er die
überlieferten Klageformeln nach ihrem Wortlaut aus, prüfte Gegenmeinun-
gen752 und entschied sich bei Unklarheiten bisweilen für die »wahrschein-
lichste«753 Auslegung. Auch die Eigenart der römischen Juristen konnte als
Argument dienen: »Ohnehin würde kein Römer …«754 Das Schweigen der
Quellen war zu beachten: »Von einer solchen Mehrheit von Formulae
petitoria wissen wir aber nichts.«755 War »kein wirkliches Bedürfnis« für
den Klagezusatz nachweisbar, war ein Tätigwerden des Prätors »höchst
unwahrscheinlich«.756 Gab es Stellen, die das fragliche Problem anders lösten,
könnte man unterstellen, daß der »Jurist … sich hier ganz anders geäußert
haben«757 würde.

Im Ergebnis bejahte Puchta durchaus die »formelle« Möglichkeit einer
entsprechenden Beschränkung des Streitgegenstands, aber nur für eine
vindicatio per sponsionem, bei der die Klageformel sowieso den Parteien zu
formulieren oblag.

252 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

749 Puchta, Nachtrag zu Heffter, 1829, S. 191 ff., 199 ff.
750 Puchta, Nachtrag zu Heffter, 1829, S. 191.
751 Puchta, Nachtrag zu Heffter, 1829, S. 191, 196.
752 Vgl. die Auseinandersetzung mit Keller, in: Puchta, Über die expressa causa,

1828, S. 182, und natürlich die Abhandlung gegen Heffter durchweg.
753 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 180.
754 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 181.
755 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 183.
756 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 183.
757 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 183.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sodann überprüfte er dieses Ergebnis in »materieller« Hinsicht.758 Hier
argumentierte Puchta nun weit weniger eng an den Quellen entlang, sondern
griff zu strukturellen Erwägungen. Das Eigentum unterschied sich als Recht
von der obligatio dadurch, daß sein Erwerbsgrund für den Inhalt des Rechts
ganz unerheblich war. Demgegenüber habe bei der obligatio »der Entste-
hungsact den unmittelbarsten Einfluß auf die Natur des Verhältnisses
selbst«.759 Der Erwerbsvorgang war ein bloßes Faktum, kein Recht. Wenn
der Erwerbsvorgang und nicht das Eigentum den Streitgegenstand bestimme,
causa proxima actionis sei, werde damit ein Faktum Streitgegenstand und
kein Recht. Damit habe die Klage keinen rechtlichen Grund, »sondern nur
einen factischen, zum rechtlichen willkührlich gestempelten«.760 Eine solche
Klage konnte keine Eigentumsklage sein. Hiergegen sprach nicht die auch von
ihm bejahte Möglichkeit einer prozessualen Sponsion. Diese war »eigentlich
eine persönliche Klage«761 und damit nicht an die Unabhängigkeit des
Eigentumsrechts von seinem Erwerbsgrund gebunden. Hier lag also kein
»Widerspruch gegen die Natur der dinglichen Klagen« vor.762

Erst jetzt ging Puchta zur Prüfung eines »wirklichen« Bestehens des Satzes
über und prüfte die beiden Stellen, auf welche die gemeine Meinung die
Zulässigkeit der expressa-causa-Klausel gründete. Eingangs machte Puchta
deutlich, daß für ihn seine vorgelagerte Untersuchung zur formellen und
materiellen Möglichkeit einer solchen Klausel die Entscheidung vorgab:

»An sich wäre damit eigentlich, da wir von den römischen Juristen nicht
juristisch undenkbares erwarten dürfen, die Sache abgethan. Dennoch aber
müssen noch die Zeugnisse geprüft werden, auf welche man, ohne sich auf die
Möglichkeit einzulassen, die gemeine Meinung gegründet hat. Es ist erforder-
lich, daß an die Stelle der unstatthaften Erklärung der berufenen Stellen eine
andere haltbarere gesetzt werde.«763

Es war danach zu erwarten, daß Puchtas Quellenauslegung ein feststehendes
Ergebnis umsetzte. Streitig waren zwei Digestenstellen: D. 44, 2, 14, (Pau-

Vertiefung 253

758 Puchta, Nachtrag zu Heffter, 1829, S. 196, als Zusammenfassung der ver-
streuten Einschübe in: ders., Über die expressa causa, 1828, S. 173, 179 f.,
182 f.

759 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 173.
760 Puchta, Nachtrag zu Heffter, 1829, S. 197.
761 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 184.
762 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 184.
763 Puchta, Nachtrag zu Heffter, 1829, S. 199.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lus)764 und 44, 2, 11, 2 (Ulpian).765 Puchta interpretierte beide Fragmente
entgegen ihrem bisherigen Verständnis: Die entscheidenden Worte bei Ulpian
»causa adjecta«, herkömmlich auf einen im ersten Prozeß nicht eingeführten,
aber bereits vorliegenden Erwerbsgrund bezogen, verstand Puchta als Hin-
weis auf einen später hinzugekommenen Erwerbsgrund.766 Ein solcher durfte
nun unstreitig in einem späteren Prozeß vorgebracht werden.767 So verstan-
den betraf Ulpian einen ganz unproblematischen Fall. Auch Paulus wurde von
Puchta so interpretiert, daß er den Sonderfall einer Klagebeschränkung auf
einen bestimmten Erwerbsgrund nicht umfaßte. Hierzu schob Puchta hinter
das fragliche »non expressa causa« ein: »wie es notwendig ist«.768 Paulus
sprach für Puchta somit von einer »nothwendige[n] Eigenschaft der For-
mel«,769 die nichts daran ändern sollte, daß die Entscheidung in jedem Fall
alle Erwerbsarten mit umfaßt habe.

Puchtas Interpretation orientierte sich also daran, daß man von römischen
Juristen »nichts juristisch undenkbares« erwarten konnte. Er sprach in diesem
Zusammenhang auch von der »innern Möglichkeit und Unmöglichkeit« des
Satzes.770 An anderer Stelle sprach er deutlicher von der Suche nach »inneren
Gründen« im Stoff. 1833 machte er in seiner lebzeitig ungedruckten Ab-
handlung »Über die Existenz des Besitzrechts« diese Einteilung deutlicher.
Hier wies er zunächst nach »wie wir durch innere Gründe gedrungen sind,
den Besitz als Recht zu betrachten«, um danach zu beweisen, »daß auch die
römischen Juristen dieselbe Ansicht haben«.771 Das Verfahren des Jahres
1828/29 war also kein Einzelfall.

Puchtas Quellenarbeit ging somit aufs »Ganze«, sie suchte Strukturen in
den Quellen. Dies ließ sich für das antike Juristenrecht durch die dort
unterstellte Einheit zwischen Subjekt und Objekt begründen. Wenn das
römische Recht der dritten Periode durch die Arbeit der römischen Juristen

254 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

764 D. 44, 2, 14, 2 bei Puchta: »Actiones in personam ab actionibus in rem hoc
differunt, quod cum eadem res ab eodem mihi debeatur, singulas obligationes
causae sequuntur, nec ula earum alterius petitione viviatur; ac cum in rem ago,
non expressa causa, ex qua rem meam esse dico, omnes causae una petitione
adprehenduntur. Neque enim amplius quam semel res mea esse potest, saepius
autem deberi potest.«

765 D. 44, 2, 11, 2 bei Puchta: »Si quis autem petat: fundum suum esse, eo quod
Titius cum sibi traderit, si postea alia ex causa petat, causa adjecta non
debet summoveri exceptione.«

766 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 177.
767 Vgl. Wächter, Handbuch II, 1842, S. 444.
768 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 177.
769 Puchta, Über die expressa causa, 1828, S. 187 f., Zitat S. 188.
770 Puchta, Nachtrag zu Heffter, 1829, S. 199.
771 Puchta, Über die Existenz des Besitzrechts, 1833, S. 265.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ein »organisches« Ganzes geworden war, dann konnten die Zusammenhänge,
auch wenn sie den Quellen nicht direkt zu entnehmen waren, in sie hinein und
zugleich aus ihnen heraus gelesen werden.

c) Grundbegriffe und Prinzipien im Gemeinen Römischen Recht – Über-
gang zur Systemfrage

Die »Ecksteine« von Puchtas Juristenrecht waren nach dem Dargelegten
»Principien«. Sie dienten als gemeinsame Leitlinie für die Konstruktion eines
neuen Rechtssatzes in Annäherung an einen bereits bestehenden. Landau hat
deswegen vorgeschlagen, für Puchta von einer »Prinzipienjurisprudenz« und
nicht von einer Begriffsjurisprudenz zu sprechen.772 Dies ist insofern über-
zeugend, als Puchta in seinen methodischen Vorgaben für ein Juristenrecht,
wie auch für sein späteres Recht der Wissenschaft immer auf »Principien«
zurückgriff.773 Dies waren die »leitenden Grundsätze«, von denen Savigny
gesprochen hatte.774 Bei Landau wird freilich nicht deutlich, inwiefern
zwischen einer Prinzipien- und einer Begriffsjurisprudenz schon abstrakt
gesehen ein substanzieller Unterschied bestehen soll, da wichtiger doch die
auf eine Struktur im Stoff abstellende Gemeinsamkeit beider Betrachtungs-
weisen zu sein scheint, seien diese Strukturmerkmale definitionsartig als
Begriff oder regelförmig als Prinzip formuliert. Mit Blick auf Puchta bliebe
die Bedeutung dieser Differenz zudem ganz konkret nachzuweisen. Savigny
hatte jedenfalls in diesem Sinne 1814 das »Finden der Regel, wodurch künftig
die Masse des einzelnen regiert werden soll« durchaus gleichberechtigt neben
»Grundbegriffe« gestellt.775 Sucht man diesbezüglich Klärung in Puchtas
Werk, so wird deutlich, daß Puchta in seinen Äußerungen zum Juristenrecht
diese Zusammenhänge immer nur voraussetzte und lediglich im konkreten
Fall auf einzelne Prinzipien zurückgriff.776 Was ein Prinzip oder einen Begriff
von einem Rechtssatz unterschied, war, neben der höheren Abstraktions-
ebene, der Blick auf den systematischen Gesamtzusammenhang aller Rechts-
sätze. Puchta hatte diese Frage 1822 und 1825 nur angeschnitten. Angesichts
seiner Überlegungen zum Juristenrecht lag es für Puchta nahe, die von ihm
hier besonders hervorgehobene Eigenschaft des Rechts als System genauer zu
thematisieren. Nach Vorarbeiten ab 1827 trat daher 1829 die Systemfrage ins

Vertiefung 255

772 Landau, Die Rechtsquellenlehre in der Deutschen Rechtswissenschaft, 1993,
S. 72 Anm. 15.

773 Zum Juristenrecht vgl. S. 221. Zum Recht der Wissenschaft vgl. unten
S. 392 ff, S. 419 ff.

774 Savigny, Beruf, 1814, S. 22.
775 Savigny, Beruf, 1814, S. 66, in Auseinandersetzung mit dem Code.
776 Vgl. auch Puchtas allgemeine Äußerungen diesbezüglich oben S. 222.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zentrum seiner Überlegungen. Die 1828 gegenüber Hugo geäußerte Absicht,
ein »Pandektenkompendium als heutiges römisches Recht« zu schreiben,777

faßte Puchtas rechtspolitische Pläne der zwanziger Jahre, sein Vorhaben einer
Verwissenschaftlichung des gemeinen römischen Rechts und insbesondere der
Praxis, wie in einem Brennglas zusammen.

256 Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)

777 Vgl. oben S. 113 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. System der Rechte

»Ich habe im körperlichen einen empfindlichen Sinn für Ordnung, nicht für die
systematische, sondern für die der Schönheit. Wen ich in ein Zimmer trete, wo
ein Bild schief an der Wand hängt, oder ein Stuhl mit der Lehne an der Wand
aufsteht, so fühle ich es gewissermaßen, ehe ich es sehe, so gut als eine falsche
Symmetrie mir peinlich ist. Im Politischen geht mir’s ebenso, und in der
Wissenschaft desgleichen. Nichts widerwärtigeres als Einzelheiten, die nicht
aufhören wollen, es zu sein.«
(Brief Puchtas an Savigny vom 30.6.1838)

I. Erste Systemversuche 1822 und 1825

Vom Beginn seiner wissenschaftlichen Betätigung an, hatte »System« in
Puchtas Arbeiten eine große Rolle gespielt. 1822 hatte er die wissenschaftliche
»Behandlung der Rechtswissenschaft« als »Exegese, Geschichte, System«1 im
Sinne Savignys2 zusammengefaßt. Über die genaue Durchführung dieses
Systems in Savignys Pandektenvorlesungen war Puchta zu diesem Zeitpunkt
nur teilweise informiert. Er hatte Savignys ja noch unveröffentlichte Vor-
lesungen nicht selbst gehört und stützte noch 1829 seine Mutmaßungen
diesbezüglich auf die Institutionen von Ludwig Pernice von 1821 bzw.
18233 und »sonstige Mitteilungen«.4

1822 legte er ein eigenes wissenschaftliches System des positiven Rechts
noch nicht vor. Im Gesamtaufbau unterschied Puchta das »Recht an sich«,
welches er in philosophisches und positives Recht aufspaltete, und das »Recht
seiner Entstehung nach«, also seine erste Rechtsquellenlehre und die »äußere«
Rechtsgeschichte. Er trennte »Philosophisches Recht« und »Positives Recht«.
Dies klang einerseits kantianisch, fand sich in dieser Terminologie aber vor
allem bei Hegel.5 Puchtas Beschäftigung mit dem philosophischen Recht
beschränkte sich 1822 auf Begriffsbestimmungen.6 Unverbunden stand dane-
ben Puchtas Darstellung des positiven Rechts. Puchtas Anordnung des
positiven Rechts gab sich jedoch als reine Lehrdarstellung. Er betonte, die
Darstellung dieses Bereichs sei »nicht wissenschaftlich«.7

Erste Systemversuche 1822 und 1825 257

1 Puchta, Encyclopädie, 1822, § 65.
2 Zusammenfassend Mazzacane, in Savigny, Methodologie, 1993, S. 35 ff.
3 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 236 unter Verweis auf Pernice, Geschichte,

Alterthümer und Institutionen des Römischen Rechts im Grundrisse, 1821, 2.
Aufl. 1823.

4 Puchta, a. a. O.
5 Hegel, Rechtsphilosophie, 1820/21, § 1, 3; vgl. näher hierzu sogleich.
6 Puchta, Encyclopädie, 1822, §§ 6–11.
7 Puchta, Encyclopädie, 1822, § 14; diesbezüglich kritisch Abegg, Encyclopä-

die und Methodologie, 1823, S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1825 zeigte seine Enzyklopädie ein verändertes Gesicht. Puchtas »Übersicht
des Rechtssystems«8 umfaßte nun »Form« und »Inhalt des Rechts«,9 also
einerseits Puchtas Rechtsbegriff und andererseits seine Rechtsquellenlehre.
Die Rechtsgeschichte stand nun dem Rechtssystem gegenüber,10 Puchta
trennte also zwischen Geschichte und System, so daß das »Recht seiner
Entstehung nach« einerseits als Rechtsquellenlehre dem System zugeschlagen
wurde und andererseits als Rechtsgeschichte der Geschichte.

Für sein System deutet sich ein grundlegender Auffassungswandel an.
Erstmals zeigt sich der Versuch, das geltende Recht als wissenschaftliches
System zu begreifen. Der Unterschied zwischen philosophischem und positi-
vem Recht wurde von Puchta nun mit Polemik quittiert.11 Der Versuch, aus
einem obersten Grundsatz Rechtssätze zu deduzieren, die als philosophisches
Recht der Umsetzung in das positive Recht bedürften um zu gelten, sei ein
Verstoß gegen die geschichtliche Natur des Rechts. Wer glaube, aus der
Vernunft ein Idealrecht konstruieren zu können, könne mit »Träumenden
verglichen werden, welche zu fliegen wähnen, aber auf den Federn nur
liegen«.12

Sein nun erstmals angedeutetes System abstrahierte also nicht mehr vom
positivem Recht, ging aber gleichwohl von einem Rechtsbegriff aus. Aus-
gangspunkt war der Mensch als Person, als »abstrakt freies Wesen«.13 Deren
Wille »bezieht sich auf etwas äußeres, aber so, daß er sich dasselbe unterwirft.
Dadurch entsteht der Begriff des Vermögens.«14 Neben diesen, durch den
Willen der Person geschaffenen Rechtsteil, stellte Puchta das Familienrecht,
welches »von Natur vorhanden« sei.15 Eine nähere Durchführung dieses
Systems fand sich nicht. Puchtas Blick war zu diesem Zeitpunkt vor allem
auf die Rechtsquellenlehre gerichtet, die er 1825 erstmals ausbuchstabierte.16

258 System der Rechte

8 Puchta, Encyclopädie, 1822, § 32.
9 Puchta, Encyclopädie, 1822, § 32.
10 Puchta, Encyclopädie 1825, S. 32.
11 Puchta, Encyclopädie 1825, S. 61.
12 Puchta, Encyclopädie 1825, S. 62.
13 Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 88, sieht hier ein Bekenntnis zu

»Kants Freiheitsbegriff« als »Grundlage der Rechtswissenschaft«. Gegen diese
wohl von Larenz beeinflußte Deutung spricht bereits, daß Puchtas deutlicher
Verweis auf Kants kategorischen Imperativ auf S. 61 der Enzyklopädie, auf den
sich Björne beruft, deutlich pejorativ verwendet wurde, für eine Art der
Systembildung, die Puchta 1825 nicht mehr teilte. Der Mensch als »abstract
freies Wesen… nämlich abstrahiert von seiner Freiheit als derjenigen seines
besonderen Daseyns«, S. 13, Björnes zweiter Beleg, klingt zudem deutlich nach
Hegel und nicht nach Kant, vgl. Hegel, Rechtsphilosophie, 1820/21, § 34.

14 Puchta, Encyclopädie 1825, S. 13.
15 Puchta, Encyclopädie 1825, S. 13.
16 Zuvor hatte er bereits sein Konzept angedeutet, in: Encyclopädie, 1822, § 47

u. 48; dann deutlich in: Encyclopädie, 1825, S. 18 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erstmals zeichnete sich dagegen Puchtas Rechtbegriff ab. 1822 hatte er das
Recht noch als »abstrakte Freiheit« benannt.17 Mit »Wirkung des Willens auf
äußere Gegenstände«18 hatte er lediglich eine Definition des Eigentums
gegeben, die derjenigen Hegels entsprach. Dies wurde spätestens 1840 deut-
lich, als Rosenkranz die Propädeutik veröffentlichte, die Hegel im Nürnberger
Gymnasium auch seinem Schüler Puchta vorgetragen hatte.19 In der Rechts-,
Pflichten- und Religionslehre, die Hegel seit 1810 der Unterklasse vortrug,20

definierte Hegel in § 8: »Der Wille, indem er eine Sache unter sich subsumiert,
macht sie zu der seinigen.«21 1825 umfaßte diese Unterwerfung von »etwas
äußerem« durch den Willen der Person, wie soeben gezeigt, das ganze
Vermögensrecht. Puchtas Ausbau des Eigentumsbegriffs Hegels zum überge-
ordneten Rechtsbegriff sollte sich dann 1829 mit seinem System der Rechte
vollenden.

II. »Princip« und »Consequenz«: Puchtas Privatrechtssystem von 1829

Was Puchta 1825 nur angedeutete hatte, nämlich sein eigenes Rechtssystem,
rückte 1827, nachdem seine Rechtsquellenlehre weitgehend durchdacht und
sein erster Band des Gewohnheitsrechts konzipiert war, ins Zentrum seines
Interesses. Im Mai 1827 beschäftigte sich Puchta in Auseinandersetzung mit
einem Aufsatz du Rois22 erstmals mit dem Institutionensystem des Gaius.23

Die Abhandlung zu du Roi markierte den Beginn der eigenen Systembemü-
hungen Puchtas. Bereits im Juni d. J. war Puchta mit der Ausarbeitung eines
eigenständigen Systems beschäftigt.24 Im August 1827 lag die hierzu grund-
legende Abhandlung »Betrachtungen über alte und neue Rechtssysteme«
weitgehend abgeschlossen vor.25 Parallel hierzu26 ging Eduard Gans auch

»Princip« und »Consequenz« 259

17 Puchta, Encyclopädie, 1822, § 6.
18 Puchta, Encyclopädie, 1822, § 8.
19 Hierzu bereits Cappellini, Systema Iuris II, 1985, S. 283 ff.
20 Hegel, Werkausgabe IV: Nürnberger und Heidelberger Schriften 1808–1817,

1986, S. 204 ff., hier: Rechtslehre, S. 232 ff.
21 Vgl. daneben Rechtsphilosophie, § 45; zu den Zusammenhängen noch immer

Ritter, Person und Eigentum, 1975, S. 109 ff.; Hecker, Eigentum als Sach-
herrschaft 1990, S. 235 ff., S. 229 ff.; Cappelini, Systema Iuris II, 1985,
S. 308 f.

22 Du Roi, Noch einige Bemerkungen über actio in rem und actio in personam,
jus in re und obligatio, 1823, S. 252 ff.; zu du Roi vgl. Spehr, ADB 5, 1875,
S. 488 f; Landsberg, GDR 3.2., 1910, Noten S. 34 f.

23 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827,
S. 286 ff., insb. auch S. 310 f. zu Gaius.

24 Brief an Hugo vom 25.6.1827.
25 Brief an Hugo vom 23.9.1827.
26 Die Vorrede von Gans datiert am 18. August 1827.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


in der Systemfrage gegenüber Savigny und seinen Anhängern in die Offen-
sive.27 Gans warf der historischen Schule eine »vornehme Verachtung von
Rechtsprincipien, vom Dogmatischen und Systematischen im Rechte« 28 vor.
»Der Wissenschaft ist noch nicht Genüge geleistet, wenn einzelne Lehren
ihrem Inhalte nach durchsucht, und ihre Dogmen festgestellt sind, sie ist
wesentlich nur im Zusammenhange dieser Lehren befriedigt, oder mit anderen
Worten: die wahre Wissenschaft ist nur ein System.«29

1829 machte Puchta in seinem Institutionen-Lehrbuch deutlich, daß er
diese Einschätzung von Gans teilte. Er fand es gleichermaßen erklärungsbe-
dürftig, »daß wir bei so großen Talenten, die für unsere Wissenschaft thätig
sind, rücksichtlich des Systems noch so weit zurückstehen«.30 Als Gans 1833
der »historischen Schule« nochmals entgegenschleuderte: »Systeme können
nur durch Systeme widerlegt werden, und so lange ihr uns kein wissen-
schaftliches zu bereiten gedenkt, müssen wir bei dem bleiben, welches wir
haben«,31 war Puchta auf Seiten der Angegriffenen bereits in die Offensive
gegangen. 1829 waren endlich Puchtas »Betrachtungen über alte und neue
Rechtssysteme erschienen«, nachdem der Versuch, die Arbeit in Hugos
Civilistischem Magazin zu veröffentlichen, gescheitert war.32 Noch im selben
Jahr legte er ebenfalls im Rheinischen Museum seine »Classification der
Rechte« der Öffentlichkeit vor,33 welches er ebenfalls 1829 in einem Institu-
tionenlehrbuch34 und 1832 in einem Pandektengrundriß35 mit wenigen
Änderungen36 durchführte.

1. Vorstudien: Untersuchungen zu Gaius 1827/1829

1827 machte Puchta gegenüber Hugo deutlich, worauf es ihm in der System-
frage ankam. Hugo war nach seinem wirkungsreichen Experiment des Jahres
1789 inzwischen wieder zur weit verbreiteten Institutionenanordnung zurück-

260 System der Rechte

27 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827.
28 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 152.
29 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 152.
30 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. VIII.
31 Gans, Vorrede zu Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Akademie

Ausgabe, S. 8 datierend vom 29.5.1833.
32 Vgl. Brief an Hugo vom 23.9.1827.
33 Puchta, Betrachtungen über alte und neue Rechtssysteme, 1829; ders., Zu

welcher Classe von Rechten gehört der Besitz? Beantwortet durch eine
Classification der Rechte überhaupt, 1829.

34 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829.
35 Puchta, System des gemeinen Civilrechts zum Gebrauch bey Pandectenvor-

lesungen, 1832.
36 Vgl. im einzelnen unten S. 405 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gekehrt.37 Puchtas Kritik hieran setzte am Ordnungskriterium, welches Gaius
seinen Institutionen zugrundelegte, an: »Spricht man (wie die Neueren insge-
samt) von einer Classifikation der Rechtsverhältnisse selbst nach personae,
res, actiones, so ist die Meinung, welche die Obligationes unter den Theil de
rebus rechnet, sicherlich falsch, und die Ihrige die allein richtige … Fragt man
aber: wie hat der Jurist seine Institutionen geordnet, und wohin rechnet er die
Obligationen, so muß man … zuförderst die Grundlage seiner Ordnung
merken.«38 Die »Grundlage seiner Ordnung« war es, die Puchtas Blick auf
den ja erst mit Göschens Ausgabe 1820/2139 zugänglichen Gaius-Fund
Niebuhrs lenkte.

In der benannten Abhandlung zu du Roi hatte sich Puchta erstmals mit
dieser »Grundlage« des Gaius auseinandergesetzt. Du Roi hatte seine The-
sen40 auf Belege aus den gaiischen Institutionen gestützt, in denen Res
incorporales genannt wurden.41 Hier zog Puchta nun die »Grundlage« der
von Gaius verwendeten Ordnung als Argument heran. Entscheidend für das
Verständnis der genannten Belege sei, »in welchem Zusammenhange Cajus in
den Institutionen …, welche Durois für sich anführt, auf Res incorporales zu
sprechen kommt«.42 Das auch von Heise für die Institutionen Justinians
bereits angedeutete43 Ordnungsprinzip von Gaius lautete für Puchta: »In den
Institutionen bildet den Faden der Darstellung die Erwerbung der Rechte.«44

Daraus folge: Auch die res incorporales hätten Gaius nur »als Gegenstände
der Erwerbung« interessiert. Die Unterscheidung in körperliche und unkör-
perliche Sachen beschrieb für Puchta nur den zu erwerbenden Gegenstand,
davon abgesehen, seien »die römischen Juristen weit davon entfernt« ge-
wesen, »jener Eintheilung einen Einfluß auf die Beurtheilung der Natur der
Rechtsverhältnisse zu verstatten«.45 Der Fehler habe daher bei den »neuern
Juristen« gelegen, »indem dieselben von der … römischen Darstellungsweise

»Princip« und »Consequenz« 261

37 Vgl. Schwarz, Zur Entstehung des modernen Pandektensystems, 1921,
S. 587 ff.; daneben Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 136 ff., 179 ff.;
zu Heises und Savignys Aufgreifen der Vorarbeiten Hugos vgl. auch den Brief
Savignys an Heise vom 29.1.1808, bei Lenel, Briefe Savignys an Georg Arnold
Heise, 1915, S. 114.

38 Brief an Hugo vom 25.6.1827, Hervorhebung durch Puchta.
39 Vgl. hierzu Landsberg, GDR 3.2, S. 288, Noten S. 118.
40 Vgl. näher unten S. 292 ff.
41 Insbesondere Gaius II 12–14.
42 Puchta, Vom Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 310.
43 Heise, Grundriss eines Systems des gemeinen Civilrechts, 3. Aufl. 1819, S. X;

ausführlich dann Wening-Ingenheim, Lehrbuch, 4. Aufl. 1831, § 31; zu den
Plagiatsvorwürfen Landsberg, GDR 3.2.1910, S. 93.

44 Puchta, Vom Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 310 f.
45 Puchta, Vom Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 312.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


in der That ungeachtet der scheinbaren äußeren Übereinstimmungen ihrer
Systeme mit der Institutionenanordnung, abgiengen, und doch diesen Vor-
dersatz derselben zum Nachtheil der Wissenschaft beibehielten«.46

Hier deutete sich ein fundamentaler Angriff auf die zeitgenössischen
Anlehnungen an das Institutionensystem an. Puchta stellte dem Ordnungs-
prinzip von Gaius nach der Entstehung der Rechte das zeitgenössische nach
der »Natur der Rechtsverhältnisse« entgegen.

Was hieraus für die traditionelle Institutionenanordnung folgte, machten
1829 seine »Betrachtungen« deutlich. Wenn das gesamte Ordnungsgefüge des
Gaius nur aus der gewählten Perspektive erklärbar war, so mußte bei einem
Wechsel der Perspektive auch die Anordnung grundlegend neu gefunden
werden. Es sei »eine sehr merkwürdige Erscheinung …, wenn zwey ganz
verschiedenen Grundlagen dieselbe äußere Anordnung vollkommen ange-
messen erschiene«.47 Mit Verlassen der Entstehungsperspektive des Gaius
stand die gesamte Institutionenanordnung in Frage. Die Einteilung in
personae, res, actiones habe bei Gaius »nicht das System bestimmt, sondern
umgekehrt durch das System erst ihre dießmalige Bestimmung erhalten«.48

Wurde die Entstehungsperspektive verlassen, die Anordnung aber beibehal-
ten, so trat die Anordnung in Konflikt mit der neuen Perspektive, das System
wurde brüchig.

Hinsichtlich seiner Anforderungen an ein wissenschaftliches System wurde
Puchtas Programmschrift zunächst zu einer »Apologie des römischen Institu-
tionensystems«.49 Puchta untersuchte in »Betrachtungen« vor allem die
Durchführung der von Gaius gewählten Perspektive und war voll Aner-
kennung. Gaius Darlegungen fußten auf einem »durchdachten Plan« und
einer »möglichst consequenten Durchführung desselben«.50 Damit erfüllte
Gaius die Anforderungen, die Puchta »an eine wissenschaftliche Darstellung
für einen gewissen Zweck« stellte.51

Gleichwohl war Gaius Arbeit nur »in seiner Art sehr vorzüglich«.52 Puchta
ließ keinen Zweifel daran, daß er selber sich an den – ja nicht zuletzt von
Hugo selbst ausgehenden – Ansätzen zu einer Rückkehr zum Institutionen-
system nicht beteiligen wollte.53 Man würde ihn, so Puchta, »sehr mißver-

262 System der Rechte

46 Puchta, Vom Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 312.
47 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 229.
48 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 228.
49 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 228.
50 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 228.
51 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 227.
52 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 238.
53 Zu Hugos durchaus zweifelhafter Behauptung, sich dem Institutionensystem

wieder unterworfen zu haben, vgl. die Nachweise bei Björne, Deutsche

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


stehen, wenn man glaubte, ich wollte damit … zur Befolgung der cajischen
Anordnung in unsern Institutionen oder gar Pandektenvorträgen ermun-
tern«.54 An anderer Stelle begründete Puchta, warum er das System von
Gaius für »unsere Institutionen- und Pandektenvorträge« ungeeignet hielt:
Während Gaius an einer Vollständigkeit des in seinem System mitgeteilten
Stoffs »ganz und gar nicht« interessiert gewesen sei, müsse der jetzige Unter-
richt »eine formelle Vollständigkeit« haben. Jeder, »der den ganzen Kreis des
Rechts in dieses System, wie es Gaius nicht that, hinzuziehen versuchen
würde, [müsse] sich sofort von der Unstatthaftigkeit dieses Unternehmens
überzeugen«.55

Wie – sieht man von Glück ab – ja durchweg,56 so kam auch für Puchta
eine Rückkehr zur Legalordnung ebenfalls nicht in Betracht. Puchtas Ziel war
somit ein neues Privatrechtssystem. Seine Auseinandersetzung mit Gaius hatte
deutlich gemacht, worauf es dabei besonders ankam: »einen durchdachten,
wohlbegründeten Plan«, und eine »consequente Durchführung desselben«.57

2. Kritik an den Systemen der Zeitgenossen
Dieser Blickwinkel bestimmte seine Auseinandersetzung mit den zeitgenössi-
schen Systemversuchen.58 Etwas Gaius Vergleichbares habe er »bey keinem
neueren Systematiker gefunden«.59 Ihm scheine, »als ob in der Mehrzahl
unserer Systematiker ein gewisses naturalistisches Treiben die Oberhand
hätte, als ob Systeme gebildet würden ohne festen Plan und Consequenz in
der Ausführung«.60

»Princip« und »Consequenz« 263

Rechtssysteme, 1984, S. 136, 174, 179 ff.; trotz vielfacher Kritik am Institu-
tionensystem folgen diesem etwa auch Konopak, Die Institutionen des römi-
schen Rechts, 1807, und zunächst auch Mühlenbruch, Lehrbuch der
Encyclopädie und Methodologie des positiven in Deutschland geltenden
Rechts, 1807, S. 83 ff.; die Abweichungen vom Institutionensystem nahmen
später bei Mühlenbruch zu, hierzu Björne, a. a. O., S. 138, 209 f.

54 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 239.
55 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. X.
56 Vgl. die Nachweise bei Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 172 ff.
57 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 228.
58 Zu den zeitgenössischen Privatrechtssystemen Schwarz, Zur Entstehung des

modernen Pandektensystems, 1921, Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984,
S. 134 ff.; Cappellini, Systema Iuris I, 1984, Systema Iuris II, 1985; viele
Hinweise auch in den neueren Auswertungen der Rechtsenzyklopädienlitera-
tur, vgl. Mohnhaupt, Methode und Ordnung der Rechtsdisziplinen und ihrer
»Hilfswissenschaften« in den Rechtsenzyklopädien des 18. und frühen
19. Jahrhunderts, 1999, S. 85 ff.; Brockmöller, Die Entstehung der Rechts-
theorie, 1997, S. 137 ff.; J. Schröder, Wissenschaftstheorie, 1979, S. 99 ff.

59 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 228.
60 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 238.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zentraler Vorwurf war, daß die neueren Systeme die Ordnungsperspektive
von Gaius verlassen, gleichwohl aber oftmals dessen Anordnung unreflektiert
fortgeschrieben hätten. »Der Unterschied zwischen dem römischen Institu-
tionensystem und dem sogenannten der Neueren besteht darin, daß in jenem
die Entstehung, in diesem die Natur der Rechtsverhältnisse die Anordnung ist
oder seyn soll.« Es sei vor diesem Hintergrund doch eine »sehr merkwürdige
Erscheinung … wenn zwey ganz verschiedenen Grundlagen dieselbe äußere
Anordnung vollkommen angemessen erschiene«.61 Hugo mußte sich in
diesem Sinne sagen lassen, daß bei ihm die systematische Stellung der Vor-
mundschaft unter die Familienverhältnisse keinen anderen Grund hätte, als
daß »die Lehre im ersten Buch der Institutionen steht, und in den Digesten auf
die Ehe folgt«.62 Hugo, der diesen Vorwurf ungedruckt wahrscheinlich bereits
kannte, hielt Puchta brieflich entgegen, er lege auf die Unterscheidung
zwischen der Natur und der Entstehung der Rechtsverhältnisse zu viel Wert.
Puchta replizierte am 18.10.1827:

»Auf den Unterschied zwischen Natur und Entstehung lege ich kaum zuviel
Gewicht, soviel die Anordnung anlangt. Denn es ist klar, daß die Anordnung
anders ausfallen muß, je nachdem man das eine oder das andere im Auge hat,
hat man aber keines im Auge, sondern läßt sich von dem zufälligen Gefühl und
der Gewohnheit leiten, so muß durch die Vermischung beider Principien das
inkonsequenteste Resulthat herauskommen. Wenn Sie die Entstehung vor-
walten lassen, so setzen Sie Rechtsverhältnisse verschiedenster Natur neben-
einander, weil sie gleiche Entstehung haben oder weil eines die Quelle der
andern ist, und handeln zum Beispiel von in jure cessio der einzelnen Sachen,
der Servituten, der Hereditas; ist aber die Natur dieser Rechtsverhältnisse Ihr
Faden, so kommt die Hereditas nicht neben die Servitut und das Eigenthum zu
stehen, und die in jure cessio kommt bey jedem Recht besonders, also an
verschiedenen Orten vor. Nicht als ob ich glaubte, der eine oder andere Plan
lasse sich zweckmäßig vollkommen rein durchführen, aber deshalb muß man
doch immer einen Plan haben. Sie necken mich mit der Frage, nach welcher
Rücksicht Sie die Rechte abhandeln und da thue ich am besten wieder mit
Fragen zu antworten. Also: Warum setzen Sie denn das Pfandrecht zu Eigen-
thum und Servituten?«63

Ein weiterer Kritikpunkt an den zeitgenössischen Systemen war, daß die
einzelnen Teile des Systems in ihrem Gesamtzusammenhang nicht aus einem
übergreifenden Prinzip betrachtet würden. Dies betraf auch Savigny, dessen
System Puchta aus Äußerungen von Ludwig Pernice64 und »sonstigen Mit-

264 System der Rechte

61 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 229.
62 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 234.
63 Brief an Hugo vom 18.10.1827.
64 L. Pernice, Geschichte Alterthümer und Institutionen des Römischen Rechts

im Grundrisse, 1824, S. IV: »Savigny’s Behandlungsweise des verbundenen

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


theilungen«65 konstruierte. Puchta bemängelte Savignys Trennung des Fami-
lien- vom Vermögensrecht:66 »Während … das Vermögen ein erst durch das
Recht entstehender Begriff ist, besteht die Familie schon vor allem Recht, sie
ist als solche kein Rechtsverhältnis … Es giebt kein Familienrecht in dem
Sinne wie es ein Vermögensrecht giebt. Daß nun dessenungeachtet in dem
Savignyschen System beide als gleiche gegenübergestellt werden, ist eine große
Unvollkommenheit.« Das Familienrecht werde durch eine »unausgefüllte
Kluft« vom Vermögensrecht getrennt. Auch das nachfolgende Erbrecht werde
dadurch zu einem »kümmerliche[n] Anhängsel«.67

Angesprochen war damit das Problem der, so später Zitelmann,68 »Kreuz-
einteilung« des Savigny-Heiseschen Pandektenssystems. Während das römi-
schen Ursprungs entstammende69 Sachen- und Obligationenrecht durch die
unterschiedlichen Gegenstände der Unterwerfung70 subjektivrechtlich klassi-
fiziert wurde, waren für das Familien- und Erbrecht, naturrechtlichen Ur-
sprungs, »Tatsachen« entscheidend: »es sind die Rechtssätze, die irgendwie
das Familienleben ordnen oder für den Fall, daß der Vermögensinhaber durch
Tod fortfällt, über die Gestaltung der gesamten Vermögensverhältnisse Be-
stimmungen treffen«.71

»Princip« und »Consequenz« 265

Vortrags über Geschichte und Institutionen des Römischen Rechts, ist …
meinem System zu Grunde gelegt«; Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984,
S. 200, verglich noch mit Savignys System von 1840 (»gewisse Ähnlichkei-
ten«); seit 1993 liegt Puchtas Pandektensystem von 1824/25 ediert vor.
Savigny erläutert dort auf S. 15, getreu Heise unter der Rubrik: »Verschie-
denheit der Rechte nach ihrem Gegenstande«, seinen Aufbauplan.

65 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 236; vgl. soeben S. 260 ff.
66 Savigny, Pandektenvorlesung 1824/25, S. 15: »Im Eigenthum wird der Herr-

schaft der Person eine einzelne Sache, hier [sc. im Obligationenrecht] die
Freiheit des Handelns eines anderen unterworfen. Beide zusammen bilden
den Begriff des Vermögensrechts also: Sachenrecht und Obligationenrecht im
Gegensatz von Familienrecht.«

67 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 236 f.
68 Zitelmann, Der Wert eines »allgemeinen Teils« des bürgerlichen Rechts,

1906, S. 1 ff., 11.
69 Zu den Ursprüngen der Einteilung Schwarz, Zur Entstehung des modernen

Pandektensystems, 1921, S. 3 ff.
70 Vgl. Heise, Grundriss eines Systems des Gemeinen Civilrechts, hier nach 3.

Aufl. 1819, § 34 mit Anm. 5; Savigny, Pandektenvorlesung, 1824/25, S. 15;
ähnlich bereits Unterholzner, Ueber die Classification der Privatrechte,
1810, S. 132 f.; Kritik an der Ausrichtung von Sachen- und Obligationenrecht
an den Gegenständen der Unterwerfung als ihrem Objekt übte vor allem
Thibaut, »Vertheidigung meiner Begriffe über ius personarum und rerum
wider den Herrn Prof. Hübner«, in ders., Versuche über einzelne Theile der
Theorie des Rechts II, 2. Aufl. 1817, S. 3 ff.; hierzu Björne, Deutsche Rechts-
systeme, 1984, S. 182 f.

71 Zitelmann, Der Wert eines »allgemeinen Teils«, 1906, S. 10 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchtas Kritik an diesem zwischen verschiedenen »Principien« wippenden
»Schaukelstuhl«72 präzisierte sein eigenes Vorhaben. Sachen-, Obligationen-,
Familien- und Erbrecht sollten aus einem obersten Grundsatz heraus klassifi-
ziert werden.

3. Darlegung des eigenen Systems
In seinen »Betrachtungen« von 1827/29 hatte Puchta erstmals die »Idee«
genannt, die »meines Erachtens einer Classification der Rechte nach ihrer
Natur zu Grunde liegen muß«:73

»Jedes Recht ist eine Beziehung des Willens auf einen Gegenstand, und diese
Beziehung ist die Unterwerfung des Gegenstands. Giebt es nun verschiedene
Rechte, worin hat diese Verschiedenheit ihren Grund? Hier möchte jemand
sagen, die Rechte könnten ihrem innern Wesen nach verschieden sein nach der
Verschiedenheit der Unterwerfung und nach der Verschiedenheit des Gegen-
stands; diese beiden Punkte also könnten Grundlage der Classification sein:
und wirklich läßt sich aus dem Begriffe des Rechts keine andere Grundlage
entwickeln. Aber die Unterwerfung ist selbst nichts anderes, als eben das Recht,
folglich würde derjenige, der sie zur Classificationsnorm machen wollte, um
nichts weiter gekommen seyn. Also hat die Verschiedenheit der Rechte wesent-
lich und ursprünglich in den Gegenständen ihren Grund, und diese sind daher
die durch den Begriff selbst gegebene Grundlage der Classification.«74

Wenig später führte Puchta diesen Plan in seiner Abhandlung »Zu welcher
Classe von Rechten gehört der Besitz?« erstmals durch. Wenn es hier hieß:
»Wir fragen nicht, wie lassen sich die Rechte classificieren, sondern wie
classificieren sie sich selbst, welches ist der Grund ihrer Verschiedenheit?«,75

so hatte bereits das mitgeteilte Einteilungsschema deutlich gemacht, daß es
hier nicht um »Begriffsrealismus« ging. Die »Natur der Rechtsverhältnisse«76

als Einteilungsnorm war Puchtas Rechtsbegriff, den er, wie oben gezeigt,77

wohl Hegel entlehnt hatte: »Rechtsverhältnis ist die Unterwerfung eines
Gegenstandes unter den rechtlichen Willen; diese Unterwerfung gewährt ein
Recht an dem Gegenstande.«78 Die Einteilung konnte damit entweder die
Unterwerfung oder die Gegenstände zum Ausgangspunkt nehmen. Im obigen
Zitat hatte Puchta bemerkt, die Unterwerfung sei »selbst nichts anderes, als
eben das Recht«. Damit stand fest, »daß die Verschiedenheit der Gegenstände

266 System der Rechte

72 Zitelmann, Der Wert eines »allgemeinen Teils«, 1906, S. 11.
73 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 230.
74 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 230.
75 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 247.
76 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 247.
77 Vgl. oben I.
78 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 248.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eine Verschiedenheit der Rechte hervorbringt. Rechte an verschiedenen Ge-
genständen können nicht dieselben seyn, weil eine verschiedene Grundlage
nothwendig eine Verschiedenheit dessen, wovon sie Grundlage ist, gegenüber
anderen Rechten an andern Gegenständen erzeugt.«79 Die »Verschiedenheit
der Gegenstände« war damit »das Princip unseres Systems«.80 Mit diesen –
freilich weitgehend zirkulären – Erwägungen hatte Puchta ein Einteilungs-
schema für sein System der Rechte gewonnen. Puchta unterschied fünf
Gegenstände:

»1) Sachen 2) Handlungen 3) Personen, und zwar a) Personen ausser uns, b)
Personen, welche ausser uns existiert haben, aber in uns übergegangen sind, c)
unsre eigene Person.«81

Die Tatsache, daß die Personenrechte am Schluß des Systems standen, lag in
der »geschichtlichen Entwicklung« begründet. Mit Blick auf das geltende
Recht gehörten die Personenrechte an den Anfang, der »Inhalt dieser Rechte,
die Persönlichkeit, geht allen Rechten als ihre Voraussetzung und Möglichkeit
voraus« und sei daher als die »erste Classe von Rechten« zu setzen.82

Komplettiert wurde Puchtas Privatrechtssystem durch einen Allgemeinen
Teil.83 Dem stand nicht Puchtas Polemik gegen ein »so unwissenschaftlichen
Ding, als ein … allgemeiner Theil zu seyn pflegt«84 entgegen. Die Abneigung
gegen die »Trödelbude«,85 die er mit Hugo,86 Savigny,87 Gans88 und ande-
ren89 teilte, bezog sich auf die häufig anzutreffende Neigung, diesen Teil des

»Princip« und »Consequenz« 267

79 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 248.
80 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 248.
81 Puchta, Zu welcher Classe von gehört der Besitz, 1829, S. 249 f.
82 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 258.
83 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. LV; ders., System

des gemeinen Civilrechts, 1832, S. VII; ders., Lehrbuch der Pandekten, 1838,
S. IX.

84 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 238.
85 Puchta, Rez. Vangerow Pandekten, 1839, S. 222; hierzu unten Kap. 5 II 1.
86 Nach Hugo, Lehrbuch des heutigen Römischen Rechts, 2. Versuch, 1799, S. 9,

war »sehr gegen die Methode gefehlt, wenn man diesen allgemeinen Theil gar
zu reichhaltig machen will«.

87 Vgl. Savignys bekannte Äußerung gegenüber Heise im Brief vom 26.10.1812,
abgedruckt bei Lenel, Briefe Savignys an Georg Arnold Heise, 1915, S. 126 ff.,
129, er sei »kein Freund vom allgemeinen Theil« und eile immer »sehr zum
besonderen«; ergänzend Hammen, Die Bedeutung Friedrich Carl v. Savignys
für die allgemeinen dogmatischen Grundlagen des deutschen Bürgerlichen
Gesetzbuches, 1983, S. 39 mit Anm. 117.

88 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 171 ff.
89 Vgl. die Nennungen bei Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 263 ff.; die

Entstehung des Allgemeinen Teils muß hier nicht erneut nachvollzogen werden,
vgl. Schwarz, Zur Entstehung des modernen Pandektensystems, 1921,
S. 15 ff.; ergänzend Lipp, Die Bedeutung des Naturrechts für die Ausbildung

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Systems als Auffangbecken für Übriggebliebenes zu nutzen, in den Worten
Unterholzners, als »geräumige[s] Asyl für Vagabunden«.90 Für Puchta mußte
der Allgemeine Teil demgegenüber harmonisch mit dem übrigen System
verknüpft sein. Wie dies aussehen konnte machte er brieflich gegenüber
Savigny deutlich:

»Wenn Sie den Ausdruck: allgemeinen Theil vermeiden könnten, würden Sie
nicht sich, denn Sie werden durch dieses Lückenbüßerwort nicht verführt, aber
Andern einen Dienst erweisen, die dergleichen Worte, welche Sie des genauen
Denkens zu überheben scheinen, so überaus lieben. Eigentlich handelt Ihr
allgemeiner Theil von dem Recht (im obj. Sinn) I. von seiner Entstehung (u.
Aufhebung) II. von seinem Inhalt (Rechtsverhältnisse) III. von seiner Anwen-
dung. Der spezielle Theil ist dann nur eine nähere Ausführung von II. im
Einzelnen. Mir scheint diese Auffassung einfacher und trefflicher, als die
mitgetheilte, wo der Zusammenhang der einzelnen Theile nicht von sich
sichtbar, und durch die gemeinsame Bezeichnung: Allg.Theil nicht sehr klar
gemacht ist.«91

Seinen eigenen Allgemeinen Teil erläuterte er 1829 ähnlich:

»Das System geht aus von dem gemeinsamen Willen als der Voraussetzung des
einzelnen, von dem Recht als der Voraussetzung der Rechte (I. Buch). Das
Recht hat zu seinem Inhalt und Gegenstand den einzelnen Willen. Dieser ist vor
allem zu betrachten als Potenz, als die Möglichkeit, sich etwas zu unterwerfen,
als das Subjekt von Rechten (II. Buch). Wirklich wird der Wille durch die
Unterwerfung eines Gegenstands, wodurch der Wille wirklich zum Recht wird.
Die Rechte sind der eigentliche und letzte Inhalt des Rechts (III. Buch). Aber
auch der allgemeine Wille soll vollkommen wirklich werden, und dieß ge-
schieht durch Aufstellung eines Organs (Gericht), wodurch er verwirklicht, und
die Rechte geschützt werden; das Ganze schließt also mit der Art und Weise,
wie dieser Schutz gesucht und ertheilt wird, dem gerichtlichen Verfahren (IV.
Buch).«92

Um auch äußerlich zu verdeutlichen, daß bei ihm der Allgemeine Teil »auf-
gehört hat, ein bloßes Außenwerk zu seyn«,93 ging Puchta, nach der
terminologischen Verbeugung vor Hugo94 im Jahr 1829, ab 1832 dazu über,

268 System der Rechte

der Allgemeinen Lehren des deutschen Privatrechts, Berlin 1980; Schröder,
Zum Einfluß Savignys auf den Allgemeinen Teil des Deutschen Bürgerlichen
Rechts, 1985, S. 619 ff.; HKK/Schmoeckel, vor § 1: Der Allgemeine Teil in
der Ordnung des BGB, 2003.

90 Unterholzner, Ueber die Classifikation der Privatrechte, 1810, S. 184 Anm.
49.

91 Brief an Savigny vom 28.4.1837.
92 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. 13 f.
93 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. VII; der sich bei

Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 146, andeutende Widerspruch in
Puchtas Einstellung zum Allgemeinen Teil löst sich somit auf.

94 Die Vorrede des Hugo gewidmeten Lehrbuchs für Institutionen-Vorlesungen
verstand sich als »einen der Briefe, welche sie sonst in der Handschrift von mir

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den hier gebildeten Rahmen als erstes und zweites Buch den verbleibenden
fünf Büchern verbindend voranzustellen.95

4. Zum Ausgangspunkt von Puchtas System: Der Streit um die Rechtsnatur
des Besitzes

»Ihren Besitz erwarte ich mit dem größten Verlangen«, schrieb Puchta mit Blick
auf die 1837 erscheinende 6. Aufl. von Savignys Recht des Besitzes an den
Verfasser. Puchta blickte dieser »vemehrte[n] und verbesserte[n]« Ausgabe von
Savignys berühmter Schrift mit gemischten Gefühlen entgegen. Er hatte er-
fahren, daß Savigny nach langem Schweigen nun zu den von Gans angestoßenen
Debatten um die Natur des Besitzrechts96 Stellung nehmen wollte.
Puchtas Unruhe hatte einen konkreten Grund.

»Was die Polemik anlangt, so habe ich nur den einen Wunsch, daß Sie Sich
nicht Rudorffen accomodieren möchten, der gerade darin, worin Ihm Äuße-
rungen der bisherigen Ausgaben entgegen standen, mir entschieden im Irrthum
zu seyn scheint, und der sich wohl überhaupt hier auf ein Feld begeben hat, das
nicht das seinige ist. Denn er hat nicht einmal die Frage, die er zu beantworten
sich vorgenommen, gehörig eingesehen.«97

Die Ansicht Rudorffs, die Puchta so klar von Savignys eigener Sicht abge-
grenzt wissen wollte, hatte jener 1831 in Savignys Zeitschrift für geschicht-
liche Rechtswissenschaft gerade gegen Puchta entwickelt.98 Die zwischen

»Princip« und »Consequenz« 269

empfangen«, S. VI. Brieflich fügte Puchta am 2.2.1827 gegenüber Hugo
hinzu, er habe zunächst vorgehabt, anstelle einer Einleitung S. 101 von Hugos
Rezension der Encyclopädie von Abegg aus dem Jahr 1824, abgedruckt in
Beyträge zur civilistischen Bücherkenntnis II, 1829, S. 560 f., drucken zu
lassen. Hugo plädierte dort gegen (falsche) Bescheidenheit und für die Ver-
öffentlichung von Vorlesungen, da »was gut ist einigen Hunderten, wohl gar,
wenn man mehrere Jahre zusammen rechnet, Tausenden Zuhörern dictiert zu
werden,…, auch gut genug seyn muß, auf die Messe gebracht zu werden«.
S. 106, wo Hugo für die Reform der gaiischen Anordnung plädierte, wollte
Puchta demgegenüber auf keinen Fall abdrucken.

95 So erstmals Puchta, System des Gemeinen Civilrechts, 1832, ebenso dann
ders., Lehrbuch der Pandekten, 1838.

96 Vgl. die konzise Aufarbeitung dieses Streits bei Braun, Besitzrechtsstreit, 1980,
S. 91 ff.; daneben noch immer Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 364 ff., 450 ff.;
zu Savignys Position auch knapp Rückert, Savigny, 1984, S. 360 ff.

97 Brief an Savigny vom 2.1.1837.
98 Rudorff, Über den Rechtsgrund der possessorischen Interdikte, 1831,

S. 90 ff., 101 ff. Die Freundschaft zwischen Puchta und Rudorff begann erst
im Winter 1837/38. Zuvor hatte Rudorff aus seiner Abneigung gegen Puchta,
der »so verdammt vornehm und eingebildet« sei, keinen Hehl gemacht; vgl. E.
Rudorff, Aus den Tagen der Romantik, 1938, S. 152 ff., mit abgedruckten
Briefen zwischen beiden, das Zitat ebd., S. 152 gegenüber Böcking; vgl. zu
Rudorff auch meinen Beitrag in der NDB 22, 2004.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


beiden strittige und bald Berühmtheit erlangende99 Frage, auf die Puchta hier
anspielte, war die, ob der Besitz »Recht oder Faktum« sei. Savigny hatte in
berühmten Worten davon gesprochen, der Besitz sei »seinem ursprünglichen
Begriffe nach … bloßes Faktum«, gleichwohl habe die Rechtsordnung durch
die Interdikte »rechtliche Folgen damit verbunden«. Der Besitz sei insofern
»Faktum und Recht zugleich«.100 Gans hatte dieses Schwanken Savignys zum
Ausgangspunkt einer höchst erfolgreichen Polemik genommen und selbst den
Besitz als »anfangendes Eigentum« gefaßt.101 Scharf hatte Puchta daraufhin
Gans entgegengehalten, der Besitz sei ein Recht, bei Gans sei er demgegenüber
lediglich ein »anfangendes Recht« und damit »nichts«.102 Puchta war dabei
davon ausgegangen, der »Besitz erzeugt nicht bloß [sc. durch die Besitz-
schutzinterdikte] Rechte, sondern er ist selbst ein Recht und dieß muß man
ebenfalls Recht des Besitzes oder Besitzrecht nennen«.103

Um nun den sich aufdrängenden Widerspruch dieser Interpretation zu
derjenigen Savignys zu vermeiden, hatte Puchta behauptet, Savigny habe die
Frage der Rechtsnatur nur mit Blick auf die aus dem Besitz folgenden Rechte,
die Interdikte, nicht für den Besitz an sich beantwortet.104 Gleichzeitig stellte
er seiner Abhandlung die Überschrift des sechsten Paragraphen in Savignys
Besitz voran: »Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz?« Schon in
dieser Fragestellung war, so meinte Puchta, die Existenz eines eigenständigen
Besitzrechts vorausgesetzt.105

270 System der Rechte

99 Vgl. die Nachweise bei Braun, Besitzrechtsstreit, 1980, S. 91 f., 107 ff.
100 Savigny, Besitz, 1803, S. 22.
101 Gans, System des römischen Civilrechts, 1827, S. 202 ff., 211.
102 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 245.
103 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 241.
104 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 242.
105 Vgl. Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 243:

»Mithin ist das Dilemma unausweichlich: entweder man erklärt den Besitz für
ein Recht, dann muß man anerkennen, daß dieses Recht nicht bloß das ist, was
es wirkt; oder der Besitz ist kein Recht … und die Frage, zu welchen Classen
von Rechten er gehöre, ist ein Unding«; ähnlich in der brieflichen Mitteilung an
Savigny vom 21.6.1833 (Poststempel), daß Puchta seine Abhandlung gegen
Rudorff »cassiert« habe: »Ich gestehe Ihnen, daß es mir gar großes Vergnügen
gemacht hätte, ihn, der sehr leichthin versichert, in Ihrem Werk sey der Besitz
nicht als ein Recht anerkannt, und ich hätte nur den Ausdruck: der Besitz ist
Recht und Factum zugleich, mißverstanden, und der mich aus mir selbst
widerlegen und ad absurdum führen will, einmal in dieser letzten Hinsicht
auf sein gewaltiges logisches Versehen aufmerksam zu machen, und dann in
ersterer Hinsicht zu sagen 1) ob jemand, der den Besitz nicht für ein Recht hält,
die Frage: zu welcher Classe von Rechten der B. gehört? zur Beantwortung
aufstellen«.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Für Puchta war es angesichts seiner Frontstellung auf Seiten Savignys gegen
Gans besonders ärgerlich, daß seiner gegen Gans gerichteten Schrift mit
Rudorff nun ein enger Vertrauter Savignys entgegentrat, der noch dazu das
Zentrum seiner Argumentation, die Annahme eines ursprünglichen Besitz-
rechtes, gerade bei Savigny in Abrede stellte. Nachdem Savigny eine sofortige
Replik Puchtas 1833 verhindert hatte,106 mußte Puchta nun fürchten, durch
Savigny selbst peinlicher Weise Widerspruch zu erhalten.

Das Erscheinen der 6. Ausgabe gab Puchtas Befürchtungen durchaus
Recht. Savigny signalisierte zwar mit der von Puchta gegebenen Erklärung
»für den Schutz des Besitzes« Einigkeit und nahm auch die »Unverletzlichkeit
der Person« und deren Schutz als Grund der Interdikte.107 Ansonsten ließ
Savigny nun aber keinen Zweifel mehr daran, daß er nur den Interdikten, also
den »Wirkungen« des Besitzes Rechtscharakter zumaß. Auf S. 43 hieß es nun
unmißverständlich, der Besitz sei »in Wahrheit kein Recht«.108

Damit war nicht nur Puchtas Savigny-Interpretation durch den Autor selbst
widersprochen worden. Vielmehr stand damit Puchtas 1829 vorgelegte
»Classifikation der Rechte« überhaupt in Frage. Dies galt zunächst für die
Darstellbarkeit des Besitzrechtes überhaupt. Savigny ließ keinen Zweifel
daran, daß in einem System der Rechte »der Besitz selbst, als Recht, … keine
Stellung [sc. habe], da er kein Recht ist«.109

Die Probleme lagen für Puchta aber noch tiefer. Puchta hatte das Besitz-
recht aus der Persönlichkeit abgeleitet. Damit wurde es zugleich zum Keim
seines gesamten Rechtssystems. Die Persönlichkeit, als Inhalt des Besitzrechts
gehe, »allen Rechten als ihre Voraussetzung und Möglichkeit voraus«. Mit
diesem »Prius aller Rechte« standen seine Persönlichkeitsrechte und deren
Kern, das Besitzrecht, »in einer unmittelbareren Verbindung … als die
übrigen«,110 sie waren der Ausgangspunkt seines Systems.

Grundsätzlich werde bei dem Schutz eines jeden Rechts »auch der Wille,
die Persönlichkeit geschützt«. Da sich alle anderen Rechte jedoch auf einen

»Princip« und »Consequenz« 271

106 Vgl. Brief an Savigny vom 21.6.1833 (Poststempel): »Ihre Bemerkung über die
von mir intendierte Abh. gegen Rudorff hat die Folge gehabt, daß ich diesen
Aufsatz cassiert habe«; die Abhandlung Puchtas wurde dann 1851 in den
kleinen civilistischen Schriften Puchtas von dem betroffenen Rudorff selbst
veröffentlicht, vgl. hierzu die vermittelnde Berufung Rudorffs auf eine Bemer-
kung Hollwegs in Rudorff (Hg.), Savigny, Recht des Besitzes, 7. Aufl. 1865,
S. 575 f.

107 Savigny, Besitz, 6. Aufl. 1837, S. 48 f.
108 Savigny, Besitz, 6. Aufl. 1837, S. 43.
109 Savigny, Besitz, 6. Aufl. 1837, S. 45; darstellbar sei nur »das Recht der

possessorischen Interdicte, also ein obligatorisches«.
110 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 258.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»ausser der Person existierenden Gegenstand« bezögen, sei dort »die Persön-
lichkeit nur mittelbar geschützt«.111 Beim Besitz sei jedoch nicht die Unter-
werfung eines außer dem Unterwerfenden liegenden Gegenstandes Grund des
Schutzes. Die Unterwerfung einer Sache werde nur als Eigentum zur recht-
lichen, ansonsten sei Besitz nur faktische, natürliche Herrschaft. Beim Besitz-
recht sei es vielmehr »die Persönlichkeit, der Wille, der sich selbst zum
Gegenstand hat, allein und unmittelbar«.112 Das Besitzrecht war folglich
»Beziehung des Willens auf sich«.113

Wieso dies Puchta so wichtig war, wurde im Disput mit Rudorff deutlich.
Dieser bestritt die Rechtsnatur des Besitzes und stützte den Besitzschutz durch
Interdikte auf das Selbsthilfeverbot und damit auf die öffentliche Ruhe und
Ordnung.114 Hier standen also staatliche, öffentliche Interessen im Mittel-
punkt, es war also nicht das subjektive, sondern das objektive Recht der
Ausgangspunkt. Für Puchta blieb Rudorffs Erklärung nur die »nächste Ant-
wort«. Ein »tieferer Grund« liege darin: »der Wille eines Rechtsfähigen
fordert, auch noch ehe er als ein rechtlicher dargethan ist, bis auf einen
gewissen Grad rechtliche Anerkennung, eben weil er der Wille eines Rechts-
fähigen, also möglicher Weise ein rechtlicher ist«.115 Damit setzte der Wille
sich selbst als rechtlich, ohne daß es einer außer ihm stehenden Rechtszu-
weisung bedurfte. Man könne die Ansicht Rudorffs und diejenige Puchtas als
die »publicistische und die privatrechtliche« bezeichnen, meinte Savigny116

und legte damit das Grundlegende des Disputs offen. Hier ging es um Freiheit
oder Ordnung als Ausgangspunkt des Privatrechts. Für Puchta war es »das
Recht der Persönlichkeit«, welches »dem Eigenthum und dem Besitz voraus-
geht«.117 Warum das so war, ließ Puchta 1829 weitgehend unbegründet. Er
machte den Schutz des subjektiven Rechts schlicht zum Inhalt des objektiven
Rechts: »Der Inhalt des allgemeinen Willens über die rechtliche Freiheit (des
Rechts im s. g. objektiven Sinn) besteht darin, daß er den einzelnen Willen,
welcher durch Unterwerfung eines Gegenstandes wirklich wird, zum recht-
lichen, zum Recht im s. g. subjektiven Sinn macht. Der Inhalt des Rechts sind

272 System der Rechte

111 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 256.
112 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 256.
113 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 257.
114 Rudorff, Über den Rechtsgrund der possessorischen Interdikte, 1831,

S. 107 ff.
115 Puchta, Über die Existenz des Besitzrechts etc., 1833, zu Lebzeiten Puchtas

ungedruckt, S. 265.
116 Savigny, Besitz, 6. Aufl. 1837, S. 49 (mit Entscheidung für die privatrechtliche

Perspektive).
117 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 505.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


also die Rechte.«118 Obwohl hier formal aus dem objektiven Recht abgeleitet,
war Puchtas Rechtssystem subjektiv, ein System der Rechte.

Aber auch in anderer Perspektive kam dem Besitz für Puchtas System der
Rechte eine Schlüsselrolle zu. Obwohl Savigny als Grund für den Besitzschutz
durch Interdikte den Schutz der Person anerkannt hatte,119 genügte dies
Puchta nicht. In einer Rezension der 6. Auflage, zu der er von Savigny
aufgefordert worden war,120 trat er nun erstmals Savigny offen entgegen.
Dabei dürfte ihm bewußt gewesen sein, daß damit publik werden würde, daß
seine gegen Savigny verteidigte Ansicht viel stärker derjenigen von Gans nahe
stand,121 als er dies öffentlich zugegeben hatte. Gleichwohl also forderte er,
»dass wir einen Schritt weiter gehen, den Besitz in einen inneren Nexus mit
dem Recht der Persönlichkeit bringen, und ihn dadurch selbst als Recht
anerkennen«.122 Hierfür spreche vor allem, daß sich nur auf diese Weise »die
Unterscheidung zwischen juristischem und natürlichem Besitz … erklärt«.123

Damit war die systematische Abgrenzbarkeit des Besitzrechts zu anderen
Rechten berührt.

Savigny hatte sich 1803 mit den verschiedenen Standorten des Besitzes in
den Rechtssystemen auseinandergesetzt. Seit Baldus war der Besitz zumeist bei
den iura in re, also im Sachenrecht verortet worden. Dies widersprach für
Savigny der obligatorischen Natur der Interdikte, so daß das hieran geknüpfte

»Princip« und »Consequenz« 273

118 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 247.
119 Savigny, Besitz, 6. Ausg. 1837, S. 48, 50 (gegen Rudorff); auch er schloß sich

wohl letztlich Gans und Hegel in dieser Frage an, so auch Landsberg, GDR
3.2., 1910, S. 368.

120 Brief an Savigny vom 11.6.1840.
121 Puchta versuchte auch in der Rez. Besitz, 1837, S. 683, erneut, Savignys

Herausarbeitung des animus des Besitzers als Ausgangspunkt seiner Anbin-
dung an die Persönlichkeit darzustellen. Die viel deutlicheren Übereinstimmun-
gen mit Gans waren aber nicht zu übersehen. Während Puchta mit dem
»anfangenden Eigentum« nur die objektive Seite des Besitzbegriffs von Gans
heraushob, hatte dieser in subjektiver Perspektive ganz übereinstimmend fest-
gestellt: »daß schon der besondere Wille der Person, wo er sich in den Sachen
äußert, ein Recht ist, und als solches behandelt werden muß«, System des
römischen Civilrechts, 1827, S. 212. Gans hielt Puchta in seiner Schrift: Über
die Grundlage des Besitzes, 1839, S. 35, zudem die gemeinsame Anlehnung an
Hegel entgegen. War dies auch keine Neuigkeit (Puchta hatte sich schon früher
zur Vorbildung bei Hegel bekannt, vgl. Puchta, Rez. Gans Erbrecht, 1826,
S. 35; dies verkennt Braun, Besitzrechtsstreit, 1980, S. 106); zeitgenössisches
Aufgreifen dieser Abhängigkeiten Puchtas von Hegel auch in Anonymus,
Eduard Gans über den Besitz und seine neuesten Gegner, 1839, S. 1641 ff.
(mit richtigem Verweis auf § 45 von Hegels Rechtsphilosophie); Darstellung
der Debatte im übrigen von Braun, Besitzrechtsstreit, 1980, S. 91 ff.

122 Puchta, Rez. Besitz, 1837, S. 683.
123 Puchta, Rez. Besitz, 1837, S. 683.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Besitzrecht ins Obligationenrecht gehöre. Trotz dieser feststehenden Natur der
Interdikte gehörten diese auch nicht in den Allgemeinen Teil, da der Besitz
»um gar nichts allgemeiner ist als das Eigenthum oder jedes andre Recht«.124

Puchta glaubte 1829 den Grund dieser Einordnungsprobleme gefunden zu
haben: »die Stelle im System, welcher der Besitz einnimmt, ist nur deswegen
nicht gefunden worden, weil die Classe von Rechten, zu welcher er gehört,
selbst bisher nicht aufgestellt worden ist, und das Besitzrecht mithin in den
bisherigen Systemen in der That keine Stelle hat«. Dies bedeutete freilich die
Abgrenzung zu den anderen Rechten: »die Frage, zu welcher Classe von
Rechten der Besitz gehöre, kann man nicht beantworten, ohne sich auf die
Classification des ganzen Privatrechts einzulassen«.125 Puchta konstruierte
sein Privatrechtssystem vom Besitz her.

5. Vergleich mit zeitgenössischen Systemmodellen
Kern der Systemauffassung Puchtas war die Forderung nach einem obersten
»Princip«.126 Gegenüber Savigny betonte er 1831, er sei »nicht tolerant gegen
eine Anordnung (sofern sie sich für eine wissenschaftliche ausgiebt) welcher
kein Princip zugrundeliegt«.127

Die Forderung, daß ein wissenschaftliches System eines obersten Grund-
satzes bedürfe, war um die Wende zum 19. Jahrhundert weit verbreitet.128

Kants transzendentale Methodenlehre definierte System als »Einheit der
mannigfaltigen Erkenntnisse unter einer Idee«.129 Insofern wich er von
Christian Wolff nicht ab.130 Die unter Reinhold einsetzende Kritik der Früh-
romantiker gab der Forderung nach einem obersten Grundsatz, nun gegen
Kant selbst gewendet, weiterhin Nahrung.131

274 System der Rechte

124 Savigny, Besitz, 1803, S. 31, mit näheren Nachweisen.
125 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 247.
126 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 248.
127 Puchta an Savigny vom 26.12.1831, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979,

S. 21.
128 Überblicksartig: Schaber, Art. Prinzip, in: HistWBPh 7, 1989, hier

Sp. 1364 ff.; Strub, Art. System, in: HistWBPh 10, 1998, hier Sp. 835 ff.;
wichtig noch immer Ritschl, System und systematische Methode, 1906,
S. 74 ff., zur Entwicklung seit Kant; zum juristischen Kontext Rückert,
Thibaut – Savigny – Gans, 2002, S. 296 ff.

129 Kant, Kritik der reinen Vernunft, AA, S. 831 ff., 833; hierzu in Bezug auf die
Rechtswissenschaft J. Schröder, Wissenschaftstheorie und Lehre der »prakti-
schen Jurisprudenz«, 1979, S. 147 ff.

130 Klarstellend Sandström, Das dogmatische Verfahren als Muster rechtswissen-
schaftlicher Argumentation, 1998, S. 191 ff.; Herberger, Dogmatik, 1981,
S. 343 f.; ähnlich bereits Ritschl, System, 1906, Sp. 74.

131 Fichte und Schelling stritten zwischen 1794 und 1800 bekanntlich um die
Formulierung dieses obersten Grundsatzes, dies muß hier nicht vertieft werden,

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die mit Kant virulent gewordene erkenntnistheoretische Dimension der
Systemfrage ließ es jedoch fraglich erscheinen, ob eine Wissenschaft des
positiven Rechts diesen Anforderungen genügen könne.132 Noch 1840 for-
mulierte Bethmann-Hollweg den grundsätzlichen Zweifel, dem sich auch
Puchtas Systemarbeit stellen mußte:133

»Ist … [sc. die Darstellung des inneren Zusammenhangs] in der Jurisprudenz
möglich? Verträgt ihr Stoff eine solche rationelle Behandlung, wie sie der
Mathematik und den speculativen Wissenschaften eigen ist? Das Naturrecht
oder die Rechtsphilosophie unzweifelhaft, eben als speculative Wissenschaft.
Aber auch die positive Jurisprudenz ungeachtet ihres aus der Erfahrung ent-
lehnten Stoffes?«134

Den unterschiedlichen erkenntnistheoretischen Ausgangspositionen entspre-
chend hatte Wolff dies 1730 bejaht135 und Kant wohl verneint.136 Auch bei
von Wolff beeinflußten Rechtswissenschaftlern hatte sich jedoch bereits im
18. Jahrhundert Skepsis bezüglich der von diesem behaupteten Möglichkeit
breitgemacht.137 Unter dem Einfluß Kants nahm die Forderung zu, das
positive Recht wissenschaftlich und damit systematisch zu verarbeiten.138

»Princip« und »Consequenz« 275

vgl. die genaue Genese der Debatte bei Frank, »Unendliche Annäherung«,
1997, S. 133 ff. und passim.

132 Hierzu Herberger, Dogmatik, 1981, S. 332 ff., 343 ff.; J. Schröder, Recht
als Wissenschaft, 2001, S. 180 ff.

133 Bis heute werden in diesen Fragen häufig Rechtsinhalt und Form vermengt,
etwa die beliebten Gleichsetzungen von »Naturrecht« mit seiner Darstellung
(»more geometrico«). Klärend hier vor allem J. Schröder, Wissenschaft und
Lehre der »praktischen Jurisprudenz«, 1979, zusammenfassend ders., Die
juristische Methodendiskussion an der Wende zum 19. Jahrhundert, in: Jus
1980, S. 617 ff.; vgl. auch S. 445 f.

134 Bethmann-Hollweg, Rez. Savigny, System, 1840, S. 1578. Hollweg bejahte
dies.

135 Wolff, De Jurisprudentia civili in formam demonstrativam redigenda, 1731,
S. 84 ff.; hierzu J. Schröder, Wissenschaftstheorie, 1979, S. 133 ff.; ders.,
Recht als Wissenschaft, 2001, S. 180; Stintzing/Landsberg, GDR 3.1.,
1898, S. 198 ff.

136 In der transzendentalen Methodenlehre findet sich eine Einordnung der
Jurisprudenz in sein Wissenschaftsschema nicht. Entgegen J. Schröder, Wis-
senschaftstheorie, 1979, S. 148, findet sich diese Verortung jedoch in den
metaphysischen Anfangsgründen der Rechtslehre, Vorrede, AB S. IV, wo er
im Zusammenhang mit dem Recht davon spricht: »Vollständigkeit der Ein-
teilung des Empirischen« sei »unmöglich«.

137 Etwa Claproth, Darjes, Nettelbladt, hierzu J. Schröder, Recht als Wissen-
schaft, 2001, S. 181.

138 Grundlegend die Auswertung dieses Übergangs durch J. Schröder, Wissen-
schaftstheorie, 1979, S. 113 ff.; etwas anders Björne, Deutsche Rechtssysteme,
1984, S. 109 ff.; daneben Rückert, Heidelberg um 1804, 1987, S. 92 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem diesbezüglich, vor allem um die Jahrhundertwende, vorherrschenden
Enthusiasmus139 war aber nur selten der Glaube daran verbunden, das
positive Recht im kantschen Sinne140 einer »rationalen Wissenschaft« als
»Zusammenhang von Gründen und Folgen« darstellen zu können.141 Thi-
baut, der ebenfalls System durch die Ableitung von einem obersten Grundsatz
definierte,142 hatte bereits 1798 davor gewarnt, daß eine solche Durchfüh-
rung zu Eingriffen in das positive Recht führe, indem man »die Vernunft unter
dem erborgten äußern Schein des Positiven geltend machen« wolle.143 Er hielt
folglich 1803 ein »vollendetes System« des positiven Rechts für »absolut
unmöglich«;144 ähnlich meinte Seidensticker 1807, »wie wenig es die Natur
einer positiven Wissenschaft erlaubt, sie in der Art und Weise systematisch zu
behandeln, daß darin, wie im Felde der Speculation, alles aus einem Grund-
satze abgeleitet wird«.145 Gros und Feuerbach dachten ähnlich.146 Heise
machte mit seinem wirkungsreichen Grundriß in diesem Sinne »auf wissen-
schaftliches Verdienst überall keinen Anspruch« und zog sich 1819 auf eine
bloße Lehranordnung zurück147 – eine Position, der sich Puchta, wie ge-
zeigt,148 1822 noch angeschlossen hatte. Dem auch insofern Kant folgenden
Hugo war die wissenschaftliche Behandlung des positiven Rechts »nichts als
die Form«.149

Puchtas strenge Forderung, das gesamte gemeine Pandektenrecht nach
»Princip« und »Consequenz« zu ordnen, ging also über die Vorstellungen
der genannten Zeitgenossen hinaus. Diese Autoren waren sich bei allen

276 System der Rechte

139 Vgl. die Hufeland Rezension bei Rückert, Heidelberg um 1804, 1987, S. 94.
140 Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, Vorrede, AA 4,

S. 467 f.
141 Hierzu J. Schröder, Wissenschaftstheorie, 1979, S. 150 ff.; Björne, Deutsche

Rechtssysteme, 1984, S. 177 f.
142 Thibaut, Juristische Encyclopädie und Methodologie, 1797, S. 1 f.
143 Thibaut, Ueber den Einfluß der Philosophie auf die Auslegung der positiven

Gesetze, in: ders., Versuche über einzelne Theile der Theorie des Rechts, 2.
Aufl. 1817, S. 126; hierzu Rückert, Heidelberg um 1804, 1987, S. 100.

144 Thibaut, Pandekten I, 1803, S. 3.
145 Seidensticker, Entwurf eines Systems des Pandektenrechts, 1807, S. III f.
146 Vgl. J. Schröder, Wissenschaftstheorie, 1979, S. 151 ff. (Gros, Feuerbach);

Unterholzner war 1810 einer der wenigen, für den »ein streng wissen-
schaftliches System der Rechtswissenschaft möglich« war, vgl. dens., Ueber die
Classifikation der Privatrechte, in: Juristische Abhandlungen, 1810, S. 102
Anm. 16.

147 Heise, Grundriss eines Systems des Gemeinen Civilrechts, 3. Aufl. 1819, S. III.
148 Vgl. oben S. 257 f.
149 Hugo, Juristische Encyclopädie, 4. Versuch, Berlin 1811, S. 31; vgl. J. Schrö-

der, Wissenschaftstheorie, 1979, S. 157 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Systematisierungsversuchen einig, daß ein solches Unternehmen, streng
durchgeführt, entweder das positive Recht verdeckten, verändern oder nicht
ohne Widersprüche abgehen würde.

Sucht man wissenschaftlich strengere Systemanforderungen bei Puchtas
Zeitgenossen, so fand Puchtas Credo, man habe bisher »ein streng wissen-
schaftliches System viel zu sehr wie die Nebensache behandelt«,150 Zustim-
mung erneut von ungeliebter Seite. Wiederum war es Eduard Gans, der
kritisierte, daß die Bearbeiter von Lehrbüchern das System für »unbedeuten-
des Beiwerk« hielten und auch die Verfasser von Grundrissen darin zumeist
keine »wissenschaftliche Arbeit« sähen.151 Er betonte: »die wahre Wissen-
schaft ist nur ein System«152 und hielt es für möglich, »ein System auf-
zubauen, das theils die vernünftigen Anforderungen des heutigen Geistes
erfülle, theils eben so einem äußerlichen Material den Zutritt gestatte«.153

Deutlich wurde dabei, daß für ihn System mehr war als ein bloß äußerliches
Raster. Es gehe darum, den Inhalt der Dogmatik in die

»ihm gemäße Stellung zu bringen. Diese Stellung kann dann einerseits als bloße
Form gelten, so daß man sich einbildet, daß sie am Inhalt nichts verändert, so
sey sie zunächst etwas gleichgültiges; aber eine tiefere Betrachtung führt zu der
Bemerkung, daß der Inhalt allerdings durch die ihm gewordene Form und
Stellung verändert worden, und daß ihm eben durch diese Form grade seine
innerliche Bedeutung gegeben ist.«154

Weitergehend als die bisherig dargestellten Systematiker ging Gans also
gleichermaßen davon aus, daß das Recht selbst systematisch, sowie als solches
erkennbar und zugleich darstellbar war. Dies führte jedoch nicht zu »Princip«
und »Consequenz« als Ordnungsstruktur des Systems. Zwar bemerkte auch
er: »Ein System der Rechtswissenschaft muß nothwendig mit dem anfangen,
was Recht sey.«155 Aus dem Rechtsbegriff folgte jedoch kein Einteilungs-
schema, welches Puchtas »Wille« und »Gegenstand« entsprochen hätte.

»Princip« und »Consequenz« 277

150 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. VII.
151 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 152.
152 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 152.
153 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 146.
154 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 152. Er verdeutlichte dies

durch ein Beispiel: »Man kann zwar ohne irgend ein System von Eigenthum,
Vertrag, von der Ehe und dem Erbrecht sprechen, man kann die Erscheinungen
die sich dabei vorfinden, analysieren und darstellen, aber was Eigenthum,
Vertrag, Ehe und Erbrecht seyen, kann nur in der Stellung begriffen werden, die
sie zu einander haben, und jede unwahre und falsche Stellung theilt sich sofort
dem Inhalt selbst mit, und macht ihn zu einem Unwahren und Falschen.«

155 Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827, S. 174.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vielmehr stellte sich das System von Gans als fortschreitend, nicht jedoch aus
einem obersten Grundsatz entwickelt dar.156

Der gleichermaßen stark an Hegel orientierte157 Schulfreund158 Puchtas,
Abegg, hatte bereits 1823 deutlich gemacht, daß dies hegelianischem System-
denken entsprach. Als Schwierigkeit der systematischen Darstellung hob er
hervor, »daß bei dem Anfange, womit man denselben auch mache, immer
wegen der gegenseitigen Verbindung aller Theile der Wissenschaft Vieles aus
den anderen entlehnt und vorausgesetzt wird, was erst in der Folge deutlich
gemacht werden kann. Allein bei cyclischen Darstellungen ist ohnedem die
Rücksicht, womit angefangen werde, gewissermaßen äußerlich. Es genügt,
daß überhaupt angefangen werde, die Beschaffenheit des Gegenstandes lehrt
die nähern Regeln seiner Behandlung selbst kennen, und erst am Ende, wenn
man das Ganze kennt, ist es möglich, die gehörige Einsicht in dieses oder die
einzelnen Theile zu erlangen.«159 Ziel sei es, die »Wissenschaft selbst in ihrem
Organismus« darzustellen. Hieran gebunden sei »die Stellung der einzelnen
Theile im System nach Gründen bestimmt und keineswegs von subjektiver
Meinung und Willkühr abhängig«. Mit Hegel160 gingen für Abegg abstrakte
Forderungen der Logik – wie Puchtas »Princip« und »Consequenz« – am
Erkenntnisgegenstand vorbei. Die Anforderungen der Logik fielen mit der
Erkenntnis des Stoffs zusammen: Die »Logik ist der Form nach – Denken –
und nicht erst die Lehre wie man denken müsse – denn diese muß vorangehen
– und dem Inhalte nach Denken«.161 Der Stoff selbst gab also Aufbauregeln
vor: »Was nothwendig auf andern Lehren, als Grundlage, beruht, muß diesen
in der Darstellung nachfolgen, und was sich als Entwicklung und Resulthat

278 System der Rechte

156 Vgl. die Darlegungen in Gans, System des Römischen Civilrechts, 1827,
S. 168 ff.

157 Deutliches Bekenntnis Abeggs zu Hegel in Encyklopädie und Methodologie,
1823, S. 17 Anm. *). Unrichtig insofern Landsberg, GDR 3.2., 1910, der
einen Umschlag Abeggs zu Hegel für das Jahr 1826 konstruiert, S. 336, 669 f.;
richtigstellend insofern bereits Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 86
Anm. 383; auch J. Schröder, Wissenschaftstheorie, 1979, S. 116, verbucht
Abeggs Schrift schon 1823 zutreffend unter »Hegelianer«; nicht beachtet
wurde bisher die wichtige Rezension der Schrift Abeggs durch Hugo, Beyträge
zur civilistischen Bücherkenntnis II, 1829, S. 560 f.; der alte Gegner Hegels
meinte, Abeggs System werde »in der Sprache einer Schule [ge]rechtfertigt, vor
welcher den Nicht Eingeweihten bange werden könnte, wenn sie hören, wie die
Idee erst unmittelbar vorhanden ist, dann sich selbst setzt, und endlich das in
der Reflexion Getrennte vereinigt« (S. 567).

158 Vgl. zum Verhältnis der beiden bereits oben S. 128 mit Anm. 121.
159 Abegg, Encyclopädie und Methodologie, 1823, S. 11.
160 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 1816, Werkausgabe 12, 1981, S. 249.
161 Abegg, Encyclopädie und Methodologie, 1823, S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einer Wahrheit ergiebt, im philosophischen und historischen Sinn, muß auch
in dem System nachfolgen.«162 Abeggs System zielte also darauf ab, den
Eigenzusammenhang des Rechts abzubilden. Puchtas abstrakte Forderungen,
ein System nach »Princip« und »Consequenz« zu ordnen, widersprach
Abeggs Systemdenken fundamental. Für diesen war ein einheitliches Prinzip
des Privatrechts nicht erforderlich. Sein Aufbau des Privatrechtssystems stellte
folglich gleich Savigny das Familienrecht auch neben das Vermögensrecht,
ohne ein übergreifendes Prinzip zu formulieren.163 Die »wissenschaftliche
Form«,164 deren Fehlen Abegg bei den meisten Lehrbüchern und Enzyklopä-
dien seiner Zeit bemängelte, war somit eine andere als die von Puchta
vorgeschlagene. Gleiches galt für Gans.

Savigny betonte ähnlich die organische Eigenstruktur des Rechts als
Erkenntnisziel.165 In der Anordnung des Systems solle sich »der innere
Zusammenhang der Rechtssätze und Rechtsverhältnisse abbilden, sie soll
aus diesem wie von selbst entstehen«.166 In diesem Rahmen war er tolerant
gegen die konkrete Anordnung.167 Systematiker sei, so meinte er 1809, jeder,
»der reine Resultate des Quellenstudiums liefert, in welcher Ausdehnung und
in welcher Ordnung das immer geschehen mag«.168

In mehrfacher Hinsicht deuten Puchtas dargelegte Äußerungen zur Sys-
tembegründung damit eine Sonderstellung an. Seine Forderung, das gesamte
positive Recht unter einem Prinzip zu bündeln und »consequent« daraus
abzuleiten, entsprach dem gängigen Systemverständnis der Jahrhundertwen-
de. Auch kantisch geprägte Juristen glaubten jedoch überwiegend nicht, daß
es möglich sei, das positive, lediglich der Erfahrung entnommene Recht, unter

»Princip« und »Consequenz« 279

162 Abegg, Encyclopädie und Methodologie, 1823, S. 12.
163 Abegg, Encyclopädie und Methodologie, 1823, S. 81 f. (§ 170).
164 Abegg, Encyclopädie und Methodologie, 1823, S. 32
165 Für Savigny besteht insoweit inzwischen wohl weitgehend Einigkeit, vgl.

Rückert, Reyscher, 1974, S. 203 ff., 370 ff.; ders, Savigny, 1984, S. 328 f.,
338 u. ö.; J. Schröder, Wissenschaftstheorie, 1979, S. 117; ders., Recht als
Wissenschaft, 2001, S. 245 f.; Herberger, Dogmatik, 1980, S. 379 ff.; Björ-
ne, Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 154 u. ö.; Behrends, Geschichte, Politik
und Jurisprudenz, 1985, S. 277 ff.; Sandström, Die Herrschaft der Rechts-
wissenschaft, 1989, S. 121 ff.; Mazzacane, in: Savigny, Methodologie, 1993,
S. 33.

166 Savigny, Methodologie 1809, S. 150, ebenso bereits 1802/1803, S. 102. Hier-
zu paßt seine Ansicht, System könne nicht bloß zum »Nachschlagen« dienen,
sondern müsse »im Ganzen gelesen werden und dem ganzen Studium zu Grund
liegen«, Savigny, Methodologie 1802/1803, S. 120.

167 So auch Rückert, Savigny, 1984, S. 344; J. Schröder, Recht als Wissen-
schaft, 2001, S. 269.

168 Savigny, Methodologie 1809, S. 161; zur »Duldsamkeit« in dieser Frage auch
Savigny, System I, 1840, S. XXXVII f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eine vernünftig-architektonische Struktur bündeln zu können. Weniger er-
kenntnistheoretisch argumentierende Juristen konnten mit gleichem Ergebnis
auf die überaus differenten Systemversuche der Zeitgenossen verweisen.

In den zwanziger Jahren wurde ein Wandel im Systemdenken immer
deutlicher. Die nach Björnes Analyse mehr oder weniger ausgeprägt schon
länger von vielen vorausgesetzte Eigenstruktur des Rechts169 sollte auf dessen
Darstellung durchschlagen. Vorausgesetzt wurde damit, daß ein solches
»inneres« System nicht nur existierte, sondern auch erkennbar und in der
Lage war, die Darstellung zu beeinflussen. Bei Gans, Abegg und auch Savigny
mußte die Darstellung diese Eigenstruktur so weit wie möglich abbilden. Gans
und Abegg entwickelten ihr als »cyclisch« gedachtes System daher fortschrei-
tend und innerlich zusammenhängend, nicht jedoch, wie Puchta es forderte,
von einem Prinzip herab. Wie Puchtas Kritik zeigte, erfüllte auch Savigny
diese Anforderung mit seiner Gegenüberstellung von Familien- und Vermö-
gensrecht nicht. Betrachtet man Puchtas Anforderung an ein wissenschaftli-
ches System aus dieser Perspektive eines inneren Systems, so lief seine
Argumentation auf die Behauptung einer »logischen«, jedenfalls unter »Prin-
cip« und »Consequenz« kausal verknüpften, Eigenstruktur des Rechts hinaus.
Genau dies wird Puchta im dargelegten Bild der Begriffspyramide auch
vorgeworfen.170 Auch der im übrigen differenzierende Björne meint, Puchtas
System sei »logisch und ein inneres System abspiegelnd, was also voraussetzt …,
daß das innere System nicht nur organisch, sondern auch logisch einwandfrei
ist«.171

280 System der Rechte

169 In seinem Längsschnitt von Pütter bis zum Ende des 19. Jahrhunderts fand
Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 275, »bei beinahe allen Rechts-
wissenschaftlern mehr oder weniger ausgeprägte Vorstellungen von einem
anderen, wahren und notwendigen System«; nicht immer fußte das bei den
Autoren wohl auf vertieften wissenschaftstheoretischen Erwägungen. Auch
wenn Savignys Einfluß seit 1814 sicher kaum zu unterschätzen ist, dürfte es
doch zu eng sein, in der Vorstellung eines inneren Systems ein auf die
historische Schule zurückgehendes Spezifikum zu sehen, vgl. J. Schröder,
Wissenschaftstheorie, 1979, S. 117 ff.; vielleicht einschränkend ders, Recht als
Wissenschaft, 2001, S. 245: Im »Rechtsbegriff der historischen Schule« liege
die »Grundlage« des inneren Systemverständnisses. Eine oberflächliche Kant-
Lektüre (vgl. die differenzierten Rezeptionslinien bei Rückert, Kantrezeption,
1991, S. 161 ff., 177 f.) konnte ebenso zu diesem Ergebnis führen, wie die
eigenständige Begründung eines inneren Systems durch Hegel, der wissen-
schaftstheoretisch die dargestellten Gans und Abegg folgten.

170 Vgl. S. 96 ff.
171 Björne, Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 205.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Reaktionen, insbesondere: Stahls Kritik
an Puchtas »Rationalismus«

Bei den Zeitgenossen traf Puchtas System der Rechte wegen der logischen
Stringenz seiner Einteilung daher auch überwiegend auf Ablehnung. Kritisiert
wurde insbesondere, daß Puchtas systematische Strenge seinem Erkenntnis-
gegenstand bisweilen Gewalt antat. Vor allem Puchtas Recht an der eigenen
Person erschien vielen, wie Sintenis, »als etwas Unmögliches«.172 Savigny
hielt, bemerkenswerterweise unter Berufung auf Hegel, etwa das andernfalls
zwingend zu folgernde Recht zum Selbstmord entgegen.173 Auch die Puchta
so wichtige Einordnung des Besitzes unter diese Kategorie wurde fast einhellig
abgelehnt.174 Die »große Consequenz« von Puchtas System wurde anerkannt,
jedoch zugleich als Schwäche kritisiert: »die Begriffe sind hier auf eine Weise
gepreßt, daß sie nicht mehr kenntlich sind«.175 Selbst der getreue Wetzell
charakterisierte in seinem Nachruf Puchtas System als »vorwiegend abstrakt«
und zeigte sich unbefriedigt: »So neigt sich Alles zu bester Ordnung, die
Linien sind reinlich gezogen, und wir freuen uns des schönen Bildes. Allein
wenn schon diese Betrachtung ihre Berechtigung hat, so giebt sie doch nur die
Umrisse des Rechtslebens; die bewegenden Kräfte in ihren lebendigen Trieben
lernen wir nicht kennen, die Verschiedenheit der Rechte entfaltet sich nicht
von Innen heraus, sondern wird mehr zufällig durch äußere Verhältnisse
gesetzt.«176

Diese Ebene war es auch, auf der Friedrich Julius Stahl 1833, kaum
verdeckt,177 Puchtas System der Rechte einer aufsehenerregenden178 Kritik

»Princip« und »Consequenz« 281

172 Sintenis, Bemerkungen über Rechtssysteme, besonders die in der neuesten Zeit
entgegengestellten, 1844, S. 43.

173 Savigny, System I, 1840, S. 336 Anm. (a) unter Verweis auf § 70 der Rechts-
philosophie.

174 Vgl. soeben S. 269 ff.
175 Sintenis, Bemerkungen über Rechtssysteme, besonders die in der neuesten Zeit

entgegengestellten, 1844, S. 43, 51; Wening-Ingenheim, Lehrbuch I, 4. Aufl.
1831, S. 83 ff., sah Puchtas Kritik am von ihm umgesetzten heiseschen Aufbau
durchaus ein (S. 84 f. mit Anm. (uu)), empfand Puchtas System aber nicht als
ein »besseres, allen Anforderungen auf ein System überhaupt, und dem ge-
meinen Civilrechte insbesondere entsprechendes neues System« (S. 86).

176 Wetzell, 2. Nachruf Puchta, 1846, S. XLVI.
177 Puchta wurde im Haupttext nicht genannt, freilich auch nicht bei den, auf

S. 148 positiv hervorgehobenen, Erneuerern (Hugo, Savigny, Heise, Eichhorn,
Mühlenbruch). Neben der allgemeinen Kritik an einer Klassifizierung nach den
Gegenständen, S. 148, wurde S. 149 Anm. ** mit »Auch hier« Puchtas Pfand-
rechtsbegriff kritisiert, der Kontext war also eindeutig.

178 Hierzu zeitgenössisch: Danz, Rez. Pandekten, 1838, Sp. 1362 ff.; Schröter,
Rez. Pandekten, 1840, S. 293 f.; Bethmann-Hollweg, Rez. Savigny, System,
1840, S. 1578 ff.; Sintenis, Bemerkungen über Rechtssysteme, besonders die
in der neuesten Zeit entgegengestellten, 1844, S. 54 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


unterzog.179 Stahl polemisierte gegen den schädlichen Einfluß, den die »ra-
tionalistische Richtung« durch ihr System »auf die juristische Bildung und das
geltende Recht« geübt habe.180 Stahl warf Puchta vor, nicht über die
rationalistischen Systeme, die ihm bekanntlich »System der Revolution«
waren,181 hinausgekommen zu sein. Während der Inhalt des Systems von
Puchta »aus der Wirklichkeit genommen« werde, suche er den »Zusammen-
hang desselben apriori … in leeren Abstraktionen«.182 Angesprochen war
damit der Ausgangspunkt des puchtaschen Systems, also Wille und Gegen-
stand als abstrakte Kategorien. Für Stahl beruhte damit auch Puchtas System
auf einem »inhaltslosen Begriff« der Rechte.183 Wollte man ein abstraktes
Prinzip konsequent in den der Erfahrung entnommenen Rechtssätzen ver-
wirklichen, mußte es nach Stahl zu einem Auseinanderreißen zwischen
Subjekt und Objekt, Form und Stoff kommen, indem entweder unter Bre-
chung der Empirie wirklichkeitsferne Systeme gebildet würden oder, was Stahl
offensichtlich naheliegender erschien, die Unfähigkeit eines so gebildeten
Systems offenbar wurde, »seiner eigenen Anforderung logischer Überein-
stimmung treu« zu bleiben.184 Genüßlich hielt er den »Rationalisten« und
damit auch Puchta die in ihren Systemen hilfsweise herangezogenen Katego-
rien »Erwerb, Verlust, Ausübung, Abtretung, Subjekt, Objekt u.s.w. entgegen:
»Ein so buntes Gemisch von Scheidungsprincipien, das nicht in einem höhern
Princip begründet ist, wird doch wohl nicht als eine logisch haltbare An-
ordnung gelten dürfen!«185

»Logik« und »Leben« gingen für Stahl also nicht zusammen. Indem in
Puchtas System die Logik regiere, fehle ihm »das Lebendige«. Stahl forderte:
»das System muß sich auf Thatsachen gründen: nicht auf logische Cathego-
rien, sondern auf die reellen positiven Grundlagen«.186 Er hielt Puchta eine
Sentenz des ihm befreundeten Münchner Professors Friedrich Ludwig Frhr.
von Bernhard187 entgegen: »Man kann einem alle Knochen im Leibe, alle

282 System der Rechte

179 Zu diesem vieldiskutierten Disput aus der Sekundärliteratur etwa Björne,
Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 206 ff.; Wiegand, Stahl, 1981, S. 218 ff.;
Smid, Freiheit als »Keim« des Rechts, 1989, S. 292 ff.; Hollerbach, Der
Rechtsgedanke bei Schelling, 1957, S. 38 ff.; Landau, Puchta und Aristoteles,
1992, S. 16 f.

180 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 146 ff., 147.
181 Vgl. Fahlbusch, Die Lehre von der Revolution bei Friedrich Julius Stahl,

1957, S. 64 ff.
182 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 147.
183 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 147.
184 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 148.
185 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 149 f.
186 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 151.
187 Zum Germanisten Bernhard: Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 497 f., Noten

S. 222; Luig, Römische und germanische Rechtsanschauung, 1995, S. 109 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bäume des Waldes, alle Blumen eines Kranzes classifizieren, und wird damit
nicht sagen, wo die Knochen liegen, wie die Gebeine zusammenhängen, wie
die Bäume und Blumen zu einem Wald und Kranze verbunden sind, es wird
eine Anschauung des Ganzen daraus nicht hervorgehen.«188

Deutlich wurde damit, daß es Stahl nicht um schlichte Tatsachenerfahrung
ging, sondern um Sinn in der Wirklichkeit. Für Stahl mußte das Rechtssystem
auf »Tatsachencomplexe« gegründet sein, die durch die »Einheit ihres erzeu-
genden Triebes ein unauflösliches Ganzes bilden«, den »Rechtsverhältnissen
und Rechtsinstituten«.189 Zu entdecken war also die rechtsbildende Kraft,
das »innere Streben«, der »Telos«, beim Pfandrecht etwa der »Trieb, Siche-
rung für den Gläubiger durch Vermögensobjekte zu gewähren«.190 Wie er
später gegenüber Puchta klarstellte, ging es also nicht einfach um das
»Faktische«, sondern um dessen »Ordnung«, um die als »Bestimmung der
Lebensverhältnisse« zu erkennende bestimmende Grundlage der einzelnen
Rechtssätze.191 Sein System trat also mit dem Anspruch an, das organisch
strukturierte Recht in seiner Selbstorganisation abzubilden, also den in der
Wirklichkeit gegebenen Sinn zu erkennen. Den Zugang zu dem »Handeln der
Urkräfte« ermöglichte ihm ein Rückgriff auf die vorrationalistische Bildung
des »unbefangenen Gemüts«, dessen existenzielle Erfahrung auszusprechen
somit zur Aufgabe der Wissenschaft wurde.192

Das daraus folgende systematische Verfahren unterschied sich deutlich von
demjenigen Puchtas. Stahl machte die organische Struktur des Rechts zum
Leitbild seiner Darstellung. Zwar könne die allumfassende Vernetzung der
rechtlichen Strukturen, ihre »unendlichen Beziehungen«193 nicht »räumlich
dargestellt werden«. In »allem Organischen« sei aber in jedem Fall »nie ein
Glied bloß Vorbedingung des anderen, sondern immer wieder, um seiner
Bestimmung zu entsprechen, zugleich von diesem bedingt«.194 Die Ordnung
müsse dem Gang der Entwicklung folgen, welches »die Ursache oder doch die
Vorbedingung des anderen ist, das geht ihm vor; ob es das logisch Einfachere
oder Verwickeltere ist, entscheidet nicht, diese Rücksicht darf erst sekundär
eintreten, nur der ursächliche und zeitliche Zusammenhang ist der wahre«.195

»Princip« und »Consequenz« 283

188 Bernhard, Über die Restauration des deutschen Rechts, 1829, S. 76; zitiert bei
Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 151.

189 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 146.
190 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 146.
191 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, hier nach 3. Aufl. 1854, S. 299 ff. Anm. *.
192 Hierzu Wiegand, Stahl, 1981, S. 93 ff., 167 ff., 170; auch darin sah er sich

Schellings Verfahren »intellektueller Anschauung« verpflichtet, vgl. nur Philo-
sophie des Rechts I, 1830, S. 248 ff.

193 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 159.
194 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 160.
195 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 158.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das System war somit nicht hierarchisch, sondern nach der »naturgemäßen
Stellung« der Rechtsinstitute geordnet – hier näherte sich Stahl den Hege-
lianern. Damit war zugleich ein Rechtsbegriff als oberstes Prinzip verab-
schiedet. Dieser Verzicht verschaffte Stahl überlegene Flexibilität. Dies machte
er nicht zufällig am wichtigsten dogmatischen Zankapfel seiner Zeitgenossen
deutlich, der Lehre vom Besitz.196 Verzichtete man auf die Einteilung des
Rechts nach Rechten, war es unproblematisch, den Besitz dem Sachenrecht
zuzuordnen. Puchtas Problem mit dem Besitz resultierte nicht zuletzt daraus,
daß er als »rechtliche Unterwerfung einer Sache« nicht vom Eigentum ab-
grenzbar war. Für Stahl gehörte der Besitz zum Sachenrecht, aber »nicht den
Rechten auf eine Sache, sondern dem Institut des Sachenrechts, der Totalität
von Rechtssätzen, welche in unauflöslicher Verbindung die Verhältnisse zu
Sachen (die Besitzverhältnisse) regeln. Es ist doch unverkennbar derselbe
Trieb, dasselbe menschliche Bedürfnis, durch Sachen seine Befriedigung zu
erhalten, von welcher die Bestimmungen über das Eigenthum und über die
possessio ausgehen.«197

7. Überprüfung der Kritik Stahls an Puchtas Systemprogramm von 1829
a) Abbildung oder Darstellung des Systems
Stahls Vorwurf, Puchta verkenne die organische Eigenstruktur des Rechts,
wollte dieser nicht gegen sich gelten lassen. Wohl 1834 schrieb er an Stahl, er
sei mit dessen Verständnis des Rechts als »Organismus oder Leib … im
Ganzen einverstanden«.198

Hugo gegenüber machte er seinen Ärger über den von Stahl konstruierten
Dissens in dieser Frage deutlich. Er fühle sich »wegen ganz trivialer Dinge«
von Stahl abgekanzelt.199 Savigny gegenüber wurde er präziser. Stahls Zitat

284 System der Rechte

196 Hierzu oben 4.
197 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 158.
198 Darauf verweist Stahl im als Entwurf erhaltenen Antwortbrief. Das Datum des

bei Koglin, Die Briefe Stahls, 1975, S. 129, abgedruckten Briefentwurfs, vom
13.4.1834, ist von seinem Nachlaßbetreuer Wilkens später handschriftlich
hinzugefügt. Masur, Stahl, 1930 S. 247 Anm. 4, nahm Sommer 1833 als
Entstehungszeitpunkt an. Masur überbetont m. E. die Einigkeit zwischen
Puchta und Stahl in diesem Briefwechsel. Das genaue Datum kann hier
dahinstehen. Im Brief an Savigny vom 4.8.1835, bei Bohnert, Vierzehn Briefe,
1979, S. 24 ff., 28 f., spielte Puchta jedenfalls auf eine Auseinandersetzung in
dieser Frage mit Stahl an. Ein Vergleich mit dem in Wolfenbüttel lagernden
Original konnte einige Lesefehler Koglins berichtigen, insb. S. 130 letzter Satz
muß zu Beginn heißen: »Die unvollkommenste Rechtsbildung muß aus dem
Zusammenhang der wahren aufgefaßt werden können ….« Die Richtigkeit der
Zuweisung an Stahl als Absender, so Koglin gegen Wilkens, folgte schon aus
dem Inhalt und wurde durch das Schriftbild bestätigt.

199 Brief an Hugo vom 30.6.1837.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Puchta wenig sympathischen Bernhard,200 den Puchta später den »weni-
ger gemütlichen Germanisten« an die Seite stellte,201 war ihm hier »eine ganz
triviale Äußerung«, ein »abgedroschene[r] Gedanke«, mit dem man »allen-
falls gegen die zu Felde ziehen [sc. könne] …, welche die Classificationen für
das ganze System halten, aber nicht gegen die, welche sie nur nicht absolut
(auch als Medium) verwerfen«.202 Puchta konnte darauf verweisen, daß er
auch in seinen Systemschriften von 1829 zu keinem Zeitpunkt verneint hatte,
daß im Recht »alle Glieder in Wechselwirkung aufeinander« stünden.203 Er
hatte 1829 eine Systemdefinition vorgelegt, die weitergehend darauf hindeu-
tete, daß er sogar die philosophische Spezifizierung des schillernden Organis-
musbegriffs204 mit Stahl teilte. Seine »Betrachtungen über alte und neue
Rechtssysteme« begannen mit einer Systemdefinition, die wahrscheinlich
Schellings Initia-Vorlesung von 1821 entnommen war.205 System sei »ein
Ganzes von gegenseitig sich bedingenden und voraussetzenden Gliedern«.206

Schelling hatte hinzugefügt, daß dabei »ein Glied durch alle u. alle durch eines
bedingt sind, so wenn Eines wankte, das Ganze zusammenstürzte, weil ein
Glied mit dem andern lebt und stirbt u. durch ein unauflösliches Band
verknüpft ist«.207 Dies war der organische Systembegriff, den Schelling auch
in München beibehielt.208 Auch Stahl benutzte bekanntlich den Besuch
Münchener Vorlesungen Schellings zur autoritativen Absicherung seiner
Rechtsphilosophie. Dies wird noch im einzelnen zu erörtern sein.209

Zwischen Stahl und Puchta herrschte somit keine Uneinigkeit darüber, daß
das Recht eine grundsätzlich erkennbare organische Eigenstruktur besaß. Ihre
Systemauffassung differierte in der Frage, ob eine solche Binnenstruktur

»Princip« und »Consequenz« 285

200 Vgl. soeben S. 282 f.
201 Puchta, Rez. Savigny, System, 1840. S. 675.
202 Brief an Savigny vom 4.8.1835, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 24 ff.,

28 f. (Hervorhebung von mir).
203 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 235.
204 Der Organismusbegriff habe sich im 18. und 19. Jahrhundert als »für die

verschiedensten ideologischen Positionen als außerordentlich gut verwendbar
erwiesen«, meint zu Recht Dohrn-van Rossum, Art. Organ, Organismus, in:
Geschichtliche Grundbegriffe IV, 1993, S. 520.

205 Die hier genannte Definition entspricht wörtlich der von Schelling in seiner
damals unveröffentlichten Einführungsvorlesung in Erlangen vorgetragenen.
Die Äußerung findet sich gleich zu Beginn am 4. Januar 1821, Schelling,
Initia, 1820/1821, 1969, S. 1 ff.; hierauf hat bereits Herberger, Dogmatik,
1981, S. 400, hingewiesen.

206 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 221.
207 Schelling, Initia, 1821, S. 1.
208 Vgl. Schelling, System der Weltalter, 1827/28, S. 19 f.
209 Vgl. unten S. 311 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


darstellbar war. Puchta hatte bereits 1829 seine dagegen sprechenden Argu-
mente offengelegt.

»In einem organischen Ganzen stehen alle Glieder in Wechselwirkung auf
einander, je systematischer nun ein Recht ist, desto mehr muß dasselbe bey
allen Rechtsverhältnissen der Fall seyn … Die Ehe z. B. gehört allerdings in die
Lehre vom Eigenthum, von den Servituten, vom Pfandrecht, von den Obliga-
tionen, von der Verwandtschaft, von der väterlichen Gewalt, vom Erbrecht,
denn in allen diesen Lehren muß von der Ehe die Rede seyn. Aber eine ganz
andere Frage ist die: wohin sie selbst, als ein eignes, selbstständiges Rechtsver-
hältniß gehöre?«210

Lasse man sich, so meinte er resümierend, durch »den Einfluß, den ein
Rechtsverhältnis auf das andere hat, bestimmen«, so gebe man, so Puchta
1829, »den Vorsatz, seine Darstellung zu ordnen, auf«.211

Eine geordnete Darstellung des Rechtsorganismus konnte also keine ein-
fache Abbildung sein. Dies hatte Puchta ebenfalls 1829 deutlich gemacht:

»Daraus, daß die Wissenschaft die Grundlage und der Gegenstand der Dar-
stellung in den Rechtssystemen ist, folgt noch keineswegs, daß es auch nur Eine
jener entsprechende Darstellung, wie eine Wissenschaft geben könne. … Da
mithin kein System in jenem formellen Sinne die Wissenschaft selbst, sondern
nur eine Annäherung an dieselbe von dieser oder jener Seite her seyn kann, so
müssen sich mehrere Systeme in diesem Sinne nebeneinander denken lassen.
Der Grund dieser reellen Verschiedenheit der Darstellung (abgesehen nämlich
von der Verschiedenheit, welche aus der Fähigkeit des Darstellers folgt) liegt in
dem gewählten Medium zwischen der Wissenschaft und der äußeren Gestalt,
die sie annehmen soll, in dem, was man den Plan der Anordnung nennt.«212

286 System der Rechte

210 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 235; wörtliche Mitteilung dieser Passage
gegenüber Hugo bereits mit Brief vom 30.11.1827.

211 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 235. Hugos 1827 brieflich erfolgender Hin-
weis, die »Vormundschaft gehöre doch nicht ausschließlich zu den Obligatio-
nen, denn sie gehöre auch in die Lehre von den Personen, insofern sie auf die
Eingehung der Ehe und in die Lehre von den Sachen, insofern sie auf Er-
werbung p. Einfluß habe«, sprach also gerade der Beliebigkeit das Wort, der
Puchta durch die Betonung einer klaren »Einteilungsnorm« entgegentreten
wollte. Puchta fühlte sich dadurch getröstet, »daß Sie mit dieser Bemerkung
alle Systeme umstoßen, und gerade desto mehr, je besser sie sind«, Brief an
Hugo vom 30.10.1827.

212 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 222; vgl. auch Brief an Savigny vom
26.12.1831, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 20: »Ich habe mich von
Anfang gegen die Meinung derer erklärt, welche, weil die Wissenschaft nur
Eine sey, auch nur eine wahre Darstellung (Ein wahres System in diesem
gewöhnli.[ichen] Sinne des Worts) annehmen. Die Gesichtspunkte können
verschieden seyn, wie wenn Caius von d.[er] Erwerbung ausgeht, ich dagegen
von der Natur u.[nd] dem Inhalt der Rechte, beide Systeme wahr seyn
können.«

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Plan der Anordnung war Wahl der Perspektive, nicht jedoch Veränderung
des Erkenntnisgegenstandes. Der Rechtsorganismus mußte unter einen Plan
gebracht werden, ohne daß jener dadurch seine Eigenstruktur einbüßte.
Puchta machte diesen Aspekt gegenüber Savigny brieflich deutlich:

»Ich vergleiche die systematische Darstellung mit der Zeichnung eines plasti-
schen Kunstwerks, die von verschiedenen Seiten möglich ist. Die verschiedenen
Standpuncte haben relative Vorzüge vor einander, von einem Standpunct aus
kann z. B. das Ganze und seine einzelnen Partien sich vollständiger darstellen,
als von dem anderen, während ein anderer vielleicht wieder einen eigenthüm-
lichen Vorzug hat, und für gewisse Zwecke diensam seyn kann, aber keine
Auffassung u.[nd] Darstellung ist absolut die wahre oder falsche. Eine falsche
würde nur die zu nennen seyn, welche den Gegenstand selbst veränderte, und
etwa die übrigens ganz richtig gezeichneten Füße an den Armen anbrächte.«213

Die Ausrichtung des Rechtsstoffs an einem Prinzip war also nicht Abbild,
sondern Darstellung aus einem »Standpunct«. Da der Betrachter einen Körper
vor sich sah, diesen also nicht willkürlich schuf, deutete sich ein schwieriges
Zusammenspiel zwischen Gegenstand und Perspektive, Objekt und Subjekt
an.

b) »Strenge bewußte Gedankenverbindung« und zugleich »so unbefangen
wie möglich« – Klarstellungen gegenüber Blume

Stahls Polemik gegen Puchtas »Rationalismus« ging an dessen Systemver-
ständnis also weitgehend vorbei. Die Unterschiede reduzierten sich in der
Frage der systematischen Anordnung darauf, daß Puchta an seinem obersten
Prinzip festhielt, und Stahl ähnlich wie die Hegelianer und Savigny versuchte,
die inneren Zusammenhänge fortschreitend zu entwickeln und zu deren Gun-
sten auf einen obersten Grundsatz verzichtete. Auch diesbezüglich verdeckte
die Schärfe der aufgebauten Gegenpositionen jedoch Gemeinsamkeiten, die
Puchta einem anderen Gesprächspartner gegenüber durchaus bereit war,
zuzugestehen.

Am 22. Mai 1829 erhielt Puchta von Friedrich Blume dessen soeben
erschienenen »Grundris des Pandektenrechts«.214 Mit »steigendem Vergnü-
gen«215 hatte Puchta Blumes Vorrede gelesen, in der auch die Frage der
»Anordnung des Stoffes« behandelt wurde. Erfreut konnte Puchta feststellen,
daß auch Blume sein besonderes Augenmerk darauf verwendet hatte, »solche

»Princip« und »Consequenz« 287

213 Puchta an Savigny vom 26.12.1831, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979,
S. 20.

214 Die Vorrede Blumes datiert vom 16. April 1829.
215 Brief an Blume vom 22.5.1829.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gegenstände, welche zu einer äusseren Übersicht auf die einfachste Weise an
einander gereiht waren, auch durch feste Begriffe innerlich miteinander zu
verbinden, und durch schärfere Gegensätze wieder zu sondern«.216 Im
übrigen war Blume jedoch konservativ: »Bei einem Gegenstande, der auf
bestimmten historischen Grundlagen beruht, ist auch das Verhältnis der
einzelnen Teile an gewisse gegebene Punkte gebunden. Die Willkür des
Darstellenden ist nur eine untergeordnete; ein bloßes Haschen nach Origina-
lität würde mit Vernichtung der vorhandenen Begriffe beginnen müssen.«217

Blumes Annahme, daß Bewährtes nur in zu begründenden Ausnahmefällen
Abweichungen gestattete, machte zur »Basis« seines Systems »das Hugo-
Heisische«.218 Auch er begnügte sich also mit einer »lebendigen und an-
schaulichen Verbindung der Ideen«.219 Dem verehrten Blume gegenüber war
Puchta in dieser Frage durchaus zu Zugeständnissen bereit. Er schrieb am 22.
Mai 1829:

»Ich bin nicht so blind für meine Methode, daß ich Ihre Systematisierungs-
methode, die mehr auf einer Anschauung (wenn ich dieß oft mißbrauchte Wort
gebrauchen darf) als auf strenger bewußter Gedankenverbindung beruht, etwa
ganz verwerfen, oder etwa Sie zu jenen Naturalisten stellen sollte, die einer
natürlichen Productionsart sich überlassen, ohne das Naturtalent und die
Grundlage von Kenntnissen zu haben, welche sie voraussetzt. Wer nicht zuerst
blind eine Ordnung sich zusammenlegt, und dann hinterdrein den philosophi-
schen Mörtel darum werfen und einen inneren Zusammenhang erst hinein-
drechseln will, wie Gans gethan, von dem man nach dieser neuesten Probe
nicht weiß, ob er an philosophischen oder an historischen Kenntnissen ärmer
ist, – sondern wer in einer streng fortschreitenden Bewegung das System zu
finden sucht, wie es uns durch das bestehende Recht selbst gegeben ist, so daß
wir es nur ans Tageslicht zu fördern haben, der muß nothwendig in jeder
Classe auf den Punkt stoßen, von welchem aus jene Entwicklung aufhören
muß, das Princip seinen Einfluß verliert, und vor anderen von hier aus sich
eindrängenden Principien abtritt, die nur auf diejenige Art entdeckt und
benutzt werden können, wie Sie in dem Ganzen verfahren sind. In solchen
Partien zb. bei der Anordnung der Obligationen sind mir Ihre Ideen von ganz
besonderem Werth, denn hier gehen wir vollkommen Hand in Hand; keiner
nämlich hat etwas, was nicht auch der andere sich aneignen, was er nicht auch,
bey aller Verschiedenheit der Methode des Anfangs, als Princip anerkennen
könnte, sofern es sich überhaupt als begründet darthun läßt.«220

288 System der Rechte

216 Blume, Grundris des Pandektenrechts, 1829, S. V.
217 Blume, Grundris des Pandektenrechts, 1829, S. V.
218 Blume, Grundris des Pandektenrechts, 1829, S. V.
219 Blume, Grundris des Pandektenrechts, 1829, S. XIV unter Verweis auf ein

Zitat Mühlenbruchs.
220 Brief an Blume vom 22.5.1829.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchta unterschied somit vier Methodentypen. Deutliche Ablehnung fand ein
Verfahren, welches »zuerst blind eine Ordnung sich zusammenlegt, und dann
hinterdrein den philosophischen Mörtel darum werfen und einen inneren
Zusammenhang erst hineindrechseln will«. Der Hinweis auf Gans bezog sich
wohl auf dessen Verortung des Besitzes im System von 1827, die Puchta als
Beispiel »höchst kläglicher Pfuscherey in der Philosophie«, der »die Ge-
schichte widerspricht«, kurz zuvor kritisiert hatte.221

Daneben stand die »natürliche Productionsart«, die weniger scharf abge-
lehnt, jedenfalls »Naturtalent« und »Grundlage von Kenntnissen« erfordere.
Dies war das »naturalistische Treiben«, von dem Puchta in »Betrachtungen«
gesprochen hatte, bei dem Systeme gebildet würden »ohne festen Plan und
ohne Consequenz in der Ausführung«.222 Puchtas Hinweis gegenüber Blume
erinnerte an eine Bemerkung, die er Unterholzner entgegengehalten hatte. Das
einzigartige Beispiel Savignys lehre, daß es nicht nur einer »mächtige[n]
Hand« und eines »gewissen Geist[es]« bedürfe, sondern vor allem eine
»sichere, stets bereite, bis ins Einzelne gehende Kenntnis der ganzen Ge-
schichte« Voraussetzung sei.223 Möglicherweise war Puchta also bereit, be-
stimmten Naturen einen intuitiven Zugang zum Rechtssystem zuzugestehen.
Sein eigener Weg war dies jedenfalls nicht.

Ihn und Blume betraf die Abgrenzung zwischen »strenger bewußter Ge-
dankenverbindung« und dem, was er »Anschauung« nannte. Hier verwies
Puchta auf Gemeinsamkeiten, beides schloß sich nicht aus.

Was Puchta mit »Anschauung« meinte, erschließt sich angesichts der von
ihm selbst beklagten Aufweichung des Begriffsinhalts dieses zunächst durch-
aus trennscharfen Terminus’,224 den die unter seinen Zeitgenossen einsetzen-
de inflationäre Verwendung von »Anschauung« bewirkt hatte, nicht leicht.
Was Puchta damit meinte, erschließt sich daher weniger durch philosophische
Begriffsbestimmungen, als durch einen Blick in die dogmatisch damit ver-
bundenen Folgerungen. Einen ersten Anhaltspunkt brachte jedenfalls Puchtas
Hinweis auf Blumes Anordnung der Obligationen. Puchta erging sich gegen-

»Princip« und »Consequenz« 289

221 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 245.
222 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 238.
223 Puchta, Rez. Schröter, Observationes juris civilis, 1827, S. 52.
224 Vgl. die Überblicke bei Flach, Anschauung, 1973, S. 99 ff.; F. Kaulbach, in:

HistWBPh I, 1971, Sp. 340 ff.; insbesondere Kant hatte hier zunächst eine
Klärung gebracht, vgl. den schönen Kommentar Bernardis aus Athenaeum
III, 1800 bei D. Nörr, Savignys philosophische Lehrjahre, 1994, S. 254, hier
auch S. 255 mit Anm. 5 zu dem schnell Spott herausfordernden späteren
Modecharakter des Worts; vertiefend bereits ders., Savignys Anschauung
und Kants Urteilskraft, 1982, S. 615 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


über Blume nicht in Höflichkeiten. Er hatte seine Behauptung, daß es Punkte
gebe »von welchen aus diese Entwicklung aufhören muß«, in seinem kurz
zuvor erschienenen Aufsatz »Zu welcher Classe von Rechten gehört der
Besitz?« explizit thematisiert. Gerade für das Obligationenrecht hatte er
betont, daß für dessen Einteilung aus seinem Rechtsbegriff nichts folge.
Gegenstand der Unterwerfung seien hier Handlungen, »die einen ihnen voll-
kommen entsprechenden Sachwerth haben«. Mit der Feststellung, daß bei der
obligatio die Handlung »immer nur von derselben Seite dem Willen« unter-
worfen sei, war die ordnende Kraft des Rechtsbegriffs erschöpft. Puchta stand
»an dem Punkte, wo eine Verschiedenheit der Rechte durch andere herein-
laufende Ursachen erzeugt wird; wir treffen eine Verschiedenheit, welche
keine Grundverschiedenheit ist«.225 Um diese nicht aus dem Rechtsbegriff
folgenden Verschiedenheiten zu entdecken, mußte Puchta so vorgehen »wie
Sie in dem Ganzen verfahren sind«, also mittels »Anschauung« und nicht
durch »streng bewußte Gedankenverbindung«. »Anschauung« war jedenfalls
nicht Ableitung aus dem Rechtsbegriff, sondern Suche der Prinzipien im Stoff
selbst.226

Das für das Obligationsrecht Geltende war zugleich Grundbaustein seines
gesamten Systems. Der von Stahl betonten Gefahr, das positive Recht durch
einen Systemzwang zu verändern, begegnete Puchta durch die Unterscheidung
sog. »Grundverschiedenheiten« von jeder anderen, »nicht auf den Grund
zurückzuführende[n] Verschiedenheit«, solcher also, die nicht aus dem
Rechtsbegriff folgte.227 Aus Puchtas Rechtsbegriff folgte die Ausrichtung
des Rechtssystems an der »Grundverschiedenheit der Gegenstände« der
Unterwerfung. Wie für den näheren Aufbau des Obligationenrechts, so
fanden sich auch für Puchtas Recht »an in uns übergegangene Personen«
keine weiteren Vorgaben in Puchtas Rechtsbegriff.228 Hier bestimmte »An-
schauung« das System. Im Sachenrecht ging die systematisierende Kraft des
obersten Prinzips weiter. Die Unterwerfung einer Sache konnte hier total
(Eigentum) oder partial (jura in re) gedacht werden. Letztere Unterscheidung
ermöglichte weiterhin deren Trennung in die Unterwerfung von der Seite der

290 System der Rechte

225 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 251.
226 Zur »Anschauung« dann nochmals unten 8 c) zu Savignys Glück-Rezension.
227 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 250.
228 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 252; bei

den Rechten an »Personen außer uns« unterteilte Puchta abgeleitet die Unter-
werfung von der Seite des Vermögens und die sonstige Gewalt (Ehe – unter
Betonung von deren sittlicher Natur, auch gegen die vielkritisierten »dinglich-
persönlichen« Rechte Kants, vgl. die Kritik Puchtas in Betrachtungen, 1829,
S. 234, anders bekanntlich Savigny, Pandektenvorlesung 1824/1825, Viertes
Buch: »Dinglich persönliche Rechte oder Familienrechte«, vgl. S. XXIX.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Benutzung (etwa Servituten) und des Werts (etwa Pfandrecht). Dann galt auch
hier: »Von hier aus aber treten andre Quellen weiterer Untersuchung hinzu,
der ersten Classe der Jura in re in Servituten, Emphyteusis, Superficies, und
dann wieder der Servituten in mehrere Arten.«229

Der Unterschied zwischen Blume und Puchta reduzierte sich somit auf die
unterschiedliche »Methode des Anfangs«. Aus Puchtas Rechtsbegriff folgten
nur wenige Einteilungen des Systems. Die Ableitungslogik fand ihre Grenze in
den aus dem Stoff selbst hervortretenden, durch Anschauung zu gewinnenden
Einteilungen. 1829 stellte Puchta in seinem Institutionen-Lehrbuch klar, die
Verschiedenheiten, die nicht auf den Rechtsbegriff zurückführbar seien, »sind
eben deshalb secundäre, und lassen sich nur historisch erklären«.230 Als
Systemtorso verblieben die Gegenstände der Unterwerfung als Einteilungs-
norm und wenige Untereinteilungen, insbesondere im Sachenrecht. Nur auf
dieser obersten Einteilungsebene übte Puchtas »Plan« Druck auf den Stoff
aus. Verändernd wirkte sich dies vor allem auf die Positionierung des Besitzes
aus: »Denn da jedes Recht einen Gegenstand haben muß, und nur jene fünf
Gegenstände existiren, so muß einer davon der Gegenstand des Besitzrechts
sein.«231 Auf diesen Bereich, den Besitz als Recht an der eigenen Person,
konzentrierten sich folglich auch die zeitgenössischen Kritiken.232

Puchta selbst war sich der Spannung zwischen organischem Recht und
deduktiver Darstellung bewußt. Gegenüber Blume versuchte er eine Recht-
fertigung:

»Wenn Sie meinen Aufsatz über die Classifizierung des Besitzes den ich in dem
RhM. eingeschickt habe, und in dem eine kurze Darstellung der Grundzüge
meines Systems mitgetheilt ist, lesen, und finden, daß die Hauptmaterien in der
Ordnung aufeinander folgen, wie man sie immer gewählt, aber nicht zu
begründen vermocht hat: Persönlichkeit, Besitz, dingliche Rechte, Oblig.[atio-
nen], vät.[erliche] G.[ewalt] u. Ehe, Erbrecht, so thun Sie mir ja nicht das
Unrecht zu glauben, ich hätte … nur den Zusammenhang hinzugefügt,…; ich
versichere Sie, daß ich in der Entwicklung aus dem mir einzig möglichen
Princip so unbefangen und in gewissem Sinne unbekümmert um das was sich
am Ende ergeben würde, verfahren bin, als es überhaupt möglich ist. Dagegen
war mir jenes Resulthat nur ein wahrhafter Beweis, daß ich nicht auf einen
falschen Wege, nicht von unwirklichen Speculationen geleitet worden bin.«233

Puchtas Furcht vor »unwirklichen Speculationen« machte bei ihm eher seltene
Selbstzweifel deutlich. Auch wenn es nur wenige Einteilungen waren, die aus

»Princip« und »Consequenz« 291

229 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 250.
230 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. 29.
231 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829, S. 255.
232 Vgl. die Nachweise oben S. 269 ff.
233 Brief an Blume vom 22.5.1829.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dem obersten Prinzip folgten, so bedurfte es doch immer des korrigierenden
Blicks vom »Resulthat« in die »Wirklichkeit«. So wurde die weitgehende
Übereinstimmung mit Heises Entwurf von 1807 zum »Beweis« der Überein-
stimmung mit der Wirklichkeit. Puchtas Methodenprogramm für die System-
arbeit faßte dieses Spannungsfeld zwischen dem organischen positiven Stoff
und seiner »künstlichen« Darstellung als das »doppelte Geschäft« des Syste-
matikers zusammen:

»Das eine ist die Classification, die Aufstellung und Durchführung einer
Eintheilungsnorm, das andere ist die Erfassung der Theile in ihrem inneren
Zusammenhang, mithin nicht als bloße Theile, sondern als Glieder eines
lebendigen organischen Ganzen.«234

Der Blick mußte dabei immer gedoppelt bleiben, es sei klar, »daß diese
Thätigkeiten nicht abgesonderte sind, von denen etwa die zweite hinzuträte,
wenn die erste ihre Aufgabe gefertigt hätte … Jene Thätigkeit ist also in der
That Eine, in welcher jene beiden Momente an sich ungetrennt existieren« .235

In diesem Methodenprogramm war ein Auseinanderfallen von systemati-
scher Darstellung und organischem Rechtsstoff nicht mehr denkbar. Nur
dann, wenn eben »jene beiden Momente an sich ungetrennt existieren«, war
ein wissenschaftliches System begründet.

8. Vertiefung: Bildung der leitenden Begriffe
Das »doppelte Geschäft« des Systematikers machte deutlich, daß es auch für
die »Grundverschiedenheiten« nicht genügte, sie »consequent« aus dem
»Princip« abzuleiten. Ihre Richtigkeit mußte auch im Recht selbst nachge-
wiesen werden. Das System mußte somit von »oben« und zugleich »aus sich
heraus« begründet werden. Wie bei seinem Juristenrecht, so war auch dieses
Methodenprogramm für Puchta nicht bloße Theorie. Dies zeigt das Beispiel
der iura in re. 1829 begründete er diese Einteilung durch die Abgrenzung von
der totalen Unterwerfung der Sache, dem Eigentum, aus seinem Rechtsbegriff.
Vorstudien seit 1827 machten deutlich, daß diese Begründung allein diese
Klassifizierung nicht tragen konnte, sondern es eines Nachweises dieser
Einteilung im positiven Recht selbst bedürfe.

a) Studie: Debatten um die Iura in re

»Über die Eintheilung der Rechte in iura in re und in personam ist bisher so
viel gestritten und geschrieben, daß man denken sollte, die Materie sey

292 System der Rechte

234 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 233.
235 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 233.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


endlich einmal aufs Reine gebracht. Allein die Erfahrung zeigt das Gegen-
theil.«236

Die Feststellung Thibauts aus dem Jahr 1798, wiederholt 1817, der ähnliche
Einschätzungen für das gesamte 19. Jahrhundert an die Seite gestellt werden
können,237 machte deutlich, daß über die Eckpfeiler des Privatrechtssystems
keineswegs Einigkeit herrschte. Thibaut fand in den bisherigen Lösungsver-
suchen viele »Ideen, welche geradezu ins Ungereimte und Lächerliche fal-
len«238 und kritisierte vor allem den »leidige[n] Hang der Juristen«, histo-
rische Begriffe philosophisch, oder »aus der sogenannten Natur der Sache zu
entwickeln«.239 Sein eigener Lösungsvorschlag,240 den er erstmals in seiner
Kieler Dissertation vortrug,241 beanspruchte daher auch, eine »rein histori-
sche Wendung« zu nehmen.242 Für Thibaut wurde jeder, »der die Frage
philosophisch beantworten will, … durch seine Philosophie zum wahren
Unphilosophen«. Für eine wissenschaftlich tragfähige Untersuchung der Frage
bleibe einzig die »aus der Erfahrung zu schöpfende Bedeutung dieser Wor-
te«.243 Historisch gewendet, bedeutete dies: »Was dachten die, welche zuerst
die Eintheilung in ius in re und in personam aufstellten, bey diesen Aus-
drücken?«244 Neben dem hier deutlich werdenden erkenntnistheoretischen
Einschlag, verwies das Vorgehen Thibauts auch auf eine gesetzestreue Grund-
haltung, auch wenn es hier um antike sowie (als communis opinio) mittel-
alterliche Rechtssätze ging: »Die Beantwortung der ganzen Frage muß also

»Princip« und »Consequenz« 293

236 Thibaut, Versuche über einzelne Theile der Theorie des Rechts II, 1798, 2.
Aufl. 1817, Zweite Abhandlung: Über dingliches und persönliches Recht,
S. 23. Die beiden Auflagen sind textgleich, Thibaut fügte lediglich gesonderte
Zusätze im Anschluß an die Abhandlungen zur zweiten Auflage hinzu.

237 Vangerow, Pandekten, 6. Aufl., § 113 Anm., sprach 1851 von »sehr ver-
schiedenen Ansichten« in dieser Frage; gute Zusammenschau der verschiede-
nen Klassifizierungen bei Wächter, Erörterungen, 1845, Fünfte Erörterung,
S. 106 ff., bei Windscheid, Pandekten, 9. Aufl. 1906, § 38 Anm. 3, signa-
lisiert eine über zwei Seiten den Haupttext verdrängende Anmerkung das
Fortlaufen der Debatte in der zweiten Jahrhunderthälfte. Die Feststellung
von J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 267, die juristischen
Grundbegriffe seien im 19. Jahrhundert »weitgehend unumstritten« gewesen,
scheint mir durchaus zweifelhaft.

238 Thibaut, Versuche II, 2. Aufl. 1817, S. 24.
239 Thibaut, Versuche II, 2. Aufl. 1817, S. 25, 27 f.
240 Wiederholt dann in Thibaut, Versuche II, 1798, hier nach 2. Aufl. 1817,

S. 23 ff.; ders., Pandekten I, hier nach 8. Aufl. 1834, §§ 62 u. 63.
241 Thibaut, Dissertatio inauguralis De genuina iuris personarum et rerum indole,

veroque huius divisionis pretio, 1796.
242 Thibaut, Versuche II, 2. Aufl. 1817, S. 27.
243 Thibaut, Versuche II, 2. Aufl. 1817, S. 27.
244 Thibaut, Versuche II, 2. Aufl. 1817, S. 28.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rein historisch seyn: es gibt so viele dingliche Rechte, als einzelne Rechte von
den positiven Gesetzen mit einer actio in rem verknüpft sind. Hat man dieß
historisch ausgemittelt, so kann dann wohl durch eine historische Philosophie,
wenn man es so nennen will, gezeigt werden, warum der positive Gesetzgeber
gerade diese, und keine andre, zu dinglichen Rechten erhob; dieß ist aber auch
das non plus ultra.«245

Accursius gab damit die Einteilung der römischen Klagen in actiones in rem
und in personam als Ausgangspunkt für die Bestimmung der dinglichen und
persönlichen Rechte vor. Indem Thibaut nun die actiones in rem mit Blick auf
die Beweislast246 als Klage »schlechthin wegen seines Rechts, d. h. ohne
Rücksicht auf besondere Verpflichtungsgründe des Beklagten« von den
anderen Klagen abgrenzte,247 ergab sich ein Kanon der nun iura in rem
genannten Rechte, der nicht unerheblich von der bisherigen Bestimmung der
iura in re abwich. War bisher trotz der Anlehnung an die actiones in rem vor
allem die Beziehung dieser Rechte auf eine (körperliche) Sache als gemein-
sames Merkmal betont worden,248 so erfaßte Thibaut nun alle Rechte, denen
dieser Klagetypus zugrundelag, grundsätzlich als iura in rem, insbesondere
auch die patria potestas und den status.249

Thibauts Vorschlag konnte den Streit um die Rechtsnatur der iura in re
nicht beenden. Auch seine Lösung fand fast allseits Widerspruch.250 Für
Puchta wichtig war vor allem die Auseinandersetzung du Rois mit den Thesen
Thibauts. Du Roi, der zunächst noch für die traditionelle Beschränkung des

294 System der Rechte

245 Thibaut, Versuche II, 2. Aufl. 1817, S. 42; vgl. allgemein zu dieser gesetzes-
treuen Tendenz Thibauts Rückert, Autonomie, 1988, S. 62 ff.

246 Die Unterscheidung nach der absoluten oder relativen Natur der abzugren-
zenden Rechte vertrat er, obwohl er häufig hierfür in der zeitgenössischen
Literatur genannt wird, nicht, vgl. Thibaut, Versuche II, 2. Aufl. 1817, S. 24,
38 f.

247 Mit dieser Begriffsbestimmung der actio in rem wurden eigenständige Prämis-
sen Thibauts unauffällig in den Quellen verortet, vgl. die scharfe Kritik bei
Wächter, Erörterungen, 1845, S. 94 f. Die Methode, im Gewande vermeint-
lich rein historischer Textarbeit neue Ansichten als »pure Selbstverständlich-
keiten« unterzumischen, findet sich bei Thibaut auch in seiner berühmten
zeitgleichen Abhandlung »Über dominium directum und dominium utile«, vgl.
die Analyse von Wiegand, Zur theoretischen Begründung der Bodenmobili-
sierung in der Rechtswissenschaft: der abstrakte Eigentumsbegriff, 1976,
S. 134 ff., insb. 136 f.

248 Vgl. die Nennungen bei Glück, Pandekten II, 1800, § 175, S. 539 ff.
249 Thibaut, Versuche II, 2. Aufl. 1817, S. 46 ff.; ders., Vorlesungsdiktate, 1836,

zu § 63, S. 73 ff.; ob die Statusklagen dinglich waren, war freilich erneut
umstritten, a. A. als Thibaut in dieser Frage etwa Vangerow, Pandekten I, 6.
Aufl. 1851, § 113 Anm. 1), vgl. auch Savigny, Beruf, 1814, S. 99.

250 Kritisch vor allem P. J. A. Feuerbach, Civilistische Versuche I, 1803, Nr. 8,
S. 213 ff.; Du Roi, Specimen observationum de jure in re, 1812; Unterholz-

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begriffs der iura in re auf Rechte an Sachen eingetreten war,251 ging 1823
dazu über, die iura in re als Gattungsbegriff zu verabschieden. Im Grundsatz
einig mit Thibaut ging auch er davon aus, daß im römischen Recht ein
einheitlicher Gattungsbegriff der iura in re nicht existierte, sondern nur die
actiones in rem als historischer Anhaltspunkt in den Quellen dienen konnten.
Du Roi las aus den Quellen nun einen engeren Begriff der actio in rem heraus.
Die actio in rem sei reine Eigentumsklage. Der Thibautschen Gleichsetzung
zwischen Klage und Recht war für die Annahme von iura in re damit die
Grundlage genommen. Um auch die ehemals dinglichen Rechte zu erfassen,
nahm du Roi im Römischen Recht einen erweiterten Anwendungsbereich der
actio in rem auch auf res incorporales an. Auch das zugrundeliegende
Eigentumsrecht erfaßte somit neben den Sachen unkörperliche Gegenstände,
insbesondere Rechte. Ehemals dingliche Rechte wie Servituten und Pfandrecht
wurden systematisch nun als Eigentum an einem Recht erfaßt.

Mit der Annahme eines Eigentums an Rechten geriet die inzwischen zur
communis opinio avancierte scharfe Trennung zwischen Sachen- und Obliga-
tionenrecht252 ins Wanken und du Roi näherte sich den im 18. Jahrhundert
verbreiteten Versuchen wieder an, »das Eigentum zur Achse des gesamten
Vermögensrechts zu machen«.253

Als sich Puchta 1827 diesen Problemen zuwandte,254 standen Thibaut und
der den Heidelbergern nahestehende du Roi im Zentrum seines Interesses.255

»Princip« und »Consequenz« 295

ner, Juristische Abhandlungen, 1810, Nr. 3, S. 123 ff.; Wenig-Ingenheim,
Lehrbuch I, 3. Aufl. 1827, § 32 Anm. (f) und damit wahrscheinlich auch
Heise im § 35 seines Grundrisses in der 3. Aufl. von 1819, der jedenfalls
anders aufbaut (zu den Plagiatsvorwürfen gegenüber Wenig-Ingenheims:
Landsberg, GDR, 3. 2., S. 92 f.); Wächter, Erörterungen, 1845, S. 88 ff.,
92 ff.; vgl. auch die Auseinandersetzungen mit Feuerbach und du Roi in
Thibaut, Vorlesungsdiktate, 1836, zu § 62 sowie ders., Versuche II, 2. Aufl.
1817, S. 61 ff. (Zusatz); zu diesem Streit auch Landsberg, GDR 3.2., 1910,
S. 84, mit seiner Berücksichtigung des Mittelalters habe sich Thibaut hier
»manchem Werk der historischen Schule auf deren eigensten Boden überlegen«
gezeigt; zu den philosophischen Implikationen dieses Streits um die iura in re
Dubischar, Über die Grundlagen der schulsystematischen Zweiteilung der
Rechte, 1961, S. 83 ff.; daneben Feenstra, Jus in Re, 1979.

251 du Roi, Specimen observationum de jure in re, 1812.
252 Zu diesen Zusammenhängen Schwarz, Zur Entstehung des modernen Pan-

dektensystems, 1921, S. 599 ff.
253 Schwarz, Zur Entstehung des modernen Pandektensystems, 1921, S. 600 mit

Beispielen.
254 Puchta, Vom Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, knapper

daneben ders., Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1832, S. 56 § 1.
255 Du Roi hatte 1812, also zu Thibauts Zeiten, in Heidelberg habilitiert. Thibaut

bezeichnete ihn 1817 als Freund (Versuche II, 2. Aufl. 1817, S. 61 im Zusatz);

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchta verteidigte die traditionelle Sichtweise, also einerseits Beschränkung
der iura in re auf (körperliche) Sachen und andererseits eine Abkopplung von
den actiones in rem.

Mit Blick auf Thibauts »rein historische Wendung« meldete Puchta Zweifel
an, ob Thibauts Vorgehen nicht doch tief von Philosophie durchsetzt sei.
»Man hatte sich so sehr an den naturrechtlichen, in dieser Allgemeinheit für
das Civilrecht ganz unpraktischen Satz: jedem Recht entspreche eine Ver-
bindlichkeit, gewöhnt, daß man auch hier, bey dem Gegensatz der dinglichen
und persönlichen Rechte … das Kennzeichen aufstellte, dingliches Recht sey
ein Recht gegenüber allen Anderen, ihm entspreche eine negativ allgemeine
Verbindlichkeit aller Coexistierenden, die nämlich, das Recht nicht zu ver-
letzen.«256 Thibauts Abgrenzung zwischen dinglichen und persönlichen
Rechten und die Ableitung derselben aus den gleichnamigen Klagen war für
Puchta somit nicht quellengemäß, sondern Philosophie.

Zudem war die von Thibaut hervorgehobene Entscheidung der Glossato-
ren für Puchta in der Frage des Rechtssystems ebenso wenig entscheidend wie
sonstige Quellenbelege. 1839 meinte Puchta im Rückblick auf den Streit, es
seien auch diejenigen »entschiedene Gegner des Systems … welche darauf
ausgehen, keinen juristischen Begriff gelten zu lassen, den sie nicht wörtlich in
unseren geschriebenen Quellen ausgedrückt finden«.257 Wurde auch bei »den
Römern … die Eintheilung der Vermögensrechte in dingliche und persönliche
nirgends gemacht«,258 so war damit für Puchta nicht gesagt, daß der Begriff
der iura in re nicht doch Teil des römischen Rechts war. Der Beweis für das

296 System der Rechte

Puchtas Auseinandersetzung mit du Roi blieb im Ton moderat, nahm also nicht
die häufige Form des »Schulstreits« an. Dies lag zunächst sicher an der
fachlichen Anerkennung der Abhandlung du Rois, die auch Savigny zu einer
umfangreichen Auseinandersetzung zwang, vgl. Savigny, System V, 1841,
S. 4 ff., 11 ff. Ob neben der fachlichen Achtung du Rois auch dessen Nähe
zum von Puchta hochgeschätzten Heise hierfür ausschlaggebend gewesen sein
könnte, ist unklar, da weder Spehr, ADB 5, 1877, S. 489, noch Landsberg,
GDR, Noten S, 34 f., zu entnehmen ist, wann du Roi an das OAG Lübecks,
dem Heise bekanntlich seit 1820 vorsaß, wechselte. Auch die Achtung gegen-
über Thibaut und damit Puchtas wissenschaftlicher Umgang mit ihm schwank-
ten, vgl. einerseits Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 66 (eine Äußerung, die ihm
später, nach vielfacher Kritik, leid tat); andererseits Brief an Hugo vom
23.9.1827: »Thibaut … ist ein Ehrenmann«; andererseits wiederum Puchtas
vernichtende anonyme Rez. von Thibauts, Über die sogenannte historische und
nicht-historische Rechtsschule, 1839, S. 187 ff.

256 Puchta, Vom Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 289.
257 Puchta, Rez. Vangerow Pandekten, 1839, S. 223 mit Verweis auf die Debatte

um die iura in re.
258 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 290.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorliegen eines solchen gemeinsamen Merkmals mußte dann anders geführt
werden.

»Daß aber der Begriff wirklich römisch sey, das muß sich aus dem Geist des
ganzen Systems ergeben, und seine innige Verbindung, sein Zusammenhang
mit dem übrigen Recht, im Ganzen und im Einzelnen, beweist dies mehr als
einzelne, nicht gerade als technische gebrauchte Ausdrücke, die dafür ange-
führt werden können.«259

Um du Roi und Thibaut diesbezüglich zu widerlegen, wählte Puchta dem
»kritischen Zweck« der Abhandlung gemäß ein doppeltes Vorgehen. Einer-
seits begründete er seine Ansicht »durch einzelne Stellen«, die er den von du
Roi vorgelegten, entgegenhielt. Zweitens griff er zu »allgemeinere[n] Induk-
tionen«.260 Vor allem diese »allgemeineren Induktionen« machten deutlich,
worum es dem Systematiker Puchta vorliegend ging. Er beklagte hier, daß die
von Thibaut und anderen vorgenommene Gleichsetzung zwischen Recht und
Klage gleichermaßen eine »Unsicherheit der Vorstellung von dem Wesen« der
iura in re hervorgerufen wie »umgekehrt zur Veränderung des Begriffs Anlaß
gegeben«261 habe. Indem man »jenes sichere, bestimmte Criterium von dem
Gegenstande« verlassen habe, habe man »das Wesen des dinglichen Rechts
vollkommen verdunkelt«.262 Du Rois statt dessen zugrunde gelegter Begriff
der »unkörperlichen Sachen« sei »so unbestimmt wie nur möglich«.263 Indem
damit Rechte zu Gegenständen des Vermögens würden, bewege man sich in
eine »unendliche Progression«, denn »wenn Rechte nun auch als dem recht-
lichen Willen unterworfen, als Gegenstand von Rechten betrachtet werden, so
ist kein Grund vorhanden, warum man nicht diese Rechte an Rechten wieder
als Gegenstand von Rechten betrachten sollte und so fort«.264

Du Rois Lehre lasse es sogar zu, »am Ende das ganze Rechtssystem unter
die Lehre vom Eigenthum« zu bringen.265 Schon frühere Versuche dieser Art
hätten gezeigt, daß dies »nicht ohne die größte Begriffsverwirrung geschehen
konnte und da, wo es im einzelnen zur Anwendung kam, zu den wider-
rechtlichsten Resultaten führte«.266

Spätere Rekurse auf diese Debatte waren von steten Warnungen vor
»Verwirrungen und Irrthümer[n]« geprägt.267 Mit Thibauts »s. g. jura in

»Princip« und »Consequenz« 297

259 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 290.
260 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 305.
261 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 288.
262 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 289.
263 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 314.
264 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 288.
265 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 313.
266 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 313.
267 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 314.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rem« sammele man »Rechte so ganz verschiedener Natur, die im Grunde nur
das mit einander gemein haben, daß sie nicht Obligationen sind«.268 Einem
solchen »vagen Begriff« fehle »alle systematische Brauchbarkeit«.269 Nur
indem man den Inhalt der iura in re als »rechtliche Unterwerfung einer Sache«
fasse, erhalte man eine »gegen Außen fest begränzte Classe von Rechten«. Mit
dem Ausdruck Rechte an Sachen gewinne man eine »ganz bestimmte Bedeu-
tung für denselben« und bezeichne »wirklich eine eigene Classe von Rechten,
die unter einem gemeinsamen Namen zusammenzufassen, ein systematisches
Bedürfnis ist«.270

b) Analyse
Puchta setzte sich mit einer Begriffsbildung auseinander, die nicht dem antiken
Recht zu entnehmen war, sondern naturrechtlichen Ursprungs. Dies spielte für
seine Bewertung offenbar keine entscheidende Rolle. Es war jedenfalls nicht
erforderlich, daß der Begriff »wörtlich in unseren Quellen ausgedrückt« war.
Begriffe mußten »wirklich römisch« sein. Dies sollte sich »aus dem Geist des
ganzen Systems ergeben«. Für die Übereinstimmung eines Begriffs mit dem
System war das wichtigste von Puchta genannte Kriterium, »seine innige
Verbindung, sein Zusammenhang mit dem übrigen Recht, im Ganzen und im
Einzelnen«.271 Ziel der Bildung eines Rechtsbegriffs war es, das Recht in
seiner »Natur« zu erfassen. Hierzu sei es erforderlich, daß jedes Recht »gegen
Außen fest begränzt« war. Begriffe waren ein »systematisches Bedürfnis«.
Gleichwohl dürften sie nicht zu »widerrechtlichen Resultaten« führen. Jeder
bestehende Rechtssatz mußte sich durch den Begriff repräsentiert finden.
Zugleich dürften keine neuen Rechtssätze aus ihnen ableitbar sein, die mit
dem sonstigen Rechtssystem unvereinbar waren. Begriffe waren also doppelt
rückzuversichern, einerseits mit den aus den Rechtsquellen entnommenen
Rechtssätzen und andererseits mit den anderen Begriffen, ja mit dem gesamten
System.

Die Konstruktion der Begriffe mußte somit in doppelter Perspektive erfol-
gen. Ausgangspunkt mußten die geltenden Rechtssätze sein. Jeder Rechtssatz
mußte aus dem gebildeten Begriff ableitbar und in seiner »Natur« getroffen
sein. Dies thematisierte Puchtas Warnung vor den »widerrechtlichsten Resul-
thaten«. Niemals durften also die Rechtssätze unter Begriffe gepreßt werden.

298 System der Rechte

268 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 140; knapper, aber auch zum folgenden
in der Sache übereinstimmend § 118 der ersten Aufl. von 1838.

269 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 140.
270 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 140.
271 Puchta, Von dem Verhältnis des Eigenthums zu den Servituten, 1827, S. 290.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dies mußte sich Gotthold Leberecht Funke in seinem Versuch, »zuerst aus der
s. g. Natur der Sache zu argumentieren, und dann erst die Äußerungen der
römischen Juristen damit zu vergleichen«,272 entgegenhalten lassen. Funkes
Bestreben übersehe, so Puchta, die Möglichkeit, daß »Pertinenz einer Sache
überhaupt den römischen Juristen gar kein juristischer Begriff gewesen ist,
daß dieser vielmehr als solcher erst den Neueren sein Daseyn verdankt«.273

Die Quelle in ihrem »zufälligen Dasein« mußte geachtet werden. Daneben
stand ihre »systematische Brauchbarkeit«. Begriffe mußten bestimmt und
abgrenzungssicher sein.

c) Savignys Besitz von 1803 als »Vorbild für alle ähnlichen Arbeiten«
Sucht man auch hier nach Vorbildern für dieses Verfahren, so wird man, wie
bei Puchta in den zwanziger Jahren fast durchweg, im »Beruf« von 1814
fündig. Savigny hatte 1814 deutlich gemacht, was dort zu tun sei, »wo keine
Gesetzbücher sind«.274 Betrachte man den momentanen Zustand »wie er in
der That ist«, so finde man sich inmitten »einer ungeheuren Masse juristischer
Begriffe und Ansichten«, die man nicht beherrsche, »sondern wir werden von
ihm bestimmt und getrieben nicht wie wir wollen«.275 Gegen diese Gefahr
schütze, so seine berühmten Worte, »nur der geschichtliche Sinn, welchen
gegen uns selbst zu kehren gerade die schwerste Anwendung ist«.276 Neben
einem vertieften Verständnis des antiken Rechts hatte Savigny vor allem die
»Modificationen« im Blick. Das wissenschaftliche Bestreben müsse darauf
gerichtet sein, »den gegenwärtigen Zustand des Rechts allmählich von
demjenigen zu reinigen, was durch bloße Unkunde und Dumpfheit literarisch
schlechter Zeiten, ohne alles wahrhaft practische Bedürfnis, hervorgebracht
worden ist.«277

Ergiebig ist vor allem Savignys Auseinandersetzung mit dem ABGB.278

Kritik erntete unter anderem auch die Einteilung der Sachenrechte in dingliche

»Princip« und »Consequenz« 299

272 Puchta, Rez. Funke, Die Lehre von den Pertinenzen, 1828, S. 20. Für Funke
war es des »Auslegers Pflicht« und auch möglich, »die römischen Gesetze …
mit einer vernunft- und sachgemäßen Theorie zu vereinigen«, Funke, Die
Lehre von den Pertinenzen, 1827, S. 7.

273 Puchta, Rez. Funke, Die Lehre von den Pertinenzen, 1827, S. 19. Puchta
äußerte den Verdacht, daß die römischen Juristen die Frage des Zubehörs nach
einzelnen Verfügungsarten getrennt betrachtet und gefragt hätten, was »mit der
emti, mit der testamenti actio gefordert werden« könne (S. 20).

274 Savigny, Beruf, 1814, S. 111 ff.
275 Savigny, Beruf, 1814, S. 112.
276 Savigny, Beruf, 1814, S. 115.
277 Savigny, Beruf, 1814, S. 119.
278 Am härtesten traf es freilich, S. 66 ff., den verhaßten Code, was vorliegend aber

weniger interessant ist; vgl. die intensiven Vorarbeiten Savignys zu diesem

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und persönliche,279 die für Savigny mit den im römischen Recht »höchst
bestimmten« Begriffen von dinglichen Rechten und Obligation kollidier-
ten.280 Beim ABGB sei der Begriff der Rechte »theils zu allgemein und
unbestimmt, theils zu sehr auf den bloßen Buchstaben des Römischen Rechts«
gegründet.281 Der Begriff der Sache werde »in so großer Allgemeinheit
genommen, daß kaum etwas ist, was nicht Sache heißen könnte«.282

Auch die konkrete Idee zu Puchtas Beschäftigung mit den iura in re könnte
Savigny entnommen sein. Hier liegt aber weniger der »Beruf«, als der »Besitz«
von 1803 nahe. Puchtas Thematik hatte Savigny dort in Verbindung mit der
Frage der systematischen Einordnung des Besitzes interessiert.283 Savigny
verwies darauf, daß die systematische Einordnung des Besitzes in den Lehren
der Zeitgenossen nicht zuletzt bestimmt werde von der mittelalterlichen
Einteilung des Sachenrechts in ius in re und ius ad rem,284 eine Einteilung,
über die »von jeher viel gestritten« worden sei.285 Damit erweitert sich der
vergleichende Blick auf Savigny erstmals auf dessen epochemachende Früh-
schrift, die auch in den zwanziger Jahren noch immer die zentrale Veröffentli-
chung Savignys auf dogmatischem Gebiet war. Hier fand Puchta umgesetzt,
was im »Beruf« vor allem in abstrakt methodischen Erwägungen daherkam.

Puchta ließ über die zentrale Bedeutung, die er diesem Werk Savignys
zumaß, keinen Zweifel:

»Glauben sie denn, pflege ich zu sagen, daß ich Ihnen S.s Besitz bloß deswegen
empfehle, damit sie die Lehre vom Besitz recht genau kennen lernen? Nein
sondern weil Sie aus diesem einzigen Buch mehr wahres Wissen über den
ganzen Umfang Ihres Studiums schöpfen können, als wenn Sie ein ganzes
Compendium auswendig lernen.«286

Puchtas an Savigny gerichteter Bericht über seinen Kampf gegen das »jämmer-
liche Heft-Studium« der Marburger Studenten verwies auf den »Besitz« als
Teil eines didaktischen Konzepts. Puchta, der für sich davon sprach, daß er
»in den Zeiten der Wirksamkeit dieses Buches herangewachsen« sei,287 sah

300 System der Rechte

Bereich anhand der edierten Materialien, in: Akamatsu/Rückert (Hgg.),
Savigny, Politik und Neuere Legislation, 2000, S. 6 ff., 81 ff.; Rückert, Code
civil, Code Napoléon und Savigny, 2001.

279 Savigny, Beruf, 1814, S. 98.
280 Savigny, Beruf, 1814, S. 66 in Auseinandersetzung mit dem Code.
281 Savigny, Beruf, 1814, S. 98.
282 Savigny, Beruf, 1814, S. 99.
283 Savigny, Besitz, 1803, S. 26 ff.
284 Savigny, Besitz, 1803, S. 26.
285 Savigny, Besitz, 1803, S. 26.
286 Brief an Savigny vom 21.3.1836.
287 Puchta, Rez. Savigny, Besitz, 1837, S. 669.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


erst in diesem Werk aus dem Jahr 1803 ein Hinausgehen über die Anfänge
»der Jurisprudenz, ja der Wissenschaft überhaupt«.288 Der Wert von Savignys
Frühwerk lag für ihn über dreißig Jahre nach seinem Erscheinen vor allem
darin, »dass es als Vorbild für alle ähnlichen Arbeiten dienen kann«.289

Savignys Besitz war für Puchta das Idealbild einer wissenschaftlichen Dogma-
tik. Dies gelte nicht in dem Sinne einer »äusserliche[n] Nachahmung des-
selben«. Bildungsgut sei vielmehr der »Geist, der es belebt und durchdringt,
und es als ein Kunstwerk« erscheinen lasse.290 Was zeichnete den Besitz von
1803 methodisch aus?291

Savigny hatte 1803 im Besitz seine Methode nur am Rande thematisiert
und das Werk weitgehend durch seine Ausführung gerade in dieser Hinsicht
sprechen lassen. Neben seinen Marburger Methodenvorlesungen,292 die
Puchta möglicherweise nicht kannte,293 bot Savigny öffentlich vor allem in
einer Rezension von Glücks Intestaterbfolge294 aus dem Jahr 1804295 nähe-
ren Einblick in seine methodischen Vorstellungen.296 In seiner Auseinander-
setzung mit Glück hob Savigny 5 Punkte hervor: Die historische Entwicklung
der Lehre, die Entwicklung der Begriffe, die Konstruktion der Rechtssätze, die
Anordnung und den Umgang mit der Literatur.

Joachim Rückert hat diesen lange übersehenen Schlüsseltext zu Savignys
Methodenverständnis 1986 analysiert297 und sieben präzise Methodenregeln
herausgearbeitet:

(1) Man nehme stets alle Quellen.

»Princip« und »Consequenz« 301

288 Brief an Savigny vom 2.1.1837.
289 Puchta, Rez. Savigny, Besitz, 1837, S. 690.
290 Puchta, Rez. Savigny, Besitz, 1837, S. 690.
291 Vgl. die konzise Analyse bei Kiefner, Der junge Savigny, in: F. C. von Savigny,

1979, S. 39 ff.; zum philosophischen Element Rückert, Savigny, 1984, S. 360
mit Nennungen zur älteren Literatur.

292 Vgl. Savigny, Methodologie, 1993, S. 86 ff.
293 Nach eigenen Angaben besaß Puchta nur eine Nachschrift der Rechtsge-

schichte und von Teilen der Vorlesung Savignys zu Gaius vgl. S. 113, 117.
294 Glück, Hermeneutisch-systematische Erörterung der Lehre von der Intestat-

erbfolge nach den Grundsätzen des älteren und neueren römischen Rechts,
1803.

295 J. A.L.Z. 1804, Sp. 225 ff., gezeichnet mit »R d B« (Recht des Besitzes). Ob
Puchta diese Rezension kannte, blieb unklar. Nennungen der erfolgreichen
Monographie Glücks in Puchtas Lehrbüchern ergaben keine Hinweise.

296 Zu dieser lange vergessenen frühen Rezension Savignys Rückert, Savigny,
1984, S. 59 f.

297 Rückert, Das bloße Faktum, 1986, S. 209 ff.; zu diesem Text daneben ders.,
Savigny, 1984, S. 59 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alle Quellen aus allen Perioden, in denen das zu behandelnde Problem
Relevanz entfaltete, seien heranzuziehen.

(2) Kein historischer Erfolg ohne »freyes Interesse an der Sache«
Die historische Entwicklung dieser Quellen müsse umfassend und ohne

Einfluß anderer Faktoren, etwa die spätere Relevanz der Frage, erfolgen.
(3) Kein Erfolg ohne die »Idee eines Ganzen«
Die Auswahl des historischen Stoffes dürfe nicht durch die »unmittelbare

Veranlassung«, welche die Quellen darböten, bestimmt werden, sondern
durch die »Idee eines Ganzen«, die etwa verbleibende Widersprüche zwischen
den Quellen ausschließe.298

(4) Man bilde auch seine historischen Begriffe und allgemeinen Regeln bloß
aus »freyem Interesse« und vor allem aus der »Idee eines Ganzen«.

Diese Perspektive müsse auch die »Construction der Rechtssätze selbst«,299

die Begriffsbildung und Regelbildung, bestimmen.300 Gerade hier sei es mit
»unmittelbarer Relation aus den Quellen« am wenigsten getan. Dies sei bloße
»Beruhigung bei dem unmittelbar Gegebenen«.

(5) Man bringe Darstellung und Inhalt zur Deckung.
Die Orientierung an der »Idee eines Ganzen« dürfe nicht einen »Irrtum in

den Sätzen selbst« zur Folge haben. Die Quellen und die daraus entwickelten
Begriffe und allgemeinen Regeln durften sich also nicht widersprechen.

(6) Bloße Literaturzitate sind wertlos.
Auch in der Literaturverwendung erwarte man »Auswahl und Kritik«,

nicht lediglich das »Bloße Faktum«.
(7) Das bloße Faktum genügt nicht für Wissenschaft.
Savignys Resümee brachte es auf den Punkt.

»Alles, was als reines Factum schon gegeben war, ist hier mit großer Treue und
Vollständigkeit zusammengetragen … Dagegen ist alles, was erst durch eigenes
Zuthun des Schriftstellers Werth erhalten kann, hier um so weniger gelungen,
je unentbehrlicher dieser eigenthümliche Zusatz ist.«301

302 System der Rechte

298 Über das Verhältnis der bonorum possessio zum Civilerbrecht, darüber »wie
beide Systeme ein Ganzes ausmachen, so daß sie ohne Widerspruch zugleich
angewendet werden konnten – über diese Frage, die wichtigste im ganzen
Erbrecht, ohne welche jede Geschichte desselben völlig lückenhaft und unzu-
sammenhängend bleibt, wird hier gar nichts gesagt, aus keinem andern
Grunde, als weil in keiner unserer Quellen geradezu davon gehandelt wird«,
Savigny, Rez. Glück, 1804, Sp. 226.

299 Savigny, Rez. Glück, 1804, Sp. 227.
300 Savigny tadelte Glücks »Sorglosigkeit«, die zu »ganz willkürlich« angenomme-

nen Begriffen führe. Diese Begriffe würden die aus ihnen gefolgerten prakti-
schen Behauptungen nicht stützen und seien teilweise so unbestimmt, daß zwei
Schriftsteller unterschiedlichster Ansicht unter dieser Bestimmung zusammen-
gefaßt werden könnten, Savigny, Rez. Glück, 1804, Sp. 226.

301 Savigny, Rez. Glück, 1804, Sp. 228.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaft im Sinne Savignys bedeutete somit mehr als das bloße Lesen
und Anführen der Quelle. Er forderte »freyes Interesse« und die »Idee eines
Ganzen« und hob damit den starken, einheitsbildenden Einfluß des Indivi-
duums auf die Quellenarbeit hervor.

33 Jahre später grenzte Puchta das Verfahren Glücks gegen dasjenige
Savignys am Beispiel der Besitzlehre in genau diesem Sinne ab. Glücks
Darstellung des Besitzes in seinem Pandektenkommentar habe lediglich ein
»todte[s], völlig unpraktische[s] Aggregat unzusammenhängender Sätze«
zustandegebracht. Demgegenüber erscheine die Lehre nach Savignys Schrift
nun »so sehr als ein organisches Kunstwerk …, daß es nicht an Solchen
gefehlt hat, die sich in der Stille mit der Meinung trösteten, Savigny habe der
glücklichen Natur und wissenschaftlichen Bildsamkeit seines Stoffs wenig-
stens eben so viel, als dieser ihm zu verdanken«.302

Offen verglich Puchta Savignys Besitzlehre also mit Kunst. »Nicht der Stoff
ist es, der den Schriftsteller macht, sondern jene künstlerische Beherrschung
des Stoffs, jene Fähigkeit, ihn in der Darstellung zu einem organischen Ganzen
zu gestalten.«303 Die genaue Kenntnis der Quellen und Rechtssätze war also
die eine unentbehrliche Seite des wissenschaftlichen Verfahrens. Die andere
war es, diese Sätze in einen »Zusammenhang« zu bringen, eine »Einheit« zu
schaffen.304 Als Savigny 1838 im dritten Band seiner Zeitschrift über den
»Volksschluß der Tafel von Heraklea«305 eine erste Deutung vorlegte, jubelte
Puchta:

»Alle diese einzelnen Steine, die in unseren Gehirnkammern zu verdrießlichster
Störung der Insassen herumkollerten, …, die alle Versuche, sie in einander zu
fügen und zu befestigen, spotteten, sind unter Ihrer Hand zusammengewach-
sen, und an der Stelle der unerfreulichen Trümmer steht nun ein respectabler
Theil des ganzen Gebäudes.«306

»Princip« und »Consequenz« 303

302 Puchta, Rez. Savigny, Besitz, 1837, S. 670.
303 Puchta, Rez. Savigny, Besitz, 1837, S. 690.
304 Dies wurde für den Besitz schon oft hervorgehoben, vgl. Landsberg, GDR

3.2., 1910, S. 194; Kiefner, Der junge Savigny, 1979, S. 46; Rückert,
Savigny, 1984, S. 360 ff.

305 Savigny, Der Römische Volksschluß der Tafel von Heraklea, 1838, S. 279 ff.
306 Brief an Savigny vom 30.6.1838; Puchta griff Savignys Untersuchung auf und

brachte in seinem von Savigny veranlaßten (vgl. Brief an Rudorff vom
23.11.1838, bei E. Rudorff, Aus den Tagen der Romantik, 1938, S. 154 ff.)
Aufsatz »Über die Lex Rubria de Callia cisalpina«, 1840 sowie seinen Er-
örterungen zur Municipalverfassung im Cursus der Institutionen I, 1841, § 90,
Ergänzungen, die wiederum Savigny 1842 zu einem Nachtrag veranlaßten,
abgedruckt in Zeitschrift für geschichtliche Rechtswissenschaft 11, 1842,
S. 50 ff. = Vermischte Schriften III, S. 374 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Drei Jahre später fand Savignys Lehre von der Konkurrenz der Klagen
brieflich im gleichen Sinne Zustimmung:

»Wie schön haben Sie das wieder gemacht, wie reinlich das Wesen aus dem
Unrath, in dem es lag, herausgehoben, so daß man ihm nichts mehr von der
Verunstaltung ansieht. Ich weiß nicht, wie Ihnen das immer so eigen gelingt,
bey uns Andern kommt das Geschöpf, das wir mit dem kritischen Geburts-
gange zu Tage fördern, gewöhnlich nicht ohne einen und den andern Knochen-
bruch oder Verrenkung zum Vorschein, wenn nicht gar in Stücken.«307

Es kam dabei nicht darauf an, wie Savigny 1803, der Untersuchung einen
»Begriff« voranzustellen.308 Dies mußte 1837 in Marburg »ein hiesiger
Doktor«, wohl Ludwig Duncker,309 erfahren, der sein Manuskript zu einem
Buch über die Reallasten Puchta als Umsetzung des 1803 von Savigny
gewählten Schemas empfahl:

»Das fing mit der Definition an, ging zu den Eintheilungen, und reihte die
entstandenen Meinungen über diesen Begriff wie eine Schnur von getrockneten
Pflaumen aus; dabey sagte er, er habe sich das Buch vom Besitz in Beziehung
auf die Anwendung zum Muster genommen! Ich setzte ihm zu seiner größten
Verwunderung auseinander, wie man die Sache behandeln müsse, und wie sich
dieß namentlich bey seinem Gegenstand so gut machen lasse, wie er mit dieser
zu erklärenden Thatsache beginnend, dann die verschiedenen Möglichkeiten
der juristischen Auffassung erwägen und prüfen, auf genetische Weise die
diversen Ansichten entwickeln, und so möglich zu seinem Begriff mit dem
vorbereiteten Leser, dem er bis dahin gleichsam einen Stützpunkt nach dem
anderen weggezogen habe, gelangen müsse.«310

Savignys Aufbau war demnach nicht bindend. Das Ziel blieb jedoch auch für
Puchta identisch: ein Begriff, bei Duncker der Begriff der Reallast, bei Savigny
der Begriff des Besitzes. Der Begriff fußte gleichermaßen auf Quellentreue,
geschichtlicher Herleitung und Auffindung des Gesamtzusammenhangs, ins-
gesamt auf einem »künstlerischen« Verfahren.

304 System der Rechte

307 Puchta an Savigny vom 29.6.1841.
308 Savigny, Besitz, 1803, Erster Abschnitt.
309 Ludwig Duncker, Die Lehre von den Reallasten, 1837. Duncker war zwischen

1833 und 1841 in Marburg Dozent, vgl. Landberg, GDR 3.2, Noten, S. 230;
Frensdorff, ADB 5, S. 472.

310 Brief an Savigny vom 2.1.1837.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zwischenbilanz

1. System
Puchta beschäftigte sich seit 1827 mit der Frage einer systematischen Dar-
stellung des römischen Rechts. Mit seiner Forderung, das positive Recht aus
einem obersten Prinzip konsequent abzuleiten, nahm Puchta zu diesem Zeit-
punkt eine Sonderstellung unter seinen Zeitgenossen ein. Im Gefolge Kants
wurde zwar vielfach »System« ähnlich wie Puchta verstanden, jedoch nicht an
die Möglichkeit geglaubt, den der Erfahrung entnommenen Rechtsstoff unter
ein solches Schema ordnen zu können. Blieben hier Subjekt und Objekt
getrennt, so behaupteten Hegel nahestehende Juristen eine nun allerdings
organische Systematik des Rechts, die erkennbar und auch darstellbar sei. Ihr
System verstand sich jedoch zyklisch, nicht logisch-deduktiv. Stahl, der
ähnlich dachte, warf Puchta folglich einen Rückfall in den »Rationalismus«
der Wolffianer und Frühkantianer vor. Puchta traf dieser Vorwurf nicht. Die
Ableitung des Rechtssystems aus seinem Rechtsbegriff erhob nicht den An-
spruch, die auch von ihm organisch bestimmte Eigennatur des Rechts ab-
spiegeln zu können. Er betonte eine Divergenz zwischen Eigenstruktur und
Darstellung. Da das Recht als Organismus nicht abbildbar war, bedürfe es
einer bewußten Perspektive. Für Puchta war sein Rechtsbegriff das »mir einzig
mögliche Princip«, Perspektive war also Wahl. Gleichwohl gab der Gegen-
stand in seiner Eigenstruktur Vorgaben, die durch die Arbeit des Systemati-
kers nicht überspielt werden durften.

2. Begriffsbildung
Was Puchta aus seinem Rechtsprinzip ableitete, mußte sich auf Rechtmäßig-
keit befragen lassen. Puchtas Auseinandersetzung mit den iura in re zeigte,
daß es nicht genügte, diese »consequent« abzuleiten, sondern, dass sie auch
im organischen Systemzusammenhang nachzuweisen waren. Ein oberster
Begriff durfte also konsequent fortgedacht nicht zu »widerrechtlichen Resul-
thaten« führen und das Recht dadurch in seiner »Natur« getroffen sein.
Zugleich mußte er »systematische Brauchbarkeit« besitzen, gegen »außen fest
begränzt« sein.

Für den Systematiker ergab dies ein »doppeltes Geschäft«, einerseits Dar-
stellung aus einem obersten Prinzip, andererseits Beachtung der organischen
Eigenstruktur des Rechts. Für Puchtas System der Rechte führte dies zu einem
geringen Durchgriff der Konsequenz in den Stoff. Kaum mehr als die Ein-
teilung der Rechte unter die Gegenstände der Unterwerfung folgte »conse-
quent« aus Puchtas Rechtsbegriff. Die Fülle der sonstigen Einteilungskriterien
mußte aus dem Recht selbst entwickelt werden, durch »Anschauung« wie
Puchta dies gegenüber Blume nannte. Logik und Anschauung, Ratio und

Zwischenbilanz 305

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Intuition blieben wie bei Puchtas Juristenrecht in einem unauflösbaren Span-
nungsverhältnis.

3. Rechtsfortbildung
Puchtas Erlanger Phase war mit seinen Überlegungen zum Juristenrecht vom
Bemühen geprägt, dem Richterstand ein wissenschaftliches und zugleich
»nationelles« Verfahren an die Hand zu geben und ihn damit zu einem
verläßlichen Partner für ein Privatrecht in bürgerlicher Perspektive zu machen.

Puchtas Rechtsquellenlehre, die 1828 mit dem ersten Band des Gewohn-
heitsrechts breite Aufmerksamkeit erhielt, zeichnete sich mit Blick auf das
gemeine römische Recht vor allem dadurch aus, daß er diesen Rechtsstoff
nicht mehr wie zuvor durchweg als Gewohnheits- oder Gesetzesrecht begriff.
Die Rezeption, die er mit Savigny als Übernahme durch die entstehende
Wissenschaft deutete, brachte Rechtssätze, die nicht kraft (gerichtlicher) Ge-
wohnheit, der rechtssetzenden Autorität bestimmter Juristen oder (mit weni-
gen Ausnahmefällen) kraft gesetzlicher Setzung galten. Diese Rechtssätze
galten damit nur und insoweit, als sie »innere Wahrheit« besaßen. Die
»äußeren« Gründe, die Aufzählung von entsprechenden Urteilen, von Auto-
ritäten, von (im gemeinen Recht kaum vorhandenen) Sitten, wurden von
Geltungsgründen zu bloßen Indizien herabgestuft. Als diese behielten sie
freilich wichtigen Wert. Sie wurden also nicht durch »innere« Gründe
insoweit ersetzt, als es nun etwa hinreichend gewesen wäre, durch die
Einhaltung eines bestimmten wissenschaftlichen Verfahrens formal die Gel-
tung eines gefundenen Rechtssatzes nachzuweisen. Die Wahrheit blieb un-
sichtbar, innerlich, der Volksgeist offenbarte sich, wurde aber nicht transpa-
rent. Anerkennung, Gewohnheit und Autoritäten mußten daher neben dem
ordnungsgemäßen Verfahren der Rechtssatzbildung für die Richtigkeit des
gefundenen Satzes berücksichtigt, geprüft und gegebenenfalls als starkes Indiz
beachtet werden.

Als Juristenrecht stand das gemeine römische Recht unter den methodi-
schen Anforderungen, die Puchta vor allem 1825 in seiner Enzyklopädie
aufstellte. Die Position des Juristen war hier eine doppelte. Einerseits war er
Repräsentant des nationellen Volksgeistes. Als solcher mußte er sein unjuristi-
sches Billigkeitsgefühl bewahren und die Rechtssätze auf ihr »Bedürfnis«
prüfen. Andererseits war er als Wissenschaftler in der Lage, das Recht durch
ein wissenschaftliches Verfahren zu beherrschen. Mit Savigny mußte das
Recht auf seine Grundsätze – Puchta sprach zumeist von Prinzipien – und
seine Grundbegriffe, zurückgeführt und als systematisches Ganzes erkannt
werden. Ausgangspunkt war dabei der einzelne Rechtssatz, der, wie Puchta
den Kantianern entgegenhielt, nicht aus vorgefertigten, apriorischen Grund-
sätzen abgeleitet werden konnte. Gegenüber Gans betonte er weitergehend

306 System der Rechte

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


das »zufällige Dasein« eines Rechtssatzes, der sich begrifflich-notwendiger
Erkenntnis entziehe. Auch Puchta kam freilich nicht ohne solche Deutungs-
muster aus, wie seine geschichtsmetaphysische Periodenbildung zeigt. Metho-
dische Wichtigkeit erlangte diese Deutung, die erneut auf Savigny zurückgriff,
durch die Heraushebung der dritten, der wissenschaftlichen, Periode des
römischen Rechts. Dieser Zeit der römischen Klassik, der die meisten Quellen
der Digesten entstammten, war die einmalige Identität zwischen Subjekt und
Objekt im römischen Recht eigen. Die römischen Juristen waren in ihrem
Rechtsdenken mit ihrem Stoff untrennbar verwoben, mit Savigny »fungible
Personen«. Puchtas Umgang mit den Digestentexten, als Ausgangspunkt
seines Juristenrechts, wurde hierdurch bestimmt. Das antike organische
Ganze mußte wieder enthüllt werden. Die hierzu passenden Fragen waren
»Woher? und Warum?«. Puchtas Quelleninterpretation suchte also Einheit im
Stoff. Der Wortlaut war keineswegs bindend und konnte durch den kon-
struierten Gesamtzusammenhang mit anderen Rechtssätzen vollends hinweg-
interpretiert werden.

Die Rekonstruktion des antiken Ausgangspunkts war für einen Rechtssatz
des gemeinen römischen Rechts nur der Anfang. Nun mußten seine Modifi-
kationen seit der Rezeption verfolgt werden. Der »verwickelte« Zustand des
gemeinen Rechts ließ nicht einfach den doppelten Blick auf Genese und
Kausalität des Rechtssatzes zu wie im antiken Vorbild. Hier halfen nun
Puchtas Anforderungen an ein Juristenrecht. Ein solcher Rechtssatz mußte
a) anerkannt sein, b) den »Bedürfnissen« entsprechen und c) den Anforde-
rungen des Rechts als System genügen. Puchtas Juristenrecht wirkte auf diese
Weise »reinigend«-korrigierend. Daneben war es produktiv, indem neue
Rechtssätze gebildet wurden. Neben dem Blick auf die »Bedürfnisse« war
hierfür wissenschaftlich erforderlich, daß ein neuer Rechtssatz an einen
bestehenden, nach dem römischen Vorbild der Fiktion, angenähert wurde.
Zudem galt es, ein vereinendes Prinzip zu benennen, mit dem der neue Satz
mit dem übrigen Rechtsorganismus sinnhaft und kausal verknüpft war. Die
leitenden Strukturen des Rechts mußten im verwickelten gemeinen römischen
Recht zumeist erst bewußt geschaffen werden, es war nicht nur ein Auffinden,
sondern »Construction«. Der Blick in Puchtas Beschäftigung mit den Grund-
begriffen des Rechtssystems zeigte, worauf es vor allem ankam: auf sichere
Abgrenzung von allen anderen Begriffen und auf die Vermeidung von »wider-
rechtlichen Resulthaten«. Ein Konflikt mit einzelnen Rechtssätzen konnte
freilich dadurch vermieden werden, daß die diesen zugrundeliegenden Quellen
ihrerseits einheitsstiftend und möglicherweise korrigierend interpretiert wur-
den. Interpretation und Konstruktion, Induktion und Intuition, Objekt und
Subjekt liefen bei diesem Verfahren kaum trennbar ineinander. Mit Blick auf
das bewunderte Vorbild Savigny sprach Puchta folgerichtig von »Kunst«.

Zwischenbilanz 307

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Savigny, der Puchtas Juristenrecht mit seiner Lehre von der Analogie nahe-
kam, formulierte 1840 im System: »Jede Anwendung der Analogie beruht auf
der vorausgesetzten inneren Consequenz des Rechts: nur ist diese nicht immer
eine bloß logische Consequenz, wie das reine Verhältnis von Grund und
Folge, sondern zugleich eine organische, die aus der Gesammtanschauung der
praktischen Natur der Rechtsverhältnisse und ihrer Urbilder hervorgeht«.311

Savigny und insoweit wohl auch Puchta312 konnten Stahls Diktum von 1833
zustimmen: »Das Verfahren des wahren Praktikers ist … nie ein bloßes
Schließen: sondern es ist ein sicherer Blick, der eben die lebendigen Be-
stimmungsgründe anschaut, oder wissenschaftlicher ein Versuchen nach allen
Seiten hin, wie die Entscheidung mit ihrem Erfolg noch in dieses oder jenes
Institut eingreift, sich zu der und jener leitenden Rücksicht verhält. Er bringt
die Fälle unter das Recht, nicht wie Worte unter ein Register, sondern wie
Glieder in einen Organismus, in dessen Wirkung sie harmonisch eingreifen
sollen«.313

Umfassend hatte Puchta 1825 bemerkt, die wissenschaftliche Behandlung
sei »die wirkliche Bildung (nicht bloß Auffassung) des Rechts«.314 Prosaischer
bedeutete dies, wie er gegenüber Unterholzner offenlegte, daß »die Annahme
dieser leitenden Grundsätze hinlänglich begründet« sein müsse.315

308 System der Rechte

311 Savigny, System I, 1840, S. 292.
312 Zu den Abgrenzungen näher unten S. 361 ff., 427 ff.
313 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 166 f.; zustimmend Savigny,

System I, 1840, S. 291 Anm. (a).
314 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 22.
315 Puchta, Rez. Unterholzner, Über die verschiedenen Arten des Eigenthums und

die verschiedene Gestaltung der Eigenthumsklagen, in: Puchta, Rez. Rhein-
isches Museum 1, 1827, S. 136 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Philosophische Vertiefungen 1829–1841

I. Offenes Bekenntnis zur Philosophie als Grundlage
der Jurisprudenz

Schon bevor Puchta 1853 die seltene Ehre zuteil wurde, von einem Fach-
philosophen in seiner Habilitation zum Gegenstand einer philosophischen
Analyse gemacht zu werden,1 sprang Zeitgenossen die starke philosophische
Fundierung seiner Werke ins Auge. Hugos Hinweis auf Hegel war kein
Einzelfall.2 Puchta hatte 1828 den »sehr einflußreichen philosophischen
Theil« seines Gewohnheitsrechts nicht geleugnet.3 Gleichwohl ging er mit
Ausnahme seines Disputs mit Gans philosophischen Debatten aus dem Weg.
1825 hatte er betont, daß man in seiner Enzyklopädie »philosophische
Untersuchungen weder zu erwarten noch zu suchen habe«. Es sei »endlich
einmal an der Zeit, … die Meinung aufzugeben, daß, weil die Philosophie es
mit dem All zu thun hat, Alle auch mit der Philosophie zu thun haben
müßten«.4 An seinem Wunsch »gegen den Namen eines Philosophen«5 zu
protestieren, hatte sich auch 1833 auf den ersten Blick noch nichts ent-
scheidendes geändert. Als seiner systematischen Verortung des Besitzrechts
1832 vorgeworfen wurde, sie beruhe nicht, wie bei Savigny, auf dem »positi-
ven römischen Rechte«, sondern »auf der Philosophie des Rechts«,6 fragte er
Hugo: »Finden Sie darin einen Sinn? Übrigens muß die Philosophie des
Rechts doch sehr wohlfeil seyn, da man sie Leuten wider ihren Willen
aufdrängt, wie denn ich in der That Philosoph wider Willen bin.«7

Zwei Monate später nahm Puchta in den Bayerischen Annalen zur Frage
Stellung, ob man der historischen Schule berechtigterweise »eine Abneigung
und Opposition gegen die Philosophie zur Last gelegt« habe.8 Puchta
bekannte sich nun durchaus zur philosophischen Dimension seiner Rechts-

Offenes Bekenntnis zur Philosophie als Grundlage der Jurisprudenz 309

1 Ziller, Über die von Puchta der Darstellung des römischen Rechts zu Grunde
gelegten rechtsphilosophischen Ansichten, habil. phil., Leipzig 1853, zu dieser
Arbeit bereits oben Kap. 1 III 4 a).

2 Vgl. oben S. 127 f.
3 Vgl. oben S. 184 f.
4 Daß Puchta damit sagen wollte, »man möge ihn wegen dessen, was er in der

Enzyklopädie vortrage, nicht für einen Philosophen halten, der von der
Jurisprudenz nichts verstehe« (Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen
Rechtswissenschaft, S. 91 f. Anm. 202), erscheint mir fraglich.

5 Puchta, Encyclopädie 1825, S. 9.
6 Anonymus, Rez. Rheinisches Museum für Jurisprudenz, Bd. I, II u. III, in:

Leipziger Literatur-Zeitung 1832, Sp. 2225 ff., 2228.
7 Brief an Hugo vom 8.1.1833.
8 Puchta, Von der historischen Schule der Juristen und ihrem Verhältniß zu der

Politik, (14. März) 1833, S. 207.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lehre. Er entgegnete: »Diese Schule hat sich wirklich einer falschen Philoso-
phie und ihrem verderblichen Einfluß auf das Recht entgegen gesetzt, aber
aller Philosophie um so weniger, als sich in dieser gerade auch der Gegensatz
der geschichtlichen und ungeschichtlichen, der positiven und negativen Rich-
tung gezeigt hat, welcher in der Jurisprudenz in der historischen und
unhistorischen Schule ausgedrückt ist.«9 Für die Münchener Leser des Blattes
war klar, worauf er anspielte, auf Schellings Unterscheidung von positiver und
negativer Philosophie, die dieser seit 1827 besonders gegen Hegel verwendete.
Seit diesem verdeckten Bekenntnis zu Schelling nahm der Stellenwert der
Philosophie für Puchta deutlich zu. 1838 machte er anonym deutlich, daß die
Gansschen Einteilungen in philosophische und unphilosophische Schule nun
von ihm in ganz anderer Zuordnung fortgeschrieben wurden. Er betonte, man
sei gewahr geworden, »daß die historische und die speculative Schule eine
gewisse, und nicht sehr entfernte Verwandtschaft miteinander hätten. Was
insbesondere die Savigny’sche und Hegel’sche Schule anlangt, so konnten
manche einsichtsvolle Nichtjuristen gar nicht begreifen, wie sie in eine so
feindliche Collision hätten kommen können.«10 Nun wollte Puchta trennen
zwischen der »Schule der Todten« und der »Schule der Lebendigen«. Letztere
vereine die Juristen, welche »ihrer juristischen Thätigkeit die Anschauung, die
Gedanken, die Bildung zuwenden, welche ihnen von auswärts zugekommen
sind«.11 Dies bedeutete, so stellte er später klar, daß der Jurist »ohne
philosophische Anschauungen seinem Beruf nicht vollkommen entsprechen«
werde.12 Noch immer war diese offene Hinwendung zur Philosophie mit dem
Namen Schelling verknüpft. 1839 sprach er »von einem höchst bedeutenden
Einfluß der Schelling’schen Philosophie auf die Jurisprudenz«13 und zugleich
davon, daß Maurenbrecher, dem dies mitgeteilt wurde, sich verwundern
werde, »wenn er einzusehen vermöchte, was für andere aufgehört hat, ein
Geheimnis zu seyn, dass die historische Schule innerlich selbst eine Philoso-
phie ist«.14 Die Hintergründe dieser Hinwendung zur Philosophie und zu

310 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

9 Puchta, Von der historischen Schule der Juristen und ihrem Verhältniß zu der
Politik, (14. März) 1833, S. 207.

10 Puchta, Juristische Gegensätze des Tages, 1838, Sp. 788.
11 Puchta, Juristische Gegensätze des Tages, 1838, Sp. 788, wobei er antike und

moderne Literatur, Historie, Philosophie und poetische Gabe nannte.
12 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 99.
13 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 735; dies hatte freilich nichts mit dem

Zusammenhang zu tun, den Maurenbrecher zwischen dem Einfluß Schellings
und der Lehre von der Staatssouveränität zog, vgl. Maurenbrecher, De
auctoritate, 1839, S. 25 Anm. 2); hiergegen Puchta, Rez. Maurenbrecher,
1839, S. 735; dann erneut Maurenbrecher, Lehrbuch, 2. Aufl. 1840, S. 31
Anm. 2).

14 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 737.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schelling verdeutlichte erneut der bereits in anderer Perspektive beleuchtete
Disput mit Stahl.

II. Der Disput zwischen Puchta und Stahl
als philosophischer Grundlagenstreit

Puchta reagierte auf Stahls dargestellte Kritik an seinem System der Rechte
1838 überscharf. Im Vorwort zu seinen Pandekten hielt er ihm entgegen, wer
sich »jenen natürlichen Anschauungen von Besitz und Verkehr, Bedürfnissen
und Trieben« überlasse, der schiffe »in ein Meer schwankender Vorstellungen,
unsicherer Begriffe, chamäleonartiger Behauptungen und gränzenloser Träu-
me …, welches von der wahren Jurisprudenz so entfernt liegt, als die Sand-
wüste des alten Naturrechts«.15 Das »Füllhorn vernichtender Epitheta«,16

welches sich in der Einleitung zu Puchtas Pandekten 1838 über Stahl ergoß,
verblüffte bereits Zeitgenossen.17 Überwiegend sah man den, mit Puchta seit
Erlanger Privatdozentenzeiten befreundeten Stahl in seinem Versuch, Savigny
mit einem Blick in die »letzten Gründe des Gerechten ein Fundament zu
geben«,18 mit Puchta in einem Lager.19

Stahl selbst sah rückblickend im unterschiedlichen Ausgangspunkt, »Frei-
heit« vs. »Ordnung«, den tieferen Grund für die Differenzen zwischen
beiden.20 Vorliegend werden die ausgetauschten Argumente zunächst21 aus
einem anderen Blickwinkel beleuchtet. In seiner Rezension von Puchtas
Pandekten sah auch August Wilhelm v. Schröter 1840 die politische Dimen-
sion der subjektiven Ausrichtung von Puchtas System der Rechte. »Der
Gedanke des subjektiven Rechts hat auch gewiß in der Scheidung des Privat-
rechts von dem öffentlichen Recht viele Nahrung gefunden.«22 Gleichwohl,
so v. Schröter mit Blick auf die Differenzen zwischen beiden, stehe es außer
Zweifel, daß »die letzten Gründe der abweichenden Richtungen viel tiefer in

Der Disput zwischen Puchta und Stahl 311

15 Puchta, Pandekten, 1838, S. VII.
16 Stahl, Philosophie des Rechts, 3. Aufl. 1854, S. 299 ff. Anm. *, 301.
17 Etwa Bethmann-Hollweg, Rez. Savigny, System, 1840, S. 1580.
18 Stahl, Philosophie des Rechts I, 1830, S. VIII.
19 Warnkönig, Rechtsphilosophie als Naturlehre des Rechts, 1839, S. 161. Das

Bild dessen, der der philosophielosen historischen Schule ein Fundament gab,
hatte bereits Stahl selbst genährt, vgl. Vorrede zu Bd. 1 der Rechtsphilosophie,
1830, S. VII ff. Er reagierte damit – wie Puchta – auf die Angriffe der
Hegelianer gegen die »unphilosophischen« (Gans) Anhänger Savignys, vgl.
hierzu bereits Landsberg, GDR 3.2., 1910, S. 355; Masur, Stahl, 1930,
S. 100; Rückert, Reyscher, 1974, S. 346.

20 Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 3. Aufl. 1854, S. 299 ff. Anm. *.
21 Zur politschen Dimension von Puchtas Pandektensystem unten Kap. 5 IV.
22 v. Schröter, Rezension Puchta, Pandekten, 1840, S. 294.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ganz anderen Grundlagen zu suchen sind«.23 Diese »anderen Grundlagen«
sollen nachfolgend im Zentrum der Betrachtungen stehen. Puchta attackierte
Stahl nicht auf offener politischer, sondern auf philosophischer Ebene. Streit-
punkt war die Philosophie Schellings.

Stahl hatte sich in seiner Stellung gegen den Rationalismus im Recht als
Anhänger Schellings bezeichnet24 und sich auf dessen Münchner Vorlesungen
seit 1827 bezogen.25 Für Stahl und Puchtas Schüler Wetzell war aber auch
Puchta »Schüler Schelling’s«.26 Auch das Berliner hegelianische Gegenlager
machte 1842 mit Blick auf Puchtas Institutionen Schelling zum »Meister des
Herrn Verf.«.27 Puchta selbst legte in seinen Schriften ein explizites Be-
kenntnis zu Schelling nicht ab. Im Cursus der Institutionen nannte er Schelling
nur en passant.28 Brieflich wurde er jedoch deutlicher.29 Bereits in Erlangen

312 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

23 v. Schröter, Rezension Puchta, Pandekten, 1840, S. 294.
24 Vgl. Stahl, Philosophie des Rechts I, 1830, S. VII.: »Vor allem ist es der

Grundgedanke seiner jetzigen Ansicht, der mich von nun an in allen meinen
wissenschaftlichen Bestrebungen förderte. Mit diesem Grundgedanken, dem
Begriff der geschichtlichen Ansicht selbst, den Schelling am Anfang seiner
Vorlesungen in wenigen Zügen mit einer das Innerste durchdringenden Klar-
heit und Gewalt hinstellte, beginnt überhaupt eine neue Aera der Philosophie.«

25 Stahl, Philosophie des Rechts I, 1830, S. V, sprach vom Wintersemester 1827/
28 als Beginn seiner Hörerschaft bei Schelling. Es paßt sein Hinweis, daß
Schelling in diesem Semester seine Vorlesungstätigkeit in München »eröffnet«
habe (S. VI). In der Vorrede zur zweiten Auflage des zweiten Bandes, S. XIII,
vom Januar datierte er von seinem Vorlesungsbeginn bei Schelling siebzehn
Jahre zurück, also auf den Januar 1828. Masur, Stahl, S. 102, sprach von den
»Wintermonaten 1827/28« als Vorlesungsbeginn; die Vorlesung, auf die Stahl
in seiner Vorrede anspielte war demnach Schellings System der Weltalter. Sie
liegt in einer Nachschrift inzwischen veröffentlicht vor. Der Hinweis von
Wiegand, Stahl, 1981, S. 16 Anm. 21, Stahl habe bereits in Erlangen unter
Schelling Einfluß gestanden, ist überzeugend, auch wenn ein Vorlesungsbesuch
von Stahl erst auf München datiert wurde. Masur, a. a. O., S. 66, argumen-
tierte einleuchtend unabhängig davon mit der geistigen Wirkung Schellings im
Erlangen der frühen zwanziger Jahre.

26 Wetzell, 2. Nachruf, 1846, S. XLVII; Stahl, Nachruf, 1846, S. VIII.
27 Anonymus, Rez. Puchta, Cursus der Institutionen, Deutsche Jahrbücher 1842,

S. 434.
28 Puchta, Cursus der Institutionen, 1841, S. 104, bezeichnenderweise zusam-

men mit Platon, dem vielleicht wichtigsten Anreger Schellings, vgl. Franz, Die
Bedeutung antiker Philosophie für Schellings philosophische Anfänge, 1998,
S. 50 ff.; zu den späteren Einflüssen Platons vgl. Peetz, Die Freiheit im Wissen,
1996, S. 254 ff.; diesen Hinweis Puchtas auf Schelling übersieht Schönfeld,
Puchta und Hegel, 1930, S. 49.

29 Vgl. hierzu bereits Bohnert, Beiträge, 1979, S. 234.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


war er mit Schellings Philosophie30 und auch mit ihm persönlich31 in Kontakt
gekommen. Spätestens in München begann eine intensive Auseinandersetzung
mit Schellings Philosophie. Kurz nach seiner Übersiedlung dorthin berichtete
Puchta Blume von erneuten philosophischen Schulungen:

»An der Spitze von allem, was München mir bietet, stehen mir jetzt die
schellingschen Vorlesungen (über Philosophie der Mythologie und Offenba-
rung).«

Hier erhoffte er sich tiefere philosophische Festigkeit im Kampf gegen die
Hegelianer:

»Ich bin durch die Schule Hegels und durch die Schule Savignys gegangen,
durch jene als Knabe, durch diese als Jüngling, nun muß ich in dem Alter von
30 Jahren erfahren, welche geringe Festigkeit im Wissen ich mir bisher habe
erwerben können, wie knöchern oder korallenartig ich als Knabe, wie philoso-
phisch molluskenartig ich als Jüngling gewesen bin.«32

Puchta erwartete Großes von Schellings neuen Gedanken. Mit der Bekannt-
machung dieser Vorlesungen werde »eine neue Zeit für die Philosophie
überhaupt beginnen«, ja er lebe in der »frohen Hoffnung«, daß damit »die
in den Staub und Koth getretene, die zum Spielzeug für alte, und zum
verderblichen Instrument für junge Kinder gewordene Philosophie wieder zu
ihren Ehren, ja zu neuen Ehren« gelangen werde.33 Auch persönlich trat
Puchta in München mit Schelling in engen Kontakt. Er betreute die 1835
erscheinende Dissertation von Schellings Sohn Paul Heinrich Josef34 und trat
für Schelling im Streit mit Paulus35 juristisch36 und auch publizistisch37 ein.

Der Disput zwischen Puchta und Stahl 313

30 Platen berichtete am 23.11.1823 über einen Besuch bei Schelling, wo er auch
Puchta, mit dem er befreundet war, traf; vgl. Tiliette, SSZ I, S. 288; am
3.9.1823 hatte Schelling seine Vorlesungen über die Philosophie der Mytholo-
gie geschlossen, vgl. ebenfalls Platens Brief, a. a. O., S. 281; zu Puchta und
Platen Bohnert, Beiträge, 1979, S. 240 ff.

31 Puchta selbst notierte in seiner biographischen Notiz, kzS, S. XX f. für
Erlangen: »Erste Bekanntschaft mit Schelling.«

32 Brief an Blume vom 10.1.1829; mit »korallen-« und »molluskenartig« spielte
er wohl auf häufig verwendete Beispiele Schellings für niedere Entwicklungs-
stufen in seiner Naturphilosophie an.

33 Brief an Blume vom 10.1.1829.
34 P. H. J. Schelling, Die Lehre von der unvordenklichen Zeit nach rein

römischen Rechte, ihrer spätern Ausbildung und gegenwärtigen Gestalt, 1835.
35 Zu Schelling und Paulus Hollerbach, Der Rechtsgedanke Schellings, 1957,

S. 46 ff.; zur persönlichen Seite nun Schönwitz, Friedrich Wilhelm Joseph
Schelling und Heinrich Eberhard Gottlob Paulus, 2001; zum Streit um die
Veröffentlichung der Offenbarungsphilosophienachschrift ebda., S. 90 ff.

36 Vgl. Brief Wilhelm Grimms vom 17.1.1844, in: Schoof (Hg.), Unbekannte
Briefe der Brüder Grimm, 1960, S. 338; hierzu bereits Bohnert, Beiträge,
1979, S. 235 Anm. 60.

37 Anonymus (Puchta), Schelling, Paulus und die Juristen, 1843.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Als Puchta 1846 im Sterben lag, schrieb Schelling an Kronprinz Maximilian:
»Ein viel jüngerer Mann, auch (wenn gleich nicht unmittelbar) aus Bayern
hieher gekommen, der Rechtslehrer Puchta, auf den ich viel gehalten (und der
auch einst mich gehört), schwebt diesen Augenblick in Lebensgefahr.«38

Vor diesem Hintergrund wird die Heftigkeit der puchtaschen Angriffe auf
Stahl nachvollziehbar. Hier stritten zwei bekennende Anhänger Schellings um
Grundfragen in dessen Philosophie. Stahls Angriffe auf Puchta mußten diesen
in seinem philosophischen und auch wissenschaftspolitischen Grundbekennt-
nis treffen. Stimmte Stahls Einordnung des Systems Puchtas als ein »rationa-
listisches«, so schlug er ihn nicht der historischen Schule, sondern gerade dem
Gegenlager zu. Stahls Kritik an den rationalistischen Systemen wurde als
Umsetzung der Kritik Schellings an Hegel gelesen. Da Schelling diese Kritik
bisher lediglich mündlich geäußert hatte,39 bekamen Stahls Verwendungen
Schellings doppelt Gewicht.40 Trat Puchta Stahls Verortung seines Systems
nicht entgegen, so drohte er erneut »in das falsche Lager zu gerathen«: nach
Hugos Hinweis von 182841 also erneut auf Seiten Hegels gegen Savigny und
zugleich im Konflikt mit Schelling.

Puchtas Kritik an Stahl richtete sich folgerichtig an Schelling aus. Sie lief
auf nicht weniger als den Vorwurf hinaus, Stahl habe Schellings in München
vorgetragene Philosophie nicht verstanden. Gegenüber Maurenbrecher sprach
Puchta 1839 davon, daß der »höchst bedeutende Einfluß der schelling’schen
Philosophie auf die Jurisprudenz … nicht erst von Stahl datiert«.42 Die
Philosophie Schellings, der Stahl folge, so im Vorwort der Pandekten, habe
»von der Herrschaft einer alle Freiheit der geistigen Entwicklung aufhebenden
logischen Nothwendigkeit befreit, und dadurch auch der Rechtswissenschaft
einen neuen Impuls gegeben«. Schellings Philosophie sei aber weit entfernt,
»den nebelhaften, verschwimmenden, pseudopoetischen, überschwänglichen

314 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

38 Brief vom 5.1.1846, abgedruckt bei Trost/Leist, König Maximilian II. von
Bayern und Schelling, 1890, S. 122.

39 Schelling veröffentlichte erstmals 1834 in seiner Vorrede zu einer philosophi-
schen Schrift des Herrn Victor Cousin, Werke I 10, S. 203 ff., seine Kritik der
»logischen Selbstbewegung des Begriffs« (212).

40 Vgl. die anonyme Rezension des ersten Bandes von Stahl in: Bayerische
Annalen 1833, S. 889 ff., 889. Die Rezension ist nach ihrem Inhalt sicher nicht
von Puchta.

41 Vgl. oben S. 127 f.
42 Puchta, Rez. Maurenbrecher, 1839, S. 735; dies hatte freilich nichts mit dem

Zusammenhang zu tun, den Maurenbrecher zwischen dem Einfluß Schellings
und der Lehre von der Staatssouveränität zog, vgl. Maurenbrecher, De
auctoritate, 1839, S. 25 Anm. 2); hiergegen Puchta, Rez. Maurenbrecher,
1839, S. 735; dann erneut Maurenbrecher, Lehrbuch, 2. Aufl. 1840, S. 31
Anm. 2).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anschauungen das Wort zu reden, mit welchem ein Teil unserer Zeitgenossen
die Lücke des Naturrechts auszufüllen gedenkt«.43 Puchta stritt um die
Bedeutung des von Schelling ausgehenden »neuen Impulses« und betonte,
»man würde irren, wenn man glaubte, es sey ein anderes als ein philosophi-
sches Element, worin das Charakteristische der gegenwärtigen Jurisprudenz,
namentlich der Behandlung derselben liegt, welche zur Aufstellung einer
historischen Schule Veranlassung gegeben hat«.44

III. Puchta und Schelling –
Rückgewinnung einer verschütteten Perspektive

Die Tatsache, daß Puchta durchweg gegen Hegel polemisierte,45 hinderte die
Nachwelt nicht daran, Stahls Einordnung Puchtas als eher Hegel denn
Schelling nahestehend bruchlos fortzuführen. Man hat Puchta immer wieder
von Hegel her zu lesen versucht.46 Dies führte etwa bei Schönfeld zu dem
Bemühen, aus Puchta einen Hegelianer zu machen, um gleichzeitig festzu-
stellen, daß er Hegels dialektische Sprache nur »nachahmt«, »weit hinter
Hegel zurückbleibt«47 und gerade in seiner Begriffsarbeit »zu wenig dialek-
tisch« dächte.48 Puchta wäre freilich dann kein gescheiterter Hegelianer, wenn
er sich an eine andere zeitgenössische Philosophie angelehnt hätte. Schönfeld
sah, daß Puchta sich statt zu Hegel zu Schelling bekannte.49 Er gestand auch

Puchta und Schelling – Rückgewinnung einer verschütteten Perspektive 315

43 Puchta, Pandekten, 1838, S. VII f.
44 Puchta, Pandekten, 1838, S. VIII.
45 Vgl. oben S. 128 ff., 234 ff.
46 Dies ist für den jungen Puchta der Encyclopädie durchaus sinnvoll, wie

Cappellini gezeigt hat. Schon ab Mitte der zwanziger Jahre war Puchta
jedoch auch in seinem System auf Abgrenzung bedacht; dies verkennt etwa
Edelmann, Interessenjurisprudenz, 1967, S. 48 f.; weitergehende Deutung von
Puchtas Volksgeist als »Resultat der Transzendentalphilosophie«, neben Fichte
und dem frühen Schelling vor allem wiederum Hegel, bei Jakobs, Die Be-
gründung der geschichtlichen Rechtswissenschaft, 1991, S. 120 ff., 160 ff. Der
Vergleich von Jakobs zwischen Puchta und Hegel dreht sich um die von ihm
kritisierte Volksgeistlehre, die entgegen Savigny das Individuum nur »in seiner
Nichtigkeit« erhalte (S. 221), was für Jakobs Nationalismus, Sozialismus, ja
»Rassimus« (S. 122) bedeutet (bzgl. der damit suggerierten »Vorläuferfrage«
vgl. die Klärung S. 121 Anm. 35). Die vorliegend interessierende Systemfrage
wird nur gestreift, vor allem, indem Puchta attestiert wird, er habe Gesetz und
Gewohnheit rationalistisch an »Prinzipien« binden wollen (S. 48 f.). Puchta
band jedoch nicht die Rechtsquellen an Prinzipien, sondern suchte die Prinzi-
pien im Stoff – ganz ähnlich wie Jakobs, S. 50, die Findung der »leitenden
Grundsätze« durch Savigny beschreibt, vgl. oben S. 284 ff., 292 ff.

47 Schönfeld, Puchta und Hegel, 1930, S. 39.
48 Schönfeld, Puchta und Hegel, 1930, S. 34.
49 Schönfeld, Puchta und Hegel, 1930, S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zu, daß Puchtas Terminologie zwar nach Hegel klinge, aber durchaus »damals
in der Luft« gelegen habe und auch »an Schelling erinnert«.50 Daß Puchtas
behauptete Nähe zu Schelling für ihn gleichwohl nicht glaubhaft war, lag an
einem bestimmten Blick auf Schellings Philosophie: »Wenn wir die hervor-
ragend begrifflich-systematische Art Puchtas bedenken, so wundern wir uns,
daß er sich mehr an Schelling als an Hegel gebunden fühlte.«51 Schellings
antirationalistische »Philosophie des offenbaren Geheimnisses«52 ließ sich mit
Puchtas Begriffsarbeit nicht in Einklang bringen. Das Verhältnis Puchta
Schelling blieb bei einem unbefriedigenden »Gegenpole ziehen sich an, gleiche
Pole stoßen sich ab«.53

Bis heute durchzieht das von Schönfeld betonte Spannungsfeld die Unter-
suchungen der philosophischen Grundlage Puchtas. Schellings »mystische
Neigungen«,54 stehen in offenbarem Spannungsfeld zu Puchtas Eintreten
für die »logische oder vernünftige Seite des Rechts«.55 Auch wer nicht gleich
bei Hegel56 Halt sucht, greift zumeist Schellings frühere Identitätsphilosophie
auf, also Texte, die bei Puchtas Ankunft in München nahezu dreißig Jahre alt
waren.57

Die Probleme, Puchtas systematisches Denken mit Schellings Philosophie in
Zusammenhang zu bringen, verschwinden freilich, wenn Stahl mit seiner
Stilisierung Schellings zum Antirationalisten nicht recht hatte. Genau dies
behauptete Puchta. Gegenüber Savigny nahm er 1835 zu Stahls Verwerfung
des »Rationalismus« brieflich Stellung:

316 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

50 Schönfeld, Puchta und Hegel, 1930, S. 30.
51 Schönfeld, Puchta und Hegel, 1930, S. 52.
52 Schönfeld, Puchta und Hegel, 1930, S. 47.
53 Schönfeld, Puchta und Hegel, 1930, S. 52.
54 Landsberg, GDR 3. 2., S. 446; Rothacker, Einleitung in die Geisteswissen-

schaften, 1919, S. 126 Anm. 1; Link, Die Grundlagen der Kirchenverfassung,
1966, S. 117; ebenso bereits Masur, Stahl, 1930, S. 63 f.

55 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 18 f.; auch Bohnert, Beiträge, 1979, S. 235,
sieht in Puchtas Auseinandersetzung mit Schelling die Grundlage dieses
Schritts.

56 Smid, Freiheit als »Keim« des Rechts, 1989, S. 299, sieht in diesem Sinne in
Puchtas Begriffsarbeit eine vordergründige Annäherung an die Logik Hegels.

57 So auch Bohnert, Puchta, 1975, S. 166 (System des transzendentalen Idealis-
mus), aber auch S. 168 f. (Freiheitsschrift); Cappellini, Systema Iuris I, 1984,
S. 287; Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen Rechtswissenschaft 1991,
S. 186 ff., 219 ff. (Naturphilosophie und System des transzendentalen Idealis-
mus); eine Ausnahme macht die Initia-Vorlesung von 1821, die herangezogen
wird von Herberger, Dogmatik 1981, S. 400 f. (im übrigen Verweis auf die
Naturphilosophie!); zu Recht dagegen auf die um 1770 geborenen Juristen
beschränkt, zeigt Einflüsse des jungen Schelling Rückert, Natürliche Freiheit,
1997, S. 322 ff.; ders., Thibaut – Savigny – Gans, 2002, S. 292 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Die logischen Systeme haben einen zu unumschränkten und eisernen Scepter
geführt, als daß nicht, nachdem ihre Herrschaft gebrochen ist, die Feindschaft
gegen dieselben auf das Extrem getrieben werden sollte .… So wirft man die
Logik ganz über Bord, und von diesem Irrweg, in welchem manche unserer
jungen Leute durch Schellings Polemik gegen die logischem Systeme gerathen
sind, scheint mir Stahl leider nicht genug sich gehalten zu haben. Schellings
Meinung ist dieß zwar nicht, und vielleicht ist dieß gemeint, wenn er sagte:
Stahl habe sich die Sache etwas zu leicht gemacht.«58

Man könne alles, was Stahl »entgegnet, wohl wissen … (u. zum Theil aus
derselben Quelle, aus welcher er geschöpft hat) ohne darum die Logik völlig
zu exilieren«.59

Diese Einschätzung Puchtas wird inzwischen vor allem in der jüngeren
Schelling-Forschung zunehmend geteilt.60 Stahls Deutung der Hegel-Kritik
Schellings als Eintreten für ein irrationales, »herausfühlendes« Verfahren sei,
so Walter E. Ehrhardt, zu einer »bisher unversiegten Quelle von Mißver-
ständnissen«61 geworden. Besonders die Deutung von Schellings Beschäfti-
gung mit Mythologie als Hinwendung zu einem selbst mystischen Philoso-
phieverständnis wird kritisiert. Die Philosophie der Mythologie sei nicht
mystischer Erkenntnisweg, sondern nur Erkenntnisobjekt und habe als sol-
ches auf das Denken »nur eine Autorität aus[geübt], wie jeder Gegenstand,
der denkend betrachtet werden soll«.62 Die ganze bisherige Einschätzung der
Spätphilosophie Schellings als »eines Entzuges in die Dunkelheit mystischer
Traditionen und Kabbala mit besonderer Hinneigung zu Böhme« habe, so
weiterhin Ehrhardt, »ihr Fundament verloren«. Die Schelling-Forschung stehe
an einem »Umbruch«.63

Als Zugang zu dieser Problematik bieten sich Äußerungen von Schelling
selbst an. Angesichts der Tatsache, daß er seit 1815 nichts mehr veröffentlicht
hatte, blieb Stahls Rechtsphilosophie auf Schellings Bild in der Öffentlichkeit

Puchta und Schelling – Rückgewinnung einer verschütteten Perspektive 317

58 Brief an Savigny vom 4.8.1835, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 24 ff.,
28 f.; Lesefehler »welchem« wurde nach Vergleichung des Originals berichtigt.

59 Brief an Savigny vom 4.8.1835, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 24 ff.,
28 f. (Hervorhebung von mir).

60 Noch Fuhrmanns, Zu Schellings Spätphilosophie, 1940, S. 276; ders., Der
Ausgangspunkt der Schellingschen Spätphilosophie, 1956/57, S. 304 f., beton-
te, daß Schelling in München »jede rationale Philosophie verworfen habe«
(1940, S. 276).

61 Ehrhardt, Einleitung zur letzten Münchner Mythologie-Vorlesung, 1996,
S. 19; vgl. auch ders., Die Naturphilosophie und die Philosophie der Offenba-
rung, 1984, S. 337 ff.

62 Ehrhardt, Mythologie und Offenbarung der Freiheit, 1989, S. 142. Dies
hatte Schelling auch Stahl entgegengehalten, vgl. genauer unten Kap. 5 II 5 b).

63 Ehrhardt, Zum Stand der Schelling-Forschung, 1998, S. 40 ff., 40.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht ohne Auswirkungen. Viele Zeitgenossen wurden durch die enorme
Verbreitung des Werks, so J. E. Erdmann, überhaupt wieder »aufmerksam
… auf Schellings Wirksamkeit«.64 Für Ludwig Feuerbach war 1835 nach
Lektüre des zweiten Bandes Stahls klar, »welche Früchte die allerneueste
Philosophie der Wissenschaft bringen wird«. Für ihn war nun auch Schellings
positive Philosophie als »die schwachsinnigste Mystik von der Welt« ent-
larvt.65 Schnell verfestigte sich ein Bild: Bei Schelling, so Heine, »erlosch im
Kopf die Vernunft«.66 In den Berliner Auseinandersetzungen mit den Hegel-
ianern wurde dieser Ruf für Schelling zum Problem. Schellings Anhänger
versuchten öffentlich gegenzusteuern. Ein anonymer Autor in der Berliner
Literarischen Zeitung von 1846, zu diesem Zeitpunkt bevorzugt Schellings
»Organ« gegen die Hegelianer,67 hob hervor:

»Wer Schelling’s System auch nur in seinen allgemeinsten Umrissen, oder
wenigstens den Bildungsgang desselben kennt, der weiß, daß Schelling syste-
matische, d. h. philosophische Expositionen giebt, und daß, falls es ihm gefallen
würde, seine Staatslehre zu veröffentlichen, eine von der Stahlschen Methode
gänzlich verschiedene principielle Begründung zu erwarten wäre.«68

Schelling ging auch persönlich gegen Stahl vor. Bereits vor Erscheinen des
zweiten Bandes der Rechtsphilosophie hatte er nach eigenen Angaben Stahl
eine Berufung auf ihn als Grundlage seiner Rechtsphilosophie untersagt.69

Am 3.11.1834 schrieb er an Weiße: »A propos von Stahl! Hätte dieser, wie er
gesollt, bekanntgemacht, was ich ihm bei der Gelegenheit geschrieben, als er

318 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

64 Erdmann, Geschichte der neueren Philosophie VI, 1931, S. 252.
65 L. Feuerbach, Rez. Stahl I u. II, 1835, S. 118 ff.; Zitate S. 125, 124. Zu

Feuerbachs Kritik bereits Masur, Stahl, 1930, S. 246.
66 Heine, Lobgesänge auf König Ludwig I, entstanden zwischen 1840 u. 1853;

vgl. auch seine einflußreichen in Frankreich erscheinenden Aufsätze »Die
Romantische Schule« von 1833; hier besonders zweites Buch, 3.

67 Hierzu die Hinweise von Rückert, Autonomie des Rechts, 1988, S. 80 Anm.
290.

68 Anonymus, Die Rechtsphilosophie der Gegenwart, 1846, Sp. 943.
69 Brieflich wurde er gegenüber seinem Sohn mit Blick auf Stahls Vorträge über

den Protestantismus als politisches Prinzip am 23.5.1853 noch schärfer: es sei
»unverschämt … mit so wenig wahrem Verstand der Sache über einen so
bedenklichen Gegenstand zu sprechen und gar zu schreiben. Es wäre höchst
unrecht, eine so günstige Gelegenheit unbenutzt zu lassen, diesem sophistisch
jüdelnden Schwätzer einmal ein gründliches Ende zu machen«, in: Braun,
Briefe Schellings an seine Söhne, 1911/1912, S. 316 ff., 324. Zum Verhältnis
Schelling Stahl etwa Hollerbach, Der Rechtsgedanke bei Schelling, 1957,
S. 11 f. Anm. 6 f.; Wiegand, Stahl, 1981, S. 93 ff. u. ö.; Grosser, Grundlagen
und Struktur der Staatslehre Friedrich Julius Stahls, 1963, S. 14 ff.; Hofmann,
Über den Staat hinaus, 1999, S. 14 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mir einen Teil seiner Handschrift vorlegte, um gewissermaßen meine Ein-
willigung zur Benutzung meiner Ideen zu erhalten, so hätte die Meinung, als
ob die fortanige Ausschließung aller Vernunftnotwendigkeit in meinem Sinne
wäre, nicht entstehen können.«70 Nachdem er 1840 den Ruf nach Berlin
angenommen hatte, erklärte er sich, in Voraussicht des Aufeinandertreffens
mit den Berliner Hegelianern, auch öffentlich über »die Mißverständnisse …,
welche sich in Ansehung der positiven Philosophie verbreitet haben«. Er gab
bekannt, daß er »mit einer alle Vernunft und Nothwendigkeit ausschlie-
ßenden, alles allein aus Freiheit erklären wollenden Philosophie nichts gemein
haben wolle«, was er Stahl auch mitgeteilt habe.71 Bereits im ersten Auf-
einandertreffen mit Ruge bezeichnete Schelling Stahl 1841 als »eine subordi-
nierte und beschränkte Figur, deren thörichte Auskunft, die Bibel zum Princip
der Philosophie machen zu wollen, das Allerrohste« sei.72 Im gleichen Jahr
bezog er seine Abkehr von dem 1827 in seiner Weltalter-Vorlesung ver-
tretenen Bekenntnis zu einer »christlichen Philosophie«73 auf die mit Stahl
gemachten Erfahrungen. Diese hätten ihm gezeigt, »daß diejenigen, welchen
es darum zu tun ist, an einer ›christlichen Philosophie‹ zu arbeiten, nur
frommen Ohren etwas zu sagen haben«.74

Eine vertiefte Auseinandersetzung mit Stahl brachte Schelling im Vorgriff
auf Berlin am Ende seiner letzten Münchner Vorlesung zur Mythologie im
Jahr 1841.75 Hier griff er Stahl vom Katheder offen an:

»Die Mißverständnisse, die sich über die Natur der positiven Philosophie noch
ehe ich über sie etwas näheres angegeben, verbreiteten, scheinen insbesondere
von einem Buch herzurühren, nach welchem es allerdings schien, als ob es nach
dieser Philosophie mit allem Vernunftsreiche ganz aus wäre. Hätte der Ver-
fasser dieses Buches nicht vielleicht darauf gerechnet, die Ankündigung ›das
Buch theile die neueste schellingische Philosophie mit‹ lasse sich als Lockspeise
verwenden, so hätte er sich vielleicht entschlossen, die schriftlich erhaltene

Puchta und Schelling – Rückgewinnung einer verschütteten Perspektive 319

70 Plitt, Aus Schellings Leben III, 1870, S. 99; der Brief Schellings an Stahl war
nicht auffindbar.

71 Schelling (anonym), Der Streit der Weltweisen, 21.10.1841, S. 625 f.; 1843
schaltete er über Cotta nochmals eine öffentliche »Warnung und Anzeige«, in
der er sich von Stahl distanzierte, vgl. Rariora, S. 561 ff.

72 Brief Ruges an M. Fleischer vom 16.10.1841, bei Tilliette, SSZ I, S. 431.
73 Der eigentlich entscheidende Name für meine Philosophie, ist »christliche

Philosophie«, Schelling, System der Weltalter, 1827/28, S. 9; vgl. hierzu
Stahl, Philosophie des Rechts I, 1830, S. VII, zum Anfang genau dieser
Vorlesungen. Nach Schelling hatte Stahl freilich überhaupt nicht mehr als
»einige bloße Einleitungsphrasen« aufgenommen, Schelling, Der Streit der
Weltweisen, 1841, S. 626.

74 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1841, S. 113.
75 Schelling, Mythologie 1841, S. 208 ff.; diese Auseinandersetzung fehlt in den

veröffentlichten Mythologiemitschriften von 1837 und 1842.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bemerkung von meiner Seite ›daß ich mit dieser Philosophie nichts zu thun
haben wollte‹ gleich mit abdrucken zu lassen und man hätte ihn nicht so
bereitwillig für einen Apostel der neuen Lehre gehalten. Es war nun weiter kein
Grund, wenn man unter positiver Philosophie nicht eine auf Autorität der
Offenbarung sich gründende, mit dieser die Vernunft niederschlagen wollende
Philosophie vermuthete, oder doch wenigstens meinte, daß sie auf einen von
Wissenschaft undurchdrungenen Glauben sich stütze. Der Mann, der dieß
äußerte hatte ganz Recht sich zu verwundern, daß ich zu einem solchen
Glauben in der Philosophie gekommen sey; man muß sich nur darüber
verwundern, daß er sich nicht zuvor fragte, ob dem so sey, daß der Urheber
der Identitätsphilosophie einem unwissenschaftlichen Glauben huldige. Ich
ehre allen wahren Glauben, aber wenn man Glauben will braucht man nicht
zu philosophieren; und es ist widersinnig in die Philosophie den Glauben
einzumischen; gerade darum philosophiert man weil man mit dem bloßen
Glauben sich nicht begnügen will. Aber die positive Philosophie trifft doch
immer der Vorwurf, daß sie sich an die Offenbarung anschließt. Allerdings
schließt sie sich an die Offenbarung an, aber wie sich die Naturphilosophie an
die Natur, die Philosophie der Mythologie an die Mythologie anschließt. Die
Offenbarung ist ihr wie die Mythologie ein großes geschichtliches Phänomen
einer höheren transcendentalen Geschichte. Dabey übt aber die Offenbarung
keine andere Autorität aus, als die jedes andere Object das die Philosophie, das
jede andere Wissenschaft begreifen will, über die Philosophie oder die Wissen-
schaft ausübt. Jedes Objekt legt der Philosophie die Nothwendigkeit auf mit ihr
übereinzustimmen.«76

Im Zentrum der Kritik Schellings stand somit Stahls Auslieferung des Rechts
und der Philosophie überhaupt an eine, in seiner Entscheidung menschlicher
Vernunft unzugängliche, christliche Offenbarung. Für Schelling bezeichnete
die Offenbarung keinen philosophischen Erkenntnisprozeß, sondern den
neben der Mythologie wichtigsten Erkenntnisgegenstand seiner Münchner
Vorlesungen. Inhaltlich ging es gerade in seiner Offenbarungsphilosophie
entgegengesetzt darum, daß »wenigstens der Vernunft die Möglichkeit der
Verhältnisse einleuchtend gemacht ist, auf denen die christlichen Hauptlehren
beruhen«.77 Er philosophierte also gerade gegen eine Zeit, die ganz »theolo-
gisch geworden«.78 Für die hier eingenommene philosophische Blickrichtung
auf Puchtas System ist damit wichtig festzuhalten: Schellings Polemik gegen
Hegels Rationalismus wurde von ihm nicht als Absage an ein ausschließlich
rationales Philosophieren verstanden. Philosophie war rational und nur dann
wissenschaftlich. Es ist also sehr lohnend, Puchta gerade auch mit Blick auf
sein Systemverständnis mit Schelling erneut in ein Gespräch zu bringen.

320 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

76 Schelling, Mythologie 1841, S. 209 f.
77 Schelling, Werke I 10, S. 404 f.
78 Schelling, Werke I 10, S. 398; zum Kontext Link, Die Grundlagen der

Kirchenverfassung, 1966, S. 31 ff. und passim.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Schellings Münchener Vorlesungen 1828–1834
als Textgrundlage der Interpretation

Loening79 und Hollerbach80 haben hervorgehoben, daß die »Grundlage« der
Überlegungen Puchtas schon deshalb nicht bei Schelling gesucht werden
könne, weil Puchta erst 1828 mit dessen Lehre vertieft in Kontakt gekommen
sei. Die bisherigen Ergebnisse der Untersuchung weisen übereinstimmend in
diese Richtung. Frühe Orientierungen scheint Puchta zunächst bei Hegel und
dann vor allem bei Savigny gesucht zu haben. Mit Schelling kam Puchta
gleichwohl bereits in Erlangen in Kontakt.81 Wenigstens den Beginn der
Initia-Vorlesung von 1821 dürfte Puchta gehört haben.82 Die erste Version
der Mythologie-Vorlesung im darauffolgenden Semester hörte er sicher nicht,
da er zu diesem Zeitpunkt nicht in Erlangen war. Der weitere Gang der

Schellings Münchener Vorlesungen 1828–1834 321

79 E. Loening, Der philosophische Ausgangspunkt der rechtshistorischen Schule,
1910, Sp. 65 ff., 115 ff., 80.

80 Hollerbach, Der Rechtsgedanke Schellings, 1957, S. 322, 335.
81 Auch Puchta selbst sprach für die Zeit zwischen 1820 und 1821 von einer

»erste[n] Bekanntschaft mit Schelling«, vgl. die biographische Notiz bei
Wetzell, 2. Nachruf Puchta, S. XXI.

82 Bereits oben S. 285 wurde auf die übereinstimmende Systemdefinition hinge-
wiesen. Eine weitere Aussage Puchtas spricht dafür, daß er Schellings Äußer-
ungen des Jahres 1821 zur Systemfrage hörte oder jedenfalls in Nachschrift
kannte. Brieflich teilte er Savigny ein Epigramm zu Lasson mit (Brief vom
13.2.1839): »Ein neues Werk – Da das System ein vollkommenes organische
Ganzes ist, so hat man es für einen Beweis seiner Wahrheit angegeben, wenn
jeder herausgerissene und für sich betrachtete Satz falsch ist. Dieses Buch aber
hat etwas eigenständiges: Nicht allein wenn man sie heraus nimmt, sind seine
Sätze falsch, sondern auch, wenn man sie darin läßt.« Dieser »Wahrheitsbe-
weis« wurde ebenfalls von Schelling seinen Erlanger Hörern vorgetragen,
vgl, Initia, a. a. O.). Komplett konnte Puchta die Initia aber wohl nicht hören,
da er bald seine peregrinatio academica antrat. In seiner Erlanger Personalakte
findet sich ein Antrag auf Gewährung eines Reisestipendiums vom 24.12.1820,
in dem Puchta den Beginn seiner Reise auf das »Frühjahr 1821« festsetzt. Das
Stipendium wurde am 12.2.1821 mit Verweis auf die »Polizeyaufsicht«, unter
der Puchta seit seinen burschenschaftlichen Tagen stand, abgelehnt (zu diesen
Zusammenhängen Bohnert, Beiträge, 1979, S. 231; Frommer, Die Erlanger
Juristenfakultät und das Kirchenrecht, 1974, S. 132 f.; Hugo gegenüber stritt
Puchta im Brief vom 12.5.1828 seine Verstrickungen ab: »Mich interessierte
das Ganze gar nicht … Daher hab ich auch nachher keine demagogischen
Verdrießlichkeiten gehabt, zu denen auch niemand unschuldiger gekommen
wäre als ich … Auch würde ich mich schämen, wenn es anders gewesen wäre.
Aus einem Demagogen wird so wenig ein tüchtiger Jurist, als aus einem
ordentlichen Juristen ein Demagog werden kann«). Im Sommersemester
1821 hörte Puchta dann »einige Wochen« Savignys Vorlesungen über Gaius,
die am 24. April begannen (vgl. oben S. 116 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schellingschen Vorlesungen ist jedenfalls hinsichtlich der Durchführung schon
insgesamt nicht ganz sicher.83 Völlig unklar ist zudem, inwieweit Puchta
weitere Vorlesungen Schellings in Erlangen hörte. Auch aus seiner Begeiste-
rung für die Münchner Vorlesungen läßt sich dies nicht rückschließen, da
Schelling in München mit seiner Weltalter-Philosophie und den nachfolgenden
Mythologie- und Offenbarungs-Vorlesungen neues Terrain betrat.84

Im Zentrum der bisherigen Überlegungen zu Puchta und Schelling steht
wohl zu Recht Puchtas Enzyklopädie aus dem Jahr 1841. Schon oft wurde auf
die Bedeutung der Freiheitsschrift von 1809 für Puchtas Ausgangsbegriffe
Freiheit, Geist, Vernunft und Natur hingewiesen.85 Andere Werkstücke
Schellings wurden bisher nahezu nicht ausgewertet. Dies gilt vor allem für
Schellings in München vorgetragene Philosophie.86 Neben Andeutungen
Hollerbachs zu einem möglichen Einfluß der Mythologievorlesungen87 hat
bisher einzig Smid Puchtas Systemverständnis vor dem Hintergrund der
Hegel-Kritik Schellings in seiner Münchner Vorlesungen zur Geschichte der
Philosophie gewürdigt.88 Das von ihm herangezogene Manuskript Schellings

322 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

83 Vgl. die Bemerkungen von Fuhrmans, Initia, 1969, S. XIV; inzwischen gilt als
sicher, daß er bis 1823 jedenfalls eine Mythologie (Sommersemester 1821, also
während Puchtas peregrinatio academica) und eine erste Geschichte der neu-
eren Philosophie las, vgl. Baumgartner/Korten, Schelling, 1996, S. 21; vgl.
daneben die Vorlesungsankündigungen Schellings bei Fuhrmanns a. a. O.
Weitere Vorlesungsnachschriften aus Erlangen sind nicht veröffentlicht.

84 Vgl. Peetz, Einleitung zu Schelling, System der Weltalter, 1990, S. VII f.
85 Etwa Schönfeld, Puchta und Hegel, 1930, S. 49 f.; Hollerbach, Der

Rechtsgedanke Schellings, 1957, S. 331 ff.; Hellebrand, Zum metaphysi-
schen Voluntarismus bei Schelling, Georg Friedrich Puchta und in der Römi-
schen Jurisprudenz, 1958, S. 396 ff.; Link, Die Grundlagen der
Kirchenverfassung, 1966, S. 111 ff.; Smid, Freiheit als Keim des Rechts,
1989, S. 304 ff.; Landau, Puchta und Aristoteles, 1992, S. 7 f.; Hofmann,
Über den Staat hinaus, 1999, S. 168.

86 Zu den Rückgriffen auf Schellings Frühphilosophie bereits oben S. 316 mit
Anm. 57.

87 Hollerbach, der Rechtsgedanke Schellings, 1957, S. 251, fand »bei aller
Ähnlichkeit« mit dem Rechtsdenken der »Historischen Schule (besonders in
der Zusammenschau von Mythologie, Sprache, Sitte und Recht) doch in den
Modifikationen eine bemerkenswerte Selbstständigkeit«. Auf S. 334 vermutet
Hollerbach Zusammenhänge zu Puchtas Unterscheidung zwischen positiver
und negativer Philosophie und insbesondere zur Mythologie. Insgesamt hält er
Puchtas Rechtslehre jedoch bereits 1828 für feststehend und die Verwendung
von Schellings Philosophie nur für nachträgliche Legitimation.

88 Smid, Freiheit als »Keim des Rechts«, 1989, S. 300; Landau, Puchta und
Aristoteles, 1992, S. 8, stellt, trotz Verweises auf Schelling, für den Puchta
gemachten Vorwurf der Begriffsjurisprudenz lediglich fest, daß Puchta nicht
ausschließlich Logik, sondern auch »Anschauung« fordere, was m. E. vor allem
für Puchtas Frühphase richtig ist. Unklar bleibt aber, was Landau hier unter

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


datiert nach neueren Untersuchungen aus dem Semester 1833/34, nicht wie
früher angenommen 1827.89 Ob Puchta zu diesem Zeitpunkt, also nach fünf
Jahren, diese Vorlesungen noch besuchte, ist keineswegs sicher und wäre
nachzuweisen. Die bisherigen Schelling-Interpretationen des Werks Puchtas
rekurrieren damit entweder auf Texte, die 1828 bereits fast zwanzig Jahre alt
waren, oder auf Vorlesungen, die Puchta möglicherweise nicht gehört hat.

Für die Klärung der Zusammenhänge zwischen Puchta und Schelling fehlt es
damit zunächst an einer Textgrundlage, die Puchtas Vorlesungsbesuche hinrei-
chend berücksichtigt. Nach eigenen Angaben hörte Puchta 1828 und 1829 die
Philosophie der Mythologie,90 nach Schellings Angaben auch nachfolgend
1830/31 die Philosophie der Offenbarung.91 Dazwischen hielt Schelling 1830
eine Einleitung in die Philosophie, die ebenfalls mit einiger Wahrscheinlichkeit
von Puchta wahrgenommen wurde. An diesen Vorlesungen setzt die vor-
liegende Interpretation an. Inzwischen liegen die Urfassung der Philosophie
der Offenbarung92 und eine gute Nachschrift der Einleitung in die Philoso-
phie93 veröffentlicht vor. Auch die beiden Vorlesungen zugrundeliegende
Weltalter-Vorlesung von 1827 wurde 1990 veröffentlicht.94 Die von Schel-
lings Sohn 1856/57 herausgegebene Philosophie der Mythologie wird von
Manfred Frank in der von ihm herausgegebenen Werkausgabe auf 1842
datiert. Eine Nachschrift der auch von Puchta gehörten älteren Fassung wird
zur Veröffentlichung vorbereitet.95 Meine Erörterungen greifen daher neben

Schellings Münchener Vorlesungen 1828–1834 323

Anschauung versteht. Richtig ist der Verweis auf Prinzipien als systemleitende
Kategorien. Die Frage nach dem Warum dieses Denkens wird demgegenüber
lediglich insoweit beantwortet, als Landau bei Puchta materiale Grundsätze,
insbesondere ein aristotelisches Gleichheitsverständnis feststellt. Puchtas Sys-
tem wird abschließend anhand einiger dogmatischer Beispiele untersucht. Die
Grundlagen von Puchtas systematischem Denken bleiben in der ansonsten
anregenden Abhandlung damit unbeantwortet.

89 Hierzu Peetz, Einleitung in ders. (Hg.), System der Weltalter, 1990, S. XXIV,
ebenso im Anschluß an einen älteren Hinweis Fuhrmanns bereits Manfred
Frank in der von ihm besorgten Schelling Werkausgabe.

90 Vgl. oben S. 213.
91 Vgl. Brief Schellings an Bunsen vom 12.8.1840, in: Plitt III, S. 157. Zur

Reihenfolge der nicht immer mit dem Vorlesungsverzeichnis übereinstim-
menden Vorlesungen Schellings in München vgl. die Zusammenstellung bei
Baumgartner/Korten, Schelling, 1996, S. 243 f.

92 Walter E. Ehrhardt (Hg.), F. W. J. Schelling, Urfassung der Philosophie der
Offenbarung, 2 Bde., 1992.

93 Walter E. Ehrhardt (Hg.), F. W. J. Schelling, Einleitung in die Philosophie,
1989.

94 Siegbert Peetz (Hg.), System der Weltalter. Münchner Vorlesung 1827/28 in
einer Nachschrift von Ernst von Lasaulx, 1990.

95 Vgl. mit Zusammenfassung Siegbert Peetz, Die Wiederkehr im Unterschied.
Ernst von Lasaulx, 1989, S. 348–354.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Werkausgabe auf drei frühere Vorlesungsmitschriften zurück, die inzwi-
schen aus der Münchner Periode veröffentlicht sind.96 Damit liegt eine
hinreichend tragfähige Textgrundlage vor, die vorliegend den Boden für die
Interpretation bieten soll.

V. Philosophische Einblicke in den Volksgeist

1. Problemstellung: Stahls Frage nach der göttlichen Natur des Rechts
a) »Nicht der Mensch setzet das Recht« –

Begründungsschwächen im ersten Band des Gewohnheitsrechts
Puchtas Schüler von der Pfordten97 legte in seiner ansonsten sehr positiven
Rezension des »Gewohnheitsrechts« eine entscheidende Schwachstelle des
Werks offen. Von der Pfordten bemerkte, Puchta hätte »die Frage nach der
tieferen Quelle der gemeinsamen Überzeugung des Volkes nicht als über die
Sphäre seiner Untersuchung hinausliegend betrachten, und deshalb ihre Be-
antwortung ablehnen sollen«.98 Puchtas Untersuchung zum Gewohnheits-
recht sei »ein Theil der Antwort auf die Frage, wie das Recht entstehe, mithin
welches seine Natur, was das Recht überhaupt sey; sie ist mithin eine rein
philosophische Lehre, und kann daher durch eine bloße Exegese einzelner
Quellenaussprüche nicht erledigt, noch gefördert werden«.99 »Das Eingehen
auf jene Frage würde mithin den allgemein philosophischen Standpunct des
Vfs., und die Stelle, an welcher sein Buch in die Gesamtentwicklung der
Wissenschaft einzureihen ist, genau bezeichnet, damit aber auch das wahre
Verständnis desselben wesentlich gefördert, und die Wahrheit und Wirksam-
keit seiner Lehre fester begründet haben.«100

Puchta hatte diesen Punkt, die Frage »woher denn das Volk jenes sein
Eigenthum, seine Überzeugung nehme?«101 wenigstens seit 1825 in seiner

324 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

96 Klaus Viehweg und Christian Danz (Hgg.), F. W. J. Schelling, Philosophie der
Mythologie in drei Vorlesungsmitschriften 1837/1842, 1996 (zwei Mitschrif-
ten der Jahre 1836/37) und Andreas Rosner u. Holger Schulten, F. W. J.
Schelling, Philosophie der Mythologie. Nachschrift der letzten Münchner
Vorlesung 1841, 1996.

97 Von der Pfordten, Rez. Gewohnheitsrecht I u. II., 1838, Sp. 9 ff.; Puchta
war mit von der Pfordten seit Erlangen und München näher bekannt. Der
dreizehn Jahre jüngere von der Pfordten (1811–1880) hatte wie Puchta das
Nürnberger Gymnasium besucht, studierte anschließend bei diesem 1827–
1829 an der Erlanger Universität und lebte ab 1830 wie Puchta in München;
Puchta empfahl ihn 1843 für Leipzig als seinen Nachfolger, vgl. Wippermann,
ADB 25, S. 695.

98 Von der Pfordten, Rez. Gewohnheitsrecht I u. II., 1838, Sp. 13.
99 Von der Pfordten, Rez. Gewohnheitsrecht I u. II., 1838, Sp. 12.
100 Von der Pfordten, Rez. Gewohnheitsrecht I u. II., 1838, Sp. 13.
101 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 154.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bedeutung erkannt. 1822 hatte er noch etwas unsicher dem »Recht« als
Ausgangspunkt seiner Encyclopädie und Methodologie handschriftlich das
»Volk« seinem Handexemplar hinzugefügt102 und das »Recht im Bewußtseyn
des Volkes« lediglich als Stufe der römischen Rechtsentwicklung behan-
delt.103 1825 machte er Savignys Vorgaben dann bereits unmißverständlich
deutlich: »Der Begriff des Rechts hängt wesentlich mit dem des Volks
zusammen.«104 Wenn das Recht mit dem Volk entstand und mit dessen
Entwicklungsstufen seine Struktur änderte, wie er in seiner Abhandlung zu
den Perioden im Recht ausgeführt hatte,105 so konnte nur ein Einblick in die
Volksentstehung eine Basis für ein Verständnis der Zusammenhänge im
»gemeinsamen Bewußtsein« geben. Diese Zusammenhänge waren es, die
Puchtas Annahmen über die organische Eigenstruktur des Rechts und über
seinen methodischen Umgang damit legitimierten, also darüber entschieden,
ob er seinen Gegenstand verfehlte oder traf.

Savigny war 1814 dieser Frage ausgewichen.106 »Wie diese eigenthüm-
lichen Functionen der Völker, wodurch sie selbst erst zu Individuen werden,
entstanden sind, diese Frage ist auf geschichtlichem Wege nicht zu beant-
worten.« Ihm genügte die »gemeinsame Überzeugung des Volkes, das gleiche
Gefühl innerer Nothwendigkeit«.107 Seine Wissenschaftlichkeit arbeitete da-
her auch nicht ohne Zugang zu diesem »Gefühl«, es ging um ein »Heraus-
fühlen« der »leitenden Grundsätze«.108

Auch Puchta hatte zunächst die Feststellung des organischen Rechtszusam-
menhangs lediglich an das Volksbewußtsein gebunden und diese Quelle nicht
näher beleuchtet. »Dieß ist der Gegenstand einer tieferen philosophischen
Untersuchung über die Bestimmung des Uranfangs der geistigen Dinge über-
haupt. Hier aber reicht die Erkenntnis des Zusammenhangs mit dem Volk
überhaupt hin.«109 Im ersten Band des Gewohnheitsrechts war er hierüber
nicht hinausgegangen.110 Wiederholt hatte Puchta darauf hingewiesen, daß

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 325

102 Puchta, Encyclopädie und Methodologie, 1822, S. 5, § 1.
103 Puchta, Encyclopädie und Methodologie, 1822, S. 19, § 51.
104 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 11.
105 Vgl. oben S. 118 ff.
106 Übereinstimmend Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen Rechtswissen-

schaft, 1991, S. 61 f.
107 Savigny, Beruf, 1814, S. 8.
108 Savigny, Beruf, 1814, S. 22.
109 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 18.
110 Landsberg hatte insofern recht, wenn er feststellte, Grundbegriffe würden

»einfach postuliert und in einer gewissen Mystik hineingenommen«, Lands-
berg, GDR 3.2., 1910, S. 446. Von seinem ursprünglichen Plan, das Buch mit
einem möglicherweise stärker philosophischen Abschnitt über das »Gew[ohn-
heits]. r[echt]. überhaupt« (Brief an Savigny vom 29.12.1824) beginnen zu

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eine nähere Untersuchung dieses gemeinsamen Bewußtseins »über die Sphäre
der gegenwärtigen Untersuchung« hinausliege.111 Für die »natürliche Ver-
wandtschaft des Geistes«, seinen Volksgeist als ursprünglichen Entstehungs-
grund des Rechts galt schlicht: »Ich setze dies daher voraus.«112

Von der Pfordten unternahm es nun, die von Puchta gelassene Lücke
auszufüllen. Für ihn war Puchtas Gewohnheitsrechtslehre

»Folge des bekannten Gegensatzes zweyer Richtungen, welcher die ganze
neuere Philosophie bewegt. Die eine Richtung, nämlich die kritische Philoso-
phie, wie sie sich anfänglich nannte, oder die rationalistische, wie sie jetzt
gewöhnlich genannt wird, indem sie als die Quelle aller Wahrheit nur die
menschliche Vernunft anerkennt, sieht auch in dem Rechte nur das Erzeugniß
menschlicher Denkkraft und Willkür. Sie kennt daher auch der Quelle nach nur
zweyerley Recht, das durch logische Folgerung aus einem allgemeinen Ver-
nunftsprincip entwickelte, das sogenannte Naturrecht, und das durch eine
bestimmte Staatsgewalt durch willkürliche Setzung festgestellte, das sog. posi-
tive Recht. Diese Ansicht kennt keine genetische und organische Entwicklung
des Rechts, mithin ebensowenig eine wahre Rechtsgeschichte, als eine Rechts-
bildung durch das Leben selbst und die Wissenschaft; Gewohnheiten und
Gerichtsgebrauch betrachtet sie als Anomalien, und duldet sie höchstens als
nothwendige Übel, die nur durch die stillschweigende Billigung des Gesetzge-
bers Geltung erlangen können.«113

Puchtas Gewohnheitsrechtslehre stand ihm für die »entgegengesetzte Rich-
tung, die sog. geschichtliche oder positive Philosophie«. Diese betrachte

»die menschliche Vernunft nicht als die Quelle der Erkenntniß, sondern nur als
Mittel hierzu, zur Erforschung des Gegebenen, Vorhandenen, Offenbarten. Ihr
erscheint denn auch das Recht seiner letzten Quelle nach nicht als etwas vom
Menschen Ausgehendes, sondern außer ihm und für ihn Gegebenes, als das
Erzeugnis für das Gesamtleben eines Volkes, als das Gepräge seines ganzen
Wesens in Sitte und Denkweise. Darnach hat das Recht nicht bloß eine
eigentliche Geschichte, sondern ist auch, als Norm und Träger der menschli-
chen Lebensverhältnisse ebenso alt, als das Leben selbst, und fließt aus
derselben Quelle, wie dieses. Die schöpferische Allmacht Gottes hat mit den
Menschen zugleich ihre Bedürfnisse und deren Befriedigung im Einzelnen wie
im Wechselverkehre gesetzt, und diese ewige unverbrüchliche Satzung ist das
Recht. Es ist mithin nicht etwas vom Menschen Gemachtes, sondern eine
Macht außer ihm, dem er unterthan ist. Nicht der Mensch setzet das Recht,
sondern es ist ihm gesetzt, und er erkennt es nur; er erfindet das Recht nicht,
sondern findet es bloß.«114

326 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

lassen, war Puchta abgerückt. Zu diesem Zeitpunkt zeigte er Zurückhaltung
gegenüber eigenständigen philosophischen Untersuchungen, vgl. oben S. 309 f.

111 Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 154.
112 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 140.
113 Von der Pfordten, Rez. Gewohnheitsrecht I u. II., 1838, Sp. 13 f.
114 Von der Pfordten, Rez. Gewohnheitsrecht I u. II., 1838, Sp. 13 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vieles in von der Pfordtens Terminologie, der Kampf gegen die »rationa-
listische Philosophie«, sein Eintreten für eine »positive« oder »geschichtliche«
Philosophie, offenbarte den Münchner Hörer Schellings. Hierauf wird zu-
rückzukommen sein.115

Ob Puchta mit von der Pfordtens Einschätzung zufrieden war, darf freilich
bezweifelt werden. Sehr deutlich band von der Pfordten das Recht an die
»schöpferische Allmacht Gottes«, für den Menschen eine »Macht außer ihm,
dem er unterthan ist«. Das »gemeinsame Bewußtsein« unterlag damit dem
freien und unergründlichen Entschluß Gottes. Damit näherte er sich deutlich
Stahl. Wie von der Pfordten in einer 1840 erscheinenden Rezension von
Puchtas Pandekten verdeutlichte, war damit Puchtas System der Rechte erneut
der Weg versperrt. Für von der Pfordten wurde das »Zusammenleben der
Menschen durch eine den Lebensverhältnissen inwohnende Norm gehalten
und getragen, welche eine zwingende Macht übt«. Ohne diese könne »kein
subjektives Recht gedacht werden.« Auch von der Pfordten’s Rechtssystem
nahm seinen Ausgang in den Lebensverhältnissen.116

b) Wie kommen »Christus und das Recht zusammen«?
Von der Pfordten zeigte das Problem, vor dem Puchtas Berufung auf den
Volksgeist stand. Grub man hier tiefer, so stellte sich unumgehbar die Frage
nach Gottes Einfluß auf den Volksgeist. Stahl hatte bekanntlich genau hier, bei
der Frage nach der Entstehung des Rechts, angesetzt. Savigny habe sich »der
Untersuchung über die letzten Gründe der Gerechtigkeit« enthoben. Kritik
hieran blieb dem »Olympier« mit den üblichen Argumenten erspart: »sein
Sinn leitet ihn sicher, durch eine künstlerische Kraft bildet er ganz und
vollendet, wozu erst langsam allmählig die angestrengteste philosophische
Forschung hinführt«.117 Die philosophische Grundlage konnte das für Stahl
nicht ersetzen, denn im »Innern der Schule fehlt es an Einheit und Klarheit des
Bewußtseins«.118

Stahls Versuch, diese Lücke durch eine engere Anbindung an den göttlichen
Willen zu schließen, führte freilich zu einer entscheidenden Abkehr von der
Rechtsentstehungslehre, die Puchta 1828 vorgetragen hatte. Indem Stahl
stärker die auf Gott zurückweisende »Natur« der Rechtsverhältnisse, also
den in ihrer gegenständlich dinglichen Erscheinung zutagetretenden »Trieb«
in den Vordergrund hob, trat das Volksbewußtsein als rechtsschaffende

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 327

115 Vgl. unten S. 331 ff.
116 Von der Pfordten, Rez. Puchta, Pandekten u. Marezoll, Institutionen, 1840,

Sp. 166; sein eigenes System erläutert er Sp. 169 ff.
117 Stahl, Philosophie des Rechts I, 1830, S. VIII.
118 Stahl, Philosophie des Rechts, I 1830, S. IX.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Instanz in den Hintergrund. Für Stahl galt das Recht im Ergebnis »nicht als
obrigkeitlicher Wille oder als Volksbewußtseyn, sondern schlechthin als
Recht. Der äußern gegenständlichen Ordnung als solcher wohnt das Ansehen
Gottes inne, welche sie stützen soll. Das Recht bleibt daher in unverkürzter
Geltung, auch wenn das rechtliche Bewußtseyn bei Volk und Obrigkeit längst
ein anderes geworden ist, wenn Alle es als unvernünftig und ungerecht
erkennen, und man denkt bei den geltenden Rechtsnormen nicht mehr an
ihren Ursprung, ja sie gewinnen noch an Heiligkeit, je mehr dieser in
Vergessenheit gerathen ist.«119 Stahl band damit das Recht an den Willen
Gottes und nicht an ein selbsttätig setzendes Volksbewußtsein, Puchtas Volks-
geist. Die der Rechtsentstehungslehre Stahls zugrundeliegende Freiheit war die
Freiheit Gottes, nicht die des Menschen.

1839 wurde deutlich, daß Puchta der Frage nach dem Verhältnis zwischen
Gott und Recht nicht länger auszuweichen gewillt war. Stahls Lösung der
Frage befriedigte Puchta nicht: »In der That, da ist Christus unbedingt
anerkannt, und das wollen wir ehrend anerkennen, und nachher ist vom
Recht die Rede, aber wie Christus und das Recht zusammenkommen, das
erfahren wir doch nicht, und das war es eigentlich, was wir von dem
Philosophen erwarten.«120 Im Gedankenaustausch mit Savigny wurde Puch-
tas Neuausrichtung deutlich. In den von Kiefner zugänglich gemachten
»Verhandlungen« um § 52 von Savignys System erregte es besonders Puchtas
Widerspruch, daß Savigny trotz einer Begründung des Rechts »vom christ-
lichen Standpunct aus« die Eigenständigkeit der Rechtswissenschaft betont
hatte. Sie führe ein »unabhängiges Leben für sich, und jede Vermischung
verschiedener Gebiete des Denkens kann für die Erkenntniß der Wahrheit nur
hemmend und verderblich werden«.121 Puchta entgegnete: »Ich bin gewiß
auch gegen »die Vermischung verschiedener Gebiete des Denkens«, aber ich
kann nicht glauben, daß man sie dadurch vermeiden müsse, daß man »ein
unabhängiges Leben einer Wissenschaft für sich« behauptet.«122 Nach Puch-
tas Ansicht unterstrich Savignys – freilich ebenfalls gegen Stahls als »zu roh«

328 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

119 Stahl, Philosophie des Rechts, II 1, 3.Aufl. 1854, S. 235; vgl. auch in der 1.
Aufl. S. 143 ff. mit dem starken Zug zum positiven Recht; hierzu Wiegand,
Stahl, S. 205 ff., der S. 213 von einer zunehmenden »Hegemonie der »Natur«
über den »Geist« bei Stahl spricht.

120 Brief an Savigny vom 4.8.1835, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 24 ff.,
28 f.

121 Zweyte Redaction« des § 52, abgedruckt bei Kiefner, Das Rechtsverhältnis,
1982, S. 161 ff.

122 Puchta an Savigny vom 19.10.1839, dieser Teil des Briefs nicht abgedruckt bei
Kiefner, a. a. O.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


empfundene »Einmischung des religiösen Elements«123 gerichteter – Tren-
nungsversuch nur die sonstige Tendenz seines Texts, in dem Savigny s. E.
versucht hatte, den »Rechtsbegriff mit Ignorierung des göttlichen Willens«
bereits vollständig zu entwickeln.

»Statt das wahrhafte prius, das wahrhafte Voraus zu setzende, von Anfang
vorauszusetzen, setzen Sie, scheint es, ein posterius, die Existenz eines ver-
nünftig-sinnlichen Wesens, welches durch die Trennung von seinem prius der
positiven, lebendigen Bestimmung entbehrt. Dies ist eine Concession an den
Atheismus des Naturrechts, welche nicht motiviert ist: die Heiden machten a
Jove principium, sollen wir Christen furchtsam unseren Gott verschleiert in die
Nische setzen. Ich gebe zu, man ist in unserer Zeit mehr als je veranlaßt, in sein
Kämmerlein zu gehen, aber was ich meine kann geschehen, ohne daß der Leser
ungewiß wird, ob er eine Dogmatik, einen swedenborgschen Tractat, eine
Erklärung der Apocalypse oder eine juristische Schrift vor sich hat.«124

In der »vor wenigen Wochen«125 fertiggestellten »Philosophische[n] Grund-
lage« seiner dann 1841 erscheinenden Enzyklopädie, die er Savigny in diesem
Kontext zusandte, hatte Puchta die hier angesprochenen Zusammenhänge
zwischen Gott und dem Recht erstmals breiter dargelegt. Savigny stellte dabei
fest, daß bei allem Gleichklang in den Grundauffassungen, Puchta inzwischen
neue philosophische Wege gegangen war.126 Puchta hielt Savigny kaum
verhohlen vor, sich seiner eigenen philosophischen Grundlagen nicht hinrei-
chend bewußt zu sein: »Ließe es sich nicht denken, daß diese Formulierung
dieser höchsten Begriffe mit einer Philosophie zusammenhängt, die noch
theoretisch in Ihnen nachklingt, während sie praktisch dieselbe von Anfang
Ihres wissenschaftlichen Lebens an hinter sich gelassen haben?«127 Wenn er
nun Savignys Vernunftbegriff in diesem Sinne als »Standpunct des früheren
Naturrechts« kritisierte, wurde offensichtlich, daß Puchta mit einer völlig
anderen Begrifflichkeit arbeitete, von der aus er Savigny (fehl)interpretierte.
Dies wurde etwa deutlich, wenn Puchta anfügte, daß von der »Consequenz«
der von Savigny zugrundegelegten Begriffe »sie Ihre tiefere Einsicht in das

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 329

123 Savigny an Bluntschli vom 19.4.1838; hierzu Rückert, Savigny, 1984,
S. 282 f., 366 f.

124 »Zweyte Redaction« des § 52, abgedruckt bei Kiefner, Das Rechtsverhältnis,
1982, S. 161 ff.

125 Puchta an Savigny vom 19.10.1839; dieser Teil des Briefs nicht abgedruckt bei
Kiefner, a. a. O.

126 Ob sich Savigny während des Studienaufenthalts in München 1834/35 mit
Schellings Vorlesungen auseinandersetzte, ist zu bezweifeln. Obwohl Schelling
ihn, so Savigny, »besonders freundlich aufgenommen« hatte, fand er in dessen
Haus nur eine »gewaltige Langeweile«, vgl. Real, Savigny, 1990, S. 40 Anm.
39, S. 39.

127 Brief an Savigny vom 19.10.1839, dieser Teil abgedruckt bei Kiefner, Das
Rechtsverhältnis, 1982, S. 160.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wesen der Sache von Zeit zu Zeit losreißt«.128 Savigny notierte: »Man
braucht an vielen Stellen nur Geist statt Vernunft bey mir zu setzen, so wäre
die Differenz gehoben, und es bräuchte daneben nur einer mäßigen Nach-
hülfe.«129

Deutlich wurde in dieser Differenz, daß Puchta mit einer Begrifflichkeit
arbeitete, die mit derjenigen Savignys nicht mehr übereinstimmte. Diese neue
Sprache dokumentierte Puchtas intensive Beschäftigung mit einer Philosophie,
die Savigny jedenfalls in der von Puchta zugrundegelegten Fassung wohl nicht
kannte, mit Schellings Münchener Philosophie der Mythologie und Offenba-
rung.

Zugleich zeigte sich, daß Puchta Willens war, über seine bisherigen Ver-
weise auf den Volksgeist, dessen organische Natur und den vielfach genannten
Vergleich mit der Sprache, hinauszugehen und das Verhältnis des Volksgeistes
zu Gott näher zu beleuchten. Auf die nun drängender gestellte Frage »Auf
welchem Wege aber gelangen sie [sc. die Rechtssätze] in das menschliche
Bewußtseyn?« antwortete Puchta mit einem bemerkenswerten Vergleich:

»Es läßt sich derselbe Unterschied machen, wie für die Religion, – und das
Recht selbst ist für die Menschen, welche der Erkenntnis seines Ursprungs noch
nicht entfremdet sind, ein Theil der Religion.«130

Puchta suchte damit deutlich die Anbindung des Rechts an Gott. 1828 hatte
er eine göttliche Fundierung in seiner Rechtsentstehungslehre noch vermieden
und eine stufenweise Entwicklung der menschlichen Gemeinschaften zugrun-
degelegt.131 Mit dem Verweis darauf, daß zur Zeit Adams »von keinem Recht
die Rede sein konnte«,132 die Entstehung des Rechts also dem Sündenfall
nachfolgte, hatte er vorsichtig Distanz aufgebaut. Die Entstehung des Rechts
müsse man in einer dem Sündenfall nachfolgenden Verbindung, entweder der
Familie oder dem Volk suchen.133

In seiner Enzyklopädie von 1839/41 hieß es dagegen: »Das Recht selbst ist
dem Sündenfall vorangegangen.«134 Das Recht war nun »eine göttliche
Ordnung, die dem Menschen gegeben, die von seinem Bewußtseyn aufge-
nommen worden ist«.135 Damit war es unzweifelhaft Gott unterworfen.

330 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

128 Brief an Savigny vom 19.10.1838, unter (1).
129 Notiz Savigny, bei Kiefner, Das Rechtsverhältnis, 1982, S. 163.
130 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 23.
131 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 133 ff.
132 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 140.
133 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 140.
134 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 10.
135 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


c) Göttliche Ordnung und menschliches System
Mit dem neuen Ausgangspunkt, Recht als »göttliche Ordnung, die dem
Menschen gegeben, die von seinem Bewußtseyn aufgenommen worden
ist«,136 spitzte sich das Problem mit Blick auf die Systemfrage zu. Bohnert
attestiert dieser Sichtweise: »Wenn nämlich das Recht von Gott stammt, und
er seine Tätigkeit im Geist des Volkes verbirgt und für das endliche Bewußt-
sein nur im natürlichen Zusammenhang auftritt, wird er nur für das gläubige,
nicht für das wissende Bewußtsein erfaßbar.«137 Mit der Anbindung an Gott
habe sich Puchta den Weg versperrt, im Gefolge Fichtes und dann des jungen
Schelling über ein menschliches Selbstbegreifen des absoluten Wissens zu
begrifflicher Rechtserkenntnis zu gelangen.138 Puchtas Behauptung eines
erkennbaren Systems, einer begrifflichen Durchdringbarkeit des Rechts, be-
ruht in dieser Perspektive Bohnerts damit auf einer »schiefe[n] Konstruk-
tion«139 und bleibt unbefriedigend. Auch Stahls Vorwurf liegt damit weiter-
hin in der Luft. Stahl hatte eine begriffliche Ableitbarkeit des Rechts ja
geleugnet und damit allen »rationalen« Ansätzen eine Absage erteilt.140 Legt
man die Unerkennbarkeit der Rechtsbildung zugrunde, so blieb bei Bohnert
wie auch bei Stahl nur der Glaube als Weg zu Gott. Ein systematischer, über
den Einsatz der Vernunft, in ihrer Fähigkeit zu schließen, führender Zugang
zum Recht bliebe damit verwehrt. Puchtas Konzept von 1829, das im
organischen Recht rationale Strukturen zu einer Darstellung unter einem
obersten Prinzip genutzt hatte, war damit in seiner Substanz bedroht.

2. Puchtas Antwort: Recht als menschengemacht
und doch auf Gott zulaufend

Spätestens seit 1833 war Puchta daher um den Aufbau einer eigenständigen
philosophischen Grundlage seines Methodenprogramms bemüht. Erste An-
deutungen gab im März141 dieses Jahres, wie gezeigt,142 Puchtas Stellung-
nahme zur »historischen Schule und ihrem Verhältniß zu der Politik«. Halt
sollte dabei, wie er bereits 1829 gegenüber Blume betont hatte,143 die in den
Münchener Vorlesungen Schellings erworbene Bildung geben.

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 331

136 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 23.
137 Bohnert, Puchta, 1975, S. 173.
138 Bohnert, Puchta, 1975, S. 168 ff.
139 Bohnert, Puchta, 1975, S. 172.
140 Vgl. oben S. 281 ff.
141 Also noch vor dem Erscheinen des zweiten Bandes von Stahl, dessen Vorrede

vom Juli 1833 datiert.
142 Vgl. oben S. 165 ff.
143 Vgl. die Briefstelle oben S. 313.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


a) Konzept der »Philosophischen Grundlage«
der Enzyklopädie von 1841

Puchta hatte den Ausgangspunkt seines Systems 1829 unphilosophisch be-
gründet, indem er den Ausgangspunkt, seinen Rechtsbegriff, schlicht zum
»Inhalt des allgemeinen Willens über die rechtliche Freiheit« gemacht hat-
te.144 Gegenüber Blume hatte der Hinweis, dies sei das »mir einzig mögliche
Princip«,145 zusammen mit seiner Betonung einer bestimmten Perspektive
sogar eine subjektive beeinflußte Wahl dieses Rechtsbegriffs angedeutet. 1822
und 1825 hatte er seinen inhaltlich übereinstimmenden Rechtsbegriff auf-
fallend anders philosophisch abgesichert. Seine Ausgangspunkte waren ab-
strakte Überlegungen zur »Natur des Bewußtsein[s]«, zum Freiheits- und
Personbegriff146 gewesen.

Hier lohnt ein Blick in Schellings Münchner Vorlesungen. Puchtas abstrakte
Erörterungen von 1822 und 1825 waren in der dargestellten Perspektive
Schellings bloß negative Philosophie. Hintergrund dieser Feststellung, die sich
auch gegen Schellings eigene frühe Identitätsphilosophie richtete, war eine
klare Hinwendung zur Geschichtlichkeit des Seins in seinem Münchener
Konzept der positiven Philosophie. Schellings ursprüngliches Konzept, Kants
Dilemma »Ich bin und es sind Dinge außer mir«147 jedenfalls insoweit zu einer
Ontologie des Wissens zurückzuführen, wie man »von solchen Objekten
wissen kann, von welchen man die Prinzipien ihrer Möglichkeit einsieht«,148

mußte durch die umstürzende Erkenntnis korrigiert werden, daß »die Philo-
sophie eigentlich keine wissenschaftliche Grundlage hat«.149 Sein war für ihn
nicht länger dem Denken inhärent, Sein war »mehr als Denken«.150 Philoso-
phie stand damit vor der Erkenntnis, »daß ohne ein wirkliches Geschehen
nicht abzukommen ist«.151 Der Weg zur Wirklichkeit führte über eine ex-
post-Betrachtung des Entstandenen. Er betonte, zum »Ausgangspunkte« einer
Philosophie des Wirklichen könne man nur »a posteriori gelangen«.152

Positive Philosophie war »historische Philosophie«.153 1833 rief Puchta

332 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

144 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 247.
145 Brief an Blume vom 22.5.1829.
146 Puchta, Encyclopädie und Methodologie, 1822, §§ 5–7; ders., Encyclopädie,

1825, S. 12 ff.
147 Schelling Werke I 3, S. 344; vgl. zusammenfassend Kant, Kritik der reinen

Vernunft, Vorrede zur zweiten Aufl. 1787, Werke II, S. VII ff.
148 Schelling, Werke I 3, S. 276.
149 Schelling, Grundlegung der positiven Philosophie, WS 1832/33 und SS 1833,

S. 404 f.
150 Peetz, Die Philosophie der Mythologie, 1998, S. 155; daneben ders., Die

Freiheit im Wissen, 1995, S. 303 ff.
151 Schelling, Philosophie der Mythologie 1841, S. 167.
152 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 24.
153 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


euphorisch aus, man sehe »nunmehr die Philosophie selbst zu der wahren
Ehre gelangen, eine positive Wissenschaft zu seyn«.154

1841 lagen diese Vorstellungen Puchtas Enzyklopädie zugrunde. Puchta
betonte, den »Begriff des Rechts« könne die »Jurisprudenz nur von der
Philosophie« übernehmen.155 Diese Absicherung sollte nun jedoch nicht mehr
durch apriorische, negative, sondern durch historische, positive Philosophie
erfolgen, denn »nur das, was Geschichte hat, kann Gegenstand der Philoso-
phie sein«.156 Puchtas philosophische Begründung seines Rechtsbegriffs hatte
somit nun ein festes Programm: »Die Philosophie des Rechts soll seinen
Anfang und seinen Fortgang durch die Geschichte der Menschheit bis zu
seiner letzten Vollendung zu erforschen suchen.«157 Brieflich verdeutlichte er:

»Meiner Meinung nach hat eine Philosophie des Rechts nur zwey Gegenstände
1) die ursprüngliche Entstehung des Rechts 2) die Geschichte seines Begriffs im
ganzen Menschengeschlecht.«158

Puchta begründete diesen Rechtsbegriff seinen eigenen Vorgaben entspre-
chend doppelt, einerseits mit Blick auf die »ursprüngliche Entstehung des
Rechts«, §§ 1–7, 10, 11, aufgehend in seiner Rechtsquellenlehre §§ 12 ff. der
Enzyklopädie, und andererseits durch eine Untersuchung der »Entfaltung des
Rechtsbegriffs in der Geschichte«, §§ 8 und 9 der Enzyklopädie. Puchtas
»philosophische Grundlage« sollte damit als positive, historische Philosophie
Puchtas System absichern. Übereinstimmungen zwischen Schellings Münche-
ner Philosophie und Puchta werden deutlich.

b) Recht als menschliches Produkt
Auch wenn man das Bild des »mystischen« Schelling einstweilen beiseite setzt,
ist es freilich nicht unmittelbar einsichtig, wie Puchta Schelling für seine
Vertiefungen nutzen konnte. In Schellings praktischer Philosophie159 existier-

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 333

154 Puchta, Von der historischen Schule der Juristen und ihrem Verhältniß zu der
Politik, (14. März) 1833, S. 207. Nüchterner hieß es 1841: »Was uns sichtbar
ist, ist nur das Entstandene selbst«, Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841,
S. 30.

155 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 97.
156 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 96.
157 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 98.
158 Brief an Savigny vom 31.7.1831, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979, S. 17.
159 Zur Rechtslehre Schellings noch immer zentral Hollerbach, Der Rechtsge-

danke bei Schelling, 1957; daneben nun die Beiträge in Pawlowski, Smid u.
Specht, Die praktische Philosophie Schellings und die gegenwärtige Rechts-
philosophie, 1989; Schraven, Recht, Staat und Politik bei Schelling, 1998,
S. 190 ff.; Hofmann, Über den Staat hinaus, Zürich 1999; Dierksmeier, Der
absolute Grund des Rechts, 2003; interessanter Vergleich mit Krause bei
Forster, Krauses frühe Rechtsphilosophie, 2000, S. 264 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ten vor der Berliner Zeit nur bruchstückhafte Überlegungen zur Rechts-
lehre.160 Es bliebe Schellings »Neue Deduktion des Naturrechts« von 1796
aus dem Philosophischen Journal, das in Schellings späteren Gedanken keine
merkliche Rolle mehr spielte. Auch die von Schelling 1831 immerhin in
zweiter Auflage unverändert herausgegebenen161 Vorlesungen über die Me-
thode des akademischen Studiums konnten Puchta schon durch die darin
zutagetretende Geringschätzung einer wissenschaftlichen Behandlung des
Privatrechts kaum zum Vorbild dienen.162

Schon bei Zeitgenossen stand die Zuweisung der »historischen Schule« zu
Schelling daher vor nicht unbeträchtlichen Schwierigkeiten. Maurenbrecher
behauptete 1838, die «Häupter der historischen Schule« hätten sich, da sie
über die Rechtsentstehung ansonsten «ganz rathlos« gewesen seien, »an die
schelling’sche Philosophie gewendet«.163 Puchta hielt Maurenbrecher bissig
entgegen, dieser gehe wohl davon aus, daß sich Schellings Philosophie »über
die Entstehung des Rechts express erklärt hat«.164 Gleichwohl hatte Mauren-
brecher ins Schwarze getroffen. Genau hier, in der philosophischen Unter-
mauerung der Rechtsentstehungslehre, lag für Puchta das seit Stahls Äuße-
rungen 1833 drängende Problem. Puchta spielte in seiner Entgegnung mit
Maurenbrechers Unkenntnis der Münchener Vorlesungen Schellings. Ver-
öffentlicht lagen Äußerungen Schellings zur Rechtsentstehung nicht vor. Dies
bedeutete freilich nicht, daß seinen Vorlesungen nicht auch diesbezüglich
etwas zu entnehmen gewesen wäre. In seiner Münchener Mythologievor-
lesung fand sich eine Äußerung, die Puchtas Aufmerksamkeit nicht entgangen
sein dürfte. Jedenfalls in der bisher frühest veröffentlichten Fassung der
Mythologie von 1837 meinte Schelling:

»Auf gleiche Weise [wie die Mythologie] werden die Gesetze vom Volk im
Fortgang seines Lebens erzeugt.«165

334 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

160 Hollerbach, Der Rechtsgedanke bei Schelling, 1957, zus. S. 257 f.; auch
Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen Rechtswissenschaft, 1991, S. 97,
sucht daher eher den Vergleich zwischen Puchta und Hegel.

161 Vgl. Walter E. Ehrhardts Einleitung zur Ausgabe der Vorlesungen, Hamburg
1974, wiederabgedruckt in der 2. Aufl. 1990, S. VII ff.

162 Auf die Gesetzmäßigkeit des Privatrechts sei »durchaus keine Anwendung von
Ideen und höchstens die eines mechanischen Scharfsinns möglich, um die
empirischen Gründe derselben in einzelnen Fällen darzutun oder streitige Fälle
nach jenen zu entscheiden«, Schelling, Vorlesungen über die Methode des
akademischen Studiums, 1803, Werke I 5, S. 313; hierzu Hollerbach, Der
Rechtsgedanke bei Schelling, 1957, S. 152 ff., 309.

163 Maurenbrecher, De aucoritate, 1839, S. 5.
164 Puchta, Rez. Maurenbrecher, De auctoritate prudentum prolusio academica,

1839, S. 734.
165 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 51; ähnlich Philosophie der

Mythologie, 1841, S. 62 f.; für die in den Werken veröffentlichte Berliner

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schelling betonte also eine Parallele zwischen der Rechtsentstehung und der
Entstehung von Mythologien.166 Recht und Mythologie waren ihm struktu-
rell verwandte Gegenstände. Damit lohnt ein Blick in Schellings Münchner
Philosophie der Mythologie.

In München trug Schelling mit dem Bild der Mythologie als natürlicher
Religion ein neues Verständnis von Mythologie vor. Er hatte sich bereits früh
mit dieser Materie beschäftigt167 und die Mythologie zunächst rational,168

dann poetisch,169 in jedem Fall als Produkt eines freischaffenden Subjekts
gefaßt. Erst 1815 deutete sich in seiner als Beilage zu der dann nicht
erscheinenden ersten Weltalter-Philosophie konzipierten Abhandlung: »Über
die Gottheiten von Samothrake«170 eine völlig neue, religiöse Ausrichtung des
Mythologie-Problems an. Möglicherweise bereits 1821 in Erlangen, jedenfalls
seit 1828 in München171 wurde dieser Richtungswechsel publik. Mythologie
sei eine »von allem Wollen und Wissen entfernte spontan entstandene, eine
wildwachsende Religion«.172 »Objektiv betrachtet ist die Mythologie das,
wofür sie sich gibt, wirkliche Göttergeschichte und daher Erzeugniß Gottes im
Bewußtseyn, zu dem sich die einzelnen Götter wie einzelne Momente ver-
halten. Subjektiv betrachtet ist die Mythologie ein theogonischer Prozeß, und
zwar 1) ein Prozeß überhaupt, den das Bewußtseyn wirklich vollbringt, so daß
es die Bewegungen im eigentliche Sinne erlebt 2) ein wirklich theogonischer
Prozeß, der sich herschreibt von einem wesentlichen, allem Denken zuvorge-
kommenen Verhältniß des Bewußtseyns zu Gott.«173

Als Prozeß war die Mythologie damit gleichermaßen objektiv, weil von
Gott kommend, wie subjektiv, weil im menschlichen Bewußtsein sich ereig-
nend. Schelling erläuterte diesen Prozeß historisch als Rückbewegung des

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 335

Fassung hat bereits Hollerbach, Der Rechtsgedanke bei Schelling, 1957,
S. 248 ff., auf diese Zusammenhänge hingewiesen.

166 Es war konsequent, daß er seine späteren sozialphilosophischen Überlegungen
in den vierziger Jahren systematisch in die »Philosophische Einleitung in die
Philosophie der Mythologie« einbettete. Diese entstanden zwischen 1847 und
1852, also erst nach Puchtas Tod, Schelling, Werke II 1, 265 ff.; hierzu
Hollerbach, a. a. O., S. 215 ff.; Schraven, a. a. O., S. 199 ff.

167 Eine Zusammenstellung der einschlägigen Texte des Frühwerks bringt Wilson,
Schellings Mythologie, 1993, S. 264 ff.

168 Schelling, Über Mythen, historische Sagen und Philosopheme der ältesten
Welt, 1793.

169 Schelling, Philosophie der Kunst, 1802/1803, Werke I 5, S. 356.
170 Schelling, Werke I 8, S. 345 ff.
171 Hierzu die knappen Hinweise bei Peetz, Die Philosophie der Mythologie,

1998, S. 150 f.
172 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 100.
173 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 94 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menschen zu Gott. Indem der Mensch im Sündenfall das »Urverhältnis zum
reinen göttlichen Selbst«174 aufgebrochen habe, sei er dem »wirklichen Gott«
anheim gefallen, der als Mythologie das menschliche Bewußtsein »göttlichen
Potenzen« unterwarf.175 In ihrer sukzessiven Überwindung des Polytheismus
fungierte die Mythologie als »eine natürliche Schule, in die das Bewußtseyn
genommen wird, um, indem im Bewußtseyn eine gewordene Einheit wird, auf
diese Weise zu einem Monotheismus zu gelangen«.176 Die Mythologie war
einerseits göttliches Tun, jedoch nicht durch »göttliche Tat«, also Offenba-
rung, sondern durch Versenkung des menschlichen Bewußtseins in einen auf
ein bestimmtes Ziel gerichteten, in der Mythologie sichtbar werdenden
Prozeß, »wie eine große welthistorische Krankheit des menschlichen Ge-
schlechts … bis die fremdartige Affection überwunden und wieder in die
allgemeine Identität des Organismus aufgelöst ist«.177 Andererseits war dieser
Prozeß Erscheinen der Natur in ihrer Produktivität im menschlichen Bewußt-
sein. Dieser Prozeß sei »theogonisch«, weil in ihm der Mensch zum »Gott
mittelbar setzenden Wesen« werde.178 Die hier zum Vorschein kommende
Religion fußte also nicht auf göttlichen, sondern auf natürlichen Prinzipien:
»Das Göttliche ist daher der Mythologie nicht ganz entfremdet, wenn auch
nicht die Gottheit als solche darin ist«.179

Der theogonische Prozeß war demnach eine Tätigkeit des Bewußtseins, die
zwar auf Gott zurückwies, aber eben nur als gerichteter Prozeß, also nicht
auch in den einzelnen Stufen des Bewußtseins von Gott gesteuert wurde,
sondern der natürlichen, organischen Selbstgesetzgebung unterlag.

Puchta griff diese Überlegung auf. Recht sei, so bemerkte er 1841, »für die
Menschen, welche der Erkenntnis seines Ursprungs noch nicht entfremdet
sind, ein Theil der Religion«.180 Es gelange »in das menschliche Bewußtseyn
theils auf dem übernatürlichen Wege der Offenbarung – unsere heiligen
Bücher schreiben den ersten Rechtsausspruch Gott zu – theils auf dem
natürlichen Weg eines eingeborenen Sinnes oder Triebes. Wir haben es hier
nur mit dieser natürlichen Entstehung des Rechts zu thun.« Vergleichspunkt
war also eine Religion, »wenn diese eine natürliche ist«181 – und dies

336 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

174 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1841, S. 150.
175 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1841, S. 151.
176 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1841, S. 151.
177 So v. Lasaulx in seiner Zusammenfassung der auch von Puchta gehörten

Vorlesungen von 1828, bei Peetz, Die Wiederkehr im Unterschied, Freiburg
1989, S. 351.

178 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 95.
179 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 100.
180 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 23.
181 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


unterschied die Mythologie nach Schellings Absicht von der übernatürlichen
Offenbarung. Die Mythologie werde »gesetzt durch einen nothwendigen
Proceß, die andere durch eine göttliche That«.182 Mit Blick auf das Recht
legte Puchta auf eben diesen Unterschied Wert. Der »natürliche Weg« der
Rechtsentstehung sei derjenige, »bey welcher der eigentliche Schöpfer sich
verbirgt, und das Recht als eine Schöpfung des menschlichen Geistes er-
scheinen, ja es in seiner weiteren Entwicklung und Ausbildung eine mensch-
liche Hervorbringung nicht bloß scheinen sondern werden läßt«.183 Recht
war damit göttlichen Ursprungs und menschliches Tun.

»Wollte Jemand meinen, gegen diese Ansicht den göttlichen Ursprung des
Rechts vertheidigen zu müssen, der würde sie mißverstehen. Sie stellt diesen gar
nicht in Abrede. Wir stellen nicht in Frage, daß das Recht von Gott ist, dieß
wäre eine Erniedrigung des Rechts. Die Frage ist nur, wie Gott das Recht
hervorbringt. Wir behaupten dadurch, daß er die Recht erzeugende Kraft in die
Natur der Völker gelegt hat.«184

Schellings Erwägungen zur Mythologie brachten Puchta der inneren Beschaf-
fenheit des Volksgeistes näher. Der Volksgeist wurde damit nicht zum gläser-
nen Objekt. Die Entstehung des Rechts blieb in seinem Ursprung »eine
unsichtbare. Wer würde es unternehmen, den Wegen zu folgen, auf welchen
eine Ueberzeugung in einem Volke entspringt, keimt, wächst, sich entfaltet,
hervortreibt?«185 Auch insofern war sich Puchta mit Schelling einig, so daß
nun dieser Puchtas Rede von der »dunklen Werkstätte, in der es bereitet
wurde«186 in seinen Berliner Vorlesungen zur Bezeichnung des »ersten Ent-
stehungsortes der Mythologie«187 aufgriff.

c) Freiheit als »Keim des Rechts«
Recht war damit gleichermaßen von Gott ausgehend, wie menschliches
Produkt. Das Verhältnis zwischen Gott und dem Menschen im Entstehungs-
prozeß war nun, für Puchta besonders mit Blick auf Stahls theokratisches
Konzept bedeutsam, näher zu präzisieren.

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 337

182 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 102; vgl. auch: Philosophie
der Mythologie, 1841, S. 193: Die Differenz liege darin, »daß die mythologi-
sche Religion auf einem natürlichen Prozeß beruht, die geoffenbarte aber auf
einem übernatürlichen«; ähnlich Schelling, Philosophie der Mythologie
1842, Werke II 3, S. 193.

183 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 23.
184 Puchta, Vorlesungen I, 1846/1873, S. 23.
185 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 29.
186 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 30.
187 Schelling, Historisch-kritische Einleitung in die Mythologie, 1842, Werke II

1, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schelling betrachtete den Prozeß der Mythologienbildung als notwendig
frei. Gleichermaßen wie die Mythologie »ein natürliches, ein nothwendiges
Gewächs« war, könne sie »poetisch behandelt und sogar erweitert werden«.
Sie verhalte sich hierbei »wie die Sprache, die mit der größten Freiheit
gebraucht, erweitert, innerhalb gewisser Schranken stets mit neuen Erfindun-
gen bereichert werden kann, aber die Grundlage ist etwas, auf das mensch-
liche Erfindung und Willkür sich nicht erstreckt hat, was nicht von Menschen
gemacht ist«.188

Auch Puchta diente der alte Sprachvergleich 1841 zur Begründung dafür,
daß das Recht »auf gewissen Principien und Regel beruht«. Wie bei der
Sprache stünden die »einzelnen Rechtssätze« untereinander »in einem organi-
schen Zusammenhang«.189 Dieser entstehe durch »ihr Hervorgehen aus dem
Geist des Volks«, so daß »die Einheit dieser Quelle sich auf das durch sie
hervorgebrachte erstreckt«.190 Gleichwohl, so betonte er, könne eine »Disso-
nanz« auftreten, die »das harmonische Zusammenstimmen der einzelnen
Theile des Rechts unterbricht«. Derartige »störende Anwandlungen, wie eine
Krankheit« träten am leichtesten »durch eine ungeschickte Ausübung des
Gesetzgebungsberufs« auf, also »willkührlichem Dazwischengreifen«.191

Menschliche Freiheit konnte den in seinem Gesamtlauf notwendigen
Prozeß somit im Einzelnen beeinflussen und verändern. Dies war für Schelling
kein nebensächlicher Aspekt. Sein Konzept einer positiven Philosophie baute
hierauf auf. Positive Philosophie als historische Philosophie folgte einem
spezifischen Blick auf die Geschichte. Gegenstand der philosophischen Er-
fahrung war für Schelling »Entschluß und That«.192 Dies war der entschei-
dende Blickrichtungswechsel der positiven Philosophie:

»Positive Philosophie … nenne ich diejenige, die bei Erklärung der Welt etwas
Positives, Willen, Freiheit, Tat, nicht etwas bloß Negatives, durch bloße
Denknotwendigkeit Einzusehendes annimmt.«193

Auch die Mythologie deutete Schelling in dieser Perspektive als »Explikations-
feld der Freiheit«.194 »Das Universum ist ja nicht aus einer bloßen Denk-
nothwendigkeit hervorgegangen, sondern aus einer freien Selbstbestimmung
und einem besonderen Akt.«195 In seiner Mythologievorlesung betonte er,

338 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

188 Schelling, Historisch-kritische Einleitung in die Mythologie, 1842, Werke II
1, S. 222.

189 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 35.
190 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 35.
191 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 35.
192 Schelling, System der Weltalter, 1827/28, S. 75.
193 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 13.
194 Knatz, Schellings Welt der Geschichte, 1996, S. 48.
195 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wolle man die Mythologie philosophisch begreifen, so könne es nicht darum
gehen, »das Irrationale darin aufzuheben«, vielmehr müsse man »dieselben
Faktoren«, die man in ihr real erkannt habe, »in sich selbst als das Resulthat
der freien Erkenntniß« sehen.196 Eine systematische Darstellung der Religion
mußte somit die Mythologie als frei gesetzt in sich aufnehmen. Leite man
»alles von bloßer Nothwendigkeit ab«, so finde in der Welt »kein persönlich =
tätiges und geschichtliches Verhältnis statt«. Demgegenüber »behauptet« das
geschichtliche System, »daß alles auf Willen, Freiheit und wirklicher Tat
beruhe«. In der Entscheidung zwischen den »zwei Ansichten von der Welt«
war für Schelling keine »Frage mehr, welchem System ein gesunder Sinn sich
zuwenden solle«:197 »Freiheit ist unser und der Gottheit Höchstes«,198

Freiheit war sein »A und O«.199

Puchta interpretierte ganz parallel das Recht als freies Produkt des Volks-
geistes. In seiner Enzyklopädie von 1841 erläuterte er seinen Freiheitsbegriff.
Während der Mensch mit Körper und Seele der Naturnotwendigkeit unter-
worfen sei, sei er zugleich »geistiges Wesen«. Hierdurch sei er »von allen
anderen Geschöpfen dadurch ausgezeichnet, daß ihm zugleich die Möglich-
keit gegeben ist, sich selbst zu etwas zu bestimmen, ein Wille, eine Wahl«.200

Diese Freiheit diente der Abgrenzung der menschlichen Sphäre gegen Gott.
Gottes Freiheit sei inhaltlich unbestimmt, »lautere Freiheit«.201 Die mensch-
liche Freiheit habe demgegenüber in der durch die Vernunft, als der Mög-
lichkeit »das Nothwendige zu erkennen« vermittelten »Naturnothwendig-
keit« eine »Äußere Gränze«. Hierdurch werde der Inhalt der Freiheit jedoch
»nicht modificiert«, innerlich sei die Freiheit damit noch »unbeschränkt«.202

Ihren eigentlichen Inhalt erhielt die menschliche Freiheit durch die Freiheit
Gottes. Ihr gegenüber bedeutete die menschliche Freiheit nicht, daß sie »in
sich selbst sein Ziel und seine Richtschnur habe«.203 Der Mensch könne der
»Herrschaft Gottes« nicht entkommen. Auf Erden war ihm jedoch die
Möglichkeit gegeben, sich freiwillig zu unterwerfen, oder andernfalls »Knecht

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 339

196 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 103.
197 Auch die vorherigen Zitate nach: Schelling, Urfassung der Philosophie der

Offenbarung I, 1831/32, S. 5.
198 Schelling, Urfassung der Philosophie der Offenbarung I, 1831/32, S. 79.
199 Inzwischen viel zitiert nach Plitt I, 1869, S. 76; auf »Freiheit« als durch-

laufendes Thema von Schellings philosophischen Bemühungen hat vor allem
Walter E. Ehrhardt wiederholt hingewiesen, vgl. ders., »Die Wirklichkeit
der Freiheit«, 1976, S. 109 ff., 116; ders., »Nur ein Schelling«, 1977, S. 111 ff.

200 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 3.
201 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 3.
202 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 7.
203 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 8.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Sünde zu seyn«.204 Die dem Recht zugrundeliegende Freiheit war als
»Wahl zwischen Gutem und Bösem«205 Freiheit für oder wider Gott. Indem
Puchta eine so verstandene Freiheit zum »Keim des Rechts« 206 machte, war
die von Stahl behauptete Deckung zwischen göttlichem Willen und mensch-
lichem Recht aufgehoben. Recht war freies Produkt des Volksgeistes, geprägt
durch »die eigenthümliche Entwicklung des Rechtsbewußtseyns«, beeinflußt
durch die »Individualität« verschiedener »Stämme« und »Abtheilungen«, es
hatte »seine Provincialismen so gut, als die Sprache«.207

d) Der Sündenfall als »positiver« Nachweis der menschlichen Freiheit
Positive Philosophie verlangte den Nachweis, daß die menschliche Freiheit,
wie von Puchta behauptet, auch historisch der Entstehung des Rechts voraus-
ging. Den Beginn der menschlichen Freiheit datierte Puchta in die Zeit, »wo
der Mensch aus seinem ursprünglichen Verhältnis zu Gott heraustrat«.208 Der
Sündenfall habe die ursprüngliche Einheit zwischen göttlichem Recht und
menschlicher Lebenswelt zerstört.209 Seitdem sei der Begriff des Rechts »nur
allmählich zu seiner Entfaltung gekommen«.210

Der anonyme hegelianische Rezensent des ersten Bandes der Institutionen
witterte 1842 in diesen Worten »theologische Jurisprudenz oder juristische

340 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

204 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 8.
205 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 9. Diese Definition hatte Puchta

möglicherweise von Schellings Freiheitsschrift, 1809, S. 352, übernommen;
dies wird durchweg angenommen, vgl. die Nachweise oben III. Denkbar ist
jedoch auch hier eine Orientierung an Schellings Münchener Vorlesungen. Die
Definition findet sich in der Geschichte der neueren Philosophie von 1833/34,
Werke 1 10, S. 115 und jedenfalls in der späteren Berliner Mythologie, Werke
II 2, S. 144 (mit Gründung im Sündenfall). Auch die weitere in diesem Kontext
von Puchta verwendete Terminologie war Schelling nahe, so etwa die Vernunft
als Fähigkeit »das Notwendige zu erkennen« (vgl. seine Auseinandersetzung
mit Jacobi in Schelling, Urfassung der Philosophie der Offenbarung I, 1831,
S. 11 f.) oder Gottes »lautere[r] Freiheit« (Schelling, Einleitung in die Philo-
sophie, 1830, S. 110). Smids Behauptung (Freiheit als »Keim« des Rechts,
1989, S. 305), Puchta habe sich »in ganzen Passagen wörtlich« an Schellings
Auseinandersetzung mit Hegel angeschlossen, ist freilich auch mit Blick auf die
von Smid genannte Freiheitsschrift und die Geschichte der neueren Philosophie
nicht nachweisbar. Genauer diesbezüglich bereits Hollerbach, Der Rechts-
gedanke Schellings, 1957, S. 333.

206 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 6.
207 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 24 f.
208 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 20
209 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 10: Das Recht sei also durchaus

»dem Sündenfall vorangegangen, und es hatte vor ihm ein vollkommeneres
Dasein, da die rechtliche Herrschaft ununterbrochen mit der factischen war«.

210 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theologie«211 und eine Ersetzung der Vernunft durch den Glauben. Schon
Puchtas Ausgangspunkt der dargestellten Bildungsgeschichte des Rechts
mochte er nicht recht nachvollziehen.

»Der Verfasser ist sehr befreundet mit dem Sündenfalle, und erklärt ihn für eine
›geschichtliche Thatsache‹. Er ehrt das Andenken seiner Amme, welche ihm
gesagt hat, daß der erste Mensch durch den Sündenfall von Gott sich entfernt,
und diesem, dem er vorher so ganz geglichen, nunmehr unähnlich geworden
sei. Er kann dieser, ihm als kleinen Natur- und Kappenmenschen tief einge-
prägten Erzählung auch jetzt, wo er groß und ein Geistmensch geworden ist,
der Amts- und Würdenkleidung trägt, noch nicht sich entschlagen, und es thut
seinem Herzen wohl, die Erzählung all denen, welche sie hören wollen, zu
wiederholen«.212

Des Rezensenten Verweis auf den »Meister des Herrn Verf.«, Schelling,213

und darauf, daß nach Puchta »alle Philosophie, welche das Recht auf die
Vernunft gründen wolle, durch die Erfahrung widerlegt werde« macht freilich
deutlich, daß ihm diese Argumentation möglicherweise nicht so fremd war,
wie es auf den ersten Blick schien.

Im Sommersemester 1842 las Schelling erstmals auch in Berlin Philosophie
der Mythologie. In seiner gleichnamigen Münchener Vorlesung hatte er seit
1828 seine historisch-kritische Begründung des Prinzips der Religionsphiloso-
phie ebenfalls mit dem Sündenfall begonnen. Schelling behandelte das Alte
Testament selbst als mystisch überlieferten Blick in eine vorzeitliche Ver-
gangenheit:

»Die Bücher des Alten Testaments gehören der allgemeinen Forschung an, sie
sollen einmal aufhören, bloß in den Händen der Theologen zu sein; jene Bücher
bieten uns mehr, als die Schätze Persiens und Indiens; sie steigen in eine Zeit
hinauf, wo keine Keilschrift die Wände von Persepolis, keine Hieroglyphen die
Obelisken noch bedeckten.«214

Überlieferungen in der heiligen Schrift waren wie mythologische Zeugnisse
»unverwerfliches Denkmal aus der vorgeschichtlichen Zeit« und ließen damit
»Schlüße« zu, »die ziemliche Gewißheit verschaffen«.215

Puchta, den zuvor die »dunkleren Sagen der Heidenwelt« in seiner Beweis-
führung kaum interessiert hatten216 und der statt dessen versucht hatte, über
die Rückverfolgung »innerer Zusammenhänge« die dunkle Vergangenheit zu

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 341

211 Anonymus, Rez. Cursus der Institutionen I, 1842, S. 440.
212 Anonymus, Rez. Cursus der Institutionen I, 1842, S. 435 f.
213 Anonymus, Rez. Cursus der Institutionen I, 1842, S. 434.
214 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 104.
215 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 107.
216 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 133.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rekonstruieren,217 hob 1829 erstmals die Bedeutung der »Offenbarung in der
heiligen Schrift und Mythologie« als Erkenntnismittel des Historikers hervor:
»Denn diese historischen Nachrichten beginnen allerdings nicht erst mit der
objektiven Geschichte, sondern theilen uns auch den ihr vorausgehenden
Zustand mit.«218 Für Puchta wie für Schelling219 war damit die Genesis die
»älteste Urkunde, die wir besitzen«.220

e) Recht im Prozeß der Weltalter
Mit dem Sündenfall begann die Entfaltung des Rechtsbegriffs. Hier zeigten
sich nun die Grenzen der menschlichen Freiheit. Diese lagen nicht, wie gezeigt,
in einer Unterwerfung unter Gottes Willen. Gebunden war der Mensch in
seiner sonstigen Freiheit jedoch an seine Eigenschaft als »Naturwesen«:
»Diesen Körper und diese Seele, mit ihren wesentlichen Eigenschaften und
Fähigkeiten, hat der Mensch nicht durch eigene Wahl, sondern als etwas
nothwendiges, von seiner Bestimmung unabhängiges.«221 In seiner »creatür-
lichen Ausstattung« fand sich der auf Gott zurückweisende »Sinn des
Rechts«. Dieser sei die »Gleichheit zu schützen bestimmt«, indem er »die
individuellen Ungleichheiten dem Allen gleichmäßig Zukommenden: der
Persönlichkeit, der Möglichkeit eines Willens, unterwirft, und dem Trieb
des Menschen, das Andere auf sich zu beziehen, es sich zu unterwerfen,
indem es ihn gewähren läßt, Schranken setzt«.222

Durch diesen Sinn des Rechts sollte ein anderer unentrinnbarer »Trieb
nicht unterdrückt, aber leitend beherrscht werden«:223 Der »mit der Natur
behaftete Geist« sei auch »Drang, sich von dem Mitseienden zu unterschei-
den«. Unbeherrscht führe dies zu »Stolz, zur Selbstsucht und zum Haß«.224

Recht entstand für Puchta somit in einem Spannungsverhältnis: Auf der einen
Seite war der Mensch, als Individuum und im Kollektiv, getrieben zur
Vereinzelung, auf der anderen Seite stand sein »Sinn« des Rechts, der ihn
die anderen Freiheitssphären als Grenze der eigenen anerkennen ließ.

Dieses Spannungsverhältnis prägte nun die Struktur des im Volksgeist
emanierenden Rechts.

342 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

217 Vgl. oben S. 239 ff.
218 Puchta, Rez. Schildener, 1829, S. 18 f.
219 Vgl. Historisch-kritische Einleitung in die Philosophie der Mythologie, 1842,

Werke II 1, S. 175; Einleitung in die Philosophie der Offenbarung, 1842/43,
Werke II 4, S. 310.

220 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 9.
221 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 3.
222 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 18.
223 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 17.
224 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 17.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Es ergab eine »doppelte Aufgabe« des Rechts: »Auf der einen Seite hat es
zur Herrschaft über das Ungleiche und Individuelle zu gelangen, es darf nicht
von ihm beherrscht werden … Auf der anderen Seite soll aber auch dem
Individuellen sein Recht widerfahren, die rechtliche Form soll durch diesen
Stoff, ohne Eintrag der Reinheit des Rechtsbegriffs, bestimmt werden.«225

Dabei erlebe das Recht eine »Bildungsgeschichte«226 »durch die ganze
Menschheit, an dem jedes Volk seinen besonderen Antheil hat … Jener
Bildungsgang des Rechts läßt sich von Glied zu Glied, durch die Völker
hindurch, die einander gefolgt sind, theils ahnen, theils erkennen. Nur
allmählich hat der Rechtsbegriff zu größerer Lauterkeit und Klarheit sich
entfaltet, durch stufenweises Abstreifen der ihn deckenden und trübenden
Hüllen.« In keinem seiner Erlanger Werke hatte Puchta diesen Aspekt heraus-
gestellt. Erstmals tauchte 1838 der Gedanke auf, daß das Recht nur »auf der
gegenwärtigen Stufe seiner Entwicklung etwas nationelles« sei.227 Die Ent-
wicklung des Rechts bekam eine Doppelbedeutung, teils als »Recht des
einzelnen Volkes, in dem es recipirt ist«, teils als »allgemeines Recht der
civilisierten Nationen«.228 Auch das Recht überhaupt hatte nun eine Ge-
schichte »theils in den einzelnen Völkern, theils von Volk zu Volk in der
gesammten Menschheit«.229 Der Bildungsprozeß lief auf die Erfüllung der
dem Recht gesetzten Aufgaben hinaus. Da diese Aufgabe dem menschenge-
machten Recht von Gott mitgegeben war, lief er damit zugleich auf Gott zu.
1828 hatte Puchta noch versteckt bemerkt, daß nicht nur das Recht, sondern
auch die »Religion im Alterthum, wo sie noch etwas nationelles war, eine
Richtung des Volksgeists« gewesen sei.230 Wenn er 1841 hervorhob, »das
Recht selbst ist für die Menschen, welche der Erkenntnis seines Ursprungs
noch nicht entfremdet sind, ein Theil der Religion«,231 so war die Verbindung
zwischen Recht und Religion bis in die Gegenwart wirksam.

Erneut lohnt ein vergleichender Blick in Schellings Mythologievorlesungen.
Mit dem Sündenfall begann für Schelling der Prozeß der Religionsbildung.
Die nun entstehende Mythologie wurde Teil eines organischen Prozesses der
Religionsbildung mit den für einen Organismus typischen Merkmalen der
Selbstrückkehr, Wesensgleichheit im Wandel und der Ausfaltung in ontisch

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 343

225 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 19.
226 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 21.
227 Puchta, Pandekten, 1838, S. 11.
228 Puchta, Cursus der Institutionen I, S. 107.
229 Puchta, Grundzüge des Civilrechts, o. J., S. 593.
230 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 139.
231 Puchta, Cursus der Institutionen, 1841, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


differente Momente.232 Schellings anfänglich strikte Ablehnung233 der Mög-
lichkeit einer transzendentalen Geschichtsphilosophie wurde in München
lediglich mit Blick auf Hegels begriffliche Ableitungen beibehalten.234 In
seinen Vorlesungen bekam die Geschichte nun periodische Struktur, die in
verschiedenen Ausprägungen235 mit dem Sündenfall begann und mit dem
Vernunftreich endete. Die dazwischen liegende Geschichte wurde als Rückweg
zu Gott236 gedeutet und damit der menschlichen Freiheit eine Richtung
gewiesen.237 Indem die Mythologie als »Naturgeschichte des Bewußt-
seins«238 nachgewiesen wurde, mußte es nun möglich sein, sie als Ausfluß
der Produktivität der Natur und damit mit der in der Naturphilosophie
entwickelten Potenzenlehre darzustellen.239 Durch die Abkehr von Gott geriet
der Mensch unter die Herrschaft der miteinander streitenden natürlichen
Potenzen. Es begann der »mythologische Prozeß«. In allen Mythologien sah
Schelling übereinstimmend eine Stufung vom relativen Monotheismus über
die Zweigötterlehre zum Polytheismus. Mit dem Christentum kam es zur
Befreiung des Menschen vom natürlich-notwendigen Prozeß der Mythologie-
bildung und es begann für die Religion die Stufe der Offenbarung. Erst indem
der Monotheismus als »reales Prinzip«240 frei erkannt wurde, wurde die Stufe
der natürlichen Religion verlassen und die Stufe der Freiheit in der Religion
betreten. Der Weg der Mythologie führte also gleichermaßen zu Gott wie zur
Freiheit in Gott. Von dieser Entwicklung wurde die ganze Menschheit er-

344 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

232 Vgl. Dierksmeier, Der absolute Grund des Rechts (2003), S. 167; Kolbeck/
Nicolai, Von der Organisation der Kultur zur Kultur der Organisation, 1996,
S. 34 m. w. N.

233 ›Es ist keine Philosophie der Geschichte möglich«, Schelling, Aus der Allge-
meinen Übersicht der neuesten philosophischen Literatur, 1797/98, Werke I 1,
S. 466; hierzu differenzierend Jacobs, Gottesbegriff und Geschichtsphilosophie
in der Sicht Schellings, 1993, S. 211 ff.

234 Die nun gegen Hegel gerichtete Kritik war in der Sache nicht neu. Bereits 1797/
98 hatte er ausgeführt: »was a priori zu berechnen ist, was nach nothwendigen
Gesetzen geschieht, ist nicht Objekt der Geschichte; und umgekehrt, was
Objekt der Geschichte ist, muß nicht a priori zu berechnen seyn«, Werke I 1,
S. 466 f.

235 Überblick bei Knatz, Schellings Welt der Geschichte, 1996, S. 52 f.
236 Zur heilsgeschichtlichen Ausrichtung von Schellings Spätsystem Wilson,

Schellings Mythologie, Stuttgart 1993, S. 48 ff., 80 ff.
237 In seiner ersten Philosophie der Offenbarung formulierte er 1831: »Wer also

das Christentum nicht begreift, begreift auch die Geschichte nicht«, Schel-
ling, Urfassung der Philosophie der Offenbarung, 1831/32, S. 5.

238 Peetz, Philosophie der Mythologie, 1998, S. 160.
239 Das folgende nach der klaren Zusammenfassung bei Peetz, Philosophie der

Mythologie, 1998, S. 163 ff.
240 Schelling, Philosophie der Mythologie 1837, S. 110.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


griffen, jedes Volk war der ihm auf diesem Wege zugewiesenen Rolle unter-
worfen. Schelling sprach in diesem Zusammenhang vom »theogonischen
Prozeß«.

Wetzell wies in seinem Nekrolog auf die Übereinstimmungen zwischen
Puchta und Schelling, auch in dieser Hinsicht, hin. Puchtas Blick in das
»Gesammtleben des Menschengeschlechts, in welchem jede Volksindividuali-
tät den Boden ihrer Existenz hat«, zeige den »Schüler Schellings«.241 Puchtas
Einbettung des nationalen Rechts in den Weg zu einem Recht »der ganzen
Menschheit«242 beschrieb das Recht gleich Schellings Mythologie als natür-
lichen, also menschlich ungesteuerten Prozeß. Dieser Prozeß erfolgte in Stufen
und wurde durch den Widerstreit zwischen dem menschlichen Vereinzelungs-
trieb und dem auf Herrschaft der Gleichheit gerichteten Sinn des Rechts
angetrieben. Auch bei Puchta waren es »feindliche Potenzen«,243 die den
Organismus zur Entwicklung trieben. In seiner Geschichte des römischen
Rechts untersuchte er dessen Stufungen nun weniger mit dem zuvor bestim-
menden244 Blick auf die Zuständigkeit (von Priester und Volk zu Wissen-
schaft) und die Methode der Bearbeitung (von Intuition zu Wissenschaft),
sondern unterschied verschiedene Stufen des Rechts nach ihrer Konsistenz.
Nun erlebte das Römische Recht einen ersten »Fortschritt« im Übergang vom
ius naturale, welches »auf einem dunklen Trieb, nicht auf vollem Bewußt-
seyn« beruhte, zum ius gentium, das der naturalis ratio entsprang.245 Erst mit
dem ius civile erreichte das römische Recht seine Vollendung, womit zugleich
die erste Aufgabe des Rechts gelöst worden sei, die »Herrschaft über das
Ungleiche und Individuelle«.246 »Beruf der neuen Welt« sei, das Recht im
Hinblick auf die zweite Aufgabe zu vollenden, also dem »Individuellen sein
Recht widerfahren« und damit die rechtliche Form durch den nunmehrigen
Stoff247 bestimmen zu lassen.

Das Recht zeigte in diesem Prozeß alle Merkmale eines Organismus, seine
Veränderung »ist nicht eine solche, wodurch es aufhörte dasselbe zu seyn, Es
ist dasselbe Volk am Anfang und am Ende seiner Laufbahn, und ist doch hier
und dort ein anderes; eben so wird sein Recht ein anderes, und ist doch stets

Philosophische Einblicke in den Volksgeist 345

241 Wetzell, 2. Nachruf Puchta, 1846, S. XLVII.
242 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 22.
243 Puchta, Juristische Gegensätze des Tagen, 1838, Sp. 787.
244 Vgl. oben S. 118 ff.
245 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 20 f. Anm. a) und b), konkret

durchgeführt dann S. 111 ff.; vgl. die Zusammenfassung der Gesamtlinie in:
Cursus der Institutionen II, 1842, S. 263 f.

246 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 22, 19.
247 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 22, 19.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


das Recht dieses Volkes. Denn nicht bloß die Rechtssätze, die das Recht eines
Volkes gleichzeitig enthält, sind Glieder eines Organismus; diese organische
Eigenschaft hat das Recht auch in seinem Fortschreiten, auch das successive
Verhältnis der Rechtssätze ist ein organisches.«248 Insofern ging Puchta über
frühere Äußerungen nicht hinaus. Neu war hingegen, daß dieser nationale
Organismus darauf abzielte, im Organismus eines »Weltrechts«249 aufzu-
gehen. Dieser Gedanke tauchte erstmals 1840 auf: »Es ist eine allgemeine, in
allen Gebieten des Geistes sichtbare, von dem Aufmerksamen nicht zu über-
sehende Erscheinung: die wachsende Macht des den Völkern Gemeinsamen,
wodurch die nationellen Individualitäten nicht vernichtet, aber den Einflüssen
des allgemeinen Menschlichen geöffnet, verklärt, und über schroffe Abge-
schlossenheit und abstossendes Verhalten hinaus gehoben werden sollen.«250

Blieb das Recht auch »im gegenwärtigen Weltalter das Recht dieses oder
jenes Volks«,251 so fand sich doch bereits jetzt die Tendenz,

»daß der individuell-eigenthümliche Geist eines Volks sich allmählich dem
Einfluß allgemeiner, über den abgeschlossenen Charakter dieses Volks hinaus-
gehender Gedanken öffnet; denn jede Bildung besteht in der Aufnahme eines
Allgemeinen, das sich mit dem Besonderen vermählt, und dessen natürliche
Schroffheit und Isolierung überwindet. Diese Erscheinung wird auch in dem
Recht sichtbar, dessen anfängliche strengnationelle Eigenschaft nach und nach
durch allgemeinere auf das Rechtsbewußtseyn wirkende Elemente gemildert
wird … Jedem Volk ist sein Antheil an der Aufgabe gesetzt, auch in dem Recht
hat es diese Aufgabe an seinem Theil zu vollenden, es nähert sich diesem Ziel
durch die verschiedenen Bildungsstufen, die das Recht bei ihm durchläuft.«252

Bei Schelling fand Puchta damit die Antwort auf Stahls Aufwerfen der Frage
nach dem göttlichen Ursprung des Rechts. Das Recht war »menschliche
Hervorbringung«,253 die gleichwohl »dem Begriffe der Vernunft«254 nicht
unterworfen war. Recht war göttlichen Ursprungs, aber freies menschliches
Tun. Damit trennte Puchta sehr klar das Recht von der Moral.255 War auch
selbstverständlich, daß das Recht »göttlichen Geboten« jedenfalls nicht »ent-
schieden« widerstreiten durfte,256 so war ansonsten Stahls theokratisches

346 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

248 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 45.
249 Puchta, Rez. Savigny, System, 1840, S. 676; ders., Cursus der Institutionen I,

1841, S. 462.
250 Puchta, Rez. Savigny, System, 1840, S. 676.
251 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 99.
252 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 46.
253 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 23; vgl. oben Kap. 2 II 3.
254 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 4.
255 Hierzu auch Rückert, Autonomie des Rechts in rechtshistorischer Perspektive,

1988, S. 80 ff.
256 Puchta, Pandekten, 1838, S. 23; hierzu genauer unten Kap. 5 I 5 a).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rechtsverständnis doch zurückgewiesen. 1828 hatte Puchta noch die Moral
unspezifisch am »menschlichen Wohl« ausgerichtet und die Abgrenzung zum
Recht daran bemessen, daß rechtliche Überzeugung nur dem Volksgeist,
moralische Überzeugungen aber auch dem »Geist des Einzelnen als Solchen«
entspringen könne.257 1841 forderte die Moral den »Gott gefälligen Ge-
brauch der Freiheit«258 und das Recht gewährte nun den Freiraum für die
Entscheidung des Menschen für oder gegen Gott, also für das Gute oder
Böse.259 Indem der Einfluß Gottes dem Rechtsbegriff gleichwohl eine »Ent-
faltung« und eine »Bildungsgeschichte« vorgab, bekam das Recht eine
Richtung, es wurde »gleicher«. Der »Sinn des Rechts« gab damit den Weg
zurück zu Gott vor.

VI. Auswirkungen auf Puchtas Systembegründung

1. Die »freie oder historische Seite des Rechts«
Indem Puchta Freiheit nicht nur, wie bereits seit 1822 zum systematisch-
politischen Ausgangspunkt seines Rechtssystems, sondern auch zum »Keim
des Rechts« machte, bekam der Volksgeist Konturen. Recht schützte nicht nur
die Freiheit des Individuums, es entstand auch aus Freiheit. Die Auseinander-
setzung mit Stahl hatte Puchtas Rechtsentstehungslehre entscheidend präzi-
siert. Dies wurde deutlich in einer Auseinandersetzung mit Philipp Eduard
Huschke. Huschke zeigte seit Mitte der zwanziger Jahre in seinen Schriften
vermehrt spekulative Züge. Als Savigny 1837 für die sechste Auflage seines
»Recht des Besitzes« eine Auseinandersetzung mit den zeitgenössischen
Debattanden in der Frage »Recht oder Faktum« vorbereitete, geriet auch
Huschkes Stellungnahme in dieser Frage in sein Blickfeld. Huschke hatte die
Frage nach der Rechtsnatur des Besitzes, die inzwischen wissenschaftspoliti-
sche Dimension erreicht hatte,260 1835 mit einer historischen Ableitung zu
lösen versucht. Er deutete den Gegensatz zwischen Ramnes und Quiriten als
einen solchen zwischen Leib und Geist, der sich rechtlich im Gegensatz
zwischen der bloßen Gewalt und ihrem Schutz durch Interdikte und dem
Eigentum als rechtlichem Stadium fortsetze.261 Gemessen hielt Savigny
Huschke entgegen, daß damit die Rechtslage zu Zeiten Justinians nicht mehr
erklärt werden könne. Zu diesem Zeitpunkt habe niemand mehr an »Ramnes
und Tities« gedacht. Der Gesetzgebung müsse daher »aus einem praktischen

Auswirkungen auf Puchtas Systembegründung 347

257 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 138.
258 Puchta, Cursus der Institutionen, 1841, S. 9.
259 Puchta, Cursus der Institutionen, 1841, § 4.
260 Vgl. hierzu auch oben S. 269 ff.
261 Huschke, Über Fest. v. Possessiones und Possessio, zu S. 2, 1835, S. 75 ff.,

insb. 99 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bedürfnis, aus einem Interesse der Gegenwart, erklärt werden«.262 Dabei solle
vom »Überschwänglichen« dieser Ansicht gar nicht die Rede sein. Gegenüber
Jacob Grimm wurde Savigny diesbezüglich deutlicher. Der »Schwärm-
geist«263 Huschke, gehöre zu den Leuten, »die die tiefere Bedeutung ge-
schichtlicher Erscheinungen ungleich besser erkennen als der liebe Gott«.264

Auch Puchta erhielt zu diesem Thema brieflich nähere Ausführungen Savi-
gnys, die aber nicht erhalten sind. Puchta Zitaten zufolge stand darin Huschke
beispielhaft für die »wissenschaftlichen Verirrungen« seiner Zeit, er betreibe
»wissenschaftl.[iche] Zauberey«.265

Puchta hielt Savignys Kritik an Huschke für »überaus glücklich«: »Was
doch die Philosophie für Verwüstungen in den Gehirnen unserer Zeitgenossen
anrichtet.«266 Puchta267 verortete Huschke im hegelianischen Lager. 1837
entschloß er sich, »einen philosophischen Angriff auf seine Philosophie zu
machen«.268 Aus der daraus entstehenden Korrespondenz hat sich ein Brief-
entwurf Puchtas erthalten, der seine Kritik an Huschke auf den Punkt bringt.

Huschke hatte im Frühjahr 1837 seine Methode dahingehend beschrieben,
daß er sich »überall bemühe, in den Dingen selbst zu denken, sie aus sich
heraus zu entwickeln, und, was damit zusammenhängt, daß ich nicht nur in
ihnen selbst eine gewisse ratio, sondern auch einen eben solchen rationellen
Zusammenhang mit tiefern Beziehungen des Menschenlebens und des ganzen
Daseyns überhaupt voraussetze und darzulegen suche«.269 Puchta entgegnete:

348 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

262 Savigny, Besitz, 6. Aufl. 1837, S. 57.
263 Brief Savignys an Grimm vom 20.3.1837, Stoll II, 1929, S. 497.
264 Brief Savignys an Grimm vom 20.3.1837, Stoll II, 1929, S. 497.
265 Brief an Savigny vom 30.6.1838.
266 Brief an Savigny vom 30.6.1838.
267 Den obigen Erwägungen folgend, kann hier dahingestellt bleiben, welchem der

zeitgenössischen Philosophen sich Huschke damit anschloß, es genügt, daß
Puchta ihn als Hegelianer einschätzte. Nach Schirmer, Ph. E. Huschke, in:
AcP 70, 1886, S. 163 ff., 166, ging Huschkes Neuausrichtung auf den durch
Heinrich Steffens vermittelten Einfluß von Schelling zurück; ihm folgend
Pfaff, in ADB 50, 1905, S. 515 ff. (mit Bibliographie); wie Puchta, sah
demgegenüber vor allem Hegelianisches bei Huschke auch Landsberg,
GDR 3.2., 1910, S. 489 ff.; Noten S. 218 f.; ebenso auch Wieacker, Griechi-
sche Wurzeln des Institutionensystems, 1953, S. 91 ff., 94; demgegenüber sieht
Behrends, Vorwort zu der von ihm besorgten Neuausgabe der Übersetzung
von Edward Gibbons, Historische Übersicht des Römischen Rechts, 1789/
1996, S. 208 Anm. 63 (wie Wieacker mit Blick auf den »Bovigus«) bei
Huschke eine Übersteigerung eines »theologisch-schöpfungstheoretischen Aus-
gangspunkts«, den er auch bei Savigny findet.

268 Brief an Savigny vom 12.8.1838; schnell offenbarten sich unversöhnliche
Gegensätze, vgl. Brief Puchtas an Savigny vom 15.10.1838.

269 Huschke, Die Verfassung des Königs Servius Tullius, 1838, S. XII, die Vorrede
datiert »im März 1837«.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Sie setzen an die Stelle der logischen Nothwendigkeit das Hegel.[sche]
System einer Naturnothwendigkeit. Ich kann nicht verhehlen, daß mir die
erste der Freiheit und Persönlichkeit, die sie freilich auch aufhebt, doch noch
mehr Recht widerfahren läßt, als die letzte. Und dann indem Sie den
Menschen zum Sclaven der Natur machen, fesseln Sie ihn noch strenger als
die Natur, der in ihrer Ordnung zugleich eine Mannigfaltigkeit und
Abweichung von der Ordnung der Vernunft gegeben ist, die indem sie ein
Symbol der Freiheit des Menschen ist, gerade das Leben ausmacht.«270

In der Sache klang dies ähnlich wie der ältere Vorwurf gegen Gans, er
kenne kein »zufälliges Dasein«.271 1826 war die erkenntnistheoretische
Dimension dieses Vorwurfs aber kaum deutlich geworden. Wenn Puchta
1825 bemerkt hatte, je »verwickelter diese Zustände sind, desto mehr muß
auch ihr innerer Zusammenhang der Anschauung verborgen seyn«,272 so
klang dies nach Zugangsproblemen, nicht nach einem unüberwindlichen
Dualismus im Sinne Kants. Erkenntnis durch Anschauung war offenbar
schwierig, aber grundsätzlich möglich. 1837 klangen die Probleme weit
grundsätzlicher. Puchtas Betonung der Freiheit verwies neben ihrer materialen
Ebene, dem Schutz der Rechtsfähigkeit (Persönlichkeit), auf eine deutlich
erkenntnistheoretische Dimension: der Natur war eine Abweichung von der
Ordnung der Vernunft gegeben.

Puchta vollzog hier keine Rückwendung zum kritischen Kant.273 Kant war
für Puchta in den dreißiger Jahren nicht mehr taugliches Fundament der
Jurisprudenz. Dies teilte er 1839 Thibaut unmißverständlich mit:

»Wenn ein Jurist in seinen philosophischen Vorstudien bei Kant stehen ge-
blieben ist, so wollen wir ihn darum nicht tadeln, aber das scheint billig, dass er
wenigstens die Möglichkeit anerkenne, es sei nach Kant in der Philosophie
einiges geleistet worden, was sich auch in der Jurisprudenz auf keine Weise
durch blosses Ignorieren abfertigen läßt.«

Der hier angesprochene »Fortschritt in der Philosophie, der weit entfernt ist,
sich blos in der Jurisprudenz kund zu geben«,274 verwies erneut auf Schelling.

Auswirkungen auf Puchtas Systembegründung 349

270 Puchta, Entwurf eines Briefs an Huschke, ohne Datum; der letzte Relativsatz
bezieht sich wohl auf die Natur im Puchtaschen Sinne, nicht auf die Vernunft
(Hervorhebungen von mir).

271 Vgl. oben S. 234 ff.
272 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 20.
273 Mit Blick auf Kants Kritik der reinen Vernunft interpretiert Puchta solcher-

maßen Montanari, Arbitrio normativo, 1984, S. 151.
274 Beide Zitate bei Puchta, Rez. Thibaut, Über die historische und nicht-

historische Rechtsschule, 1839, S. 190.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchta nahm hier Schellings Münchener Kritik an Hegel auf.275 Bereits276

1827 in der ersten Münchener Weltalterphilosophie und dann durchweg277

warf Schelling Hegel vor, mit dem bruchlosen Übergang von der Logik zur
Realphilosophie der Enzyklopädie – die bekanntlich auch die (kleine) Rechts-
philosophie umfaßte278 – den Gegenstand verfehlt zu haben. Schelling
thematisierte eine Überschätzung der Leistungsfähigkeit der Vernunft mit
Blick auf das Positive bei Hegel: »Es läßt sich nimmermehr einsehen, wie es
möglich sei, aus dem bloßen Begriff einen Übergang in die Natur wirklich zu
finden.«279 Die von Kant aufgestoßene Lücke zwischen Subjekt und Objekt
war für Schelling »rationalistisch« nicht zu schließen: »Die Welt besteht aus
Begriffen und zufälligen Dingen; eben das Reale ist die Differenz vom Den-
ken.«280

Diese Perspektive bestimmte nun auch Puchtas Auseinandersetzung mit
Hegel. Die Huschke gegenüber geäußerte Kritik hielt er in seiner Enzyklopä-
die von 1841 auch Hegel selbst entgegen. Hegels Rechtsphilosophie »be-
schäftige sich mit dem wirklichen Recht, aber nur mit dem, was daran
vernünftig sey, und dieses Vernünftige sey eben das eigentlich Wirkliche am
Recht«. Diese Beschränkung auf das »Seynsollende im Seienden« sei nur eine

350 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

275 Darstellung dieser Kritik beispielsweise Brinkmann, Schellings Hegel-Kritik,
1976, S. 117 ff. (mit allerdings überholter Deutung); Frank, Der unendliche
Mangel an Sein, 1975, 2. Aufl., 1995; Horstmann, Logifizierte Natur oder
naturalisierte Logik?, 1986, S. 290 ff.; in geschichtsphilosophischer Perspektive
Smid, Folgen der Kritik des Geschichtskonzepts in der Hegelschen Rechts-
philosophie durch Schelling für die Staatsphilosophie, 1987, S. 338 ff., bes.
352 ff.

276 Inwieweit Schelling die Angriffe gegen Hegel bereits in Erlangen vortrug, ist
unklar. In den vom Sohn herausgegebenen Werken I 10, S. 161 ff. ist ein kurzer
Anhang aus einem Erlanger Manuskript zu Hegel abgedruckt. Inwiefern
Schelling nach der Initia vom WS 1820/21 die von angekündigten Vorlesungen
in Erlangen gehalten hat, ist nicht ganz geklärt, vgl. oben S. 323. Bereits im
System der Weltalter von 1827/28 findet sich Schellings Hegel-Kritik, vgl.
Schelling, System der Weltalter, 1827/28, S. 57 ff.

277 Vgl. Brief an Savigny vom 17.8.1829, bei Bohnert, Vierzehn Briefe, 1979,
S. 10, über: »einige treffende Züge zu dem Bild hegel. Philos.« in Schellings
Vorlesungen.

278 Vgl. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III, 1830,
Werke I 10, 1986, §§ 488 ff.

279 Vgl. Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 61 ff., 62. Der Ver-
fasser der Nachschrift ist unbekannt. Laut Ehrhardt, a. a. O., S. IX, über-
prüfte und korrigierte Schelling das im Besitze Maximilians II. befindliche
Heft.; vgl. auch die ansonsten herangezogene Geschichte der neueren Philoso-
phie, 1833/34, Werke I 10, S. 152: »Daher ist ihm die Natur überhaupt nur
noch die Agonie des Begriffs«.

280 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 62.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»halbe, eine unvollkommene Jurisprudenz«, da sie die »freie Seite des Rechts
von sich ausschlösse« und nur »die nothwendige« beleuchte.281 Im zentralen
§ 2282 statuierte er die Freiheit als »Grundbegriff des Rechts«, was bedeute,
daß »sich nicht vom Begriff der Vernunft aus zu dem Recht gelangen läßt«.
Speziell auf Hegel gemünzt betonte er, daß es nichts helfe, wenn dessen
Philosophie »um ihre Universalität zu retten, alles Wirkliche in den Kreis
des Vernünftigen hereinzieht«.283 Das Natürliche könne »nicht lediglich ein
Vernünftiges genannt werden«, es besitze auch eine Seite, »welche dem Auge
Gottes zugewendet ist«, also sich einer nur auf das Notwendige gerichteten
Erkenntnis entziehe. In seiner Enzyklopädie von 1841 betonte er durchgängig
das Huschke entgegengehaltene Problem. Das Recht habe eine »freie« Seite,
»eben … die geschichtliche«284 und diese war für Puchta unabhängig von
jeder »Naturnothwendigkeit«. Die Vernunft, die er nicht im kantisch-prakti-
schen,285 sondern im schellingschen Sinne als Vermögen des Schließens ver-
stand, gelange bestenfalls »durch einen Sprung zum Recht«.286 Puchtas
Eintreten für die strukturelle Vernünftigkeit des Rechts sollte also nicht auf
ein Recht, »welches keine Geschichte habe, sondern ewig unveränderlich aus
den Gesetzen der unveränderlichen Vernunft hervorgehe«,287 hinauslaufen.
Ein solches System habe dann »in der That nicht das Recht zum Gegenstand,
das nur in der Freiheit seinen Ursprung haben kann«.288

Entstammte das Recht solchermaßen der Freiheit, so kam eine Herleitung
des Rechts aus außerempirischen Grundsätzen nicht in Betracht. Der Rechts-
wissenschaftler war auf die Betrachtung des Wirklichen verwiesen. Puchtas
Volksgeist blieb damit undurchschaute Werkstatt: »Die Entstehung des
Rechts aus dem Volksgeist ist eine unsichtbare … Was uns sichtbar ist, das
ist nur das Entstandene selbst, das Recht also, nachdem es aus der dunklen
Werkstätte, in der es bereitet wurde, hervorgetreten und wirklich geworden

Auswirkungen auf Puchtas Systembegründung 351

281 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 97.
282 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 4 f.
283 Das tat Hegel bekanntlich gerade nicht, doch war dies Puchtas vielkritisierte

(vgl. Schönfeld, Puchta und Hegel, 1930, S. 49 f.; Bohnert, Puchta, 1975,
S. 173), und durchaus Schelling auch insofern verwandte Perspektive. Die
Konflikte mit Gans gingen demgegenüber eher in die entgegengesetzte, richti-
gere Richtung, indem Gans stärker als Hegel die Tendenz zeigte, die Wirklich-
keit der Vernunft unterzuordnen, also die »faulen Existenzen« offenzulegen,
vgl. hierzu treffend Braun, Besitzrechtsstreit, 1980, S. 117 ff.

284 So ganz deutlich in Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 19.
285 Brief an Savigny vom 19.10.1839, abgedruckt bei Kiefner, Das Rechtsver-

hältnis, 1982, S. 161.
286 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 6.
287 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 96.
288 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 96.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ist.« Der Rechtswissenschaftler erforschte also ausschließlich das positive
Recht in »dreyfacher Gestalt«:

»1) als unmittelbare Ueberzeugung der Glieder des Volks, die in ihren Hand-
lungen sich offenbart; 2) als Gesetz; 3) als Product einer wissenschaftlichen
Deduction.«289

Gegenstand der Rechtswissenschaft waren frei entstandene Rechtssätze.

2. Die »logische oder vernünftige Seite des Rechts«
Offenbar sollte dies jedoch nicht eine Absage an Recht als System beinhalten.
Puchta setzte an die Stelle der »Naturnothwendigkeit« eine »logische Noth-
wendigkeit«. Das Recht entstamme nicht der Vernunft, sollte aber dennoch
vernünftig im Sinne von notwendig, logisch sein:

»Leugnen wir darum die Vernunft im Recht? Keineswegs. Dem Geist des
Menschen ist eine Schranke durch seine Eigenschaft als Naturwesen gezogen.
Diese Schranke muß der Mensch einhalten, die Vernunft giebt sie ihm zu
erkennen. Der menschliche Geist, welcher sich der Vernunft entschlägt, ist
Wahnsinn. Die Freiheit des Menschen, um bestehen zu können, soll eine
vernünftige sein, d. h. innerhalb der Schranken der menschlichen Natur sich
halten. Das Recht ist ein Vernünftiges, und dieß ist die Seite, von welcher es ein
System ist, einen Organismus von Gattungen und Arten bildet.«290

Unvermittelt ging Puchta in diesem schwer zu interpretierenden § 2 seiner
philosophischen Grundlage von der Freiheit des Menschen zur Form des
Rechts über. System folgte aus den Schranken der menschlichen Freiheit.
Puchta erläuterte diese Zusammenhänge im weiteren Fortgang seiner En-
zyklopädie.

Das Recht entstammte nach Puchta dem menschlichen Geist, nicht der
Vernunft. In der menschlichen Wahlmöglichkeit zum Guten und Bösen lag die
Freiheit gegenüber Gott, die Trennung des Rechts von der Moral. Gegenüber
der »lauteren Freiheit« Gottes schilderte Puchta die Freiheit des Menschen
gleichwohl abgestuft. Sie finde ihre, wenn auch »äußere« Grenze in seiner
Eigenschaft als Naturwesen.291 Der Mensch »hat eine durch Nothwendigkeit
gebundene, beschränkte, eine endliche Freiheit«.292

Die äußere Natur gab aber nur die Regelungsgegenstände, das »Was« der
rechtlichen Regelung vor. Das »Wie« unterlag, so hatte er gegenüber Huschke
betont, keiner Naturnotwendigkeit. Wenn das Recht gleichwohl »ein ver-
nünftiges« sein sollte, so mußte dies aus dem menschlichen Geist, kollektiv

352 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

289 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 30.
290 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 6.
291 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 7.
292 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 1.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dem Volksgeist, selbst folgen. Hier stand Puchta nun vor dem Problem, daß
der Volksgeist funktional betrachtet »dunkle Werkstätte«293 bleiben mußte.
In § 15 der Enzyklopädie verharrte Puchta zunächst auf der alten unergründ-
lichen Selbsttätigkeit, erneut abgestützt durch den Sprachvergleich. Ohne daß
dies genau erklärbar war, entstehe der Rechtsorganismus, »indem die Einheit
dieser Quelle sich auf das durch sie hervorgebrachte erstreckt«.294 Eine
automatische Vernünftigkeit des Rechts folgte hieraus aber nicht. Die ange-
borene »gemeinsame Geistesrichtung« liefere den Gliedern des Volks keinen
abgeschlossenen Rechtsorganismus, sondern nur »gewisse Ansichten und
Ueberzeugungen, oder wenigstens Empfänglichkeiten dafür und Keime«.295

Das Recht wurde nicht von selbst zu einem Organismus.296

Erstmals brachte er aber ein zweites Argument für die systematische Natur
des Rechts. Die Eigenschaft des Rechts, sich zu einem Organismus zusammen-
zuschließen, sei ihm »auch durch seine Natur, durch die Vernunftmäßigkeit
(§ 2 a. E.), gegeben«.297 Nun machte er deutlicher, was in § 2 nur angedeutet
worden war. »Denn die Mannigfaltigkeit der Rechtssätze hat, wie wir oben
gesehen haben (§ 8), ihren Grund darin, daß durch das Recht dem Princip der
Gleichheit das Ungleiche, ohne es aufzuheben, unterworfen werden soll.«298

Die Vernunftmäßigkeit des Rechts folgte also aus seinem Prinzip.
Bindeglied zwischen Freiheit und System war somit der bereits benannte299

»Sinn des Rechts«. Auch diesen hatte der Mensch als Teil seiner »creatür-
lichen Ausstattung« unentrinnbar mitbekommen. Der Mensch habe, so
Puchta, »diese Seele, mit ihren wesentlichen Eigenschaften und Fähigkeiten
… nicht durch eigene Wahl, sondern als etwas nothwendiges, von seiner
Bestimmung unabhängiges«.300 Dieser Sinn des Rechts war »die Gleichheit zu
schützen bestimmt«.301

Material gewendet, führte dies zur Anerkennung einer allgemeinen Rechts-
fähigkeit.302 In der hier primär interessierenden Systemperspektive folgte

Auswirkungen auf Puchtas Systembegründung 353

293 Vgl. bereits oben S.183 ff.
294 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 33.
295 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 23.
296 Zu viel »Einheit« und damit lediglich Erkenntnis des vorgegebenen, nicht auch

bewusste Ausbildung des Systems sieht daher Baldus, Einheit der Rechts-
ordnung, 1994, S. 76 ff., bei Puchta 1841.

297 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 35.
298 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 35.
299 Vgl. oben S. 336, 342 f.
300 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 1.
301 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 18.
302 Der Sinn des Rechts sei die Gleichheit zu schützen bestimmt, indem es die

»individuellen Ungleichheiten dem Allen gleichmäßig zukommenden: der

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


daraus, daß die Gegenstände der äußeren Natur, die »natürliche Ungleichheit
der Menschen und Verhältnisse«,303 durch das Recht unter Gleichheitsaspek-
ten verarbeitet wurden. 1829 hatte er diesen Aspekt noch als »Abstraction des
Rechts von der Individualität des Menschen« bezeichnet.304 Noch 1838 klang
dies in seiner anonymen Stellungnahme zu den »juristischen Gegensätzen des
Tages« ähnlich:

»Die juristische Anschauung der Dinge beruht nämlich ihrem Grund nach auf
einer Abstraction von allem dem, was ihr individuelles, und damit eigentlich
lebendiges Dasein ausmacht. Die Menschen mit aller ihrer Verschiedenheit des
Talents, der Neigung, des Gefühls, der Schönheit, der Stärke, mit allem ihrem
Wohl und Weh verflüchtigen sich der streng rechtlichen Betrachtung zu
Personen, den ganzen Reichthum der äußeren Natur tauscht sie gegen den
allgemeinen Begriff der Sachen um. Nicht als ob dieser Anschauungsweise in
der Jurisprudenz eine so absolute und unumschränkte Herrschaft zukäme, daß
die individuellen Gestalten und Farben der lebendigen Dinge keinen oder nur
einen unbedeutenden Einfluß besäßen; vielmehr wird nur der ein wahrer Jurist
genannt werden können, der auch dieser Mannigfaltigkeit des wirklichen
Lebens ihr Recht zuerkennt.«305

Was hier noch ganz traditionell als »Abstraction« daherkam, erschien 1840
als Unterordnung des Ungleichen unter das Gleiche:306 »Die individuellen
Zustände und Bedürfnisse werden durch das Recht nicht unterdrückt, aber
einer höheren Einheit und Gleichheit, die eben das Recht ist, untergeord-

354 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

Persönlichkeit, der Möglichkeit eines Willens, unterwirft«, Puchta, Cursus der
Institutionen I, 1841, S. 18 – mehr also nicht; vgl. auch Wetzell, 2. Nachruf
Puchta, 1846, S. XLII: »Da der Mensch durch seine Natur zum Leben mit
Andern bestimmt ist, so muß wegen dieser Naturnothwendigkeit der recht-
lichen Freiheit, die an sich eine unbeschränkte, ausschließliche sein würde, das
Princip der Gleichheit anhaften, welches dem Triebe der Menschen, Alles auf
sich zu beziehen, Schranken setzt, und den Einzelnen nöthigt, alle Anderen
auch als rechtlich frey anzuerkennen«; dieser Satz stimmt wörtlich, ohne, daß
dies als Zitat kenntlich gemacht worden wäre, mit dem am 18. Juli 1846
erschienen anonymen Kommentar zur »Rechtsphilosophie der Gegenwart« in
der (Berliner) Literarischen Zeitung, hier Sp. 941, überein. Wetzell käme sehr
gut als Autor dieses Texts in Frage. Landau, Puchta und Aristoteles, 1992,
S. 10, meint weitergehend, in Puchtas Gleichheitsbegriff materialer eine Orien-
tierung an »den liberalen Grundwerten der allgemeinen Freiheit der Persön-
lichkeit und der Gleichheit der Eigentums« und das Ziel der »Überwindung der
Statusungleichheit der Ständegesellschaft« finden zu können. Dies führt m. E.
zu weit. Näher in der Auseinandersetzung unten Teil 3 II 3 c).

303 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 18.
304 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. 19.
305 Puchta, Juristische Gegensätze des Tages, 1838, Sp. 786.
306 In den »Verhandlungen zu § 52« wird dieser Abschnitt seiner Enzyklopädie

gegenüber Savigny von Puchta nicht erwähnt, vgl. Brief an Savigny vom
19.10.1839.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


net.«307 Gleichheit folgte aus der Freiheit, beide blieben inhaltlich aufeinander
bezogen.

Gleichheit entstammte dem »Reich des Geistes«308 und damit der Freiheit.
Diese Freiheit freilich war eine »durch Nothwendigkeit gebundene«,309 denn
der Mensch war ein »der Naturnothwendigkeit unterworfenes Wesen«.310

Die Vernunft konzipierte Puchta als Mittlerin zwischen Natur und Geist, als
das »Vermögen, das Nothwendige zu erkennen«.311 Wenn das Recht eine
»vernünftige Seite« haben sollte, mußte diese von der Natur, nicht vom Geist
ausgehen. Konsequent war es somit auch nicht der »Sinn des Rechts«, den
Puchta für die Vernunft im Recht verantwortlich machte, sondern die Natur
mit ihrer »natürlichen Ungleichheit der Menschen und Verhältnisse«.312 Das
Recht wurde systematisch, indem die natürliche Ungleichheit den durch die
Betonung der Gleichheit verarbeitenden Geist zur Ausbildung systematischer
Zusammenhänge brachte.

»Die Rechte erhalten ihren Inhalt zum Theil durch den menschlichen Willen,
dieß ist ihre freie Seite …, zum Theil aber durch den Gegenstand des recht-
lichen Willens, dieß ist die nothwendige und logische Seite der Rechte.«313

Rechtsbildung war demnach »Reaction des Stoffs auf die Form, des Unter-
worfenen auf die unterwerfende Macht«.314

In diesem Spannungsgefüge entstand, so Puchta, das Recht »als ein Ver-
nünftiges«:

»Die Bildung des Rechts besteht in einem fortwährenden Widerstand der
Verhältnisse, des Ungleichen, und in einem fortwährenden Überwinden des-
selben; aus diesem Prozeß gehen die Rechtsinstitute: die Rechtssätze über das
Eigenthum, die Obligatio u. s. f. als verschiedene hervor, und so weiter herab
die speciellen Institute und Rechtssätze, aus denen jene bestehen. Als ver-
schiedene gehen sie daraus hervor, weil die Ungleichheit der Verhältnisse auf
die Hervorhebung des Princips der rechtlichen Freiheit zurückwirkt, weil das
Recht die mit der Ungleichheit behaftete Gleichheit ist.«315

Das Recht steigerte dabei beständig seine Komplexität:

»… indem das Recht den mannigfaltigen Stoff, welchen die Ungleichheit der
Menschen nach Geschlecht, Alter, körperlicher Beschaffenheit, natürlicher
Unselbständigkeit darbietet, durch Unterwerfung unter das Princip der Gleich-

Auswirkungen auf Puchtas Systembegründung 355

307 Puchta, Rez. Savigny, System, 1840, S. 677.
308 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 17.
309 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 3.
310 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 4.
311 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 4.
312 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 18.
313 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, § 46.
314 Puchta, Vorlesungen I, 1846, § 46, S. 104.
315 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


heit bewältigt, kommt durch die Rückwirkung des Stoffs eine Mannigfaltigkeit
in die rechtliche Form selbst.«316

Dieser Prozeß der Bildung eines immer komplexeren Rechtssystems war
Zusammenspiel zwischen Geist und Natur. Wenn der Geist dem Sinn des
Rechts folgte, Gleichheit betonte, gab die äußere Natur, die Gegenstände der
Unterwerfung unter den Willen der Person, notwendige Strukturen:

»Der Vater der Rechtsinstitute ist das Prinzip des Rechts [sc. also die
Herrschaft der Gleichheit], die Mutter der Stoff, die Mannigfaltigkeit der
Menschen und Dinge; in diesem letzteren Moment liegt die Seite der Not-
wendigkeit in den Rechtsbildungen, ihre Vernunft, die Eigenschaft des Rechts
als eines Systems.«317

Ganz entscheidend war nun die unterschiedliche Bindungskraft dieser
beiden Komponenten der Rechtsbildung. Während die äußere Natur den
Menschen notwendig band, war der Sinn des Rechts als Teil der Vernunft für
den Menschen nicht gleichermaßen bindend. Es sei »unrichtig, die Vernunft
für das höchste Gut zu halten«.318 Um dem Drang im Menschen zu einem
»bellum omnium contra omnes« zu widerstehen, war dem Menschen mit dem
Sinn des Rechts ein »Führer gegeben«, durch den »jener Trieb nicht unter-
drückt, aber leitend beherrscht werden soll«319 – nota bene: »soll«! Der Sinn
des Rechts lag im menschlichen Geist immer im Widerstreit mit dem »Drang,
sich von dem Mitseienden zu unterscheiden«.320 Auch die systembildende
Funktion der Gleichheit war damit keine Naturnotwendigkeit, sondern »Auf-
gabe, die es zu lösen hat«.321 In seinen Überlegungen zur Entfaltung des
Rechtsbegriffs betonte Puchta, dieser sei »nur allmählich zur Entfaltung
gekommen«,322 er fand ein »stufenweises Abstreifen der ihn deckenden und
trübenden Hüllen«323 und attestiert einen verbleibenden »Beruf der neuen
Welt«.324

Für die Struktur des Rechts folgte daraus: Das Recht war nicht vernünftig,
es sollte vernünftig werden. Die Rechtswissenschaft war berufen, dem Sinn
des Rechts durch Arbeit am Rechtssystem zum Durchbruch zu verhelfen. Das
Recht sollte »gleicher« werden. Dies entsprach seinem Entwicklungsprozeß,
zurück zu Gott.325

356 Philosophische Vertiefungen 1829–1841

316 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 79.
317 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 102.
318 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 4.
319 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 17.
320 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 17.
321 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 19.
322 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 20.
323 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 22.
324 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 22.
325 Vgl. oben S. 342 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Ergebnis

Puchtas in Anlehnung an Schelling entwickelte philosophische Grundlage von
1841 trug in mehrfacher Hinsicht zur Verdeutlichung seiner Prämissen bei.

(1) In Auseinandersetzung mit Stahl mußte Puchta das Verhältnis des
Volksgeistes zu Gott klären. Deutlich sprach er sich gegen Stahls These von
einem in göttlich geprägten »Ordnungen« geoffenbarten Recht aus. Recht
war für Puchta Menschenwerk, die menschliche Freiheit für oder wider Gott
sei »Keim des Rechts«. Methodengeschichtlich betrachtet, bestimmte dies vor
allem seinen Erkenntnisgegenstand. Die Rechtsentstehung blieb von gött-
lichen Vorgaben, aber auch von solchen der Vernunft grundsätzlich frei.
Der Volksgeist war somit weiterhin »dunkle Werkstätte«, sichtbar war nur
»das Entstandene selbst«. Der Blick des Rechtswissenschaftlers war auf
Rechtssätze gerichtet, nicht auf die diese hervorbringenden »Triebe«. Rechts-
sätze waren somit »positiv«, nur a posteriori erkennbar. Um sie zu verstehen,
bedurfte es wissenschaftlich, im Sinne von Schellings positiver Philosophie,
der Erarbeitung ihrer Entstehung und der weiteren Genese. Dies war jedoch
nur eine Seite der Rechtswissenschaft, die der »freien oder historischen Seite
des Rechts« zugewendet war.

(2) Daneben stand für Puchta die »logische oder vernünftige Seite des
Rechts«. Obwohl das Recht der menschlichen Freiheit entstammte, ging es
nicht in Willkür auf. Im Gegensatz zu Gottes lauterer Freiheit war die Freiheit
des Menschen durch »Naturnothwendigkeit« gebunden. Das Recht bekam
systematische Struktur, indem die notwendige Natur auf den freien menschli-
chen Willen einwirkte. Puchtas Rechtsbegriff wurde damit philosophisch
präzisiert. Der auf Unterwerfung gerichtete Wille des Menschen war nun
deutlicher durch den ihm eingepflanzten »Sinn des Rechts« geprägt, der den
Menschen dazu trieb, die Gegenstände der Natur unter dem Aspekt der
Gleichheit zu behandeln, also gleiche Merkmale an ihnen hervorzuheben. Die
Gegenstände der Unterwerfung waren nun die äußere, durch Notwendigkeit
gebundene Natur. Der sich entwickelnde Rechtsorganismus bekam damit
Prinzip und Richtung. Durch das Prinzip der Herrschaft der im menschlichen
Willen verankerten Gleichheit über die natürliche Ungleichheit der Gegen-
stände bekam das Recht eine gleichheitsbetonende hierarchische Struktur.
Zugleich gab die Ausrichtung der Gleichheit an Gottes Willen dem Rechts-
organismus im Streit der Potenzen eine Richtung. Das Recht sollte gleicher,
systematischer werden und damit die nationellen Besonderheiten abnehmen.
Am Schluß stand ein menschengemachtes und doch mit Gottes Willen über-
einstimmendes Weltrecht.

Auswirkungen auf Puchtas Systembegründung 357

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Präzisierungen mit Blick
auf Puchtas Pandekten 1838–1846

Für Puchtas Rechtslehre werfen diese philosophischen Präzisierungen Folge-
fragen auf.

(1) Was bedeutete die starke Betonung der menschlichen Freiheit als »Keim
des Rechts« konkret in rechtswissenschaftlichem Kontext? Verschoben sich
damit Puchtas Rechtsquellenlehre und sein Pandektensystem? Wie weit ging
zudem die Betonung der Freiheit? Fand der Volksgeist in einem unabdingba-
ren materialen Kern Halt oder galt jede rechtliche Äußerung des Volks-
bewußtseins?

(2) Für Puchtas Systemarbeit nahm das bereits 1829 im Zusammenspiel
zwischen »Grundverschiedenheiten« und »sonstigen Verschiedenheiten«, zwi-
schen Ableitung und »Anschauung« thematisierte Spannungsfeld zwischen
seinem obersten Grundsatz, seinem Rechtsbegriff, und den einzelnen Rechts-
sätzen, auf den ersten Blick zu. Puchtas Rechtsbegriff wurde philosophisch
befestigt. Freiheit der Rechtsentstehung und Notwendigkeit des logischen
Zusammenhangs prallten in Puchtas System hart aufeinander. Wie löste
Puchta den Gegensatz zwischen »freier« und »logischer« Seite des Rechts in
seinen Pandekten konkret?

(3) Zuletzt bleibt das nun in konkreter Umsetzung in den Pandekten
gefundene Ergebnis mit Schellings Münchener Vorlesungen nochmals zu
vergleichen. Konnte sich Puchta, wie er gegenüber Stahl behauptete, für sein
hier verwirklichtes Verständnis eines eben auch logischen Rechtssystems auf
Schelling berufen?

I. Die »positive« Grundlage

1. Der schwankende Boden – Kritik an Stahl, Kierulff und Beseler
»Sie hat etwas verführerisches, die Betrachtung der Rechtsverhältnisse, wie es
verführerisch ist, sich auf den wechselnden Wellen schaukeln zu lassen, statt
den festen harten Grund zu suchen.«1

1841 erneuerte Puchta die Kritik, die 1838 – noch unter der Nennung von
Stahls Namen – so großes Aufsehen erregt hatte.2 Stahls Versuch, das System
auf »das Factische der Verhältnisse … nicht auf ihre juristische Natur« zu
gründen, müsse, so hatte Puchta damals betont, »mit einer Verwirrung und
Zerstörung der Rechtsbegriffe sich endigen«.3 Dies war zunächst ein syste-

358 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

1 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 52.
2 Vgl. hierzu bereits oben S.311 f..
3 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. VII.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


matisches Argument. Puchta hielt nur seinen Rechtsbegriff, vor allem durch
dessen Bindung an feste Gegenstände der Unterwerfung, für hinreichend trenn-
scharf, um ein »logisches« System zu ermöglichen. Vorliegend interessiert
jedoch ein zweiter Aspekt. Stahl hatte die Rechtsverhältnisse nicht nur zur
»Einteilungsnorm« seines Systems gemacht, sondern dort auch gesucht, was
galt. Stahls Rückgriff auf »Ordnungen« und »Triebe« war Puchta in seinen
philosophischen Erörterungen entgegengetreten.4 Was galt, folgte für ihn aus
seiner Rechtsquellenlehre, also aus Rechtssätzen. In seinem System versuchte er
sich »des Zusammenhangs der Rechtssätze« zu bemächtigen und hierzu ihre
»Abstammung« bis zum »Begriff des Rechts hinauf« nachzuweisen.5

Puchta suchte in der Empirie verstärkt Halt. Hatte er in den zwanziger
Jahren mit dem Blick in die »Billigkeit« selbst noch einfühlend-irrationale
Momente der Rechtsarbeit betont,6 so polemisierte er 1837 bereits deutlich
gegen die Ansätze, dem Richter die Überprüfung des Gewohnheitsrechts
anhand der »Vernunft im allgemeinen«7 zu gestatten. Der »unbestimmte
und vieldeutige Ausdruck Vernunft« sei nicht tauglich, »einen sicheren Anhalt
zu gewähren«: »die Vernunft ist gleich einem weißen Blatt, das jedem mitge-
geben ist, und von jedem mit den verschiedensten Sätzen beschrieben wird«.
Die hier vermutete »reine Willkühr«8 fand Puchta gleichermaßen 1844 in
Beselers Berufung auf den »unbefangenen, verständigen Sinn, den ungetrüb-
ten natürlichen Blick, den Eifer für das Wirkliche und Wahre«.9 Beselers
Erkenntnisweg predige die »vollkommene Unbestimmtheit und Unsicher-
heit«.10 Seine »rechte Mitte zwischen Zweifel und Glauben«11 sei »sicherlich
unter allen eine der unentdecktesten«.12

Die Kritik an der unsicheren Erkenntnisgrundlage traf nicht nur Beseler,
dessen »Volksrechtsgrille«13 von Puchta mit verletztender Polemik über-
schüttet wurde.14 Auch die Puchta, wie viele Zeitgenossen, durch ihre

Die »positive« Grundlage 359

4 Vgl. oben 311 ff.
5 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 101.
6 Vgl. oben S. 218 ff.
7 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 53.
8 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 51.
9 Beseler, Volksrecht und Juristenrecht, 1843, S. 120 f.
10 Puchta Rez. Beseler, 1844, S. 26; zu diesem Disput noch unten Kap. V I 1.
11 Beseler, Volksrecht und Juristenrecht, 1843, S. 122.
12 Puchta Rez. Beseler, 1844, S. 26.
13 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 31.
14 Hierzu J. Schröder, Savignys Spezialistendogma, 1976, S. 28 ff. Kern, Bese-

ler, 1982, S. 370 ff., zu Puchtas Rezension S. 393 ff. Kern schreibt weitgehend
die Polemik Beselers gegen Puchta fort. Daher entgeht ihm der unterschiedliche
Volksbegriff beider (zu den durchlaufenden begrifflichen Ungenauigkeiten bei
Kern Rückert, Rez. Kern, S. 401 ff., so daß er Puchta vorhält, dieser habe
»das Gewicht unter Verzicht auf die Volksgeistlehre auf das Spezialistendog-

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


intellektuelle Brillanz beeindruckende Theorie des Gemeinen Civilrechts von
Johann Friedrich Martin Kierulff fand in dieser Perspektive Kritik.15 1844
sprach Puchta von einem »wunderlichen Aushängeschild« des Werks, mit
dem Kierulff »den ruhigen Theil des Publicums zu necken liebt«.16 Dies war
eine Anspielung auf den Titel des Werks. Kierulff setzte auf das »wirkliche«
Recht, womit er das Recht meinte, welches sich in der Wirklichkeit »zum
geltenden Recht« mache.17 Mit Kierulffs »Aushängeschild« hatte eine solche
Grundlage für Puchta nichts zu tun. Dies war für Puchta keine Theorie des
Gemeinen Civilrechts, sondern zielte »vergnüglich in das Blaue«.18

Wenn »das ganze Material, dessen Bearbeitung die Aufgabe der Juristen ist, mit
der Aeusserung auf die Seite geschoben wird: das gemeine Civilrecht sey nicht
das was in den römischen Rechtsbüchern, in den Reichsgesetzen, in der
deutschen Praxis zu finden sey, sondern das, was – nun eben von dem
Darstellenden als solches gegeben werde, so war dies eine Unumwundenheit
und ein Freimuth, der nicht bloss gegenüber den Umschweifen Anderer eine
Art Anerkennung verdient, sondern auch als Warnungszeichen die Gefahr
dieser Methode minderte … Wie Mancher möchte sich gern überreden lassen,
zur Herrschaft über den Stoff gelange man am besten, indem man diesen
aufgebe, der beste Bildhauer sey der, welcher statt in den widerspenstigen Stein,
in die nachgiebige Luft haue.«19

360 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

ma« verlagert und damit den »Bruch in der historischen Schule« vollendet
(S. 394), zum ganz ähnlichen Mißverständnis zwischen Puchta und Mauren-
brecher vgl. bereits oben Kap. 2 II 3. J. Schröder, auf den er sich hierzu
beruft, vertritt das an der genannten Stelle (Savignys Spezialistendogma, S. 31
Anm. 40) für Puchta gerade nicht, vgl. hierzu auch dessen Bemerkung in der
Rezension zu Kern, in: Quaderni Fiorentini 15, 1986, S. 436 ff., 438. Der Streit
zwischen Beseler und Puchta dreht sich um den Anteil des Volksrechts im
Verhältnis zum Juristengewohnheitsrecht. Dies muß hier nicht vertieft werden.
Das hier interessierende Recht der Wissenschaft (Beseler trennte zunächst
nicht deutlich, vgl. ders., Volksrecht und Juristenrecht, 1843, S. 87, 89; klar
dann ders., Volksrecht und Juristenrecht. Erster Nachtrag: G. F. Puchta, 1844,
S. 17 f.) wurde von Beseler, wie gezeigt, gar nicht als Rechtsquelle, sondern als
abgeleitete Rechtsanwendung betrachtet, vgl. unten S.429 ff.

15 In seinen Pandekten bescheinigte Puchta Kierulff, nach Savignys System als
einzigem ein für sein wissenschaftliches Verständnis »bedeutendes Werk«
vorgelegt zu haben, Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 14.

16 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 14.
17 Kierulff, Theorie des Gemeinen Civilrechts, 1839, S. 188 **); hierzu Lands-

berg, GDR 3.2., 1910, S. 592 ff.; Ogorek, Richterkönig oder Subsumtions-
automat, 1986, S. 232 ff.

18 Puchta, Rez. Savigny, System, 1840, S. 673. Puchta spielte hier auf Kierulffs
Vorgabe an, genau dies nicht zu tun, vgl. Kierulff, Theorie des Gemeinen
Civilrechts, 1839, S. XXXI.

19 Puchta, Rez. Savigny, System, 1840, S. 674. Die von Puchta zunächst ange-
kündigte Rezension des Werks Kierulffs (Brief an Savigny vom 5.4.1839)
unternahm Puchta wohl nicht. Hierauf deutet seine Stellungnahme gegenüber
Savigny am 5.2.1840, hin: »Kierulff habe ich jetzt schon lange auf dem

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchtas wissenschaftliche Arbeit setzte also beim »widerspenstigen Stein«
an. Damit wurde deutlich, daß seine in der Systembegründung stärker
werdende Betonung der »Freiheit als Keim des Rechts«, die »freie Seite«
des Rechts, erneut um methodische Fragestellungen kreiste. Sollte man
Juristen den Durchgriff auf die Rechtssubstanz im Volksgeist zugestehen?
Mit Blick auf spekulative Tendenzen bei seinen Zeitgenossen fürchtete Puchta
nun hinter pseudophilosophischen Absicherungen bloße Willkür. Der Rechts-
satz, das »Positive«, geriet deutlicher in den Blick.

2. Abweichungen von Savigny
in der Interpretationslehre

Auch Savignys Verfahren blieb nun nicht ohne Kritik. Dies wurde freilich nur
versteckt deutlich. Gegenüber Kierulff lobte Puchta Savignys System ohne
Vorbehalt. Dieses Buch habe »schon durch seine ganze Anlage einen unbe-
rechenbaren Werth«, da bei ihm »die Weise der Behandlung gegenüber der
Masse des Materials in ihre Rechte wieder eingesetzt wird«.20 Während
»lebhaftere Naturen« wie Kierulff schon begonnen hätten, in ihrer Stoffbe-
handlung die »Fahne einer falschen Freiheit« aufzustecken, habe nun Savigny
für die »wahre Befreiung von der Herrschaft des Stoffs« gewirkt.21

Gleichwohl begann Puchta Ende der dreißiger Jahre gerade in der Quellen-
bearbeitung andere Wege als Savigny zu gehen. Dies wurde in seinen Über-
legungen zur Interpretationslehre deutlich.

Nachdem 1840 Savignys Auslegungslehre22 erschienen war, gab Puchta
seine dargelegte23 Zurückhaltung gegenüber diesen Fragen auf.24 Obgleich er

Die »positive« Grundlage 361

Gewissen, habe ich mir ja einen Passus eines früheren Briefs zu diesem Behuf
von Ihnen zurückschicken lassen. Wäre ich einmal soweit wie Sie, ihn durch-
gegangen zu haben, so wäre die Sache bald gemacht. Nun aber hat er Sie
»krank gemacht«, und ich soll mich nicht krank machen lassen, um nachher
»ein gutes Wort« über ihn zu sagen, d. h. wohl versuchen, den Mohren weiss zu
waschen? Das wäre wohl recht, wenn er einem einen natürlichen Wahrheits-
sinn kundgäbe, den man von dem Wust der Verkehrtheit frey machen zu
können hoffen dürfte. Davon aber habe ich in seiner Vorrede keinen Satz
gefunden, und auch Sie nicht, wie es scheint, in seinem ganzen Buche.«

20 Puchta, Rez. Savigny, System, 1840, S. 673.
21 Puchta, Rez. Savigny, System, 1840, S. 673.
22 Savigny, System I, 1840, Kapitel 4; hierzu neben den sogleich Genannten:

Ogorek, Richterkönig oder Subsumtionsautomat? 1986, S. 149 f.; Jakobs,
Wissenschaft und Gesetzgebung im bürgerlichen Recht, 1983, S. 115 f.;
Mohnhaupt, Richter und Rechtsprechung im Werk Savignys, 1972, S. 243 ff.

23 Vgl. oben S. 240 ff.
24 Nun Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 40–44; nicht über die

Vorauflage hinausgehend noch ders., Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 15 mit
Anm. r); dann aber ders., Pandekten, 3. Aufl. 1845, § 15, S. 24 f.; breiter dann
ders., Vorlesungen, 1846, § 15, S. 38 ff. Noch 1846 hieß es freilich, man habe

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Savignys Interpretationslehre bescheinigte, alle bisherigen Theorien »weit
hinter sich« gelassen zu haben,25 wurden Differenzen nun offenbar. Auf
den ersten Blick stimmten Puchtas Überlegungen zur Auslegung weitgehend
mit dem überein, was Savigny für den »gesunden Zustand« der Gesetze an
hermeneutischen Hilfsmitteln anbot. So übernahm Puchta Savignys Kritik am
hierarchischen Verständnis des traditionellen Grammatik-Logik-Schemas.26

Im Einklang mit der nach 1800 historisierten allgemeinen Hermeneutik27

sahen beide28 in Wortlaut, Zweck sowie historischem Hintergrund nur »eine
Einteilung der Hülfsmittel«, die »nicht getrennt«, sondern »mit einander
gebraucht« werden müssen.29

Ein Auslegungskanon Savignys für den »gesunden Zustand der Gesetze«
wurde bei Puchta jedoch nicht erwähnt, das »systematische Element«.30 Mit
Blick auf Savignys Erwägungen für den »mangelhaften Zustand der Ge-
setze«31 bekommt dieser Mangel Konturen: Für Puchta war der Wille des
Gesetzgebers dem inneren Zusammenhang des Rechtsorganismus nicht unter-
worfen.

Für Savigny war der »innere Zusammenhang, welcher alle Rechtsinstitute
und Rechtsregeln zu einer großen Einheit verknüpft«,32 schon bei »gesund-

362 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

aus »den Regeln für Kritik und Interpretation … wohl eine eigene Disciplin
gemacht, die juristische Hermeneutik, gewöhnlich eine sehr äußerlich gehalt-
ene, unfruchtbare, nicht in das Wesen der Sache eingehende, hölzerne Dar-
stellung. Abgesehen von dem gesunden Menschenverstand muß die ganze
Jurisprudenz die Hermeneutik sein«, Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 39. Dies
richtete sich vor allem gegen starre Vorrangregeln, wie den Grundsatz, »abän-
dernde Gesetze seien strict zu interpretieren«: »Man muß jedem Gesetz sein
Recht widerfahren lassen, mag es correctorisch sein oder nicht. Nicht zu weit
zu gehen, davor muß der gesunde Tact und Verstand bewahren, solche äußer-
lichen Regeln würden nur den Schwachköpfen dienen, um sie des eigenen
Denkens zu überheben, diese sollen aber besser gar nicht interpretieren«,
Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 41.

25 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 25 Anm. r).
26 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 42; ebenso Savigny, System I,

1840, S. 319 ff. (gegen Thibaut).
27 Mit Blick auf das Zusammenspiel mit der Jurisprudenz nach 1800 vgl. die

Beiträge in J. Schröder (Hg.), Theorie der Interpretation vom Humanismus
bis zur Romantik, 2001; gedrängter Überblick bereits von dems., Analogie in
der juristischen Methodenlehre, 1997, S. 39 ff.; ders., Recht als Wissenschaft,
2001, S. 210 ff.

28 Zu Savigny bereits Rückert, Savigny, 1984, S. 355, der eher Parallelen, als
direkte Übernahmen sieht.

29 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 39.
30 Savigny, System I, 1840, S. 214.
31 Savigny, System I, 1840, §§ 35–37.
32 Savigny, System I, S. 214 unter Verweis auf § 5.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


em« Zustand der Gesetze als systematisches Element stets zu beachten.33 Bei
»mangelhaftem«, unklaren Zustand der Gesetze war für den unrichtigen
Ausdruck einzelner Gesetze34 wie bei Widersprüchen35 und Lücken36 inner-
halb der »Rechtsquellen als Ganzes« stets der innere Zusammenhang, im
letzteren Fall als Analogie, heranzuziehen. Für Savigny war jedes Gesetz
»dazu bestimmt, die Natur eines Rechtsverhältnisses festzustellen«.37 Die
Gesetzgebung hatte also »einen Gedanken« auszusprechen, und Auslegung
bedeutete »Reconstruction des dem Gesetze innewohnenden Gedankens«.38

Savignys Blick war bei der Auslegung also auf die hinter dem Gesetzeswort-
laut liegenden Rechtsverhältnisse gerichtet. 1824 formulierte er in seinen
Pandektenvorlesungen: »Alles positive Recht entsteht aus einer inn’ren histo-
rischen Nothwendigkeit … Die Einwirkung der Gesetzgebg weder als factum
noch als Recht wird hiebei geläugnet. Aber ein positives Recht war vorhanden
vor der Handlg der gesetzgebenden Gewalt, sie entwickelt, schützt, hilft
nach.«39 Die Rechtsverhältnisse standen wie die rechtlich sie regierenden
Rechtsinstitute in einem organischen Zusammenhang40 und damit wurden
auch die Gesetze durch diese Struktur bestimmt. Savignys Gesetzesauslegung
beruhte also »auf der Voraussetzung der organischen Einheit der Römischen
Gesetzgebung, welche wiederum in der allgemeinen Natur des positiven
Rechts überhaupt … ihre tiefere Begründung findet«.41 Savignys Auslegungs-
lehre unterschied folglich nicht nach Textarten.42 Seine Auslegungsregeln
waren »im wesentlichen gleich … bey Gesetzen, Schriften von Juristen
(Pandekten), Rechtsgeschäften«,43 umfaßten also das gesamte geschriebene
Recht.

Die »positive« Grundlage 363

33 Hierzu Rückert, Der Methodenklassiker Savigny, 1996, S. 47 ff. und passim;
ders., Savigny, 1984, S. 348 ff.

34 Savigny, System I, 1840, S. 222 ff., 223.
35 Savigny, System I, 1840, § 3 42–45.
36 Savigny, System I, 1840, § 46; hierzu näher unten 4.
37 Savigny, System I, 1840, S. 212.
38 Savigny, System I, 1840, S. 212 f.
39 Savigny, Pandektenvorlesung 1824/25, Einleitung, S. 3.
40 Savigny, System I, 1840, S. 7 (Rechtsverhältnisse), S. 9 (Rechtsinstitute); zur

vieldiskutierten Abgrenzung vgl. Rückert, Savigny, 1984, S. 342 ff.; Kiefner,
Lex Frater a Fratre, 1979, S. 129 ff., 136 ff.

41 Savigny, System I, 1840, S. 286 mit Verweis auf § 5; hierzu Rückert, Savigny,
1984, S. 348 f.

42 In seinen Pandektenvorlesungen wandte er sich deutlich gegen die »gewöhn-
liche, oberflächliche Theorie der Interpretation, von bloßen Gesetzen abge-
zogen«, Savigny, Methodologie, Vorlesungen, 1821/24, S. 199.

43 Savigny, Methodologie, 1821–24, S. 199; hierzu Rückert, Der Methoden-
klassiker Savigny, 1997, S. 33 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Savignys einheitsstiftendes Verfahren44 ließ somit den Willen des histori-
schen Normgebers weitgehend unbeachtet und griff statt dessen auf das
zugrundeliegende Rechtsverhältnis und auf eine organische Einheit im römi-
schen Recht zurück.45 Puchtas frühere Überlegungen zur Auslegungsfrage
hatten mit diesem Verfahren Einigkeit angedeutet.46 In den vierziger Jahren
zeigten sich nun Differenzen. Puchta mochte nun den Willen des Gesetzgebers
nicht mehr als unbedeutend ansehen. Gesetzesinterpretation habe eine »rein
receptive Richtung, sie geht rein auf Gewinnung des Rechtssatzes, welchen der

364 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

44 Überzeugend m. E. also die Beweisführung Rückerts, demzufolge Savignys
Rechtsverständnis auf der Prämisse einer inwohnenden Einheit im Recht
beruht. Damit grenzte Savigny sich gleichermaßen von den älteren Modellen
einer unkritisch objektivistischen Spiegelung des Rechts in der Vernunft wie
von a priorischen Vernunftskonstruktionen ab und zielte erkenntnistheoretisch
auf Einheit; vgl. Rückert, Savigny, 1984, passim, zum streitigen Terminus
»objektiver Idealismus«, S. 292 ff.; zusammenfassend vor allem ders., Savig-
nys Konzeption von Jurisprudenz und Recht, ihre Folgen und ihre Bedeutung
bis heute, 1993, S. 65 ff.; ders., Fälle und Fallen in der neueren Methodik seit
Savigny, 1997, S. 32 ff.; übereinstimmend in der Sache bereits J. Schröder,
Wissenschaftstheorie und Lehre der »praktischen Jurisprudenz«, 1979,
S. 161 ff., 164 f.; übereinstimmend auch Sandström, Die Herrschaft der
Rechtswissenschaft, 1989, S. 108 ff.; dies., Das dogmatische Verfahren als
Muster der rechtswissenschaftlichen Argumentation, 1998, S. 191 ff.; Mazza-
cane in: Savigny, Methodologie, S. 35 ff.; zweifelnd gegenüber seinen eigenen
früheren Ansätzen, aber doch teilweise Rückert differenzierend Kiefner, Deus
in nobis, 1993, S. 428 ff., 445 ff.; deutlicher gegen Rückerts »Objektiven
Idealismus« D. Nörr, Savignys philosophische Lehrjahre, 1994, S. 196 f.
Anm. 13 (mit dem einleuchtenden Hinweis auf das »Elend der Klassifikation«);
vgl. auch ebda., S. 269 ff.; überhaupt gegen eine philosophische Deutung
Savignys nach 1802: Jakobs, Der Ursprung der geschichtlichen Rechtswissen-
schaft in der Abwendung Savignys von der idealistischen Philosophie, 1989,
S. 241 ff.; kritisch auch ders., Die Begründung der geschichtlichen Rechts-
wissenschaft, 1992, S. 68 Anm. 147; auch Behrends hält die gesamte Ver-
ortung Savignys in der idealistischen Philosophie für verfehlt und plädiert für
eine Savigny-Deutung mit Blick auf den »rechtsphilosophischen Gehalt des
römischen Rechts«; vgl. ders., Geschichte, Politik und Jurisprudenz, 1985,
sowie ders. Würdigung Gustav Hugos in der von ihm neu herausgegebenen
Historische Übersicht des Römischen Rechts, von Edward Gibbon, (hg. 1789
von Gustav Hugo), 1996, S. 209 ff., insb. S. 212 Anm. 69 (gegen Rückert);
S. 214 Anm. 70 (gegen Nörr); S. 215 Anm. 71 (gegen Jakobs).

45 Die 1840 der Auslegung mangelhafter Gesetze zugewiesenen Auslegungsregeln
tauchen in Savignys früheren Methodenlehren nicht auf. J. Schröder, Recht
als Wissenschaft, 2001, S. 221, sieht darin in der Sache einen Rückfall in die
älteren Auslegungslehren der vorexegetischen, gegenwartsbezogenen Phase;
eher für eine Kontinuität dagegen Rückert, Der Methodenklassiker Savigny,
1996, S. 34 mit Anm. 21. Dies kann hier dahinstehen.

46 Vgl. oben S. 240 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesetzgeber in dem Gesetz hat niederlegen wollen«.47 Dies bedeutete kein
Kleben am Wortlaut, dieser war »nur declaratorisch«,48 doch spielte der
Wortlaut eine wichtige Rolle: »Der Sinn muß immer in den Worten liegen
(wenn auch nicht in ihrer gemeinen Bedeutung)«.49 Um den Willen des
Gesetzgebers zu rekonstruieren, konnten neben dem Wortlaut auch »Motiv,
Zweck, Nützlichkeit« sowie die Entstehungsgeschichte50 herangezogen wer-
den. Damit erschöpfte sich jedoch die »receptive Thätigkeit« der Rechts-
wissenschaft, die Interpretation.

Arbeit mit »inneren Gründen« war demgegenüber Recht der Wissenschaft
und damit »Production«.51 Für Puchta wurde der Jurist in diesen Fällen als
Rechtsquelle tätig und schuf neue Rechtssätze, während für Savigny der
Bereich der »Fortbildung«52 des Rechts hier noch nicht erreicht, wenn auch
zu befürchten war.53

Die dargestellte Differenz zu Savigny erhielt große Bedeutung durch die
Neuverortung, die Puchta dem römischen Recht in seiner Rechtsquellenlehre
zuteil werden ließ. Während Savigny die römischen Rechtssätze nicht als
Gesetze im modernen Sinne verstand,54 sondern wie die anderen Rechts-

Die »positive« Grundlage 365

47 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 25.
48 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 39.
49 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 39.
50 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 42.
51 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 42.
52 Nach Vogenauer, Die Auslegung von Gesetzen I, 2001, S. 606, taucht

»Rechtsfortbildung« terminologisch vor Savigny nicht auf. Wenn er nach-
folgend betont, bis zu Windscheid 1906 habe man die extensive und restriktive
Interpretation als Auslegung nicht von der Fortbildung abgegrenzt, so geht das
etwa an Puchtas Abgrenzung zwischen rezeptiver Interpretation und produkti-
ver Modifikation des Gesetzes vorbei. Puchta wird von Vogenauer nicht näher
untersucht. Gleichwohl muß er als Stütze für die »geometrische Methode«
dienen, die Vogenauer bei Puchta bezeichnet als »Idee eines ›inneren Systems‹,
das auch zu Erkenntniszwecken, nämlich einer deduktiven Beweisführung aus
Axiomen dienen sollte« (650). Auf S. 478 wird Puchta damit traditionell die
»Führung« der Begriffsjurisprudenz zugesprochen. Diese altbekannte Gesamt-
linie, die Vogenauer etwa S. 624 ff. in auffallender Parallele zur englischen
Entwicklung zieht, wird leider nicht mit den vielfachen Zweifeln hieran, etwa
in der Arbeit Ogoreks oder in Arbeiten Rückerts, konfrontiert, obwohl Voge-
nauer an anderen Stellen diese Arbeiten heranzieht; überzeugend m. E. diesbe-
züglich die Kritik von J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 242
Anm. 311.

53 Vgl. Savignys Warnungen im System I, 1840, S. 232, 233, 248.
54 Vgl. Savigny, Methodologie 1812, S. 184: »das dies alles durch Justinian

Gesetz geworden ist, ändert nichts – ohne seine Sanction, z. B. bey Privatarbeit
dieser Art, könnte die Sache gerade eben so stehen wie sie steht«; vgl. hierzu
Rückert, Der Methodenklassiker Savigny, 1996, S. 33 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


quellen auf den dahinterstehenden Volksgeist als Bildungsfaktor der Rechts-
verhältnisse zurückführte, als Ausfluß des dahinterstehenden Rechts inter-
pretierte, behandelte Puchta auch die römischen Rechtssätze seit Ende der
dreißiger Jahre als Gesetze im modernen Sinne. 1828, im ersten Band des
Gewohnheitsrechts, hatte Puchta die Rezeption als Übernahme des römischen
Rechts durch die Wissenschaft, als Verwissenschaftlichung gedeutet,55 das
rezipierte Recht war somit Juristenrecht. Auch 1845 galt: »Nicht durch eine
äußere Gewalt, sondern durch die Macht der wissenschaftlichen Überzeugung
ist es geschehen, daß das römische Recht … bey uns Eingang und neues Leben
fand.«56 Die Glossatoren seien dabei »nur die Organe einer allgemeinen
Ansicht aller Gebildeten der damaligen Zeit« gewesen.57 Gleichwohl genügte
Puchta für die rezipierten Rechtssätze des Corpus Juris58 nun nicht mehr eine
»bloß innere, wissenschaftliche Autorität«, sondern er betonte eine »auch
äußere Autorität«.59 1832 war die Zuordnung des antiken Rechts im Rechts-
quellensystem noch vage geblieben, die Sätze galten als »recipiertes Recht«
unmittelbar.60 In den vierziger Jahren wurde die Abkehr von der Einordnung
des antiken Rechts als Juristenrecht durch Rezeption deutlich. Schon im alten
Reich seien die römischen Gesetze »nicht als fremde, sondern als Gesetze
desselben Staats, in dem man gegenwärtig noch lebte«61 behandelt worden.
Nach 1806 ergebe sich die Geltung der römischen Rechtssätze zwar »nicht
durch die Autorität eines Gesetzgebers«, aber doch »durch die Gesetzeskraft,

366 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

55 Vgl. oben S. 159 ff.
56 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 1.
57 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 5.
58 Die zunächst zu beachtende antike Grundlage war »das in den justinianischen

Institutionen, Digesten, Codex (Constitutionum) und Novellen enthaltene
Recht, so weit es von den Glossatoren als gültig betrachtet behandelt worden
ist«, Puchta, Pandekten, 1838, S. 4. Nicht erfaßt waren somit das außerhalb
der Digesten überlieferte vorjustinianische Recht, nachjustinianische Recht und
die nicht glossierten Abschnitte des Corpus Juris. Wenn auch Detailfragen
strittig blieben (etwa die Geltung der unglossierten Teile des Corpus Juris, vgl.
Savigny, System, Bd, 1, 1840, S. 70; oder, welche Handschrift rezipiert worden
war, vgl. Göschen, Vorlesungen über das gemeine Civilrecht, 1838, S. 22 ff.),
stimmte diese Stoffbestimmung Puchtas mit der nahezu einhelligen Ansicht
seiner Zeitgenossen überein, vgl. etwa Schweppe, Römisches Privatrecht, 2.
Aufl. 1819, S. 22; Thibaut, Pandekten, 8. Aufl. 1834, S. 12; Mühlenbruch,
Pandekten I, 1838, S. 74; Göschen, Vorlesungen I, 1838, S. 23; Savigny,
System I, 1840; S. 1 f.

59 Puchta, System des gemeinen Civilrechts, 1832, S. 1 Anm. zu § 4.
60 Puchta, System des gemeinen Civilrechts, 1832, S. 1 Anm. zu § 4; ebenso

noch Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 2.
61 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die es in Deutschland erhalten hat«.62 Die übernommenen Sätze des Corpus
Juris hatten »unmittelbare Gesetzeskraft«63 und wurden in der Rechtsquel-
lenlehre auch als Gesetze behandelt.

Puchtas Überlegungen zur Gesetzesinterpretation gewannen damit unmit-
telbare Bedeutung »für die Interpretation des Corpus Juris«.64 Hier wurde
Puchtas strenge Hinwendung zu den Quellen nun deutlich. Für eine Inter-
pretation von Reskripten sei die »Ermittlung der Beschaffenheit des Falles …,
den sie [sc. die Kaiser] zunächst im Auge haben«,65 erforderlich. Der beson-
ders bei den Digesten wichtige Rückgriff auf den Entstehungskontext wurde
von Puchta stark eingeengt. Bei Rechtssätzen, »die in ihrem ursprünglichen
Zusammenhang einen anderen Sinn hatten, als sie ihn als Bestandtheile des
Corpus Juris haben sollten«,66 verbiete der Ausschluß des jus civile antejusti-
nianum die früheren Zusammenhänge zur Interpretation heranzuziehen. Der
»ursprüngliche Sinn hat nur historisches Interesse«. Die historischen Zusam-
menhänge waren bisweilen »unentbehrliches Hilfsmittel«, um das Alte vom
Neuen abzugrenzen.67 Der Wortlaut wurde für die Digestenfragmente damit
zentraler Orientierungspunkt. »Wahre Interpretation« könne »keinen ande-
ren Sinn aufstellen, als der in den Worten liegt, es kann nur eine declarato-
rische Interpretation geben«.68 Deutlich sei hiervon die interpretatio der
Römer zu unterscheiden, die viel weitergehend »das Verhältnis der Wissen-
schaft zu dem gegebenen Recht überhaupt«, also auch »Ergänzung, Erweite-
rung, Modifizierung« umfasse. Demgegenüber habe die Gesetzesinterpreta-
tion »eine rein receptive Richtung, sie geht rein auf Gewinnung des
Rechtssatzes, welchen der Gesetzgeber in dem Gesetz hat niederlegen wol-
len«.69 Es galt: »Das oberste Princip der Interpretation ist: das Gesetz ist der
ausgesprochene Wille des Gesetzgebers.«70

Wetzells Feststellung traf somit ins Schwarze: Puchtas Rechtsquellenlehre,
so meinte dieser 1846, »unterscheidet sich von der älteren Auffassung

Die »positive« Grundlage 367

62 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 7; Jakobs, Die Begründung der geschicht-
lichen Rechtswissenschaft, 1991, S. 58 mit Anm. 114, verweist darauf, daß mit
der Rückstufung der Wissenschaft als Rechtsquelle ab 1837 »das römische
Recht in Deutschland, da es ja nur durch die Wissenschaft rezipiert ist, gar
nicht gälte!« Genau aus diesem Grund war es für Puchta auch unverzichtbar,
eine andere Begründung zu suchen und diese fand er in der »Gesetzeskraft«.

63 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 2.
64 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 39.44
65 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 40.
66 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 41.
67 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 41.
68 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 39.
69 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 24 Anm. p).
70 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 39.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Savigny’s besonders dadurch, daß sie der Gesetzgebung eine größere histo-
rische Bedeutung einräumt«.71

3. Studie: Stellvertretungslehre bei Savigny und Puchta
Die Differenzen zwischen Puchta und Savigny wurden in der konkreten
Dogmatik deutlich. Ein Beispiel bietet die Stellvertretungslehre. 1840 ver-
öffentlichte Savigny erstmals seine Stellvertretungslehre, die er in seinen
Vorlesungen bereits früher vorgetragen hatte.72 Seit 1809/10 hatte ihn die
Frage der freien Stellvertretung bei der Eingehung von Obligationen be-
schäftigt.73 In Abkehr von der naturrechtlichen Annahme freier Stellvertre-
tung herrschte bei den Romanisten im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts
weitgehend Einigkeit darüber, daß dem römischen Recht ein solches Rechts-
institut fremd sei.74 Die verbreitetste Lösung hatte 1817 Mühlenbruch vor-
gelegt, der eine Zession zwischen dem Beauftragten und dem Aufraggeber
annahm, womit freilich das Problem des Durchgangserwerbs des Beauftragten
ungelöst blieb.75

1837 hatte Savigny erstmals unauffällig seine abweichende Ansicht durch-
blicken lassen, daß bereits das klassische römische Recht eine freie Stellver-
tretung angenommen hatte. In der sechsten Auflage des »Besitzes«, der bis
dahin nur den Besitzerwerb durch Stellvertreter thematisiert hatte,76 hieß es
nun, es sei zwar Regel, daß außer einigen aufgezählten Ausnahmen »kein
Recht durch fremde Handlung erworben werden kann, aber diese Regel gilt
(wenigstens schon zur Zeit der classischen Juristen) nur von civilen Erwer-

368 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

71 Wetzell, 2. Nachruf Puchta, 1846, S. XLI.
72 Vgl. etwa Savigny, Pandektenvorlesungen 1824/25, S. 232 f.
73 Hierzu die Nachweise bei Hölzl, Savignys Lehre von der unmittelbaren

rechtsgeschäftlichen Stellvertretung, 1999, S. 222 f.; vertiefend ders., Stellver-
tretung, 2002.

74 Hierzu noch immer der Überblick bei Everding, Stellvertretung, 1951, S. 25
(Vorläufer), 38 ff. (Mühlenbruch und die Nachfolger). Auf Everding dürften
auch die heute üblichen Bezeichnungen der einzelnen Theorielager zurück-
gehen; Hölzl, Stellvertretung, 2002, S. 240 ff., daneben aber überwiegend für
die frühere Entwicklung Müller, Die Entwicklung der direkten Stellvertre-
tung, 1969, S. 154 ff.; knapp Schmoeckel, Zur Entwicklung des Vetretungs-
rechts, 2000, S. 81 f.; nun HKK/Schmoeckel, §§ 164–181, 2003, Rn. 2 f.;
guter zeitgenössischer Überblick bei Scheurl, Stellvertretung, 1853, S. 315 ff.

75 Mühlenbruch, Die Lehre von der Cession der Forderungsrechte, 1817,
hierzu Luig, Zur Geschichte der Zessionslehre, Köln 1966, S. 47 ff.

76 Hierzu Mohnhaupt, Savignys Lehre von der Stellvertretung, 1979, S. 64, der
jedoch den Wandel in der sechsten Aufl. übersieht; anders Hölzl, Savignys
Lehre von der unmittelbaren rechtsgeschäftlichen Stellvertretung, 1999, S. 213
Anm. 17.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bungen, nicht von natürlichen, unter welche der Besitz gehört.«77 Savigny
spielte hier auf die »einzige Stelle unserer Rechtsquellen«78 an, der er seine
Lehre entnommen hatte, auf D 41, 1, 53, ein Fragment, welches damals79

Modestin zugeschrieben wurde:

»Ea, quae civiliter adquiruntur, per eos, qui in potestate nostra sunt, adquiri-
mus, veluti stipulationem: quod naturaliter adquiritur, sicuti est possessio, per
quemlibet, violentibus nobis possidere, adquirimus.«

Die hier genannte Möglichkeit, »naturaliter« auch durch Dritte zu erwerben,
wurde durchweg eng auf den hier ja beispielhaft (»sicuti«) erwähnten Besitz-
erwerb bezogen. Hierfür sprachen einige andere Stellen, denen zufolge der
Besitzerwerb der einzige zulässige Fall freier Vertretung sei.80 Savigny ver-
kannte dies nicht.81 Seine 1840 im dritten Band des Systems öffentlich
gemachte Annahme, schon zu Zeiten Justinians sei für nichtzivile Rechtsge-
schäfte eine freie Stellvertretung zulässig gewesen, band diese Stellen in eine
entwicklungsgeschichtliche Interpretation ein. Ein »so beschränkter Grund-
satz« habe sich im römischen Recht nicht halten können, »sobald der Verkehr
lebendiger und vielseitiger wurde«.82 Der Besitzerwerb durch Stellvertreter sei
nur eine erste Form der Anerkennung einer freien Stellvertretung gewesen. Die
im justinianischen Recht erreichte freie Stellvertretung habe ihren Ausdruck in
D 41, 1, 53 gefunden, während alle anderen Quellen nur den früheren
Rechtszustand repräsentierten:

»Alle diese Stellen können nun im Zusammenhang des Justinianischen Rechts
nur so angesehen werden, daß sie die Entwicklungsgeschichte der Regel
darstellen, die in ihrer unzweifelhaften neuesten und allein gültigen Gestalt,
durch die im Text abgedruckte L. 53 de a. r. d. ausgesprochen wird.«83

Indem die in diesem Fragment als Ausnahme genannten Erwerbsarten des ius
civile, insbesondere die stipulatio, weggefallen seien, ergebe sich für das
gemeine römische Recht »die unbeschränkte Zulassung der freyen Vertre-
tung«.84

Die »positive« Grundlage 369

77 Savigny, Recht des Besitzes, 6. Aufl. 1837, S. 360; in der ersten Auflage hatte
es hier geheißen, »aber diese Regel erleidet eben hier eine Ausnahme«, Recht
des Besitzes, 1803, S. 249. Hervorhebung von mir.

78 Savigny, Obligationenrecht II, 1851, S. 54.
79 Nach Lenel, Palingenesia iuris civilis II, 1889, Sp. 69 Anm. 5, stammt es von

Sextus Pomponius.
80 Vgl. die Nennungen bei Vangerow, Pandekten III, 6. Aufl. 1852, S. 294.
81 Savigny, System III, 1840, S. 97 Anm. (p).
82 Savigny, System III, 1840, S. 94.
83 Savigny, System III, 1840, S. 97 Anm. (p).
84 Savigny, System III, 1840, S. 98.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Savignys Interpretation von D 41, 1, 53 verfuhr, wie 1840 und stärker noch
1853 im Obligationenrecht deutlich85 wurde, einfühlend spekulativ. Quellen-
belege für den von ihm angenommenen Übergang zur freien Stellvertretung im
antiken Recht gab Savigny nicht. 1840 war ihm die hier in die Quellen
hineininterpretierte historische Entwicklung eben »sehr natürlich«.86

Ob Puchta diese Argumentation Savignys bereits in den dreißiger Jahren
kannte, ist zweifelhaft.87 Seit 183288 belegte immerhin D 41, 1, 53 als einzige
Quelle Puchtas allgemeine Erörterungen zum »Erwerb durch Andere«.
183889 fand sich unter dieser Rubrik die bemerkenswerte Aussage, es sei
»auch ein Erwerb durch Handlungen Anderer möglich geworden, welche in
einem Repräsentationsverhältnis zu dem Erwerber stehen. Diese Möglichkeit
des Erwerbs durch Repräsentanten ist nach heutigem Recht die Regel, welche
indessen bedeutende Ausnahmen hat.« Bei der Frage des Besitzerwerbs wurde
freilich die Weite dieser Ausnahmen deutlich. Zwar könne der Besitz durch
Repräsentanten erworben werden, in »dem Willen findet aber regelmäßig
keine Vertretung statt«,90 so daß der unmittelbare Forderungserwerb durch
freie Stellvertretung ausgeschlossen war: »Ein Anderer kann durch jenen nicht
in seiner Person eingetretenen Obligationsgrund nur mittelbar berechtigt und
verpflichtet werden.«91 Puchta folgte Mühlenbruchs Zessionstheorie.92

370 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

85 Savigny, Obligationenrecht II, 1853, S. 20 ff.; hierzu die Darstellung bei
Mohnhaupt, Savignys Lehre von der Stellvertretung, 1979, S. 66 ff.; Hölzl,
Savignys Lehre von der unmittelbaren rechtsgeschäftlichen Stellvertretung,
1999, S. 225 ff.

86 Savigny, System III, 1840, S. 94; Mohnhaupt, Savignys Lehre von der
Stellvertretung, 1979, S. 69, spricht einleuchtend von einer »Kunstform«; zu
Savignys Auslegungslehre oben 2.

87 Kenntnis vermutet Hölzl, Stellvertretung, 2002, S. 237 Anm. 123. Puchta
kannte weite Teile der seit 1840 im »System« erscheinenden dogmatischen
Lehren jedenfalls offenbar nicht. Dies ergibt der Briefwechsel, in dem Puchta
angesichts der ihm übersandten Bögen wiederholt Überraschung über die
Ansichten Savignys äußert, vgl. die Briefe des Jahres 1840, MS 838/70–81;
auf die Stellvertretung geht Puchta nach Zusendung der Bögen nicht ein, Brief
vom 16.10.1840.

88 Puchta, System des Gemeinen Civilrechts, 1832, S. 18; keine Nennung der
Quelle bei der Frage des Forderungserwerbs oder der Verpflichtung durch
Stellvertreter, S. 154–158.

89 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 37 f.
90 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 103.
91 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 285, der Mandant stehe »gleich

einem Cessionar«, S. 287.
92 Hinweis freilich nur in Puchta, System des Gemeinen Civilrechts, 1832,

S. 155, vgl. hierzu auch Hölzl, Stellvertretung, 2002, S. 236 ff. (auch zu den
hier nicht interessierenden rechtspolitischen Aspekten des Disputs).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Auch nach Erscheinen des dritten Bandes von Savignys System 1840 behielt
Puchta diese Ansicht bei. In seinen Institutionen widersprach er Savigny noch
gemäßigt. Er halte dessen Auslegung von D 41, 1, 53 für »unwahrscheinlich«,
da damit widersprechende »ausführliche und bestimmte Stellen … für Anti-
quitäten erklärt« würden.93 In seinen Vorlesungen wurde er deutlicher. Savignys
Lehre beruhe »auf einer unstatthaften Generalisierung jener Regel von natural-
em und civilem Erwerb, und auf einem Mißverständnis« von D 41, 1, 53.94

Wenn Modestin eine derartige Ausweitung gewollt habe, hätte er statt possessio
als Gegensatz zur stipulatio auch einen Kontrakt genannt. Zudem gebe es andere
Stellen, in denen »die Ausnahme entschieden auf den Besitz beschränkt«
werde.95 Savignys Auslegung ging Puchta zu weit. Seine Auslegung stellte
stärker den Wortlaut und die sonstigen Quellenzeugnisse in den Vordergrund.

4. Vom Juristenrecht zum Recht der Wissenschaft
Mit Puchtas Hinwendung zu einer strengeren Anbindung der Interpretation
an den Wortlaut des Corpus Iuris ging auf der Rechtsquellenebene eine
Rückstufung des wissenschaftlichen Einflusses einher.

1837 nahm Puchta von seinem Juristenrecht, dem inzwischen, wie er 1844
meinte, »das Bürgerrecht verliehen« worden war,96 Abschied. Wie noch
immer häufig übersehen,97 unterschied Puchta nun ein Recht der Wissen-
schaft und Juristengewohnheitsrecht.

Die »positive« Grundlage 371

93 Puchta, Cursus der Institutionen II, 1842, S. 336 f., Anm. n).
94 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 123.
95 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 124.
96 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 11.
97 Puchtas Übergang vom Juristenrecht zum Recht der Wissenschaft sorgt seit

langem für Verwirrung. Mit vielen übersah etwa Bergbohm, Jurisprudenz und
Rechtsphilosophie I, 1892, S. 521 ff., diesen Übergang ganz. Landsberg, GDR
3.2, 1910, S. 442 ff., wies dagegen deutlich auf Puchtas Neuausrichtung hin;
Zwilgmeyer, Die Rechtslehre Savignys, 1929, S. 26, sah dagegen im zweiten
Band des Gewohnheitsrechts (irrtümlich) ausnahmsweise keine Anerkennung
der Wissenschaft als Rechtsquelle; an Landsberg angelehnt betonte den Über-
gang zutreffend die einflußreiche Schrift von Esser, Richterrecht, Gerichtsge-
brauch und Gewohnheitsrecht, 1967, S. 102 f. Neuere Arbeiten lesen dagegen,
ohne den von Puchta selbst behaupteten Wandel zu thematiseren, erneut
Puchtas Juristenrecht und sein Recht der Wissenschaft als Einheit, so Bohnert,
Puchta, 1975, S. 112 f., der durchweg »zwei Arten des Juristenrechts« unter-
scheidet; gar keine Differenzierung dagegen bei Ogorek, Richterkönig oder
Subsumtionsautomat?, 1986, S. 198 ff., 202 Anm. 16; 207 Anm. 35; Nicht
ganz klar Landau, Die Rechtsquellenlehre in der Deutschen Rechtswissen-
schaft, 1993, S. 71 Anm. 92 f., 72 f.; ders., Puchta, 2001, S. 757 ff. Für
Wilhelm, Zur juristischen Methodenlehre im 19. Jahrhundert, 1958, S. 76,
ist das im ersten Band behandelte Juristenrecht gleich dem Juristengewohn-
heitsrecht des zweiten Bandes »nur eine Form des Gewohnheitsrechts« (was

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Am 21.3.1836 berichtete Puchta Savigny, daß er diesen Winter mit der
Ausarbeitung des zweiten Teils seines Gewohnheitsrechts begonnen habe und
sich seine Meinung »in einigen Puncten geändert oder geläutert« habe:98

»Besser glaube ich namentlich nunmehr das Juristenrecht aufzufassen, wobey
ich zwey Arten unterscheide 1) das unmittelbare durch die Wissenschaft
hervorgebrachte, also lediglich auf inneren Gründen beruhende Recht, das
nur um seiner Wahrheit willen gilt, und für welches äußere Erkenntnismittel
nur unsicher vorhanden sind, als ein Richter im Zweifel, und wenn er seiner
Sache nicht vollkommen gewiß ist, die unter den angesehensten Rechtsge-
lehrten herrschende, und von den angesehensten Gerichten befolgte Meinung
als die wahre gelten lassen wird, 2) das Recht, welches durch die gemeinsame
Ueberzeugung der Juristen, als denen, auf welche im Lauf der Zeit das
rechtliche Bewußtseyn des Volks übergegangen ist, entsteht, welches also nur
eine Art des eigentlichen Gewohnheitsrechts ist. Dahin gehört es, wenn wir uns
auf ein Princip berufen, wo von inneren Gründen nicht die Rede seyn kann, wie
bei der Form der Testamente.«99

Ab 1837, dem Erscheinen des zweiten Bands des Gewohnheitsrechts,100

kannte Puchta auch öffentlich statt des übergreifenden Juristenrechts nun
einerseits das Juristengewohnheitsrecht und andererseits sein Recht der Wis-
senschaft. Er betonte nun, daß das Verhältnis des Gewohnheitsrechts zu dem,
»welches ich Juristenrecht genannt habe« im ersten Band »unvollkommen
dargestellt« sei.101 Damit gab Puchta für einen kleinen Teil des Juristenrechts
den Vorwürfen der Rezensenten des ersten Bandes Recht, die einhellig Puchtas
Abgrenzung zwischen Gewohnheits- und Juristenrecht kritisiert hatten.102

1839 erläuterte Puchta den Schritt, den er hier vollzogen hatte:103

372 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

nicht stimmt, vgl. S. 168 ff., wissenschaftliches Recht »im strengen Sinne« (77)
ist für Wilhelm nicht neu, sondern nur in Band 1 nicht thematisiert, also keine
Trennung; vertiefte Auseinandersetzung dieser Frage bei Jakobs, Die Begrün-
dung der geschichtlichen Rechtswissenschaft, 1992, S. 31 ff.

98 Brief an Savigny vom 21.3.1836.
99 Brief an Savigny vom 21.3.1836.
100 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 16.
101 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 14.
102 Durchweg ablehnend: Hugo, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 1733, wollte

»Gewohnheitsrecht und Juristenrecht, wie es hier heißt, bey weitem nicht so
scharf von einander trennen, wie es hier S. 161 u. folg. Geschehen ist«; kritisch
auch Unterholzner, Rez. Gewohnheitsrecht I, 1829, S. 375; anonymus
(Mühlenbruch?), Rez. Gewohnheitsrecht I, Sp. 199: »wohl zu scharf von der
Gewohnheit abgesondert«. Unterholtzner meinte, Juristenrecht sei »ein bloß
abgeleitetes Recht, welches auf der Uebereinstimmung mit der ratio juris
beruht … Aber es verdient darauf aufmerksam gemacht zu werden, daß oft
erst das Geltendwerden einer Meinung entscheidet, und daß alsdann das
Juristenrecht ganz in das Gewohnheitsrecht übergeht«, Unterholzner, Rez.
Gewohnheitsrecht I, 1829, S. 375.

103 Puchta, Rez. Maurenbrecher, De auctoritate prudentum prolusio academica,
1839, S. 729 (Hervorhebung von mir).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»In dem zweiten Theil des G. R. (1837) endlich ist der Einfluß der Juristen auf
das Recht näher als ein doppelter bezeichnet. Sie haben einen solchen vor allem
durch ihre wissenschaftliche Thätigkeit als solche, durch die Entwickelung des
Rechts aus inneren Gründen … Aber es sind auch Rechtssätze, die sich nicht
auf innere Gründe zurückführen lassen, die vielmehr nur auf einer äußeren
Autorität beruhen können, durch die Juristen entstanden. Diese sind in der
That Gewohnheitsrecht, sie sind auf die unmittelbare Volksüberzeugung
zurückzuführen, deren Träger die Juristen, als die des Rechts vorzüglich
kundigen Glieder ihres Volkes, sind … Von dieser zweiten Funktion der
Juristen spricht Savigny in dem ›Beruf‹ (S. 12), wenn er zeigt, wie das Recht
allmählich ›dem Bewußtseyn der Juristen anheimfällt, von welchen das Volk
nunmehr in dieser Function repräsentiert wird‹, was natürlich von der wissen-
schaftlichen Thätigkeit als solcher und ihrer Wirkung nicht gesagt werden
kann.«

Deutlich trat er in diesem Punkt auch Savignys Rechtsquellenlehre im ersten
Band des Systems entgegen. Savignys Übernahme von Puchtas Bezeichnung
»Recht der Wissenschaft« behandele, so Puchta, die beiden scharf zu tren-
nenden Bereiche der Wirksamkeit von Juristen als Rechtsquelle irrtümlich als
»eine und dieselbe Klasse der Rechtsbildung«.104 Die Abschichtung eines
»Rechts der Wissenschaft« war für Puchta also von »äußerster Wichtigkeit«,
ja eigentlicher »Schlußstein der von der historischen Schule begonnenen
Theorie der Rechtsquellen«.105

Für die vorliegende Perspektive ist nun ein Vergleich von Puchtas früherem
Juristenrecht mit seinem Recht der Wissenschaft von Interesse. Dabei zeigen
sich signifikante Veränderungen. Der Jurist, nach wie vor gleichermaßen der
Richter wie der Gelehrte, agierte ab 1837 nicht mehr als Repräsentant des
Volkes, wenn er ein Recht der Wissenschaft schuf. Damit stellte sich verschärft
die Legitimation für solches Tun. Diesbezüglich hatte sogar Adolf v. Scheurl
seinem »innigst verehrten Lehrer«106 widersprochen. Die Rechtssätze, welche
die Rechtswissenschaft finde, würden Rechtssätze »erst durch die Anerken-
nung, welche sie im nationalen Bewußtsein oder durch die Gesetzgebung
finden«. Die Erzeugung von Rechtssätzen durch die Wissenschaft könne »nie
so unmittelbar« erfolgen, wie bei Gesetzes- und Gewohnheitsrecht.107

Nur die Repräsentationsfiktion hatte Puchtas Juristenrecht in den zwanzi-
ger Jahren ja den Charakter einer Rechtsquelle ermöglicht, denn, so hatte er
1828 betont, die »wissenschaftliche Thätigkeit … ist nicht eine nationale …
also ist hier nicht der Volksgeist das unmittelbar produktive«.108 Die Juristen
mußten daher noch 1828 »als Repräsentant des Volks verfahren, wenn sie

Die »positive« Grundlage 373

104 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 18.
105 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 19.
106 Scheurl, Institutionen, 1850, Vorwort vom 13. März 1850.
107 Scheurl, Wissenschaftliches Recht, 1853, S. 121 ff., 121.
108 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 165; hierzu bereits S. 188 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


jenen Einfluß auf das Recht üben wollen«.109 Dieser Aspekt, der auch in
Puchtas Methode des Juristenrechts als Blick auf die »praktischen Bedürfnis-
se« seine Spuren hinterlassen hatte,110 fiel nun weg. Die Geltung eines so
gefundenen Satzes beruhe, so 1837, einzig auf der »Haltbarkeit seiner inneren
Gründe«.111

Daß auch dies die Einstufung der Wissenschaft als Rechtsquelle rechtfer-
tigte, wurde kurz darauf durch Puchtas Neubestimmung der »logischen oder
vernünftigen Seite des Rechts« deutlich.112 »Was mit innerer Nothwendigkeit
aus den bestehenden Rechtssätzen folgt, muß eben wegen der Vernünftigkeit
des Rechts ebenfalls als Recht, als Wille der Nation gelten.«113 Recht der
Wissenschaft galt also, weil die freie Rechtsproduktion des Volksgeistes durch
die Rückwirkung der Natur, den Gegenständen, auf den gleichheitsorientier-
ten Willen eine »gewisse Schranke in der vernünftigen Natur des Rechts«
fand.114 Die genaue Bestimmung dieser vernünftigen Seite des Rechts wird die
Reichweite dieser Legitimation bringen.115

Zunächst lohnt es sich, sich dem Recht der Wissenschaft mit Blick auf die
Konkurrenzsituation zu den anderen Rechtsquellen zu nähern. Puchta be-
gründete den Rechtsquellencharakter seines Rechts der Wissenschaft ab 1837
signifikant anders, als noch in den zwanziger Jahren. 1825 hatte er für sein
Juristenrecht davon gesprochen, daß sich infolge der wissenschaftlichen Auf-
fassung des Rechts Seiten finden müßten, »wo einem vorhandenen Bedürfnis
durch Aenderungen abzuhelfen ist«.116 Die Studien zu Puchtas Juristenrecht
zeigten, daß dies ernst gemeint war. Puchta maß das gemeine römische Recht
durchweg an den Voraussetzungen seines Juristenrechts. Dies war insofern
unproblematisch, als Puchta diesen Rechtskorpus selbst als Juristenrecht
begriff und somit der wissenschaftlichen Überarbeitung unterwarf.

In den vierziger Jahren behandelte er das gemeine römische Recht demge-
genüber als Gesetzesrecht. In seiner Rechtsquellenlehre wurde nun deutlich,
daß er sein Recht der Wissenschaft zwar einleitend den anderen Rechts-
quellen, Gesetz und Gewohnheitsrecht, scheinbar gleichberechtigt an die Seite
gestellt hatte,117 konkret aber gleichwohl eine qualitative Abstufung vor-
nahm. Die Aufhebung eines Gewohnheits- oder Gesetzesrechts durch ein

374 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

109 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 166.
110 Vgl. oben S. 218 ff.
111 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 15.
112 Vgl. oben S. 352 ff.
113 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 25.
114 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 25.
115 Vgl. sogleich S. 377 ff.
116 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 22.
117 Vgl. Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 14 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Recht der Wissenschaft könne »der Natur der Sache nach nicht vorkom-
men«.118 Damit war gerade das gemeine römische Recht nicht mehr durch-
weg den Anforderungen des Juristenrechts unterworfen. Das Recht der
Wissenschaft hatte einen gegenüber dem Juristenrecht deutlich beschränkten
Anwendungsbereich, es diente lediglich der Lückenfüllung. Damit sollte es die
alte Funktion des Naturrechts als subsidiäre Entscheidungsgrundlage über-
nehmen.119 1837 wurde dies erstmals deutlich:

»Daß diese Quelle für den Richter nothwendig wird, läßt sich nicht bezweifeln,
da auch das vollständigste Gesetzbuch nicht für alle zu entscheidenden Fälle
ausgesprochene Normen enthalten kann, und eben so wenig die unmittelbare
rechtliche Ueberzeugung des Volks eine überall ausreichende Hülfe gewähren
wird. Die früher gewöhnliche Ansicht von der subsidiären Anwendbarkeit des
s. g. Naturrechts ist als eine Anerkennung dieses Bedürfnisses auch durch die
exaltierten Verehrer des gesetzlichen Rechts bemerkenswerth, nur daß man sich
in dem Mittel vergriffen, und von der bloßen Philosophie erwartet hatte, was
nur die Jurisprudenz selbst zu leisten imstande ist.«120

Das Recht der Wissenschaft war damit, im Gegensatz zum früheren Juristen-
recht, subsidiär. Es setzte voraus, »daß der Richter auch bei der größten
Ausdehnung jener Rechte einer Ergänzung bedarf, ohne die er in sehr vielen
Fällen keine Norm der Entscheidung haben würde«.121 Recht der Wissen-
schaft galt nur, wenn »der Richter sich von der actuellen Volksüberzeugung
und Gesetzgebung verlassen« fand. Wissenschaft war »ergänzende Rechts-
quelle« und setzte insofern eine »Lücke« voraus.122 Wie Puchtas Rechts-
quellenlehre verdeutlichte, verstand er hierunter nicht nur das gänzliche
Fehlen einer Norm. Das Recht der Wissenschaft schuf auch »Modification«
einzelner Rechtssätze, die »ohne schlechterdings einander auszuschließen,
doch nicht in ihrer vollen Bedeutung neben einander bestehen können«,
und die damit extensiv oder restriktiv anzuwenden seien, wenn sich »aus
inneren Gründen … eine Nothwendigkeit der Modification eines Gewohn-

Die »positive« Grundlage 375

118 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 48.
119 Inzwischen dürfte die weitgehend lediglich subsidiäre Bedeutung des Natur-

rechts in der Rechtslehre und -praxis des 18. Jahrhunderts geklärt sein, vgl.
Klippel, Politische Freiheit und Freiheitsrechte im deutschen Naturrecht des
18. Jahrhunderts, 1976, S. 189 ff.; Luig, Der Einfluß des Naturrechts auf das
positive Recht im 18. Jahrhundert, 1979, S. 151 ff.; J. Schröder, »Naturrecht
bricht positives Recht« in der Rechtstheorie des 18. Jahrhunderts?, 1989,
S. 419 ff.; zusammenfassend nun ders., Recht als Wissenschaft, 2001,
§§ 3 I, 24 I.

120 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 15.
121 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 17.
122 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, § 16.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


heitsrechts oder Gesetzes ergab«.123 Die freilich nicht ganz trennscharfe
Grenze lag darin, daß bei der erweiternden oder beschränkenden Auslegung
»der Rechtssatz unverändert gelassen, und nur ein falscher Schein eines
engeren oder weiteren Sinnes durch richtige Interpretation entfernt wird«,
während bei der Modifikation eine »Erweiterung oder Beschränkung des
Rechtssatzes selbst« vorgenommen werde.124 Recht der Wissenschaft war
zudem die Beseitigung unauflösbarer Widersprüche125 durch Lückenfül-
lung.126 Die Wissenschaft war somit berufen zur »Ergänzung, Erweiterung,
Modifizierung«,127 im übrigen jedoch den anderen Rechtsquellen, Gesetzes-
und Gewohnheitsrecht unterworfen.

Puchtas Recht der Wissenschaft war somit Instrument des unter Entschei-
dungszwang stehenden Richters und zugleich wissenschaftlicher Versuch,
diesen an die Grundwertungen des bestehenden Rechts zu binden. Entgegen

376 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

123 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 48 f.; vgl. auch Pandekten, 2. Aufl. 1844,
S. 28: »Zwey Rechtsvorschriften können in dem Verhältnis zueinander stehen,
daß eine die Wirksamkeit der anderen zwar nicht aufhebt, aber sie doch
verändert. Dieß ist auf doppeltem Wege möglich 1) durch Einschränkung,
indem die eine der anderen gewisse Fälle entzieht, die außerdem unter sie fallen
würden, entweder sie als Regel vollkommen stehen lassend, aber Ausnahmen
hinzufügend oder sonst ihren Umfang vermindernd; 2) durch Erweiterungen,
indem der Umfang der einen Vorschrift durch die andere vergrößert wird«. Für
eine Modifikation bedürfe es des Nachweises, daß ohne eine solche »der
Rechtssatz kein vernünftiges Resultat geben würde, bei der Erweiterung, daß
die Ausschließung der herbeizuziehenden Fälle seine Anwendung auf die im
Gesetz ausgedrückten plan- und gedankenlos machen, bei der Beschränkung,
daß durch die Anwendung auf die auszuschließenden Fälle der Rechtssatz seine
Bedeutung und Begründung verlieren würde«, Puchta, Vorlesungen I, 1846,
S. 49.

124 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 49.
125 Ein Antinomie lag für Puchta vor, wenn sich bei einem Widerspruch zwischen

zwei Rechtssätzen »nicht bestimmen läßt, welchem von beiden Rechtssätzen
die aufhebende oder modificierende Kraft zukommt«, Puchta, Vorlesungen I,
1846, S. 49. Unlösbare Widersprüche führten zur Aufhebung beider Rege-
lungsinhalte und damit zu einer »Rechtsquelle, deren eigenster Beruf die
Ergänzung des geschriebenen Rechts ist … dem Recht der Wissenschaft«
(S. 52). Freilich galt: »Die meisten angeblichen Widersprüche im Corpus Juris
sind nur scheinbare« (S. 51) und in Wahrheit Kollissionsfälle, also etwa über
die Posteriorität des Inkrafttretens lösbar oder unterfielen einer »Vermittlung
durch Interpretation« (S. 51).

126 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 49–52; vgl. hierzu näher unten III. Ogoreks
Feststellung (Richterkönig oder Subsumtionsautomat?, 1986, S. 203), »auch
im Falle der Lückenhaftigkeit« scheint mir also unrichtig: »nur« im Falle der
Lückenhaftigkeit (inkl. den genannten Modifikationen) war Recht der Wissen-
schaft gestattet.

127 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 25 Anm. p).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dem Juristenrecht konnte das Recht der Wissenschaft das bestehende Recht
nicht mehr abändern, es legitimierte sich durch ein Regelungsvakuum. Es
stand nicht in Konkurrenz zum bestehenden Recht, sondern zu anderen
Lückenfüllungsmechanismen, vor allem einerseits dem Naturrecht und ande-
rerseits der freien richterlichen Entscheidung. Beidem war Puchta seit Beginn
seiner wissenschaftlichen Tätigkeit entgegengetreten.128 Auch Puchtas Recht
der Wissenschaft unterwarf sich damit dem »Positiven«.

5. Verbleibende Schranken der Freiheit
Das grundsätzliche frei entstehende Recht war jedoch nicht ganz ohne
Bindungen. Puchta thematisierte diese Frage insbesondere 1837 im zweiten
Band seines Gewohnheitsrechts. Das Gewohnheitsrecht, welches keiner politi-
schen Rücksichtnahme auf die Legislativgewalt bedürfte, bot durch die
Schwierigkeit, aus einer Übung auf die Übereinstimmungen mit dem Volks-
geist zu schließen, die Möglichkeit, allgemeine inhaltliche Anforderungen des
Volksgeists zu formulieren. In den römischen Quellen bot sich vor allem die
Irrtumsproblematik als Anhaltspunkt für diese Frage an.129 Mit Blick insbe-
sondere auf D. 1, 3, 39130 war seit dem Mittelalter versucht worden, Ge-
wohnheiten einer Inhaltskontrolle zu unterwerfen.131 Bereits 1828 war
Puchta Versuchen entgegengetreten, ratio hier als Vernunft zu deuten,132 da
dies »viel zu unbestimmt« sei.133 1837 verdeutlichte er: »Die Anwendung des
Gewohnheitsrechts wäre in der That in die reine Willkühr des Richters
gestellt, wenn ihm verstattet würde, eine Gewohnheit auf den Grund hin,
daß ihm dieselbe unvernünftig scheine, zu verwerfen.«134 Eine solche Ge-
wohnheitsrechtslehre würde »aller Consequenz und Festigkeit entbehren«.135

Puchta begrenzte die »Möglichkeit« eines Gewohnheitsrechtssatzes statt
dessen dreifach: »Unverträglichkeit des geübten Satzes 1) mit göttlichen

Die »positive« Grundlage 377

128 Vgl. oben S. 231 ff.
129 Hierzu noch immer Zitelmann, Gewohnheitsrecht und Irrtum, 1883,

S. 323 ff., 339 ff. mit Auswertung der gesamten älteren Literatur.
130 Quod non ratione introductum, sed errore primum deinde consuetudine

optendum est, in aliis similibus non optinet.«
131 Vgl. die genaue Auswertung der älteren Ansichten bei Klötzer, Revision der

Theorie vom Gewohnheitsrecht, 1813, S. 128 ff.
132 So etwa Glück, Pandekten I, 1797, S. 459 unter III; weitere Nennungen bei

Klötzer, Revision der Theorie vom Gewohnheitsrecht, 1813, S. 132 ff. (insb.
Berger und Leyser).

133 Puchta, Gewohnheitsrecht I, 1828, S. 100.
134 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 51.
135 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 53.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorschriften, 2) mit den guten Sitten, 3) mit höheren Rechtsprincipien, in
Folge welcher derselbe als Rechtssatz unmöglich wird«.136

a) Göttliche Gebote und Gute Sitten
Trotz aller Trennung zwischen Recht und Moral blieb damit ein religiöses
Minimum: »Ein christlicher Richter kann hiernach keinen Satz als Rechtssatz
anerkennen, durch welchen ein göttliches Gesetz aufgehoben werden wür-
de.«137

Auch die guten Sitten waren zwingend als Teil des Volksbewußtseins
anzusehen, es sei »unmöglich, daß dasselbe Volk, dem und so lange ihm
dieses Gefühl innewohnt, eine dem widerstrebende rechtliche Überzeugung
hege«. Auch hier mahnte Puchta jedoch, der Richter dürfe »als Maßstab nicht
sein subjektives Gefühl gebrauchen«, da er nicht »mit der Gewalt eines
Gesetzgebers bekleidet« sei.138

Hatte Puchta für das Gewohnheitsrecht somit feste Bereiche genannt, die
»ihre wahrhafte Bestimmung nicht durch das Volksbewußtseyn erhalten«,139

so war die Aufstellung ähnlicher Bindungen für den Gesetzgeber politisch
naturgemäß heikler. 1838 meinte er ziemlich deutlich, es könne »kein mensch-
liches Recht die Kraft haben, göttliche Gebote aufzuheben, also auch kein
Recht als solches anerkannt werden, welches mit ihnen in eine entschiedene
und nothwendige Collission träte«.140 1844 wurde dies zwar auf die Sittlich-
keit erweitert, gleichwohl klang es vorsichtiger. Das Recht könne nie, »ohne
seine eigene Natur zu zerstören, eine feindliche Richtung gegen die Gebote der
Sittlichkeit, und für uns insonderheit des Christenthums geben, es kann nichts
vorschreiben, was diesen Geboten zuwider wäre«.141 Ähnlich hieß es 1845,
das Recht »darf sich nicht zum Beförderer der Unsittlichkeit herabwürdigen
lassen« und es könne nicht »unsittliches oder irreligiöses gebieten«.142

Mit diesem Kompromiß wollte er »zwei Abwege« vermeiden: »Ein Recht,
welches unsittliche Handlungen schlechthin wie rechtswidrige behandelt,
würde seinen eigenen Charakter, seine Selbständigkeit aufgeben, es würde
als ein besonderes Princip nicht mehr bestehen, und auf der anderen Seite
nicht einmal der Sittlichkeit und Religion nützen, indem es durch seinen
äußeren Zwang die Freiheit der Gesinnung untergrübe.« Erneut ging es also

378 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

136 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. IX, 49 ff., 61; auch später beibehalten,
vgl. Puchta, Vorlesungen I, 1846, § 13.

137 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 54.
138 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 55.
139 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 65.
140 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 23, Hervorhebung von mir.
141 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 29, Hervorhebung von mir.
142 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


um die Gewährung eines Freiheitsraums zum sittlichen, gottgefälligen Han-
deln.143 »Dagegen würde ein Recht, das sich gegen die Gebote der Sittlichkeit
und Religion vollkommen gleichgültig verhielte, und sich isolierte, ein todtes,
für das wirkliche Leben unbrauchbares, unvernünftiges Abstractum wer-
den.«144

Politisch riskant war insbesondere die Frage des – in der Anerkennung
solcher Einschränkungen der gesetzgeberischen Freiheit versteckt liegenden –
richterlichen Prüfungsrechts. Offen trat Puchta für ein materielles Prüfungs-
recht nicht ein. Neben der Inhaltsermittlung beschränke sich die richterliche
Tätigkeit auf die Feststellung der »Existenz« des Gesetzes,145 womit das
verfassungsmäßige Zustandekommen gemeint war. Schon dies war freilich ein
Zugeständnis, das viele nicht machen wollten.146 Puchta beharrte jedoch auf
diesem formellen Prüfungsrecht, da man ansonsten »den Verfassungen eine
bedeutende, ja die sicherste Garantie entzieht«, was »politisch gefährlich«
sei.147

Ansonsten war der Richter jedoch an das gegebene Gesetz gebunden.
Puchtas Anforderungen an die richtige Gestaltung des Rechts richteten sich
an den Gesetzgeber. Dieser hatte die göttlichen und sittlichen Vorschriften zu

Die »positive« Grundlage 379

143 Vgl. oben S. 337 ff.
144 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 52 f.
145 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 36.
146 In Monarchien mit landständischer Verfassung sind die Gerichte nicht befugt,

die Gültigkeit der von den Monarchen ohne Mitwirkung der Landstände
erlassenen Gesetze (Verordnungen) einer Prüfung und Entscheidung zu unter-
werfen, vgl. Linde, 1833, S. 305 ff., der S. 309–311 den Streitstand zu dieser
Frage darlegt; gegen Linde Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 24 Anm. (o).

147 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 37. Diese Ansicht brachte ihn bemerkens-
werter Weise in Konflikt mit Wilhelm Eduard Albrecht, der kurz zuvor in
Göttingen die fehlende Bindungskraft der Hannoverschen Verfassung zu
spüren bekommen hatte. Am 14.2.1839 schrieb er an Hugo: »Mit Albrecht
habe ich seit längerem einen Disput über das Zurückdrängen des rechtlichen
Weges durch die modernen Constitutionen. So vertheidige ich gegen ihn die
Meinung, die Gerichte haben auch die Verfassungsmäßigkeit der Gesetze zu
beurtheilen, nach denen sie sprechen sollen. Ich behaupte, daß der Richter die
Existenz des Gesetzes zu beurtheilen habe, und daß es inconsequent nicht bloß,
sondern nicht einmal durchführbar sey, daß bloß für gewisse Erfordernisse
zuzugeben, für andere zu leugnen, wie er es thun möchte, aber freilich an der
genauen Bestimmung dieses Unterschieds hängen bleibt. Da soll denn alles von
der Entscheidung der Stände abhängen, die doch nur die eine Parthey sind.«
Albrecht setzte in seiner Protestation freilich nicht auf die Stände, sondern das
Volk, vertreten durch die sieben Professoren; vgl. hierzu Borsdorff, Albrecht,
1993, S. 337 ff., die S. 434 im Vergleich mit der »historischen Schule« deren
metaphysischen Volksgeist aber mit dem empirischen Volk vermengt, vgl.
hierzu bereits oben S. 174 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


beachten und die Herrschaft der Gleichheit über die Ungleichheit als Prinzip
des Rechts umzusetzen, was Puchta ab 1844 als »Wohlfahrt« zur Aufgabe des
Rechts machte.148

b) »Prinzipien des bestehenden Rechts«
Weiterhin sei die Normfähigkeit einer Übung begrenzt durch »Principien des
bestehenden Rechts, welche gewisse Sätze, als mit ihnen schlechterdings nicht
verträglich, ausschließen«.149 Was war hiermit gemeint?

In seinen Institutionen und den Pandekten verwies Puchta diesbezüglich
beispielhaft lediglich auf einen Konflikt zwischen gemeinem und partikularem
Recht, bei dem Letzteres die Geltung des Ersteren zwar partikular beschrän-
ken, den Rechtssatz aber nicht aufheben könne.150 Neben dem formellen
Kollisionsrecht151 hatte Puchta 1837 aber auch inhaltlich unverzichtbare
Rechtsprinzipien genannt.

Zunächst nannte er diesbezüglich die »Aufrechterhaltung der Ordnung im
bürgerlichen Gemeinwesen«.152 Eine Ausweitung der Selbsthilfe stand folg-
lich nicht zur Disposition.

Als ein weiteres bindendes Prinzip nannte Puchta den Grundgedanken der
in integrum restitutio, derzufolge das rechtliche Ergebnis zu korrigieren sei,
wenn »eine Berücksichtigung der Billigkeit so dringend ist, daß man an-
nehmen muß, dieser Fall würde ausgenommen seyn, sofern die Rechtssätze
nicht allgemein wären, sondern für die einzelnen Fälle gegeben würden«.153

Eine Gewohnheit, die fundamental gegen die Billigkeit verstieß, konnte also
nicht als Recht gewertet werden.

Puchtas drittes Beispiel deutete auf eine Bindung an strukturelle Vorgaben
des Rechts. Er verneinte die Möglichkeit, durch Gewohnheit einen possesori-
schen Rechtsschutz bei Rechten, »die keine dauernde Ausübung haben,
namentlich bei Obligationen« einzuführen. Der possessorische Schutz einer

380 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

148 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 21. In der ersten Auflage hatte er an
dieser Stelle noch eine Berücksichtigung des »individuellen Wohls« gefordert,
Pandekten, 1838, S. 23. Landau, Puchta und Aristoteles, 1992, S. 11 Anm. 43,
sieht darin einen Übergang vom »Wohl des Individuums« zum »Wohl der
Gattung« als Aufgabe des Rechts und vermutet eine Berührung Puchtas mit
den »sozialpolitischen Diskussionen um 1848 (Robert von Mohl, Lorenz von
Stein)«. Das scheint mir zu weitgehend, vgl. näher unten S. 458 ff.).

149 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 56.
150 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 39 Anm. b) mit Verweis auf § 20;

ders., Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 20 Anm. o) mit Verweis auf § 17.
151 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 59 ff.
152 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 59.
153 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 57.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


obligatio ließ sich nicht denken, da er »eine Besitzklage da einführte, wo von
einem Besitz überall nicht … die Rede seyn kann«.154 Ein anderes Beispiel
fand sich nicht. Auch das Gewohnheitsrecht war also wohl in gewissen
Grenzen an den rationalen Zusammenhang der Dogmatik gebunden. Dabei
ging es offenbar um die Vermeidung extremer Brüche im Funktionszusam-
menhang. Ein Gewohnheitsrecht war nämlich ansonsten durchaus in der
Lage, auch Rechtssätze »contra rationem« als ius singulare einzuführen.155

Dies folge bereits aus »der Unvollkommenheit menschlicher Dinge überhaupt,
welche die vollständige Erreichung jener Idee des reinen Rechts, also die
innere Vollendung des Rechts ausschließt«.156 Als Beispiel nannte Puchta das
gewohnheitsrechtliche römische Verbot der Schenkungen unter Ehegatten.
Während es »unsere[n] rechtliche[n] Anschauungen« entspreche, das Problem
durch »eine freie Gemeinschaft unter Ehegatten« im Rahmen des »reinen
Rechts« zu lösen, sei dies dem »Rechtssinn des römischen Volks« fremd
geblieben. Die Frau sei entweder dem Mann güterrechtlich unterworfen oder
völlige Gütertrennung vereinbart worden. Um für den letzteren Fall einen
Verstoß gegen die »wahrhaft eheliche Gesinnung, wonach die Gatten alles
was sie haben als gemein betrachten sollen« zu vermeiden, sei es notwendig
geworden, das »reine Recht durch eine singuläre Ausnahme«, das Verbot der
Schenkungen zu durchbrechen.157

Die Möglichkeit einer Gewohnheit, Ausdruck eines Rechtssatzes zu sein,
der den Prinzipien des bestehenden Rechts widersprach, implizierte die
Möglichkeit, Gesetze durch Gewohnheitsrecht aufzuheben. Hierfür trat
Puchta vehement ein.158

Ein ordnungsgemäß zustandegekommenes Gesetz unterstand den Prinzi-
pien des bestehenden Rechts nicht. Hier galt der Grundsatz: »Was … durch
ein Gesetz auf dem verfassungsmäßigen Wege festgesetzt ist, das gilt als Recht,
als gemeiner Wille, nicht um seines Inhalts, sondern um dieser Form des
Ausspruchs willen.«159 Gleichwohl versuchte Puchtas Enzyklopädie von
1841 mit der Gleichheit als »Princip des Rechts« und der geschichtsteleologi-
schen »Entfaltung des Rechtsbegriffs in der Geschichte« dem Gesetzgeber
philosophisch abgesicherte Richtungsvorgaben anzubieten. War die Geltung

Die »positive« Grundlage 381

154 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 59.
155 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 93.
156 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 94.
157 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 94 f.
158 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, § 13; hierzu vertiefend ders., Vorlesungen

I, 1846, S. 33 f.; 464 ff. (Beilage I). Puchta bemühte sich hier um den seit dem
Mittelalter strittigen Nachweis, daß dies »den Aussprüchen des römischen
Rechts vollkommen adäquat« sei (S. 464).

159 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eines Rechtssatzes auch nicht an diesen Vorgaben zu messen, so versuchte
Puchta doch, den Gesetzgeber an die Konsequenzen aus seinen eigenen
Entscheidungen weitgehend zu binden. Die gesetzgeberische Tätigkeit sei
»eine freie«, sie unterliege »im Einzelnen keiner eine bestimmte Linie vor-
schreibenden Nothwendigkeit«. Gleichwohl bestehe auch für den Gesetzgeber

»eine gewisse Schranke in der vernünftigen Natur des Rechts; das Recht ist
etwas Vernünftiges, in seiner Entwicklung einer logischen Nothwendigkeit
Unterliegendes. Wenn z. B. der Gesetzgeber das Eigenthum als unmittelbare
Herrschaft über eine Sache anerkennt, so anerkennt er damit nothwendig auch
die vernünftigen Consequenzen aus dieser seiner Natur, wonach es z. B. in
seiner Wirkung eine ganz andere Beschaffenheit hat, als die Obligatio, wiewohl
freilich unter Umständen das Bedürfnis zu einer Abweichung von diesen
Consequenzen führen kann.«160

Als Repräsentant des Volksgeists immer auch an das »Bedürfnis« gebun-
den,161 war der Gesetzgeber zugleich an die Konsequenzen aus seinen eigenen
Vorentscheidungen relativ gebunden. Hierüber konnte das Recht sich nicht
hinwegsetzen, »ohne ein unvernünftiges zu werden«.162 Änderungen mußten
also an den Prinzipien ansetzen, also etwa das Eigentum abschaffen, was
Puchta implizit jedenfalls für möglich hielt. Auch »unvernünftige« Gesetze
galten jedoch. Hier blieb Puchta nur die Möglichkeit, »Mangel an rechter
Einsicht und Beherrschung des Stoffs von Seiten des Gesetzgebers« zu be-
klagen.163

Geltungshindernisse mit nennenswerter Bedeutung waren die Prinzipien
des bestehenden Rechts lediglich in Puchtas Recht der Wissenschaft. Die
Autorität dieser Rechtsquelle beruhte auf der Annahme, daß das bestehende
Recht »den Keim seiner Ergänzung in sich [trage], durch die Principien, auf
denen es beruht, und durch seine vernünftige Natur, die von einem Satz einen
Schluß auf den anderen, daraus mit innerer Nothwendigkeit folgenden
zuläßt«.164 Die »Principien des bestehenden Rechts« 165 waren insoweit also
bindend. Die durch die Wissenschaft eingeführte Beschränkung des Streitge-
genstands der Eigentumsherausgabeklage auf eine Erwerbsart blieb somit, wie
Puchta 1828 bereits dargelegt hatte, auch 1846 »civilrechtlich unmöglich«:166

Die Eigentumsklage betraf das Recht, nicht die Erwerbsart.

382 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

160 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 25.
161 Vgl. Puchtas frühere Konzeption des Juristenrechts oben S. 205 ff., 218 f.
162 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 104.
163 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 93.
164 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 42.
165 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 42.
166 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 235, vertiefend nochmals ebda., Beilage VIII,

S. 487 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Zwischenergebnis

»Die Entstehung des Rechts durch den unmittelbaren Willen der Nation und
den Gesetzgeber ist eine freie; was sie hervorbringen, unterliegt im Einzelnen
keiner eine bestimmte Linie vorschreibenden Nothwendigkeit.«167

Deutlicher als viele seiner Zeitgenossen setzte Puchta also auf eine sichere
positive Grundlage seiner Jurisprudenz. Philosophisch gewendet, bedeutete
dies einen klaren »Vorrang des Seins«, juristischer: Schutz vor richterlicher
Willkür im Gewande irrationaler und damit für Puchta unwissenschaftlicher
Rückgriffe auf »Leben«, »Triebe«, »wirkliche Praxis«. Auf das gemeine
römische Recht gewendet bedeutete dies eine Rückstufung des wissenschaft-
lichen Einflusses auf der Ebene der Rechtserkenntnis. Gemeines römisches
Recht war ihm nun Gesetzesrecht, ausschlaggebend der im historischen
Kontext zu ermittelnde Wille Justinians. Savignys einheitsstiftender Quellen-
arbeit, der er sich in den zwanziger Jahren noch angenähert hatte, trat er nun
entgegen. Die Wissenschaft konnte Widersprüche beseitigen und Lücken
füllen, nicht jedoch den positiven Stoff, wie dies noch sein Juristenrecht
versucht hatte, durchweg nach den Anforderungen eines organischen Rechts-
systems umbilden. Auf der Rechtsquellenebene bekam die Wissenschaft damit
eine untergeordnete, abgeleitete Stellung. Das »Positive« wurde unhinter-
gehbar, Freiheit zum »Keim des Rechts«. Seine Darstellung bekam damit
zugleich eine auf das antike Recht weisende Tendenz. Die späteren Weiter-
bildungen hatten als Recht der Wissenschaft keine derogierende Kraft oder
unterlagen als Gewohnheitsrecht der relativ strengen Prüfung auf Irrtum und
Rationalität. Politisch war dies nicht schlicht konservativ, sondern Bekenntnis
zu den Rechtswerten, die man im antiken Recht (suchte und) fand.

II. Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen

Puchtas deutliche Hinwendung zum »Positiven«, seine Betonung der freien
Rechtsentstehung trat in ein Spannungsverhältnis zur gleichzeitig behaupteten
logisch-systematischen Natur des Rechts.

1. Annäherung – Kritik am »organischen« System Vangerows
1839 überzog Puchta Karl Adolph v. Vangerow, den Heidelberger Thibaut-
Schüler, mit einer Serie von Besprechungen. Voller Ironie rezensierte er eine
Abhandlung Vangerows zur gesetzlichen Deliberationsfrist.168 In einer aka-

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 383

167 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 25.
168 Puchta, Rez. Vangerow: Revision der neueren Theorien über gesetzliche

Deliberationsfrist, 1840, S. 7 ff.; vgl. etwa S. 8: »Der Gegenstand der Ab-
handlung giebt ein wenn nicht seltenes, doch durch besondere Umstände
ergötzliches Beispiel von dem lebhaften Interesse, das sich in unserer Literatur

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


demischen Programmschrift ging er scharf gegen Vangerows Versuch vor, in
der Frage der possessio civilis Burchardi gegen Savigny zu unterstützen.169

Wie so oft bei Puchta, handelte es sich hier um eine von persönlichen,
karrieristischen Motiven überlagerte Auseinandersetzung. Als Savigny 1838
Interesse an Vangerow zeigte,170 wurde der Puchta vor allem im Lehrerfolg
überlegene171 Nebenbuhler zur Gefahr. In mehreren Briefen zeigt sich das
Bemühen Puchtas, Savigny von der Unwürdigkeit Vangerows für Höheres zu
überzeugen.172 Fachlich trat Vangerow vor allem durch sein ab 1839 er-

384 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

hie und da für gewisse Fragen zeigt, deren Wichtigkeit wenigstens nicht
anschaulich und unwidersprechlich genannt werden kann.«

169 Puchta, De civili possessione disputatio, 1839, S. 398 ff. Streitpunkt war, ob
possessio civilis neben dem Ersitzungsbesitz auch den Interdiktenbesitz um-
fasse; der Streitstand erschließt sich nur unvollständig aus Puchtas Abhand-
lung, besser die streitigen Passagen bei Vangerow, Pandekten I, 6. Aufl. 1851,
§ 199, S. 397 f. Auf seine Parteinahme für Savigny und gegen Vangerow wies
Puchta Savigny auch brieflich nochmals ausdrücklich hin, Brief vom 12.8.1838
sowie Brief vom 3. Juli 1839: »so will ich über die civilis possessio des
Vangerow schreiben, welchen Versuch (nach seinen eigenen Worten) nicht
die Hauptsache ›das sorgfältige Zusammendenken mit allem Uebrigen zu
einem vollständigen Ganzen fehlen soll‹«. Ich habe unglücklicherweise das
Gegentheil gefunden, und bey dem Studium dieses Excurses meine günstige
Gesinnung gegen den Verf., zu der ihr beifälliges Urtheil über ihn nicht wenig
beigetragen hat, großentheils wieder eingebüßt. Nach diesem Versuch scheint
er mir ein Mann, der mit größtmöglichem Selbstvertrauen eine sehr geringe
Einsicht in Beziehung auf alles das, was über die gemeine Hauptstraße eines
Pandektenvortrags hinaus liegt, verbindet.«

170 Vgl. Brief vom 12.8.1838: »… Prof. v. Vangerow, für den Sie sich so sehr
interessieren …«

171 Puchta klagte vor allem in den Anfangsjahren immer wieder über mangelnde
Resonanz bei den Studenten. In Erlangen habe er auch im Vergleich zu den
anderen Lehrern »fast immer weniger Zuhörer« gehabt (Brief an Savigny vom
18.6.1824). Besseres berichtete er aus München: »100–120« Hörer in den
Pandekten (Brief an Savigny vom 5.11.1835). In Leipzig traten erneut Schwie-
rigkeiten auf, am 15.6.1838 klagte er gegenüber Savigny über led. 15 Hörer in
den Institutionen. Am 16.3.1842 teilte Puchta Rudorff brieflich folgende
Hörerzahlen mit: Institutionen: 1838:16; 1839: 22; 1840: 36; 1841: 41;
Pandekten: 1837: 31; 1838: 26; 1839: 37; 1840: 46; 1841: 56. Zu Puchtas
Auftreten als Lehrer auch Bekker, Puchta und Waechter, 1909, Sp. 944 f.

172 Seine Befürchtungen bewahrheiteten sich, als nach Savignys Ausscheiden im
März 1842 Vangerow neben Puchta als Nachfolger gehandelt wurde. Die nach
Lenz, Geschichte der Universität Berlin II 2, 1918, S. 128 Anm. 1, maßge-
benden Gründe, die letztlich gegen Vangerow sprachen, hatte Puchta gegen-
über Savigny, der seine Nachfolge nach Lenz, a. a. O. mit Eichhorn weitgehend
alleine regelte, bereits 1839 brieflich geltend gemacht: seine auf eine traditio-
nelle Kontroversendarstellung fixierte Lehrmethode und der zu vertraute Um-
gang Vangerows mit seinen Studenten; vgl. Brief vom 27.6.1837, die
interessierende Passage ist abgedruckt bei Bohnert, Beiträge, 1979, S. 238
Anm. 77.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


scheinendes Pandektenlehrbuch in direkte Konkurrenz zu Puchta. Schon vor
dessen Erscheinen hatte sich Puchta die ersten dreißig Bögen des Werks
verschafft und übte Savigny gegenüber erste Kritik.173 Als das Buch erschien,
veröffentlichte Puchta sofort anonym174 eine Rezension. Neben der starken
Kontroversenorientierung, die er für den Lehrbetrieb unbrauchbar fand,
kritisierte Puchta vor allem Vangerows System. Dessen in der Vorrede ausge-
sprochener Plan, das »Ganze des Systems in seinem organischen Zusammen-
hang zur Anschauung zu bringen«,175 lud zu einer derartigen Auseinander-
setzung ein. Gegenüber Savigny bemängelte Puchta:

»Ich möchte nur in aller Welt wissen, was er [sc. Vangerow] sich unter einem
›Zusammendenken mit allem übrigen zu einem vollständigen Ganzen‹ als er
das bey Ihnen las, vorstellte, so wie unter dem ›organischen Ganzen‹, was in
seiner Vorrede eine so große Rolle spielt. Das mögen saubere Ganze seyn.«176

Für Puchta war es »unmöglich«, den von Vangerow betonten »organischen
Zusammenhang« zu vermitteln, wenn dieser im ersten Band einerseits das
Familienrecht und andererseits die dinglichen Rechte nebeneinanderstellte,
also »das Wort Recht … in ganz verschiedenen Bedeutungen genommen«
werde.177 Das Verhältnis des Familienrechts zu den dinglichen Rechten blieb
damit unbefriedigend, »denn wie die dinglichen Rechte irgend damit ver-
wachsen sind, wird für unser Civilrecht schwerlich nachgewiesen werden
können«.178 Besondere Kritik erntete der vorangestellte Allgemeine Teil
Vangerows, die »Trödelbude«, wie er eingangs bereits betont hatte.179 Hier,
so seine Kritik, würden Materien teilweise bis »in das Detail« verfolgt, so
gelange Vangerow von der Lehre der Früchte sofort bis in Einzelheiten der

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 385

173 Brief an Savigny vom 12.8.1838: Der Leitfaden Vangerows »hat ohngefähr die
Einrichtung meines Grundrisses, die speciellen Ausführungen aber die bey
einzelnen §§ eingestreut sind, betreffen durchgängig Controversen … Es ver-
steht sich von selbst, daß die Meinung, der der Verf. entgegen ist, nicht überall
in ihrer besten Gestalt erscheint (wenn es auch nicht so arg ist, wie bey Thibaut,
der ganz eigentlich die Windmühlen erst apportiert, mit denen er ficht). Das
möchte alles ein ganz brauchbares Repertorium der Controversen für Sach-
kenner seyn; für Studenten aber ist es die beste Art, sie zur oberflächlichen
Absprache [?] anzuleiten.«

174 Nach Ankündigungen gegenüber Savigny am 12.8.1838 bekannte sich Puchta
als Autor gegenüber Hugo mit Brief vom 9. Mai 1839.

175 Vangerow, Vorrede zur ersten Aufl., hier nach Lehrbuch der Pandekten, 6.
Aufl. 1851, S. IV.

176 Brief an Savigny vom 3.7.1839.
177 Puchta, Rez. Vangerow Pandekten, 1839, S. 223 f.
178 Puchta, Rez. Vangerow Pandekten, 1839, S. 224.
179 Puchta, Rez. Vangerow Pandekten, 1839, S. 222.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lehre von den Zinsen, während etwa zu »Begriff und die juristisch wichtigen
Qualitäten der Sachen« nur das Allgemeine betrachtet werde.180

»Das organische Wachstum dieses Systems scheint uns immer mehr ein wildes
Gestrüpp zu werden. Welcher leitende Faden es ist, der durch diesen allge-
meinen Theil des Leitfadens hindurchgeht, vermögen wir nicht zu sagen, und es
ist fast zu glauben, dass es dem Verf. eben so schwer sein würde, das Amt der
Ariadne zu verwalten.«181

Trotz der verstärkten Hinwendung zur Freiheit in der Rechtsbildung, hielt
Puchta also an seinen 1829 formulierten Anforderungen fest, und verlangte
ein durchlaufendes Prinzip. Einen »leitenden Faden« für ein juristisches
System. Auch seine Forderungen nach eindeutigen und abgrenzungssicheren
Begriffen blieb unverändert erhalten. Freiheit und System schienen ihm ver-
einbar.

2. Wissenschaftliche Aufgabe von Puchtas Pandektenlehrbuch
Puchta bestimmte die Aufgabe der Rechtswissenschaft 1841 folgendermaßen:

»Das Recht als ein lebendiger Organismus hat 1) eine simultane Mannig-
faltigkeit, indem sein Inhalt in organische Theile also in Glieder, die sich
gegenseitig bedingen und voraussetzen, auseinandergeht; 2) eine successive,
indem es im Ganzen und seinen Gliedern sich verändert. So hat die Wissen-
schaft des Rechts zwey Seiten, eine systematische und eine historische, in deren
gleichmäßiger Auffassung die wahre Rechtswissenschaft besteht.«182

Puchtas doppelter wissenschaftlicher Blick auf den Rechtsstoff erinnerte auch
1841 noch an Savignys »historisch-systematisches« Methodenprogramm.183

Zugleich zeigte er jedoch Einigkeit mit Schellings Zusammenspiel zwischen
positiver (historischer) und negativer (systematischer) Philosophie.184

Puchtas Enzyklopädie stellte die historische und die systematische Blick-
richtung gleichberechtigt nebeneinander. Es sei gleichwohl nicht ausgeschlos-
sen, daß die Wissenschaft sich vorzugsweise auf eine der beiden Betrachtungs-
weisen des Rechts konzentriere: »Nicht die Hervorhebung einer Seite des
Ganzen ist ein einseitiges Verfahren, nur der ist einseitig zu nennen, welcher
eine Seite als das ganze behandelt.«185

386 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

180 Puchta, Rez. Vangerow Pandekten, 1839, S. 224.
181 Puchta, Rez. Vangerow Pandekten, 1839, S. 225.
182 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 100.
183 Vgl. etwa die Darstellung von Mazzacane in: Savigny, Methodologie, 1993,

S. 30 ff., 35 ff.
184 Vgl. oben S. 332 f.
185 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 100.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blickt man auf Puchtas Werk, so werden Schwerpunktsetzungen deutlich.
Seit seiner Hinwendung zum »heutigen römischen Recht« und der »Praxis«
im Jahr 1828186 machte Puchta keinen Hehl daraus, daß er die systematische
Betrachtung des Rechts stärker gewichtete. 1829 hatte er betont:

»Ein System des Rechts soll auch die historischen Verschiedenheiten in sich
aufnehmen, nur hat es wohl keinen Zweifel, daß die systematische nicht fehlen
darf, und daß ihr, wenn überhaupt eine Stelle, die erste zukommt.«187

Mit seinem Institutionen-Lehrbuch von 1829, dem Pandektenlehrbuch von
1832, 1838, 1844 und 1845, und dem Institutionensystem von 1842188 legte
Puchta sechs Lehrbücher mit Privatrechtssystemen vor. Hinzu kam die inten-
sive theoretische Auseinandersetzung mit der Systemfrage 1829189 und in der
Enzyklopädie von 1841.190 Dem standen auf rechtshistorischer Seite lediglich
die alte römische und deutsche Rechtsgeschichte von 1825,191 eine römische
Geschichte im zweiten Buch seiner Institutionen von 1841 und wenige
kleinere Arbeiten gegenüber.192 Diese Schwerpunktssetzung war nicht nur
Neigung, sondern auch rechts- und wissenschaftspolitisches Kalkül, ja ein
»Hinausgehen über den Standpunct der reinen historischen Schule«.
Er rechtfertigte dies 1844 damit, »daß diese Schule vorzugsweise der freien
Seite des Rechts, denn dies eben ist die geschichtliche, sich zukehrt, seine
logische oder vernünftige zwar nicht negiert, aber doch in den Hintergrund
gestellt, und ihr weniger Einfluß, als ihr gebührt, zuerkannt hat«.193

1842 war er diesbezüglich deutlicher geworden.

»Das Ziel ist die vollkommene Herrschaft über den Stoff, die systematische
Durchdringung, das praktische Durchleben des Rechts; die Fähigkeit, die
allgemeinsten Sätze in ihren Wirkungen bis in die kleinsten Verzweigungen
zu verfolgen, und umgekehrt von dem concreten Fall durch alle Mittelglieder
zu den obersten Principien als der Quelle aufzusteigen, und dieß nicht als in
einem toten Mechanismus, sondern als in einem lebendig pulsierenden, neben
logischer Gebundenheit einer freien Mannigfaltigkeit sich erfreuenden Kör-
per.«194

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 387

186 Vgl. oben S. 113 ff.
187 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. VII.
188 Puchta, Cursus der Institutionen II, 1842, Viertes Buch, S. 263 ff.
189 Vgl. oben S. 257 ff.
190 Vgl. oben S. 347 ff.
191 Puchta, Encyclopädie, 1825, S. 32 ff.
192 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 109 ff.; einen größeren histori-

schen Abriß stellt zudem die 1843 gehaltene Vorlesung über die »Quellen des
römischen Rechts« dar, kzSch, S. 611 ff.

193 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 19; vgl. bereits oben S. 133 ff.
194 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 465.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Für die Erreichung dieses Zieles fand Puchta in der Geschichte zwei Wege. Der
eine war der Weg der römischen Juristen, der bei einem nicht bruchlos
national gewachsenen Gegenstand wie dem gemeinen Recht nicht mehr
gangbar war:

»Das Recht stand ihnen viel näher, als es uns steht … Den Römern erschloß
sich ihr Recht auf eine weit unmittelbarere Weise. Es hatte allerdings schon vor
vielen Jahrhunderten sich zu bilden angefangen, es war in dieser langen Zeit im
Ganzen und Einzelnen durch manche Veränderungen hindurch geführt wor-
den. Aber diese Entwicklung war so gemessen, so einfach und ohne Störende
exoterische Einflüsse geschehen, daß die Spuren der ältesten Zustände noch in
dem gegenwärtig geltenden Recht vor Augen lagen. Man konnte seine Ge-
schichte, soweit sie die richtige Erkenntnis des praktischen Rechts und seine
Fortbildung bedingte, gewissermaßen in den gegenwärtigen Zuständen unmit-
telbar anschauen.«195

Dieses goldene Zeitalter war verloren. Der Weg bloßer Intuition war ver-
schlossen. Für das gemeine Recht bedurfte es für Puchta einer wissenschaft-
lichen Methode, um einen ähnlichen Zustand in der Zukunft erreichen zu
können. »In der Wissenschaft des Altertums überhaupt nahm eine Naturkraft
die Stelle ein, die jetzt der seiner selbst und seiner Hülfsmittel und Wege
kritisch bewußte Gedanke hat.«196 Die Erkenntnis des Rechts fordere nun
»einen beträchtlichen gelehrten Apparat, wir bedürfen einer zusammenhän-
genden geschichtlichen Forschung, um unseres Rechts nach allen Seiten
mächtig zu werden, und außerdem den todten Niederschlag der Gegenwart
in uns zu einem lebendig geborenen Organismus zu machen«.197

Schon Mitte der zwanziger Jahre hatte Puchta mit Savigny das intuitive
Verfahren der Römer vom wissenschaftlichen der Gegenwart abgegrenzt.198

1829 hatte er gleichbleibend unter Bezug auf die Systemarbeit von Gaius
bemerkt, »die glückliche Natur hat bey ihm die Kunst ersetzt … Uns hingegen
haben die Götter die Mühe vor das Ziel gesetzt.«199 In den vierziger Jahren
wurde deutlich, daß sich Puchta immer stärker von den intuititiven Kompo-
nenten, die seine Methode in den den zwanziger Jahren noch geprägt hatten,
entfernt hatte. Hatte er noch 1829 gegenüber Blume den Wert der »An-
schauung« betont, so trat nun der »kritisch-bewußte Gedanke« und die
»Logik« deutlicher in seinen Blick. Deutlich wurde damit der aktive Zug
der wissenschaftlichen Tätigkeit. Systemarbeit war für Puchta Systembau.

388 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

195 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 465 f.
196 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 466.
197 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 465.
198 Vgl. oben S. 121 ff.
199 Puchta, Betrachtungen, 1829, S. 238.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Studie: Puchtas Servitutenlehre im zeitgenössischen Vergleich
Auch hier soll ein Blick in Puchtas konkrete Dogmatik das bisherige Bild
überprüfen. Als Gegenstand wurde erneut Puchtas Servitutenlehre gewählt,
die auch weiterhin in seinem dogmatischen Forschungsinteresse stand.200 Mit
diesem ersten Blick in Puchtas Pandektendogmatik rückt zugleich dieses Buch
in der sich von Zeitgenossen unterscheidenden Struktur in den Blick. Zu-
nächst wird somit Puchtas besondere Vorstellung über ein »Compendium«
näher beleuchtet.

a) Puchtas »compendiarische Darstellung« als Zugangsproblem
Nach Savignys Kritik am »erzählenden Ton«201 seines Institutionen-Lehr-
buchs von 1829,202 kehrte Puchta 1832203 zunächst wieder zur seit Heise
beliebten und auch von ihm 1822204 bevorzugten Darstellungsform des
Grundrisses zurück. 1838 legte er in seiner Neubearbeitung des Pandekten-
systems von 1832 eine neue Form der Darstellung vor, ein »möglichst
concentrirendes« Kompendium,205 mit dem er einen Mittelweg zwischen
den unkommentiert außerhalb der Vorlesung wenig nützlichen Grundrissen
und den umfangreicheren Handbüchern suchte. Mit knapp 640 Seiten lag sein
Pandektenkompendium deutlich unter dem führenden Handbuch Mühlen-
bruchs (3 Bände, in der 3. Aufl. 1840 1546 Seiten) und auch unter dem
handlicheren Werk Thibauts (2 Bände, in der 8. Aufl. 950 Seiten). Diese Kürze
war weniger der bloßen Handlichkeit geschuldet, als Ausfluß von Puchtas
Beschäftigung mit der Systemfrage. Schon 1832 im Vorläuferwerk hatte
Puchta die Durchführung seines 1829 entwickelten Systems der Rechte als
das eigentliche Verdienst des Werks bezeichnet.206

1840 machte er gegenüber Savigny deutlich, worin der Nutzen eines
Kompendiums für ihn lag. Savigny bevorzugte im »System« bekanntlich die
Darstellung der »inneren Verwandtschaft« der Rechtsinstitute in einem »aus-
führliche[n] Werk«. Seinem »Vortheil lebendiger Anschaulichkeit«207 hielt
Puchta brieflich die Vorteile des Kompendiums entgegen:

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 389

200 Vgl. bereits oben S. 247 ff.
201 Brief an Savigny vom 31.7.1830; Puchta kam auf diesen Punkt nochmals

zurück im Brief an Savigny vom 22.10.1830.
202 Puchta, Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829.
203 Puchta, System des Gemeinen Civilrechts, 1832.
204 Puchta, Encyclopädie, 1822.
205 Vgl. die Begründung in Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. III ff.;

ähnlich bereits ders., Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. XIII ff.
206 Puchta, System des Gemeinen Civilrechts, 1832, S. III.
207 Zitate nach Savigny, System I, 1840, S. XXXVI f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Es giebt Forschungen, die sich in Compendien nicht mittheilen lassen, nichts
ist gewisser. Auf der andern Seite giebt es aber neue Ansichten, für deren
Darstellung kein Ort geschickter ist, als ein compendiarisches System; es sind
die, welche durch den systematischen Zusammenhang in welchen sie gebracht
werden, ihre volle Begründung und Entwicklung finden, es sind ferner die
durch eine Reihe von Forschungen vorbereitet, nur den Moment bezeichnen, in
welchem die Hülle springt, die man nur auszusprechen braucht, um sie
einleuchten zu lassen, bey denen man einer mehr oder weniger allgemeinen
Ahnung nur das Wort leiht.«208

Puchtas Pandekten betonten bewußt einseitig den »simultanen«,209 den
systematischen Zusammenhang der Rechte.

Indem Puchta oftmals auf die Darstellung der zugrundeliegenden »For-
schungen« verzichtete, und zugleich die systematische Einbindung der Er-
gebnisse betonte, ergab sich jedoch früh die Gefahr des Mißverständnisses,
daß ein Satz Ergebnis systematischer Ableitung sei, während er in Wirklich-
keit zugleich auf vertieften Quellenstudien basierte. Schon Rudorff machte
dies 1871 für Jherings dargelegte210 Angriffe auf Puchtas »Begriffsjurispru-
denz« mitverantwortlich. Rudorff gestand zu, daß in den Pandekten die
»realen Faktoren hinter dem logischen Element« zurückträten. Dabei lasse
Jhering jedoch »ganz außer Acht, daß Puchta die realen Faktoren der
Rechtsbildung, die historischen, politischen, öconomischen, ethischen Ele-
mente, mit einem Worte die ganze lebenskräftige rechtsbildende Vergangen-
heit des römischen Rechts noch in einem zweiten Hauptwerke ausführlich und
befriedigend dargestellt hat. Dieses Werk ist der ›Cursus der Institutio-
nen‹«.211 Im zweiten Band seiner Institutionen von 1842 bot Puchta eine
ausführliche Darstellung von »System und Geschichte des römischen Privat-
rechts«, in welcher die in den Pandekten kaum begründeten Sätze breit
erörtert wurden. Zusätzlich vertiefte Puchta seine Pandekten in den Berliner
Vorlesungen, die ebenfalls Rudorff posthum veröffentlichte. Erst im Zusam-
menspiel dieser Werke erschließt sich der Forschungshintergrund, den Puchta
bewußt systematisch zugespitzt in seinen Pandekten verarbeitete.

b) Puchtas Kompendium als Ausdruck einer »neuen Richtung«
Auch Zeitgenossen fiel die stark systematische Ausrichtung der Pandekten
Puchtas auf. Bei Puchtas Rezensent Schröter erweckte Puchtas apodiktische
Ableitung der obersten Begriffe aus seinem Rechtsbegriff den Eindruck, daß

390 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

208 Brief an Savigny vom 3.2.1840.
209 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 100.
210 Vgl. oben S. 47.
211 Rudorff, Vorrede zur 11. Aufl. von Puchtas Pandekten 1871, hier nach

Abdruck vor der 12. Aufl. 1877, S. VIII.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchta hier »eine eigene Vermischung philosophischer Abstractionen und
geschichtlicher Rechtserkenntnisse« betreibe.212 Der von Puchta hochgeach-
tete Schröter verkannte Puchtas Intention jedoch nicht: »Allein diese an-
scheinende philosophische Construction ist nichts, als die lebendige Dar-
stellung des Positiven in seinem innersten Gedanken.« Puchta habe es
besonders verstanden, »den Geist der einzelnen Rechtsinstitute zu erfassen
und wiederzugeben«.213

Dies sei eine »Frucht der eben so ausgezeichneten philosophischen als ge-
schichtlichen Bildung des Verfassers. Eine solche Geistesbildung gestattet nicht,
die geschichtlichen Stoffe blos als thatsächliches Material zusammenzufassen,
sondern führt zugleich zu der Erkenntnis des demselben innewohnenden
Gedankens. Auf diese Weise wird die geschichtliche Auffassung zugleich eine
philosophische, in der richtigen Bedeutung, in welcher sie nicht darnach strebt,
dem Geschichtlichgegebenen fremde Gedanken unterzulegen, z. B. das römi-
sche Recht nach einem modernen philosophischen Systeme zu construieren,
sondern den in dasselbe niedergelegten Geist lebendig wiederzugeben.«214

Für Schröter hatte Puchta mit seinen Pandekten einer neuen Richtung »Bahn
gebrochen«.215

»Er meinte, Puchta sei, »in dem echt wissenschaftlichen Geiste, den man in so
manchen früheren Lehrbüchern vermißt, recht eigentlich darauf ausgegangen,
das Grundwesen der einzelnen Rechtsinstitute an die Spitze zu stellen, und von
diesem Mittelpunkte aus, den Ausbau derselben zu entwickeln. So gestalten
sich dieselben unter der Hand des Verf. zu anschaulichen organischen Ganzen,
in welchen nichts willkührliches und Zufälliges neben her läuft, sondern jedes
Glied an seiner Stelle in das Ganze eingreift.«216

Auch die rezensierenden Danz und von der Pfordten sahen in Puchtas
Konzept des Kompendiums und der ihm zugrundeliegenden Methode der
rationalen Durchdringung des Stoffs eine »neue Richtung«.217 Danz erkannte
die Neuheit darin, daß Puchtas Kompendium »das lose Umherliegende zu
einem neuen Grunde« zusammenfüge, »nicht durch mechanisches, wenn auch
geordnetes, Aneinanderreihen, sondern durch organische Verbindung der neu
gefundenen Stoffe«.218 Von der Pfordten hob hervor, daß in Puchtas Werk ein
»Fortschritt der Wissenschaft unverkennbar« sei.

Er hob hervor, an die »Stelle einer äußerlich mechanischen ist eine innerlich
organische Anschauung getreten, und statt des todten Formalismus eine leben-
dige Gestaltung gewonnen … Wo wir früher einem gedanken- und principlosen

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 391

212 Schröter, Rez. Pandekten, 1840, S. 297 f.
213 Schröter, Rez. Pandekten, 1840, S. 299.
214 Schröter, Rez. Pandekten, 1840, S. 300.
215 Schröter, Rez. Puchta, 1840, S. 300.
216 Schröter, Rez. Puchta, 1840, S. 298 f.
217 Danz, Rez. Puchta, 1838, S. 1392.
218 Danz, Rez. Puchta, 1838, S. 1392.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


empirischen Materialismus begegneten, der sich als sog. praktische Richtung
breit machte, oder durch eine Masse von Citaten zur sog. Gelehrsamkeit
aufputzte, oder wo wir ein willkührliches philosophisches System die Wahrheit
des geltenden Rechts verunstalten sahen, da finden wir jetzt eine reine Wür-
digung der einzelnen Elemente unseres jetzigen Rechtszustandes nach ihrer
Nationalität und ihrem geschichtlichen Ineinandergreifen, womit denn zugleich
eine philosophische Anschauung in dem Maße, in welchem sie der Behandlung
eines positiven Rechts zuträglich und nothwendig ist, von selbst geboten
ist.«219

Puchtas Verfahren stand also für »organische Verbindung« und »lebendige
Darstellung des Positiven in seinem innersten Gedanken«. Gegenbild war
entweder ein »willkührliches philosophisches System« oder ein »mechani-
sches Aneinanderreihen«, »todter Formalismus«, »principloser, empirischer
Materialismus«. Was Puchtas Rezensenten dabei im Blick hatten, wird am
nachfolgend beleuchteten Beispiel der Servitutenlehre deutlich.

c) Vergleichende Einblicke in die Architektur der Darstellung
Die Servitutenlehre, die Puchta seit seiner Dissertation wiederholt mono-
graphisch beschäftigt hatte,220 stellte er 1838 auf 25,221 1844, in der zweiten
Auflage seines Lehrbuchs, in veränderter Form auf 27 Seiten222 dar. Umfäng-
lich lag seine Darstellung im Rahmen der hier vergleichsweise herangezogenen
Lehrbücher223 auf einer Linie mit Thibauts hier auffallend knapper Dar-
stellung224 und mit dem Lehrbuch Mackeldeys.225 Umfangreichere Darstel-

392 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

219 Von der Pfordten, Rez. Puchta, 1840, S. 162.
220 Vgl. oben S. 247 ff.
221 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 149–174.
222 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 247–274.
223 Herangezogen wurden folgende Darstellungen des gemeinen römischen

Rechts: Hugo, Lehrbuch des heutigen Römischen Rechts, 5. Aufl. 1816;
Schweppe, Das Römische Privatrecht, 2. Aufl. 1819; Mackeldey, Lehrbuch
des heutigen Römischen Rechts II, 4. Aufl. 1822; Seuffert, Lehrbuch des
praktischen Pandektenrechts, 1825; Wening-Ingenheim, Lehrbuch des Ge-
meinen Civilrechts I, 3. Aufl. 1827; Thibaut, Pandekten II, 8. Aufl. 1834;
Mühlenbruch, Pandekten II, 3. Aufl. 1840; hilfsweise berücksichtigt wurden
folgende Grundrisse: wie Heise, System des Civilrechts, 1807 ff.; Gans, System
des Gemeinen Civilrechts, 1827; Blume, Grundris des Pandektenrechts, 1829;
Haubold, Doctrinae Pandectarum, Leipzig 1820; dies gilt auch für den
konzeptionell als Grundriß mit Kontroversendarstellung von Puchta abwei-
chenden Leitfaden für Pandektenvorlesungen Vangerows, 1839; vergleichend
herangezogen, obwohl eigentlich Vorlesung, nicht Lehrbuch, wurde dagegen
Göschen, Vorlesungen über das gemeine Civilrecht II 1, 1839.

224 Thibaut, Pandekten II, 1834, S. 267–292.
225 Mackeldey, Lehrbuch II, 1822, S. 355–382.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lungen legten dagegen Wening-Ingenheim (35 S.), Seuffert (39 S.) oder
Mühlenbruch (42 S.) vor.

Puchta stellte seiner Darstellung einen Abschnitt mit sog. Grundprinzipien
voran:226

»Servituten sind Rechte an fremden Sachen auf Benutzung derselben für ein
individuell bestimmtes Subjekt: ein persönliches, Servituten für Personen,
servitutes personarum, oder ein Sachindividuum, Servituten für Grundstücke,
servitutes rerum s. praediorum. Die Grundprincipien derselben fließen theils
aus ihrer Eigenschaft als jura in re, theils aus dem eigenthümlichen Charakter
der Servituten selbst. Jene sind drey: 1) nulli res sua servit; 2) servitus servitutis
esse non potest; 3) servitus in faciendo consistere nequit, keine Servitut kann
ein Thun des Eigenthümers der dienenden Sache (abgesehen von dem Ge-
währen derselben) als Inhalt in sich aufnehmen, sondern nur entweder ein
Dulden (servitutes quae in patiendo consistunt, positive Servituten), oder ein
Nichtthun (serv. in non faciendo, negative Servituten).
Der eigenthümliche Charakter der Servituten besteht in der Gewährung des
usus, d. h. der Benutzung für ein bestimmtes Individuum, welchem unmittelbar
durch die nutzbaren Eigenschaften der dienenden Sache ein Vortheil gewährt
werden soll. Daraus folgt 1) die Unübertragbarkeit des Rechts auf ein anderes
Subjekt, bei Personalservituten auf eine andere Person, bei Realservituten auf
ein anderes Grundstück; 2) Die Unübertragberkeit sogar der Ausübung; 3) die
Untheilbarkeit der Servituten, vermöge deren sie auch theilweise erworben oder
verloren werden können.«

In der für Puchtas Pandekten typischen Weise lieferte Puchta hier auf engstem
Raum eine Fülle von Informationen. An der Spitze stand seine Begriffsbe-
stimmung, in der alle Bausteine der anschließenden Erwägungen verankert
waren. Die maßgebliche Einteilung der Dienstbarkeiten in servitutes perso-
narum und rerum machte er bereits an diesem Begriff fest, indem er sie als
Unterteilung der Subjekte dem Begriff anfügte. Zwei weitere Bausteine des
Begriffs führten zur Ableitung von insgesamt sechs Prinzipien. Drei folgten
aus der Eigenschaft als iura in re, drei weitere aus dem »eigenthümlichen
Charakter der Servituten«, ihrer Gewährung eines usus. Begriff, Einteilung
und Prinzipien griffen damit ineinander.

Mit diesen dem besonderen Teil vorgeschalteten allgemeinen Perspektiven
auf die Servitutenlehre unterschied sich Puchta auf den ersten Blick kaum von
seinen Zeitgenossen. Mühlenbruch227 etwa begann mit »Begriff und Arten

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 393

226 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, § 152; ich zitiere hier nach der
deutlicheren zweiten Aufl. 1844, § 178.

227 Mühlenbruch, Pandekten II, 1839, §§ 274, 275; ähnlich Mackeldey, Lehr-
buch II, 1822 (§ 330: Begriff; § 331: Allgemeine Grundsätze; § 332: Arten);
Wening-Ingenheim, Lehrbuch I, 1827 (§ 142: Begriff und Eintheilungen;
§ 143: Rechtliche Wirkungen); Göschen, Vorlesungen II 1, 1839 (§ 287:
Begriff und allgemeine Grundsätze; § 288: Einteilungen).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Servitutenrechts« und zählte dann »Allgemeine Regeln über Servituten-
rechte« auf, bei Thibaut228 folgten auf seinen Begriff, »Regeln von allen« und
dann »Eintheilungen«.

aa) Grundprincipien aus der Eigenschaft
der Servituten als iura in re

Auch Puchtas zunächst genannte drei Grundprinzipien: 1) Es gibt keine
Servitut an der eigenen Sache, 2) keine Servitut der Servitut und 3) keine
Verpflichtung auf ein Tun, sondern nur auf ein Dulden oder Unterlassen,
finden sich fast einhellig.229 Puchta hatte jedes dieser Prinzipien durch
Quellen belegt. Auch über die sichere Quellenbasis dieser Regeln herrschte
Konsens.230

Unterschiede zu Puchtas Konkurrenten zeigten sich auf anderer Ebene. Dies
verdeutlicht ein vergleichender Blick in die von Puchta gering geschätzte231

Darstellung von Seuffert:

»Unter Servituten versteht man das dingliche Recht auf eine fremde Sache,
vermöge dessen der Eigenthümer der letztern eine Einwirkung des Berechtigten
auf dieselbe leiden, oder doch zu dessen Vortheil gewisse Verfügungen über
seine Sache unterlassen muß. – Hiernach kann man 1) auf seine eigene Sache
eine Servitut weder erwerben, noch haben (res propria nemini servit). 2) Das
Recht, der Servitut enthält ein direktes Rechtsverhältnis zur dienenden Sache,
vermöge dessen der Berechtigte auf dieselbe, wer auch ihr Eigenthümer sey,
durch positive Handlungen oder durch Beschränkungen der Ausübung des
Eigenthums, geradezu einzuwirken befugt ist. Hieraus folgt, 3) daß der Eigen-

394 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

228 Thibaut, Pandekten II, 1834, §§ 749, 750; Hugo, Lehrbuch, 1816, §§ 39, 97
diskutierte Begriff und Grundsätze zusammen unter »Begriff der Servitut«.

229 Mühlenbruch, Pandekten II, 1839, S. 138; Thibaut, Pandekten II, 1834,
S. 267 f.; Mackeldey, Pandekten II, 1822, S. 357; Wening-Ingenheim, Lehr-
buch I, 1827, S. 258 f.; Schweppe, Das römische Privatrecht, 2. Aufl. 1819,
S. 171; Hugo, Lehrbuch, 1816, S. 32, 74 (bei beiden fehlt das Grundprinzip
2).

230 Nulli res sua servit: D. 8, 2, 26; 7, 6, 5 pr.; 8, 3, 33, 1; hierzu Kaser I, 1971,
S. 443. Servitus servitutis esse non potest: D. 33, 2, 1, gilt als interpoliert, vgl.
Kaser II, 1975, S. 300 Anm. 25, S. 299, Anm. 17 m. w. N. Servitus in faciendo
consistere non potest nach D. 8, 1, 15, 1; 33, 1, 12; hierzu Kaser I, S. 443 mit
Anm. 37. Vgl. Nachweise bei Kaser II, 1975, S. 299 f. mit Anm. 25.

231 Puchtas Handexemplar des Lehrbuchs von Seuffert (Ankaufsliste unter
Nr. 15927) befindet sich in der Staatsbibliothek Berlin. Dort findet sich von
Puchtas Hand eines der bereits mehrfach genannten Epigramme Puchtas zu
Seuffert unter dem Titel: »Der Wichtige«: »Seine Meinung sagt er vom Lehr-
amtsfach, er sagt sie, Nochmals sagt er sie laut, hat sie gesagt, und geht ab.«
Persönlich stand Puchta Seuffert schon wegen dessen Engagement als zweiter
Präsident des bayrischen Landtags ablehnend gegenüber. Anonym bezeichnete
Puchta Seuffert als einen »in Charakter und Kenntnissen nicht sicher und
feststehende[n] Mann«, Ueber den bayrischen Landtag von 1831, 1832, S. 97.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


thümer der dienenden Sache aus der Servitut immer nur zu einem Leiden oder
Nichtthun, niemals aber zu positiver Thätigkeit für den Berechtigten verbun-
den werden kann … Nach einer besonderen Vorschrift kann 5) eine bestehende
Servitut nicht zum Gegenstand einer andern gemacht werden.«232

Seuffert stellte wie Puchta seinen Begriff der Servitut an den Anfang der
Darstellung. Die eigentlich logisch vorausgehenden positiv gesetzten Grund-
regeln erschienen als Folgerung (»Hiernach kann man …«) aus dem Begriff.

Auch bei Puchta stand ein Begriff am Anfang der Darstellung. Die »Grund-
principien« 1–3 waren jedoch nicht Folge des Begriffs, sondern folgten aus
der Eigenschaft der Servituten als iura in re. Puchta lenkte den Blick damit auf
die Stellung der Servituten im Gesamtsystem. Der Hinweis auf die iura in re
führte zu seinem übergreifenden Abschnitt »Allgemeines« im fünften Buch:
»Die Rechte an Sachen« (§§ 140–143 der zweiten Aufl.). Hier nahm Puchta
seine dargelegten233 Bemerkungen zu du Rois und Thibauts Annahme sog.
iura in rem wieder auf. Er betonte auch hier, daß diesem Begriff »alle
systematische Brauchbarkeit« abgehe und er als »unnütz und verwirrend«
zu verwerfen sei.234 Mit seiner Zusammenfassung der iura in re als Rechte,
»deren Inhalt die rechtliche Unterwerfung einer Sache ist«, hatte er Ende der
zwanziger Jahre »eine eigene Classe von Rechten [geschaffen], die unter einem
gemeinsamen Namen zusammenzufassen, ein systematisches Bedürfnis«
sei.235 Eigenthum, Emphyteuse, Superficies, Pfandrecht und Servituten unter-
lagen damit gemeinsamen Eigenschaften. Da allen gemeinsam die Macht über
eine Sache war, konnten sie »ihre Richtung nicht gegen eine bestimmte Person
haben«.236 Als »nothwendige Consequenz«237 ergab sich daraus der Grund-
satz, daß nur ein Dulden oder Unterlassen, nicht jedoch ein aktives Tun
gefordert werden konnte (Grundprinzip 3) – dies wäre eine Unterwerfung
einer Handlung gewesen und damit obligatio. Eine servitus servitutis wäre
eine Unterwerfung eines Rechts, nicht einer Sache gewesen.238 Auch Grund-
prinzip 2 schied danach logisch aus. Vom Eigentum unterschieden sich die
anderen iura in re dadurch, daß sie an einer fremden Sache bestanden, damit
entfiel die Möglichkeit einer Servitut an der eigenen Sache (Grundprinzip 1).

Die Servitut war somit ius in re, auf Unterwerfung einer fremden Sache
gerichtet. Zugleich war damit der Kontakt zu Puchtas Rechtsbegriff herge-
stellt. Gegenstand der Unterwerfung war eine Sache, nicht eine Handlung

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 395

232 Seuffert, Lehrbuch I, 1825, S. 210 f.
233 Vgl. oben S. 259 ff.
234 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 140.
235 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 140.
236 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 141.
237 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 391.
238 Vgl. Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 390.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


oder Person. Die drei von Puchta zunächst genannten Prinzipien waren also
bis zu Puchtas oberstem Grundsatz zurückführbar.

Seuffert brachte demgegenüber kein Kapitel zur allgemeinen Natur der
dinglichen Rechte. In seinem Vorwort hatte er die Systemfrage nur am Rande
berührt. Er sei in der »Anordnung des Ganzen« weitgehend Schweppes
Lehrbuch, im Einzelnen häufig dem Grundriß Heises gefolgt. Als Grund
gab er an, daß sich dies als »zweckmäßig« bewährt habe.239 Zwischen Puchta
und Seuffert wurden stark abweichende Ansichten über die Bedeutung des
Systems für die Darstellung der Pandekten deutlich. Seufferts Begriff zog
einzelne in den Quellen ausgesprochene Grundsätze zusammen. Puchtas
Begriff orientierte sich nicht nur an den Quellen, sondern vollzog den
systematischen Gesamtzusammenhang seines Systems der Rechte nach. Kei-
ner der vergleichsweise herangezogenen Autoren zeigt in seiner Darstellung
einen annähernden Systemwillen. Auch Autoren, die deutlicher Sachenrechte
als eigene Gruppierung begründeten, beließen es in ihrer Darstellung der
Servitutenlehre bei einem Zusammenspiel zwischen Begriff und Grundsätzen.
Mühlenbruch, dem es durchaus um eine »wohldurchdachte und angemesse-
ne« Anordnung des Stoffs240 zu tun war, anerkannte selbstverständlich den
Unterschied zwischen Personenrechten, Sachenrechten und Forderungsrech-
ten.241 Die »Allgemeine[n] Regel[n]« der Servituten wurden jedoch nicht
hierdurch, sondern durch Quellen begründet. Regel 1 und 2 wurden insofern
durch Quellenbelege schlicht festgestellt, für die Regel 3 kam ein Merksatz
hinzu: »Dienstbar ist die Sache, nicht deren Besitzer.«242 Mackeldey und
Göschen erläuterten ihre »allgemeine[n] Grundsätze« wie Seuffert durch den
(auf sie wiederum abgestimmten) vorangestellten Begriff.243 Ähnlich hieß es
bei Thibaut, da jede Dienstbarkeit »ihrem Begriff zufolge, ein Recht an einer
fremden körperlichen Sache ist«, könne man weder an einer eigenen Sache,
noch an einer anderen Dienstbarkeit eine ebensolche erwerben.244

396 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

239 Seuffert, Lehrbuch I, 1825, S. VII.
240 Mühlenbruch, Pandekten I, 1839, S. X.
241 Mühlenbruch, Pandekten I, 1839, S. 162. In der Frage der Einteilung war für

ihn eine »völlige Übereinstimmung der Rechtslehrer … freilich wohl nicht zu
erwarten«, a. a. O., S. 163 Anm. 1 unter Nennung Puchtas. Thibauts Lehre
vom ius in rem war ihm nicht als »erschöpfende Eintheilung aller Privatrechte«
tauglich, a. a. O., S. 165.

242 Mühlenbruch, Pandekten II, 1839, § 275.
243 Mackeldey, Lehrbuch II, 1822, § 331; zu seiner Einteilung des Sachenrechts

vgl. §§ 295, 297; Göschen, Vorlesungen II 1, 1839, S. 200 f.; eine stärkere
Betonung der gemeinsamen Merkmale der iura in re stellte dagegen Schweppe,
Das Römische Privatrecht, 1819, S. 170 f., der Servitutenlehre voran.

244 Thibaut, Pandekten II, 1834, S. 267; Thibaut hielt auch weiterhin nach seiner
Lehre von den jura in rem fest; vgl. Pandekten I, 1834, S. 52 f.; er wollte die

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchtas Pandekten zeichneten sich gegenüber seinen Konkurrenten somit
dadurch aus, daß er sehr viel stärker versuchte, Begriff und Grundsätze einer
einzelnen Materie aus dem Gesamtzusammenhang seines Systems der Rechte
zu begründen. 1841 stellte er diese Betrachtungsweise gerade am Beispiel einer
Servitut als eigentlichen Kern seiner Forderung einer »systematischen Kennt-
nis« des Rechts heraus:

»Der nun besitzt diese systematische Kenntnis, welcher des Zusammenhangs
der Rechtssätze sich bemächtigt, ihre Verwandtschaft unter einander erforscht
hat, so daß er die Abstammung eines jeden Begriffs durch alle Mittelglieder, die
an seiner Bildung Antheil haben, auf und abwärts zu verfolgen vermag. Wenn
wir z. B. das einzelne Recht über ein Grundstück zu gehen, welches der
Eigenthümer dieses Grundstücks dem Eigenthümer eines benachbarten bestellt
hat, betrachten, so muß dem Juristen theils seine Stellung im System der
Rechtsverhältnisse, theils der Rechte, also seine Herkunft bis zum Begriff des
Rechts hinauf zum Bewußtsein kommen, und er muß ebenso von diesem herab
zu jenem einzelnen Rechte gelangen können, dessen Natur erst dadurch voll-
kommen bestimmt wird. Es ist ein Recht, also eine Macht über einen Gegen-
stand; ein Recht an einer Sache, also der besonderen Natur dieser Rechte
teilhaftig; ein Recht an einer fremden Sache, also eine parthielle Unterwerfung
derselben; die Seite, von welcher die Sache unterworfen ist, ist die der
Benutzung, es gehört zu dem Geschlecht der Rechte an Sachen auf Benutzung;
die Benutzung ist für ein gewisses Subjekt bestimmt, über das sie hinausgeht,
also ist das Recht eine Servitut; für ein Grundstück, also Prädialservitut; für
dieses Bedürfnis eines Grundstücks, Wegservitut.«245

Diese vielzitierte »Genealogie der Begriffe« verweist also auf ein Spezifikum
der Methode Puchtas, welches sich in der Pandektendarstellung Puchtas auch
konkret nachweisen läßt.

bb) Grundprincipien aus der
»eigenthümlichen Natur der Servituten«

Neben den drei von Puchta aus der Eigenschaft der Servituten als iura in re
abgeleiteten Grundprinzipien, nannte Puchta wie gezeigt drei weitere Grund-
prinzipien, die er aus dem »eigenthümlichen Charakter der Servituten«
folgerte. Als diesen benannte Puchta den »usus«. Dieser umfaßte die Ge-
währung der »Benutzung für ein bestimmtes Individuum, welchem unmittel-
bar durch die nutzbaren Eigenschaften der dienenden Sache ein Vortheil
gewährt werden soll«.246 Drei Grundprinzipien waren die Folge: 1) die
Unübertragbarkeit des Rechts auf ein anderes Subjekt, 2) die Unübertragbar-
keit der Ausübung, 3) die Untheilbarkeit der Servituten.

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 397

Abweichungen jedoch, »um das natürlich verbundene nicht zu zerreissen«, nur
beiläufig anführen, Pandekten II, 1834, S. 231; hierzu auch oben S. 292 ff.

245 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 101.
246 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 252.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Während die drei von Puchta aus der Eigenschaft der Servituten als iura in
re gefolgerten Grundprinzipien in den vergleichend herangezogenen Pandek-
tendarstellungen durchweg bei den allgemeinen Grundsätzen auftauchen,
finden sich die von ihm aus dem »usus« abgeleiteten Grundprinzipien nur
vereinzelt den besonderen Servituten vorangestellt. Bei Göschen247 und
Mühlenbruch findet sich lediglich die »allgemeine Regel« der Unteilbarkeit,
jedoch »abgesehen von dem Nießbrauche«.248 Auch Thibaut thematisierte
nur diesen Aspekt in seinen »Regeln von allen«. Zudem fand er hier keine
Vorrangregel, sondern nur eine Einteilung der Servituten in unteilbare und
teilbare.249 Bei Wening-Ingenheim,250 Schweppe,251 Mackeldey,252 Seuf-
fert253 und Hugo254 tauchen die von Puchta genannten Grundprinzipien
gar nicht in den allgemeinen Erwägungen zu den Servituten auf. Dies bedeutet
freilich nicht, daß Puchta hier neues Recht schuf. Was für Puchta Grund-
prinzipien aller Servituten waren, wurde von seinen Kollegen im Rahmen der
einzelnen Servituten diskutiert. Einigkeit bestand angesichts der Quellen
darin, daß Realservituten und die Personalservitut des usus unteilbar255

waren, und weder das Recht noch die bloße Ausübung256 auf ein anderes

398 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

247 Göschen, Vorlesungen II 1, 1839, S. 206 ff.
248 Mühlenbruch, Pandekten II, 1840, S. 138.
249 Thibaut, Pandekten II, 1834, S. 269.
250 Wening-Ingenheim, Lehrbuch I, 1827, S. 258 ff.
251 Schweppe, Das Römische Privatrecht, 1819, S. 171.
252 Mackeldey, Lehrbuch, 1822, S. 357 f.
253 Seuffert, Lehrbuch I, 1825, S. 210 f.
254 Hugo, Lehrbuch, 1816, S. 77 f.
255 Unteilbarkeit des Usus: D. 7, 8, 19; die Auslegung war zeitgenössisch unstrei-

tig, vgl. Glück, Pandekten IX, 1808, S. 446 ff.; zu den Späteren Loebell,
Quaedam de usu et fructu, 1834, S. 17 ff.; vgl. auch Kaser I, 1975, S. 454 mit
Anm. 79; Unteilbarkeit der Realservituten: Quellennachweise bei Kaser I,
S. 443; der Grundsatz war zeitgenössisch unstreitig, vgl. die Literatur bei
Vangerow, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 644 Anm. 2. 1). Auswertung mit
Blick auf die Vergleichsgegenstände: Übergreifend Unteilbarkeit für beide
Servitutenarten vertraten die soeben Genannten Göschen, Mühlenbruch
und Thibaut. Getrennt nach Realservituten: Schweppe, Das Römische Privat-
recht, 1819, S. 174; Seuffert, Lehrbuch I, 1825, S. 214; Wening-Ingenheim,
Lehrbuch I, 1827, S. 272 und Usus: Schweppe, S. 184.

256 Realservituten: D. 19, 2, 44; unstreitig, vgl. Vangerow, Pandekten I, 3. Aufl.
1845, S. 648; zu den Neueren Kaser I, 1971, S. 443 (der Grundsatz wurde
später gelockert: vgl. Kaser II, 1975, S. 300); usus: Grundsatz der Unver-
äußerlichkeit zeitgenössisch unstreitig, vgl. Glück, Pandekten IX, 1808,
S. 454. Blick in die Vergleichsgegenstände: Für Unveräußerlichkeit bei
Realservituten: Schweppe, S. 174; Seuffert, S. 212; Wening-Ingenheim,
S. 271; Göschen, S. 238; beim usus: Schweppe, S. 184; Seuffert, S. 231;
Wening-Ingenheim, S. 269; Göschen, S. 214; Thibaut, S. 280; Mackeldey,
S. 367.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Subjekt«, bei Realservituten also ein anderes Grundstück, beim usus eine
andere Person, übertragbar war. Anderes galt lediglich beim ususfructus. Hier
gestattete die Fruchtziehungsbefugnis auch die Teilbarkeit und die Übertra-
gung der Ausübung an einen Dritten, so daß lediglich das Recht selbst nicht
übertragbar war.257

Auch Puchta behandelte den ususfructus nicht gemäß seiner Grundprinzi-
pien. Auch für ihn war er unzweifelhaft teilbar258 und die Ausübung an einen
Dritten übertragbar.259 Bezüglich der zugrundeliegenden Rechtssätze und
ihrer Auslegung bestand zwischen allen hier untersuchten Pandektendarstel-
lungen somit Einigkeit. Puchta unterschied sich von seinen Kollegen in
anderer Hinsicht: Er arbeitete mit einem Regel-Ausnahme-Verhältnis. Usus
war bei ihm nicht lediglich eine Sonderform einer Personalservitut, sondern
Kennzeichen des »reinen Servitutenbegriffs«. Die abweichenden Eigenschaf-
ten des ususfructus und der für Puchta antiquierten habitatio und operae
servorum et animalium waren demgegenüber »Anomalie«.260 Eine ähnliche
Struktur findet sich in den vergleichend herangezogenen Pandektendarstellun-
gen, zudem nur auf die Personalservituten beschränkt, lediglich bei Göschen.
Bei diesem wird deutlich, daß Puchta dieses Regel-Ausnahme-Verhältnis
gegenüber den bisherigen Ansichten grundlegend neu bestimmte. Für Göschen
war für Personalservituten die Regel, daß die Ausübung des Rechts einem
Dritten überlassen werden konnte261 – für Puchta war der Gegensatz für alle
Servituten die Regel. Göschen sah im usus lediglich die unregelmäßige, im
ususfructus demgegenüber die regelmäßige Personalservitut. Umgekehrt faßte
Puchta den usus als die regelmäßige, den ususfructus als die unregelmäßige
Personalservitut. In systematischer Perspektive schuf Puchta damit eine ge-
meinsame Klammer zwischen Personal- und Realservituten. Folgte man Gö-
schens Deutung, so bestanden derartige Gemeinsamkeiten zwischen Personal-
und Realservituten nicht, da gerade die regelmäßige Personalservitut, der
ususfructus, in der Teilbarkeit und der Übertragbarkeit der Ausübung

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 399

257 Überlassung der Ausübung: D. 7, 1, 12, 2 u. a., vgl. die Nachweise bei Kaser I,
1971, S. 451 Anm. 29; zeitgenössisch unstreitig, vgl. Vangerow, Pandekten I,
3, Aufl. 1845, S. 675; so auch die Vergleichsgegenstände: Thibaut, S. 277;
Schweppe, S. 181; Göschen, S. 214; Mackeldey, S. 362; Wening-Ingen-
heim, S. 265; Mühlenbruch, S. 152; Teilbarkeit: D. 7, 1, 13, 3; 45, 3, 32,
u. a., vgl. Kaser I 1971, S. 450; ebenso: Schweppe, S. 181; Göschen, S. 208;
Mühlenbruch, S. 138; Thibaut, S. 269.

258 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 249 Anm. m); deutlicher in ders.,
Vorlesungen I, 1846, S. 393; ders., Institutionen II, 1842, S. 747.

259 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 253 f.
260 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 394.
261 Göschen, Vorlesungen II 1, 1839, S. 214.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


abweichenden Grundsätzen folgte. Erkannte man umgekehrt im usus die
regelmäßige Personalservitut, so betonte man Gemeinsamkeiten: Alle Servitu-
ten waren unteilbar, die Ausübung und das Recht waren unübertragbar –
Ausnahme: Nießbrauch. Die Servituten hatten neue gemeinsame Grundprin-
zipien, die systematische Verdichtung stieg.

Wie begründete Puchta diese Umkehrung des Regel-Ausnahme-Verhältnis-
ses zwischen usus und ususfructus?

Für die Annahme des ususfructus als Regelfall der Personalservitut und des
usus als Abweichung sprach für Puchtas Zeitgenossen zunächst, daß der
ususfructus in älteren Quellen als der usus auftauchte und auch in späteren
dem usus zumeist vorangestellt wurde.262 Puchta versuchte gerade dies zu
seinen Gunsten zu verwenden. Der Grund für die häufigere Nennung des
ususfructus liege darin, »daß so wie einmal dieses umfassendere Recht zuge-
lassen worden war, es auch das häufigere vorkommende wurde, und sodann,
daß es gerade um seines von der Consequenz abweichenden und nicht
unbedenklichen Inhalts willen einer genauen Bestimmung im Einzelnen
bedurfte«.263

Gegen Puchtas Voranstellung des usus sprachen zudem die erheblichen
Unsicherheiten über den Inhalt dieser Rechtsposition. Es war bereits eine
Stellungnahme in den daraus resultierenden Streitigkeiten, wenn Göschen
seine Ansicht, daß der »usus ein dem ususfructus analoges Recht« sei, damit
begründete, daß »in dem usus weniger enthalten ist, als in dem ususfruc-
tus«.264 Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts war die Meinung herrschend
gewesen, daß der usus ein lediglich auf die »Nothdurft« des Berechtigten
beschränktes Gebrauchsrecht sei.265 1798 wies Thibaut in einer Abhandlung

400 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

262 Vgl. die zeitgenössischen Nachweise bei Elvers, Die römische Servitutenlehre,
1856, S. 18 f.; 448 f. Anm. a), 605 f.; auch die spätere Forschung sieht daher im
usus lediglich eine Abstaltung vom ususfructus, vgl. Kaser I, 1971, S. 454.

263 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 250 Anm. c). Dies bedeute nicht, daß die
Erweiterung des usus nicht durchaus zweckmäßig gewesen wäre. Puchta,
Vorlesungen I, 1846, S. 394: Die Erweiterung sei zweckmäßig im Interesse des
Eigentümers selbst gewesen. »Es wurde jemandem (z. B. dem Testator) die
Möglichkeit eröffnet, einem Anderen die reelen Vortheile des Eigentums auf
Lebenszeit zu verschaffen und zwar mit der Garantie, welche die Servitut
gewährt, ohne das Eigenthum zu geben, ohne dieses also seinen Erben zu
entziehen«.

264 Göschen, Vorlesungen II 1, 1839, S. 232.
265 Einflußreich vor allem Noodt, De usufructu, 2. Aufl. 1724, S. 388 ff.; vgl. im

übrigen die Nennungen bei Scheurl, Bemerkungen zur Lehre von den
Servituten, in: Zeitschrift für geschichtliche Rechtswissenschaft 15, 1850,
S. 21 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Unhaltbarkeit dieser Quellenauslegung nach.266 Seinem schnell an Boden
gewinnendem267 Vorschlag zufolge, verstand die h. M. nun in Anlehnung an
D. 7, 8, 2, pr.268 den usus als Nutzungsrecht ohne Fruchtbezug, den ususf-
ructus als Nutzungsrecht mit Fruchtbezug. Inhaltlich war der usus danach im
Sinne Göschens ein Weniger als der ususfructus. Puchta, der bis zur ersten
Auflage der Pandekten Thibaut noch gefolgt war,269 legte 1842 eine inhalt-
liche Neubestimmung des usus vor: »Usus heißt die Benutzung einer Sache für
ein bestimmtes Subjekt, dessen Bedürfnis und zwar unmittelbar durch die
Sache selbst befriedigt werden soll; es liegt darin zweierlei: Beschränkung auf
das Bedürfnis dieses Subjekts und Gewährung durch die Sache und ihre Kräfte
selbst, ohne Umsatz dieser in ein anderes Objekt.«270 Der ususfructus blieb
damit im Sinne Göschens ein Mehr, usus mit Fruchtbezug.271 Puchta konnte
dem jedoch die Übereinstimmung des usus in seiner Formulierung mit
konstitutiven Merkmalen der Realservituten entgegenhalten, so daß die
inhaltlichen Abweichungen des ususfructus hervortraten.

Aus der schwierigen Überlieferungslage folgte für Puchtas Nutzung des
usus in seiner Darstellung des gemeinen römischen Rechts schließlich ein
drittes Problem. Hugo272 hatte 1790 darauf hingewiesen, daß es sich beim
usus um einen eigentümlichen römischen Sprachgebrauch handele, der nicht
mehr sinnvoll anwendbar war. Kein geringerer als Savigny hatte 1814 ge-
folgert, »da wir kein Wort von entsprechender Bestimmtheit haben … den
usus ganz zu ignorieren«.273 Puchta hielt es demgegenüber für »kein Hinder-
niß«, daß »kein entsprechendes deutsches Wort dafür« existiere, da ein

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 401

266 Thibaut, Versuch einer neuen Theorie über die eigentliche Beschaffenheit der
Dienstbarkeit des Usus nach Römischem Recht, in: Versuche über einzelne
Theile der Theorie des Rechts I, Jena 1798, S. 35 ff.

267 Thibauts Abgrenzung folgten Hugo, Lehrbuch der Geschichte des Römischen
Rechts, 3. Aufl. 1806, S. 219 Anm. 3; Glück, Pandekten IX, 1808, S. 431 f.;
Savigny, Beruf, 1814, S. 101 sowie die hier vergleichsweise herangezogenen
Pandektendarstellungen: Wening-Ingenheim, S. 268; Mackeldey, S. 367;
Seuffert, S. 231; Mühlenbruch, S. 158; Göschen, S. 215; Thibaut blieb
seiner Ansicht treu: Pandekten II, 1834, S. 280 f.

268 Cui usus relictus est, uti potest, frui non potest (Ulpian).
269 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 152 f.; ebenso früher: ders.,

Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. 50. Folgerichtig resultierten
1829 a. a. O. für Puchta alle »gemeinschaftlichen Grundsätze« der Servituten
noch aus deren Eigenschaft als iura in re.

270 Puchta, Cursus der Institutionen II, 1842, S. 745.
271 Vgl. Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 257.
272 Nach einer Bemerkung in Hugo, Civilistisches Magazin I, 1790, S. 339 (nur in

der ersten Auflage abgedruckt); dann ders., Lehrbuch des heutigen Römischen
Rechts, 2. Aufl. 1799, § 61 Anm. 1.

273 Savigny, Beruf, 1814, S. 101.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


späterer Bedeutungswandel dadurch nicht ausgeschlossen sei, so beispiels-
weise, wenn »jemand den Gebrauch eines Hauses, aber nur zur persönlichen
Benutzung, ohne das Recht der Vermietung« verspreche. »So wird ›Wohnung‹
zu verstehen sein.«274

Ein zweites Argument macht freilich deutlich, daß erneut die systematische
Perspektive seinen Blick bestimmte: »Es ist auch nicht wohl denkbar, daß
gerade die regelmäßigste Personalservitut unanwendbar sein sollte. Wir
müssen ja immer eher eine Personalservitut im Zweifel nach der Consequenz
des Servitutenbegriffs beurtheilen.«275 Vor allem systematisch betrachtet
lagen die Vorteile der Neubestimmung auf der Hand: Nicht nur war eine
neue Gemeinsamkeit, drei »Grundprincipien« von Personal- und Realservitu-
ten gefunden. Die wichtigste Neuerung in Puchtas usus-Begriff war die
erneute Beschränkung desselben auf »das Bedürfnis dieses Subjekts« (Person
oder Grundstück). Damit war, worauf bereits Löhr276 hingewiesen hatte, vor
allem ein praktikables Abgrenzungskriterium zu zwei anderen iura in re,
Emphyteuse und Superficies gefunden und damit zugleich ein Abgrenzungs-
problem, das noch Thibaut definitorisch nicht für lösbar hielt,277 im »Cha-
rakter der Servituten« verankert. Seine Bestimmung des usus entsprach somit
seinen systematischen Forderungen, sie war »abgrenzungssicher« und damit
von »systematischer Brauchbarkeit« ohne »widerrechtlichen Resulthaten«
Vorschub zu leisten. Letzteres setzte voraus, daß Puchtas usus-Begriff in den
Quellen ohne Gewalt verankert werden konnte. Puchta verwies diesbezüglich
darauf, daß Thibauts usus-Begriff mit einigen Quellen im Widerspruch stehe,
»auf der einen Seite bezieht sich der usus auch auf die Früchte, auf der
anderen der fructus auf den übrigen Gebrauch«.278 Auch Puchtas Definition
konnte nicht alle Quellenaussagen vereinigen,279 so daß er Ausnahmen

402 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

274 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 395.
275 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 395. In der von mir sonst genutzten 6. Aufl.

heißt es hier irrtümlich sinnentlehrt »anwendbar«, richtig dagegen die 4. Aufl.
S. 383.

276 Löhr, in: Magazin für Recht und Gesetzgebung 3, S. 498 ff.
277 Thibaut, Pandekten II, 1834, S. 267 Anm. (m). In seinen Vorlesungen gab er

zu: »Die Definition der Dienstbarkeiten oder Servituten, welches das Comp.
hier giebt, paßt im Grunde auch auf Emphyteusis, superficies und Pfandrecht«,
Thibaut, Erörterungen, 1834, S. 174.

278 Puchta, Cursus der Institutionen II, 1842, S. 743 unter Verweis auf D. 22, 1,
36 (praediorum urbanorum pensiones pro fructibus accipiuntur«); 30, 39, 1; 5,
3, 29.

279 Betonung der abweichenden Stellen daher von Rudorff, in: Puchta, Vor-
lesungen I, 1846, S. 395 Anm. 1); Scheurl, Bemerkungen zur Lehre von den
Servituten, 1850, S. 25; Elvers, Die römische Servitutenlehre, 1856, S. 603.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


anzuerkennen gezwungen war.280 Kaum möglich war es auch, den Begriff in
einzelnen Quellenstellen nachzuweisen. Puchtas diesbezügliche Versuche über-
zeugten seinen Schüler Scheurl nicht. In dessen Kritik findet sich der interes-
sante Hinweis darauf, daß Puchta die aus einzelnen Stellen herzunehmenden
Beweisgründe »nicht so hoch angeschlagen zu haben scheine«.281 Scheurl
spielte hier auf eine Bemerkung Puchtas an, demzufolge als Beweis für seinen
Begriff der ganze Titel de usu et habitatione (D. 8, 8) zu vergleichen sei.282

Damit schließt sich der Kreis zu der eingangs dieser Studie zitierten283 Ansicht
Schröters über das Besondere der Methode Puchtas. Schröter hatte wie gezeigt
betont, Puchta sei recht eigentlich darauf ausgegangen, das Grundwesen der
einzelnen Rechtsinstitute an die Spitze zu stellen, und von diesem Mittel-
punkte aus, den Ausbau derselben zu entwickeln. Er hatte von einer leben-
digen Darstellung des Positiven in seinem innersten Gedanken und davon
gesprochen, Puchta habe es besonders verstanden, den Geist der einzelnen
Rechtsinstitute zu erfassen und wiederzugeben.

Puchtas Intention als Systematiker war damit gut getroffen. 1840 bemühte
er mit Blick auf Savignys »System« dessen alten Hinweis284 auf das Zusam-
menspiel zwischen »Geist« und »Buchstabe«. Savignys Werk bezeichne des-
halb eine »neue Periode in der Darstellung des Civilrechts«, weil mit ihm »die
Weise der Behandlung gegenüber der Masse des Materials in ihre Rechte
wieder eingesetzt worden« sei. Habe zuvor das »Material ein tyrannisches
Regiment über den Geist« geführt, so habe nun Savignys System zu einer
»Befreiung von der Herrschaft des Stoffs«,285 von dem »Buchstaben des
römischen Rechts«,286 geführt. 1841 wurde ihm dies zum Programm: »Wir
sollen von dem Buchstaben frey werden, von dem Geist uns durchdringen
lassen.«287 Puchtas Interpretationslehre machte deutlich, daß die einzelnen
Rechtssätze streng zu beachten waren. Die wissenschaftliche Verarbeitung
dieser Rechtssätze zum System unterlag demgegenüber nicht ähnlichen Bin-
dungen. Im noch näher beleuchteten288 Disput um den Pfandrechtsbegriff
betonte Puchta, die Tatsache, daß in den Quellen der Ausdruck »obligatio rei«

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 403

280 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 397 f.
281 Scheurl, Bemerkungen zur Lehre von den Servituten, 1850, S. 25.
282 Puchta, Cursus der Institutionen II, 1842, S. 745 Anm. i).
283 Vgl. oben S. 390 f.
284 Vgl. Savigny, Beruf, 1814, S. 118; erstmals Methodologie, 1802/03, S. 109 mit

Originalzitat Goethes in der Anm.; hierzu D. Nörr, Geist und Buchstabe,
1983, S. 20 ff.

285 Puchta, Rez. Savigny System, 1840, S. 673.
286 Puchta, Rez. Savigny System, 1840, S. 674.
287 Puchta, Institutionen I, 1841, S. 107 f.
288 Vgl. sogleich unten S. 408 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auftauche, dürfe »ohnedieß kein Unbefangener zu hoch anschlagen«:289

»Diese Argumentation aus dem Wort, ohne zu fragen, ob das Wort nicht
eben eine allgemeinere Bedeutung hat …, ist nur der untersten Stufe der
wissenschaftlichen Behandlung würdig.«290 Der »eigenthümliche Charakter
der Servituten« wurde von Puchta dem »Geist« des Instituts entnommen. Als
Absicherung in den Quellen konnte hierzu pauschal auch ein ganzer Titel der
Digesten dienen.

Bringt man dies mit den bisherigen Ergebnissen zu Puchtas Systemdenken
in Kontakt, so zeigt Puchtas Servitutenlehre im Vergleich zu der seiner
Zeitgenossen eine doppelte Besonderheit. Die von Puchta aus der Eigenschaft
der Servituten als iura in re gefolgerten Grundprinzipien zeigten das Bedürf-
nis, möglichst weitgehend bis zum Rechtsbegriff hin die einzelnen Rechtssätze
zu vernetzen. 1829 hatte Puchta diesen Bereich als »Grundverschiedenheiten«
erfaßt.291

Den »eigenthümlichen Charakter« der Servituten leitete er nicht vom
Rechtsbegriff ab. Hier war in der Terminologie von 1829 der Bereich der
»sonstigen Verschiedenheiten« berührt. Gegenüber Blume hatte Puchta hier
als Erkenntnisweg auf die »Anschauung« verwiesen, nun sprach er eher vom
»Geist« im Gegensatz zum »Buchstaben« des Rechtsinstituts. Puchta zeigte
hier das Bemühen, durch die Betonung von Gemeinsamkeiten allgemeine
Merkmale herauszubilden. Abweichende Rechtssätze und Rechtsinstitute
wurden als Anomalien in ihrer Geltung nicht in Frage gestellt, systematisch
aber untergeordnet. Gesetzliche Definitionen banden nicht immer, entschei-
dend war die Abgrenzungssicherheit, kurz die systematische Brauchbarkeit.

In beiden Bereichen zeigt sich deutlich, was Puchta in seiner Enzyklopädie
von 1841292 als »Herrschaft der Gleichheit über die Ungleichkeit« themati-
siert hatte. In seiner Servitutenlehre betonte Puchta stärker als seine Zeitge-
nossen die gleichen Merkmale aller Servituten: Sie waren iura in re und
schützten den usus. Abweichendes wurde deutlich als Anomalie gekennzeich-
net. Die hierdurch erreichte systematische Dichte ging über die vergleichbaren
Darstellungen der Servitutenlehren klar hinaus.

4. Zur systematischen Struktur der Pandekten
In Erweiterung des Blicks auf Puchtas Pandektenlehrbuch insgesamt zeigt sich
eine abgestufte logische Struktur: Gesamtsystem (a), Systemteile, die aus dem
Rechtsbegriff begründet wurden (b), Systemteile die ihrer eigenen Natur

404 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

289 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 193 Anm. d).
290 Puchta, Vorlesungen I, 1873 (1846), S. 427.
291 Vgl. oben S. 290 f.
292 Vgl. oben S. 352 ff

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


folgen (c), systemwidriges Recht (d). Im Ausgleich zur dadurch erreichten
straffen systematischen Struktur zeigte Puchta eine deutliche Betonung flexi-
bler Überdruckventile, einerseits ius singulare (e) und andererseits richterliche
Einzelfallkorrektive (f).

a) System der Rechte und der Rechtsverhältnisse
– Gesamtsystem

Die »systematische Erkenntnis« definierte Puchta nun als die »Erkenntnis des
inneren Zusammenhangs, welcher die Theile des Rechts verbindet«.293

Puchta nannte zwei Gründe für das Bedürfnis nach einer systematischen
Behandlung des Rechts. Zunächst verschaffe systematische Kenntnis eine
»äußerliche« Vollständigkeit, »indem allein sie die Sicherheit gewährt, alle
Theile des Rechts zu umfassen«. »Aber auch innerlich ist jene Kenntnis allein
die vollständige, weil das Recht selbst ein System ist, so daß nur wer es als
solches erkennt, seine Natur vollkommen erfaßt.«294

System folgte also aus der Natur des Rechts. Damit verwies Puchta auf
seine philosophische Grundlage der Enzyklopädie. Puchta hatte hier, wie
gezeigt,295 den Prozeß der systematischen Ausbildung des Rechts als »Wir-
kung der Natur auf das Gebiet der Freiheit«296 beschrieben. Systemausbil-
dend war die »natürliche Ungleichheit der Menschen und Verhältnisse«,
indem sie den menschlichen »Sinn des Rechts« dazu nötigte, durch Betonung
gleicher Merkmale die Mannigfaltigkeit zu beherrschen und dadurch hierar-
chische Strukturen auszubilden. System, war »die Reaction des Stoffs auf die
Form, des Unterworfenen auf die unterwerfende Macht«.297

Den Ausgangspunkt seines Systems von 1829 behielt Puchta bei. Zentrale
Aufgabe des Rechts sei, daß »die Persönlichkeit, die den Menschen gleich-
mäßig zukommende Eigenschaft, als das Grundprincip des Rechts erkannt«
werde.298 Im inzwischen herausgearbeiteten Zusammenspiel zwischen Stoff
und Form, Natur und Sinn des Rechts, wirkte die empirische Ungleichheit der
Menschen auf die rechtliche Gleichheit der Personen systembildend ein. Der
Sinn des Rechts war die Gleichheit zu schützen, indem er »die individuelle
Ungleichheit dem Allen gleichmäßig Zukommenden: der Persönlichkeit, der
Möglichkeit eines Willens, unterwirft«. Das Recht hebe »an dem Menschen

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 405

293 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 100.
294 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 100 f.
295 Vgl. oben S. 352 ff.
296 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 85.
297 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 104.
298 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 19; vertiefend S. 79 f.; vgl. 1829:

»Bey dem Schutz eines jeden Rechts wird auch der Wille, die Persönlichkeit
geschützt«, Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz, 1829,
S. 256.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Persönlichkeit hervor, aber es anerkennt eine Verschiedenheit der Persön-
lichkeit. Die Verschiedenheiten der Menschen überwindet es, nicht indem es
sie negiert, sondern indem es sie zu Verschiedenheiten der Personen macht,
und so beherrscht.«299

Damit war ein neuer übergreifender Gesichtspunkt gefunden, den Puchta
1841 benötigte, weil er nun nicht mehr nur ein System, sondern zwei Systeme
in seinen Lehrbüchern nutzte. Die »Verschiedenheit der Personen« wurde nun
doppelt als Einteilungsgrundlage herangezogen: Verschiedenheit der Personen
nach ihrer »Thätigkeit«: System der Rechte, und Verschiedenheit der Perso-
nen nach ihrer »Stellung«: System der Rechtsverhältnisse.

Mit Blick auf die »Tätigkeit der Personen« als Einteilungsmerkmal gelangte
Puchta zu seinem alten System der Rechte von 1829. Ausgangspunkt seines
Systems blieb sein seit Erlangen beibehaltener Rechtsbegriff.300 »Das Recht
ist«, so hieß es 1841, »die Anerkennung der rechtlichen Freiheit, die sich in
den Personen und ihrem Willen, ihrer Einwirkung auf die Gegenstände
äußert«.301 Die Gegenstände, als äußere Natur, gaben dem die Gleichheit
betonenden Geist die notwendige Struktur vor. Diese Vorstellung war nicht
neu. Bereits 1829 hatte Puchta, wie gezeigt,302 herausgestellt, »daß die
Verschiedenheit der Gegenstände eine Verschiedenheit der Rechte«303 hervor-
bringe. 1838 hieß es unverändert: »In den Gegenständen haben wir also den
eigentlichen juristischen Grund der Verschiedenheit der Rechte; dieser ist es,
welcher die Möglichkeit einer systematischen Einheit jener Mannigfaltigkeit
von dem juristischen Standpunkt, also die Möglichkeit eines wirklichen
Rechtssystems darbietet.«304 Bei veränderter Terminologie blieb dies auch
1841 unverändert: »Die Rechte erhalten ihren Inhalt zum Theil durch den
menschlichen Willen, dieß ist ihre freie Seite …, zum Theil aber durch die
Gegenstände des menschlichen Willens, dieß ist die nothwendige und logische
Seite der Rechte«305 – »Diese Wirkung der Natur auf das Gebiet der Freiheit
ist es, welche dem Recht den Charakter des Vernünftigen, einen nothwendigen
Zusammenhang giebt, es zu einem System macht.«306

406 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

299 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 18.
300 1825 hatte Puchta das Recht bestimmt als »Bewußtseyn, welches das Volk hat

über die abstracte Freiheit d. h. über die Stufe des Willens, wo sich derselbe
zurückzieht von dem besonderen Dasein des Menschen«, Puchta, Encyclopä-
die, 1825, S. 12; vgl. auch oben S. 257 f.

301 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 11.
302 Vgl. oben S. 266 ff.
303 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz?, 1829, S. 248.
304 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 32.
305 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 64.
306 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 83.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1841 stellte Puchta seinem System der Rechte ein solches der Rechtsinsti-
tute an die Seite.307 Dies teilte die Personen nach ihrer Stellung ein, als
»Einzelner, als Familienglied, als Volksglied, als Glied der Kirche«.308 Puchta
nannte dieses System in offensichtlicher Hommage an das 1840 erschienene
System Savignys ein »System der Rechtsverhältnisse«. Schon seit 1832 hatte
er freilich diese Perspektive im Abschnitt von dem »Subjekt der Rechte«
thematisiert: »Vom Menschen als Glied der Familie«, »Vom Menschen als
Glied politischer Verbindungen«, »Vom Menschen als Glied religiöser Ver-
bindungen«.309

Für das Privatrecht änderte dies zudem nur wenig. Das System der Rechte
beginne »innerhalb des Systems der Rechtsverhältnisse« und sei im Privat-
recht »am vollständigsten ausgebildet«.310 Keinesfalls, so betonte er mit Blick
auf Stahl, dürfe man die »factischen Umstände« hinzuziehen, sonst stehe kein
»Rechtsverhältnis derselben Art … dem anderen völlig gleich«, die Unter-
schiede der Rechtsverhältnisse gingen »in’s Unendliche«.311 Ein wirkliches
System der Rechtsverhältnisse sei daher auch »nie ausgeführt worden«, auch
nicht von Savigny, dessen System nur als ein solches »erscheinen könnte«.312

Statt dessen sei man »sofort wieder auf die Rechte zurückgekommen«:
»Rechte bilden den Kern der Rechtsverhältnisse, die Rechtsverhältnisse sind
Complexe von Rechten.«313

Wie überhaupt Puchtas System seit 1829 weitgehend konstant blieb,314 so
führte auch die Hinzunahme eines Systems der Rechtsverhältnisse in der
zweiten Auflage 1844 kaum zu Veränderungen:

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 407

307 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 54 ff.; ders., Pandekten, 2. Aufl.,
1844, S. 41 ff.

308 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 54.
309 Puchta, System des Gemeinen Civilrechts, 1832, S. 15; ders., Lehrbuch der

Pandekten, 1838, S. 29 ff.
310 Cursus der Institutionen I, 1841, S. 91.
311 Cursus der Institutionen I, 1841, S. 52; Puchtas System der Rechtsverhältnisse

nach der Stellung der Personen war für Stahl daher auch eine »Umkehrung der
Dinge«, Stahl Rechtsphilosophie II 1, 1854, S. 300 in der Anm.

312 Cursus der Institutionen I, 1841, S. 52 Anm. a), dies verkennt Björne,
Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 21.

313 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 42. Neuere Untersuchungen heben
ähnlich bei Savigny ein juristisch-technisches Verständnis von »Rechtsver-
hältnis« hervor, vgl. Kiefner, Lex frater a fratre, 1979, S. 129 ff.; zustimmend
Behrends, Geschichte, Politik und Jurisprudenz, 1985, S. 306, 307 ff.; Rü-
ckert, Savigny, 1984, S. 344 Anm. 200.

314 Der Allgemeine Teil von 1829 (Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829,
S. LV) hieß ab 1832 »Einleitung« (System des Gemeinen Civilrechts, 1832,
S. VII); die Benennungen des Erbrechts schwankten, vgl. Puchta, System des
Gemeinen Civilrechts, 1829: »Rechte an in uns übergegangenen Personen (an
Vermögen)«, unterschieden »Erbrecht« und »Andere Rechte an Vermögen«;

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844

Einleitung Einleitung

I. Buch. Von dem Rechte I. Buch. Von den Rechtsvorschriften

1. Kapitel. Von der Entstehung des Rechts 1. Kapitel. Die Rechtsquellen

2. Kapitel. Von der Anwendung des Rechts 2. Kapitel. Verhältnis der Rechtsvorschriften

zueinander

Vgl. § 18: Von der Berücksichtigung nichtju-

ristischer Principien

3. Kapitel. Verhältnis der Rechtsvorschriften zu

den nichtjuristischen Principien

II. Buch. Von den Rechten II. Buch. Von den Rechtsverhältnissen

1. Kapitel. Von dem Subjekt der Rechte 1. Kapitel. Die Personen

2. Kapitel. Von dem Wesen der Rechte 2. Kapitel. Der Inhalt der Rechte

3. Kapitel. Von der Entstehung und Endigung

der Rechte

3. Kapitel. Die Entstehung und Endigung der

Rechte

4. Kapitel. Von der Ausübung und dem Schutz

der Rechte

4. Kapitel. Der Schutz der Rechte

III. Buch. Von der Anwendung der Rechtsvor-

schriften auf die Rechtsverhältnisse

III. Buch. Rechte an der eigenen Person IV. Buch. Die Rechte an der eigenen Person

IV. Buch. Rechte an Sachen V. Buch. Die Rechte an Sachen

V. Buch. Rechte an Handlungen VI. Buch. Die Rechte an Handlungen

VI. Buch. Rechte an Personen VII. Buch. Die Rechte an Personen

VII. Buch. Rechte an einem Vermögen VIII. Buch. Das Erbrecht

b) Systemteile, die aus Puchtas Rechtsbegriff
mit »logischer Nothwendigkeit« folgten

Puchtas Pandekten blieben damit auch nach 1838 in ihrem Aufbau am System
der Rechte ausgerichtet. In doppelter Hinsicht bestimmte Puchtas Rechtsbe-
griff folglich auch in den dreißiger und vierziger Jahren die Systemstruktur.
Puchta setzte weiterhin fest, daß »1) über die Gegenstände hinaus keine
Rechte möglich, und 2) die Rechte nach den Gegenständen der rechtlichen

408 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

später in ders., System des Gemeinen Civilrechts, 1832, ebenso Pandekten,
1838: »Rechte an einem Vermögen«. Ab der 2. Aufl. 1844, S. 590 und dann
durchweg »Erbrecht«; ebenso Cursus der Institutionen III, posthum 1847,
S. 215 ff.; die Benennung des Erbrechts als »Recht an Personen, welche ausser
uns existiert haben, aber in uns übergegangen sind«, erntete in der heiklen
Frage der subjektlosen Rechte vor allem bei Jhering bissigen Spott, vgl. oben
Teil 1, Kap. 2 I 3 b). Das Ehe- und Vormundschaftsrecht hieß 1829 »Rechte an
Personen ausser uns« (Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, S. LVI), ab
1832 kürzer: »Rechte an Personen« (System des Gemeinen Civilrechts).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unterwerfung verschieden sind, die Unterwerfung verschiedener Gegenstände
verschiedene Befugnisse gewähren muß«.315

Konkret folgten daraus folgende Klassifikationen:
(1) Das Recht an der eigenen Person, eingeteilt in Recht der Persönlichkeit

und Recht des Besitzes.316

(2) Rechte an Sachen, eingeteilt in totale Unterwerfung (Eigentum) und
partielle Unterwerfung (iura in re). Letztere wiederum eingeteilt in die partielle
Unterwerfung von Seiten der Benutzung (Servituten, Emphyteusis, Superficies)
und von Seiten des Verkaufswertes (Pfandrecht).317

(3) Rechte an Handlungen, »vermöge deren einer Person (dem Gläubiger)
eine Handlung einer anderen (des Schuldners) unterworfen ist«, jedoch nur
insoweit, als diese Handlungen »einen Vermögenwerth« haben.318

(4) Rechte an Personen außer dem Berechtigten. Aus der gleichen Eigen-
schaft aller Menschen als Person folgte, daß diese Unterwerfung einer Person
nicht total, sondern immer nur partial denkbar war.319

(5) Rechte an Personen, die in den Berechtigten übergegangen sind und von
ihm repräsentiert werden: Erbrecht und andere Rechte an Vermögen.320

Durch diese »logische Einheit, auf die wir die große Mannigfaltigkeit der
Rechte zurückzuführen haben«, erhielt Puchta die »obersten Rechtsbegriffe,
von denen aus der ganze Rechtskörper zu fassen, zu handhaben und zu
regieren ist. Jedes Recht erhält seinen Begriff durch seinen Gegenstand; die
erste Frage bei jedem Recht muß auf den Gegenstand gerichtet sein, seine
Feststellung giebt die ersten Principien, nach denen das einzelne Recht zu
beurtheilen ist.«321

Der dargestellte Kernbereich seines Systems der Rechte war von Puchta
absolut gesetzt. 1841 hatte er die menschliche Freiheit mit dem Sündenfall
durch – im Sinne Schellings – positive Philosophie letztbegründet.322 Auch für

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 409

315 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 32.
316 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 33; Pandekten, 2. Aufl. 1844,

S. 64; Vorlesungen I, 1846, S. 105; Cursus der Institutionen II, 1842, S. 368 f.
317 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 32 f., 108 f.; Pandekten, 2. Aufl.

1844, S. 64; Vorlesungen I, 1846, S. 105; Cursus der Institutionen I, 1841,
S. 86 ff.; II, 1842, S. 369 f.

318 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 32; Pandekten, 2. Aufl. 1844,
S. 64; Vorlesungen I, 1846, S. 105; Cursus der Institutionen I, 1841, S. 90; II,
1842, S. 370 f.

319 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 33; Pandekten, 2. Aufl. 1844,
S. 64; Vorlesungen I, 1846, S. 105; Cursus der Institutionen I, 1841, S. 86 ff.;
II, 1842, S. 371 f.

320 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 64; Lehrbuch der Pandekten, 1838,
S. 33; Vorlesungen I, 1846, S. 105; Cursus der Institutionen II, 1842, S. 372.

321 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 104.
322 Vgl. oben S. 304 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Unterwerfung der Gegenstände hatte Puchta 1841 eine Letztbegründung
behauptet: Der Mensch sei zur Beherrschung der »körperlichen Dinge außer
dem Menschen … durch den ältesten Rechtsausspruch berufen … (Gen. 1,
26)«.323 Puchtas Rechtsbegriff war damit der Philosophie entnommen, also
wissenschaftlich abgesichert.

War damit das positive Recht den Vorgaben des Rechtsbegriffs unter-
worfen? Galt nur das als Recht, was sich aus dem Rechtsbegriff ableiten ließ?

1842 formulierte Puchta seinen Rechtsbegriff untypisch, aber deutlicher:
»der Berechtigte bezieht einen Gegenstand auf sich, und diese Beziehung ist
den Rechtsvorschriften gemäß«.324 Die Betonung der dem Volksgeist ent-
springenden Rechtssätze hatte durch Puchtas Ablehnung der »faktischen
Verhältnisse« als Rechtsentstehungsgrund noch an Intensität gewonnen. Auch
die Privatautonomie wollte er nun nicht als Entstehungsursache der Rechte
anerkennen. Als Savigny einen Vertrag als Beispiel eines Rechtsverhältnisses
anführte,325 entgegnete Puchta, »daß ein Vertrag wohl nicht als ein Beispiel
eines Verhältnisses gelten kann; ich würde daher statt Kaufvertrag: Eigenthum
setzen«.326 In seinen Vorlesungen präzisierte er: »Ein Vertrag hat keine
schöpferische Kraft, er kann nur das Vorhandene bestimmen und modificie-
ren. Sie [sc. die Rechtssätze] entstehen durch einen Willen, aber durch den
nationellen.«327 1846 hieß es unmißverständlich: »Zur Existenz eines Rechtes
gehört: 1) dessen Begründung durch eine Rechtsvorschrift.«328 Unzweifelhaft
waren die (subjektiven) Rechte also den Rechtssätzen unterworfen. Der
Volksgeist wurde nicht durch Puchtas Rechtsbegriff gebändigt, Freiheit blieb
Keim des Rechts.

Dies zeigen auch die bisherigen Studien zu Puchtas Ableitungen aus dem
Rechtsbegriff. Puchtas dargelegte329 Auseinandersetzung mit Savignys Stell-
vertretungslehre hatte ein doppeltes Erfordernis offenbart. Einerseits argu-
mentierte Puchta mit seinem im Rechtsbegriff verankerten Begriff der obliga-
tio als der an die Beteiligten gebundenen Unterwerfung einer Handlung.
Zugleich hatte er Savigny jedoch in seiner spekulativen Quellenarbeit kritisiert
und strenger am Wortlaut der Quellen festgehalten. Strenge Quellenbindung

410 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

323 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 85; vgl. bereits Lehrbuch der
Pandekten, 1838, S. VI gegen Stahl.

324 Puchta, Cursus der Institutionen II, 1842, S. 367; Hervorhebung von mir.
325 Savigny, »Zweyte Redaction« des § 52; hierzu Kiefner, Das Rechtsverhält-

nis, 1982, S. 158 ff.
326 Puchta an Savigny vom 19.10.1839; dieser Teil des Briefs nicht abgedruckt bei

Kiefner, a. a. O.
327 Puchta, Vorlesungen, 1846, S. 23.
328 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 107.
329 Vgl. oben S. 368 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und Ableitung aus dem Rechtsbegriff hatten sich gegenseitig somit nicht
beeinträchtigt, sondern ergänzt. Gleiches ergab die Studie zu Puchtas Servi-
tutenlehre. Auch hier wies Puchta die aus der Eigenschaft der Servituten als
iura in re gefolgerten Grundprinzipien in den Quellen nach. Seit 1836
machten auch Puchtas Stellungnahmen zu den seit Beginn der dreißiger Jahre
entflammten Debatten um den Pfandrechtsbegriff diese kumulativen Anfor-
derungen deutlich.
»Wenn nur jemand bey dem mühlenbruchschen Begriff des Pfandrechts (eine
obligatio, wobey ›die Sache als das verpflichtete Subjekt erscheint‹) … eine …
Gevatterstelle übernehmen wollte« 330 – 1836 echauffierte sich Puchta brief-
lich über Mühlenbruchs Versuch,331 das Pfandrecht sozusagen als dingliches
Recht mit persönlichem Charakter zu klassifizieren. Mit dieser Modifikation
der traditionellen Bestimmung des Pfandrechts als ius in re, hatte Mühlen-
bruch auf Einwände Konrad Büchels332 reagiert, die 1833 eine breite Diskus-
sion auslösten.333 Büchel hatte einige knappe Bemerkungen von du Roi334

und Zimmern335 aufgegriffen und die römische Bezeichnung der Verpfändung
als obligatio rei zur Natur des Pfandrechts erhoben.336 Für Puchta ergab dies
das »absurde Resultat, daß jede verpfändete Sache als Schuldnerin, also als
Sache zu betrachten sei«.337 Dies war erneut aus Puchtas Begriff der obligatio
gefolgert, der ein Subjekt voraussetzte, dessen Fehlen dann die These von
Mühlenbruch »unglaublich schwach«338 erscheinen ließ. Puchtas Gegenar-

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 411

330 Puchta an Savigny vom 26.7.1836, das ausgelassene Wort war unleserlich.
331 In der dritten Aufl. seiner Cessionslehre von 1836, S. 12 ff. Anm. 19 war

Mühlenbruch den Hinweisen von du Roi und Zimmern (hierzu sogleich in
den Anmerkungen) noch entgegengetreten und hatte an der Rechtsnatur des
Pfandrechts als ius in re festgehalten, im Vorwort, S. XIII, jedoch bereits auf die
»sehr consequent und scharfsinnig« durchgeführte Ansicht Büchels verwiesen.
In seinen Pandekten II, 1840, § 299, fand sich dann gleichwohl die von Puchta
benannte Begriffsbestimmung als obligatio rei.

332 Büchel, Über die Natur des Pfandrechts, 1833, zusammenfassend S. 120 ff.
333 Hierzu Wiegand, Zur Entwicklung der Pfandrechtstheorien im 19. Jahrhun-

dert, 1981, S. 1 ff.; die Debatte fehlt im eher kursorischen Überblick von
Hromadka, Die Entwicklung des Faustpfandprinzips im 18. und 19. Jahr-
hundert, 1971, S. 43 ff.; sehr präziser zeitgenössischer Überblick über den
Gang der Debatte bei Lang, Über den materiellen Gehalt und wissenschaft-
lichen Begriff des Pfandrechts an einer körperlichen Sache, 1846, S. 352 ff.;
viele Nennungen bei Windscheid, Pandekten I, 9. Aufl. 1906, § 224 Anm. 8.

334 Du Roi, Noch einige Bemerkungen über actio in rem und actio in personam,
jus in re und obligatio, 1823, S. 396 f.

335 Zimmern, Können Servituten durch Vertrag bestellt werden?, 1824, S. 316 ff.;
hierzu auch oben S. 197 f.

336 Hierzu Wiegand, a. a. O., S. 3; Lang, a. a. O., S. 361 ff.
337 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 193 Anm. d).
338 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, § 250 Anm. c).

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gumente hatten die »systematische Brauchbarkeit« des Pfandrechtsbegriffs
und die »Warnung vor widerrechtlichsten Resulthaten« im Blick.339 Gehe
man mit Mühlenbruch von einem »Eigenthum an Schuldforderungen« aus, so
liege es »allzunahe« auch die »Grundsätze des Eigenthums« auf Forderungen
anzuwenden.340 Mit Blick auf Büchels Pfandrechtsbegriff ging es ebenfalls um
die Erwägung, Grundsätze des Obligationenrechts auf das Pfandrecht zu
übertragen. Büchel etwa ließ mit diesem Argument bei Verjährung der actio
hypothecaria auch das Pfandrecht selbst erlöschen. Für Vangerow bedurfte
ein Erlaß beim Pfandrecht aufgrund dessen obligatorischer Natur der An-
nahme durch den Begünstigten, was bei dinglichen Rechten, also etwa
Servituten, nicht notwendig sei.341 Auch wenn die kritisierte Ansicht für
Puchta noch kaum »merkliche Consequenzen« gehabt habe, so gelte doch:
»jeder Irrthum ist ein gefährlicher Gast; man sieht ihm oft nicht an, wohin er
führen, wie weit er sich ausdehnen, und die rechtmäßigen Bewohner des
Hauses verdrängen mag«.342 Angesichts der systematischen Brauchbarkeit
des Begriffs der dinglichen Rechte und da es »keinen einzigen entschieden
gültigen Rechtssatz [gebe], der unverträglich wäre mit der Eigenschaft des
Pfandrechts als ius in re«, war es für Puchta »Leichtsinn andere Auffassungen
zu suchen«.343

1829 hatte Puchta deutlich gemacht, daß diese Einheit zwischen Quellen-
treue und Ableitung aus einem obersten Rechtsbegriff nur für sog. Grund-
verschiedenheiten Bestand haben könne.344 Viele Teile des Systems konnten
hiermit nicht erfaßt werden.

1844 hieß es in der Sache gleichbleibend:

»Die Rechte erhalten ihren Inhalt zum Theil durch den menschlichen Willen,
dieß ist ihre freie Seite, nur daß auch diese freie Bestimmung nicht von dem
Einfluß, den die Stellung der Personen und das Bedürfnis auf sie ausübt,
entbunden ist, zum Theil aber durch den Gegenstand des rechtlichen Willens,
dies ist die nothwendige und logische Seite der Rechte.«345

In der Anmerkung fügte Puchta klärend hinzu: es sei beispielweise »etwas
logisches, daß die Rechte an Sachen eine andere Natur haben als Rechte an
Handlungen, und unter jenen wieder Servituten eine andere als das Pfand-

412 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

339 Zu diesen Kategorien vgl. oben S. 298 f.
340 Puchta, Vorlesungen I, 1873 (1846), S. 324.
341 Vangerow, Pandekten, hier nach 6. Aufl. 1851, § 127 Anm.; bis zur siebten

Aufl. folgte Vangerow, a. a. O., § 363 Anm. 2.
342 Puchta, Vorlesungen I, 1873 (1846), S. 426 (Zusätze zu § 193 der Pandek-

ten).
343 Puchta, Vorlesungen I, 1873 (1846), S. 427 f.
344 Vgl. oben S. 290 f.
345 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 64.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


recht. Keine logische Notwendigkeit liegt dagegen in der Verschiedenheit der
Servituten unter einander, ebenso in der Verschiedenheit der einzelnen Obli-
gationen.«346

Puchtas Servitutenlehre zeigte den weitergehenden Versuch, das geltende
Recht auch in Bereichen, die nicht streng aus dem Rechtsbegriff gefolgert
werden können, in seiner »Verwandtschaft« darzustellen.347 Auch jenseits
eigentlicher Grundverschiedenheiten betonte Puchta nun Verwandtschaften:

»Der Einfluß, den die Verschiedenheit der Sachen auf das Recht hat, kann
theils die Entstehung und Erhaltung der Rechte an diesen Sachen betreffen,
theils das Wesen der Rechte selbst, nicht bloß indem gewisse Rechte nur bey
gewissen Arten von Sachen angenommen werden, sondern auch indem viel-
leicht gewisse Sachen allein als unbedingte Gegenstände voller Beherrschung
mit allen Folgen gelten.«348

Diese Einflüsse der Natur auf den Geist waren jedoch bei jedem Recht
verschieden. Dies galt etwa für den Erwerb dinglicher Rechte, für den Puchta
eine allgemeine Theorie ablehnte.349 Insofern galt: »Nicht alle Gegenstände
und alle Rechte sind solchen Modificationen und die bey denen sie stattfinden,
sind ihnen nicht auf gleiche Weise ausgesetzt. Das davon geltende Recht wird
bey den einzelnen Rechten, die diesem Einfluß unterliegen, darzustellen
sein.«350 Auch wenn die Gegenstände der Unterwerfung also einen Einfluß
behielten, betrat Puchta nun den Bereich solcher Rechtsprinzipien, die nicht
aus dem Rechtsbegriff folgten, sondern aus der Natur des betreffenden Rechts
selbst.

c) »Freie Rechtssätze« als Bestandteil des Systems
Puchtas Servitutenlehre zeigte Grundprinzipien, die aus der »Natur« dieses
Rechtsinstituts entsprangen und nicht aus dem Rechtsbegriff gefolgert werden
konnten, also keine »logische Nothwendigkeit« besaßen. Diese Rechtssätze
gehörten zur »freien Seite des Rechts«. Als Betonung gleicher Merkmale in der
Ungleichheit und Beachtung des »Geistes« des betreffenden Rechtsinstituts
beschrieb Puchta in den vierziger Jahren das, was er 1829 gegenüber Blume
als Erkenntnisprozeß der Anschauung bezeichnet hatte.351 Kennzeichnend für

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 413

346 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 64 Anm. a).
347 Vgl. oben S. 287 ff.
348 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 85.
349 »Für den Erwerb der dinglichen Rechte giebt es keine gemeinsame Theorie«,

Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 322.
350 Puchta, Cursus der Institutionen II, 1842, S. 372; davon waren, wie nach-

folgend das Testamentsrecht zeigte, also keineswegs nur »untergeordnete
Fragen« betroffen, wie Bohnert, Puchta, 1975, S. 114, meint.

351 Vgl. oben S. 287 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


diese Prinzipien der fraglichen Rechtsbegriffe selbst war einerseits die Tat-
sache freier Setzung – auch wenn darauf die Natur, die Gegenstände, nicht
ohne Einfluß blieb – und andererseits die Tatsache, daß aus der Setzung
wiederum Konsequenzen folgten:

Ein solcher Rechtsatz konnte daher »nie Recht der Wissenschaft sein, er ist
entweder gesetzliches oder Gewohnheitsrecht«.352 Hier war vor allem auch
der Einsatzbereich für Puchtas 1837 ausgegliederte »zweite Art des Juristen-
rechts, welche ein anderes Fundament, als jene erste hat«.353 Puchta sprach
von einem »freien Rechtssatz«, der »der freien und willkührlichen Bestim-
mung« anheimfalle354 und von Sätzen, die »ihrer Natur nach etwas willkürli-
ches haben«.355 Ob dies der Fall war, wurde nach Puchta zu Lasten der
vernünftigen Seite des Rechts oftmals verkannt. Für den Nachweis dieser
Irrtümer machte Puchta die historische Forschung nutzbar, die im Gegensatz
zur »antiquarischen Forschung«, die ihren Gegenstand fehlerhaft als »einen
ruhenden« betrachte, »eben so sehr mit gegenwärtigen [sc. Zuständen] zu
thun [habe], nur daß sie sie in ihrem Werden auffaßt«.356 Die Entwicklungs-
geschichte konnte zeigen, ob die Recht setzende Instanz irrtümlich vom Fehlen
»einer wissenschaftlichen Gründung« ausgegangen war, oder umgekehrt zu
Unrecht geglaubt hatte, an Prinzipien des gemeinen Rechts gebunden zu sein.
Letzteres hielt Puchta beispielsweise der Lehre vom Titulus und Modus
entgegen, die man irrtümlich für einen »gemeinrechtlichen Grundsatz für
die Erwerbung aller Rechte« gehalten357 habe, während ein übergreifender
Grundsatz für die Erwerbung der Rechte nicht abgeleitet werden könne.
Ähnlich war die Vorstellung eines geteilten Eigentums 1846 nach dem Ende

414 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

352 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 44.
353 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 16 f.
354 Puchta, Vorlesungen, 1846, S. 44.
355 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 17, a. a. O., S. 73: »wem wird es

einfallen, der Nothwendigkeit der Zeugenunterschrift und Siegelung eine
innere Wahrheit zuzuschreiben, sie aus Principien abzuleiten.« Wie Puchta
im Brief an Savigny vom 30.6.1838, verstand er die zugehörige Anm. 85, die
Polemik gegen die Versuche »in das Innere des Äußerlichen einzudringen, und
mit der Taucherglocke den Grund einer Rinne zu untersuchen, gleich als ob alle
wirklichen Tiefen schon durchforscht, und die Werkzeuge der Forschung nur
noch als Spielzeug zu gebrauchen wären«, als Angriff auf Huschke und die
Hegelianer, also erneut gegen »Naturnothwendigkeit«, vgl. oben Kap. 4 VI 1.

356 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 103.
357 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 18. Da die Übernahme dieser Theorie auch

durch den preußische Gesetzgeber »nur in der Voraussetzung ihrer Wahrheit
und ihrer Harmonie mit dem gemeinen Recht« erfolgt sei, mußte die Be-
stimmung »einer richtigeren Erkenntnis des gemeinen Rechts weichen«, denn:
»Einen Irrthum … kann kein Gesetzgeber legalisieren«, a. a. O. S. 323.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Feudalverfassung des Reiches358 eine »unnütze Classification«,359 mit
Blick auf das römische Recht zudem »reine Erdichtung«.360

Schufen Juristen solche Sätze, die nicht aus Prinzipien abgeleitet werden
konnten, war dies »in den Juristen sich manifestierendes Recht«, Gewohn-
heitsrecht,361 bei dem die Juristen »als die rechtskundigen Glieder der Nation
die natürlichen Repräsentanten und Depositarien des nationellen Rechts-
bewußtseins«362 waren. Derartige Rechtssätze manifestierten sich »in der
literarischen Thätigkeit, als gemeine Meinung, communis opinio doctorum,
und in der praktischen, usus fori, Praxis.«363 Ihre Autorität war die »consue-
tudo«.364 Im Gegensatz zum wissenschaftlichen Recht machte auch ein
»Irrtum« »jenes Gewohnheitsrecht nicht ungültig«.365 Eine systematische
Kritik entfiel also.

War ein solcher Rechtssatz frei gesetzt, wurde er erneut zur Quelle von
Konsequenzen. Dieser Aspekt tauchte erstmals 1837 bei Puchta auf. Puchta
sprach hier von der »Unmöglichkeit, die Existenz eines solchen Instituts, wie
die Quasipupillarsubstitution, aus inneren Gründen abzuleiten, ich sage: die
Existenz, denn diese einmal vorausgesetzt, tritt allerdings eine Ableitung der

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 415

358 Mehrfach von Puchta thematisiert: Cursus der Institutionen I, 1841, S. 63;
Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 207; Vorlesungen I, 1846, S. 331; auf Reichs- und
damit gemeinrechtlicher Ebene fielen die lehensrechtlichen Bindungen bekannt-
lich 1806.

359 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 324.
360 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 330; hierzu auch ders., Pandekten, 3. Aufl.

1845, S. 207.
361 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 16 ff., 19.
362 Puchta, Vorlesungen II, 1846, S. 43.
363 Puchta, Vorlesungen II, 1846, S. 43.
364 Gleichwohl war damit die Repräsentantenstellung der entscheidenden Juristen

nicht formalisiert, so daß der Vorwurf von der Pfordtens, in Puchtas Juristen-
gewohnheitsrecht habe der von Puchta in Band 1 noch vehement bekämpfte
Gerichtsgebrauch Einzug gehalten (von der Pfordten, Rez. Puchta, Ge-
wohnheitsrecht, 1838, Sp. 19), ins Leere lief. Zwar galt grundsätzlich, Juristen-
gewohnheitsrecht manifestiere sich »in der literarischen Thätigkeit, als gemeine
Meinung, communis opinio doctorum, und in der praktischen, usus fori,
praxis« und aus der Autorität dieser Manifestationen solle »auf eine den
Juristen sich darstellende gemeinsame Überzeugung geschlossen werden«
(Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 43). Völlig sicher war dies jedoch nicht:
Die Entscheidenden handelten nur dann im Rahmen eines Repräsentationsver-
hältnisses gegenüber dem Volksgeist, wenn »sie sich nicht durch willkührliche
Theorien oder Hirngespinste und Neuerungsjagden, oder auf den anderen Seite
durch beschränktes Festhalten an antiquierten Vorstellungen, denen die Nation
schon entwachsen ist, dieser Eigenschaft berauben«, a. a. O. S. 43.

365 Puchta, Vorlesungen, 1846, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einzelnen Rechtssätze, die das Verhältnis bestimmen, aus den Principien
derselben ein«.366 1844 hieß es ebenso:

»Keine logische Nothwendigkeit liegt … dagegen in der Verschiedenheit der
Servituten unter einander, ebenso in der Verschiedenheit der einzelnen Obliga-
tionen, nur daß diese Verschiedenheit, wenn sie einmal gesetzt ist, die Mutter
von logischen Nothwendigkeiten werden kann.«367

d) Überdruckventile
Mit der Zunahme der »Consequenz« in Puchtas Rechtssystem seit den
dreißiger Jahren bekamen auch die Ausnahmen von dieser Konsequenz eine
stärkere Beachtung.

aa) Rechtssätze in Ausnahme zur ratio iuris – ius singulare
Dies wurde 1841 in der gestiegenen Bedeutung des ius singulare (D. 1, 3, 14–
16) deutlich. 1838 im ersten Band der Pandekten hatte es in seinen allge-
meinen Erwägungen keine Rolle gespielt.368 In der Sache waren die späteren
Aspekte seines Verständnisses des ius singulare aber bereits vorhanden.

(1) Die materiale Seite der Frage thematisierte Puchta 1838 als »Berück-
sichtigung des individuellen Wohls«. Dieses fordere zuweilen »eine Modifica-
tion der Forderungen des strengen Rechts durch die Billigkeit …, wobey
indessen der Richter keineswegs den Eingebungen seines subjektiven Gefühls,
sondern nur allgemein geltenden Ansichten folgen darf«.369

(2) Daneben stand die formelle, systematische Bedeutung des ius singulare
als Ausnahmerecht, welches es ermöglichte, nicht prinzipiengerechte Rechts-
sätze als Ausnahmen zugunsten der engeren Verknüpfbarkeit des regelhaften
Rechts, auszusondern. Bereits 1826 war dieser Aspekt erstmals bei Puchta als
»Anomalie«370 aufgetaucht, als er Johann Adam Fritz entgegenhielt, es sei
nichts damit gewonnen, »daß man, statt eine wirkliche (d. h. nicht auf andere
Sätze des Systems zurückzuführende) Anomalie gleich wo sie sich zeigt,
einfach als solche abzufertigen, sie weiter ins System hineinschiebt«.371

416 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

366 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 71.
367 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, S. 64 Anm. a).
368 1832 tauchte es in Abgrenzung zu den Privilegien und im Zusammenhang mit

dem Rechtsbegriff auf, Puchta, System des Gemeinen Civilrechts, 1832, S. 16.
369 Puchta, Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 23.
370 Savigny bezeichnete dies 1840 als auf ihn (Savigny) zurückgehenden Aus-

druck, System I, S. 61.
371 Puchta, Rez. Fritz, Über das Erlöschen dinglicher Rechte an fremden Sachen

durch Aufhören des Rechts des Ertheilers, in: Rez. AcP VIII, 1826, S. 40 ff., 41.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1841 verknüpfte er beide Aspekte, möglicherweise unter dem Einfluß der
Darstellung Savignys im ersten Band des Systems.372 Dabei wurden wichtige
Facetten seiner Entwicklungstheorie des Rechts offenbar. Die sich ausdifferen-
zierende Natur wirke auf das gleichmachende Prinzip des Rechts komplexi-
tätssteigernd. Auch die individuellen Belange, die Billigkeit, werde damit
durch immer besser zugeschnittene Rechtssätze im Rechtssystem aufgefangen:
»Je mehr ein Recht sich ausbildet, desto vollständiger wird es sich den
Ansprüchen der verschiedenen Natur der Menschen und der Dinge öffnen,
desto weniger schroff und hart, desto elastischer werden die Formen werden,
in die es sie einschließt.« Daß gleichwohl immer wieder Rechtssätze ent-
standen seien, die »über die Principien des Rechts hinweggesetzt wurden«,
habe seinen Grund nicht selten »in einem Mangel an rechter Einsicht von
Seiten des Gesetzgebers«, aber auch »in den Rechtsansichten des Volkes
selbst« gehabt, und es folge letztlich »der Unvollkommenheit menschlicher
Dinge überhaupt, welche die vollständige Erreichung jener Idee des reinen
Rechts, also die innere Vollendung des Rechts ausschließt«.373

Ius singulare übernahm somit in der benannten doppelten Hinsicht eine
unverzichtbare Überdruckfunktion.

Material ermöglichte ius singulare die Berücksichtigung systemfremder
Schutzzwecke contra iuris rationem. Vor allem bedeutete dies die Abfederung
der rechtlichen Gleichheitsperspektive, zur Verhinderung eines

»summum ius summa iniuria. Die abstract gleiche Behandlung z. B. des Armen
und Reichen etc. kann eben dadurch zu einer Ungleichheit werden, daß es
jenem nach seiner Individualität schwieriger seyn kann, als diesem, die Vor-

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 417

372 Savigny, System I, 1840, S. 61 ff.; bereits in seinen Methodenvorlesungen hatte
er seit 1802 betont, daß es die Voraussetzung für eine Analogie sei, »daß das
Gesetz nicht ganz specieller Natur ist, also nicht bestimmt, eine höhere Regel
auszusprechen«, Savigny, Methodologie 1802, S. 105; 1809, S. 151. Die
Bedeutung des ius singulare als Recht contra iuris rationem war als quellen-
gemäß unstreitig anerkannt, vgl. die Nachweise bei J. Schröder, Recht als
Wissenschaft, 2001, S. 159 f., 240 f. Oft stand die Frage des Privilegs unklar
daneben, vgl. etwa Schweppe, Das Römische Privatrecht, 2. Aufl. 1819,
S. 14 ff.; zu diesem neben Savigny, a. a. O., S. 65 f.; Wächter, Handbuch II,
1842, S. 15 f. Insgesamt hing die Bedeutung dieser Rechtsform für den jewei-
ligen Bearbeiter auch von dessen systemtheoretischen Vorstellungen ab, es ist
insofern wohl kein Zufall, daß ius singulare etwa bei Hugo, Lehrbuch des
Heutigen Römischen Rechts, 5. Aufl. 1816, keine Rolle spielt. Argumentiert
man jenseits einer »inneren Einheit« im Recht, stellt sich schnell die Frage: Ius
singulare quid sit?, vgl. Wubbe, Ius singulare quid sit, 1993, S. 451 ff., der
insofern von einer »Fata morgana« spricht. Dies kann hier nicht vertieft
werden.

373 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 93 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schriften des Rechts (z. B. für das Ansuchen um gerichtlichen Schutz) zu
erfüllen«.374

Formal entstanden Rechtssätze, die lediglich »auf äußerer Autorität« beruh-
ten.375 Sie entstammten »nicht … dem Recht der Wissenschaft«, konnten
durch diese also nicht eingeführt und auch nicht durch »Anwendung innerer
Gründe ausgedehnt werden auf andere Fälle«.376 Ein Zusammenspiel von
Regel und Ausnahme ermöglichte die engere systematische Verknüpfung des
regelhaften Kerns.

bb) Richterliche Billigkeitskorrektur – in integrum restitutio
Da das »formelle Recht … ein materielles Unrecht«377 werden könne, betonte
Puchta zudem die Bedeutung der in integrum restitutio. Schon 1837 hatte
Puchta die unverzichtbare Bedeutung dieses Rechtsinstituts herausgestellt.378

1846 wurde er deutlicher. Handelte es sich um in Rechtssatzform typisierte
Restitutionsgründe, so lag typischerweise ein ius singulare vor.379 Daneben
stand jedoch die »Eigentliche Restitution, d. h. die, bei welcher die Recht-
mäßigkeit der Hülfe auf das Urteil des Richters gestellt ist«.380 Die Be-
gründung folgte hier aus »einer Anforderung der höheren Gerechtigkeit
gegenüber dem Gang des gewöhnlichen Rechts«. Dabei warnte Puchta vor
Übertreibungen. Richterliche Hilfe werde kein Bedürfnis, »so weit jedermann
die Möglichkeit offen steht, durch Aufmerksamkeit und Sorgfalt solchen
Nachtheilen vorzubeugen. Wir würden ohne Grund die große Wohlthat der
Rechtssicherheit aufopfern, wenn wir auch den Unaufmerksamen und Leicht-
sinningen eine Hülfe gegen Nachtheile gewähren wollten, in die sie durch
eigene Schuld gerathen sind.«381 Dies eingedenk, trat er jedoch für einen
weiten Anwendungsbereich der in integrum restitutio ein. Die Wiederein-
setzung hinge ab »von dem richterlichen Ermessen und der Erwägung
individueller Umstände. Darin nun eben, einmal der Geltendmachung der
Aequitas gegen das gewöhnliche Recht, sodann dem Einfluß des Richters
darauf, liegt das charakteristische Merkmal der wahren in integrum restitu-
tio.«382 Auch hierbei dürfe die richterliche Billigkeit aber kein »dunkles
subjektives Gefühl, sondern ein seiner Gründe sich bewußtes, dem Geist des

418 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

374 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 30 Anm. c).
375 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 32.
376 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 56.
377 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 235.
378 Vgl. oben S. 380.
379 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 55, 236.
380 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 237.
381 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 235 f.
382 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 237.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fraglichen Rechtsinstituts entsprechende Ermessen der individuellen Umstän-
de«383 sein.

Puchta anerkannte somit eine clausula generalis, also eine richterliche
Einzelfallkorrektur über die anerkannten Fälle der in integrum restitutio
hinaus. Im Kontext wird deutlich, daß Puchta damit zeitgenössisch weitge-
hend alleine stand. 1831 hatte Burchardi die lange maßgebende Monographie
zur in integrum restitutio vorgelegt. Er hatte sich deutlich gegen die Annahme
einer restitutio ex clausula generali ausgesprochen, da dies »zu weit gehe«384

und den Quellen auch nicht entspreche. Auch Autoren, die an einer clausula
generalis festhielten, wollten diese auf Fälle einer »nothgedrungene[n] Ver-
säumnis in der Wahrnehmung von Rechten« beschränken.385 Sie sahen in ihr
damit nur eine analoge Erweiterung des Restitutionsgrundes der Abwesenheit,
in dessen Kontext die clausula generalis in den Quellen auftauchte.386 Auch
Savigny war dieser Ansicht.387 Er betonte die »Gefahr von Mißbrauch und
Willkühr« und stellte bei »unbefangener Betrachtung« fest, daß »dieses
Institut des Römischen Rechts weniger als die meisten anderen, einen inneren
Grund des Fortbestehens und der Einwirkung auf den heutigen Rechtszustand
mit sich führt«.388

Puchta verwies ebenfalls auf die Gefahr eines »argen Mißbrauchs« und er
anerkannte die neueren Untersuchungen, denen zufolge »das römische Recht
die clausula generalis nur bei Versäumnissen anwendet«. Gleichwohl ließen
sich für ihn Fälle denken, »wo eine Ausdehnung Bedürfnis wird«, die darin
auch für ihn liegende Rechtsfortbildung entnahm er schlicht der »Praxis«,389

also dem Juristengewohnheitsrecht.

5. Umrisse des Rationalitätskonzepts Puchtas
im Lichte von Schellings Münchener Vorlesungen

a) Setzung und Konsequenz als rationales Grundmuster in Puchtas Pandekten
Puchtas Pandekten erwiesen sich also als Umsetzung eines philosophisch
abgesicherten, methodisch durchdachten und politisch ausgerichteten Pro-

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 419

383 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 31.
384 Burchardi, Die Lehre von der Wiedereinsetzung, 1831, S. 53, im einzelnen

dann S. 191 ff.
385 Francke, Beiträge, 1828; S. 73 ff.; ihm folgend Göschen, Vorlesungen I,

1838, S. 568; ähnlich Wächter, Handbuch II, 1842, S. 845 f.
386 Vgl. D. 4.6.26. 1 u. 9 sowie 4.6.33. 1.
387 Savigny, System VII, 1848, S. 167; Hinweis auf diese wichtige Divergenz

zwischen Savigny und Puchta bereits bei Landau, Puchta und Aristoteles,
1992, S. 10 Anm. 42.

388 Savigny, System VII, 1848, S. 113.
389 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 241.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gramms. In der »Begriffsjurisprudenz«-Perspektive zeigt sich ein Doppeltes:
Puchtas Pandekten waren einerseits »positiver«, quellentreuer, und anderer-
seits »logischer«, strenger systematisch als die Pandektendarstellungen seiner
Zeitgenossen. Auch zu Savigny, an dem sich Puchta in den zwanziger Jahren
überdeutlich orientiert hatte, zeigten sich in den dreißiger Jahren Unter-
schiede. Puchta trennte deutlicher zwischen Auslegung und wissenschaftlicher
Bearbeitung sowie Rechtsfortbildung. Die Einheit im Recht, die er wie
Savigny zu finden hoffte, wollte er nicht hinter den Quellen suchen. Während
Savignys Quellenarbeit die organischen Zusammenhänge in die Quellen
hineinlas, band sich Puchta stärker an die auch irrtümlichen Entscheidungen
des Rechtssetzenden. Freiheit als »Keim des Rechts« nahm auch kontingente
Rechtsteile als gleichberechtigt in den Blick.

Erst auf diesem »positiven« Boden setzte Puchtas wissenschaftliche Be-
arbeitung ein. Dies bedeutete nicht, daß sich die Aufgabe der Wissenschaft nur
auf ein Ordnen beschränkte: »Das Gewohnheitsrecht und das gesetzliche, in
den Rechtssätzen nämlich, die einer inneren Begründung fähig sind, müssen
diese durch die Wissenschaft erhalten; wir werden durch diese Behandlung
erst, wodurch wir uns der inneren Gründe bewußt werden, des richtigen
Verständnisses des unmittelbaren Volksrechts und der Gesetze sicher.«390 Die
Herrschaft des »Geistes« über den »Buchstaben« war also kein schlicht
induktives Verfahren, sondern »Kunst«. Entgegen Savignys auch diesbezüg-
lich intuitiverem Zugang, war dies für Puchta deutlicher eine Tätigkeit des
»sich seiner Mittel und Wege bewußte[n] Gedanken[s]«.391 Nach einem festen
Schema rationalisierte Puchta in seinen Pandekten somit das Gegebene. Er
hielt weiterhin an seiner Forderung fest, daß ein System der Ableitung aus
einem obersten Grundsatz bedürfe. In deduktiver Perspektive versuchte er
folglich, das gegebene Recht möglichst weitgehend aus seinem Rechtsbegriff
abzuleiten. Komplementär betonte sein Prinzip des Rechts, nun in induktiver
Perspektive, gleiche Merkmale im ansonsten ungleichen Stoff der Rechtssätze.
Die hier erfolgende Begriffsbildung nahm vor allem den Gesamtzusammen-
hang, die »systematische Brauchbarkeit«, in ihre Überlegungen auf. Während
das aus seinem Rechtsbegriff folgende oberste Prinzip seines Systems durch
positive Philosophie historisch-theologisch abgesichert wurde, mußten alle
anderen Prinzipien aus dem Stoff herausgelesen werden.

Die sich hieraus ergebende spannungsreiche Gemengelage zwischen ober-
stem Prinzip, Prinzipien und Rechtssätzen wurde von Puchta als Zusammen-
spiel zwischen Setzung, Prinzip, Konsequenz und Ausnahme aufgefangen.

420 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

390 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 43.
391 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 466.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Insgesamt waren »logische« Zusammenhänge nicht zu übersehen. Puchta
begründete dies, wie gezeigt, mit der »logischen oder vernünftigen Seite des
Rechts«.

Am deutlichsten beschrieb Puchta dieses Grundschema 1846 in seinen Vor-
lesungen:

»Die Entstehung des Rechts durch den unmittelbaren Willen der Nation und
den Gesetzgeber ist eine freie; was sie hervorbringen, unterliegt im Einzelnen
keiner eine bestimmte Linie vorschreibenden Nothwendigkeit (z. B. Formen bei
der Eigenthumserwerbung, Fristen für die Ausübung von Rechten, Voraus-
setzungen der Verbindlichkeit der Verträge, Berechtigung zur Erbfolge u. s. w.).
Im Ganzen besteht auch für sie eine gewisse Schranke in der vernünftigen
Natur des Rechts; das Recht ist etwas Vernünftiges, in seiner Entwicklung einer
logischen Nothwendigkeit Unterliegendes. Wenn z. B. der Gesetzgeber das
Eigenthum als unmittelbare Herrschaft über eine Sache anerkennt, so aner-
kennt er damit nothwendig auch die vernünftigen Consequenzen aus dieser
seiner Natur, wonach es z. B. in seiner Wirkung eine ganz andere Beschaffen-
heit hat, als die Obligatio, wiewohl freilich unter Umständen das Bedürfnis zu
einer Abweichung von diesen Consequenzen führen kann.«392

Jede Setzung ergab Prinzipien und wurde so im systematischen Gesamt-
zusammenhang verortet. Die Setzung eines Rechtssatzes oder auch eines
Rechtsinstituts führte zu Konsequenzen, die sich als ebenfalls anerkannt
rechtfertigten. Die sich ergebenden Kausalreihen konnten doppelt unterbro-
chen werden. Einerseits konnte ein auch unvernüftiger, »freier« Rechtssatz,
den Kausalverlauf unterbrechen, dann trat ein neuer Kausalverlauf in Gel-
tung. Oder es konnten »Bedürfnisse« zu Abweichungen führen. Abweichun-
gen vom strengem Recht konnten Juristen in Rechtssatzform nur als Juristen-
gewohnheitsrecht setzen, die Wissenschaft war an die innere Notwendigkeit
gebunden. Der Richter konnte zudem im konkreten Fall eine Billigkeits-
korrektur vornehmen.

Abschließend soll das sich in den Pandekten offenbarende Konzept eines
rationalen Umgangs mit einer durch freie Setzung entstandenen Materie
nochmals mit Schelling in ein Gespräch gebracht werden. Dies rechtfertigt
sich aus Puchtas dargestellter393 Behauptung gegenüber Stahl, auch mit
seinem logischen Systemverständnis ganz im Sinne Schellings Wissenschaft
zu betreiben.

b) Vergleich mit Schellings Münchener Modell
einer »dupliken Rationalität«

Philosophisch betrachtet, stand Puchta mit der Betonung einerseits der frei-
geschichtlichen und andererseits der logisch-vernünftigen Seite des Rechts vor

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 421

392 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 25.
393 Vgl. oben S. 314 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einem Problem, welches Schelling in der – zu Unrecht zumeist auf ihre
moralphilosophische Dimension reduzierten394 – Freiheitsschrift von 1809
beschäftigt hatte. Dort hatte er bereits eingangs gefragt, ob »der Begriff der
Freiheit mit dem System überhaupt unverträglich«395 sei. Puchtas Schwierig-
keit, ein konkret unerklärbar dem Volksgeist entspringendes Recht als System
zu begreifen, mußte an dieser Frage Interesse finden.

1809 hatte Schelling letztlich nicht beantwortet, ob eine »auf Einheit und
Ganzheit Anspruch machende Philosophie auf Leugnung der Freiheit hinaus-
laufen« müsse.396 Erst in seinen späteren Werken gelangte er hier zu Ant-
worten. Die Freiheitsschrift und die 1811 einsetzende Auseinandersetzung mit
Jacobi hatten Schelling die Virulenz des Spannungsverhältnisses zwischen
System und Freiheit immer deutlicher vor Augen geführt.397 In seiner Welt-
altervorlesung von 1827/28 und dann in den Münchner Vorlesungen durch-
weg verkündete Schelling ein neues Modell einer »dupliken Rationalität«,398

indem er versuchte, die Geschichtlichkeit des Seins als Freiheit, der Not-
wendigkeit der subjektiven Vernunft korrigierend an die Seite zu stellen.

Die Ausgangsfrage, wie eine solche Erkenntnis systematische Form haben
könnte, hatte sich damit noch zugespitzt. Im Gegensatz zu Stahl lief Schellings
Lösung nicht auf ein Hineinfühlen in einen irrationalen Erkenntnisgegenstand
hinaus. Er polemisierte gegen die »bloß einseitige Seeligkeit« eines unmittel-
baren Schauens, wie etwa die Mystik Jacob Böhmes.399 Erfahrung war auch
mehr als die bloß sinnliche Wahrnehmung bestimmter Sachverhalte im Sinne
des Empirismus.400 Schelling betonte, wenn man behaupte, daß philosophi-
sche Kenntnisse »nicht auf rationellen, sondern nur auf dem Wege der
Offenbarung zustande kämen«, so bliebe nichts als »bloßes historisches

422 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

394 Die lange verengte Deutung der Freiheitsschrift auf die moralphilosophische
Perspektive wird richtigerweise zunehmend kritisiert, vgl. Ehrhardt, Zum
Stand der Schelling-Forschung, 1998, S. 44; Sandkühler, F. W. J. Schelling,
Ein Werk im Werden, 1998, S. 26; eine Deutung der Freiheitsschrift als Aufriß
genuin methodischer Problemstellungen bringt Peetz, Die Freiheit im Wissen,
1995, S. 10, 130 ff.

395 Schelling, Über das Wesen der menschlichen Freiheit, 1809, Werke I 7,
S. 336.

396 Schelling, Über das Wesen der menschlichen Freiheit, 1809, Werke I 7,
S. 336.

397 Auf die Bedeutung Jacobis für Schellings methodisches Denken auch nach
1811 (Streit um die göttlichen Dinge) hinaus hat jüngst hingewiesen Peetz, Die
Freiheit im Wissen, 1995, S. 283 ff.

398 So im Ergebnis Peetz, Die Freiheit im Wissen, 1995, S. 280 ff., 299 ff.
399 Vgl. Schellings häufig übersehene Abgrenzung zu Böhme in seinem System

der Weltalter, 1827/28, S. 65 ff.
400 Vgl. Schelling, System der Weltalter, 1827/28, S. 73 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissen«.401 Seine Philosophie könne demgegenüber keineswegs »des Ratio-
nalismus entbehren«.402 Ziel müsse es gerade auch für die Mythologie, die
sich als natürlicher Prozeß des Bewußtseins dem verstandesmäßigen Zugang
entzog, sein, »in dem sinnlos Scheinenden Sinn zu suchen« und zu erreichen,
»daß in der Mythologie die Form nothwendig und somit vernünftig ist«.403

Nicht nur bei Stahl sorgte für Verwirrung, daß Schelling seine positive
Philosophie gerade mit einer Kritik an den rationalistischen Systemen be-
gründet hatte.404 Stahl und andere folgerten daraus eine Absage an einen
rationalen Umgang mit diesem Gegenstand.405 Schelling hielt diesbezüglich
Stahl entgegen, »wenn man Glauben will, braucht man nicht zu philosophie-
ren; und es ist widersinnig in die Philosophie den Glauben einzumischen;
gerade darum philosophiert man weil man mit dem bloßen Glauben sich nicht
begnügen will«.406 Es war nach seiner Ansicht also widersinnig, die Mytho-
logie lediglich als »ein zufälliges« darzustellen. Dann könne »sich die Philoso-
phie nicht mit demselben befassen«.407 Erst wo die »zufälligen Verhältnisse
aufhören, da fängt Wissenschaft an«.408 Schellings Münchener »positive
Philosophie« wollte also die Wissenschaftlichkeit und damit ein rationales
Verfahren nicht aufgeben. In der Bezeichnung »negative Philosophie« lag
somit »kein Tadel«.409 Die auch von Stahl gehörte Vorlesung von 1827/28
hieß bewußt System der Weltalter. Hier hatte Schelling auch klargestellt: »Den
logischen Systemen mangelt nur das Positive, sie sind daher keineswegs
durchaus falsch, sondern eben nur mangelhaft … Jene logischen Systeme
werden erst falsch wenn sie das Positive ausschließen und sich selbst dafür
ausgeben.« Es solle also »nicht ein anderes, sondern ein Mehr« aufgestellt
werden.410

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 423

401 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 9.
402 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 10.
403 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 108.
404 Ehrhardt meint zu Recht: »Je mehr die Fundierung in der Mythologie außer

acht gelassen wurde, desto mehr konnte behauptet werden, daß entweder das
Überwinden bloß logischer Systeme oder die Übermacht christlicher Vorstel-
lungen den Weg in die positive Philosophie bereitet hätten, wobei das Unisono
der Klage über deren Dunkel- und Unabgeschlossenheit jede Entscheidung
verwehrte«, Philosophie der Mythologie 1841, Einleitung S. 21.

405 Vgl. oben S. 281 ff., 324 ff.
406 Schelling, Mythologie 1841, S. 209 f.
407 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 107.
408 Schelling, Philosophie der Mythologie 1841, S. 153; hierzu auch Ehrhardt,

in: ebda., S. 15, 17.
409 Schelling, Philosophie der Mythologie 1841, S. 207.
410 Schelling, System der Weltalter, 1827/28, S. 12.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dieses Mehr lag in der Absicherung des Systems durch Geschichte. Schel-
lings Deutung der Mythologie als Explikation der Freiheit machte eine
Beschäftigung mit den Mythologien in ihren konkreten geschichtlichen Aus-
prägungen unabdingbar. Der Blick war somit »a posteriori« auf positive
Erscheinungen gerichtet. Ziel war es jedoch nicht, diese Erscheinungen bloß
festzustellen. Vielmehr mußte das oberste Prinzip »positiv« abgesichert wer-
den. Es bedürfte einer »Theorie der Mythologie« und damit einer Aufdeckung
des »Wesens«, des »Prinzip[s] der treibenden Bewegung« in der Entwicklung
der Mythologie.411 Hierzu legte Schelling alle mythologischen Überliefer-
ungen zugrunde und ging in einer »historisch-kritischen«412 Untersuchung
der Mythologie daran, »stufenweise fortschreitend … die Ansichten und
Erklärungen, die nichts erklärten«, zu verwerfen. Dadurch sah er sich »auf
den Punkt einer Ausschließung jeder andern Ansicht gekommen«. Der in
diesem Zusammenhang entwickelte Begriff des »theogonischen Prozesses«, sei
»von keiner vorgefaßten Meinung, keiner Philosophie«413 aus, sondern durch
»kombinierte Schlüsse« gefunden worden. Hierzu fragte Schelling nach den
»eigenen Prämissen« dieses Prozesses: »Welches sind die Elemente dieses
theogonischen Processes, warum ist überhaupt ein solcher Proceß?« Um dies
zu beantworten, müsse man »diese letzte Voraussetzung wieder in ihren
Voraussetzungen … verfolgen, bis wir zu dem Punkt gelangt sind, von dem
aus herabsteigend wir die Mythologie von ihren höchsten Prinzipien aus
betrachten«.414 Immer ging es also darum alle »bloß zufälligen Voraus-
setzungen stufenweise« zu beseitigen.415 Um die damit »faktisch begründete
Ansicht« zu widerlegen, müsse man »eine Unrichtigkeit in den Schlüssen
finden«.416 Das Verfahren der positiven Philosophie rationalisierte die ge-
schichtlichen Erscheinungen. Rational war dabei die Erklärung, die aus
unwidersprechlichen Schlüssen abgeleitet war. Die positive oder auch histo-
rische Philosophie konnte daher keineswegs »des Rationalismus entbehren …,
der überhaupt bei Begründung eines jeden Systems notwendig ist. Denn was
kann es höheres geben, als Überzeugung?«417

Schellings Umgang mit der Mythologie machte deutlich, daß es nicht um ein
Aufheben der rationalistischen Philosophie, sondern um eine Ergänzung der-
selben ging. Die Interpretation des Seins als Explikation der Freiheit konstitu-

424 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

411 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 108.
412 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 108.
413 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 104.
414 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 110.
415 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1841, S. 172.
416 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 104.
417 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ierte einen unüberwindlichen Vorrang des Seins vor dem Denken.418 Das Sein
blieb damit an die »Zufälligkeit« einer Entscheidung gebunden und der a
priorischen Erkenntnis durch Erfahrung unterworfen. Zugleich blieb die
negative, logische Philosophie einziges Zugangsmittel für die theoretische
Vernunft. Die negative Philosophie, die Schelling in Berlin dann stärker in
den Blick nahm,419 übernahm neben der positiven Philosophie die Aufgabe
»rationaler Rechtfertigung«420 des Gefundenen. Jeder gesetzte und bloß
aposteriorisch zu findende actus wurde damit als Beginn einer Kausalkette
interpretiert, die nur durch das Dazwischentreten eines neuen actus unter-
brochen wurde.421 Von der Freiheit Gottes ausgehend war Ziel »eine Ge-
nealogie des sonstigen Seins a priori«: »Die bloße Einsicht, daß ein freier
Urheber, daß ein Gott ist, kann zu nichts dienen; es muß ein reeller, kausaler
Zusammenhang der Welt mit Gott, wenigstens vorläufig als möglich nachge-
wiesen werden.«422 Die Philosophie war also insofern System, als sie das
aposteriorisch gefundene Sein als Kausalzusammenhang interpretierte.

Das oberste Prinzip dieses Zusammenhangs blieb Freiheit und damit für
den Verstand unsicher. »Positiv« spürte man den Folgen dieses Prinzips nach,
»negativ« schloß man von diesen Folgen auf Ursachen zurück.423 Dies
bedeutete zugleich, daß die Wirklichkeit des Seins zwar als System darstellbar,
aber nicht abbildbar war. Die Darstellung bedurfte ständig Rückkopplung in
der Erfahrung und damit zugleich beständiger Revision. Für Schelling war in
München das Wirkliche also grundsätzlich vernünftig, wenn auch noch nicht
in seiner Vernünftigkeit entdeckt. Zugleich fand die Vernunft der Wirklichkeit
aber ihre Grenze in einem Freiheitsvorbehalt Gottes.424

Philosophie war somit durchweg systematisch, System war »das Wesent-
liche in der Philosophie«.425 In seinen Stuttgarter Privatvorlesungen hatte

Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen 425

418 Vgl. Peetz, Die Freiheit im Wissen, 1995, S. 304.
419 Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mythologie oder Darstellung

der reinrationalen Philosophie, zwischen 1847 und 1852, Werke II 1, S. 254 ff.
420 Peetz, Die Philosophie der Mythologie, 1998, S. 156.
421 Peetz, Die Freiheit im Wissen, 1995, S. 305: »Wenn die Folgen der Ent-

scheidung bzw. des Willens dem Gesetz der Notwendigkeit unterliegen, das
sich aus der Natur der Entscheidung ergibt, die Entscheidung selbst aber von
diesem Gesetz in dem Sinne frei ist, daß sie dieses festlegt und es an sich bindet:
dann wird verständlich, daß ein Wissen, das sich auf die gesetzlich zusammen-
hängenden Folgen einer Entscheidung bezieht, sich auf einen theoretischen
Vernunftgebrauch beschränken kann und innerhalb seines Gegenstandsbe-
reichs völlig legitim ist.«

422 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 22.
423 Vgl. das progressive und regressive Verfahren in Schelling, Einleitung in die

Philosophie, 1830, S. 24 f.
424 Peetz, Die Freiheit im Wissen, 1995, S. 313.
425 Schelling, Initia, 1820/21, S. 3.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schelling 1810 drei Anforderungen an ein wissenschaftliches System formu-
liert. Ein System müsse :

1) »ein Princip haben, das sich selbst trägt, das in sich und durch sich selbst
besteht, das sich selbst in jedem Theil des Ganzen reproduziert; 2) darf es nichts
ausschließen …; 3) muß es eine Methode der Entwicklung und des Fort-
schreitens haben, bei der man versichert seyn kann, daß kein wesentliches
Mittelglied übersprungen werden kann«.426

In den Münchener Vorlesungen betonte er stärker die geschichtliche und
damit dynamische Dimension des philosophischen Systems. Den rationalen
Systemen warf er in München in diesem Sinne einen »Mangel an Entwick-
lungsfähigkeit, der als eine Geschloßenheit ausgemachter Wahrheiten be-
trachtet wird«, vor. Es ging also nicht um ein »Festhalten an einem und
demselben Standpunkte«, sondern um eine »harmonische Aufeinanderfolge,
wie in der Musik der Rhythmus der Töne«.427 Seit 1827 wählte Schelling für
die Darstellung dieser »Entwicklung bis zum Organismus der Wissenschaft«
einen problemorientierten, erzählerisch fortschreitenden Stil. Er handelte
»alles im gebundensten Zusammenhange ab, nicht einzelne Sätze, die man
beliebig herausnehmen und vor sich hinstellen und mitteilen könnte«.428

Auch in dieser Darstellungsform forderte System gleichwohl eine »stetige
Aus- und Aufeinanderfolge«429 seiner Glieder. Auch der oberste Grundsatz
blieb für ein wahres System unverzichtbar. Positive Philosophie in ihrer
historisch-kritischen Dimension war insofern »im Suchen begriffen« bzw.,
wie er 1830 meinte, »Vorwissenschaft«.430 Die entscheidende Frage, ob die
Philosophie je den obersten Punkt erreichen werde, beantwortete Schelling
angesichts des von ihm angenommenen Freiheitsvorrangs in der Geschichte
optimistisch mit: »Jener Versuch wird aber einmal gelingen.«431 Trotz der
neuen Darstellungsform und der nun betonten Entwicklungsperspektive, blieb
Schelling damit den kantischen Systemanforderungen treu. Die wissenschaft-
lichen Voraussetzungen für eine Philosophie des Seins forderten ein alles
umfassendes oberstes Prinzip und eine methodisch kontrollierte Entfaltung
seiner Glieder.432 Jede Darstellung der Philosophie oder einer Teilwissenschaft
konnte auch a priori erfolgen, solange sie sich ihrer Erkenntnisgrenzen
bewußt war. Apriorische Ableitungen waren, bevor das oberste Prinzip

426 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

426 Schelling, Stuttgarter Privatvorlesungen, 1810, Werke I 7, S. 421.
427 Schelling, System der Weltalter, 1827/28, S. 20.
428 Schelling, System der Weltalter, 1827/28, S. 20.
429 Schelling, System der Weltalter, 1827/28, S. 20.
430 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 34 f.
431 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 36.
432 Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Werke IV, 673 u. 688; zum Festhalten

Schellings hieran Peetz, Die Freiheit im Wissen, 1995, S. 85.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aposteriorisch abgesichert war, negative Philosophie und als solche nur dann
verwerflich, »wenn sie sich eine Objektivität anmaßen, nicht aber, wenn sie
nichts weiter als die Entwicklung der Denknotwendigkeit sein wollen«.433

Negative Philosophie war bloße Darstellung und bedurfte steter Rückkopp-
lung im »Gegebenen«.434 Gerade mit Blick auf die Teilwissenschaften verblieb
für den Systematiker unter diesen Voraussetzungen freilich Flexibilität. Denk-
bar war, ein »von der allgemeinen Philosophie unabhängiges Princip der
Religion« aufzustellen,435 man könne aber auch »von den höchsten Princi-
pien der Philosophie aus« hierzu gelangen.436

Puchtas in den Pandekten umgesetztes Programm erweist sich damit eng an
Schellings Vorgaben orientiert. Folgende Stichworte können nach dem Vor-
gehenden genügen:
(1) Der Gegenstand, das Recht, wird als freie Setzung, als »Tat«, interpretiert.
(2) Eine wissenschaftliche Darstellung ist nur als System denkbar.
(3) Jedes System bedarf eines obersten Grundsatzes.
(4) System als Zusammenspiel von Notwendigkeit und Freiheit, negativer

und positiver Philosophie, Logik und Geschichte.
(5) Konkret hieß das: Absicherung von Puchtas Rechtsbegriff durch positive

Philosophie (»Entfaltung des Rechtsbegriffs in der Geschichte«); Benen-
nung des Bewegungsprinzips des Organismus: Gleichheit als Rechtsprin-
zip; Versuch, das »Positive« als vernünftig nachzuweisen: Setzung und
Konsequenz; rein rationale Beweisführung; negative Philosophie als Me-
dium der Darstellung.

III. Rechtsfortbildung

1. Geist und Buchstabe
»Wir sollen von dem Buchstaben frei werden, vom Geist uns durchdringen
lassen.«437

Puchtas berühmte und, wie Jherings Beispiel zeigte,438 wirkungsmächtige
Aufgabenbestimmung des Jahres 1841 steht auf den ersten Blick in einem

Rechtsfortbildung 427

433 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 8.
434 Schelling, Einleitung in die Philosophie, 1830, S. 35: »Jede Philosophie muß

von dem Gegebenen ausgehen.«
435 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 103.
436 Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 110. Auch könne man die

Religion »entweder als bloß objektiv oder auch als subjektiv darstellen. Als
objektiv kann sie die allgemeinen Erscheinungen der Religion darstellen, als
subjektiv aber auch nachweisen, wie die Religion im Individuum entsteht«,
Schelling, Philosophie der Mythologie, 1837, S. 103.

437 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 108.
438 Vgl. oben S. 33 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gewissen Widerspruch zur bisher festgestellten Hinwendung Puchtas zu den
Rechtssätzen des römischen Rechts in den vierziger Jahren. Offensichtlich
gewann der »Buchstabe« gerade auch im Verhältnis zu Puchtas früherem
Juristenrecht in seiner Rechtslehre an Boden. Andererseits sollte keineswegs
das antike Recht ohne Veränderungen fortgelten.

Puchta fomulierte ein differenziertes Zusammenspiel zwischen alt und neu:
»Wir dürfen sagen, daß … die Beherrschung des Ungleichen … im römischen
Recht gelöst ist; das Recht, ohne Hintansetzung dieses Gewinns, auch von der
anderen Seite zu vollenden, kann als der Beruf der neuen Welt bezeichnet
werden.«439 Die andere Seite war das »Individuelle« des Deutschlands der
1840er Jahre: »Die Rechtsinstitute sind so zu gestalten, wie sie den beste-
henden individuellen Bedürfnissen entsprechen.«440

Wie gezeigt,441 versagte Puchta ab 1837 der Rechtswissenschaft die Über-
prüfung der antiken Rechtssätze an den »bestehenden individuellen« Bedürf-
nissen, indem er ihr den Repräsentantenstatus nahm und sie an die »innere
Nothwendigkeit« des Rechtssystems band. Dies bedeutete nicht Absage an
das eigene auch inhaltliche Modernisierungsprogramm anhand der »Bedürf-
nisse«, sondern lediglich Beschränkung der Kompetenz der Rechtswissen-
schaft hierzu. Warum Puchta diesen Schritt vollzog, machte sein Disput mit
Stahl deutlich. Seit 1833 nahm Puchtas Angst vor einem Schaukeln auf den
»wechselnden Wellen« zu. Er fürchtete Stahls Rückgriff auf die »Triebe« und
»Ordnungen«, Kierulffs Erheben »ins Blaue« des »wirklichen« Rechts und
Beselers »ungetrübten natürlichen Blick«, seinen »Eifer für das Wirkliche und
Wahre«. Der Rechtswissenschaft diese spekulativen Durchgriffe zuzubilligen,
hieß auch der Justiz diese Freiheiten einzuräumen. Puchtas seit 1828 deutlich
werdendes Ziel, gerade die Justiz an ein wissenschaftliches Verfahren zu
binden, drohte durch Verlust einer wissenschaftlich überprüfbaren Grundlage
konterkariert zu werden. Wollte man dies nicht, so blieb nur die Möglichkeit,
den Richter und Gelehrten deutlicher an die bestehenden Rechtssätze zu
binden und die Rechtsfortbildung stärker der Gesetzgebung zu überweisen.
Zutreffend wies Wetzell 1846 darauf hin, Puchtas Rechtsquellenlehre unter-
scheide sich »von der älteren Auffassung Savigny’s besonders dadurch, daß sie
der Gesetzgebung eine größere historische Bedeutung einräumt«.442

Im gemeinen Recht fehlte es freilich noch an einem solchen Gesetzgeber
und die Übernahme der Aufgabe durch partikulare Kodifikationen lag, wie

428 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

439 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 22.
440 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 19.
441 Vgl. oben S. 371 ff.
442 Wetzell, 2. Nachruf Puchta, 1846, S. XLI.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Puchtas Stellungnahme zum bayerischen Kodifikationsvorhaben zeigte,443

kaum in seinem Interesse. In diesem Dillema blieb die Justiz unvermeidlich
der eigentliche Gestaltungsfaktor des gemeinen römischen Rechts in der
Rechtswirklichkeit. Das Zusammenspiel zwischen dem Recht der Wissen-
schaft und dem Juristenrecht stellte Puchtas Versuch dar, im Spannungsfeld
zwischen der Anpassung an die »individuellen Bedürfnisse« und »ohne
Hintansetzung« der in Rom erreichten Einheit des Rechtsorganismus die
Rechtsfortbildungskompetenz des Juristen zu bestimmen. Die bei allen Zuge-
ständnissen verbleibende relativ strenge Bindung einerseits an unzweifelhafte
Rechtssätze des römischen Rechts und andererseits an seinen »Geist«, offen-
barte einen starken Glauben nicht nur an den wissenschaftlichen, sondern
eben auch an den Gerechtigkeitswert des römischen Rechts, das eben dazu
bestimmt war, in ein »Weltrecht« überzugehen.

2. Möglichkeiten und Grenzen juristischer Rechtsfortbildung
Trat in der Arbeit der Juristen, sei es vor Gericht oder in wissenschaftlichen
Abhandlungen, eine Rechtsansicht in Erscheinung, so war für die Geltung des
Rechtssatzes nach Puchtas Rechtsquellenlehre zunächst zu differenzieren, ob
es sich um Rechtssätze handelte, die einer »inneren Begründung« fähig waren
oder um solche, die einer »inneren Begründung« entbehrten.

a) Recht der Wissenschaft
Einer »inneren Begründung« fähig waren alle Rechtssätze, die von Rechts-
instituten, Prinzipien und Begriffen des bestehenden Rechts abgeleitet werden
konnten. Puchtas Schema von Setzung und Konsequenz zufolge, konnten
diese übergeordneten Faktoren ihrerseits aus dem Rechtsbegriff, also der
»logischen oder vernünftigen Seite des Rechts« abgeleitet sein oder auch
durch wissenschaftliche Bearbeitung freien Rechts, etwa Juristengewohnheits-
rechts entstanden sein. Die Wissenschaft bewegt sich hier auf ihrem ureigenen
Betätigungsfeld, dem System. Sie war hier nicht nur an die Prinzipien und
Begriffe gebunden, sondern auch an die, diesen zugrundeliegenden, Rechts-
sätze. Eine Überprüfung des Systems am Volksgeist war ihr verwehrt. Ihr
wissenschaftliches Arbeitsfeld waren auf »productiver« Ebene die Lücke mit
den Unterfällen: Widerspruch und Modifikation.

Der konkrete Spielraum dabei war keineswegs gering. Außerhalb der
eigentlichen Interpretation gestattete die »Modification« eine Veränderung
der Rechtssätze, wenn »eine innere Nothwendigkeit« dies erforderte:

»Näher: Es bedarf der Nachweisung, daß ohne diese Modification der Rechts-
satz kein vernünftiges Resulthat geben würde, bei der Erweiterung, daß die

Rechtsfortbildung 429

443 Vgl. oben S. 165 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausschließung der herbeizuziehenden Fälle seine Anwendung auf die im Gesetz
ausgedrückten plan- und gedankenlos machen, bei der Beschränkung, daß
durch die Anwendung auf die auszuschließenden Fälle der Rechtssatz seine
Bedeutung und Begründung verlieren würde.«444

Puchtas Verständnis der Rechtsentstehung als freie Tat entsprechend, mußte
sich die Argumentation am Willen des Rechtssetzenden interpretieren:

»Sie [sc. die Modification] muß sich darauf gründen, daß der Wille des
Urhebers der vorliegenden Rechtsvorschrift, obgleich er nicht ausgesprochen
ist, vernünftigerweise die Beschränkung oder Erweiterung fordere, und das
Gegentheil ein dem wahren und wohlverstandenen Gedanken des Rechtssatzes
unangemessenes Resulthat gebe.«445

Widersprachen sich Rechtssätze bei gleichem Geltungsrang derart, daß »sie
sich gegenseitig unwirksam machen«,446 lag eine Regelungslücke vor. Dies
war gleich dem Fall zu behandeln, daß ein den vorliegenden Fall regelnder
Rechtssatz gar nicht existierte. Unter der Voraussetzung einer Regelungslücke
konnte das Recht der Wissenschaft mit breitem wissenschaftlichem Instru-
mentarium arbeiten. Seit 1837 betonte Puchta, der Weg zu den »inneren
Gründen« erfolge »mit Berücksichtigung der Natur der Sache, durch juristi-
sche Consequenz und Analogie«.447 Dies waren bewußt weite Umschreibun-
gen.

1841 betonte er, »besondere Regeln lassen sich für diese Erkenntnis nicht
mit einiger Vollständigkeit geben. Die ganze Rechtswissenschaft muß die
Anleitung dazu enthalten. Jeder Jurist, also insofern er dies ist, jeder Richter
ist dazu berufen; eine Hülfe gewährt die juristische Literatur.«448

1844 bemerkte er übereinstimmend, die »Erkenntnis des wissenschaft-
lichen Rechts und ihre Methode ist nicht Gegenstand besonderer Regeln,
sondern die Aufgabe der gesammten Rechtslehre«. Lediglich im »Allgemei-
nen« bedürfe es einer »doppelten Operation 1) Erschließung des Rechtssatzes
aus den Principien, unter welche der Fall seiner Natur nach gehört (juristische
Consequenz), 2) Nachweisung, daß dieselbe Folgerung auch sonst unter
gleichen Umständen in dem bestehenden Recht vorkommt (Analogie)«.449

An keiner Stelle seines Werks wurde Puchta deutlicher. Mit »Princip« und
»Consequenz« verwies er auf seinen alten wissenschaftlichen Teil des alten
Juristenrechts.450 Was er hier als Analogie beschrieb, war in der Sache die alte

430 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

444 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 49.
445 Puchta, Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 28.
446 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 51.
447 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 15 f.; ebenso Pandekten, 1838, § 17.
448 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 44.
449 Puchta, Pandekten, 2. Aufl. 1844, § 16 a. E.
450 Vgl. oben S. 222.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anknüpfung des neuen Rechtssatzes an einen Rechtssatz im bestehenden
System. Bereits 1828 hatte er in diesem Sinne rechtfertigend hervorgehoben,
daß bei seiner actio publiciana negatoria nur »Momente«, die sich im
bestehenden Recht fänden »in eine neue Form gebracht« seien.451 Sein
Verfahren ähnelte also stark dem bereits in den zwanziger Jahren als
systematisch-wissenschaftliche Seite des Juristenrechts geübten. Zusätzlich
nannte er lediglich mit »Natur der Sache« eine weitere Denkform, die sonst
in seinen Überlegungen keine Rolle gespielt hatte. Dies machte vor allem
deutlich, daß er seine Verfahrensbeschreibung wie wohl auch in den zwanzi-
ger Jahren nicht als wissenschaftliches Korsett verstehen wollte. Zentral daher
sein Verweis auf die »gesamte Rechtswissenschaft« als Anhaltspunkt. Damit
bot er dem lückenfüllenden Juristen ein breites Spektrum rechtswissenschaft-
licher Arbeitsmittel. Insgesamt blieb Rechtsfortbildung auch als Recht der
Wissenschaft ein breit angelegtes, ein künstlerisches Verfahren: »Production.«

Beseler, und mit ihm viele andere,452 mochte dies nicht glauben. Er hielt
Puchta entgegen, die Wissenschaft erzeuge die Rechtssätze so wenig, als der

Rechtsfortbildung 431

451 Puchta, Über die Negatorienklage, 1827, S. 163.
452 Der Streit um Puchtas Recht der Wissenschaft drehte sich zumeist um die

hochpolitische Frage, ob das konsentierte Verfahren der Wissenschaft Rechts-
quelle oder nur abgeleitete Rechtsanwendung sei. Selbst der konstitutionelle
Wächter kam Puchta in der Sache sehr nah: »Die Wissenschaft entwickelt den
Inhalt der bestehenden Rechtsquellen, legt ihn nach allen Seiten aus, geht auf
die Principien des bestehenden Rechts zurück, baut auf ihnen consequent fort,
erweitert die Rechtssätze durch analoge Anwendung auf verwandte Fälle und
sucht das gegebene Recht mit den Bedürfnissen und Anforderungen der
Gegenwart zu vermitteln. Dieß ist aber eigentlich kein Schaffen neuen Rechts,
sondern mehr nur ein Aufdecken dessen, was zum Theile unentwickelter Inhalt
des bestehenden und gewordenen Rechts ist. Sofern aber die wissenschaftlichen
Resultate theils durch die Kraft der Wahrheit an sich, theils durch die Autorität
einzelner Träger der Wissenschaft und die Uebung der Juristen in das rechtliche
Bewußtseyn und Leben selbst übergehen, kann man die Wissenschaft in so weit
mittelbare Quelle des Rechts nennen, und, wenn man so will, das durch die
Wissenschaft und ihre Anwendung in das Leben übergegangene und zur
Geltung gekommene Recht durch Juristenrecht bezeichnen«, Handbuch II,
1842, S. 47; ähnliche Beschreibung, aber deutlicher gegen Rechtsquellencha-
rakter Stahl, Philosophie des Rechts II 1, 1833, S. 256 f.; er sah wie andere,
auch Savigny, in diesem Verfahren als Analogie Rechtsanwendung, vgl. oben
a. a. O.; Mühlenbruch zählte die »consequente Schlußfolgerung aus gegebenen
Begriffen (worunter er die Natur der Sache und die Analogie im Sinne des alten
Ähnlichkeitsschlusses verstand) unabhängig von Puchta zu den Rechtsquellen,
Mühlenbruch, Doctrina Pandectarum I, 2. Aufl. 1827, § 42 (Jus, quod ex
communis ratione argumentando efficitur), in späteren Auflagen beibehalten;
überwiegend mit ähnlicher Verfahrensbeschreibung wie Puchta, aber gegen
»Produktion« die Späteren, umfangreiche Nennungen bringt Stobbe, Hand-

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergmann das Erz, das er aus dem Innern der Erde auf die Oberfläche
bringt.453 Puchta bemerkte, Beseler halte die wissenschaftliche Tätigkeit
offenbar »für eine mechanische«,454 was ihn davon abhalte, das produktive
dieses Tuns zu erkennen. Seien auch die Rechtssätze im bestehenden Recht
»schon als Keime gegeben«, so hindere dies nicht, »den Act, wodurch sie erst
zum Bewußtsein und aus ihrem unentwickelten Zustand zum actuellen Dasein
gebracht worden sind, als Erzeugung desselben zu betrachten«.455 Puchta
brachte denn auch einen ganz anderen Vergleich: »Der Künstler wird in dem
Maße gelobt, in welchem ihm eine dem darzustellenden Gedanken so ange-
messene Gestaltung gelingt, daß wir in ihr die ihm gleichsam angeborene und
nothwendige Form zu erblicken glauben.«456 Die hier im »glauben« ange-

432 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

buch des Deutschen Privatrechts I, 2. Aufl. 1882, S. 170 Anm. 3; deutlich auf
Puchtas Linie vor allem Thöl, Volksrecht. Juristenrecht. Genossenschaften.
Stände. Gemeines Recht, 1846, S. 110 ff. (und in seinen späteren Werken); zum
Ganzen übereinstimmend J. Schröder, Recht als Wissenschaft, 2001, S. 200;
Ogorek, Richterkönig oder Subsumtionsautomat?, 1986, S. 211 ff., betont
stärker die politische Perspektive und akzentuiert damit konsequent den
Unterschied zwischen Rechtsfortbildung und Rechtsanwendung. Da sie den
Unterschied zwischen Juristenrecht und Recht der Wissenschaft bei Puchta
übersieht, wird ihre Darlegung zum Repräsentationsproblem bei Puchta teil-
weise schief, so etwa S. 213.

453 Beseler, Volksrecht und Juristenrecht, 1843, S. 87, gegen den Rechtsquellen-
charakter zusammenfassend auch S. 361. Beseler verlangte für eine Rechts-
produktion, daß der Jurist »den aufgefundenen Rechtssatz unter seinen
Händen zu einer neuen Gestalt umprägte« (S. 87). Puchtas »Production«
wollte, politisch unauffälliger, etwas »schon als Keime gegebenes« hervorheben
(Rez. Besler, 1844, S. 20). Für die Verfahrenbeschreibung sprach auch Beseler
von »Entwicklung aus den Principien des positiven Rechts« (S. 86), von
»Deduction und Combination« (S. 87); ähnlich ders., System des gemeinen
deutschen Privatrechts I, 1847, § 34, S. 95 Anm. 4. Insgesamt war Beseler in
der Juristenrechtsfrage Puchta näher, als die spätere Polemik glauben macht. In
seinem Nachtrag von 1844, S. 18 f., verwies Beseler daher auch überzeugend
darauf, die Sache scheine ihm »jedenfalls nicht die Wichtigkeit zu verdienen,
mit der sie vom Rec. [Puchta] behandelt wird«. Überhaupt wurde Puchta die
politische Stoßkraft von Beselers Buch erst nach Savignys Hinweisen deutlich.
Beselers Werk sei ihm, so am 25. (nicht 29. wie Bohnert, Beiträge, 1979,
S. 237 Anm. 71 schreibt) 9. 1843 gegenüber Savigny, »irgendwo durch die
Hände gegangen«. Er habe den Eindruck einer »merklichen Unreife« davon
empfangen, ansonsten aber eine »ziemlich unbestimmte Erinnerung«, hierzu
bereits Bohnert, a. a. O.

454 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 21; Beseler hatte das Gegenteil behauptet und
betont, daß es sich nicht um eine mechanische, sondern um eine freie und
geistige Tätigkeit handele, Beseler, Volksrecht und Juristenrecht, 1843,
S. 306.

455 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 20 f.
456 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 19 f.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


deutete verbleibende Restunsicherheit gegenüber einem Kunstwerk, prägte
auch die Geltungsvoraussetzungen des Rechts der Wissenschaft. Es galt nur
infolge seiner »Wahrheit«.457 Sicher konnte eine solche »Wahrheit« nie sein.
Für diese Rechtssätze galt, es »würde jeder Richter, der die feste, wohlge-
gründete Ueberzeugung von ihrer Unrichtigkeit, ihrem Widerspruch mit den
von dem richterlichen Amt und seinen Aufgaben geltenden Principien ge-
wonnen hat, pflichtwidrig handeln, wenn er sie noch ferner anwenden woll-
te«458 – und, so fügte er in seinen Vorlesungen hinzu, »hätte man sie
Jahrhunderte lang für wahr gehalten, und seit Menschengedenken in den
Gerichten befolgt«.459 Das Zeugnis einer wissenschaftlichen Wahrheit blieb
damit »immer ein unvollkommenes«.460 »Abweichung von diesen Conse-
quenzen« waren nicht ausgeschlossen.461 Die dadurch gewährte Flexibilität
sah Puchta offenbar als so gefährlich weit an, daß er sich vor dem Mißver-
ständnis, hier der richterlichen Freiheit ungebührlichen Raum eingeräumt zu
haben, schützen zu müssen meinte. Er betonte, durch sein Recht der Wissen-
schaft werde die »wünschenswerthe Stabilität unserer Justiz« nicht gefähr-
det.462 Halt durch Indizien gäben die Anerkennung durch die »angesehen-
sten« Rechtsgelehrten und Gerichte. Angesichts der Tatsache, daß die »neuen
Entdeckungen wirklicher Wahrheiten nicht so häufig seien«, bedeute dies also
nicht, den Richter zu einer »Wetterfahne« zu machen, »die sich nach jedem
Wind einer neuen Lehre richtet«.463

b) Juristengewohnheitsrecht
Neben dem Recht der Wissenschaft stand die freie rechtssetzende Tätigkeit
der Juristen und hier insbesondere der Justiz. Bei Rechtssätzen, die keiner

Rechtsfortbildung 433

457 Vgl. die Nennungen oben S. 371 ff.; daneben Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 18;
ders., Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 26; ders., Vorlesungen I, 1846, S. 44.

458 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 22.
459 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 44.
460 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 44; insofern irreführend die Feststellung

Ogoreks, Richterkönig oder Subsumtionsautomat?, 1986, S. 203, die Wissen-
schaft solle nach Puchta »wissenschaftlich exakte und damit unangreifbare
Schlüsse« ziehen (kritikfeste Methode) – die politische Abschirmung durch
Wissenschaft trat hier jedenfalls ohne Wahrheitsanspruch auf.

461 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 25; hierzu bereits Ogorek, Richterkönig oder
Subsumtionsautomat?, 1986, S. 208 Anm. 38 mit berechtigter Kritik an Wil-
helm, Zur juristischen Methodenlehre im 19. Jahrhundert, 1958, S. 78 Anm.
37. Das von Puchta hier genannte »Bedürfnis« der Abweichung war nicht das
herausgefühlte »praktische Bedürfnis«, welches er dem Juristenrecht als Ent-
stehungsvoraussetzung vorgeschrieben hatte, sondern die im ius singulare nun
thematisierte Regel-Ausnahme-Problematik, vgl hierzu S. 416 f.

462 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 22.
463 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 22.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»wissenschaftlichen Gründung« fähig waren, unterlag die Rechtsfortbildung
durch Juristen den Regeln des Gewohnheitsrechts.

»Es manifestiert sich in der literarischen Thätigkeit, als gemeine Meinung,
communis opinio doctorum, und in der praktischen, usus fori, Praxis. Die
Autorität dieser Manifestation ist hier also die der consuetudo, es soll daraus
auf eine in den Juristen sich darstellende gemeinsame Volksüberzeugung
geschlossen werden.«464

Inhaltlich umfaßte Juristengewohnheitsrecht zunächst Vorschriften, die ihrer
Natur nach etwas willkührliches haben:

»Ob z. B. die Zeugen bey einem Testament ihre Namen innen und außen
schreiben, oder nur eines von beiden, ob ein Testament von den Zeugen
versiegelt werden muß oder nicht u. dgl., läßt sich nicht durch innere,
systematische Gründe bestimmen.«465

1846 wies Puchta erweiternd darauf hin, daß Juristengewohnheitsrecht nicht
nur die bis dato thematisierten Form- und Fristfragen behandelte. Nun konnte
das Juristengewohnheitsrecht »viele Rechtssätze« umfassen, auch »ganze
Rechtsinstitute« wie »Testamente oder Verjährung«, freilich erneut nur »in
Beziehung auf die Frage, ob sie existieren«.466 War ein solches Rechtsinstitut
gesetzt, so folgten daraus erneut Konsequenzen, die dem Recht der Wissen-
schaft unterfielen. Juristengewohnheitsrecht stand als Gewohnheitsrecht
gleichberechtigt neben dem Gesetzesrecht,467 konnte dieses also abändern.
Da andererseits alle Rechtssätze, die einer »wissenschaftlichen Gründung
fähig sind« dem Recht der Wissenschaft unterfielen, blieb Juristengewohn-
heitsrecht auf Bereiche beschränkt, die systematisch betrachtet noch nicht
vorentschieden waren oder gar nicht vorentschieden werden konnten, wie bei
den Form- und Fristfragen.

IV. Zur politischen Dimension
des Pandektenlehrbuchs Puchtas

1. Das Privatrecht »sicherstellen« gegen die »Staatskünstler«
Stahl sah 1854 den tieferen Grund für den Disput mit Puchta in der System-
frage darin, daß diesem der »ganze Inhalt und Zweck auch des Rechts im
objektiven Sinne lediglich die Anerkennung der Persönlichkeit und ihres
Willens, ihrer Freiheit« sei, während für ihn der Ausgangspunkt »primär

434 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

464 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 43.
465 Puchta, Gewohnheitsrecht II, 1837, S. 17, vgl. auch die bereits genannten

Beispiele oben S. 371 f.
466 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 44. Insofern geht er also doch wohl über

Savignys »technische« Seite der Rechtsfortbildung hinaus, dies übersieht

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ordnung« hieß.468 1846 brachte er Beispiele für die hochpolitische Dimen-
sion dieser Differenz. So bemängelte er bei Puchta, daß für diesen »das Recht
nur der Inbegriff der Rechte, daß der Zweck des Staats nur die ›Erhaltung der
Rechtsordnung› und ›auch die polizeiliche Thätigkeit als eine nur mittelbare
auf dasselbe Ziel gerichtete‹ zu erkennen sey«.469

Durchweg hatte Puchta die Aufgabe des objektiven Rechts betont, die auf
Unterwerfung von Gegenständen gerichtete Willensfreiheit zu einer recht-
lichen zu machen.470 Diesen zunächst schlicht postulierten Ausgangspunkt
seines Systems hatte er 1841 durch »positive« Philosophie im Rückgriff auf
die Genesis auch philosophisch abgesichert. Zeitgenossen sprang die politi-
sche Bedeutung der Ausrichtung seines System an der Willensfreiheit des
Privatrechtssubjekts ins Auge. August Wilhelm v. Schröter meinte 1840 mit
Blick auf den Systemdisput zwischen Stahl und Puchta: »Der Gedanke des
subjektiven Rechts hat auch gewiß in der Scheidung des Privatrechts von dem
öffentlichen Recht viele Nahrung gefunden.«471

Puchta war dieser Punkt so wichtig, daß er Schellings Credo von 1802:
»Der Zweck des Staats ist der Staat«472 zu keinem Zeitpunkt folgte, was ihm
von Stahl später das süffisante Attest einer »Hinneigung zu den vor-Schell-
ing’schen Ansichten von Recht und Staat« einbrachte.473 Machte man das
subjektive Recht dem objektiven zur Aufgabe und nahm man dementspre-
chend die Willensfreiheit zum Ausgangspunkt des Privatrechtssystems, so war
dies defensiv gegen zuviel Staat und Kirche im Privatrecht gerichtet, wie dies

Zur politischen Dimension des Pandektenlehrbuchs Puchtas 435

Jakobs, Die Begründung der geschichtlichen Rechtswissenschaft, 1991, S. 44 f.
467 Vgl. oben S. 373.
468 Stahl, Rechtsphilosophie II 1, 3. Aufl. 1854, S. 298 f.; zu dieser vieldiskutier-

ten Kontroverse beispielsweise Wiegand, Stahl, 1981, S. 221 f.; Björne,
Deutsche Rechtssysteme, 1984, S. 206 ff.; Landau, Puchta und Aristoteles,
1992, S. 17 f.; glänzende und mit meinen Ergebnissen übereinstimmende
Herausarbeitung der privatrechtsliberalen Stoßrichtung der Rechtslehre Puch-
tas durch Rückert, Autonomie des Rechts, 1988, S. 79 ff.; ergänzende Ab-
grenzung zu Savigny, Stahl und anderen ders., Zur Legitimation der
Vertragsfreiheit im 19. Jahrhundert, 1997, S. 171.

469 Stahl, Nachruf Puchta, 1846, S. VIII.
470 Puchta, Zu welcher Classe von Rechten gehört der Besitz?, 1829, S. 247;

ders., Lehrbuch für Institutionen-Vorlesungen, 1829, S. 19; ders. System des
Gemeinen Civilrechts, 1832, S. 15 (Überschrift des zweiten Buchs); ders.,
Lehrbuch der Pandekten, 1838, S. 27; ders., Pandekten, 3. Aufl. 1845, S. 33.

471 v. Schröter, Rezension Puchta, Pandekten, 1840, S. 294.
472 So die Zusammenfassung von Anonymus, Die Rechtsphilosophie der Gegen-

wart, 1846, Sp. 905 nach Schelling, Vorlesungen über die Methode des
akademischen Studiums, 1802/03, S. 107.

473 Stahl, Nachruf Puchta, 1846, S. VIII. Stahl vermutete als Ursache des Irrtums
Puchtas die »civilistische und namentlich römische Gewöhnung seiner Vor-
stellung«.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die von Stahl aus Puchtas Institutionen474 herausgelesenen Beispiele deutlich
machten. Daß genau dies Puchtas Zielsetzung entsprach, machte er brieflich
gegenüber dem hochkonservativen Ludwig von Gerlach deutlich:

»Der Staatsmann hat nicht das Bedürfnis, das Recht von den übrigen Elemen-
ten und Seiten des geistigen Lebens zu unterscheiden … für ihn wird es das
Sicherste sein, sein Netz weitausspannend lieber gleich das Recht mit dem
Willen Gottes zu identifizieren. Er braucht dann nicht zu fürchten, daß ihm
irgend etwas entgehe, worüber er seine Hand halten will … Der Jurist dagegen
hat das Interesse, nur von vorneherein den Begriff des Rechts streng und rein zu
fassen und seine Übergänge in andere Gebiete als Modifikationen jenes Begriffs
zu behandeln und damit zugleich in ihre erforderlichen Schranken einzuschlie-
ßen. Dieses Interesse ist ein theoretisches – von ihrem Standpunkt aus ist ein
Rechtssystem unmöglich –, und es ist ein praktisches, das Recht sicherzustellen,
gegen die Staatskünstler, mögen sie in der Jakobinermütze oder in der Tiara
auftreten.«475

Nur dann, wenn das Recht mit Puchta den »Willen als reine Potenz« auffasse,
so meinte ein anonymer Beobachter der »Rechtsphilosophie der Gegenwart«
1846, »geht die Rechtslehre in der Staatslehre nicht auf, was wie bei Hegel, so
auch bei Stahl der Fall ist«.476 Aus dem Bedürfnis, das Recht »sicherzu-
stellen«, folgte nahtlos Puchtas scharfe Trennung zwischen Recht und Moral,
seine Bestimmung der Freiheit als Wahl zwischen Gutem und Bösem. »Recht-
lich frey … ist der Mensch, welche Wahl er auch getroffen haben möge, der
Sünder ebenso wohl als der Gerechte, eben weil er es schon dadurch ist, daß
ihm die Wahl zusteht. Nicht die Entscheidung selbst, sondern die Möglichkeit
derselben ist die Basis des Rechts.«477 Deutlich betonte er damit die Selbst-
ständigkeit des Rechts gegenüber von außen herangetragenen Ansprüchen,
seien sie kirchlicher, staatlicher oder revolutionärer Art:

»Der Vernichtungskrieg gegen das Recht von dem moralischen Standpunkt aus
ist eine Versetzung des letzteren auf ein ihm fremdes Gebiet, sey es daß sie aus
Beschränktheit der Erkenntnis oder aus jener furchtbaren Heucheley heraus

436 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

474 Vgl. Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 73, wo es zur polizeilichen
Tätigkeit hieß: »eine allzuweit getriebene Läßigkeit kann unter Umständen
schädlich werden, eine übermäßig bevormundende Regierungsgeschäftigkeit ist
es fast immer«.

475 Liermann/Schoeps, Materialien zur preußischen Ehescheidungsreform, 1961,
S. 501; Verwendung dieses Briefs bereits bei Wieacker, PdN, 2. Aufl. 1967,
S. 402; Bohnert, Beiträge, 1979, S. 238; Rückert, Autonomie des Rechts,
1988, S. 80. Bohnerts gleichwohl gemeinsame Verankerung von L. Gerlach
und Puchta in der »äußersten Rechten« verwischt m. E. die doch erheblichen
Differenzen zwischen beiden.

476 Anonymus, Die Rechtsphilosophie der Gegenwart, 1846, Sp. 941; auch hierzu
bereits Rückert, Autonomie, 1988, S. 81.

477 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 10; vgl. daneben S. 14 ff.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


geschehe, die in unsern politischen Fragen eine so ausgebreitete Herrschaft
führt. Wer seinen Antheil an den Gütern der Erde begehrt, der mag sich darauf
berufen, daß auch ihm in der Person des ersten Menschen die Herrschaft über
die Erde gegeben ist, aber er muß anerkennen, daß dies ein Rechtssatz, keine
moralische Vorschrift ist, er muß die Bahn zu diesem Ziel einschlagen, die ihm
das Recht dazu eröffnet.«478

Angesichts der Gefahr einer »Auflehnung gegen den Rechtszustand über-
haupt«, den »Kampf gegen das Eigenthum« verwies Puchta somit auf eine
kanalisierende »Aufgabe des Rechts«.479 Von dieser Aufgabe durchzogen war
auch Puchtas Methodenprogramm. Seine Ende der dreißiger Jahre verstärkt
einsetzende Hinwendung zum »Positiven«, zu den römischen Rechtsquellen,
spiegelte auch die steigende Skepsis gegenüber den bei Stahl, Kierulff oder
auch Beseler sich andeutenden Versuchen wider, unter Berufung auf »Leben«
und »Wirklichkeit« die Rechtssätze des gemeinen Rechts aus den Angeln zu
heben. Seit den zwanziger Jahren hatte seine Kritik an Hegelianern wie Gans
darauf beharrt, daß es ein »zufälliges Dasein« gebe. Sein Volksgeist zeichnete
sich daher auch nicht durch einen bestimmten materialen Inhalt aus, sondern
durch die dadurch erreichte Dunkelheit der »Werkstätte«, die einen sicheren
Blick hinter die Rechtssätze, in die »Triebe« des Wirklichen (Stahl) eben nicht
zuließ. Damit galt: »Sichtbar ist nur das Entstandene selbst.« Puchta setzte auf
eine feste Grundlage.

Konkret bedeutete dies für Puchtas Privatrecht eine starke Bedeutung des
römischen Rechts. Indem Puchta ab Ende der dreißiger Jahre das Corpus Juris
nicht mehr als Juristenrecht, sondern als Gesetz behandelte, und die Gerichte
daran band, suchte er den Kern der Gerechtigkeit der privatrechtlichen
Regelungen im römischen Recht. Die Rechtsfortbildung durch Rechtswissen-
schaft wurde eingeschränkt und im wesentlichen auf die Lückenfüllung
reduziert.

Ab Ende der dreißiger Jahre wurde für Puchta gegenüber der zurückge-
nommenen »productiven« Setzungsfunktion der Wissenschaft, die »Herr-
schaft über den Stoff« zentrales Steuerungsmedium. Puchtas Pandekten
standen einerseits auf dem Boden der Rechtssätze – Wissenschaft konnte
bestehendes Recht nicht derogieren – nutzten andererseits jedoch ein breites
wissenschaftliches Instrumentarium, um durch die Verdichtung des Systems
das Bestehende, bei Anerkennung seines Vorrangs, als vernünftig zu begreifen.
Auch in Puchtas Versuch, das freie Recht durch Herrschaft der Gleichheit so
notwendig wie möglich darzustellen, ging es darum, »das Recht sicherzu-
stellen«:

Zur politischen Dimension des Pandektenlehrbuchs Puchtas 437

478 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 16.
479 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Unter dieser kalt anfühlenden Decke regt und bewegt sich das warme Leben
in aller seiner Mannigfaltigkeit, nicht gehindert oder unterdrückt, sondern
gefördert und geschirmt. Das was dem überschwänglichen Gefühl als ein Raub
an dem Reichthum des mannigfaltigen Daseyns erscheint, ist gerade das
Element, welches den Untergang der Individualitäten verhindert.«480

2. Ansprechpartner:
Die Justiz

Blickt man auf die Veränderungen in Puchtas Rechtsquellenlehre nach 1837,
so liegt es nahe, bei ihm eine Hinwendung zum Gesetzgeber zu vermuten.
Rückert hat im Gegenbild zu Beselers Versuch, seine Reformvorstellungen
über eine personelle Umstrukturierung der Justiz zu erreichen, insofern von
einem »gesetzgebungspolitischen Weg« Puchtas gesprochen.481 Es ist nicht zu
verkennen, daß Puchta in den vierziger Jahren deutliche rechtspolitische
Aktivitäten entwickelte, wie seine Stellungnahmen zur Eherechtsreform482

und zur Zensurfrage483 zeigte. Auch folgte er 1845 Savignys Aufruf in die
Gesetzkommission.484 Als homo politicus wirkte Puchta engagiert an der
Willensbildung des Volksgeistes mit. Wie bereits sein Vorgehen in der wissen-
schaftspolitischen Auseinandersetzung mit Klenze gezeigt hatte,485 forderte er
in rechts- wie in wissenschaftspolitischen Fragen, entschiedenes Eintreten und
Parteinahme. Auch Savigny gehörte in dieser Hinsicht für ihn zu »göthelichen
Parthey«, der »jede Entschiedenheit, jedes Verwerfen des Hinkens auf beiden
Seiten, als Einseitigkeit und Überspanntheit vorkommt«. Mit jenem »göthi-
schen luftigen Standpunct über den Gegensätzen« sei es »eine gefährliche
Sache; man kann es mit dem Gefühl in einem Luftballon vergleichen, wo man,
wenn man den Bordmeter vergessen hat, glauben kann, noch immer zu
steigen, während man schon im schnellen Fallen begriffen ist«.486

438 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

480 Puchta, Cursus der Institutionen I, 1841, S. 19.
481 Rückert, Autonomie des Rechts, 1988, S. 83; zustimmend Landau, Puchta

und Aristoteles, 1992, S. 6 Anm. 16.
482 Puchta, Die Ehescheidungsfrage, in den zusammen mit Heinrich Leo (!)

herausgegebenen »Fliegende Blätter zu Fragen des Tages«, 1843; vgl. diesbe-
züglich auch seinen Brief an L. Gerlach oben Teil 2 Kap. 5 IV 1. Die
Zusammenarbeit mit Leo fußte auf einer Schulfreundschaft beider, zeigte aber
auch, daß Puchta in rechtspolitischen Fragen auch Bündnisse mit den Hege-
lianern einzugehen bereit war, die er ansonsten, etwa in der Person Christian-
sens, weiterhin scharf bekämpfte.

483 Puchta (anonym), Die Censurfrage, in den eben benannten Fliegenden Blät-
tern, 1843.

484 Vgl. nur Puchta, Biographische Notiz, wohl 1845, in: kzSch., S. XXII.
485 Vgl. oben S. 128 f.
486 Brief an Hugo vom 28.10.1834.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dieses gesetzgebungspolitische Engagement beschränkte sich jedoch auf
politisch besonders anfällige Teilbereiche des Privatrechts, die noch dazu, wie
das Eherecht oder das von Savigny 1848 kodifizierte Wechselrecht, nach-
römischen Regelungen unterlagen. Für den Kernbereich des Zivilrechts blieb
Puchta durchlaufend ablehnend gegenüber zuviel gesetzgeberischem Tätig-
werden. Gerade für seinen Versuch, das Privatrecht gegen die »Staatskünst-
ler« sicherzustellen, blieb ihm die Legislative ein unsicherer Partner. Schon
früh hatte Puchtas anonyme Stellungnahme zum »bayrischen Landtag von
1831« profunde Zweifel an der Leistungsfähigkeit der Ständeversammlungen
offenbart. Am Beispiel der Debatte um die Pressefreiheit stellte er die »Herr-
schaft« heraus, »welche die Journalisten über die große Masse der Deputier-
ten ausgeübt haben«.487 Nicht ohne Warnungen vor den französischen Zu-
ständen, zeichnete er hier das Bild des abhängigen, korrupten
Ständevertreters, dessen Loyalität gegenüber Volk und Thron gleichermaßen
zweifelhaft war und der an Beschlüssen von nicht selten »verfassungswidri-
ge[r] Gestalt«488 mitwirkte. Konsequent hatte Puchtas Auseinandersetzung
mit dem bayerischen Kodifikationsvorhaben dem Gesetzgeber 1829 lediglich
eine Kontroversenentscheidung, nicht aber eine Bindung der frei und gemein-
rechtlich arbeitenden Wissenschaft zugestanden.489 1841 hatte sich hieran
nichts geändert. In seinen Institutionen warnte er davor, den Rechtsquellen
»die ihnen gebührende freie Bewegung« zu nehmen, indem man »die Kraft
der unmittelbaren Volksüberzeugung und der Wissenschaft zu lähmen, und
die gesammte Fortbildung auf den Gesetzgeber zu stellen versucht«.490 Puchta
setzte weiterhin weder auf einen partikularen, noch auf einen reichsweiten
Gesetzgeber, sondern auf das gemeine Recht. Die Hinwendung zum Gesetz-
geber bedeutete in dieser Perspektive eine rechtsquellentheoretische Absiche-
rung des rezipierten römischen Rechts. In der politischen Situation des Vor-
märz war jenseits des Zollvereins ein einheitlicher Reichsgesetzgeber im
Zivilrecht nicht in Sicht und darauf kam es Puchta wohl auch an. Auch
gegenüber ALR, Code Civil und ABGB vertrat Puchta selbstbewußt eine
starke Position des römischen Rechts:

»Jene Gesetzbücher sind in keiner Hinsicht selbstständig gegen das römische
Recht, es ist ihre Grundlage, sie sind in dem größten Theil ihres Inhalts
Darstellungen des römischen Rechts mit particulären Abweichungen. Wie die
Gesetzgeber nur durch ihre römische Rechtskenntniß im Stande waren, diese
Gesetzbücher zu machen, so ist auch der Richter nur durch die gleiche Kenntnis
in der Lage, sie richtig anzuwenden.«491

Zur politischen Dimension des Pandektenlehrbuchs Puchtas 439

487 Puchta, Aus einem Schreiben von München, 1832, S. 95.
488 Puchta, Aus einem Schreiben von München, 1832, S. 99.
489 Vgl. oben S. 165 ff.
490 Puchta, Cursus der Institutionen, 1841, S. 46.
491 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 19.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die stoffliche Fixierung auf das gemeine Recht bedeutete methodisch
Betonung von Wissenschaft. »Die Wissenschaft kann nie bloße Dienerin sein,
sie ist eine geborene Herrscherin.«492 Keineswegs bedeutete dies jedoch eine
Rechtssetzungsmacht von Professoren. Volksgeistadäquates Recht konnte nur
durch Gerichtsgebrauch als Juristengewohnheitsrecht gesetzt werden. Die
Rechtswissenschaft produzierte nur »unvollständig[e]« Zeugnisse juristischer
Wahrheiten. Puchta hatte sich durchweg gerade gegen einen Autoritätenkult
gewendet. Die universitär entwickelten Lehrmeinungen banden nur durch ihre
Überzeugungskraft. Puchtas Vertrauen in die praktische Leistungsfähigkeit
wissenschaftlicher Systeme war freilich groß: »Kein Richter wird in Ver-
legenheit sein, wo er irgend ein Pandektenlehrbuch als Entscheidungsgrund-
lage gebraucht, ein solches wird ihn nirgends im Stiche lassen.«493 Klar wurde
in diesem Zitat zugleich, wo Puchta für sein Privatrecht Partner suchte, in der
Justiz. Seit seiner Hinwendung zur »Praxis« im Jahr 1828 blieb dieser Aspekt
konstant. Seine Pandekten fanden neben seinen studentischen Hörern unter
Richtern ihre wichtigste Zielgruppe. Puchta suchte den wissenschaftlich
arbeitenden Praktiker, der infolge wissenschaftlicher Durchdringung des
Stoffs in der Lage war, rational, im »Geiste« des Bestehenden und damit
kontrollierbar das Recht anzuwenden.

»Das juristische Denken des Gesetzgebers soll dem Richter nicht etwa das
Denken ersparen; Richter, die nicht im Stande wären, die Gedanken des
Gesetzgebers zu reproducieren, wären dieses Namens nicht werth.«494

Puchta blieb hier ganz Schüler Savignys. Dieser schrieb 1834 an Wilhelm von
Gerlach, »daß aller Erfolg davon abhängt, den Richterstand in eine Lage zu
bringen, in welcher er mit lebendigem Denken und nicht auf mechanische
Weise sein Geschäft vollbringe, also ihn zu erziehen«.495

Beselers »Volksrechtsgrille« (Puchta) war gerade vor diesem Hintergrund
gefährlich, da sie auf Rechtsfortbildung durch nicht wissenschaftlich ausge-
bildete und arbeitende Richter zu setzen schien. Puchta setzte auf Wissen-
schaftlichkeit der gerichtlichen Entscheidung, nicht auf ihre äußere Autorität
einerseits, und nicht auf die »Lebenserfahrung« der Richter andererseits. Das
von ihm darin gesehene »praktische Bedürfnis« machte er gegenüber Beseler
deutlich:

»Ist sie [sc. die gemeine Meinung und Praxis] Gewohnheitsrecht, so ist kein
Richter befugt, davon abzuweichen; ganz anders, wenn sie (und so verhält es

440 Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846

492 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 14.
493 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 15.
494 Puchta, Vorlesungen I, 1846, S. 19.
495 Savigny an Wilhelm von Gerlach vom 1.3.1934, abgedruckt bei Liermann/

Schoeps, Materialien zur preußischen Eherechtsreform, 1961, S. 490.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sich wirklich damit) eine Doctrin, ein lediglich auf inneren Gründen beruhen-
des Recht ist. Hier würde jeder Richter, der die feste, wohlgegründete Ueber-
zeugung von ihrer Richtigkeit, ihrem Widerspruch mit dem von dem
richterlichen Amt und seinen Aufgaben geltenden Principien hat, pflichtwidrig
handeln, wenn er sie noch ferner anwenden wollte. Auch die wünschenswerthe
Stabilität der Justiz wird so hinlänglich gewahrt; nichts ist entfernter von
unserem Prinzip, als den Richter zu einer Wetterfahne zu machen, die sich nach
jedem Wind einer neuen Lehre richtet; die neuen Entdeckungen wirklicher
Wahrheiten sind nicht so häufig, daß ihre Befolgung in jener Hinsicht irgend
bedenklich werden könnte. Nach dem Standpuncte dagegen, den der Verf. sich
gewählt hat, verschließen wir entweder den wissenschaftlichen Fortschritten
die Thüre zur Praxis … oder wir öffnen einen so weiten Eingang, daß durch ihn
mit jenen auch eine Willkühr unaufhaltsam eindringt, die eben so eine Praxis,
der ein wahrhaftes Gewohnheitsrecht zu Grund liegt, für nichts achtet.«496

Nicht nur die Verwaltung des Zivilrechts sah Puchta in einer funktionierenden
Justiz in guten Händen. Auch der Schutz des bürgerlichen Freiheitsraumes
gegen absolutistische Tendenzen wurde von ihm der Justiz überwiesen. Nach
dem Göttinger Verfassungsbruch von 1837 fand Dahlmann, der Wortführer
der Göttinger Sieben, in seinen Augen kein Mitleid:

»Unter uns gesagt«, so schrieb er 1839 an Hugo, »ich finde eine Art Nemesis
darin, daß sich an Dahlmann seine Constitution rächt, bey der er auch von der
Abneigung der neueren Politiker gegen die Juristen und die juristische Be-
handlung der Sache geleitet worden zu seyn scheint. Nun sieht man, was dabey
heraus kommt, wenn man alles auf solche in die Luft gebauten Stände baut; …
Es ist merkwürdig, daß in dem ersten Band der Politik von Dahlmann, der
doch schon die Grundlage der Staatsverfassung enthält, die Gerichte nicht
vorkommen.«497

Stahl, der, bei aller Meinungsverschiedenheit, seinen Freund Puchta gut
kannte, brachte es auf den Punkt: Puchta habe »die öffentliche Freiheit
überall lieber auf dem Wege der Rechtspflege als auf dem der ständischen
Vertretung geschützt« gesehen, ihm sei die Justiz sogar «Surrogat der Ver-
fassung« gewesen.498 Puchtas Pandekten waren wissenschaftlicher Beitrag zu
diesem Programm.

Zur politischen Dimension des Pandektenlehrbuchs Puchtas 441

496 Puchta, Rez. Beseler, 1844, S. 21 f.
497 Brief an Hugo vom 14.2.1839.
498 Stahl, Nachruf Puchta, 1846, S. XI.

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783465133278-113 - am 24.01.2026, 08:52:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Puchtas Hinwendung zur »Praxis«
	I. Bekenntnisse gegenüber Hugo
	II. »Praxis« – Annäherungen an eine ungewohnte Perspektive
	III. Frühe Ausgangsposition 1821–1826
	IV. Wissenschaftspolitischer Kontext 1826/1827: Krise in Berlin
	V. Gegen die »Antiquarischen« und »Unpractischen« – Stellungnahmen zur Zeitschriftenlandschaft 1828/1829
	VI. Puchtas Arbeitsplan

	2. Juristenrecht – »das Recht der Praxis« (1822–1828)
	I. Die Problematik des Gewohnheitsrechtsi m Kontext der 1820er Jahre
	II. Puchtas Juristenrecht als Reformprogramm
	III. Zwischenergebnis
	IV. Methode des Juristenrechts
	V. Vertiefung: Zur wissenschaftlichen Seite des Juristenrechts

	3. System der Rechte
	I. Erste Systemversuche 1822 und 1825
	II. »Princip« und »Consequenz«: Puchtas Privatrechtssystem von 1829
	III. Zwischenbilanz

	4. Philosophische Vertiefungen 1829–1841
	I. Offenes Bekenntnis zur Philosophie als Grundlage der Jurisprudenz
	II. Der Disput zwischen Puchta und Stahl als philosophischer Grundlagenstreit
	III. Puchta und Schelling – Rückgewinnung einer verschütteten Perspektive
	IV. Schellings Münchener Vorlesungen 1828–1834 als Textgrundlage der Interpretation
	V. Philosophische Einblicke in den Volksgeist
	VI. Auswirkungen auf Puchtas Systembegründung
	VII. Ergebnis

	5. Präzisierungen mit Blick auf Puchtas Pandekten 1838–1846
	I. Die »positive« Grundlage
	II. Wissenschaft als Suche nach dem Vernünftigen im Wirklichen
	III. Rechtsfortbildung
	IV. Zur politischen Dimension des Pandektenlehrbuchs Puchtas


