
Nonkonformistische Ethik
Die Bedeutung eines aufgeklärten Materialismus für 
moralphilosophische Überlegungen zur W irtschaftspraxis

Y v o n n e  T h o r h au e r*

Vorstellung eines Dissertationsprojektes

1. Einleitung
Die Dissertation widmet sich der gemeinsamen Schnittmenge von Wirtschaft und 
Ethik. Dabei stellt sie keine Postulate an den Anfang ihrer Untersuchung — weder den 
liberalistischen Optimismus hinsichtlich ökonomischer Prozesse noch die Idee eines 
an sich Guten oder Vernünftigen sondern folgt einem empirischen Weg. Sie fragt 
nach ethischen Momenten in der Wirtschaftspraxis, die aus dem scheinbar ethikfreien 
Raum selbst generiert werden können. Grundsätzlich ist das Verfahren, Ethik und 
Wirtschaft nicht prinzipiell einander entgegenzuhalten, in der gegenwärtigen Diskussi­
on von einigen Vertretern der Wirtschaftsethik immer wieder vorgebracht worden, 
allerdings unter Vernachlässigung einer aufgeklärt-materialistischen Position.
Die Studie will nicht unkritisch hinnehmen, dass Wirtschaftsethik in der Sphäre theo­
retischer Überlegungen verharrt und möchte die Basis für eine lebensnahe Wirt­
schaftsethik stellen, in welcher die ethische und ökonomische Seite gleichermaßen zur 
Geltung kommen. Entsprechend findet die Auswahl der philosophischen Positionen 
ihre Begründung durch deren Bezüge zu einer materialistischen, pessimistischen, aber 
auch atheistischen Grundstimmung. Die infolgedessen vornehmlich verhandelten 
Denker — namentlich Schopenhauer, Nietzsche und Freud — haben in der bisherigen 
wirtschafts-ethischen Diskussion keine bedeutsame Rezeption erfahren. Die Disserta­
tion teilt deren aufgeklärt-materialistische Position, welche sich, wohlgemerkt, stark 
unterscheidet von trivialen Vorstellungen einer durch Materie und deren Bewegungs­
gesetze determinierten Welt, wie sie im mechanischen Materialismus anzutreffen sind. 
Der Begriff des aufgeklärten Materialismus stützt sich vielmehr auf den Gedanken einer 
einheitlichen, aber keineswegs affirmativen Welterklärung, weshalb auch der Gedanke 
einer Über-Natürlichkeit oder Hinterwelt wegfällt. Damit gerät die dualistische Welt­
ansicht, die seit Kant zwischen Natur und Moral beziehungsweise zwischen Vernünf­
tigkeit des Guten und Naturwüchsigkeit des Nützlichen unterscheidet, unter Druck 
und liefert nicht länger den Nährboden für eine Interpretation der Beziehung von 
Ethik und Ökonomie, die auf Ausschließlichkeit beruht. In moralphilosophischer 
Hinsicht geht damit einher die Distanznahme von normativen Annahmen, welche den 
Inhalt des sittlich Richtigen und Falschen aus einer geistigen, moralisierenden Sphäre 
ableiten möchten.

* Dr. phil. Dipl.-Kffr. Yvonne Thorhauer, Tel.: 0172-6113993, E-Mail: ythorhauer@philkoll.de.

88

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:ythorhauer@philkoll.de
https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88
mailto:ythorhauer@philkoll.de


Unter diesem aufgeklärt-materialistischen Gesichtspunkt deckt die Studie verschiede­
ne Missstände derzeitiger Wirtschaftethik auf. Diese bestehen im Wesentlichen in der 
Setzung zweifelhafter Prämissen, dem Verharren auf einem zu eng ausgelegten Ver­
nunftstandpunkt der Moral und einer damit zusammenhängenden generellen Zurückwei­
sung empirischer Momente für eine Ethik sowie der unkritischen Hinnahme einer 
normativen Ausrichtung von Moralphilosophie und einer verengenden dualistischen 
statt holistisch-dialektischen, das heißt historischen Betrachtungsweise. Um diesen 
Missständen zu begegnen, stellt die Dissertation als nonkonformistischer Ansatz den 
gängigen wirtschaftsethischen und moralphilosophischen Ansätzen eine neue Alterna­
tive gegenüber. Schon terminologisch weicht sie vom herkömmlichen Gebrauch ab, 
um festgefahrene Denkweisen zu überwinden. Für die Begriffe Ethik und Moral beruft 
sie sich auf die kaum rezipierte, Differenzierung nach Ursula Wolf. Diese verbindet 
Ethik wieder mit ihrer ursprünglich aristotelischen Bedeutung von ta ethe, Charakter: 
„Ethik im weiten Sinn“ befasst sich demnach mit dem „richtigen und guten menschli­
chen Verfaßtsein und Handeln. Demgegenüber stammt das Wort ,Moral’ von mores, 
,Sitten’, betrachtet also das Handeln unter dem Aspekt, ob es gesellschaftlichen Nor­
men entspricht.“ (Wolf 1999: 12) So tritt Moral in erster Linie für Regelkonformität 
ein und zielt weniger auf die Ausbildung einer inneren Haltung.
Die Dissertation zeigt, dass Einsichten des aufgeklärten Materialismus dazu beitragen 
können
■ Mängel derzeitiger wirtschaftsethischer Konzepte zu identifizieren und zu über­

winden,
■ neue Aspekte in die mittlerweile erlahmte wirtschaftsethische Diskussion zu brin­

gen und damit neue Impulse für weitere Forschungsarbeiten zu geben,
■ den Zusammenhang von Ethik und Ökonomie in einem neuen Licht zu betrach­

ten und
■ zu einem reichhaltigeren Begriff von Ethik zu gelangen, der über bloße Regelkon­

formität hinausgeht und auf die spezifische Rolle des Individuums bei der Her­
ausbildung der ethischen Haltung aufmerksam macht.

2. Prämissen einer Wirtschaftsethik
Während sich im rauen Wettbewerb ein Mangel an ethischem Verhalten dokumen­
tiert, möchte die zeitgenössische Wirtschaftsethik, in Anlehnung an die moderne Mo­
ralphilosophie, häufig die Idee eines an sich Guten oder Vernünftigen auf alle Berei­
che des Lebens übertragen. Homann etwa geht, in der Tradition von Adam Smith, 
von einem Marktmechanismus aus, der von sich aus sittlich wertvolles Verhalten her­
vorbringt, wenn man nur die Rahmenordnung entsprechend gestaltet (vgl. Homann 
2001: 2). Sein Gegenspieler Ulrich sieht „Moralität als Teil der Conditio humana“ 
(Ulrich 1998: 23) an, der gegenüber „die durchaus auch vorhandenen selbstsüchtigen 
Neigungen unserer Natur“ nur „gelegentlich dazu verführen, uns als moralischeyiw 
rider (,Trittbrettfahrer’) parasitär zu verhalten“ (Ulrich 1998: 27). Nach Koslowski ist 
für eine Ethik die „Verwirklichung des umfassend verstandenen Guten“ (Koslowski 
1988: 136) zentral, was für ihn „in der Vollkommenheit der Sache“ (Koslowski 1988: 
137) besteht. Zudem ist das Ethische nach ihm stets „religiös, wenn es“, wie er dies

zfwu  5/1 (2004), 88-99 89

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


fordert, „aus Achtung vor dem Gesetz und um der größeren Werteverwirklichung 
willen ergriffen wird, die durch die Erfüllung des Gesetzes in der Welt ermöglicht 
wird“. Insofern setzt Koslowski zusätzlich voraus, dass „Ethik und Religion (...) stets 
unmittelbar verbunden“ sind und „gemeinsam vom Individuum afftrmiert werden“ 
(Koslowski 1988: 63) müssen.
In Anbetracht der Unbeweisbarkeit jener Prämissen können diese Konzepte keinen 
Vorrang beanspruchen vor solchen, welche die Entstehung von Ethik ohne den 
Rückgriff auf scheinbare Selbstverständlichkeiten zu leisten vermögen. Schopenhauer 
ist hier näher an der Praxis; denn er offenbart einen Weg, wie sich Ethik aus der Le­
benswirklichkeit heraus erklären lässt. Sein metaphysischer Pessimismus beschreibt die 
Totalansicht einer Welt, der nicht von vornherein die Bewertung gu t zukommt. Das 
Gute ist keine Eigenschaft der Welt, sondern ein Ausnahmezustand in einer Welt, die 
eigentlich „nicht seyn sollte“ (Schopenhauer 1999a: 673). Schopenhauers Weltansicht 
kommt der ökonomischen Praxis insofern entgegen, als sich, erstens, in ihr allgemein 
akzeptierte, absolute Ideen des Guten oder eines ethisch Vernünftigen nur schwer 
ausmachen lassen, zweitens zahllose Fälle von Marktversagen eher von einer ur­
sprünglichen Disharmonie als von einer wohlordnenden unsichtbaren Hand zeugen 
und, drittens, sich in dem harten Wettbewerb der Egoismus als Leitmotiv des Han­
delns artikuliert. Schopenhauers Ethik stellt sich dem natürlichen Lauf der Dinge ent­
gegen. Seine kaum rezipierte Idee, dass der Mensch durch eine kritische Distanznah- 
me zu den herrschenden Zuständen sowie zu der konventionellen Ordnung eine sta­
bile gleichwie aufrichtige ethische Haltung hervorbringt, ermöglicht ein reichhaltigeres 
Verständnis von Ethik, das über Konformitätsforderungen der Moral hinausgeht und 
zum Widerstand gegen den Automatismus der Natur auffordert. Auf der Traditionsli­
nie Schopenhauers zeigt auch Freud, dass ein ungeschönter Blick in die Welt hoff­
nungsvolle Prämissen hinsichtlich ihrer Einrichtung eher zerschlägt als bestärkt. In 
seinen empirischen Studien kann er weder Belege für eine die Sittlichkeit hervorbrin­
gende Vernunft noch für ein an sich gutes Wesen des Menschen ausmachen — im 
Gegenteil: Er deckt die dunkle Seite des Menschen im Es auf.
Auch Nietzsches Philosophie wehrt sich vehement gegen eine Beschönigung des 
Weltzustands sowie das In-Aussicht-Stellen eines metaphysischen Heils. Im Zuge 
dessen stürzt er die dogmatischen Setzungen, welche seit jeher mit der Moral einher­
gehen, macht die Wertungen von gu t und böse historischer Veränderung zugänglich 
und zeigt die Mechanismen zur Verselbständigung der Moral sowie ihrer Prinzipien 
auf. Seine "Umwertung aller Werte erfolgt von einem Standpunkty7«jA/.r von Gut und Böse. 
Sie zeigt die Überkommenheit bisheriger Begriffe von Moral gleichwie die Notwen­
digkeit einer kritischen Überprüfung derselben. Bis in die heutige Zeit hinein gilt seine 
nonkonformistische Aufforderung, auch weithin akzeptierte Lehren nicht ungeprüft 
hinzunehmen. Gleichwohl begehen Moralphilosophen noch immer die Fehler, vor 
denen Nietzsche damals warnte: Sie verabsolutieren ihre Prinzipien der Moral, igno­
rieren deren vielfach lebensfeindlichen Implikationen und deren Widernatürlichkeit, 
erhalten die Bestechungskraft logisch präziser Begriffe absoluter Sollensforderungen 
aufrecht und verschließen die Augen vor dem möglichen Imperator hinter den Impe­
rativen. Nietzsches nihilistische Kritik des Bestehenden verweist darauf, dass es anders

90

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


sein soll - ohne jedoch diesen Zustand zu definieren. Er verweist auf einen Ausgangs­
punkt, an dem alle Wege offen sind und von dem aus der Einzelne ohne Aussicht auf 
Lohn oder Furcht vor Strafe sein Handeln verantwortlich ausrichten muss. Mit dem 
Verzicht auf eine endgültige Bestimmung ethischer Werte muss der Mensch sich be­
wusst werden, dass er Eigenverantwortung zu übernehmen hat. Damit gewinnt eine 
individuelle ethische Haltung an Bedeutung. Entsprechend sieht eine Wirtschaftsethik, 
die sich diesen Überlegungen anschließt, von der vornehmlichen Beschäftigung mit 
der Idee eines an sich Guten oder Vernünftigen ab und stellt die Bildung des individu­
ellen Charakters in den Brennpunkt ihrer Bemühungen. Ihr Ausgangspunkt ist nicht 
ein prinzipiell ethischer, sondern egoistischer Mensch, der jedoch die Anlage besitzt, 
sich selbst gegen seine radikale Selbstsucht aufzulehnen.

3. Erweiterung des Vemunftbegriffs
In „Anknüpfung an die philosophische Diskussion“ verstehen zahlreiche Wirtschafts- 
ethiker ihre Disziplin „als eine Vernunftethik.“ (Steinmann / Löhr 1991: 11) Dieser 
Vernunftstandpunkt der Moral (vgl. Ulrich 1998: 21) entfernt ihre Konzepte jedoch inso­
fern von der Lebenswirklichkeit, als sie zum einen das Streben der Marktakteure nach 
Maximierung des Eigennutzens unterschätzt und zum anderen emotionale und unbe­
wusste Momente entweder unberücksichtigt oder zumindest in den Hintergrund tre­
ten lässt. Sofern die Ge- und Verbote sowie die Moralbegründungen der Lehren noch 
aus einem reinen Apriori in kantischer Tradition hervorgehen, besitzen sie kaum An­
knüpfungspunkte in der ökonomischen Praxis. Schließlich hat diese keinen Imperator 
der Sittlichkeit über sich — in ihr gelten die Gesetze des Marktes und sie gehorcht ihrer 
eigenen Vernunft: der ökonomischen. So kollidieren moralische Imperative häufig mit 
den praktischen Möglichkeiten zu deren Umsetzung.
Der aufgeklärte Materialismus lehrt, dass die streng rationale moralphilosophische 
Position durchaus nicht selbstverständlich ist, da die Welt nicht allein durch Wissen 
und Prinzipien der Vernunft erklärbar ist. Gefühle und unbewusste Regungen können 
nicht nur die Voraussetzung rationaler Gedanken bilden, sondern ebenso maßgeblich 
an der Herausbildung einer ethischen Haltung beteiligt sein. Dem entspricht auch die 
psychoanalytische Erkenntnis, dass eine Veränderung menschlichen Verhaltens in der 
Tiefe seines Charakters ansetzt und weniger logischen Einsichten entspringt. Eine 
analytisch-rationale Denkweise macht den Menschen nicht feinfühliger für die Belange 
anderer Lebewesen - sie isoliert eher als dass sie verbindet.
Plausibler als ein ausschließlicher Vemunftstandpunkt der Moral erscheint hingegen ein 
dialektischer Ansatz. Dieser bestreitet die Unbedingtheit von Vernunft sowie die Mög­
lichkeit, die Komplexität eines Phänomens unter einen Begriff fassen zu können. Im 
Einklang mit der Psychoanalyse zeigt der aufgeklärte Materialismus, dass die maßgeb­
lichen Größen für Ethik nicht in einem Vakuum entstehen. Über-Ich und Ich bilden 
sich durch die Konfrontation mit anderen Identitäten aus. Denn nicht allein Kon­
templation gewährt Einsicht in das Selbst, sondern auch die praktische Auseinander­
setzung mit anderen sowie der dabei erfahrene Widerstand. Wird dieses dialektische 
Verhältnis ernst genommen, so verlieren rein rationale Moralprinzipien den Grund

zfwu  5/1 (2004), 88-99 91

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


ihrer Verbindlichkeit. Denn aufgrund ihres Stoffwechsels mit der Außenwelt kann die 
Vernunft keinen Absolutheitsanspruch mehr geltend machen.
Ohne in einen Irrationalismus abzugleiten, zeigen die Vertreter des aufgeklärten Mate­
rialismus überdies, dass Vernünftigkeit nicht unbesehen als Wert gelten kann. So he­
ben Horkheimer und Adorno hervor, dass etwa Autoren wie Nietzsche eben nicht 
vorgeben, „daß die formalistische Vernunft in einem engeren Zusammenhang mit der 
Moral als mit der Unmoral stünde.“ (Horkheimer / Adorno 1987: 141) Die Verfasser 
der Dialektik der .Aufklärung selbst sehen den Menschen gefangen in einer „zwecklosen 
Zweckmäßigkeit“, „die eben deshalb“ gefährlich ist, weil sie „sich in alle Zwecke 
spannen läßt.“ (dies. 1987: 112) Das Individuum folgt einer Rationalität, deren Hinter­
gründe es nicht kennt und hofft dabei, dass sie zum Guten führen möge — ähnlich wie 
Kant ein Urvertrauen in die reine Vernunft setzt. Freilich vertreten weder Horkheimer 
und Adorno noch die hier vorzustellende Dissertation den Standpunkt, auf dem Weg 
zu einer lebenswerteren Welt seien rationale Überlegungen überflüssig oder gar zwin­
gend hinderlich. Von Bedeutung ist die Einsicht in die Bedingtheit der Vernunft, wo­
mit die Erweiterung des rein rationalen Verständnisses von Moralphilosophie um 
empirische sowie der Vernunft nur bedingt zugängliche Momente einhergeht.

4. Empirische Momente einer Ethik
Während weite Teile moderner Moralphilosophie um die „Reinheit“ der Theorie be­
müht sind, besteht eine These der Dissertation darin, dass es gute Gründe dafür gibt, 
die atheoretische, natürliche Basis des Menschen wieder in den moralphilosophischen 
und speziell in den wirtschaftsethischen Text aufzunehmen. Die in der Moralphiloso­
phie auf weiten Strecken zu beobachtende Geringschätzung der Affekte erweist sich 
im Licht des aufgeklärten Materialismus als ein überflüssiges Erbe der Sittenlehre des 
älteren Rationalismus und der Theologie. Schon Aristoteles, aber vor allem später die 
französischen Materialisten sowie Schopenhauer haben gezeigt, dass Ethik nicht not­
wendig eine rein intellektuelle Begründung benötigt. Die Dissertation stellt dar, wie es 
der Schopenhauer’schen Mitleidsethik gelingt, jenseits abstrakter begrifflicher Verbin­
dungsleistungen den für moralphilosophische Überlegungen fundamentalen Gedan­
ken zum Ausdruck zu bringen, dass andere Lebewesen einen unabhängig von mir 
gegebenen Wert haben.
Für die dennoch breite Ablehnung empirisch orientierter Ansätze beruft sich die Mo­
ralphilosophie zumeist auf das prominente Argument des so genannten naturalistischen 
Fehlschlusses. Dieses drückt, in einer an Hume (vgl. ders. 1969: 521) angelehnten Inter­
pretation, die Unzulässigkeit des Schlusses vom Sein auf das Sollen aus. Die Studie 
zeigt, dass dieser Vorwurf jedoch auf einem überkommenen Begriff von Natur be­
ruht, der seine Bestimmung noch immer aus dem mechanischen Materialismus herlei­
tet. Er hat nur so lange Gültigkeit, wie man die kantische Unterscheidung von Phaeno- 
mena und Noumena und die damit verbundene Unterscheidung von Gesetzen aus Na­
tur und Gesetzen aus Freiheit für absolut erklärt. Aber schon das Spätwerk des Kö­
nigsberger Philosophen hatte diese strikte Unterscheidung überwunden, wenn es das 
sittliche Ganze als Naturzweck im Sinne einer regulativen Idee voraussetzt. Hier 
schrumpft der Unterschied zwischen Vernunft und Natur auf ein kaum mehr not­

92

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


wendiges Maß zusammen. Der Schritt Schopenhauers, die Trennung von Natur und 
Freiheit als reines Hirnphänomen zu betrachten, ist nun nicht mehr weit. Im holistischen 
Naturverständnis Schopenhauers, Nietzsches und Freuds findet die absolute Tren­
nung von Sein und Sollen — und damit auch zwischen Wirtschaftspraxis und Ethik - 
keinen Platz. Dadurch verliert das klassische Argument vom naturalistischen Fehlschluss 
seinen Geltungsbereich. Kants Reich der Natur und das Reich der Freiheit stehen nun 
gemeinsam einer wesentlich mächtigeren Natur gegenüber: der Triebnatur des Men­
schen. Entsprechend dient der Rekurs auf Naturqualitäten im aufgeklärten Materia­
lismus nicht dazu, den Naturzustand als das normativ Gute auszuweisen, sondern 
seine überwältigende Stärke gegenüber den machtlosen Vernunftprinzipien ins Be­
wusstsein zu heben.
Ebenso unterliegen die aufgeklärten Materialisten nicht dem naturalistischen Fehlschluss 
nach Moore, der ein semantisches Problem bezeichnet. Der Intuitionist, der den Beg­
riff vom naturalistischen Fehlschluss prägte, ist der Ansicht, der ethische Begriff gu t sei 
nicht definierbar, weil er einer Sphäre entstamme, zu der weder naturalistische noch 
metaphysische Theorien durchdringen könnten. (Moore 1956: 39) Da Schopenhauer, 
Nietzsche und Freud jedoch erst gar nicht den Versuch unternehmen, ein an sich 
Gutes zu definieren, begehen sie auch keinen Fehlschluss im Sinne Moores.
Die Sichtweise eines aufgeklärten Materialismus eröffnet im Zusammenhang mit der 
Debatte um einen ethischen Naturalismus ein reichhaltigeres Verständnis von empiri­
scher Ethik, welches über das bloß deskriptive Moment, das ihr die Moralphilosophie 
häufig zuschreibt, (vgl. Höffe 1997: 66; Leist 2000: 55; Kutschera 1982: 40) maßgeb­
lich hinausreicht. Während die Kritiker des naturalistischen Fehlschlusses eine grundlegen­
de Differenz von Erfahrungen und Werten voraussetzen, übersehen sie, dass eine 
empirische Ethik ethische Impulse geben kann, ohne Werte direkt aus der Gegebenheit 
der Natur abzuleiten. Bei Schopenhauer etwa führt die nüchterne Betrachtung der 
Welt zu der tiefen Einsicht, dass sie verneint werden sollte, da die Existenz des Jam­
mers dem Gedanken ihrer vernünftigen sowie an sich guten Einrichtung widerspricht. 
Indem die aufgeklärten Materialisten die Herausbildung des ethischen Bewusstseins 
auf der Basis des diesseitig Wahrnehmbaren beschreiben, halten sie eine Erklärung für 
die Entstehung von Ethik aus dem Schöße der Natur bereit, statt deren Prinzipien 
vorauszusetzen.
Die Studie kommt zu dem Ergebnis, dass das Argument des naturalistischen Fehlschlusses 
für die generelle Zurückweisung empirischer Momente in einer Ethik unhaltbar ist. 
Zudem erweist sich das Bemühen der Moralphilosophie um Reinheit als einer der 
Gründe für ihr weithin akademisches Schattendasein. Sofern sie nämlich absieht von 
den emotionalen und unbewussten Komponenten des Menschseins, hat sie sich be­
reits von dem Menschen entfernt. Auch im Wirtschafts/^« ist nur dann wahrhaft 
Leben enthalten, wenn Affekte darin einen Platz finden können. Die stoische Vorstel­
lung von einer Person, die ihre Fähigkeiten ausbildet, ihre Bedürfnisse jedoch abtötet, 
bedeutet, wie Nussbaum zu Recht bemerkt, „dem Menschen das Leben eines Gottes 
und nicht das Leben eines Menschen“ (dies. 1999: 153) zu geben. Insofern ist weder 
der unbegrenzt informationsverarbeitende und doch gefühlsfremde homo oeconomicus 
noch der allein nach den Regeln der reinen Vernunft handelnde Moralist wahrhaft

zfwu  5/1 (2004), 88-99 93

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


menschlich. Damit die Ökonomie ihren Anspruch, dem Menschen zu dienen, nicht ad 
absurdum führt, muss sie die spezifisch humane Facette berücksichtigen — und zwar 
nicht nur um finanzielle Ziele effektiver und effizienter zu erreichen, sondern um des 
Einzelnen willen. Einem geläuterten Vernunftverständnis zufolge ist dies vernünftiger­
weise die Nebenbedingung ökonomischer Rationalität. Denn, wie Nussbaum zu Recht 
feststellt: „Es kann nicht rational sein, uns in“ gefühllose „Wesen zu verwandeln — 
auch wenn wir uns mit Ökonomie befassen!“ (dies. 1999: 156)
Auf die „Defizite der Vernunft“ (Linke 2003: 40) bei der Erklärung des ethischen 
Bewusstseins verweist in neuerer Zeit auch die Hirnforschung. In seinem aktuellen 
Werk schildert der Neurophysiologe Linke ein Dilemma, welches belegt, „dass Ver­
nunft und Emotionalität nicht ohne weiteres gegeneinander ausgespielt werden kön­
nen, wenn es um ethische Entscheidungen geht.“ (ders. 2003: 39) Unter der Herr­
schaft der Vernunft kann der Mensch sogar seine natürliche Tötungshemmung einbü­
ßen. Aus Linkes Ausführungen geht hervor, dass es durchaus nicht selbstverständlich 
ist, die Befolgung der Vernunftgebote als die einzig ethische Alternative anzusehen — 
insbesondere dann nicht, wenn diese mit der individuellen Empfindung kollidieren. 
Die hirnphysiologischen Überlegungen stützen die These der Dissertation, dass es ein 
begründetes Desiderat gibt, das darin besteht die natürliche Basis des Menschen — wie 
Affekte, Leidenschaften, Triebe, Unbewusstes — von den Fußnoten in den Text der 
Moralphilosophie aufzunehmen. Ist schließlich die emotionale Seite für die Herausbil­
dung ethischer Wertmaßstäbe ebenso wichtig wie die logische Schlüssigkeit moralphi­
losophischer Grundsätze, gibt es keinen Grund Konzepten den Vorzug zu geben, die 
sich auf reine Rationalität gründen.
Obgleich die Dissertation den empirischen Momenten einer Ethik wieder zu mehr 
Gehalt verhelfen will, möchte sie nicht glauben machen, das Gefühl stelle das allein 
Richtige gegenüber dem Denken dar. Denn auch das andere Extrem unterstreicht den 
Gegensatz von Vernunft und Gefühl, statt ihn aufzuheben. Aus diesem Grund beab­
sichtigt die Studie nicht, die Gesamtheit der menschlichen Affekte als das Bessere 
gegenüber der reinen Vernunft in Anschlag zu bringen, vielmehr als das ihr gegenüber 
Vergessene.

5. Zwanglosigkeit von Ethik
Ungeachtet der unterschiedlichen Ausgangsparadigmen und Schwerpunktsetzungen 
zeitgenössischer wirtschaftsethischer Ansätze ist eine weite Übereinstimmung bezüg­
lich des hohen Stellenwerts institutioneil verankerter Normen ersichtlich. Dieser reicht 
von Homanns vollständiger Verlagerung der Individualmoral in die Rahmenbedin­
gungen, über die Ansicht Steinmann / Löhrs „daß die ordnungspolitischen Rahmen­
bedingungen der Wettbewerbswirtschaft ein Ort sind, wo zentrale wirtschaftsethische 
Weichenstellungen erfolgen,“ (dies. 1994: 131) bis hin zu der Bedeutsamkeit von dem 
„Entwurf von Regeln und Institutionen“ (Koslowski 1988: 19) in Koslowskis Prinzi­
pien der ethischen Ökonomie. Obgleich Institutionen im Hinblick auf eine effiziente Funk­
tionsweise einer Marktwirtschaft wertvolle Dienste leisten und die Durchsetzung von 
Moral fördern können, scheinen Wirtschaftsethiker deren Bedeutung falsch zu verste­
hen oder überzubewerten. Falsch verstehen, wenn sie Ethik selbst als Institution zur

94

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


Transaktionskostensenkung und als Schmiermittel für Marktprozesse verstehen, über­
bewerten, wenn sie den Institutionen selbst eine zentrale ethische Bedeutung beimessen 
und dabei das individuelle ethische Bewusstsein vernachlässigen. Insofern „Institutio­
nenethik“ stets mit „Rechtsnormen und Anreizen“ verbunden ist, die „in das Handeln 
der Wirtschafssubjekte hineinvermittelt werden“ (Ulrich 1998: 285) sollen, ist sie in 
erster Linie eine Frage der Moral im Sinne Wolfs und nicht der 'Ethik. Es ist die in der 
Moralphilosophie diskutierte Differenz von Legalität und Moralität, die sich in dem 
Spannungsfeld zwischen institutioneller Moral und am Charakter orientierter Ethik 
reflektiert.
Sofern das Interesse an Regelkonformität die ethische Intention überlagert, gerät in 
Vergessenheit, dass es Moralkritikern wie Schopenhauer, Nietzsche und Freud gelun­
gen ist, fernab von befehlenden, überwachenden sowie strafenden Instanzen eine 
plausible Erklärung dafür zu geben, warum sich der Mensch ethisch verhalten sollte. 
So hat etwa Schopenhauers bekannte Lebensregel „Neminem laede; imo omnes, quantum 
potes, ju va“ (ders. 1999b: 493) — „Verletze niemanden, vielmehr hilf allen, so viel du 
kannst.“ - weder kategorischen noch imperativischen Charakter. Er möchte sie nicht 
als ein Sollen, sondern ein Wollen sowie als Leitlinie für ethisches Verhalten verstanden 
wissen. Sie soll helfen, sich, zumindest zeitweilig, von der Gier des Willens zum Leben 
zu befreien, denn „ohne fest gefaßte Grundsätze würden wir den antimoralischen 
Triebfedern, wenn sie durch äußere Eindrücke zu Affekten erregt sind, unwidersteh­
lich Preis gegeben seyn.“ (Schopenhauer 1999b: 571) Auch das Schopenhauer’sche 
Mitleid stellt keine intellektuelle Leistung dar, die eingefordert werden könnte — es 
entspringt vollends der Sphäre des Willens zum Leben. Kein Imperativ vermag es anzu­
ordnen — entweder der Wille bringt es aus einer Seinsverbundenheit hervor oder nicht. 
Aus psychoanalytischer Sicht spricht der Gedanke, dass wahre Ethik mehr sein muss, 
„als ein therapeutischer Versuch“ (Freud: 2000: 267), den Menschen gefügig zu ma­
chen, gegen die Fokussierung einer Moralphilosophie auf institutionelle Regelwerke. 
Diese nämlich, so lässt sich in Anknüpfung an Freud formulieren, vermögen und 
beabsichtigen häufig nicht die Gesinnung zu ändern sowie Einsicht zu erlangen, viel­
mehr institutionalisieren sie Triebverzicht. Erlassene Verbote drängen die Begierden 
lediglich in das Unbewusstsein ab, weshalb das Es — beziehungsweise der Wille zum 
Leben oder der Wille zur Macht - mit aller Gewalt durchbricht, sobald die Sanktionsme­
chanismen entfallen. Für eine Ethik, wie sie die Dissertation vertritt, ist nicht maßgeb­
lich, ob sich der Bürger geltenden Regeln unterwirft, sondern das Bewusstsein, dass es 
gut ist, sich diesen zu unterwerfen. Ansonsten kann dem Menschen das Regelwerk als 
Widersacher erscheinen, woraufhin er versuchen wird, jede Lücke im System zu sei­
nen Gunsten auszunutzen. All dies spricht dafür, Ethik als eine persönliche Angele­
genheit anzusehen, die sich nicht auf Institutionen der Moral abwälzen lässt. Als Ge­
genentwurf zur Charakterethik erweist sich eine auf Normenbegründung und - 
befolgung fixierte Morallehre: diese behandelt den Menschen wie eine Maschine, die 
Gesetze nur um derentwillen zur Anwendung bringt. Sie weiß nichts von den Gefüh­
len anderer, weil sie selbst keine kennt — ein, wie Nietzsche sie nennen würde, „Auto­
mat der ,Pflicht’“ (ders. 2002: 177).

zfwu  5/1 (2004), 88-99 95

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


Gerade Nietzsche wehrt sich in seinen moralkritischen Schriften vehement gegen eine 
normative, bevormundende Moral. Wenn er darauf verweist, dass diese aus dem Res­
sentiment der Schwachen geboren sei und nicht aus der Stärke des Lebens, erkennt er 
eine Tendenz zur Falschheit statt zur erklärten Aufrichtigkeit, die mit den Begriffen 
von Philosophie, Wahrheit und 'Ethik verbunden sein müsste. Obgleich Nietzsche nicht 
explizit an dem Entwurf einer Moralphilosophie gelegen ist, verfolgt er eine Ethik 
fernab von moralischen Lügen und Zwängen, bedingungslos aufrichtig, im Einklang 
mit Natur und Menschsein. Während die Ökonomie an Wahrhaftigkeit in erster Linie 
aufgrund ihres Potenzials zur Senkung der Transaktionskosten interessiert ist, gibt 
Nietzsches Philosophie dieser Eigenschaft ihren ethischen Gehalt zurück. Sein obers­
tes Prinzip einer Wirtschaftsethik wäre ein ehrlicher Umgang miteinander unter Ver­
zicht auf eine geheuchelte Moral, die, statt sich dem Egoismus entgegenzusetzen, ihn 
nur noch deutlicher zutage bringt. Nietzsche steht ein für eine Rückbesinnung auf die 
Menschlichkeit in dem Wirtschaftsleben, das sein Prinzip, dass „jedes Ding (...) seinen 
Preis“ hat, dass „Alles (...) abgezahlt werden“ kann, schon lange auf den „Moral­
Kanon der Gerechtigkeit (Nietzsche 1999b: 306) übertragen hat. Ein System, in dem 
der Mensch als „geringe Töpferwaare der Natur“ gilt, „welche Andere verbrauchen 
und zerbrechen dürfen, ohne sich sehr dafür verantwortlich zu fühlen“ (Nietzsche 
1999a: 148), hat sich von dem wahren Leben entfremdet — ein Leben, das Nietzsche 
dem Menschen zurückgeben möchte. Das rastlose geschäftige Handeln, wie es für den 
heutigen Workaholic bezeichnend ist, verheißt weder Glückseligkeit im Diesseits noch 
verweist es auf eine Heilsordnung. Es versperrt den Blick für das Leben selbst.

6. Wirtschaftsethisch fruchtbare Überschneidungen von Ethik und Ökono­
mie

Ungeachtet einiger Versuche der Abkehr von einer Xwei-Welten-Eehre, verharren ge­
genwärtige wirtschaftsethische Ansätze noch in einem Dualismus von Ethik und Ö­
konomie, basierend auf der kantischen Differenz von Natur und Freiheit. Dement­
sprechend versuchen sie entweder in einer liberalistischen Tradition die Ethik der 
Ökonomie unterzuordnen oder sie betrachten Ethik als normativen Über- bezie­
hungsweise „Unterbau“ (Ulrich 1998: 126) der Wirtschaftspraxis. Beides kann nicht 
zufrieden stellen: Bei Ersteren, den Konzepten, bei denen „Vorteilsstreben“ als „Kern 
allen Handelns, auch des moralischen Handelns“ (Homann 2001: 2) gilt, findet sich 
die Ethik um ihren wahren Kern betrogen: Sie dient nunmehr als Instrument zur Er­
reichung ökonomischer Zwecke und setzt damit dem radikal egoistischen Streben 
nichts entgegen. In dem anderen Fall wollen Wirtschaftsethiker ökonomisches Stre­
ben normativ-moralisch begrenzen. Dabei setzen sie hoffnungsvolles Vertrauen ent­
weder in den Markt oder die Vernunft, überbetonen Systemkonformität und nähren 
die von Freud beschriebene Zerrissenheit der Psyche zwischen Uher-Ich und Es, indem 
sie natürlich-wirtschaftliches Streben als das der Ethik schlechthin Entgegengesetzte 
ausweisen.
Insofern aus der empirischen Betrachtung der Welt selbst, in der kaum ethische Mo­
mente hervortreten, dennoch die Forderung erwächst, es möge in ihr humaner zuge­
hen, als es jene Tatsachenbeschreibung nahe legt, lassen sich ihre Strukturen am adä­

96

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


quatesten in den Begriffen der Dialektik fassen. Es ist mithin, wie Hegel dies be­
schreibt, der „Gang der Sache selbst“ (ders. 2000: 50), welcher zu der dialektischen 
Methode nötigt und nicht etwa eine subjektive Überzeugung. Die Fruchtbarkeit der 
Dialektik für wirtschaftsethische Betrachtungen offenbart sich schließlich darin, dass 
sie den Entstehungsprozess von Ethik sichtbar machen und zudem die Zmi-Welten- 
Lehre endgültig überwinden kann — und zwar ohne dabei den ethischen Kern preisge­
ben zu müssen. Dies zeigt sich sehr deutlich in der Lehre Schopenhauers. In dieser 
sind die stärksten menschlichen Triebkräfte zum Handeln, wie sie sich auch in einem 
System des Wettbewerbs manifestieren, nicht mehr a priori das von der Ethik zu Be­
herrschende, sondern ihr Ausgangspunkt. Im Willen %um Leben, der blind nach einer 
rücksichtslosen Befriedigung des Eigeninteresses strebt, ist zugleich die ethische 
Handlung angelegt, die in der Möglichkeit seiner Verneinung begründet liegt. Mit der 
Bewusstwerdung von der Grausamkeit des heillosen Naturzustands kündigt sich das 
dialektische Grundgesetz vom Umschlag der Quantität in Qualität an: Ein gewisses 
Maß an erfahrenem Leid bewirkt den Umschwung von Egoismus in Altruismus. Wie 
der Wille %um Leben sich aus eigener Kraft verneinen kann, so ist an einem gewissen 
Punkt gefühlter Einsicht auch möglich, dass sich egoistisch-ökonomisches Streben in 
ethisches Verhalten umkehrt. Dann führt nicht die Verurteilung wirtschaftlicher Tä­
tigkeit zur Formulierung moralphilosophischer Grundsätze, vielmehr erzeugt erst 
deren ungeschönte Betrachtung das Desiderat, dass auch spezifisch humane Bedürf­
nisse, soziale und emotionale, zur Geltung kommen mögen.
Auch bei Nietzsche lässt sich ein Umschlag vom Unethischen zum Ethischen ausma­
chen. Dieser artikuliert sich in seiner Zurückweisung herkömmlicher Moral: Es ist 
Nietzsches Nonkonformismus hinsichtlich der herkömmlichen Moral selbst, die einen 
ethischen Impuls transportiert. An dieser Stelle vermag er systematisch anzulegen, was 
zahlreiche wirtschaftsethische Konzepte nur im Hinblick auf Nutzen- und Wohl­
fahrtserwägungen zu begründen vermögen: egoistisch-ökonomisches Streben ist nicht 
an sich schlecht. Damit rehabilitiert er einerseits wirtschaftliches Handeln und stürzt 
verwirft andererseits jene normativen Moralkonzepte, die Unmenschliches und Wi­
dernatürliches fordern. Angelegt ist dieser ethische Impuls bereits bei dem frühen 
Liberalisten Mandeville. Dieser diagnostiziert eine brutale Rücksichtslosigkeit im wirt­
schaftlichen sowie gesellschaftlichen Leben — sei es im Hinblick auf das Überleben 
oder auf nur einen geringen Vorteil. Auf Tuchfühlung mit der ungeschminkten Reali­
tät vermag der Gesellschaftstheoretiker keine absoluten Werte auszumachen und be­
kennt sich mit außergewöhnlicher Ehrlichkeit zu der von Natur aus unethischen Hal­
tung des Menschen. Obgleich Mandeville „weit davon entfernt“ ist, „das Laster zu 
ermutigen“ (ders. 1980: 143), begeht er doch den Fehler, den auch zahlreiche Libera­
listen nach ihm machen, von einem zu engen, wohlstandsorientierten Verständnis von 
Ethik auszugehen, das sich eben deshalb nur allzu leicht mit der Ökonomie harmoni­
sieren lässt.

7. Fazit
Indem die Dissertation Bezug nimmt auf die von der Wirtschaftsethik nicht maßgeb­
lich rezipierten Autoren des aufgeklärten Materialismus und dabei die dialektische

zfwu  5/1 (2004), 88-99 97

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


Methode anwendet, um eine fruchtbare Schnittmenge zwischen Ethik und Ökonomie 
zu identifizieren sowie die Begriffe 'Ethik und Moral mit einem differenzierten Gehalt 
versieht, bringt sie neue Impulse in die festgefahrene wirtschaftsethische Diskussion. 
Auch ihr methodischer Ansatz, keine feststehenden ethischen oder moralischen Werte 
vorauszusetzen oder bloß formal aus Begriffen abzuleiten, ist in der wirtschaftsethi­
schen Literatur nicht üblich. Dennoch stützt die Dissertation sich bezüglich der realen 
Verfasstheit des Wirtschaftslebens auf eine tragfähige Basis.
Während der Wirtschaftsethiker häufig mit der Frage konfrontiert wird, ob es Ethik in 
der Wirtschaft überhaupt geben könne, ist es das ausdrückliche Anliegen der Disserta­
tion, einen praktischen Bezug herzustellen und über den theoretisch-akademischen 
Binnenraum hinauszugehen. Diesem Anspruch wird die Arbeit dadurch gerecht, dass 
sie keine abstrakten Prämissen setzt und stattdessen der dialektischen Methode folgt. 
Denn zu dieser drängt der Wirtschaftsprozess selbst, indem er ethische Momente in 
einer von Nutzenmaximierung dominierten Welt aufblitzen lässt. Die Entstehung 
ethischer Werte aus dem Unethischen im Sinne eines qualitativen dialektischen 
Sprungs findet nicht in einer Hinterwelt, sondern in der Lebenswirklichkeit selbst 
statt. Damit löst sich der Antagonismus von Natur und Sittlichkeit auf zugunsten 
eines dialektischen Zusammenhangs von Wirtschaft und Ethik. Dem Bemühen um 
eine Nähe zum Wirtschaftsleben entspricht weiterhin die Berücksichtigung des Men­
schen als Vernunft- und Sinnenwesen gleichermaßen. Die Dissertation nimmt die 
Stärke der Gefühle sowie des egoistischen Strebens gegenüber den moralischen Gebo­
ten der Vernunft ernst. Ihr ist nicht an einer normativen Moral gelegen, vielmehr 
widmet sie sich dem Charakter und der Schwierigkeit seiner Beeinflussung.
Der Nonkonformismus der in der Dissertation umrissenen Ethik gibt sich dort zu 
erkennen, wo der Mensch den Wert seines Handelns weniger in institutioneilen Re­
geln oder in der Ausrichtung nach wahrgenommenen Erwartungsstrukturen sucht, 
sondern in der eigenverantwortlichen Denkweise. In einer Welt die, wie Schopenhauer 
dies formuliert, nicht sein sollte, trägt die nonkonformistisch-ethische Position das 
Element des Widerstands und der Ausnahme bei sich. Den Gedanken, dass die Be­
reitschaft einer freiwilligen Auflehnung gegen den Egoismus für das ethische Moment 
konstitutiv ist, rundet schließlich Marcuses Konzeption der „Befreiung“ ab, die auf 
dem Boden von Psychoanalyse und Kritischer Theorie steht. Aus dieser nämlich lässt 
sich das Desiderat einer Ethik ableiten, der es gelingt, die „innere Schranke im Eros, die 
seiner ungehemmten Gewalt entgegensteht“ (Marcuse 2002: 163), zu aktivieren. Sie ist 
insofern menschenwürdig, als sie das Glück des Einzelnen nicht für die Allgemeinheit 
opfert: Leistet der Mensch Verzicht, geschieht dies im Einklang mit seinem Glücks­
streben.
Die Dissertation kommt zu dem Schluss, dass die machtvolle Eigendynamik wirt­
schaftlichen Handelns in seiner überlegenen Stärke gegenüber den Vernunftgründen 
der Moral anerkannt werden sollte. Während aber herrschende Vorstellungen von 
Moral damit ein Scheitern der Moralphilosophie insgesamt erblicken würden, erkennt 
die Studie darin die Voraussetzung einer leistungsfähigeren Wirtschaftsethik.

98

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


Literaturverzeichnis
Freud, Sigmund (2000): Das Unbehagen in der Kultur, in: Mitscherlich, Alexander u.a. (Hrsg.): 

Sigmund Freud. Studienausgabe, Band 9, Frankfurt am Main: Fischer, 191—270.
Hegel, Georg W.F. (2000): Wissenschaft der Logik I, in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Werke 

in 20 Bänden, Band 5, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Höffe, O fr ied  (1997): Lexikon der Ethik. 5. Auflage, München: Beck.
Homann, Karl (2001): Marktwirtschaft und Ethik. Eine Neubestimmung ihres Verhältnisses, in: 

Zur Debatte 2001/3, 1-3.
Horkheimer, M ax  / Adorno, Theodor W. (1987): Dialektik der Aufklärung, in: Schmid Noerr, 

Gunzelin / Schmidt, Alfred (Hrsg.): Max Horkheimer. Gesammelte Schriften, Band 5, 
Frankfurt am Main: Fischer, 13-290.

Hume, David (1969): A Treatise o f Human Nature. London: Penguin.
Koslowski, "Peter (1988): Prinzipien der Ethischen Ökonomie. Grundlegung der Wirtschaftsethik 

und der auf die Ökonomie bezogenen Ethik, Tübingen: Mohr.
Kutschern, F rang von (1982): Grundlagen der Ethik. Berlin, New York: de Gruyter.
Feist, A nton (2000): Die gute Handlung. Eine Einführung in die Ethik, in: Honneth, Axel 

(Hrsg.): Schriften zur Ethik und Sozialphilosophie, Band 4, Berlin: Akademie Verlag.
Finke, D etlef B. (2003): Religion als Risiko. Geist, Glaube und Gehirn, Reinbek bei Hamburg: 

Rowohlt.
Mandeville, Bernard de (1980): Die Bienenfabel oder Private Laster, öffentliche Vorteile, Frank­

furt am Main: Suhrkamp.
Marcuse, H erbert (2002): Philosophie und Psychoanalyse, in: Jansen, Peter-Erwin (Hrsg.): Her­

bert Marcuse. Nachgelassene Schriften, Band 3, Lüneburg: zu Klampen.
Moore, G eorgeEdward (1956): Principia Ethica. 7. Auflage, Cambridge: University Press.
"Nietzsche, Friedrich (1999a): Morgenröthe. Gedanken über die moralischen Vorurtheile, in: Colli, 

Giorgio / Montinari, Mazzino (Hrsg.): Friedrich Nietzsche. Sämtliche Werke. Kritische 
Studienausgabe in 15 Bänden, Band 3, 2. Auflage, München: Deutscher Taschenbuch Ver­
lag. 9-331.

"Nietzsche, Friedrich (1999b): Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, in: Colli, Giorgio / 
Montinari, Mazzino (Hrsg.): Friedrich Nietzsche. Sämtliche Werke. Kritische Studienaus­
gabe in 15 Bänden, Band 5, 2. Auflage, München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 245-412.

"Nietzsche, Friedrich (2002): Der Antichrist. Fluch auf das Christentum, in: Colli, Giorgio / Mon­
tinari, Mazzino (Hrsg.): Friedrich Nietzsche. Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 
15 Bänden, Band 6, 2. Auflage, München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 165-254.

Mussbaum, Martha C. (1999): Gerechtigkeit oder das gute Leben, in: Gender Studies, Pauer- 
Studer, Herlinde (Hrsg.) Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Schopenhauer, A rthur (1999a): Die Welt als Wille und Vorstellung II, in: Lütkehaus, Ludger 
(Hrsg.): Arthur Schopenhauers Werke in fünf Bänden, Band 2, Zürich: Haffmans.

Schopenhauer, A rthur (1999b): Preisschrift über die Grundlage der Moral, in: Lütkehaus, Ludger 
(Hrsg.): Arthur Schopenhauers Werke in fünf Bänden, Band 3, Zürich: Haffmans, 459-631.

Steinmann, H orst / Föhr, A lbert (1991): Grundfragen und Problembestände einer Unterneh­
mensethik, in: Steinmann, Horst / Löhr, Albert (Hrsg.): Unternehmensethik, 2. Auflage, 
Stuttgart: Poeschel, 3-32.

Steinmann, Horst / Föhr, A lbert (1994): Grundlagen der Unternehmensethik, 2. Auflage, Stutt­
gart: Schäffer-Poeschel.

Tugendhat, E m st (1997): Vorlesungen über Ethik, 4. Auflage, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Ulrich, Peter (1998): Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einerlebensdienlichen Ökonomie,

2. Auflage, Bern; Stuttgart; Wien: Haupt.
Wolf, Ursula (1999): Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, Reinbek bei Ham­

burg: Rowohlt.

zfwu  5/1 (2004), 88-99 99

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


Ein Gespräch mit Yvonne Thorhauer über ihre Dissertation 
„Nonkonformistische Ethik“

Geführtvon Matthias König

zfww. Yvonne, du hast Außenwirtschaft und Betriebswirtschaftslehre studiert und eine eher philoso­
phische Arbeit geschrieben. Wie bist du ßtm Yhema Wirtschafts- und Dntemehmensethik gekom­
men?
YT: Zunächst bin ich zur Philosophie gekommen durch Prof. Bernd Rohrbach, mei­
nen ehemaligen Dozenten für Systematische Problemlösung und Entscheidungsfindung an der 
European Business School. Nach meinem Abschluss riet er mir, ein paar ausgewählte 
Seminare in Philosophie zu besuchen, um mit einer anderen, kritischen Art zu denken 
vertraut zu werden, die man in einem wirtschaftswissenschaftlichen Studium nicht 
vermittelt bekommt. Ich folgte seinem Rat und traf in Frankfurt an der Johann Wolf­
gang Goethe-Universität auf Klaus-Jürgen Grün, der sich schon seit einer Weile dar­
um bemühte, philosophische Sachverhalte Führungskräften aus der Wirtschaft nahe 
zu bringen. In seinen Seminaren, in welchen Studenten gleichwie Manager saßen, war 
das Spannungsfeld zwischen Ethik und Ökonomie stets ein Thema, was mich schließ­
lich zu der Untersuchung veranlasste, ob beide Bereiche nicht eine gemeinsame Basis 
aufweisen könnten. Mit Hilfe der, in der Wirtschaftsethik nicht wesentlich rezipierten, 
Denker Schopenhauer, Nietzsche und Freud ist es mir schließlich gelungen, eine sol­
che ausfindig zu machen.
zfw u: Deine Arbeit stellt die grundlegenden Annahmen nicht nur der wirtschafte- und untemeh- 
mensethischen Diskussion in Drage. Wie bistdu %u dieser „Außenseiterposisition“ gekommen?
YT: Insofern ich in Frankfurt Philosophie studiert habe, hat freilich die — mittlerweile 
leider unzeitgemäße - Frankfurter Soziologie meine Denkweise stark geprägt. Meine 
kritische Einstellung gegenüber dem Mainstream der Moralphilosophie habe ich ne­
ben Klaus-Jürgen Grün auch Alfred Schmidt, dem Nachlassverwalter von Horkhei- 
mer und früheren Assistenten von Adorno, zu verdanken. Dieser seltenen Freiheit, 
meine Dissertation jenseits einer herrschenden Schulmeinung verfassen zu können, ist 
freilich meine „Außenseiterposition“ geschuldet. Gerade diesen nonkonformistischen 
Standpunkt halte ich jedoch für sehr wertvoll, denn er erlaubt es, wirklich neuartige 
Impulse an die Forschung zu geben und frischen Stoff zur Diskussion zu bieten — 
auch und insbesondere für diejenigen, die meinen Standpunkt nicht teilen. Letztlich 
kann es in der Philosophie nicht darum gehen, die letzte Wahrheit zu verkünden, son­
dern nur die verschiedenen Erscheinungen der Wahrheit so gut wie möglich aufzuzei­
gen.
zfw u: In wissenschaftlichen Kreisen ist es j a  nicht immer leicht, das Bestehende radikal in Drage %u 
stellen. Da^u gehört bestimmt auch eine gewisse Portion Mut und Durchseßungsvermögen. Welche 
Bzaktionen erntest du mitdeinen Thesen in etablierten Kreisen?
YT: Mir fällt immer wieder auf, dass sich meine Zuhörer schwer mit dem Gedanken 
tun, dass Ethik nicht zwingend mit der Normativität eines abstrakten Sittengesetzes 
oder logisch-semantischer Normativität verbunden sein muss. Sicher sind rechtliche

100

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88


gleichwie soziale Regeln und deren institutioneile Verankerung unentbehrlich für ein 
harmonisches Miteinander sowie für effiziente Transaktionen. Aber dies ist nicht pri­
mär eine Frage der Ethik, sondern der Moral, welche sich - nach der von mir über­
nommenen Definition von Ursula Wolf - auf die mores bezieht, das heißt auf die Sitten 
und Gebräuche der jeweiligen Gesellschaft. Meiner Ansicht nach ist eine extrinsisch 
motivierte Moralkonformität von einer anderen Qualität und Stabilität, als eine Hand­
lung, die aus einer charakterlichen Haltung erfolgt. Zudem haben Moralphilosophien, 
die ihre Imperative einer über-natürlichen Sphäre entnehmen, auch heute noch nicht 
die Kritik Sigmund Freuds sowie die der Frankfurter Soziologie an einer repressiven 
Moral rezipiert. Diese Denker nämlich zeigen, dass deren strenge Moralforderungen 
durchaus nicht unbedenklich sind — weder in ethischer noch in psychologischer Hin­
sicht. Hier zeigt sich, dass es einen Fehler darstellt, den Wahrheitsgehalt oder die 
Brauchbarkeit einer Theorie nach ihrer Modernität zu bemessen. Dennoch geschieht 
dies auch in der Wirtschaftsethik, was zur Folge hat, dass unzeitgemäße Gedanken, 
wie etwa die eines aufgeklärten Materialismus, erst gar nicht für Problemlösungen in Be­
tracht gezogen werden. Dieses Phänomen fiel mir besonders hinsichtlich meiner Be­
schäftigung mit der Globalisierung auf. Hier fehlt häufig eine historische Angemes­
senheit des Bewusstseins. Die Probleme, mit denen die globalisierte Welt zu tun hat, 
zeigen, dass wir noch nicht in einen neuen Weltzustand eingetreten sind, der die von 
der Frankfurter Soziologie diagnostizierten kritischen Spannungsfelder überwunden 
hat. Dennoch vertraut man darauf, dass die Probleme mit der Unmodernität einer 
Lehre gleichsam verschwunden sind.

zfwu 5/1 (2004), 100-101 101

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:54:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-1-88

