
ESSAY

Heinz A. Richter

Anmerkungen zur politischen Kultur Griechenlands und Zyperns

Vor etwa 30 Jahren lud mich das Presse- und Informationsbüro (PIO) der Republik
Zypern zum ersten Mal zu einem Besuch der Insel ein, um mich über die mit der
nach der türkischen Invasion 1974 entstandenen Probleme der Teilung zu infor-
mieren. Beim Flug über der Ägäis tat ich das, was ich immer tue, wenn ich nach
Griechenland fliege – ich schalte »mein griechisches Gehirn« an. Als ich in Larnaka
ankam, dachte ich also in griechischen Kategorien. Ich erinnere mich noch lebhaft,
wie sich meine erste PIO-Betreuerin größte Mühe gab, mir die Grundlagen der
zypriotischen Politik zu vermitteln, und wie ich kein Wort davon verstand, weil ich
griechisch (kalamaristika) dachte.

Ein Jahr später kam die nächste Einladung. Dieses Mal saß im Flugzeug eine Ur-
Ur-Enkelin von Aphrodite neben mir, die Lust auf einen Flirt hatte. Der Flug verlief
auf so charmante Weise, dass ich vergaß, mein griechisches Gehirn anzuschalten.
Nach der Ankunft in Larnaka verschwand meine Nachbarin, aber nun geschah
etwas Seltsames: Schon am ersten Tag meines Aufenthalts in Zypern bemerkte ich,
dass ich alles verstand, was mir meine PIO-Betreuerin erklärte. Nach meiner Rück-
kehr nach Deutschland begann ich ernsthaft darüber nachzudenken, warum ich
dieses Mal alles und das Jahr zuvor nichts begriffen hatte. Es dauerte einige Tage,
bis mir der Kronleuchter aufging und ich meine erste grundlegende Lektion in Bezug
auf Zypern lernte: Die politische Kultur Zyperns war völlig westeuropäisch geprägt,
wohingegen das sogenannte griechische Mutterland immer noch damit beschäftigt
ist, sich vom osmanischen Erbe zu befreien: dem eingeprägten Klientelismus.

Doch wo liegt nun der Unterschied zwischen der politischen Kultur Europas und
der Griechenlands? Die Grundlage der Kultur Westeuropas ist jene einzigartige
Mischung aus griechisch-römischer Philosophie, jüdisch-christlicher Religion und
dem arabischen/islamischen Einfluss, den wir gerade wiederentdecken. Diese
Mischung prägte die grundlegenden ethisch-moralischen, religiösen, rechtlichen
und kulturellen Vorstellungen der Westeuropäer. Diese Basis wurde – beginnend
mit der Renaissance – in den folgenden vier Jahrhunderten weiterentwickelt, bis
schließlich das erreicht wurde, was die heutige politische westeuropäische Kultur
ausmacht, nämlich das Konzept der Volkssouveränität des 19. Jahrhunderts, die
Idee des freien Willens und der Freiheit des Einzelnen und dessen Recht auf Macht-
teilhabe, die schon Cicero als Bürgerrecht einforderte, sowie den politischen Plura-
lismus mit seinen demokratischen Ausgleichsmechanismen und seinen Dichoto-
mien. Aber diese Entwicklung war auf West- und Zentraleuropa beschränkt. Als
osmanische Provinzen blieben nach dem Ende von Byzanz Griechenland und die
anderen Balkanregionen – also auch Zypern – außerhalb des habsburgischen Reichs.
Sie erlebten die folgenden Perioden der europäischen Geistesgeschichte nicht mit:

Leviathan, 40. Jg., 4/2012, S. 609 – 620

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


den Schub der Renaissance – ausgelöst durch die Fluchtbewegung griechischer
Gelehrter nach der osmanischen Eroberung von Byzanz, die Kirchenteilung in der
Reformation und die folgende Gegenreformation, den Absolutismus und die Staats-
bildung, den philosophischen Rationalismus und die für die Technik und die Natur-
wissenschaften bedeutsame Periode der Aufklärung und auch nicht schließlich die
bürgerliche Revolution. 300 lange Jahre war dieser Teil Europas von der Entwick-
lung in Westeuropa fast völlig abgekoppelt.

Die 300 bis 400 Jahre währende osmanische Okkupation führte zu tiefgehenden
Veränderungen in den Ländern des Balkans. Eine der ersten Maßnahmen der neuen
Herrscher war die Vernichtung der bisherigen Oligarchie, also der Aristokratie, da
diese die Führung in potenziellen Aufständen hätte übernehmen können. Übrig
blieben die ursprünglich gewählten lokalen Dorfbürgermeister, die sogenannten
Muchtare (griechisch Kotsampasis), die die osmanische Regierung vor Ort vertra-
ten. Dadurch erhielten diese Muchtare eine doppelte Funktion: Sie wurden zu Füh-
rern und Beschützern der örtlichen Bevölkerung, zugleich aber zu Objekten osma-
nischer Repression, wenn in ihrem Verantwortungsbereich etwas schiefging. Aus
ihrer Funktion als Beschützer gewannen sie in den Augen der Beschützten Prestige
und Macht. Als Gegenleistung erwarteten sie Loyalität von ihren Hintersassen. Die
Osmanen belohnten treue Dienste, und so wurden diese lokalen Notabeln im Lauf
der Zeit wohlhabend – und oft zu Geldverleihern. Dieses riskante, aber meist auch
äußerst profitable Geschäft – 30 Prozent Zinsen wegen des hohen Risikos waren
üblich – war zwar weniger honett, als sich selbstlos vor die Schutzbefohlenen zu
stellen, aber es führte zu einem immer größer werdenden Abhängigkeitsverhältnis
der örtlichen Bauern zu ihrem Patron. Diese Abhängigkeitsbeziehung existierte im
ganzen osmanischen Reich und wird als Muchtar-System bezeichnet. Es ist der kon-
krete historische Ursprung des heutigen Klientelsystems.

Ein weiterer Aspekt der politischen Kultur ist das Verhältnis von Kirche und Staat.
Während sich in Westeuropa der politische Einfluss der Kirchen in den vergangenen
fünf Jahrhunderten stark verringerte und die Trennung von Kirche und Staat sich
auf vielen Ebenen weitgehend durchgesetzt hat, lässt sich im osmanischen Reich eine
gegenläufige Entwicklung beobachten. Da die Eroberer die Kirche aufgrund des
Millet-Systems (Einteilung der Bevölkerung nach Konfessionen) unangetastet lie-
ßen, nahm der Einfluss der orthodoxen Kirche zu. Die orthodoxe Kirche wurde zum
Teil des osmanischen Herrschaftssystems, nämlich zum unverzichtbaren Steuerein-
treiber der Hohen Pforte. Dadurch konnte sie in der osmanischen Zeit dazu beitra-
gen, die griechische Identität zu bewahren: In diesen Jahrhunderten der Besatzung
konnte sich Griechenland als Nation nach Auslöschung der politischen Eliten nur
durch die eigene Religion, die eigene Sprache erhalten. Die Kirche war Traditions-
bewahrer und Bildungsvermittler durch Schulen. Auch nach der Errichtung des
neugriechischen Staates hat der Klerus bis heute immer, so z. B. mit der Militärdik-
tatur von 1967 bis 1974, aufs Engste mit der jeweiligen Staatsmacht zusammenge-
arbeitet. Eine Säkularisierung des kirchlichen Besitzes wie in Frankreich Anfang des
18. Jahrhunderts und in Osteuropa im 19. Jahrhundert gab es nicht. Die Kirche ist
nach wie vor extrem reich. Dies gilt für Griechenland und Zypern.

610 Heinz A. Richter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


Die in Teilen Griechenlands über 400 Jahre währende osmanische Herrschaft
führte dazu, dass die griechische Unterschicht den Staat nur als Ausbeuter erlebte,
während die Händler und der Klerus durch Anpassung überlebten. Während in
Westeuropa ein selbstbewusstes Bürgertum entstand, das den Staat als das eigene
Staatswesen, als die eigene bürgerliche Republik empfand, war der Staat der Osma-
nen für die Griechen gleichbedeutend mit Fremdherrschaft, gegen die es sich zu
wehren galt und die man hasste. Steuervermeidung und Diebstahl an staatlichem
Eigentum der Fremdherrscher waren typische Abwehrreaktionen. Diese Einstellung
zum Herrschaftsverbund des Staates wurde zu einer Tradition, die bis heute fort-
wirkt.

Als 1821 der griechische Unabhängigkeitskrieg begann, waren die klientelisti-
schen Strukturen des Muchtar-Systems die einzigen Kristallisationskerne für die
politische Organisation des Kampfes. Während der Auseinandersetzung vernetzten
sich die griechischen Muchtare untereinander (horizontal) und bildeten zugleich
vertikale Strukturen für die Leitung des Kampfes, sodass pyramidenförmige Klien-
telnetzwerke entstanden. Da die Muchtare in der Regel keine militärischen Erfah-
rungen hatten, griff man auf die Anführer der Klephten, ehrenwerte Räuber aus den
Bergregionen, zurück, die sich dort erfolgreich der osmanischen Kontrolle hatten
entziehen können. Als mit französischer und englischer Hilfe die Unabhängigkeit
erkämpft worden war, gab es also eine klientelistisch organisierte Führungselite, die
die Klephtentradition aufrechterhielt, indem sie dieses Metier unter anderen Vor-
zeichen weiterbetrieb.

Der erste neugriechische Staat war zunächst eine Republik, aber diese passte nicht
in die nachnapoleonische politische Landschaft der Restauration, und daher wurde
Griechenland ein Monarch oktroyiert. Der Monarch war also ein König von Groß-
mächten Gnaden, und Griechenland wurde nicht nur innenpolitisch, sondern auch
außenpolitisch zum Klientelstaat, dieses Mal der europäischen Mächte. Die Groß-
mächte übten ihren Einfluss auf das Land aus, indem sie ihre Anhänger kontrol-
lierten. Diese waren in sogenannten »Parteien« organisiert, die aber in Wirklichkeit
klientelistische Netzwerke waren. Es gab zunächst drei solche »Parteien«, die rus-
sische, die englische und die französische. 1862 setzte Großbritannien eine neue
Dynastie ein, und von da an waren die griechischen Monarchen britische Vizekö-
nige, und Griechenland war ein britisches Protektorat.

Als der erste griechische König der Neuzeit, Otto von Wittelsbach, mit einer
Handvoll bayerischer Verwaltungsbeamter nach Griechenland kam, zeigte es sich
rasch, dass er mit diesen das Land nicht regieren konnte. Er musste auf die kliente-
listischen Netzwerke zurückgreifen und sie zur unteren Verwaltung machen. Auf
diese Weise gewannen die Patrone Zugang zu staatlichen Geldern. Damit aber
änderte sich der Charakter des bis dahin praktizierten klientelistischen Systems.
Nun wurde der Klientelismus zu einem Zwangsmittel, um dem Individuum seinen
Platz in der Gesellschaft zuzuweisen. Die Patrone begannen, sich in die Politik ein-
zumischen, und entdeckten rasch, dass der Klientelismus auch zu politischen Zwe-
cken ausgenutzt werden konnte. Um ihre Klientel an sich zu binden, verteilten sie
Gefälligkeiten, griechisch Rousfetia. Dazu verwendeten sie oft gestohlene staatliche
Gelder oder sie vermittelten Posten in der Verwaltung. Als Gegenleistung erwarteten

Anmerkungen zur politischen Kultur Griechenlands und Zyperns 611

Leviathan, 40. Jg., 4/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


sie, dass die Klientel bei den nächsten Wahlen für sie stimmte. Dieses System bildete
zugleich die Kompensation für ein fehlendes öffentliches Sozialsystem.

Als Großbritannien 1862 die alleinige Schutzmacht wurde, änderte sich der Cha-
rakter der griechischen »Parteien«. Es entstanden »politische« Parteien nach engli-
schem Vorbild, nämlich eine liberale und eine konservative Partei, aber an deren
klientelistischem Charakter änderte sich nichts. Der klientelistische Staat wurde
zum Ausbeutungsobjekt der jeweiligen Anführer der klientelistischen Pyramide.
Postenschacher, Patronage, Korruption und das aus der US-Geschichte bekannte
Spoils-System des Austauschs der Verwaltungsmitarbeiter nach jedem Machtwech-
sel durchdrangen die Verwaltung des Landes, sein Rechtssystem und das Militär.
Stimmenkauf bei Parlamentswahlen und Wahlfälschungen waren normale politi-
sche Erscheinungen. Ende des 19. Jahrhunderts charakterisierte ein griechischer
Abgeordneter dieses System als politische Zuhälterei.

Die aus diesem System hervorgehenden politischen Parteien hatten auch im 20.
Jahrhundert mit ihren westeuropäischen Gegenstücken wenig gemein, außer dass
sie sich Parteien nannten. Parteiprogramme, Parteiorganisationen oder Parteitage
waren unbekannt, ebenso wie innerparteiliche Willensbildung von unten nach oben
durch Diskussion unter den Mitgliedern. Die Partei war bis zur gegenwärtigen Krise
nichts anderes als die Klientel des Parteiführers und seiner Granden. Parteiloyalität
wurde zu einer Funktion des Erfolgs des Parteiführers, das heißt sie hing davon ab,
welche Rousfetia der Parteiführer seiner Klientel zukommen lassen konnte. Der
griechische Wähler zog daraus typische Konsequenzen: Er stimmt bei Wahlen nicht
für eine Partei, sondern gegen jene Partei, die ihm in der vergangenen Legislaturpe-
riode den erwarteten Gefallen (Rousfeti) nicht getan hat.

Nur Parteien, die die Regierung stellen und so Zugriff auf die staatlichen Mittel
erhalten, sind in einem solchen System überlebensfähig. Parteien, die diesen Zugriff
nicht haben, sind wenig erfolgreich und bleiben daher klein. Dies gilt sogar für die
kommunistische Partei (KKE), die kaum über fünf Prozent kommt. Unter diesen
kleinen Parteien gibt es auch Programmparteien, die durchaus ihren nordwesteu-
ropäischen Vorbildern ähneln, aber im klientelistischen System, solange es stabil ist,
einfach chancenlos bleiben.

Ein weiteres Charakteristikum des Klientelismus ist die faktische Steuerfreiheit
der Reichen. Die politische und die wirtschaftliche Oligarchie waren und sind aufs
Engste miteinander verfilzt und sorgten dafür, dass die gesamte Oberschicht steu-
erfrei bleibt, während sich die politische Oligarchie selbst ungestraft bereichert. Die
staatlichen Einnahmen stammten daher zum größten Teil aus indirekten Steuern
und der Lohnsteuer, die die kleinen Leute bezahlen. Zu einer Industrialisierung wie
in Westeuropa kam es nicht. Die wirtschaftlichen Schwerpunkte lagen in der Land-
wirtschaft, dem Tourismus und dem Handel sowie der Schifffahrt. Ein chronischer
Mangel an Arbeitsplätzen war die Folge und führte in der Vergangenheit zu Aus-
wanderung und Arbeitsmigration. Um ihre Klientel an sich zu binden, sorgte die
jeweils regierende Partei dafür, dass ihre Anhänger Arbeit im öffentlichen Dienst,
in den staatlichen Betrieben und bei den Streitkräften fanden, die dadurch immer
stärker aufgebläht wurden. Heute arbeitet jeder vierte Beschäftigte im öffentlichen
Dienst und in den staatlichen Betrieben, also etwa viermal so viele wie in Deutsch-

612 Heinz A. Richter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


land. Eine dringend notwendige Entlassungsaktion in größerem Umfang würde aber
die Parteien Wählerstimmen kosten und wird daher vermieden.

Der aufgeblähte Verwaltungsapparat und eine hohe Besoldung der höheren Beam-
ten führten zu hohen Staatsausgaben. Dazu kamen außen- und innenpolitische
Extravaganzen unter Premierminister Charialos Trikoupis, die 1893 zum staatli-
chen Bankrott führten. Damals war Griechenland so pleite, dass es unter europäi-
sche Finanzaufsicht gestellt wurde Diese Staatspleite führte nun nicht dazu, dass die
griechische Klephtenoligarchie weniger Kredite aufnahm und vorsichtiger wirt-
schaftete, ganz im Gegenteil: Die Regierung konnte sich darauf verlassen, dass die
jeweilige Schutzmacht sie nicht fallenlassen würde, und konnte so den alten Kurs
weitersteuern. Der EU-Beitritt Griechenlands bildete nichts anderes als eine weitere
Absicherung in diesem Sinne; er verschärfte das Problem eher noch, denn nun stan-
den fast unbegrenzte Geldmittel zur Verteilung von Rousfetia und zur Bereicherung
der Oligarchie zur Verfügung. Die griechischen Parteien wurden mit EU-Geldern
gefüttert, und dass es sich um ein Leben auf »Pump« handelte, wurde erst in der
jetzigen Krise deutlich.

Im Gegensatz zu Spanien und Portugal, wo zu viele Kredite in den Immobilien-
sektor gingen, wurde das nach Griechenland fließende Geld nur zum Teil in Flug-
häfen, Olympiastadien, Autobahnen oder Hafenanlagen investiert, der andere Teil
floss in den Konsum und die Taschen der Oligarchie. Es ist ein offenes Geheimnis
in Griechenland, dass ein großer Teil dieser Gelder noch auf Bankkonten existiert
– nur außerhalb Griechenlands. Die von den europäischen Experten vorgeschlage-
nen Gegenmaßnahmen zeigen eindeutig, dass sie nicht die geringste Ahnung von
Griechenland hatten. Schuldenerlass und Finanzspritzen bekämpfen nur die Symp-
tome der griechischen Krise, aber nicht die Ursache. Solange das Klientelsystem
weiterbesteht, werden die europäischen Zuwendungen »vergeudet«, also nicht für
den Zweck verwendet, für den sie offiziell vergeben werden. (Das Geld, das derzeit
für Griechenland gesammelt wird, geht gleich an die französischen und deutschen
Banken, die den Griechen Kredite gegeben hatten.) Die Hilfsmaßnahmen stabilisie-
ren nur das alte System. Unabhängig davon, welche Partei die Regierung bildet, wird
das alte Spiel des Klientelismus weiterhin fortgesetzt werden. Eine echte Verände-
rung kann nur durch eine Systemänderung erreicht werden.

Der einzige Weg, den Klientelismus zu überwinden, ist der, die finanziellen Quel-
len für die Rousfetia auszutrocknen und zugleich ein Sozialsystem aufzubauen. Dies
kann nur durch eine strenge Kontrolle der staatlichen Finanzen durch ausländische
Experten erreicht werden, die die Tricks und Methoden des Klientelismus genau
kennen. Man muss in Athen erst lernen, dass die Veruntreuung staatlicher Gelder
kein Sport ist, sondern ein Verbrechen. Ob ein solcher Schritt hin zu einem völlig
anderen System der Transparenz von Steuerpflichten und rechtsstaatlich abgesi-
cherter Ansprüche möglich ist, lässt sich nicht absehen, zumal dies natürlich nicht
ohne Einschränkung der staatlichen Souveränität über die Bühne gehen wird, woge-
gen sich die Oligarchie natürlich heftig wehrt, indem sie an den Nationalstolz der
einfachen Griechen appelliert und diese zu Protesten provoziert. Flankierend müss-
ten die Reichen Griechenlands dazu gebracht werden, Steuern zu bezahlen, denn

Anmerkungen zur politischen Kultur Griechenlands und Zyperns 613

Leviathan, 40. Jg., 4/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


Sparmaßnahmen nur auf Kosten der kleinen Leute stürzt diese in Not und birgt die
Gefahr einer Rebellion, wie der Bürgerkrieg 1946-1949 zeigt.

Aufgeklärte Griechen wissen dies und blicken geradezu neidisch auf die Republik
Zypern, wo es solche Probleme nicht gibt. Es ist in der Tat verblüffend, wie zwei
ehemalige Teile des Osmanischen Reichs sich derart unterschiedlich entwickelten.
Griechenland wurde 1830 unabhängig und Zypern 1878 als englisches Dominion
ein Teil des britischen Empires. Die Startbedingungen dürften damit fast identisch
gewesen sein. Tatsächlich gab es auch in Zypern das Muchtar-System, und diese
Dorfnotabeln waren ebenfalls Wucherer. Da es aber keinen Unabhängigkeitskampf
gegen die Osmanen gab, entstand das erste Charakteristikum des griechischen Kli-
entelismus, die horizontal und vertikal durchorganisierten klientelistischen Netz-
werke, nicht. Zweitens hatte es in Zypern nie Klephten gegeben. Zypern war eine
typische osmanische Provinz.

Die neuen britischen Herren der Insel hatten eine lange Erfahrung in der Verwal-
tung von Kolonien und integrierten die zypriotischen Notabeln in ihr System, indem
sie diese an der Verwaltung in der Form des Legislative Council teilnehmen ließen.
Die Mitglieder dieses Rates waren ausschließlich Geldverleiher, Kaufleute und
Großgrundbesitzer, also genau die gleiche Schicht, aus der sich in Griechenland die
klientelistischen Strukturen entwickelt hatten. Aber auf Zypern gab es eine zweite
Machthierarchie – die britische Verwaltung –, und diese kontrollierte die staatlichen
Finanzen. Die Mitglieder des Legislative Council konnten zwar einzelne Gefallen
erweisen, aber nie ein hierarchisches Netzwerk errichten, wie dies in Griechenland
geschehen war. Außerdem zogen die Briten in der Form des Cyprus Tribute hor-
rende Summen von der Insel ab, sodass für die Verteilung von Rousfetia im großen
Stil viel zu wenig Geld zur Verfügung stand. Mit dem »tribute« bezahlten die armen
Zyprioten bis 1927 die Zinsen für einen 1855 geplatzten Kredit des osmanischen
Sultans, insgesamt 2,6 Mio. Pfund.

Als die Landwirtschaft der Insel zu wachsen begann und Investitionskapital benö-
tigt wurde, wäre eigentlich die Stunde der Geldverleiher gekommen, aber die Briten
ruinierten diesen das Geschäft, indem sie 1914 die Bewegung für landwirtschaftliche
Kooperativen ins Leben riefen und 1925 die Agrarbank gründeten. Deren Zinsen
waren natürlich stets niedriger als die der Wucherer, da die Risiken anders umgelegt
werden konnten. 1940 schließlich befreite eine Umschuldungsaktion die Bauern von
den ererbten Schulden. Das Resultat war, dass der Klientelismus keine Chance zum
Wachstum gehabt hatte.

Der Möglichkeit der Ausbeutung der Bauernschaft beraubt, verließen Wucherer
und Geldverleiher die Dörfer, gingen in die Städte und bildeten dort eine Schicht
von ehrlichen Kaufleuten oder Unternehmern, und manche wurden sogar zu ehren-
werten Bankern. Ihre neuen ökonomischen Aktivitäten schufen Arbeitsplätze im
Dienstleistungssektor und legten den Grundstein für das spätere Wirtschaftswachs-
tum der Republik Zypern nach 1960. Die wirtschaftlichen Aktivitäten auf der Insel
ähnelten denen der anderen mediterranen Länder: Landwirtschaft und Fischfang.
Nach der Unabhängigkeit kamen der Tourismus und die Schifffahrt hinzu.

Spricht man mit griechischen oder türkischen Zyprioten über Klientelismus und
Rousfetia, sind sie überzeugt, dass es diese beiden Phänomene auch auf Zypern gibt.

614 Heinz A. Richter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


Dies ist aus ihrer Sicht gewiss richtig, aber diejenigen, die so argumentieren, kennen
zumeist das klientelistische System der Mutterländer nicht. Zyprioten, die sich zu
einem längeren Aufenthalt nach Athen oder Istanbul begeben, erleben anfangs eine
Art »Kulturschock« in Bezug auf die jeweilige politische Kultur der Mutterländer.
In der Tat ähnelt das, was die Zyprioten unter Klientelismus verstehen, stark dem,
was wir auch in Westeuropa kennen; es handelt sich zumeist um die auch bei uns
bekannten Phänomene von Favoritismus, Nepotismus, Kungeleien, Durchsteche-
reien, Seilschaften und Ähnliches mehr. Aber diese Machenschaften sind Ausnah-
men, nicht die Regel, und sie bilden kein beherrschendes und in sich geschlossenes,
ausschließliches System wie der Klientelismus in Griechenland oder der Türkei, wo
sie gleichzeitig eine klare soziale Funktion haben für Aufstieg, Karriere und soziale
Zuwendungen.

Die politischen Parteien Zyperns ähneln stark den westeuropäischen. Es sind Par-
teien mit Programmen und einer Form von interner Demokratie und dem bekannten
Filz. Sie sind aber keine Klientelnetzwerke rivalisierender Parteipatrone. Abgeord-
nete fungieren nicht als Verteiler und Manager von Rousfetia. Natürlich gibt es
Patronage, aber sie hat keine systematische Bedeutung, und wie oben ausgeführt
wurde, geht sie nicht weiter als das westeuropäische Äquivalent. Korruption ist
keine Säule des Systems oder gar Volkssport, sondern wird als ein Gesetzesverstoß
betrachtet wie in Westeuropa, sie verstößt gegen einen gut funktionierenden Ehren-
kodex, der von den Briten übernommen wurde. Ein Gentleman tut so etwas nicht.
Wird er dennoch erwischt, wird er doppelt bestraft, durch das Gesetz und durch
gesellschaftliche Ächtung. Es werden also Verhaltensweisen an den Tag gelegt, die
an den Fall Profumo erinnern, der als Minister das Parlament belogen hatte und
nach Verbüßung seiner Strafe jahrzehntelang als Sozialarbeiter Buße tun musste.

Die öffentliche Meinung Zyperns reagiert sehr empfindlich und negativ auf Ver-
letzungen der ethischen Standards. Der Vorsitzende des staatlichen Rechnungshofs
(Auditor General) genießt ein hohes Ansehen und hat eine Macht, die zumindest in
Deutschland unbekannt ist. Seine Kritik kann zu Jobverlust führen. Das 1991 ein-
geführte Amt des Ombudsmanns weist in die gleiche Richtung. Die zypriotische
Gesellschaft hat in gewisser Weise das britische Ideal einer civic culture mehr
bewahrt als Großbritannien selbst.

Man kann in Zypern die Basistugenden der englischen Gesellschaft wiederentde-
cken, Züge wie das Achten auf Pünktlichkeit, Effizienz, Höflichkeit, Fairness im
Umgang, Toleranz, Zuverlässigkeit und Korrektheit gehören zu den Primärtugen-
den in beiden zypriotischen Gesellschaften. Dennoch ist die zypriotische Gesell-
schaft keine einfache Kopie der englischen. Sie ist zugleich mediterran im Tempe-
rament und wesentlich zielorientierter als das Vorbild; muddling through
(Durchwursteln) ist kein zypriotisches Konzept. Und eine Besonderheit ist auch,
dass die zypriotische Gesellschaft keine Klassengesellschaft ist wie die britische. Es
gibt kaum Standesunterschiede und deshalb wenig Standesschranken. Die zyprio-
tische Gesellschaft ist eine höchst bürgerliche Gesellschaft.

Die Religion spielte viele Jahrhunderte eine wichtige Rolle in der zypriotischen
Gesellschaft. Der Erzbischof der autokephalen Kirche Zyperns war nicht nur das
spirituelle Oberhaupt der griechischen Zyprioten, sondern entsprechend dem osma-

Anmerkungen zur politischen Kultur Griechenlands und Zyperns 615

Leviathan, 40. Jg., 4/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


nischen Millet-System auch noch der Führer der ethnischen Gruppe, der Ethnarch.
Nach dem Tod von Makarios, der eine überragende Persönlichkeit war, verlor die
Kirche viel von ihrem traditionellen Gewicht. Seine Nachfolger waren keine Eth-
narchen mehr. Heute ist in beiden zypriotischen Gesellschaften Religion eine
Privatangelegenheit des Bürgers, ähnlich wie in Westeuropa. Zwar kämpft der Erz-
bischof darum, verlorenes politisches Terrain wiederzugewinnen, aber Einmischun-
gen in die Tagespolitik stoßen immer mehr auf zurückhaltende Skepsis. Ähnliches
ist auch im Norden der Insel zu beobachten. Die türkisch-zypriotische Gesellschaft
ist eine sehr viel stärker aufgeklärte Gesellschaft. Der islamische Fundamentalismus
hat unter den türkischen Zyprioten keine Chance, anders als bei den Einwanderern
aus der Türkei.

Das zypriotische Erziehungssystem bietet gute Ausbildungschancen, obwohl es in
vieler Hinsicht vom Mutterland abhängig ist. Eigene zypriotische Schulbücher gibt
es z. B. nicht (der Markt wäre viel zu klein), auch die Lehrpläne werden übernom-
men, aber dennoch fehlt in Zypern eine in ganz Griechenland verbreitete Institution:
die parallel zur staatlichen Schule besuchten privaten Paukschulen (Frontistiria),
ohne die kaum ein griechischer Schüler das Abitur schaffen würde. Zypriotische
Abiturienten können ihre Studien an europäischen Universitäten fortsetzen, ohne
eine Art »Kulturschock« zu erleben. Der »Ausstoß« an zypriotischen Akademikern
ist so hoch, dass Zypern selbst nur einen kleinen Teil absorbieren kann. Zypern
exportiert also Akademiker. Die Universität Zyperns, die in enger Kooperation mit
europäischen und amerikanischen Universitäten konzipiert wurde, hat westeuro-
päisches Niveau. Sie könnte zur östlichsten westeuropäischen Universität werden,
die eine Ausstrahlung nach ganz Nahost haben könnte, wenn das Gesetz aufgehoben
würde, das nur Griechisch und Türkisch als Unterrichtssprachen vorsieht, und an
ihr in der neuen Lingua franca der Wissenschaft, in Englisch, gelehrt würde.
Dadurch würde die Attraktivität auch für die zypriotischen Studenten noch erhöht,
weil sie vor Ort europäische Koryphäen der Wissenschaft erleben könnten.

Diese Sprachklausel verhindert eine enge Kooperation mit europäischen Univer-
sitäten, da von den europäischen Gastprofessoren erwartet wird, dass sie in grie-
chischer Sprache lehren. Eine Kooperation mit der Universität Mannheim wurde
dadurch unmöglich gemacht. An der University of Cyprus wird zwar in englischer
Sprache publiziert, aber gelehrt wird praktisch nur in Griechisch. Da es nicht genü-
gend aus Zypern stammende Professoren gibt, ist die University of Cyprus gezwun-
gen, Professoren aus Griechenland zu »importieren«, was sich oft negativ auf das
Niveau der Lehre auswirkt. Laut Gesetz ist die zweite Unterrichtssprache das Tür-
kische. Durch die Teilung der Insel gibt es praktisch keine türkischen Studenten.
Außerdem gibt es kaum Professoren, die das Türkische beherrschen. Das Gesetz,
das aus einem antikolonialen Reflex entstand, sollte aufgehoben werden. In den
Universitäten in Nordzypern ist die Unterrichtssprache nur Englisch, was sie für
Studenten aus Nahost sehr attraktiv macht, obwohl diese Hochschulen außer in der
Türkei nirgendwo anerkannt sind.

Es gibt weitere charakteristische Elemente, die die Nähe Zyperns zu Westeuropa
zeigen. Zypriotische Planer, staatliche und privatwirtschaftliche, entwickeln strate-
gische Konzepte, die über einen längeren Zeitraum realisiert werden. Die zyprioti-

616 Heinz A. Richter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


sche Wirtschaft boomt, und es gibt praktisch keine Schattenwirtschaft. Zypern lei-
det unter Arbeitskräftemangel und importiert daher Gastarbeiter insbesondere aus
Osteuropa. Die zypriotische Wirtschaft brachte in den 20 Jahren seit der türkischen
Invasion von 1974 ein Wiederaufbau- und Wirtschaftswunder zustande, das sich
nur mit dem deutschen in der 1950er Jahren vergleichen lässt.

Effizienz ist ein weiteres Charakteristikum der zypriotischen Gesellschaft. Die
staatliche Bürokratie arbeitet relativ rasch und effizient. Wer die griechische Büro-
kratie erlebt hat, die einen an Kafkas Roman Das Schloss erinnert, ist von der staat-
lichen Verwaltung Zyperns sehr angetan. Sie funktioniert bestens. Trotz – oder
wegen – der wirtschaftlichen Erfolge hat sich in den letzten Jahren auch ein Bewusst-
sein für den Erhalt der Natur herausgebildet Es gibt eine grüne Partei, und Umwelt-
sünden werden von der Bevölkerung massiv kritisiert und von der Administration
geahndet. Bisher ist es allerdings noch nicht gelungen, die alljährliche Jagd auf Zug-
vögel zu stoppen. Natürlich bleibt auf diesem Sektor noch viel zu tun, aber auch
hier zeigt der Vergleich mit Griechenland, dass Zypern schon Beachtliches geleistet
hat. Die zypriotischen Gewerkschaften sind Richtungsgewerkschaften. Es gibt einen
linken und einen rechten Dachverband. Beide sind demokratisch und funktionieren
wie ihre europäischen Gegenstücke.

Ein besonderes Charakteristikum der griechisch-zypriotischen Gesellschaft ist ihr
stark ausgeprägter Sinn für Solidarität. Als 2011 das Elektrizitätswerk durch die
Explosion der in der Nähe falsch gelagerten Munition schwer beschädigt wurde und
nicht mehr die volle Leistung bringen konnte, stimmte die Bevölkerung fast
geschlossen den von der Regierung beschlossenen Sparmaßnahmen zu. Ähnlich
reagierte die Bevölkerung, als vor einigen Jahren das Wasser auf der Insel knapp
wurde. Dieser Sinn für Solidarität machte es den griechisch-zypriotischen Inselbe-
wohnern möglich, in relativ kurzer Zeit die durch die türkische Invasion ausgelöste
Katastrophe von 1974 zu überwinden, als über ein Drittel der Menschen zu Flücht-
lingen wurde. (In Deutschland war 1945 etwa jeder zwölfte ein Flüchtling.) Inner-
halb einer atemberaubend kurzen Zeit verschwanden die Zeltstädte der Flüchtlinge.
Dieser Sinn für Solidarität wird es den Zyprioten ermöglichen, auch die gegenwär-
tige Krise erfolgreich zu überwinden.

Als Zypern Mitglied der EU wurde, war es von Anfang an Nettozahler. Auf dem
Finanzsektor hat Zypern seit langem die Rolle übernommen, die der Libanon vor
dem Ausbruch des Bürgerkriegs spielte: Zypern ist zu einem wichtigen Finanzplatz
geworden. Das Volumen seiner Finanzbranche übertrifft das einheimische Brutto-
sozialprodukt. Die zypriotischen Banken operierten äußerst erfolgreich in der ara-
bischen Welt und verdienten prächtig an den Fluchtgeldern der russischen Oligar-
chen. Ihr einziger Fehler war es freilich, den Banken des griechischen Mutterlands
zu viel Geld zu leihen. Als sich im Frühjahr 2011 ein Schuldenschnitt von bis zu 80
Prozent am Horizont abzeichnete, reagierte die zypriotische Regierung mit Gegen-
maßnahmen und auf typische Weise: Man begann sich auf die absehbaren Verluste
der Banken einzustellen und leitete Gegenmaßnahmen ein. Die Aussichten Zyperns
sind besser als diejenigen Griechenlands, auch wenn sich die Insel vorübergehend
unter den europäischen Rettungsschirm flüchten muss. Die Lösung der Probleme

Anmerkungen zur politischen Kultur Griechenlands und Zyperns 617

Leviathan, 40. Jg., 4/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


wird natürlich einige Zeit dauern. Die Funktion als nahöstliches Finanzzentrum
wird aber nicht verloren gehen.

Die türkisch-zypriotische Gesellschaft war bis 1974 der griechisch-zypriotischen
im Großen und Ganzen sehr ähnlich, wenn auch etwas weniger fortschrittlich. Die
türkische Invasion löste jedoch Entwicklungen aus, die für den Bestand der türki-
schen Zyprioten und ihrer politischen Kultur gefährlich werden könnten. Die
Zuwanderer aus der Türkei veränderten nicht nur die demografische Balance zuun-
gunsten der türkisch-zypriotischen Bevölkerung, denn heute sind die türkischen
Zyprioten eine Minorität in ihrem eigenen Land. Die Zuwanderer brachten auch
etwas mit, was der einheimischen politischen Kultur fremd gewesen war: den Kli-
entelismus. Auf der Grundlage von konfisziertem Eigentum der vertriebenen grie-
chischen Zyprioten konnte Rauf Denktaschs National Union Party ein System von
Favoritismus und dem türkischen Gegenstück von Rousfetia errichten. An diesem
System partizipierten nicht nur die Parteigänger von Denktasch, sondern auch pro-
türkische Europäer, z. B. britische Unterhausabgeordnete. Als Denktasch versuchte,
die Führung seines klientelistischen Netzwerks erblich zu machen, indem er seinen
Sohn zum Generalsekretär ernannte, stieß er auf massive Opposition eines Sub-
netzwerks um Derwis Eroglou, der selbst gehofft hatte, die Macht nach Denktaschs
Abtreten zu übernehmen. Denktasch brach darauf mit Eroglou und gründete die
Demokratische Partei, die sich rasch wieder zu einem Klientelverband entwickelte.
Die oppositionellen Parteien in Nordzypern sind hingegen weit europäischer. Da sie
keinen Zugriff auf die Beute von 1974 hatten, konnten sie keine Rousfetia verteilen
und gerieten daher auch nicht in Versuchung, sich von Programmparteien zu Kli-
entelparteien zu entwickeln.

Damit sind einige Schlussfolgerungen erlaubt. Die politischen Kulturen der beiden
Teile Zyperns driften auseinander. Die politische Kultur im besetzten Teil der Insel
entfernt sich von Europa und bewegt sich auf die Türkei mit ihrem klientelistischen
System zu. Diese Entwicklung bedeutet ein weiteres schwerwiegendes Hindernis im
Fall einer Wiedervereinigung der Insel, selbst wenn Ankara einer solchen zustimmen
würde. So erhebt sich die Frage, ob es überhaupt möglich sein wird, zwei so geartete
staatliche Gebilde mit einer solch unterschiedlichen politischen Kultur zu einem
Staat zu verschmelzen. Wie groß diese Probleme im überstaatlichen Bereich sind,
zeigen gegenwärtig die Probleme zwischen der EU und Griechenland. Würde es nur
darum gehen, die Zyprioten in beiden Teilen der Insel wieder zu vereinen, und ließe
man sie bei diesem Vorhaben allein, könnte ich mir eine Lösung vorstellen, denn
Kompromissfähigkeit ist auch ein Teil der politischen Kultur Zyperns. Aber kann
ein tragfähiger, belastbarer Kompromiss mit den Einwanderern gefunden werden?
Obwohl von Natur aus ein Optimist, so bin ich in diesem Fall jedoch pessimistisch.

Doch es gibt ein gemeinsames Element im Denken der Türken, aus dem länger-
fristig etwas Positives entstehen könnte. Für die Türken hat das Wort Republik
(Cumhüriyet) dieselbe Bedeutung wie in Westeuropa. Es beschreibt ein ähnliches
Konzept wie der römische Begriff der Res publica, aus dem unsere Republik her-
vorging. Cumhüriyet bedeutet Sache des Volkes, also etwas sehr Ähnliches. Das
Wort Republik gibt es in fast allen europäischen Sprachen zumindest als Lehnwort
– mit der Ausnahme des Griechischen. Weder in der Antike noch in der Moderne

618 Heinz A. Richter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


haben die Griechen ein Wort für Republik gefunden. Das Wort dimokratia hat eine
Doppelbedeutung und wird für Demokratie und Republik verwenden. Will man den
republikanischen Charakter betonen, spricht man von ungekrönter Demokratie
(avasilefti dimokratia). Da die griechischen Zyprioten zweisprachig aufwachsen,
verstehen sie die Bedeutung des Begriffs »Republic of Cyprus«. Die Republik ist ihr
Staat, der Staat seiner Bürger. Auf der Basis dieses westeuropäischen Denkens sind
die Aussichten gut, dass die griechischen Zyprioten die gegenwärtige Krise in abseh-
barer Zeit überwinden.

Anmerkungen zur politischen Kultur Griechenlands und Zyperns 619

Leviathan, 40. Jg., 4/2012

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609


Zusammenfassung: Die politische Kultur Griechenlands und der Türkei sind vom osmani-
schen Erbe des Klientelismus geprägt. Die politische Kultur Zyperns hingegen wurde während
der britischen Kolonialherrschaft von 1878 bis 1960 völlig (west-)europäisiert. Im Gegensatz
zur Türkei wurde in Griechenland nie das Konzept einer bürgerlichen Republik entwickelt.
Den Griechen trat der Staat immer als Fremdherrscher gegenüber, den man im Gegenzug
hemmungslos schädigen konnte.

Stichworte: Klientelismus, Millet-System, politische Kultur, Griechenland, Türkei, Zypern

Notes to the political cultures of Greece and Cyprus

Summary: The political cultures of Greece and Turkey are deeply embosseed by their inher-
ited the Ottoman clientelism. The politcal culture of Cyprus on the  contrary was totally
europeanized during the British colonial rule from 1878 to 1960. While Turkey developed a
concept of a bourgeois republic (Cumhüriyet) Greece never achieved this. For Greeks the
state came into the game always as a ruler from outside, which in turn could be damaged,
especially by plundering it.

Keywords: clientelism, Millet system, Greece, Turkey, Cyprus

Autor

Prof. Dr. Heinz A. Richter
Historisches Institut
Universität Mannheim
D- 68131 Mannheim

620 Heinz A. Richter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 06:02:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2012-4-609

