Peter Cornelius Mayer-Tasch
Quo vadimus?

Versuch einer Ortbestimmung zwischen Humanismus und
Metahumanismus®

Wer einem Stern verbunden
kebrt nicht um.
(Grabspruch des Malers Fritz Erler)

Wer unter humanistischen Vorzeichen dariiber nachdenken soll, wohin wir geben,
sollte zunichst dariiber nachdenken, wo wir stehen (1). Wer dartiber nachgedacht hat,
wo wir stehen, sollte dartiber nachdenken, in welche Richtung wir unsere Schritte wen-
den kénnten (2). Und schliefflich muss er dann wohl auch dariiber nachdenken, welche
Richtung ihm als die menschengemifle erscheinen will (3).

Ich werde mich einer Ortsbestimmung des heutigen Menschen zwischen Humanismus
und Metahumanismus in diesem Dreischritt zu nihern versuchen. Und als ein weder
natur- noch technikwissenschaftlich orientierter Rechts- und Sozialwissenschaftler wer-
de ich meine tour d’horizon in aller Schlichtheit unternehmen.™

1. Wo wir stehen

Ebenso wie die Frage, wohin wir gehen konnten, und die Frage, wohin wir gehen sollten,
bedarf auch schon die Frage, wo wir stehen, einer priliminarischen clausula salvatoria.
Dieses »Wir« nimlich gibt es in Wirklichkeit nicht oder doch nur in einem sehr be-
grenzten Mafle. Im Blick auf den Menschen gibt es zwar physiologische und psycholo-
gische Ahnlichkeiten, nicht aber vollige Identititen. Streng genommen ist es bei dem
Versuch einer Bestimmung des Status guo nur moglich, individuelle und kollektive Ten-
denzen zu benennen,und bei dem Versuch einer Bestimmung des Status ad quem, die

* Dem Text liegt ein Vortrag zugrunde, den der Verfasser am 5.12.2009 im Rahmen eines
Symposions mit dem Titel »Hat der Humanismus eine Zukunft? / L’Humanisme a-t-il un
avenir?«an der Université de Fribourg gehalten hat. Die Beitrige zu diesem Symposion werden
unter der Herausgeberschaft von Adrian Holderegger, Ruedi Imbach, Siegfried Weichlein und
Simone Zurbuchen mit dem Titel Hat der Humanismus eine Zukunft? Herausforderungen —
Antworten im Fragment im Schwabe Verlag Basel, Academic Press Fribourg 2010/11
veroffentlicht werden. Der Autor dankt den Herausgebern dieses Bandes fiir die Erlaubnis zum
Vorabdruck seines Beitrags in der Zeitschrift fiir Politik.

** Fur Anregungen und Hinweise danke ich Herrn Dipl. sc. pol. Univ. André Wichmann (Hoch-
schule fiir Politik Miinchen).

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

56 Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus?

hochstpersonlichen Zielperspektiven. Und all das ohnedies nur unter den allgemeinen
erkenntnistheoretischen Bedingtheiten.

Welche individuellen und kollektiven Tendenzen sind es also, die unsere heutige con-
ditio humana kennzeichnen? Statt zum wiederholten Male selbst ein geschlossenes Bild
zu zeichnen, mochte ich darauf verweisen, dass die Lebensformen und -tendenzen un-
serer heutigen Menschheitsstunde sich schon vor teils mehr als einem Jahrhundert drei
visionir begabten Geistern mit beklemmender Deutlichkeit erschlossen. Ich denke an
Alexis de Tocqueville, an Friedrich Nietzsche und an Rainer Maria Rilke. In Tocquevilles
La démocratie en Amerigue, in Nietzsches Also sprach Zarathustra und in Rilkes Stun-
denbuch finden sich fast alle soziokulturellen Elemente versammelt, die wir heute in und
um uns herum erfahren und erleben konnen. Wer sieht sie nicht, jene vom geistigen Auge
des franzosischen Juristen erblickte »Menge einander ahnlicher und gleichgestellter
Menschen, die sich rastlos im Kreise drehen, um sich kleine und gewohnliche Vergnii-
gungen zu schaffen, die ihr Gemiit ausfiillen« oder auch jene [mehr oder minder] »be-
vormundende Macht, die allein dafiir sorgt, ihre Geniisse zu sichern und ihr Schicksal zu
iberwachen« — jene Macht, die »ins einzelne gehend ist, regelmiflig, vorsorglich und
mild«.! Wer kénnte Nietzsches Vision vom letzten Menschen voll und ganz widerspre-
chen, konnte leugnen, dass »die Erde« tatsachlich »klein geworden« ist und dass auf ihr
(nicht zuletzt mit Luftspriingen) jener von Zarathustra erblickte Mensch hiipft, »der alles
klein macht« und »am lingsten« lebt. Ob er wirklich »unaustilgbar ist, wie der Erdfloh«
wissen wir nicht. Aber wir wissen, wie er lebt, wir erfahren dass fast »jeder das Gleiche«
will, nicht zuletzt »sein Liistchen fiir den Tag und sein Liistchen fiir die Nacht«, auch
»ein wenig Gift ab und zu« und »viel Gift zuletzt, zu einem angenehmen Sterben«.2 Und
wer wiirde nicht tagtiglich mehr oder minder schmerzhaft erfahren, was Rilke im (drit-
ten) »Buch von der Armut und dem Tode« seines Stundenbuches vor nunmehr genau
107 Jahren zu Papier gebracht hat — erlauben Sie mir, auch dies noch in Erinnerung zu
rufen:

»Die Stidte aber wollen nur das Ihre
und reifSen alles mit in ihren Lauf

Wie hobles Holz zerbrechen sie die Tiere
Und brauchen viele Vilker brennend auf.

Und ihre Menschen dienen in Kulturen

Und fallen tief aus Gleichgewicht und Malfs,
und nennen Fortschritt ihre Schneckenspuren
und fahren schneller, wo sie langsam fubren
und fiiblen sich und funkeln wie die Huren
und larmen lauter mit Metall und Glas.

1 Vgl. Alexis de Toqueville, Uber die Demokratie in Amerika 11, Stuttgart 1962, S. 342.
2 Vgl. Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Werke in drei Banden, Miinchen 1954, S. 284.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus? 57

Es ist als ob ein Trug sie tiglich dffte

Sie kénnen gar nicht mehr sie selber sein;

Das Geld wdichst an, hat alle ihre Krifte

Und ist wie Ostwind grofS, und sie sind klein. <

Ich breche das Zitat hier ab, weil uns all’ das Gesagte und Dergleichen mehr ohnedies
zur iberdeutlichen Gegenwart geworden ist. Die Frage, ob Nietzsches Wort vom letzten
Menschen und Rilkes Rede von der Eigentlichkeit des Menschen stimmig ist, miissen wir
ebenso offen lassen wie die Frage, ob sein Gebet fur die unter all dem Leidenden, »aus
jeder Wohnung Ausgewiesenen« — »Und gibt es einen Mund zu ihrem Schutze [Herr]
mach’ ihn miindig und bewege ihn«*—in einer mehr als vorliufigen und vordergriindigen
Weise erhort werden kann. All diese Visionen und Wahrnehmungen verweisen uns je-
denfalls in die Mitte unserer Zeit, in das unter dem Ansturm technisch potenzierter Lei-
denschaften fiebernde und nicht zuletzt deshalb vom nicht allzu fernen Donnergrollen
Ragnaroks umwitterte Midgard des Homo (non satis) sapiens.

Non satis sapiens also trotz einer seit zweieinhalb Jahrtausenden dokumentierten theo-
retischen und praktischen, philosophischen und rechtlich-politischen Bemihung um
Menschenwiirde, Friedfertigkeit, Gemeinsinn und Augenmaf} im individuellen und kol-
lektiven Miteinander — im engeren oder weiteren Sinne humanistische Werte all diese,
die von einer teils sakral, teils sikular orientierten Geisteselite immer wieder im Hinblick
auf die jeweiligen Zeitumstinde ausformuliert, im gesellschaftlichen Alltag recht und
schlecht praktiziert, dann aber auch stets aufs neue unter mancherlei Vorwinden massiv
depraviert wurden. In besonders drastischer Weise konnten wir dies wieder einmal in
der ersten Hailfte des 20. Jahrhunderts in Europa, konnen wir dies aber auch heute welt-
weit mal hier und mal dort in mehr oder minder abstoffender Manier erfahren.

Schon der >ganz normale Wahnsinn< unseres tagtiglichen soziookonomischen und
soziodkologischen Handels und Wandels (ganz zu schweigen von den Abwegen der sog.
Groflen Politik) missachtet stindig jene sowohl im Orient als auch im Okzident seit
Menschengedenken im Zentrum humanistischer Bemithung stehende Leitbild von >Mitte
und Maf}¢, dessen Herkunft und Profil ich mich in meinem gleichnamigen Buch bis in
die Anfinge unserer Uberlieferungen zuriickzuverfolgen bemiiht habe.> Dass diese
schon von Horaz mit der Symbolfarbe Gold verbundene »Mitte« und dieses schon vom
delphischen Orakel beschworene »Mafi« im Laufe der Geschichte stets aufs neue verfehlt
wurde, wissen wir. Wihrend jedoch in fritheren Epochen die negativen Folgen der Maf3-
losigkeit auf der noch vergleichsweise diinn besiedelten Erde allenfalls lokale oder re-
gionale Auswirkungen haben konnten, erleben wir heute im Angesicht der Schrumpfung
aller Distanzen und der Ausdehnung aller Dimensionen (einschliefflich der demogra-
phischen) das anscheinend unauthaltsame Herannahen jenes »Rand(es)«, von dem Stefan
George in »Der Mensch und der Drud« sagt, dass ihn erst »merkt, wer gebiiflt hat fiir

3 Rainer Maria Rilke, Das Stundenbuch, Leipzig 1918, S. 100.

4 Vgl. ebd.

5 Peter Cornelius Mayer-Tasch, Mitte und Maf. Leitbild des Humanismus von den Urspriingen
bis zur Gegenwart, Baden-Baden 2006.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

58 Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus?

den Ubertritt«.® Zumindest punktuell haben wir thn schon an vielen Ecken und Enden
unserer Lebenswelt tibertreten. Und an vielen Ecken und Enden unserer Lebenswelt
merken wir ihn auch, weil wir bereits begonnen haben, fiir den Ubertritt zu biiflen. Und
dies ist auch kein Wunder, »Wo unersittliche gierde / Von dem pol bis zum gleicher /
Schon jeden zoll breit bestapft hat / Mit unerbittlicher grelle / Ohne scham tiberblitzend /
Alle poren der welt.« Und: »Wo hinter massloser wiande / Hisslicher zellen ein irrsinn /
Grad erfand was schon morgen / Weiteste weite vergiftet / Bis in wiisten die reitschar /
Bis in jurten den senn.«’

Dass auch diese letzten Zeilen von George stammen, ist unverkennbar. Ich rufe sie
einerseits um meiner Freude an poetischen Zeugnissen willen in Erinnerung, andererseits
aber auch, weil sie bis an die Schwelle der unverkennbaren Notwendigkeit fiihren, kon-
kreten Perspektiven des Exodus aus einer zunehmend unwirtlich werdenden Menschen-
welt nachzusinnen. Wo zwischen Angst und Machtgier schwankende Herkulesse ihre
Atomkeulen drohend schwingen, wo infernalische Gifte jeglicher Art in jedem Samen-
korn lauern und der Hunger und Durst der Armen zum sprichwortlichen Himmel
schreit, muss sich der Humanismus tradierter Provenienz und Prigung fragen lassen, ob
er sich nicht lingst als ein zwar nicht vollig belangloses, aber letztlich auch nicht exis-
tentiell relevantes Leitbild erwiesen hat, das im Grunde nur noch als mehr oder minder
stilvolles rhetorisches Gesellschaftsspiel zartbesaiteter Nocheliten, nicht aber als wirk-
kraftiges soziales Steuerungsmedium gesehen werden kann. Vor dem Hintergrund man-
nigfacher Erkenntnisse einer —den freien Willen bestreitenden — Hirnforschung und einer
— die Singularitit des menschlichen Erbgutes leugnenden —Genetik mag das mit dem
Leitbild des Humanismus untrennbar verbundene Vertrauen in die menschliche Ver-
nunft und die menschliche Entscheidungs- und Leistungsfihigkeit als weithin obsolet
erscheinen. Im privaten wie im 6ffentlichen Raum blieb und bleibt der Mensch fehlbar.
Zahlreiche zivilisatorische Fehlentwicklungen offenbaren die Unzulinglichkeit des Ho-
mo faber, der die — zumindest hypothetischen — Heilswege des Homo viator in Selbst-
befreiungslaune verlief}, um sich aufs Machen zu verlegen, nun aber nolens volens den
von ihm selbst erdachten und erschaffenen Zauberbesen weithin horig geworden ist.
Damit aber — so die Sorge der Humanisten und die Uberzeugung der sog. Trans- und
Posthumanisten — scheint das Entwicklungs- und Wirkungspotential des klassischen
Humanismus an sein Ende gekommen zu sein. Diejenigen, die solche Befiirchtungen und
Annahmen teilen, werden sich mithin der Frage stellen mussen, welche Optionen der
sich seiner Stirken und Schwichen bewusste Mensch heute noch hat, wenn er unter
Wahrung wenigstens eines Mindestmafles an Menschenwiirde »in Friede und Freiheit«
(wie das in politischen Verlautbarungen immer so schon heifit) tiberleben mochte. Mit
anderen Worten: Es bleibt die Frage, wohin wir tiberhaupt (noch) gehen konnten.

6 Stefan George, »Der Mensch und der Drud« in: Das neue Reich. Gesamtausgabe der Werke,
Band 9, Berlin 1928, S. 74.
7 Ders.: »Geheimes Deutschland« in: ebd., S. 60.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus? 59

2. Wohin wir gehen kinnten

Wenn Kategorisierungen auch stets kritisch hinterfragbar sind und bleiben, so wird man
unter dem Blickwinkel dieser Fragestellung doch zumindest drei Richtungsgruppen un-
terscheiden diirfen, zwischen denen gleichwohl mannigfache Uberschneidungs- und
Durchdringungsmuster moglich erscheinen. Es sind dies die humanistische Werte im
Blick auf ein sowohl Sinn stiftendes als auch Verantwortung forderndes Jenseits Beja-
henden, die solche Perspektiven mehr oder minder entschieden Ablehnenden, und die
ithr humanistisches Credo in einer Art von heroischem Agnostizismus Bekennenden und
Lebenden.

Die geringsten theoretischen Probleme dirfte die erstgenannte Gruppe der Gliubigen
haben, wobei ich an die Angehorigen der monotheistischen Religionen denke und glau-
bige Buddhisten und Hindus ausklammere, die andere Dimensionen menschlicher
Selbstvervollkommnung im Auge haben. Fiir die im Bannkreis des historischen Huma-
nismus lebenden Gliubigen ist die erbsiindige Erdenwelt ohnedies nur eine bewih-
rungsorientierte Transitzone. Der Weg des Menschen bis hin zum Scheitelpunkt des
jungsten Gerichtes ist vorprogrammiert. Was immer auch mit diesem Menschen und mit
dieser Erde noch geschehen mag ist lediglich prozessual zu verstehen. Der zukiinftige
Mensch wird letztendlich entweder in die Sphire der Vollkommenheit erhoben oder aber
auf ewig verworfen. Tertium non est.

Wer derartige Perspektiven eher in den Gefilden einer zwar kulturgeschichtlich und
psychologisch erklirbaren, aber eben doch Phantasie angesiedelt sehen will, ist ins Reich
der Freiheit entlassen, kann und muss nun alle Wonnen und Wehen derselben erfahren.
Wie den Adepten der ersten Denk- und Glaubensrichtung bleibt auch ihm und ihr nichts
anderes tbrig, als sich »neuen Raum in den Raum«?® hinein zu schaffen, um noch einmal
an Georges prophetisches Poem »Geheimes Deutschland« zu erinnern. Dieser neue
Raum im Raum aber kann sehr unterschiedliche Dimensionen und Proportionen an-
nehmen.

Ausgangspunkt dieser post- und transhumanistischen Raumbildungen ist stets das —
unter Berufung auf die Defizite der gegenwirtigen conditio humana bekriftigte — Pos-
tulat, den Homo non satis sapiens nicht im Blick auf ein imaginires Jenseits, sondern
vielmehr im Diesseits zu optimieren und dabei Nietzsches Vision vom Ubermenschen
in mehr oder minder konkrete Operationalisierungsformen zu iiberfithren. Die nichste
Sprosse auf der Leiter der Evolution miisse vom Menschen selbst erklommen, die bis-
herigen Entwicklungsprozesse verbessert und beschleunigt werden. Mit diesem Ziel im
Auge misse er sich dem Fortschritt, dessen Geschopf er doch selber sei und den er so
eindrucksvoll weiter befordert habe, tiberlassen. In seinem Werk Uber die » Antiquiert-
heit des Menschen« hatte Gunther Anders von der »prometheischen Scham« gesprochen,
die der heutige Mensch im Bewusstsein seiner eigenen Unzulidnglichkeiten angesichts der
sehr viel hoheren Leistungsfahigkeit seiner technologischen Schopfungen empfinde oder

8 Ebd., S.61.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

60 Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus?

doch empfinden konne.” Und das uniiberhorbare »Vorwirts!« der — den klassischen
Humanismus selbstbewusst iberrundenden — sog. Posthumanisten ist nicht zuletzt vor
diesem psychologischen Hintergrund zu verstehen. Posthumanisten wie Hans Mora-
vec!® und Frank Tipler!! betonen mehr noch als die blofle Moglichkeit die moralische
Verpflichtung zur Nutzung der technischen Moglichkeiten, die die heutigen Wissen-
schaften bieten, um der imbecillitas (wie es bei Pufendorf hieff) des Menschen abzuhelfen.
Das einzig wirklich Wertvolle am Menschen - seine seelischen und geistigen Potenzen —
gelte es in computernahe Speicher hochzuladen, um so ein zumindest virtuell-unendli-
ches Leben zu ermoglichen. Der Stab der Evolution kann aus dieser Sicht an kiinstliche
Intelligenzen und Menschenmaschinen weitergereicht, der Korper mittelfristig zur
quantité negligeable deklariert und der Mensch als somasematisches Zwitterwesen zum
vergilbenden Blatt am Baum des Lebens erklirt werden.

Neben den in solche Zukiinfte der Menschheit blickenden (und sie auch bejahenden)
Vertretern des Posthumanismus sehen sich auch die Vertreter des in vielen Farben schil-
lernden Transhumanismus als legitime Nachfolger des klassischen Humanismus. Dies
freilich eher als Reformer denn als Revolutionire. Im Gegensatz zu den Posthumanisten,
die die menschliche Existenz auf eine andere Ebene projizieren wollen, sehen sich die
Anhinger des Transhumanismus zwar auf dem Weg in Richtung Posthumanismus, ge-
stehen dem Menschen seine Korperlichkeit jedoch weiterhin zu. Transhumanisten wie
etwa Max More, die den Menschen in Anlehnung an aufklirerische Positionen allenfalls
als »dignified machines«!? sehen konnen, wird der Weg zu noch mehr dignity in erster
Linie durch technische Optimierung gepflastert. Thr Ziel ist der Mensch mit ,Vollaus-
stattung’. Erreicht werden soll diese durch die intensive Nutzung der Nano- und Bio-
technologie, nicht zuletzt aber auch der Informationstechnologien. So etwa durch den
Einbau von Speicherchips, die zur Erweiterung und Vernetzung der Hirnfunktionen und
so zur Ausmerzung notorischer menschlicher Schwichen fithren konnten. Andere trans-
humanistische Hoffnungen ruhen auf systematischer und konsequenter Zufithrung von
bewusstseinserweiternden und intelligenzverstirkenden Arznei- und Lebensmitteln.
Nicht zuletzt soll aus transhumanistischer Sicht die Gentechnik dabei helfen, das Min-
gelwesen Mensch aus diesem Zustand zu befreien. Das »enhancement« — einer der
Schliisselbegriffe der post- wie der transhumanistischen Stromung — soll bereits bei der
Erzeugung auch des menschlichen Lebens Defekten vorbeugen und Optimierungen ein-
leiten. Wo Aldous Huxleys »Brave New World« dem humanistisch gesinnten Leser der
30er-Jahre des 20. Jahrhunderts das Gruseln lehrte — im Blick auf die vollstindige tech-
nische Manipulierbarkeit des Menschen nimlich — wird den Post- und den Transhuma-
nisten der Verzicht auf die technischen Optimationsmoglichkeiten und damit auf den

9 Vgl. Gunter Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Miinchen 1983, S. 21 und passim.
10 Vgl. Hans Moravec, Mind Children. The Future of Robot and Human Intelligence, Harvard
1988.
11 Vgl. Frank Tipler, The Physics of Immortality, New York 1994.
12 Vgl. Max More, Beyond the Machine. Technology and Posthuman Freedom, http://
www.maxmore.com/machine.htm (zuletzt aufgerufen: 20.1.2010). Nicht nur der Mensch, son-
dern auch traditionelle Medien wie Biicher werden von diesem Transhumanisten tiberwunden.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus? 61

vermeintlichen evolutioniren Schnellgang der technomorphen Superhumanisierung
zum Schreckensszenario und deren Bejahung zur Schnellspur in ein goldenes Zeitalter.
Und dies nicht von ungefihr. Das Zusammenspiel von technisch-wissenschaftlichem
Fortschritt und damit einhergehendem Transzendenzverlust bei gleichzeitiger Fortdauer
der althergebrachten Menschheitsgeifleln Armut, Krankheit, Krieg und Unterdriickung
samt der konkreten Aussicht auf eine Steigerung all’ dieser Leiden durch die selbstver-
schuldete soziookologische Verelendung der Erde erzeugt einen Innovations- (um nicht
zu sagen) Mutationsdruck, der das Verhiltnis von Mensch und Menschlichkeit auf einen
jeder Zugluft ausgesetzten Priifstand stellt und auch bislang eher verworfene Humani-
titsperspektiven in den Augen dieser Fortschrittsjiinger als legitim erscheinen lassen.

Noch scheinen diese — von Oliver Kriiger in seinem Buch tiber »Virtualitit und Un-
sterblichkeit« breitflichig und scharfiugig analysierten — Perspektiven das Gros der An-
hinger des klassischen Humanismus nicht oder doch nur in duflerst begrenztem Mafle
zu iiberzeugen. Und auch der Autor dieser Uberlegungen méchte die kiinftige Entwick-
lung der Menschheit nicht in derart manipulativen Bahnen sehen. Die Einnahme dieser
Position lisst freilich die Frage unabweisbar werden, welche Erfolge man vom klassi-
schen Humanismus bei der Bewiltigung der virulenten Menschheitsprobleme noch er-
warten kann. Und von der Beantwortung dieser Fragen hingt dann auch die Antwort
auf die weitere Frage ab, ob der vom klassischen Humanismus vorgezeichnete Weg der
ist, den wir auch in Zukunft im Bewusstsein unserer Mitverantwortung fiir das Schicksal
der Menschheit mit Fug und Recht gehen sollten. Beiden Fragen werde ich mich nunmehr
im dritten Entwicklungsschritt meiner Gedankenfithrung zuwenden.

3. Wobin wir gehen sollten

Vergleicht man den Humanismus traditioneller Couleur mit den heutigen post- und
transhumanistischen Tendenzen, so ist deren Nihe zum klassischen Humanismus un-
verkennbar. Auch sie bekennen sich zu dem Ziel einer umfassenden Entfaltung des In-
dividuums. Auch aus ihrer Sicht formt sich das Subjekt zu dem, was es sein kann und
sein will. Auch aus ihrer Sicht will das Subjekt — aristotelisch gedacht und goetheanisch
gesprochen — werden, was es ist. Vernunftbestimmte sittliche Selbsterschaffung und
Selbstbeherrschung kehrt in virtualisierter Form wieder; die Erkenntnis eigener Fehl-
barkeit lenkt auch hier den — zum Teil sogar heilsgeschichtlich geschirften — Blick auf
hohere Lebensformen. Und dies in einer zwar weiter ausgreifenden, radikaleren, zugleich
aber auch kurzatmigeren Art und Weise als dies im Bannkreis des klassischen Huma-
nismus der Fall war und ist. Riickblick und Ausblick scheinen aus diesem Blickwinkel
nahtlos ineinander iiberzugehen. Die Geschichte der menschlichen Zivilisation von der
Achsenzeit bis zur Aufklirung und ihren Folgen stellt sich so als stindige Erweiterung
der die Lebensbedingungen verbessernden wissenschaftlich-technischen Moglichkeiten
dar. Den mit der Entwicklung der Dampfmaschine, der Eisenbahn, der Elektrizitit und
der Atomenergie verbundenen Umwilzungen folgen die sich aus der Entfaltung der In-
formationstechnologien ergebenden. Dass deren exponentiell fortschreitende Entwick-

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

62 Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus?

lung die menschliche Erkenntnis- und Leistungsfihigkeit in mancherlei Hinsicht bereits
ubersprungen habe, diirfe nicht ohne Folgen bleiben. Und dass der Mensch bisheriger
Prigung zum Auslaufmodell geworden und daher neu zu konfigurieren sei, miisse nicht
nur hingenommen, sondern vielmehr aktiv mitgestaltet werden.

Spitestens an diesem Punkt jedoch verdichtet sich die posthumanistische Apotheose
des Human Engineering zu einem dezidierten » Antihumanismus um des Humanismus
willen«,!® wie es Richard Faber treffend formuliert hat. Schon vom logischen Ansatz her
sind die Erfolgsaussichten der ins Auge gefassten Selbstiiberholungsmanéver ebenso
fragwiirdig wie die angekiindigten Entkorperungsstrategien. Ubersehen wird dabei, dass
diejeweils hoheren Entwicklungsstufen die — wenn auch geliuterte — Substanz der jeweils
niedereren mit sich fithren und der Korper daher auch nicht nur dazu da ist, das (auch in
sich evolutionsakzessorisch strukturierte) Gehirn umherzutragen. Erst die Interaktion
von Korper, Geist und Seele mit der Umwelt bestimmt den Inhalt des Denkens und damit
auch der Weiterentwicklung. Im Ubrigen wiirde die Ablosung des Menschen als Korper,
Geist und Seele umfassendes, eigenverantwortliches Wesen durch den Menschen als ar-
tifiziell konstruierte, virtuelle Daseinsform die kulturellen Grundlagen unserer Gesell-
schaft grundstiirzend in Frage stellen. Das als Ausweg aus einem anerkanntermaflen de-
fizitiren anthropologischen und zivilisatorischen Status quo gesehene technizistische
»upgrading« konnte ab einem bestimmten point of no return nurmehr als eine imperative
Konsequenz, nicht aber mehr als Ergebnis einer je und je zu treffenden autonomen Ent-
scheidung betrachtet werden, die auch die erhofften, die befiirchteten oder auch die er-
fahrenen Konsequenzen des eigenen Verhaltens mit bedenkt und den Umgang mit dem
schicksalhaft Gegebenen meistert. Nicht von ungefihr fordert der >Wilde< aus Huxleys
Zukunftsroman ein »Recht auf Ungliick« einschlief}lich des »Recht(es) auf Alter, Hiss-
lichkeit und Impotenz, ... auf Syphilis und Krebs, ... auf Hunger und Liuse, ... auf
stindige Furcht vor dem Morgen ....«."* Auch der aus dem Geist des tradierten Huma-
nismus Lebende wird sich dem wissenschaftlichen Fortschritt nicht vollig verweigern.
Nicht nur wird er sich immer wieder — wenn auch selektiv — der stindig weiterentwi-
ckelten technischen Hilfsmittel bedienen, die ihm das Leben erleichtern; im Bedarfsfall
wird er in aller Regel auch vor dem Einsatz von fiir ein wiirdiges Leben und Uberleben
unverzichtbaren Prothesen (wie etwa implantierten Herzschrittmachern und Horgera-
ten) nicht zuriickschrecken. Und vielleicht wird er sogar eines Tages bei gewissen Krank-
heitsbildern (etwa bei fortschreitender Altersdemenz) den Einsatz von Speicherchips zur
partiellen Unterstiitzung des Gedichtnisses akzeptieren. Im Sinne humanistischer
Selbstbestimmung und Eigenverantwortlichkeit miisste jedoch stets das rechte Verhilt-
nis zwischen Geschopf und Schopfung, Subjekt und Objekt gewahrt bleiben. Zwischen
der selektiven Nutzung wissenschaftlicher Entwicklungen und der Unterwerfung unter
deren Gesetzlichkeiten besteht ein grofier — wenn auch nicht fiir jedermann stets wahr-
nehmbarer — Unterschied. Und dieser Unterschied markiert zugleich auch den Bannkreis
jeder genuin humanistisch inspirierten Position. Durchkreuzt wird dieser, wo ange-

13 Richard Faber, in: ders. (Hg.), Streit um den Humanismus, Wiirzburg 2003, S. 16.
14 Aldous Huxley, Schone neue Welr. Ein Roman der Zukunft. Frankfurt a. M. 1953, S. 173 1.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus? 63

strengte Auslieferung an die Technik angesagt ist, wo es zur impliziten Verpflichtung
wird, der neuesten Optimierungs-Softwareversion nachzulaufen, um diese mit der eige-
nen Computer-Schnittstelle zu vernetzen. Aus behutsamem Liuterungsbemithen oder
auch jahem dialektischem Liuterungsgewinn (man denke an das augustinische »Fortiter
peccare!«) wiirde dann — wahrscheinlich unumkehrbar — platte Verdinglichung.

Der Geist des Humanismus klassischer Pragung erwichst aus anderem Wurzelgrund.
Gerade die Unverfligbarkeit und Unberechenbarkeit des Lebens, die Sterblichkeit, Hin-
falligkeit und Fehlbarkeit des Menschen, zugleich aber auch seine materielle wie spiri-
tuelle Aufstiegssehnsucht und sein alle Gefihrnisse mutig angehender Leistungs- und
Erfolgswille schaffen die Voraussetzungen fiir die selbstbestimmte Entfaltung mensch-
licher Wiirde. Die Erfahrung der Sonnen-, aber nicht zuletzt auch der faktischen wie der
ethischen Schattenseiten des Lebens ermogliche sittliche Bejahung und Verneinung, die
Ausbildung von Mitgefiihl und Verantwortungsbewusstsein. In seinem Werk »Uber die
Wiirde des Menschen« preist Pico della Mirandola (1424-1498), einer der grofien Hu-
manisten der beginnenden Neuzeit, die Schopferkraft des Menschen, der zwar alle Im-
pulse der Natur in sich trage, in seiner Gottihnlichkeit jedoch zugleich auch die Freiheit
weitestgehender Selbstformung habe. Voll Erstaunen verharrt er in der Betrachtung des
Wesens, dem es mehr oder weniger freistehe, pflanzenhaft dahinzuvegetieren, sich als
Mensch seinen Trieben hinzugeben oder aber sich in engelsgleiche Hohen aufzuschwin-
gen. Sein Fazit: »Wer sollte so ein Chamileon nicht bewundern?«!3

Im Gegensatz zu den Posthumanisten hat der Autor keine Schwierigkeit, in diese Be-
wunderung einzustimmen. Nur die Spannung zwischen Vernunft und Sinnenfreude,
Selbstbeherrschung und Triebhaftigkeit, Mafl und Ubermaf, Offenheit und Intoleranz
gegeniiber unterschiedlichen Lebensentwiirfen und Lebenswirklichkeiten vermag das —
jeglichem zwanghaften Konformismus abholde — Milieu zu schaffen, aus dem sich die
fiir den Humanismus seit eh und je charakteristische Bemithung um menschliche Weiter-
und Hoherentwicklung verwirklichen kann. Dass sich dabei Epikurs ateraxia, Zenons
apatheia und Castigliones »certa bella mediocrita« sehr wohl mit dem Augustinischen
»quia nos fecisti ad Te« vereinen konnen, ist eine in der abendlindischen Sozial- und
Kulturgeschichte reich belegbare Erfahrung, deren Bilderreigen sich vom souverin ze-
lebrierten Schierlingstod des Sokrates und dem nicht minder souverin zelebrierten Ab-
schiedritual des arbiter elegantiarum Petronius bis hin zu den in den Todeszellen der
Nazi-Gefangnisse hinterlassenen Briefzeugnissen Dietrich Bonhoeffers und anderer Wi-
derstandskimpfer des 20. Juli 1944 dehnt.

Sinnstiftung und Sinnverwirklichung sind nun einmal dem aus Korper, Seele und Geist
bestehenden Menschen vorbehalten. Er ist es, der die Maschinen nicht nur konzipiert,
sondern auch stets aufs Neue programmiert. Die posthumanistische Einschitzung der
autopoetischen Weiterentwicklung einer den Menschen letztendlich obsolet werden las-
senden Technologie, durfte insoweit eher verschrobener Tagtriumerei als ausgewoge-
nem Wirklichkeitssinn entspringen. Im Vergleich mit der Aussicht auf ein Korper, Seele

15 Giovanni Pico della Mirandola, Uber die Wiirde des Menschen, iibers. v. Norbert Baumgarten,
Hamburg 1990, S.7.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

64 Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus?

und Geist in einen harmonischen Gleichklang bringendes und dabei auch die Um- und
Mitwelt empathisch einbeziehendes Erdenleben erscheint die Aussicht auf technomor-
phe Unfehlbarkeit und virtuelle Unsterblichkeit wenig attraktiv. Mit Jean Baudrillard
wird man fragen durfen, warum sich die menschliche Art ausgerechnet als nicht mehr
menschliche (um nicht zu sagen: unmenschliche) Art unsterblich machen sollte.'® Bei der
von den Posthumanisten letztendlich angesteuerten Verselbstindigung der kiinstlichen
Intelligenzen kann nicht einmal davon ausgegangen werden, dass diese noch der Zielspur
threr Schopfer folgen und selbst wenn, dass deren wahrscheinlich subkomplexe Pro-
grammierungen »zielfithrend« waren. Und schon gar nicht kann unterstellt werden, dass
deren Triume von einem goldenen Zeitalter der Gesundheit, Unsterblichkeit, Macht und
Fille von der gesamten Menschheit getriumt werden. »Das Gegenteil von Kunst ist gut
gemeint«!'” sagt Gottfried Benn. Und Pascal, dass wer die Menschen zu Engeln machen
wolle, sie zu Tieren mache.!® Die Anfinge des Nachdenkens iiber Recht und Gerechtig-
keit waren jedenfalls aufs engste mit den Phinomenen der Hybris verbunden. Und wenn
Oswald Spengler schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts verkiindete, dass »die Flucht der
geborenen Fithrer vor der Maschine ... begonnen«!? habe, so wird Humanisten alter
Schule spitestens angesichts der Verlautbarungen der Posthumanisten klar geworden
sein, dass auch unter diesem Aspekt keine Zeit mehr zu verlieren ist.

Auch der Mensch des 21. Jahrhunderts wird sich weiterhin mit Macht- und Geldgier,
Ausbeutung und Armut, Hunger und Durst, Krankheit und Tod kreativ auseinander-
setzen miissen. Exponentielles Bevolkerungswachstum in den Entwicklungslindern,
Uberalterung in den Industrielindern, Klimawandel und hybrides Hantieren mit letzt-
lich nicht beherrschbaren Technologien wie der Atomenergie werden aller Voraussicht
nach die Biichse der Pandora noch einen Spalt breit weiter 6ffnen. Und dies umso mehr,
als sich die — nicht alle, aber doch viele Entwicklungen nachhaltig beeinflussenden — Ge-
setzlichkeiten der Politik mit denen der Natur nicht ohne weiteres synchronisieren las-
sen. Dass unvernunftige, ungerechte und tyrannische Regierungen grofles Unheil an-
richten konnen, wissen wir zur Gentige. Leider gilt dies aber — wenn vielleicht auch in
abgeschwichtem Mafle — auch fiir solche, die zwar den im Laufe der letzten Jahrhunderte
entwickelten und gefestigten Legitimititsvorstellungen in ihren rechtlich-politischen
Strukturbildungen entsprechen, deren Erkenntnismoglichkeiten und Problemlsungs-
kapazititen aber nicht ausreichen, um das Wohl der thnen anvertrauten Menschen und
der sie erhaltenden Um- und Mitwelt nachhaltig zu sichern. Und dies diirfte heute die
Regel sein. Dass aber die stindige Bemithung um eine globale Ausweitung von rechts-,
volks- und sozialstaatlich akzentuierten politischen Strukturen dennoch einen Beitrag
zur weiteren Humanisierung leisten kann, ist unabweisbar. Dies allerdings nur nach
Mafigabe, unter Beriicksichtigung und in Anpassung an die je und je gewachsenen So-

16 Vgl. Jean Baudrillard, Die Illusion des Endes oder der Streik der Ereignisse, Berlin 1994, S.132.

17 Vgl. Gottfried Benn, Roman des Phinotyp, Gesammelte Werke, Band 2, hrsg. v. Dieter Wel-
lershof, Frankfurt a. M. 2003, S. 1333 {.

18 Vgl. Blaise Pascal, Gedanken. Eine Auswahl, Stuttgart 1956, S. 93.

19 Oswald Spengler, Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philosophie des Lebens, Miin-
chen 1931, S. 82.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus? 65

zialkulturen. Und - von unausweichlichen Extremfillen 2 la Hitler-Deutschland einmal
abgesehen — schon gar nicht unter Anwendung missionarischer Hau-Ruck-Manieren
und Elefant-im-Porzellanladen-Methoden, wie wir dies im Riickblick auf die Geschichte
von Kolonialismus, Neokolonialismus und Parakolonialismus in allen nur denkbaren
Variationen (und mit den allfilligen negativen Konsequenzen) erfahren konnen. Nur das
organisch Gewachsene hat Bestand. Und auch das organisch Gewachsene bedarf steter
Pflege. Jede politische Ordnung ist nur so gut wie Diejenigen, die sie mit Leben erfiillen,
jede Rechtsordnung nur so gerecht wie die Rechtsanwender. Stets ist es der Mensch und
seine kognitive und spirituelle Entwicklung, die fiir das Blihen und Gedeihen von Can-
dides Garten verantwortlich ist. Dies gilt im tibertragenen Sinne, aber auch im unmit-
telbaren fiir das Verhaltnis des Menschen zur Natur.

Angesichts der weltweit beobachtbaren Vielzahl letztlich selbstzerstorerischer Geis-
teshaltungen und Verhaltensweisen ist nicht auszuschlieflen, dass die vom Menschen
nolens volens maltritierte, zwar wohl unsterbliche, aber nicht unwandelbare Gaia?® in
ithrer Bedringnis dazu tibergehen wird, sich schon lange vor dem mutmafilichen entro-
pischen Finale von ihrem selbstherrlichen Vasallen zuriickzuziehen, weil die fir jedes
Lehenssystem zentrale Korrelation von Schutz und Gehorsam nicht mehr in ausrei-
chendem Mafle gewahrt wird. Wenn iiber die Zukunft der Erde und ihrer Bewohner
nachgedacht wird, ist Vieles denkbar. Denkbar sind Menschheitsschicksale, die sich 0h-
ne und denkbar sind solche, die sich 7t Zutun des Menschen erfiillen. So fillt es in diesem
Zusammenhang nicht gerade schwer, sich an das Meteoriten-Schicksal der Dinosaurier
zu erinnern, deren immerhin denkbaren Neuauflage auch die virtuelle Unsterblichkeit
in Mikro- und Makrocomputern schwerlich standhalten diirfte. Der Vorsokratiker He-
raklit von Ephesus war es, der »die Welt« als »ein ewig lebendiges Feuer« sah, »nach
Maflen sich entztindend und nach Maflen erloschend«.?! Ob auch die Entfaltungsrhyth-
mik menschlicher Hybris zu diesen Maflen gezihlt werden kann, von denen Heraklit
sprach, mag dahingestellt bleiben. Auch insoweit fillt es jedenfalls angesichts der trotz
erheblicher Anstrengungen unaufhaltsamen Verbreitung von Atomwaffen nicht schwer,
weltweit Feuer entsetzlichster Art aufflammen zu sehen. Anlisse und Vorwinde, sie zu
entzlinden, lassen sich immer finden. Wenige Mafllose geniigen, um zahlreiche Mafivolle
— und damit auch eine zentrale Botschaft des Humanismus — zur guantité negligeable
werden zu lassen. Wie sich eine Dezimierung der Menschheit aus militirischen oder
okologischen Griinden auf deren weitere Entwicklung auswirken wiirde, wissen wir
nicht. Die Aussicht auf humanistisch inspirierte und durch bittere Erfahrungen konfir-
mierte, para-pfingstliche Bewusstseins- und Verhaltensoptimierungen mag uns zwar be-
gleiten, bleibt aber ohne evolutionstheoretische Zusatzannahmen nicht mehr als eine vage
Hoffnung. Selbst in der biblischen Geschichte vom Exodus des Volkes Israel aus Agyp-
ten ist die Wirkung der mosaischen Plagen nur von kurzer Dauer. Und auch in den

20 Vgl. James Lovelock, Gaias Rache. Warum die Erde sich webrt, aus dem Englischen von Con-
stanze Ifantis-Hemm, Berlin 2007, sowie Jim E. Lovelock, Unsere Erde wird iiberleben. GAIA
— Eine optimistische Okologie, aus dem Englischen von Hartmut Schickert, Miinchen 1982.
21 Vgl. Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1922, Fragm. 30, S. 71.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

66 Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus?

zahlreichen Zukunftsromanen des 20. Jahrhunderts wird eine solche Per-aspera-ad-as-
tra-Perspektive kaum einmal zum Ausdruck gebracht — eher schon eine Neigung zu
Regressionen unterschiedlichster Art, wie etwa in Carl Amerys »Untergang der Stadt
Passau« oder Georg Zauners »Die Enkel der Raketenbauer«. Und auch posthumanistisch
inspirierte Science-Fiction-Filme zeigen eher gewohnungsbediirftige Mutanten, wenn
zumeist auch mit hypertrophem technologischem Instrumentarium und geschirftem,
jedoch nicht unbedingt geliutertem Intellekt. Arno Schmidts »In schwarzen Spie-
geln«?? gesehene Kopffiiller bewegen sich dann endgiiltig im Sog einer eher nekrotischen
Transformation des Menschengeschlechts.

Wie schon diese wenigen Hinweise nahelegen, ist ein Blick auf die Zukunft des Men-
schen nur unter Zuhilfenahme hypothetischer Determinanten moglich. Obwohl die mo-
saischen Plagen nur kurzfristig Wirkung zeigen, nimmt das biblische Schicksal der Is-
raeliten dann doch einen eher tiberraschenden Verlauf. Eine kulturgeschichtliche Notiz
dies, die an eine vielleicht trostliche Bemerkung Charles Darwins erinnern soll: »Der
Menschx, heifit es in seiner Schrift tiber die Abstammung des Menschen, »ist wohl zu
entschuldigen, dass er einigen Stolz dariiber empfindet, wenn er sich an der Spitze der
ganzen organischen Stufenleiter sieht. Die Tatsache, dass er durch die Evolution dahin
gelangt ist, statt von Anfang an dahingestellt worden zu sein, kann ihm die Hoffnung
verleihen, in der fernen Zukunft eine noch hohere Bestimmung zu haben.«?

Das letzte Wort kann diese vage, auf den evolutioniren Zufall bauende Hoffnung auf
ein »hoheres Geschick« des Menschen freilich nicht sein, wenngleich im Blick auf eine
ca. 10-20 Milliarden Jahre seit dem »Urknall« umspannende Schopfungsgeschichte?* und
eine je nach Zuordnungskategorie bis zu 160 Tausend Jahre umfassende Menschheits-
geschichte? ein erhebliches Mafl an kognitiver Demut angesagt sein diirfte. Und dies
umso mehr, wenn man die bescheidenen Erfolge im Blick behilt, die der Mensch in seiner
Bemuhung um eine wiirdige Daseinsbewiltigung bislang vorzuweisen hat. Dass »der
Mensch denkt und (der wie auch immer zu verstehende und wo auch immer angesiedelte)
Gott lenktx, ist eine alte Volksweisheit, die wohl auch fiir den weiteren Gang der Evo-
lution zum Tragen kommen wird. Ob wirklich erst »Halbzeit der Evolution« ist, wie

22 Vgl. Arno Schmidt, »Schwarze Spiegel« in: ders.: Brand’s Haide. Zwei Erzihlungen, Reinbek
bei Hamburg 1951, S. 153-259.

23 Charles Darwin, Die Entstehung der Arten durch natiirliche Zuchtwahl, Stuttgart 1963, S. 701.

24 Die gingige Theorie bestimmt das Alter des Universums auf 13,7 Milliarden Jahre. Vgl. Bild
der Wissenschaft 11 (2009), S. 40. )

25 Gesicherte Funde existieren fir Homo sapiens idaltu aus Athiopien, der auf ein Alter von

160.000 Jahren datiert wird. Vgl. John Desmond Clark et al.: »Stratigraphic, chronological and
behavioural contexts of Pleistocene Homo sapiens from Middle Awash, Ethiopia« in Nature
423 (2003), S. 747-752. Diesem Ansatz liegt das »Monogenese-Modell« — die Entstehung des
Homo sapiens in Afrika und dessen Ausbreitung von dort — zugrunde.
Das »multiregionale Modell« besagt, dass der frithe Homo erectus aus Afrika auswanderte und
inverschiedenen Erdregionen den Schritt zum Homo sapiens spitestens vor etwa 40.000 Jahren
machte. Vgl. Die Zeit (Hg.): Welt- und Kulturgeschichte. Epochen, Fakten, Hintergriinde in 20
Binden. Band 1: Anfinge der Menschheit und altes Agypten, Hamburg 2006, S. 691.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus? 67

Ken Wilber plakativ verkiindet,?® mag dahingestellt bleiben. Wenn von der Zukunft des
Menschen unter humanistischen Vorzeichen die Rede ist, kann es jedenfalls nicht nur um
faktische Wahrscheinlichkeiten, sondern muss es auch um normative Uberzeugungen
und Bestrebungen gehen — um den aufrechten Gang des Menschen nimlich in die Zu-
kunft.

Dass dieser aufrechte Gang im Lichte genuin humanistischer Wertungen und Hal-
tungen verstanden werden kann, liegt nahe. Eher zweifelhaft ist allerdings, ob Darwins
Annahme, dass die gegenwirtige Daseinshohe des Menschen ohne dessen eigene An-
strengungen durch den Evolutionsprozess bewirkt werden konnte, zutrifft — ob es zu-
trifft also, dass die tatsichlich erfolgte Hoherentwicklung nur durch bestméogliche An-
passung an die jeweilige okologische Nische erfolgt ist. Und eher fraglich ist deshalb
auch, ob der bisherige Zuschnitt humanistischer Wertiiberzeugungen und Wertverwirk-
lichungen ausreicht, um den hier beschworenen aufrechten Gang in die Zukunft zu si-
chern. Unverkennbar ist jedenfalls die unbequeme, dem tendenziell egalitiren Denkstil
der Moderne eher peinliche Tatsache, dass man den Gleichheitsgrundsatz zwar unver-
drossen in Verfassungsurkunden verankern kann, dass dies aber nichts daran dndert, dass
es Blinde, Halbblinde, Sehende und weit Voraussehende (um nicht zu sagen: Erleuchtete)
gibt. Und unabweisbar ist auch, dass die Welt ein sehr viel angenehmerer Aufenthaltsort
wire, wenn auch nur die bescheidensten Grundwerte des klassischen Humanismus weit-
hin geachtet wiirden. Gleichwohl miissen auch sie so weiterentwickelt werden, dass sie
uberzeugende Antworten auf die dringendsten Problemfragen unserer Zeit bieten kon-
nen — eine Aufgabe, die vor allem Fortschritte bei der Ausbildung von Wahrnehmungs-
tiefe, Bewusstseinshohe und Willensstirke voraussetzt. Dass sich die uns an allen Ecken
und Enden beklemmende globale Krise in erster Linie als Bewusstseinskrise erweist, ist
jedenfalls unverkennbar. Die heute in Politik und Gesellschaft bestenfalls anzutreffende
»praktische Konkordanz« (Konrad Hesse)?” muss nach und nach zu einer »kosmischen
Konkordanz«?8 transformiert werden, um die schon von Plotin beschworene Mittelstel-
lung des Menschen zwischen Tier und Gott zu fordern, das »quia nos fecisti ad Te« des
Augustinus mit Leben zu erfullen und damit zugleich auch dem — von Teilhard de Char-
din als »gottliche(r) Brennpunkt des Geistes«?? apostrophierten und spiter auch von
Frank Tipler beschworenen — Punkt Omega in aufsteigenden Sequenzen niherzukom-
men. Eine Anniherung dies, mit der sich dann auch legitimerweise die Hoffnung ver-
binden kann, die zahlreichen Menschheitsprobleme (einschliefllich des so viel Unheil
anrichtenden dogmatischen Pluralismus der Religionen) auf eine wiirdigere Weise losen

26 Vgl. Ken Wilber, Halbzeit der Evolution. Der Mensch auf dem Weg vom animalischen zum
kosmischen Bewusstsein, ibersetzt von Erwin Schuhmacher, Frankfurt a. M. 2009.

27 Konrad Hesse, Grundziige des Verfassungsrechts der Bundesrepublik Deutschland, 20. neube-
arb. Aufl,, Heidelberg 1999, S. 317 und passim.

28 Vgl. Peter Cornelius Mayer-Tasch, »Von der praktischen zur kosmischen Konkordanz oder
Was hat Politik mit Liebe zu tun?« in: Eberhard Sens, (Hg.), Am Fluf$ des Heraklit. Neue
kosmologische Perspektiven,

Frankfurt a. M./Leipzig 1993, S. 348-366.
29 Vgl. Pierre Teilhard de Chardin, Der Mensch im Kosmos, Miinchen 1959, S. 280.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

68 Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus?

zu konnen, als dies heute allenthalben der Fall ist. Und dies auch und gerade dann, wenn
man den — schon in der Johannes-Offenbarung aufscheinenden®® und dann von Gertrud
von Helfta beschworenen?! — Punkt Omega nicht so interpretiert, wie dies bei dem
christgliubigen Para-Transhumanisten Teilhard de Chardin der Fall ist.

Eine solche gleichsam metahumanistische Perspektive setzt freilich die — zugegebe-
nermaflen spekulative, aber auch >gefiihlte< — Vorstellung voraus, dass die Evolution des
Menschengeschlechts dem von Augustinus angedeuteten Aufstiegssog gehorcht und ei-
nem Entwicklungsweg folgt, der von der Entstehung der Materie tiber die anorganischen
und organischen Stadien und die allmihliche Hominisation bis zur Ausbildung eines
personalen Ich-Bewusstseins und schliefflich eines transpersonalen All-Bewusstseins
fithrt, das es dann auch erlaubt, die Um- und Mitwelt des Menschen sowohl kognitiv als
auch aktiv nicht mehr als zur Beherrschung und Ausbeutung freigegebene Alia zu be-
trachten und zu behandeln. Assoziierbar ist eine solche Perspektive nicht nur mit der
joachimitischen Verheifflung eines »Dritten Reiches des Heiligen Geistes«, sondern wohl
auch mit Hegels Lehre von der Selbstbewusstwerdung des Geistes. Und der Eine oder
Andere wird diese Perspektive wohl auch im Lichte des Spannungsverhiltnisses zwi-
schen dem eine Selbsterldsungsperspektive eroffnenden Christus-Wort »Ihr seid Gotter«
(Joh. 10, 34) oder auch Meister Eckarts »Deus in me« und der kirchlichen Lehrpraxis
und Heilsverwaltung sehen, ohne sich dabei jedoch in endzeitlich-universelle Allmacht-
seuphorien zu verlieren, wie sie bei manchen Posthumanisten auftauchen. Dass am Leit-
bild von Mitte und Maf§ geschulte Humanisten solchen Zukunftsphantasien ohnedies
wenig abgewinnen konnen, liegt nahe. Auch sie aber konnen auf die Entwicklung einer
universell orientierten Wahrnehmungs- und Bewusstseinstiefe auf teils reflektive, teils
meditative Weise einen gewissen Einfluss nehmen. Darliber aber, auf welchem Wege die
zu erhoffende Entwicklung jenes heute erst rudimentir entwickelten Allbewusstseins
auf breiter Ebene auch ohne forcierte Entkorperlichung des Menschen erfolgen konnte,
konnen wir allenfalls spekulieren. Vieles spricht fiir die Uberzeugung jener Autoren, die
— wie etwa Ken Wilber — auf die frithere, jetzige und kinftige Leuchtturm-Funktion der
auf diesem Weg besonders weit fortgeschrittenen Leitseelen verweisen, deren Aufgabe
man vielleicht mit der Aufgabe der aus der Gehirnforschung bekannten, die Entwicklung
des Gehirns im Mutterleib steuernden »Zielzellen« (Joseph Chilton Pearce)*? zumindest
assoziieren kann. Die Richtigkeit dieser Hypothese unterstellt, erhebt sich dann aller-
dings die Frage, warum die Einen schneller und die Anderen langsamer in den Sog eines
solchen spirituellen Entwicklungsprozesses geraten. Und zugleich stellt sich dann auch
die Frage, welche Bedeutung dann den Verspateten zukommt. Sind nicht auch sie Teil
des Ganzen? Auch auf solche Fragen gibt es hochspekulative Antworten, auf die ich aber
hier nicht mehr eingehen mochte.

30 1,8;21,6.

31 »Perduc me ad Omega plenae consummationis«, Exercitia, V, 350 (Oenvres spirituelles, Tome
I, ed. Jacques Hourlier et Albert Schmitt, Paris 1967, S. 182).

32 Joseph Chilton Pearce, »Werden, was wir sind. Die kooperative und komplementire Intelli-
genz von Herz und Hirn« in Monika Sauer-Sachtleben (Hg.), Kooperation mit der Evolution.
Das kreative Zusammenspiel von Mensch und Kosmos, Miinchen 1999, S. 471.

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus? 69

Soviel jedenfalls scheint mir gewiss: Den Gang in die Zukunft in aufrechter Haltung
antreten zu wollen, bedeutet, dass wir — ein Jeder auf die ithm bestmogliche Weise — an
dem zu partizipieren versuchen, was schon Henri Bergson die »kreative Evolution«*?
genannt hat. Mit anderen Worten: Wir sind es — und mehr noch: wir sollten es sein —, die
die Zukunft in-formieren, die ihr eine lebensgerechtere als die gegenwirtige Form geben.
Und gerade dann, wenn individuelle oder kollektive Ausweglosigkeiten drohen, ist die
Chance besonders grofi, dass bislang nicht genutzte zerebrale Potentiale (nach Auskunft
der Gehirnforscher immerhin ca. 85 %) genutzt werden und sich das Leben in einem
markanten ,Stirb und Werde’ auf einer hoheren Ebene neu formiert. Zumindest dann,
wenn wir uns nicht auf einen hypertrophen Unsterblichkeitswahn und eine aus ihm er-
wachsende technokratische Humanititsbastelei verlegen wollen und auch einen Schuss
optimistischer Naivitdt zulassen kénnen, bleibt uns Menschen des 21. Jahrhunderts an-
gesichts der zahlreichen zivilisatorischen Probleme unserer Zeit wohl gar nichts anderes
ubrig, als stets aufs neue jenes »Attempto« zu wagen, das mich vor nunmehr 5 Jahr-
zehnten als Inschrift am Hauptgebaude der Universitit begriifite, an der ich mein Jura-
Studium begann. Und mit den hier vorgetragenen Gedanken mag auch der Reigen ein-
gestreuter poetischer Zeugnisse enden, indem ich zum Abschluss noch einen trostlichen
Vers Hilde Domins anfiihre, der jeglichem Skeptizismus im Hinblick auf die Zukunft
des Menschengeschlechts entgegengesetzt werden konnte. Im Geleitmotto ihres Ge-
dichtbands mit dem Titel »Nur eine Rose als Stiitze«** heif3t es:

»Ich setzte den Fufs
in die Luft.

Und sie trug.«

Zusammenfassung

Versucht wird eine breit geficherte Ortsbestimmung des heutigen Menschen im Span-
nungsfeld von Humanismus und Metahumanismus. Wihrend sich die humanistischen
Werte — und vorab der zentrale Wert von Mitte und Maf§ — im 20. Jahrhundert auf
schmerzliche Weise gegen zutiefst inhumane Politische Systeme zu behaupten hatten,
sieht sich der Humanismus klassischer Prigung heute in Gestalt der sogenannten Post-
humanisten, die das Evolutionsheil des Menschen in einem forcierten, bis hin zur virtu-
ellen Unsterblichkeit getriebenen Human Engineering sehen, erneut einer epochalen
Herausforderung ausgesetzt. Vor diesem Hintergrund entwickelt der Autor eine Evo-
lutionsperspektive, die weniger auf technomorphe denn auf spirituelle Daseinserweite-
rungen vertraut.

33 Vgl. Henri Bergson, L’evolution créative (dt.: Schopferische Entwicklung), Paris 1907.
34 Vgl. Hilde Domin, Nur eine Rose als Stiitze, Gedichte, Frankfurt a. M. 1959.

ZfP 57.Jg. 1/2010

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

70 Peter Cornelius Mayer-Tasch - Quo vadimus?

Summary

During the first half of the 20th century the traditional humanistic values in different
parts of the world were radically challenged by deeply inhuman social and political pat-
terns and attitudes. After the troublesome restoration and preservation of those classical
values, grouping around the basic principle of measure and means, during the last decades,
Humanism of traditional stamping is challenged by so called Posthumanists, who are
focusing on human engineering and the goal of virtual immortality. In contrast to these
trans- and posthumanistic tendencies the author of this article places his hopes on the
perspective of a spiritual evolution of mankind, furthered by the dramatically worsening
of the worldwide economic, ecological and political conditions of our civilization.

Peter Cornelius Mayer-Tasch, Humanism and Metahumanism in the beginning of the
21th century

‘Simplizistische Losungen
verbieten sich’

Zur internationalen Zusammenarbeit
im 21. Jahrhundert

Dettscher [ thne i) Festschrift zu Ehren von

Professor Uwe Holtz

Herausgegeben von

Eckhard Deutscher und Hartmut Ihne
2010, 347 S., brosch., 49,— €,

ISBN 978-3-8329-5382-9

(Internationale Schriften der Hochschule
Bonn-Rhein-Sieg, Bd. 1)

‘Simplizistische Lésungen
verbieten sich’

Zur internationalen Zusammenarbeit
Jahrhundert

zu Ehren von Professor Uwe Holtz

{} Nomos Der Suche nach wirkungsvollen Pro-
blemlésungsstrategien angesichts viel-
faltiger globaler Herausforderungen in
der AuBen-, Sicherheits-, Umwelt- und Entwicklungspolitik widmet sich
die Festschrift fiir Prof. Dr. Uwe Holtz. Fiihrende Personlichkeiten der inter-
nationalen Zusammenarbeit, der Entwicklungspolitik und der Entwicklungs-
forschung kommen darin zu Wort.

_ N {} Nomos
Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder

versandkostenfrei unter » www.nomos-shop.de

216.73.216.38, am 22.01.2026, 12:49:50. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

