
Peter Cornelius Mayer-Tasch

Quo vadimus?

Versuch einer Ortbestimmung zwischen Humanismus und
Metahumanismus*

Wer einem Stern verbunden
kehrt nicht um.

(Grabspruch des Malers Fritz Erler)

Wer unter humanistischen Vorzeichen darüber nachdenken soll, wohin wir gehen,
sollte zunächst darüber nachdenken, wo wir stehen (1). Wer darüber nachgedacht hat,
wo wir stehen, sollte darüber nachdenken, in welche Richtung wir unsere Schritte wen-
den könnten (2). Und schließlich muss er dann wohl auch darüber nachdenken, welche
Richtung ihm als die menschengemäße erscheinen will (3).

Ich werde mich einer Ortsbestimmung des heutigen Menschen zwischen Humanismus
und Metahumanismus in diesem Dreischritt zu nähern versuchen. Und als ein weder
natur- noch technikwissenschaftlich orientierter Rechts- und Sozialwissenschaftler wer-
de ich meine tour d’horizon in aller Schlichtheit unternehmen.**

1. Wo wir stehen

Ebenso wie die Frage, wohin wir gehen könnten, und die Frage, wohin wir gehen sollten,
bedarf auch schon die Frage, wo wir stehen, einer präliminarischen clausula salvatoria.
Dieses »Wir« nämlich gibt es in Wirklichkeit nicht oder doch nur in einem sehr be-
grenzten Maße. Im Blick auf den Menschen gibt es zwar physiologische und psycholo-
gische Ähnlichkeiten, nicht aber völlige Identitäten. Streng genommen ist es bei dem
Versuch einer Bestimmung des Status quo nur möglich, individuelle und kollektive Ten-
denzen zu benennen,und bei dem Versuch einer Bestimmung des Status ad quem, die

* Dem Text liegt ein Vortrag zugrunde, den der Verfasser am 5.12.2009 im Rahmen eines
Symposions mit dem Titel »Hat der Humanismus eine Zukunft? / L’Humanisme a-t-il un
avenir?« an der Université de Fribourg gehalten hat. Die Beiträge zu diesem Symposion werden
unter der Herausgeberschaft von Adrian Holderegger, Ruedi Imbach, Siegfried Weichlein und
Simone Zurbuchen mit dem Titel Hat der Humanismus eine Zukunft? Herausforderungen –
Antworten im Fragment im Schwabe Verlag Basel, Academic Press Fribourg 2010/11
veröffentlicht werden. Der Autor dankt den Herausgebern dieses Bandes für die Erlaubnis zum
Vorabdruck seines Beitrags in der Zeitschrift für Politik.

** Für Anregungen und Hinweise danke ich Herrn Dipl. sc. pol. Univ. André Wichmann (Hoch-
schule für Politik München).

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


höchstpersönlichen Zielperspektiven. Und all das ohnedies nur unter den allgemeinen
erkenntnistheoretischen Bedingtheiten.

Welche individuellen und kollektiven Tendenzen sind es also, die unsere heutige con-
ditio humana kennzeichnen? Statt zum wiederholten Male selbst ein geschlossenes Bild
zu zeichnen, möchte ich darauf verweisen, dass die Lebensformen und -tendenzen un-
serer heutigen Menschheitsstunde sich schon vor teils mehr als einem Jahrhundert drei
visionär begabten Geistern mit beklemmender Deutlichkeit erschlossen. Ich denke an
Alexis de Tocqueville, an Friedrich Nietzsche und an Rainer Maria Rilke. In Tocquevilles
La démocratie en Amerique, in Nietzsches Also sprach Zarathustra und in Rilkes Stun-
denbuch finden sich fast alle soziokulturellen Elemente versammelt, die wir heute in und
um uns herum erfahren und erleben können. Wer sieht sie nicht, jene vom geistigen Auge
des französischen Juristen erblickte »Menge einander ähnlicher und gleichgestellter
Menschen, die sich rastlos im Kreise drehen, um sich kleine und gewöhnliche Vergnü-
gungen zu schaffen, die ihr Gemüt ausfüllen« oder auch jene [mehr oder minder] »be-
vormundende Macht, die allein dafür sorgt, ihre Genüsse zu sichern und ihr Schicksal zu
überwachen« – jene Macht, die »ins einzelne gehend ist, regelmäßig, vorsorglich und
mild«.1 Wer könnte Nietzsches Vision vom letzten Menschen voll und ganz widerspre-
chen, könnte leugnen, dass »die Erde« tatsächlich »klein geworden« ist und dass auf ihr
(nicht zuletzt mit Luftsprüngen) jener von Zarathustra erblickte Mensch hüpft, »der alles
klein macht« und »am längsten« lebt. Ob er wirklich »unaustilgbar ist, wie der Erdfloh«
wissen wir nicht. Aber wir wissen, wie er lebt, wir erfahren dass fast »jeder das Gleiche«
will, nicht zuletzt »sein Lüstchen für den Tag und sein Lüstchen für die Nacht«, auch
»ein wenig Gift ab und zu« und »viel Gift zuletzt, zu einem angenehmen Sterben«.2 Und
wer würde nicht tagtäglich mehr oder minder schmerzhaft erfahren, was Rilke im (drit-
ten) »Buch von der Armut und dem Tode« seines Stundenbuches vor nunmehr genau
107 Jahren zu Papier gebracht hat – erlauben Sie mir, auch dies noch in Erinnerung zu
rufen:

»Die Städte aber wollen nur das Ihre
und reißen alles mit in ihren Lauf
Wie hohles Holz zerbrechen sie die Tiere
Und brauchen viele Völker brennend auf.
 
Und ihre Menschen dienen in Kulturen
Und fallen tief aus Gleichgewicht und Maß,
und nennen Fortschritt ihre Schneckenspuren
und fahren schneller, wo sie langsam fuhren
und fühlen sich und funkeln wie die Huren
und lärmen lauter mit Metall und Glas.

1 Vgl. Alexis de Toqueville, Über die Demokratie in Amerika II, Stuttgart 1962, S. 342.
2 Vgl. Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Werke in drei Bänden, München 1954, S. 284.

56 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 56

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


Es ist als ob ein Trug sie täglich äffte
Sie können gar nicht mehr sie selber sein;
Das Geld wächst an, hat alle ihre Kräfte
Und ist wie Ostwind groß, und sie sind klein.«3

Ich breche das Zitat hier ab, weil uns all’ das Gesagte und Dergleichen mehr ohnedies
zur überdeutlichen Gegenwart geworden ist. Die Frage, ob Nietzsches Wort vom letzten
Menschen und Rilkes Rede von der Eigentlichkeit des Menschen stimmig ist, müssen wir
ebenso offen lassen wie die Frage, ob sein Gebet für die unter all dem Leidenden, »aus
jeder Wohnung Ausgewiesenen« – »Und gibt es einen Mund zu ihrem Schutze [Herr]
mach’ ihn mündig und bewege ihn«4 – in einer mehr als vorläufigen und vordergründigen
Weise erhört werden kann. All diese Visionen und Wahrnehmungen verweisen uns je-
denfalls in die Mitte unserer Zeit, in das unter dem Ansturm technisch potenzierter Lei-
denschaften fiebernde und nicht zuletzt deshalb vom nicht allzu fernen Donnergrollen
Ragnaröks umwitterte Midgard des Homo (non satis) sapiens.

Non satis sapiens also trotz einer seit zweieinhalb Jahrtausenden dokumentierten theo-
retischen und praktischen, philosophischen und rechtlich-politischen Bemühung um
Menschenwürde, Friedfertigkeit, Gemeinsinn und Augenmaß im individuellen und kol-
lektiven Miteinander – im engeren oder weiteren Sinne humanistische Werte all diese,
die von einer teils sakral, teils säkular orientierten Geisteselite immer wieder im Hinblick
auf die jeweiligen Zeitumstände ausformuliert, im gesellschaftlichen Alltag recht und
schlecht praktiziert, dann aber auch stets aufs neue unter mancherlei Vorwänden massiv
depraviert wurden. In besonders drastischer Weise konnten wir dies wieder einmal in
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Europa, können wir dies aber auch heute welt-
weit mal hier und mal dort in mehr oder minder abstoßender Manier erfahren.

Schon der ›ganz normale Wahnsinn‹ unseres tagtäglichen sozioökonomischen und
sozioökologischen Handels und Wandels (ganz zu schweigen von den Abwegen der sog.
Großen Politik) missachtet ständig jene sowohl im Orient als auch im Okzident seit
Menschengedenken im Zentrum humanistischer Bemühung stehende Leitbild von ›Mitte
und Maß‹, dessen Herkunft und Profil ich mich in meinem gleichnamigen Buch bis in
die Anfänge unserer Überlieferungen zurückzuverfolgen bemüht habe.5 Dass diese
schon von Horaz mit der Symbolfarbe Gold verbundene »Mitte« und dieses schon vom
delphischen Orakel beschworene »Maß« im Laufe der Geschichte stets aufs neue verfehlt
wurde, wissen wir. Während jedoch in früheren Epochen die negativen Folgen der Maß-
losigkeit auf der noch vergleichsweise dünn besiedelten Erde allenfalls lokale oder re-
gionale Auswirkungen haben konnten, erleben wir heute im Angesicht der Schrumpfung
aller Distanzen und der Ausdehnung aller Dimensionen (einschließlich der demogra-
phischen) das anscheinend unaufhaltsame Herannahen jenes »Rand(es)«, von dem Stefan
George in »Der Mensch und der Drud« sagt, dass ihn erst »merkt, wer gebüßt hat für

3 Rainer Maria Rilke, Das Stundenbuch, Leipzig 1918, S. 100.
4 Vgl. ebd.
5 Peter Cornelius Mayer-Tasch, Mitte und Maß. Leitbild des Humanismus von den Ursprüngen

bis zur Gegenwart, Baden-Baden 2006.

57 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 57

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


den übertritt«.6 Zumindest punktuell haben wir ihn schon an vielen Ecken und Enden
unserer Lebenswelt übertreten. Und an vielen Ecken und Enden unserer Lebenswelt
merken wir ihn auch, weil wir bereits begonnen haben, für den Übertritt zu büßen. Und
dies ist auch kein Wunder, »Wo unersättliche gierde / Von dem pol bis zum gleicher /
Schon jeden zoll breit bestapft hat / Mit unerbittlicher grelle / Ohne scham überblitzend /
Alle poren der welt.« Und: »Wo hinter massloser wände / Hässlicher zellen ein irrsinn /
Grad erfand was schon morgen / Weiteste weite vergiftet / Bis in wüsten die reitschar /
Bis in jurten den senn.«7

Dass auch diese letzten Zeilen von George stammen, ist unverkennbar. Ich rufe sie
einerseits um meiner Freude an poetischen Zeugnissen willen in Erinnerung, andererseits
aber auch, weil sie bis an die Schwelle der unverkennbaren Notwendigkeit führen, kon-
kreten Perspektiven des Exodus aus einer zunehmend unwirtlich werdenden Menschen-
welt nachzusinnen. Wo zwischen Angst und Machtgier schwankende Herkulesse ihre
Atomkeulen drohend schwingen, wo infernalische Gifte jeglicher Art in jedem Samen-
korn lauern und der Hunger und Durst der Armen zum sprichwörtlichen Himmel
schreit, muss sich der Humanismus tradierter Provenienz und Prägung fragen lassen, ob
er sich nicht längst als ein zwar nicht völlig belangloses, aber letztlich auch nicht exis-
tentiell relevantes Leitbild erwiesen hat, das im Grunde nur noch als mehr oder minder
stilvolles rhetorisches Gesellschaftsspiel zartbesaiteter Nocheliten, nicht aber als wirk-
kräftiges soziales Steuerungsmedium gesehen werden kann. Vor dem Hintergrund man-
nigfacher Erkenntnisse einer – den freien Willen bestreitenden – Hirnforschung und einer
– die Singularität des menschlichen Erbgutes leugnenden –Genetik mag das mit dem
Leitbild des Humanismus untrennbar verbundene Vertrauen in die menschliche Ver-
nunft und die menschliche Entscheidungs- und Leistungsfähigkeit als weithin obsolet
erscheinen. Im privaten wie im öffentlichen Raum blieb und bleibt der Mensch fehlbar.
Zahlreiche zivilisatorische Fehlentwicklungen offenbaren die Unzulänglichkeit des Ho-
mo faber, der die – zumindest hypothetischen – Heilswege des Homo viator in Selbst-
befreiungslaune verließ, um sich aufs Machen zu verlegen, nun aber nolens volens den
von ihm selbst erdachten und erschaffenen Zauberbesen weithin hörig geworden ist.
Damit aber – so die Sorge der Humanisten und die Überzeugung der sog. Trans- und
Posthumanisten – scheint das Entwicklungs- und Wirkungspotential des klassischen
Humanismus an sein Ende gekommen zu sein. Diejenigen, die solche Befürchtungen und
Annahmen teilen, werden sich mithin der Frage stellen müssen, welche Optionen der
sich seiner Stärken und Schwächen bewusste Mensch heute noch hat, wenn er unter
Wahrung wenigstens eines Mindestmaßes an Menschenwürde »in Friede und Freiheit«
(wie das in politischen Verlautbarungen immer so schön heißt) überleben möchte. Mit
anderen Worten: Es bleibt die Frage, wohin wir überhaupt (noch) gehen könnten.

6 Stefan George, »Der Mensch und der Drud« in: Das neue Reich. Gesamtausgabe der Werke,
Band 9, Berlin 1928, S. 74.

7 Ders.: »Geheimes Deutschland« in: ebd., S. 60.

58 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 58

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


2. Wohin wir gehen könnten

Wenn Kategorisierungen auch stets kritisch hinterfragbar sind und bleiben, so wird man
unter dem Blickwinkel dieser Fragestellung doch zumindest drei Richtungsgruppen un-
terscheiden dürfen, zwischen denen gleichwohl mannigfache Überschneidungs- und
Durchdringungsmuster möglich erscheinen. Es sind dies die humanistische Werte im
Blick auf ein sowohl Sinn stiftendes als auch Verantwortung forderndes Jenseits Beja-
henden, die solche Perspektiven mehr oder minder entschieden Ablehnenden, und die
ihr humanistisches Credo in einer Art von heroischem Agnostizismus Bekennenden und
Lebenden.

Die geringsten theoretischen Probleme dürfte die erstgenannte Gruppe der Gläubigen
haben, wobei ich an die Angehörigen der monotheistischen Religionen denke und gläu-
bige Buddhisten und Hindus ausklammere, die andere Dimensionen menschlicher
Selbstvervollkommnung im Auge haben. Für die im Bannkreis des historischen Huma-
nismus lebenden Gläubigen ist die erbsündige Erdenwelt ohnedies nur eine bewäh-
rungsorientierte Transitzone. Der Weg des Menschen bis hin zum Scheitelpunkt des
jüngsten Gerichtes ist vorprogrammiert. Was immer auch mit diesem Menschen und mit
dieser Erde noch geschehen mag ist lediglich prozessual zu verstehen. Der zukünftige
Mensch wird letztendlich entweder in die Sphäre der Vollkommenheit erhoben oder aber
auf ewig verworfen. Tertium non est.

Wer derartige Perspektiven eher in den Gefilden einer zwar kulturgeschichtlich und
psychologisch erklärbaren, aber eben doch Phantasie angesiedelt sehen will, ist ins Reich
der Freiheit entlassen, kann und muss nun alle Wonnen und Wehen derselben erfahren.
Wie den Adepten der ersten Denk- und Glaubensrichtung bleibt auch ihm und ihr nichts
anderes übrig, als sich »neuen Raum in den Raum«8 hinein zu schaffen, um noch einmal
an Georges prophetisches Poem »Geheimes Deutschland« zu erinnern. Dieser neue
Raum im Raum aber kann sehr unterschiedliche Dimensionen und Proportionen an-
nehmen.

Ausgangspunkt dieser post- und transhumanistischen Raumbildungen ist stets das –
unter Berufung auf die Defizite der gegenwärtigen conditio humana bekräftigte – Pos-
tulat, den Homo non satis sapiens nicht im Blick auf ein imaginäres Jenseits, sondern
vielmehr im Diesseits zu optimieren und dabei Nietzsches Vision vom Übermenschen
in mehr oder minder konkrete Operationalisierungsformen zu überführen. Die nächste
Sprosse auf der Leiter der Evolution müsse vom Menschen selbst erklommen, die bis-
herigen Entwicklungsprozesse verbessert und beschleunigt werden. Mit diesem Ziel im
Auge müsse er sich dem Fortschritt, dessen Geschöpf er doch selber sei und den er so
eindrucksvoll weiter befördert habe, überlassen. In seinem Werk über die »Antiquiert-
heit des Menschen« hatte Günther Anders von der »prometheischen Scham« gesprochen,
die der heutige Mensch im Bewusstsein seiner eigenen Unzulänglichkeiten angesichts der
sehr viel höheren Leistungsfähigkeit seiner technologischen Schöpfungen empfinde oder

8 Ebd., S. 61.

59 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 59

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


doch empfinden könne.9 Und das unüberhörbare »Vorwärts!« der – den klassischen
Humanismus selbstbewusst überrundenden – sog. Posthumanisten ist nicht zuletzt vor
diesem psychologischen Hintergrund zu verstehen. Posthumanisten wie Hans Mora-
vec10 und Frank Tipler11 betonen mehr noch als die bloße Möglichkeit die moralische
Verpflichtung zur Nutzung der technischen Möglichkeiten, die die heutigen Wissen-
schaften bieten, um der imbecillitas (wie es bei Pufendorf hieß) des Menschen abzuhelfen.
Das einzig wirklich Wertvolle am Menschen – seine seelischen und geistigen Potenzen –
gelte es in computernahe Speicher hochzuladen, um so ein zumindest virtuell-unendli-
ches Leben zu ermöglichen. Der Stab der Evolution kann aus dieser Sicht an künstliche
Intelligenzen und Menschenmaschinen weitergereicht, der Körper mittelfristig zur
quantité negligeable deklariert und der Mensch als somasematisches Zwitterwesen zum
vergilbenden Blatt am Baum des Lebens erklärt werden.

Neben den in solche Zukünfte der Menschheit blickenden (und sie auch bejahenden)
Vertretern des Posthumanismus sehen sich auch die Vertreter des in vielen Farben schil-
lernden Transhumanismus als legitime Nachfolger des klassischen Humanismus. Dies
freilich eher als Reformer denn als Revolutionäre. Im Gegensatz zu den Posthumanisten,
die die menschliche Existenz auf eine andere Ebene projizieren wollen, sehen sich die
Anhänger des Transhumanismus zwar auf dem Weg in Richtung Posthumanismus, ge-
stehen dem Menschen seine Körperlichkeit jedoch weiterhin zu. Transhumanisten wie
etwa Max More, die den Menschen in Anlehnung an aufklärerische Positionen allenfalls
als »dignified machines«12 sehen können, wird der Weg zu noch mehr dignity in erster
Linie durch technische Optimierung gepflastert. Ihr Ziel ist der Mensch mit ‚Vollaus-
stattung’. Erreicht werden soll diese durch die intensive Nutzung der Nano- und Bio-
technologie, nicht zuletzt aber auch der Informationstechnologien. So etwa durch den
Einbau von Speicherchips, die zur Erweiterung und Vernetzung der Hirnfunktionen und
so zur Ausmerzung notorischer menschlicher Schwächen führen könnten. Andere trans-
humanistische Hoffnungen ruhen auf systematischer und konsequenter Zuführung von
bewusstseinserweiternden und intelligenzverstärkenden Arznei- und Lebensmitteln.
Nicht zuletzt soll aus transhumanistischer Sicht die Gentechnik dabei helfen, das Män-
gelwesen Mensch aus diesem Zustand zu befreien. Das »enhancement« – einer der
Schlüsselbegriffe der post- wie der transhumanistischen Strömung – soll bereits bei der
Erzeugung auch des menschlichen Lebens Defekten vorbeugen und Optimierungen ein-
leiten. Wo Aldous Huxleys »Brave New World« dem humanistisch gesinnten Leser der
30er-Jahre des 20. Jahrhunderts das Gruseln lehrte – im Blick auf die vollständige tech-
nische Manipulierbarkeit des Menschen nämlich – wird den Post- und den Transhuma-
nisten der Verzicht auf die technischen Optimationsmöglichkeiten und damit auf den

9 Vgl. Günter Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, München 1983, S. 21 und passim.
10 Vgl. Hans Moravec, Mind Children. The Future of Robot and Human Intelligence, Harvard

1988.
11 Vgl. Frank Tipler, The Physics of Immortality, New York 1994.
12 Vgl. Max More, Beyond the Machine. Technology and Posthuman Freedom, http://

www.maxmore.com/machine.htm (zuletzt aufgerufen: 20.1.2010). Nicht nur der Mensch, son-
dern auch traditionelle Medien wie Bücher werden von diesem Transhumanisten überwunden.

60 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 60

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


vermeintlichen evolutionären Schnellgang der technomorphen Superhumanisierung
zum Schreckensszenario und deren Bejahung zur Schnellspur in ein goldenes Zeitalter.
Und dies nicht von ungefähr. Das Zusammenspiel von technisch-wissenschaftlichem
Fortschritt und damit einhergehendem Transzendenzverlust bei gleichzeitiger Fortdauer
der althergebrachten Menschheitsgeißeln Armut, Krankheit, Krieg und Unterdrückung
samt der konkreten Aussicht auf eine Steigerung all’ dieser Leiden durch die selbstver-
schuldete sozioökologische Verelendung der Erde erzeugt einen Innovations- (um nicht
zu sagen) Mutationsdruck, der das Verhältnis von Mensch und Menschlichkeit auf einen
jeder Zugluft ausgesetzten Prüfstand stellt und auch bislang eher verworfene Humani-
tätsperspektiven in den Augen dieser Fortschrittsjünger als legitim erscheinen lassen.

Noch scheinen diese – von Oliver Krüger in seinem Buch über »Virtualität und Un-
sterblichkeit« breitflächig und scharfäugig analysierten – Perspektiven das Gros der An-
hänger des klassischen Humanismus nicht oder doch nur in äußerst begrenztem Maße
zu überzeugen. Und auch der Autor dieser Überlegungen möchte die künftige Entwick-
lung der Menschheit nicht in derart manipulativen Bahnen sehen. Die Einnahme dieser
Position lässt freilich die Frage unabweisbar werden, welche Erfolge man vom klassi-
schen Humanismus bei der Bewältigung der virulenten Menschheitsprobleme noch er-
warten kann. Und von der Beantwortung dieser Fragen hängt dann auch die Antwort
auf die weitere Frage ab, ob der vom klassischen Humanismus vorgezeichnete Weg der
ist, den wir auch in Zukunft im Bewusstsein unserer Mitverantwortung für das Schicksal
der Menschheit mit Fug und Recht gehen sollten. Beiden Fragen werde ich mich nunmehr
im dritten Entwicklungsschritt meiner Gedankenführung zuwenden.

3. Wohin wir gehen sollten

Vergleicht man den Humanismus traditioneller Couleur mit den heutigen post- und
transhumanistischen Tendenzen, so ist deren Nähe zum klassischen Humanismus un-
verkennbar. Auch sie bekennen sich zu dem Ziel einer umfassenden Entfaltung des In-
dividuums. Auch aus ihrer Sicht formt sich das Subjekt zu dem, was es sein kann und
sein will. Auch aus ihrer Sicht will das Subjekt – aristotelisch gedacht und goetheanisch
gesprochen – werden, was es ist. Vernunftbestimmte sittliche Selbsterschaffung und
Selbstbeherrschung kehrt in virtualisierter Form wieder; die Erkenntnis eigener Fehl-
barkeit lenkt auch hier den – zum Teil sogar heilsgeschichtlich geschärften – Blick auf
höhere Lebensformen. Und dies in einer zwar weiter ausgreifenden, radikaleren, zugleich
aber auch kurzatmigeren Art und Weise als dies im Bannkreis des klassischen Huma-
nismus der Fall war und ist. Rückblick und Ausblick scheinen aus diesem Blickwinkel
nahtlos ineinander überzugehen. Die Geschichte der menschlichen Zivilisation von der
Achsenzeit bis zur Aufklärung und ihren Folgen stellt sich so als ständige Erweiterung
der die Lebensbedingungen verbessernden wissenschaftlich-technischen Möglichkeiten
dar. Den mit der Entwicklung der Dampfmaschine, der Eisenbahn, der Elektrizität und
der Atomenergie verbundenen Umwälzungen folgen die sich aus der Entfaltung der In-
formationstechnologien ergebenden. Dass deren exponentiell fortschreitende Entwick-

61 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 61

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


lung die menschliche Erkenntnis- und Leistungsfähigkeit in mancherlei Hinsicht bereits
übersprungen habe, dürfe nicht ohne Folgen bleiben. Und dass der Mensch bisheriger
Prägung zum Auslaufmodell geworden und daher neu zu konfigurieren sei, müsse nicht
nur hingenommen, sondern vielmehr aktiv mitgestaltet werden.

Spätestens an diesem Punkt jedoch verdichtet sich die posthumanistische Apotheose
des Human Engineering zu einem dezidierten »Antihumanismus um des Humanismus
willen«,13 wie es Richard Faber treffend formuliert hat. Schon vom logischen Ansatz her
sind die Erfolgsaussichten der ins Auge gefassten Selbstüberholungsmanöver ebenso
fragwürdig wie die angekündigten Entkörperungsstrategien. Übersehen wird dabei, dass
die jeweils höheren Entwicklungsstufen die – wenn auch geläuterte – Substanz der jeweils
niedereren mit sich führen und der Körper daher auch nicht nur dazu da ist, das (auch in
sich evolutionsakzessorisch strukturierte) Gehirn umherzutragen. Erst die Interaktion
von Körper, Geist und Seele mit der Umwelt bestimmt den Inhalt des Denkens und damit
auch der Weiterentwicklung. Im Übrigen würde die Ablösung des Menschen als Körper,
Geist und Seele umfassendes, eigenverantwortliches Wesen durch den Menschen als ar-
tifiziell konstruierte, virtuelle Daseinsform die kulturellen Grundlagen unserer Gesell-
schaft grundstürzend in Frage stellen. Das als Ausweg aus einem anerkanntermaßen de-
fizitären anthropologischen und zivilisatorischen Status quo gesehene technizistische
»upgrading« könnte ab einem bestimmten point of no return nurmehr als eine imperative
Konsequenz, nicht aber mehr als Ergebnis einer je und je zu treffenden autonomen Ent-
scheidung betrachtet werden, die auch die erhofften, die befürchteten oder auch die er-
fahrenen Konsequenzen des eigenen Verhaltens mit bedenkt und den Umgang mit dem
schicksalhaft Gegebenen meistert. Nicht von ungefähr fordert der ›Wilde‹ aus Huxleys
Zukunftsroman ein »Recht auf Unglück« einschließlich des »Recht(es) auf Alter, Häss-
lichkeit und Impotenz, … auf Syphilis und Krebs, … auf Hunger und Läuse, … auf
ständige Furcht vor dem Morgen ….«.14 Auch der aus dem Geist des tradierten Huma-
nismus Lebende wird sich dem wissenschaftlichen Fortschritt nicht völlig verweigern.
Nicht nur wird er sich immer wieder – wenn auch selektiv – der ständig weiterentwi-
ckelten technischen Hilfsmittel bedienen, die ihm das Leben erleichtern; im Bedarfsfall
wird er in aller Regel auch vor dem Einsatz von für ein würdiges Leben und Überleben
unverzichtbaren Prothesen (wie etwa implantierten Herzschrittmachern und Hörgerä-
ten) nicht zurückschrecken. Und vielleicht wird er sogar eines Tages bei gewissen Krank-
heitsbildern (etwa bei fortschreitender Altersdemenz) den Einsatz von Speicherchips zur
partiellen Unterstützung des Gedächtnisses akzeptieren. Im Sinne humanistischer
Selbstbestimmung und Eigenverantwortlichkeit müsste jedoch stets das rechte Verhält-
nis zwischen Geschöpf und Schöpfung, Subjekt und Objekt gewahrt bleiben. Zwischen
der selektiven Nutzung wissenschaftlicher Entwicklungen und der Unterwerfung unter
deren Gesetzlichkeiten besteht ein großer – wenn auch nicht für jedermann stets wahr-
nehmbarer – Unterschied. Und dieser Unterschied markiert zugleich auch den Bannkreis
jeder genuin humanistisch inspirierten Position. Durchkreuzt wird dieser, wo ange-

13 Richard Faber, in: ders. (Hg.), Streit um den Humanismus, Würzburg 2003, S. 16.
14 Aldous Huxley, Schöne neue Welt. Ein Roman der Zukunft. Frankfurt a. M. 1953, S. 173 f.

62 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 62

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


strengte Auslieferung an die Technik angesagt ist, wo es zur impliziten Verpflichtung
wird, der neuesten Optimierungs-Softwareversion nachzulaufen, um diese mit der eige-
nen Computer-Schnittstelle zu vernetzen. Aus behutsamem Läuterungsbemühen oder
auch jähem dialektischem Läuterungsgewinn (man denke an das augustinische »Fortiter
peccare!«) würde dann – wahrscheinlich unumkehrbar – platte Verdinglichung.

Der Geist des Humanismus klassischer Prägung erwächst aus anderem Wurzelgrund.
Gerade die Unverfügbarkeit und Unberechenbarkeit des Lebens, die Sterblichkeit, Hin-
fälligkeit und Fehlbarkeit des Menschen, zugleich aber auch seine materielle wie spiri-
tuelle Aufstiegssehnsucht und sein alle Gefährnisse mutig angehender Leistungs- und
Erfolgswille schaffen die Voraussetzungen für die selbstbestimmte Entfaltung mensch-
licher Würde. Die Erfahrung der Sonnen-, aber nicht zuletzt auch der faktischen wie der
ethischen Schattenseiten des Lebens ermöglicht sittliche Bejahung und Verneinung, die
Ausbildung von Mitgefühl und Verantwortungsbewusstsein. In seinem Werk »Über die
Würde des Menschen« preist Pico della Mirandola (1424-1498), einer der großen Hu-
manisten der beginnenden Neuzeit, die Schöpferkraft des Menschen, der zwar alle Im-
pulse der Natur in sich trage, in seiner Gottähnlichkeit jedoch zugleich auch die Freiheit
weitestgehender Selbstformung habe. Voll Erstaunen verharrt er in der Betrachtung des
Wesens, dem es mehr oder weniger freistehe, pflanzenhaft dahinzuvegetieren, sich als
Mensch seinen Trieben hinzugeben oder aber sich in engelsgleiche Höhen aufzuschwin-
gen. Sein Fazit: »Wer sollte so ein Chamäleon nicht bewundern?«15

Im Gegensatz zu den Posthumanisten hat der Autor keine Schwierigkeit, in diese Be-
wunderung einzustimmen. Nur die Spannung zwischen Vernunft und Sinnenfreude,
Selbstbeherrschung und Triebhaftigkeit, Maß und Übermaß, Offenheit und Intoleranz
gegenüber unterschiedlichen Lebensentwürfen und Lebenswirklichkeiten vermag das –
jeglichem zwanghaften Konformismus abholde – Milieu zu schaffen, aus dem sich die
für den Humanismus seit eh und je charakteristische Bemühung um menschliche Weiter-
und Höherentwicklung verwirklichen kann. Dass sich dabei Epikurs ateraxia, Zenons
apatheia und Castigliones »certa bella mediocrità« sehr wohl mit dem Augustinischen
»quia nos fecisti ad Te« vereinen können, ist eine in der abendländischen Sozial- und
Kulturgeschichte reich belegbare Erfahrung, deren Bilderreigen sich vom souverän ze-
lebrierten Schierlingstod des Sokrates und dem nicht minder souverän zelebrierten Ab-
schiedritual des arbiter elegantiarum Petronius bis hin zu den in den Todeszellen der
Nazi-Gefängnisse hinterlassenen Briefzeugnissen Dietrich Bonhoeffers und anderer Wi-
derstandskämpfer des 20. Juli 1944 dehnt.

Sinnstiftung und Sinnverwirklichung sind nun einmal dem aus Körper, Seele und Geist
bestehenden Menschen vorbehalten. Er ist es, der die Maschinen nicht nur konzipiert,
sondern auch stets aufs Neue programmiert. Die posthumanistische Einschätzung der
autopoetischen Weiterentwicklung einer den Menschen letztendlich obsolet werden las-
senden Technologie, dürfte insoweit eher verschrobener Tagträumerei als ausgewoge-
nem Wirklichkeitssinn entspringen. Im Vergleich mit der Aussicht auf ein Körper, Seele

15 Giovanni Pico della Mirandola, Über die Würde des Menschen, übers. v. Norbert Baumgarten,
Hamburg 1990, S. 7.

63 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 63

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


und Geist in einen harmonischen Gleichklang bringendes und dabei auch die Um- und
Mitwelt empathisch einbeziehendes Erdenleben erscheint die Aussicht auf technomor-
phe Unfehlbarkeit und virtuelle Unsterblichkeit wenig attraktiv. Mit Jean Baudrillard
wird man fragen dürfen, warum sich die menschliche Art ausgerechnet als nicht mehr
menschliche (um nicht zu sagen: unmenschliche) Art unsterblich machen sollte.16 Bei der
von den Posthumanisten letztendlich angesteuerten Verselbständigung der künstlichen
Intelligenzen kann nicht einmal davon ausgegangen werden, dass diese noch der Zielspur
ihrer Schöpfer folgen und selbst wenn, dass deren wahrscheinlich subkomplexe Pro-
grammierungen »zielführend« waren. Und schon gar nicht kann unterstellt werden, dass
deren Träume von einem goldenen Zeitalter der Gesundheit, Unsterblichkeit, Macht und
Fülle von der gesamten Menschheit geträumt werden. »Das Gegenteil von Kunst ist gut
gemeint«17 sagt Gottfried Benn. Und Pascal, dass wer die Menschen zu Engeln machen
wolle, sie zu Tieren mache.18 Die Anfänge des Nachdenkens über Recht und Gerechtig-
keit waren jedenfalls aufs engste mit den Phänomenen der Hybris verbunden. Und wenn
Oswald Spengler schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts verkündete, dass »die Flucht der
geborenen Führer vor der Maschine … begonnen«19 habe, so wird Humanisten alter
Schule spätestens angesichts der Verlautbarungen der Posthumanisten klar geworden
sein, dass auch unter diesem Aspekt keine Zeit mehr zu verlieren ist.

Auch der Mensch des 21. Jahrhunderts wird sich weiterhin mit Macht- und Geldgier,
Ausbeutung und Armut, Hunger und Durst, Krankheit und Tod kreativ auseinander-
setzen müssen. Exponentielles Bevölkerungswachstum in den Entwicklungsländern,
Überalterung in den Industrieländern, Klimawandel und hybrides Hantieren mit letzt-
lich nicht beherrschbaren Technologien wie der Atomenergie werden aller Voraussicht
nach die Büchse der Pandora noch einen Spalt breit weiter öffnen. Und dies umso mehr,
als sich die – nicht alle, aber doch viele Entwicklungen nachhaltig beeinflussenden – Ge-
setzlichkeiten der Politik mit denen der Natur nicht ohne weiteres synchronisieren las-
sen. Dass unvernünftige, ungerechte und tyrannische Regierungen großes Unheil an-
richten können, wissen wir zur Genüge. Leider gilt dies aber – wenn vielleicht auch in
abgeschwächtem Maße – auch für solche, die zwar den im Laufe der letzten Jahrhunderte
entwickelten und gefestigten Legitimitätsvorstellungen in ihren rechtlich-politischen
Strukturbildungen entsprechen, deren Erkenntnismöglichkeiten und Problemlösungs-
kapazitäten aber nicht ausreichen, um das Wohl der ihnen anvertrauten Menschen und
der sie erhaltenden Um- und Mitwelt nachhaltig zu sichern. Und dies dürfte heute die
Regel sein. Dass aber die ständige Bemühung um eine globale Ausweitung von rechts-,
volks- und sozialstaatlich akzentuierten politischen Strukturen dennoch einen Beitrag
zur weiteren Humanisierung leisten kann, ist unabweisbar. Dies allerdings nur nach
Maßgabe, unter Berücksichtigung und in Anpassung an die je und je gewachsenen So-

16 Vgl. Jean Baudrillard, Die Illusion des Endes oder der Streik der Ereignisse, Berlin 1994, S.132.
17 Vgl. Gottfried Benn, Roman des Phänotyp, Gesammelte Werke, Band 2, hrsg. v. Dieter Wel-

lershof, Frankfurt a. M. 2003, S. 1333 f.
18 Vgl. Blaise Pascal, Gedanken. Eine Auswahl, Stuttgart 1956, S. 93.
19 Oswald Spengler, Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philosophie des Lebens, Mün-

chen 1931, S. 82.

64 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 64

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


zialkulturen. Und – von unausweichlichen Extremfällen à la Hitler-Deutschland einmal
abgesehen – schon gar nicht unter Anwendung missionarischer Hau-Ruck-Manieren
und Elefant-im-Porzellanladen-Methoden, wie wir dies im Rückblick auf die Geschichte
von Kolonialismus, Neokolonialismus und Parakolonialismus in allen nur denkbaren
Variationen (und mit den allfälligen negativen Konsequenzen) erfahren können. Nur das
organisch Gewachsene hat Bestand. Und auch das organisch Gewachsene bedarf steter
Pflege. Jede politische Ordnung ist nur so gut wie Diejenigen, die sie mit Leben erfüllen,
jede Rechtsordnung nur so gerecht wie die Rechtsanwender. Stets ist es der Mensch und
seine kognitive und spirituelle Entwicklung, die für das Blühen und Gedeihen von Can-
dides Garten verantwortlich ist. Dies gilt im übertragenen Sinne, aber auch im unmit-
telbaren für das Verhältnis des Menschen zur Natur.

Angesichts der weltweit beobachtbaren Vielzahl letztlich selbstzerstörerischer Geis-
teshaltungen und Verhaltensweisen ist nicht auszuschließen, dass die vom Menschen
nolens volens malträtierte, zwar wohl unsterbliche, aber nicht unwandelbare Gaia20 in
ihrer Bedrängnis dazu übergehen wird, sich schon lange vor dem mutmaßlichen entro-
pischen Finale von ihrem selbstherrlichen Vasallen zurückzuziehen, weil die für jedes
Lehenssystem zentrale Korrelation von Schutz und Gehorsam nicht mehr in ausrei-
chendem Maße gewahrt wird. Wenn über die Zukunft der Erde und ihrer Bewohner
nachgedacht wird, ist Vieles denkbar. Denkbar sind Menschheitsschicksale, die sich oh-
ne und denkbar sind solche, die sich mit Zutun des Menschen erfüllen. So fällt es in diesem
Zusammenhang nicht gerade schwer, sich an das Meteoriten-Schicksal der Dinosaurier
zu erinnern, deren immerhin denkbaren Neuauflage auch die virtuelle Unsterblichkeit
in Mikro- und Makrocomputern schwerlich standhalten dürfte. Der Vorsokratiker He-
raklit von Ephesus war es, der »die Welt« als »ein ewig lebendiges Feuer« sah, »nach
Maßen sich entzündend und nach Maßen erlöschend«.21 Ob auch die Entfaltungsrhyth-
mik menschlicher Hybris zu diesen Maßen gezählt werden kann, von denen Heraklit
sprach, mag dahingestellt bleiben. Auch insoweit fällt es jedenfalls angesichts der trotz
erheblicher Anstrengungen unaufhaltsamen Verbreitung von Atomwaffen nicht schwer,
weltweit Feuer entsetzlichster Art aufflammen zu sehen. Anlässe und Vorwände, sie zu
entzünden, lassen sich immer finden. Wenige Maßlose genügen, um zahlreiche Maßvolle
– und damit auch eine zentrale Botschaft des Humanismus – zur quantité negligeable
werden zu lassen. Wie sich eine Dezimierung der Menschheit aus militärischen oder
ökologischen Gründen auf deren weitere Entwicklung auswirken würde, wissen wir
nicht. Die Aussicht auf humanistisch inspirierte und durch bittere Erfahrungen konfir-
mierte, para-pfingstliche Bewusstseins- und Verhaltensoptimierungen mag uns zwar be-
gleiten, bleibt aber ohne evolutionstheoretische Zusatzannahmen nicht mehr als eine vage
Hoffnung. Selbst in der biblischen Geschichte vom Exodus des Volkes Israel aus Ägyp-
ten ist die Wirkung der mosaischen Plagen nur von kurzer Dauer. Und auch in den

20 Vgl. James Lovelock, Gaias Rache. Warum die Erde sich wehrt, aus dem Englischen von Con-
stanze Ifantis-Hemm, Berlin 2007, sowie Jim E. Lovelock, Unsere Erde wird überleben. GAIA
– Eine optimistische Ökologie, aus dem Englischen von Hartmut Schickert, München 1982.

21 Vgl. Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1922, Fragm. 30, S. 71.

65 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 65

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


zahlreichen Zukunftsromanen des 20. Jahrhunderts wird eine solche Per-aspera-ad-as-
tra-Perspektive kaum einmal zum Ausdruck gebracht – eher schon eine Neigung zu
Regressionen unterschiedlichster Art, wie etwa in Carl Amerys »Untergang der Stadt
Passau« oder Georg Zauners »Die Enkel der Raketenbauer«. Und auch posthumanistisch
inspirierte Science-Fiction-Filme zeigen eher gewöhnungsbedürftige Mutanten, wenn
zumeist auch mit hypertrophem technologischem Instrumentarium und geschärftem,
jedoch nicht unbedingt geläutertem Intellekt. Arno Schmidts »In schwarzen Spie-
geln«22 gesehene Kopffüßler bewegen sich dann endgültig im Sog einer eher nekrotischen
Transformation des Menschengeschlechts.

Wie schon diese wenigen Hinweise nahelegen, ist ein Blick auf die Zukunft des Men-
schen nur unter Zuhilfenahme hypothetischer Determinanten möglich. Obwohl die mo-
saischen Plagen nur kurzfristig Wirkung zeigen, nimmt das biblische Schicksal der Is-
raeliten dann doch einen eher überraschenden Verlauf. Eine kulturgeschichtliche Notiz
dies, die an eine vielleicht tröstliche Bemerkung Charles Darwins erinnern soll: »Der
Mensch«, heißt es in seiner Schrift über die Abstammung des Menschen, »ist wohl zu
entschuldigen, dass er einigen Stolz darüber empfindet, wenn er sich an der Spitze der
ganzen organischen Stufenleiter sieht. Die Tatsache, dass er durch die Evolution dahin
gelangt ist, statt von Anfang an dahingestellt worden zu sein, kann ihm die Hoffnung
verleihen, in der fernen Zukunft eine noch höhere Bestimmung zu haben.«23

Das letzte Wort kann diese vage, auf den evolutionären Zufall bauende Hoffnung auf
ein »höheres Geschick« des Menschen freilich nicht sein, wenngleich im Blick auf eine
ca. 10-20 Milliarden Jahre seit dem »Urknall« umspannende Schöpfungsgeschichte24 und
eine je nach Zuordnungskategorie bis zu 160 Tausend Jahre umfassende Menschheits-
geschichte25 ein erhebliches Maß an kognitiver Demut angesagt sein dürfte. Und dies
umso mehr, wenn man die bescheidenen Erfolge im Blick behält, die der Mensch in seiner
Bemühung um eine würdige Daseinsbewältigung bislang vorzuweisen hat. Dass »der
Mensch denkt und (der wie auch immer zu verstehende und wo auch immer angesiedelte)
Gott lenkt«, ist eine alte Volksweisheit, die wohl auch für den weiteren Gang der Evo-
lution zum Tragen kommen wird. Ob wirklich erst »Halbzeit der Evolution« ist, wie

22 Vgl. Arno Schmidt, »Schwarze Spiegel« in: ders.: Brand´s Haide. Zwei Erzählungen, Reinbek
bei Hamburg 1951, S. 153-259.

23 Charles Darwin, Die Entstehung der Arten durch natürliche Zuchtwahl, Stuttgart 1963, S. 701.
24 Die gängige Theorie bestimmt das Alter des Universums auf 13,7 Milliarden Jahre. Vgl. Bild

der Wissenschaft 11 (2009), S. 40.
25 Gesicherte Funde existieren für Homo sapiens idaltu aus Äthiopien, der auf ein Alter von

160.000 Jahren datiert wird. Vgl. John Desmond Clark et al.: »Stratigraphic, chronological and
behavioural contexts of Pleistocene Homo sapiens from Middle Awash, Ethiopia« in Nature
423 (2003), S. 747–752. Diesem Ansatz liegt das »Monogenese-Modell« – die Entstehung des
Homo sapiens in Afrika und dessen Ausbreitung von dort – zugrunde.
Das »multiregionale Modell« besagt, dass der frühe Homo erectus aus Afrika auswanderte und
in verschiedenen Erdregionen den Schritt zum Homo sapiens spätestens vor etwa 40.000 Jahren
machte. Vgl. Die Zeit (Hg.): Welt- und Kulturgeschichte. Epochen, Fakten, Hintergründe in 20
Bänden. Band 1: Anfänge der Menschheit und altes Ägypten, Hamburg 2006, S. 69 f.

66 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 66

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


Ken Wilber plakativ verkündet,26 mag dahingestellt bleiben. Wenn von der Zukunft des
Menschen unter humanistischen Vorzeichen die Rede ist, kann es jedenfalls nicht nur um
faktische Wahrscheinlichkeiten, sondern muss es auch um normative Überzeugungen
und Bestrebungen gehen – um den aufrechten Gang des Menschen nämlich in die Zu-
kunft.

Dass dieser aufrechte Gang im Lichte genuin humanistischer Wertungen und Hal-
tungen verstanden werden kann, liegt nahe. Eher zweifelhaft ist allerdings, ob Darwins
Annahme, dass die gegenwärtige Daseinshöhe des Menschen ohne dessen eigene An-
strengungen durch den Evolutionsprozess bewirkt werden konnte, zutrifft – ob es zu-
trifft also, dass die tatsächlich erfolgte Höherentwicklung nur durch bestmögliche An-
passung an die jeweilige ökologische Nische erfolgt ist. Und eher fraglich ist deshalb
auch, ob der bisherige Zuschnitt humanistischer Wertüberzeugungen und Wertverwirk-
lichungen ausreicht, um den hier beschworenen aufrechten Gang in die Zukunft zu si-
chern. Unverkennbar ist jedenfalls die unbequeme, dem tendenziell egalitären Denkstil
der Moderne eher peinliche Tatsache, dass man den Gleichheitsgrundsatz zwar unver-
drossen in Verfassungsurkunden verankern kann, dass dies aber nichts daran ändert, dass
es Blinde, Halbblinde, Sehende und weit Voraussehende (um nicht zu sagen: Erleuchtete)
gibt. Und unabweisbar ist auch, dass die Welt ein sehr viel angenehmerer Aufenthaltsort
wäre, wenn auch nur die bescheidensten Grundwerte des klassischen Humanismus weit-
hin geachtet würden. Gleichwohl müssen auch sie so weiterentwickelt werden, dass sie
überzeugende Antworten auf die dringendsten Problemfragen unserer Zeit bieten kön-
nen – eine Aufgabe, die vor allem Fortschritte bei der Ausbildung von Wahrnehmungs-
tiefe, Bewusstseinshöhe und Willensstärke voraussetzt. Dass sich die uns an allen Ecken
und Enden beklemmende globale Krise in erster Linie als Bewusstseinskrise erweist, ist
jedenfalls unverkennbar. Die heute in Politik und Gesellschaft bestenfalls anzutreffende
»praktische Konkordanz« (Konrad Hesse)27 muss nach und nach zu einer »kosmischen
Konkordanz«28 transformiert werden, um die schon von Plotin beschworene Mittelstel-
lung des Menschen zwischen Tier und Gott zu fördern, das »quia nos fecisti ad Te« des
Augustinus mit Leben zu erfüllen und damit zugleich auch dem – von Teilhard de Char-
din als »göttliche(r) Brennpunkt des Geistes«29 apostrophierten und später auch von
Frank Tipler beschworenen – Punkt Omega in aufsteigenden Sequenzen näherzukom-
men. Eine Annäherung dies, mit der sich dann auch legitimerweise die Hoffnung ver-
binden kann, die zahlreichen Menschheitsprobleme (einschließlich des so viel Unheil
anrichtenden dogmatischen Pluralismus der Religionen) auf eine würdigere Weise lösen

26 Vgl. Ken Wilber, Halbzeit der Evolution. Der Mensch auf dem Weg vom animalischen zum
kosmischen Bewusstsein, übersetzt von Erwin Schuhmacher, Frankfurt a. M. 2009.

27 Konrad Hesse, Grundzüge des Verfassungsrechts der Bundesrepublik Deutschland, 20. neube-
arb. Aufl., Heidelberg 1999, S. 317 und passim.

28 Vgl. Peter Cornelius Mayer-Tasch, »Von der praktischen zur kosmischen Konkordanz oder
Was hat Politik mit Liebe zu tun?« in: Eberhard Sens, (Hg.), Am Fluß des Heraklit. Neue
kosmologische Perspektiven,
Frankfurt a. M./Leipzig 1993, S. 348-366.

29 Vgl. Pierre Teilhard de Chardin, Der Mensch im Kosmos, München 1959, S. 280.

67 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 67

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


zu können, als dies heute allenthalben der Fall ist. Und dies auch und gerade dann, wenn
man den – schon in der Johannes-Offenbarung aufscheinenden30 und dann von Gertrud
von Helfta beschworenen31 – Punkt Omega nicht so interpretiert, wie dies bei dem
christgläubigen Para-Transhumanisten Teilhard de Chardin der Fall ist.

Eine solche gleichsam metahumanistische Perspektive setzt freilich die – zugegebe-
nermaßen spekulative, aber auch ›gefühlte‹ – Vorstellung voraus, dass die Evolution des
Menschengeschlechts dem von Augustinus angedeuteten Aufstiegssog gehorcht und ei-
nem Entwicklungsweg folgt, der von der Entstehung der Materie über die anorganischen
und organischen Stadien und die allmähliche Hominisation bis zur Ausbildung eines
personalen Ich-Bewusstseins und schließlich eines transpersonalen All-Bewusstseins
führt, das es dann auch erlaubt, die Um- und Mitwelt des Menschen sowohl kognitiv als
auch aktiv nicht mehr als zur Beherrschung und Ausbeutung freigegebene Alia zu be-
trachten und zu behandeln. Assoziierbar ist eine solche Perspektive nicht nur mit der
joachimitischen Verheißung eines »Dritten Reiches des Heiligen Geistes«, sondern wohl
auch mit Hegels Lehre von der Selbstbewusstwerdung des Geistes. Und der Eine oder
Andere wird diese Perspektive wohl auch im Lichte des Spannungsverhältnisses zwi-
schen dem eine Selbsterlösungsperspektive eröffnenden Christus-Wort »Ihr seid Götter«
(Joh. 10, 34) oder auch Meister Eckarts »Deus in me« und der kirchlichen Lehrpraxis
und Heilsverwaltung sehen, ohne sich dabei jedoch in endzeitlich-universelle Allmacht-
seuphorien zu verlieren, wie sie bei manchen Posthumanisten auftauchen. Dass am Leit-
bild von Mitte und Maß geschulte Humanisten solchen Zukunftsphantasien ohnedies
wenig abgewinnen können, liegt nahe. Auch sie aber können auf die Entwicklung einer
universell orientierten Wahrnehmungs- und Bewusstseinstiefe auf teils reflektive, teils
meditative Weise einen gewissen Einfluss nehmen. Darüber aber, auf welchem Wege die
zu erhoffende Entwicklung jenes heute erst rudimentär entwickelten Allbewusstseins
auf breiter Ebene auch ohne forcierte Entkörperlichung des Menschen erfolgen könnte,
können wir allenfalls spekulieren. Vieles spricht für die Überzeugung jener Autoren, die
– wie etwa Ken Wilber – auf die frühere, jetzige und künftige Leuchtturm-Funktion der
auf diesem Weg besonders weit fortgeschrittenen Leitseelen verweisen, deren Aufgabe
man vielleicht mit der Aufgabe der aus der Gehirnforschung bekannten, die Entwicklung
des Gehirns im Mutterleib steuernden »Zielzellen« (Joseph Chilton Pearce)32 zumindest
assoziieren kann. Die Richtigkeit dieser Hypothese unterstellt, erhebt sich dann aller-
dings die Frage, warum die Einen schneller und die Anderen langsamer in den Sog eines
solchen spirituellen Entwicklungsprozesses geraten. Und zugleich stellt sich dann auch
die Frage, welche Bedeutung dann den Verspäteten zukommt. Sind nicht auch sie Teil
des Ganzen? Auch auf solche Fragen gibt es hochspekulative Antworten, auf die ich aber
hier nicht mehr eingehen möchte.

30 1, 8; 21, 6.
31 »Perduc me ad Omega plenae consummationis«, Exercitia, V, 350 (Oeuvres spirituelles, Tome

I, ed. Jacques Hourlier et Albert Schmitt, Paris 1967, S. 182).
32 Joseph Chilton Pearce, »Werden, was wir sind. Die kooperative und komplementäre Intelli-

genz von Herz und Hirn« in Monika Sauer-Sachtleben (Hg.), Kooperation mit der Evolution.
Das kreative Zusammenspiel von Mensch und Kosmos, München 1999, S. 471.

68 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 68

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


Soviel jedenfalls scheint mir gewiss: Den Gang in die Zukunft in aufrechter Haltung
antreten zu wollen, bedeutet, dass wir – ein Jeder auf die ihm bestmögliche Weise – an
dem zu partizipieren versuchen, was schon Henri Bergson die »kreative Evolution«33

genannt hat. Mit anderen Worten: Wir sind es – und mehr noch: wir sollten es sein –, die
die Zukunft in-formieren, die ihr eine lebensgerechtere als die gegenwärtige Form geben.
Und gerade dann, wenn individuelle oder kollektive Ausweglosigkeiten drohen, ist die
Chance besonders groß, dass bislang nicht genutzte zerebrale Potentiale (nach Auskunft
der Gehirnforscher immerhin ca. 85 %) genutzt werden und sich das Leben in einem
markanten ‚Stirb und Werde’ auf einer höheren Ebene neu formiert. Zumindest dann,
wenn wir uns nicht auf einen hypertrophen Unsterblichkeitswahn und eine aus ihm er-
wachsende technokratische Humanitätsbastelei verlegen wollen und auch einen Schuss
optimistischer Naivität zulassen können, bleibt uns Menschen des 21. Jahrhunderts an-
gesichts der zahlreichen zivilisatorischen Probleme unserer Zeit wohl gar nichts anderes
übrig, als stets aufs neue jenes »Attempto« zu wagen, das mich vor nunmehr 5 Jahr-
zehnten als Inschrift am Hauptgebäude der Universität begrüßte, an der ich mein Jura-
Studium begann. Und mit den hier vorgetragenen Gedanken mag auch der Reigen ein-
gestreuter poetischer Zeugnisse enden, indem ich zum Abschluss noch einen tröstlichen
Vers Hilde Domins anführe, der jeglichem Skeptizismus im Hinblick auf die Zukunft
des Menschengeschlechts entgegengesetzt werden könnte. Im Geleitmotto ihres Ge-
dichtbands mit dem Titel »Nur eine Rose als Stütze«34 heißt es:

»Ich setzte den Fuß

in die Luft.

Und sie trug.«

Zusammenfassung

Versucht wird eine breit gefächerte Ortsbestimmung des heutigen Menschen im Span-
nungsfeld von Humanismus und Metahumanismus. Während sich die humanistischen
Werte – und vorab der zentrale Wert von Mitte und Maß – im 20. Jahrhundert auf
schmerzliche Weise gegen zutiefst inhumane Politische Systeme zu behaupten hatten,
sieht sich der Humanismus klassischer Prägung heute in Gestalt der sogenannten Post-
humanisten, die das Evolutionsheil des Menschen in einem forcierten, bis hin zur virtu-
ellen Unsterblichkeit getriebenen Human Engineering sehen, erneut einer epochalen
Herausforderung ausgesetzt. Vor diesem Hintergrund entwickelt der Autor eine Evo-
lutionsperspektive, die weniger auf technomorphe denn auf spirituelle Daseinserweite-
rungen vertraut.

33 Vgl. Henri Bergson, L’evolution créative (dt.: Schöpferische Entwicklung), Paris 1907.
34 Vgl. Hilde Domin, Nur eine Rose als Stütze, Gedichte, Frankfurt a. M. 1959.

69 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 69

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55


Summary

During the first half of the 20th century the traditional humanistic values in different
parts of the world were radically challenged by deeply inhuman social and political pat-
terns and attitudes. After the troublesome restoration and preservation of those classical
values, grouping around the basic principle of measure and means, during the last decades,
Humanism of traditional stamping is challenged by so called Posthumanists, who are
focusing on human engineering and the goal of virtual immortality. In contrast to these
trans- and posthumanistic tendencies the author of this article places his hopes on the
perspective of a spiritual evolution of mankind, furthered by the dramatically worsening
of the worldwide economic, ecological and political conditions of our civilization.

  
Peter Cornelius Mayer-Tasch, Humanism and Metahumanism in the beginning of the
21th century

70 Peter Cornelius Mayer-Tasch · Quo vadimus? 70

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder 

versandkostenfrei unter    www.nomos-shop.de

‘Simplizistische Lösungen 
verbieten sich’
Zur internationalen Zusammenarbeit 

im 21. Jahrhundert

Festschrift zu Ehren von 

Professor Uwe Holtz

Herausgegeben von 

Eckhard Deutscher und Hartmut Ihne

2010, 347 S., brosch., 49,– €,

ISBN 978-3-8329-5382-9

(Internationale Schriften der Hochschule 

Bonn-Rhein-Sieg, Bd. 1)

Der Suche nach wirkungsvollen Pro-

blemlösungsstrategien angesichts viel-

fältiger globaler Herausforderungen in 

der Außen-, Sicherheits-, Umwelt- und Entwicklungspolitik widmet sich 

die Festschrift für Prof. Dr. Uwe Holtz. Führende Persönlichkeiten der inter-

nationalen Zusammenarbeit, der Entwicklungspolitik und der Entwicklungs-

forschung kommen darin zu Wort.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-55

