
Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 

Pädagogische Perspektiven auf jüdisches Leben und 

Antisemitismus in Kindertagesstätten 

Yasmine Goldhorn 

»Jüdische Familie, wüsste ich nicht, dass wir eine hätten. 
Von daher ist dieser Konflikt auch nicht aktuell« 
(Georg, Kita-Leiter, 2022) 

Während Antisemitismus in Deutschland ein fortwährendes Phänomen darstellt, 
wie jüngst die steigenden Zahlen gemeldeter antisemitischer Vorfälle nach dem 07. 
Oktober 2023 gezeigt haben (RIAS 2024a)1, wird Antisemitismus im Alltag oft nicht 
ernst- oder auch nur wahrgenommen. Diese Divergenz zwischen realem Antisemi
tismus und seiner Wahrnehmung ist insbesondere auf eine in Deutschland etablier
te Fortschrittserzählung zurückzuführen, die nach der Zeit des Nationalsozialismus 
Antisemitismus als überwunden betrachtet (Schwarz-Friesel 2015: 14). Mit Michael 
Höttemann (2022) kann hier von einem »verdrängte[n] Antisemitismus«, gespro
chen werden, der sich in der linguistischen Externalisierung oder dem Beschwei
gen von aktuellem Antisemitismus ausdrückt. Insbesondere im Kontext von Kind
heit erscheint die Thematisierung von Antisemitismus als deplatziert (Rensch-Kru
se et al. 2024: 89), widerspricht sie doch dem verbreiteten »romantische[n] Kind
heitsbild« (Baader 2004: 418), das Kinder als zu jung für jegliche Form der Diskri
minierung zeichnet (Diehm/Kuhn 2011: 26). Gleichzeitig ist aus der Schulforschung 
die Relevanz von Bildungseinrichtungen in der Reproduktion von Antisemitismus 
bekannt, wobei sich die Wahrnehmungen von Lehrkräften von den Erfahrungen 
der Schüler:innen unterscheiden (Bernstein 2020; Lorenz-Sinai/Chernivsky 2023; 
Schäuble 2012). Während sich von den gemeldeten Antisemitismusvorfällen in Bil
dungseinrichtungen der Großteil in weiterführenden Schulen und an Hochschulen 
abspielt, liegen mittlerweile auch Berichte über Vorfälle aus dem Elementarbereich 

1 Der Anstieg von Antisemitismus seit Oktober 2023 zeigt eine Zuspitzung des bereits vorhan
denen Antisemitismusproblems in Deutschland. Die hier analysierten Daten stammen aus 
dem Jahr 2022, womit der Zeitpunkt der Erhebung vor dieser Zuspitzung lag. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

vor (RIAS 2024b), in welchem die Erforschung von Antisemitismus noch ein Desi
derat darstellt (Kölsch-Bunzen 2022: 15; Rensch-Kruse et al. 2024: 79). Dieser The

matik hat sich ein an der Goethe-Universität Frankfurt angesiedeltes Forschungs
projekt angenommen, das sich mit Differenzkonstruktionen im Spannungsfeld von 
Antisemitismus in der frühen Kindheit am Beispiel von Kindertagesstätten befasst. 
Daran anschließend widmet sich der folgende Beitrag der Analyse der pädagogi
schen Sichtweisen auf jüdisches Leben und Antisemitismus, basierend auf Inter
views mit Mitarbeiter:innen und Leitungspersonal in den beforschten Kindertages
einrichtungen. Die Untersuchung pädagogischer Perspektiven auf Antisemitismus 
neben dem pädagogischen Blick auf jüdisches Leben ist bedeutsam, da sie Auskunft 
gibt über Einstellungen zur Bearbeitung von antisemitischen Stereotypen in der 
frühen Kindheit, die für die Wahrnehmung von und den Umgang mit Antisemitis
mus im pädagogischen Alltag folgereich sind. Die Analyse des Beitrags wird zeigen, 
dass im Kontrast zu beobachteten kindlichen Wissensbeständen über antisemiti
sche Stereotype und die Fähigkeit von jungen Kindern, diese zu (re-)produzieren 
(siehe Cheema in diesem Band), das pädagogische Sprechen über jüdisches Leben 
und Antisemitismus gekennzeichnet ist von Dethematisierungen, die auf Versuche 
der Schuldentlastung und damit auf eine Verdrängung des gegenwärtigen Antise
mitismus hinweisen. Dabei zeigen sich insbesondere zwei Dethematisierungs-Di
mensionen, die sich durch die geführten Interviews in verschiedenen Einrichtun
gen ziehen. Diese umfassen eine Unsichtbarkeit jüdischer Kinder und die Auslagerung 
von Antisemitismus in den jeweiligen Kitakontexten, die im Ergebnisteil des Beitrags 
dargestellt werden. 

Gegliedert ist der Beitrag wie folgt: Zu Beginn wird eine Einordnung der Bedeu
tung von Differenz und Religion im Elementarbereich (1) und der allgemeinen Verdrän
gung von Antisemitismus in Deutschland nach 1945 vorgenommen (2). Nach einer kurzen 
Darstellung des methodischen Rahmens (3) wird sodann die Verortung von jüdischem Le
ben und Antisemitismus im ›Außerhalb‹ analysiert (4) und damit die Verdrängung von 
Antisemitismus auch im Kitakontext aufgezeigt. Beendet wird der Beitrag mit ei
nem Fazit und Ausblick (5), der Möglichkeiten für zukünftige Forschung aufzeigt. 

1 Differenz und Religion im Elementarbereich 

Kindertagesstätten verfügen als pädagogische Orte über eigene Feldlogiken. Als In
stitutionen stehen Kindertagesstätten in einem multireferenziellen Verhältnis zu 
Politik und gesellschaftlichem Wandel, wodurch sie dazu angehalten sind, auf bil
dungs- und familienpolitische Konjunkturen zu reagieren (Honig 2013: 158). Dies 
bedeutet, dass der Alltag in Kindertageseinrichtungen einerseits durch eine Orien
tierung an den Bedarfen von Kindern bestimmt ist, die in enger Verbindung mit 
Vorstellungen über Kinder und Kindheiten stehen und sich mit deren Wandel ver

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 79 

ändern. Andererseits beeinflussen auch politische Vorgaben die Entwicklung von 
Kindertageseinrichtungen. So stellt der in den letzten Jahren zu beobachtende Aus
bau frühkindlicher Bildungseinrichtungen auch eine Reaktion auf die steigende Ar
beitsmarktpartizipation von Frauen dar, der zu einer ›Vereinbarkeit von Beruf und 
Familie‹ beitragen soll und nicht allein an den Bedarfen einer Kleinkindpädagogik 
ausgerichtet ist (Honig 2013: 153; Lange 2008: 70). Kindertageseinrichtungen ste
hen also durch die verschiedenen äußeren Einflüsse in einem »Spannungsverhält
nis zwischen Betreuungs- und Bildungsort« (Menz 2020: 835), in denen Kinder so
wohl Erziehung und Bildung erhalten als auch mit Fürsorge betreut werden sollen 
(Buschmeyer 2013: 22). 

Die Idee der Bildung im Elementarbereich ist relativ neu, denn erst seit dem 
Jahr 2004 gibt es in Deutschland sogenannte »Bildungspläne für die Arbeit in Kin
dertagesstätten« (Ebert 2006: 250). Diese Bildungspläne sind keine Lehrpläne oder 
Curricula, was den Kitakontext vom Schulkontext unterscheidet, sondern umfas
sen vielmehr Empfehlungen und Orientierungsrahmen für Pädagog:innen. Jedes 
Bundesland hat seinen eigenen Bildungsplan, wobei sich die Pläne in Aufbau und 
Bildungszielen ähneln, von denen eines die ›interkulturelle Kompetenz‹ ist, welche 
einen wertschätzenden Umgang mit verschiedenen Religionen inkludiert. Mit den 
Lernzielen zur religiösen Identifikationsentwicklung und der interreligiösen Kom
petenz ist eine Werteentwicklung verbunden, die über die Wissensvermittlung über 
verschiedene Religionen und Kulturen und einen Austausch im Kita-Alltag erreicht 
werden soll. Die Thematisierung von Vorurteilen im Allgemeinen und von Antise
mitismus im Besonderen gehört hingegen nicht zur Bildung interkultureller und 
interreligiöser Kompetenzen. 

Hierin unterscheidet sich der Kitakontext vom Schulkontext, in welchem in 
Bezug auf antisemitismuskritische Bildung die Themen Nationalsozialismus und 
Holocaust in die Lehrpläne aller Bundesländer eingebunden sind (vgl. KMK 1997). 
Im Anschluss an den Radiovortrag von Theodor W. Adorno zu »Erziehung nach 
Auschwitz«, der mit den Zeilen anstimmt »Die Forderung, dass Auschwitz nicht 
noch einmal sei, ist die allererste an Erziehung« (Adorno, 1970, S. 92), begann eine 
einflussreiche pädagogische Rezeptionsgeschichte, aus welcher ein »pädagogi
sches Programm« zu einer moralisch anspruchsvollen Erziehung hervorging, mit 
keinem geringeren Ziel als »Toleranz, Frieden und Humanität« (Meseth 2000: 19). 
Während sowohl die Wirkungsannahmen dieses Ziels (Meseth 2000: 28) als auch 
die Opferperspektive auf Jüdinnen und Juden im schulischen Bildungskontext (vgl. 
Braband/Körs in diesem Band) kritisch reflektiert worden sind, bleibt die Thema

tisierung von Antisemitismus im Kitakontext ausgespart. Diese Beobachtung hat 
auch etwas mit der fortwährenden Dominanz gängiger Kindheitsbilder zu tun. 
Zwar hat sich der Blick auf Kinder in den letzten Jahrzehnten gewandelt, weg von 
der Definition werdender Menschen, die von Passivität und Unschuld gezeichnet 
sind (Diehm/Kuhn 2011: 26) und hin zu Vorstellungen von Kindern als aktive Mit

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

gestalter:innen ihrer sozialen Umwelt, die über Agency verfügen (Prout/James 1990: 
8). Gleichwohl bleiben Elemente eines »romantischen Kindheitsmythos« über un
schuldige Kinder in verschiedenen Erziehungsansätzen und Bildungsprogrammen 
bis in die Gegenwart bestehen, wie Maike Sophia Baader (2004) in ihrer Analyse 
zeigt. 

Die Aussparung des Themas Antisemitismus im Elementarbereich beruht je
doch nicht allein auf der Annahme des ›unschuldigen‹ Kindes, so die These dieses 
Beitrags, sondern entspricht dem allgemeinen Umgang mit Antisemitismus im 
postnationalsozialistischen Deutschland, der im folgenden Kapitel thematisiert 
wird. 

2 Antisemitismusverdrängung in Deutschland nach 1945 

Antisemitismus entfaltet sich nicht in einem luftleeren Raum, sondern »nimmt sei
ne Gestalt immer aus der Gesellschaft heraus an, die ihn praktiziert« (Goldenbogen/ 
Kleinmann 2021: 11), womit er den Stand der jeweiligen Gesellschaften aufzeigt, die 
ihn hervorbringen. Für den deutschen Kontext bedeutet dies unweigerlich, die Er
innerung an den Nationalsozialismus und den Holocaust mitzudenken, wenn über 
Antisemitismus gesprochen wird, denn nach dem »Zivilisationsbruch« (Diner 1988) 
wurden rechtliche Bestimmungen und eine politische Kultur eingeführt, in der es 
zum Konsens gehörte, dass kein öffentlicher Antisemitismus stattfinden darf (Benz 
1995: 7). 

Dabei ist die Zeit nach dem Nationalsozialismus als ein Wendepunkt zu verste
hen, in der der Antisemitismus nun als eine unerwünschte Abweichung eingeord
net und sozial geächtet wurde, was zwar zu einer weniger offenen Kommunikati
on antisemitischer Weltanschauungen jedoch keineswegs zum Verschwinden ihrer 
»Vorstellungsgehalte« (Holz/Haury 2021: 95f) geführt hat. Für das Tabu des Antise
mitismus haben Werner Bergmann und Rainer Erb (1986: 223) den Begriff der »Kom
munikationslatenz« geprägt, gepaart mit einem nach 1945 auftretenden Antisemi
tismus, der als Antisemitismus nach Auschwitz oder ›sekundärer Antisemitismus‹ 
bezeichnet wird (Stender 2010: 12). Die Tabuisierung und strafrechtliche Verfolgung 
von Antisemitismus sowie die Entwicklung eines postnationalsozialistischen An
tisemitismus, finden ihren Ursprung in der Zeit der Demokratiebildungsprozes
se nach 1948. In dieser Zeit stand die junge Bundesrepublik unter dem Druck den 
Forderungen der Alliierten nachzukommen, um eine Westintegration voranzutrei
ben (Weingardt 2005: 23) und zum Aufbau eines neuen postnazistischen nationalen 
Selbstbildes gehörte es, sich vom Vorgängerstaat abzugrenzen (Holz/Haury 2021: 
95). Antisemitismus sollte der Vergangenheit angehören, was jedoch zu Tendenzen 
der Bagatellisierung und Externalisierung des weiterhin bestehenden Antisemitis
mus in der BRD bzw. dem heutigen Deutschland führte (Bergmann 1990: 160). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 81 

Beispielhaft für den Wunsch nach Zurückweisung der Schuld im postnatio
nalsozialistischen Deutschland sind die Gruppenexperimente des Instituts für 
Sozialforschung in Frankfurt, deren Ergebnisse aufzeigen, dass bereits fünf Jahre 
nach Kriegsende in den Aussagen der Teilnehmenden Schlussstrichforderungen 
mit Blick auf die deutschen Verbrechen gegenüber Jüdinnen und Juden auftreten 
(Adorno 1997: 375), die sich bis heute wiederfinden. Auch zeigen Ergebnisse der 
Gruppenexperimente, wie linguistisch durch Auslagerungen die »Negation einer 
konkreten Schuld« (von Haselberg 2020: 40) vollzogen wird. So funktionierte die 
Abgrenzung von Schuld nicht nur über ihre Verortung in der Vergangenheit, son
dern auch über die Abgrenzung der eigenen Person und bestimmter Deutungen 
des Antisemitismus. Hierzu zeigen Interviews, die 1945 in der Amerikanischen 
und Britischen Zone in Deutschland geführt wurden, wie Befragte zur eigenen 
Schuldentlastung angaben, selbst wenig von der Existenz von Konzentrationsla
gern und deren Programm gewusst zu haben und in ihren Ausführungen zum Teil 
so weit gingen, die deutschen Gräueltaten als ein unabwendbares Nebenprodukt 
des Krieges einzuordnen (Janowitz 1946: 142ff). 

Der Wunsch nach einer neuen nationalen Identifikation mit Deutschland hat 
dabei Auswirkungen auf den Blick auf »alles Jüdische, [das nach 1945] potenziell 
an die »deutsche Tat« Auschwitz [erinnert und] deswegen dem Bedürfnis, sich mit 
›Volk‹ und ›Nation‹ zu identifizieren, im Wege zu stehen« (Holz/Haury 2021: 87) 
scheint. Oder, wie es die Historikerin Julijana Ranc (2016: 70) ausdrückt, schwingt 
der Holocaust »beim Sprechen über Juden gleichsam […] wie ein Generalbaß [Herv. 
i. O.], immer mit«, wobei sich die Resonanz auf das ungewollte Erinnern im Alltag 
von einer De-Thematisierung alles Jüdischen über die Bagatellisierung von An
tisemitismus bis hin zu einer »Täter-Opfer Umkehr« zeigt, in der die öffentliche 
Auseinandersetzung mit dem Massenmord an Jüdinnen und Juden als Diffamie
rung deutscher Identität angesehen wird (vgl. Bergmann 2006). Dadurch werden 
Jüdinnen und Juden zu »Störenfrieden der Erinnerung« (Bergmann 1990: 151) ge
macht, die einen vollkommenen Abschluss mit der deutschen Schuld verhindern. 
Die jüdische Erinnerung und unzureichende Aufarbeitung im postnationalsozia
listischen Deutschland und das damit verbundene Problem des Sprechens über 
Jüdisches, führt zudem dazu, dass Jüdinnen und Juden als »unnahbar« (Lorenz- 
Sinai/Chernivsky 2023: 42) erscheinen und nicht als konkrete Personen und Gesell
schaftsmitglieder imaginiert werden. 

Während bisher keine Studien zu Antisemitismus in Einrichtungen der frühen 
Kindheit existieren (Kölsch-Bunzen 2022: 15; Rensch-Kruse et al. 2024: 79) hat 
sich die Forschung in den letzten Jahren dem Thema Antisemitismus an Schu
len angenähert und dessen Alltäglichkeit im Schulkontext aufgezeigt (Bernstein 
2020; Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024; Lorenz-Sinai/Chernivsky 2023). Wie auch 
in anderen Bereichen ist der Schulkontext geprägt von Abwehrhaltungen, die 
sich in Dethematisierungen und Bagatellisierungen antisemitischer Vorfälle von 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Lehrkräften an Schulen zeigen (Bernstein 2020; Lorenz-Sinai/Chernivsky 2023). 
Diesen Abwehrhaltungen vonseiten der Lehrkräfte stehen jüdische Erfahrungen im 
Schulkontext konträr gegenüber, die oft aus Selbstschutz einen offenen Umgang 
mit ihrer jüdischen Identität vermeiden, was wiederum dazu beiträgt, dass Anti
semitismus an Schulen nicht wahrgenommen wird, verbunden mit der Annahme, 
es gäbe keinen Antisemitismus ohne Jüdinnen und Juden (Bernstein 2020: 152). 
Gleichzeitig wird eine persönliche oder lebensweltliche Distanz zu antisemitischen 
Vorkommnissen im eigenen Umfeld durch die Auslagerung an andere Orte oder in 
andere Gruppen konstruiert (Bernstein 2020: 142). 

Die Abwehr des eigenen Antisemitismus, in einer Gesellschaft, in der es keinen 
Antisemitismus geben darf, funktioniert insbesondere über die Verortung des »An
tisemitismus der Anderen« (Ullrich 2013: 117). In Kontexten, in denen Antisemitis
mus nicht geleugnet werden kann und eine Schuldabwehr nicht über Verdrängung 
gelingt, wird die Abwehr über die Projektion alleiniger Schuld auf »die Anderen« 
vollzogen. So führt die allgemeine Vorstellung einer vollendeten deutschen Vergan
genheitsaufarbeitung und der Glaube, dass Deutschland aus seinen Verbrechen ge
lernt habe dazu, dass versucht wird, Antisemitismus in Deutschland auszulagern, 
indem die »sogenannte deutsche Mehrheitsgesellschaft[…] sich über die Konstruk
tion des/der antisemitischen Anderen [konstruiert], dem der ostentative antisemi
tismuskritische Konsens erst pädagogisch vermittelt werden« (Mendel et al. 2019: 
125; vgl. Messerschmidt 2010: 94) muss. 

Die Auslagerung auf die »antisemitischen Anderen«, die medial teils unter dem 
Terminus »importierter Antisemitismus« diskutiert wird (Arnold/Kiefer 2024: 39; 
Beyer et al. 2024), zeigt sich im pädagogischen Kontext in den Deutungsmustern 
von Lehrkräften, die Antisemitismus an Schulen als alleiniges Problem muslimi
scher Schüler:innen einordnen (Follert/Stender 2010). Während der von Muslim:in
nen ausgehende Antisemitismus originäre und differenzierte Eigenschaften entwi
ckelt zu haben scheint, wodurch pädagogisch eine spezifische Intervention als sinn
voll erachtet werden kann (Mendel/Messerschmidt 2017: 14), bleibt darauf zu achten 
nicht die komplette Gruppe von Muslim:innen unter einen »Generalverdacht« (Che
ema 2017: 65) des Antisemitismus zu stellen, der zur Eigenentlastung der deutschen 
Mehrheitsgesellschaft dient. 

3 Methodischer Rahmen: Die Grounded Theory 

Im Rahmen des ›RelcoDiff‹ Forschungsprojekts wurden 13 leitfadengestützte Inter
views mit Kita-Leitungen und pädagogischen Fachkräften in vier Kindertagesstät

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 83 

ten2 einer deutschen Großstadt im Jahr 2022 geführt. Vor dem Hintergrund einer 
intersektionalen Perspektive und durch die ›theoretische Sensitivität‹ des Tabus 
der Artikulation von Antisemitismus, lag der Schwerpunkt des Interviewleitfadens 
auf den Themen der (religiösen) Differenz und der Bedeutung von interkultureller 
(inklusive antisemitismuskritischer) Bildung in der Kita. Nachfragen zu jüdischen 
Kindern und Antisemitismus in den jeweiligen Einrichtungen wurden in den Inter
viewkontext passend eingebunden. Die Auswertung der Interviews erfolgte mit der 
Grounded Theory Methodologie (Corbin/Strauss 2010) anhand eines dreistufigen 
Kodierverfahrens, das sich durch einen explorativen Ansatz auszeichnet und durch 
seinen analytischen Einbezug von ursächlichen Bedingungen, Handlungsstrate
gien und Konsequenzen Einblicke in Strukturzusammenhänge von Phänomenen 
gibt. So konnten in den Analysen pädagogische Perspektiven auf jüdisches Leben 
und Antisemitismus in unterschiedlichen Kindertageseinrichtungen, z.T. an den 
jeweiligen Kontext angepasst, herausgearbeitet werden. 

4 Ergebnisse: Verortung von jüdischem Leben sowie Antisemitismus 
im ›Außerhalb‹ 

4.1 Unsichtbarkeit von jüdischen Kindern 

In den geführten Interviews zeigte sich ausnahmslos eine Unwissenheit darüber, 
ob jüdische Kinder die Einrichtungen besuchten. Die Interviewten reagierten da- 
rauf mit einem Glauben an die Abwesenheit von Jüdinnen und Juden in der eigenen 
Einrichtung. Diese »Annahme jüdischer Nichtpräsenz« (Chernivsky/Lorenz 2021: 
15), die nach Marina Chernivsky und Friderike Lorenz-Sinai Teil der »Exklusion und 
Andersmachung« von Jüdinnen und Juden in Deutschland darstellt, reicht von der 
Überzeugung, dass niemand im Kreis der Einrichtung einen jüdischen Hintergrund 
habe, auch wenn die Mitarbeitenden nicht alle religiösen Hintergründe der Kin
der kennen, bis hin zu Erklärungen der Abwesenheit von Antisemitismus über die 
(angenommene) Abwesenheit jüdischer Kinder. Aufgrund dieser Annahmen wird in 
den Interviews begründet, warum Themen, die mit dem Judentum in Verbindung 
stehen im Kita-Alltag fehlen. Diese Leerstelle spiegelt sich in den Bücherregalen der 

2 Bei den Einrichtungen handelt es sich um die gleichen Einrichtungen, in denen wir im Pro
jektzusammenhang die Gruppendiskussionen mit Kindern geführt haben (siehe Cheema in 
diesem Band). Dies macht eine Kontrastierung der Einordnung von Pädagog:innen und tat
sächlichen kindlichen Wissensständen möglich, die Divergenzen zwischen den beiden Be
reichen aufzeigt. Von den vier Einrichtungen gehörten zwei einem städtischen Träger an und 
die anderen beiden waren evangelische Kitas. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Einrichtungen und einer Argumentation, die keine Notwendigkeit für eine antise
mitismuskritische Bildung von jungen Kindern sieht. 

Im Allgemeinen ist in den Interviews mit den Kita-Leitungen und Pädagog:in
nen ein geringer Bewusstseinsgrad über das Judentum und die alltägliche Le
benswelt von Jüdinnen und Juden festzustellen, der immer wieder mit fehlenden 
Kontakten durch eine (angenommene) Abwesenheit von Jüdinnen und Juden be
gründet wird, wodurch Jüdinnen und Juden gleichzeitig besondert und verandert 
werden. Mit der »Annahme jüdischer Nichtpräsenz« werden jüdische Kinder in 
einem ›Außerhalb‹ verortet, das einerseits dem ›Außerhalb‹ aus den jeweiligen Kitas 
entspricht und andererseits ihrer Einordnung als nicht vollständig Zugehörige der 
deutschen Gesellschaft. Besonders tritt dies im Interview mit der Pädagogin Ella 
hervor, die auf die Frage nach jüdischen Kindern in der Einrichtung antwortet: 

Nein, also hier-, also all die Jahre […] also elf Jahre bin ich jetzt schon hier, gab es 
kein jüdisches Kind. Und […] ich bin auch der Meinung, dass auch Jahre davor-, 
zuvor auch keine jüdischen Kinder waren, weil, die sind ja meistens auch in den 
jüdischen Kindergärten, weil sie dort auch viel ihre Religion beigebracht bekom

men und unter sich sind. 

Beginnend mit der Aussage, dass sie schon elf Jahre in der beforschten Kita arbeite, 
womit Ella die langjährige Abwesenheit jüdischer Kinder in der Einrichtung betont, 
erklärt sie ihre Ansicht über die Ursachen dieser Verteilung. Ella ordnet die (ange
nommene) Abwesenheit jüdischer Kinder allein der Entscheidung jüdischer Eltern 
zu, mit der sie die eigene Institution von ablehnenden Haltungen gegenüber Jüdin
nen und Juden abgrenzt. Dabei verortet Ella jüdische Kinder hauptsächlich in jü
dischen Kindergärten, deren Attraktivität sie damit begründet, dass sie »dort auch 
viel ihre Religion beigebracht bekommen«. Mit dieser Aussage schreibt sie Jüdinnen 
und Juden zugleich eine Fremdheit zu, die sich in der Abgrenzung »ihre[r] Religion« 
von der in anderen Kitas praktizierten Norm ausdrückt. Darüber hinaus attestiert 
Ella mit dem Zusatz, dass jüdische Kinder in jüdischen Kindergärten »unter sich« 
seien, Jüdinnen und Juden die Eigenschaft, sich selbst von der Allgemeinheit abzu
grenzen und damit außerhalb der Mehrheitsgesellschaft eine Parallelgesellschaft zu 
gründen. Hieran lässt sich eine Lesart der Interviewpassage anschließen, die Ver
weise auf antisemitische Stereotype bis hin zu Verschwörungs-Ideen in sich trägt, in 
denen Jüdinnen und Juden in Parallelgesellschaften lebend ihre Macht ausüben (vgl. 
bspw. Berding 1995: 19; Finkielkraut 1984: 158; Roepert 2022). Ganz fassbar wird die 
zugeschriebene Fremdheit von Jüdinnen und Juden nicht. Vielmehr muten diese in 
den Beschreibungen der Interviewten mysteriös an. Im Interview mit Ella wird die 
mysteriöse Komponente in der Verortung von Jüdinnen und Juden unterstrichen, 
die in ihrer Beschreibung »unter sich« und damit in unbeobachteten Räumen ihre 
Religion praktizierten. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 85 

Ella arbeitet in einer evangelischen Kita, welche die einzige unter den vier be
fragten Kitas ist, die im Rahmen des Vorschulprogramms (inter-)religiöse Bildung 
in Form einer religiösen Themenwoche anbietet, in der die älteren Kinder der Ein
richtung neben der ihnen aus dem Kita-Alltag bekannten Kirche, eine Moschee und 
eine Synagoge besuchen und dort etwas über die jeweilige Religion lernen. Während 
in den Interviews in dieser Einrichtung sowohl von Ella als von der Kita-Leiterin 
Frieda die interreligiöse Woche als Bildungsangebot hervorgehoben wird, zeigt sich 
gleichwohl ein geringes Wissen über das Judentum (insbesondere im direkten Ver
gleich mit dem Christentum oder dem Islam), wenn Frieda zum Beispiel von einer 
»jüdische[n] Moschee« spricht, wobei sie sich selbst bei der Fehlbenennung ertappt 
und nachfragt »Moschee, nein, was haben die?« und auf eine Antwort unsererseits 
wartet. Hierbei handelt es sich zwar um eine rein begriffliche Unsicherheit, die je
doch gleichwohl als Spiegel einer fehlenden Alltäglichkeit von jüdischem Leben als 
Teil der deutschen Gesellschaft gelesen werden kann, die sich in den Interviews im
mer wieder zeigt, wenn es um die Sichtbarkeit verschiedener Religionen geht. 

Jüdinnen und Juden werden in den Interviews einerseits als ›anders‹ verortet 
und andererseits als ›nicht sichtbar anders‹ wahrgenommen.3 So antwortet bspw. 
Adem, stellvertretender Leiter einer untersuchten Kita, auf die Frage, ob während 
seiner pädagogischen Laufbahn schon einmal jüdische Kinder die Einrichtung be
sucht hätten: »Ja, also nicht so, dass man sagen muss, das Kind isst koscher und 
bringt was mit. Das haben wir einfach noch nicht gehabt«. Adem, der in einer städ
tischen Kita arbeitet, in der nach seiner Aussage die religiöse Zugehörigkeit von Kin
dern eine untergeordnete Rolle spielt und daher nur in Bezug auf Speisevorschrif
ten von den Pädagog:innen relevant gemacht werden soll, ist sich nicht sicher, ob 
jüdische Kinder in seiner Einrichtung sind, denn selbst »wenn [er] jetzt theoretisch 
drei Familien mit jüdischem Hintergrund hätte, könnte [er] jetzt nicht sagen, al
le drei bestehen auf koscher Lebensmittel«. An Adems Aussage wird deutlich, dass 
eine jüdische Zugehörigkeit unsichtbar bleiben kann, solange sie nicht von Eltern 
oder Kindern selbst thematisiert wird. Oftmals steht hinter dem Schritt, die Un
sichtbarkeit zu wahren, jedoch eine bewusste Entscheidung der jüdischen Famili
en, so auch in der Einrichtung, in der Adem selbst arbeitet. Im Vorgespräch mit der 
Kita-Leiterin Elisabeth berichtet diese, dass jüdische Eltern sie um Unterstützung 

3 Hier zeigt sich ein Kontrast in der Verortung jüdischer und muslimischer Kinder, die beide als 
Nicht-Angehörige der konstruierten deutsch-christlichen Norm eingeordnet werden. Wäh

rend muslimische Kinder durch vereinheitlichende Aussagen über Sprachauffälligkeiten und 
Aussehen, das mit anderen nationalen Zugehörigkeiten in Verbindung gebracht wird, beson
dert und dadurch als ›Andere‹ sichtbar gemacht werden, werden jüdische Kinder als äußer
lich und durch Nationalität nicht erkennbar begriffen, wodurch sie jedoch nicht zur Norm 
werden, sondern unsichtbar bleiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

dabei gebeten hatten, aus Sicherheitsgründen die Identität ihrer Kinder verdeckt zu 
halten. 

In den Interviews waren sich einige der Befragten, wie auch Adem, nicht voll
kommen sicher, ob nicht doch jüdische Kinder ihre Gruppen besuch(t)en. Während 
sie stellenweise sogar die Möglichkeit ansprachen, dass eine (von außen unsichtbar) 
jüdische Familie den Hintergrund der Kinder in der Kita nicht offiziell in den An
meldeheften vermerken würde, fand keine Reflexion über die Ursachen einer mög
lichen Zurückhaltung oder einer selbstgewählten jüdischen ›Unsichtbarmachung‹ 
statt, die aus Sicht der Betroffenen oftmals mit Schutzgedanken verbunden ist (Cof
fey/Laumann 2023: 99f; vgl. auch Chernivsky/Lorenz-Sinai in diesem Band; Körber/ 
Kunze in diesem Band; Rosenthal 2018: 30; Wiegemann in diesem Band). Die aus
bleibende Reflexion, die Sicherheit der jüdischen Kinder in den Kitas betreffend, 
bedeutet indessen, dass das »Wagnis der Öffentlichkeit« (Arendt/Gaus 1964: 31), wie 
Hannah Arendt ein sich Exponieren »im Lichte der Öffentlichkeit« beschreibt, wel
ches »nur im Vertrauen auf die Menschen« geschehen kann, für Jüdinnen und Ju
den schon in der frühen Kindheit erschwert wird. Der Eindruck der jüdischen El
tern, dass die Einrichtungen den nötigen Schutz ihrer Kinder nicht gewährleisten 
können, hat zur Folge, dass sie sich selbst in der Rolle sehen entsprechende Vor
sichtsmaßnahmen zu ergreifen, zu denen vor allem das Verstecken der eigenen Zu
gehörigkeit gehört. Anstelle einer Reflexion über diese Verhältnisse findet in den In
terviews eine Konstruktion der Einrichtungen als antisemitismusfreie Räume statt, 
die im folgenden Kapitel behandelt wird. Diese Konstruktion nimmt mitunter die 
(angenommene) Abwesenheit jüdischer Kinder zur Grundlage der Argumentation 
eines ausbleibenden Antisemitismus, wie bspw. in der Argumentation von Kita-Lei
ter Georg, der in der bereits zitierten Aussage erklärt: »Jüdische Familie, wüsste ich 
nicht, dass wir eine hätten. Von daher ist dieser Konflikt auch nicht aktuell«. 

So wird an die Annahme über An- oder Abwesenheit von Jüdinnen und Juden die 
Vorstellung über An- oder Abwesenheit von Antisemitismus gekoppelt, wodurch die 
Dethematisierung alles Jüdischen als Ermöglichung gelesen werden kann, die aus
bleibende Befassung mit Antisemitismus in den Kindertageseinrichtungen zu legi
timieren. In den Interviews wird das Judentum vornehmlich als ein zu vernachläs
sigendes Thema geschildert. Ohne (offiziell) jüdische Kinder in den Einrichtungen, 
so scheint die Annahme, müsse man sich nicht um deren Repräsentation bemühen. 
Während im Kita-Alltag also das Judentum oder Jüdinnen und Juden einen margi
nalisierten Platz zugewiesen bekommen, werden in den Interviews immer wieder 
Zusammenhänge mit Jüdinnen und Juden aufgeführt, die ein positives ›deutsches‹ 
Auftreten gegenüber Jüdinnen und Juden übermäßig betonen und damit auf Selbst
entlastungsbestrebungen hindeuten. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 87 

4.2 Auslagerung von Antisemitismus 

Verbunden mit der »Annahme jüdischer Nichtpräsenz« teilt das Kitapersonal die 
Auffassung, dass auch kein Antisemitismus in den Einrichtungen anzutreffen sei. 
Dabei konstruieren sie Bilder von antisemitismusfreien Räumen, die darauf basie
ren, Antisemitismus aus den jeweiligen Einrichtungen auszulagern. Während in 
den Interviews Kinder generell als aktiv beschrieben werden, worin die Definition 
von Kindern aus der modernen sozialwissenschaftlichen Kindheitsforschung (vgl. 
Cheema in diesem Band) Anklang findet, sprechen die Interviewten Kindern ihre 
Agency ab, sobald es um die kindliche Partizipation an der Reproduktion von Vorur
teilen und einem ausgrenzenden Verhalten geht. Kindern wird beispielsweise zu
getraut an der Raumgestaltung der Kitas zu partizipieren, nicht jedoch, dass sie so
zial relevant(e) (gemachte) Unterscheidungen wahrnehmen oder gar reproduzieren 
könnten (vgl. Diehm in diesem Band). 

Die Annahme kindlicher Unschuld hält sich insbesondere in Bezug auf An
tisemitismus robust, der durch seine Schuldbeladung im Kontext von Kindheit 
undenkbar erscheint (Rensch-Kruse et al. 2024: 89). Dabei lässt sich über die In
terviewverläufe ein Muster identifizieren, wobei die Interviewten den Kindern 
zunächst im Einklang mit romantischen Kindheitsbildern (Baader 2004) eine insis
tente Unschuld zuschreiben, die ihren Erzählungen auf Nachfragen zu möglichem 
beobachteten Diskriminierungsverhalten unter Kindern jedoch nicht standhal
ten kann. Während es also zum Bruch des Bildes einer unbeugsamen kindlichen 
Unschuld kommt, wenn auch immer wieder linguistisch abgeschwächt (»So wird 
es wahrscheinlich nicht gemeint sein« etc.), bleibt die kindliche Unschuldsan
nahme im Spannungsfeld von Antisemitismus konsistent. Allerdings lässt sich 
beobachten, dass diese Deutung im Fall von muslimischen Kindern ihre Geltung 
verliert; bezogen auf diese Gruppe von Kindern erscheint es den Mitarbeiter:innen 
der Einrichtungen denkbar, dass es zu Antisemitismus und der Reproduktion 
antisemitischer Bilder kommen kann. 

Die allgemeine Unschuld der Kinder wird in den Interviews mit verklärenden 
Worten beschrieben, die Kindern aufgrund ihres Alters einen moralisch überlege
nen Status zuweisen, der sie von Erwachsenen unterscheidet. So erklärt Ella bei
spielsweise: »Also das ist so: Die sind da halt sehr-, ja, so unschuldig. Die wissen noch 
nicht sehr- also ich finde, die haben noch nichts Böses, also die haben nichts so-, keine 
Vorurteile, die Kinder«. Sich in Dichotomien äußernd, wie ›gut/böse‹ oder ›unschul
dig/schuldig‹ wird den Kindern jede Partizipation an der (Re-)Produktion sozialer 
Differenzierungen abgesprochen4. Romantische Kindheitsbilder reproduzierend, 
erzählen die Interviewten von diskriminierungsfreien Räumen in den Kitas. Auf 

4 In Anlehnung an die sozialwissenschaftliche Kindheitsforschung untersucht das RelcoDiff 
Projekt die Konstruktion junger Kinder an sozialen Differenzierungen im Spannungsfeld von 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Nachfragen zu ausgrenzenden Aussagen oder Verhaltensweisen der Kinder erzäh
len die meisten Interviewten jedoch von beobachteten Situationen, in denen Kinder 
Kommentierungen oder Spielausgrenzungen über Geschlecht, Hautfarbe, oder ei
ne christliche oder muslimische Religionszugehörigkeit vollziehen. Während auch 
diese Beispiele mit der Negation kindlicher Absicht abgeschwächt werden, werden 
Fragen nach beobachteten antisemitischen Vorurteilen von den Interviewten direkt 
und teils affektiv aufgeladen verneint (»Nein, zum Glück nicht«/»Ist überhaupt kein 
Thema hier. Also, das kennen die gar nicht« etc.), wobei mit der Annahme der ›Un
kenntnis‹ gleichzeitig die Möglichkeit eines aufkommenden Antisemitismus in den 
Kitas zurückgewiesen wird. 

Paradoxerweise werden jedoch teilweise muslimische Kinder von dem Bild 
kindlicher Unfähigkeit der (Re-)Produktion von Antisemitismus ausgenommen. 
Adem beispielsweise, der im gesamten Interview kindliche Unschuldsannahmen 
bestärkte und über Jüdinnen und Juden nur im positiven Zusammenhang ›deut
scher‹ Kontaktaufnahmen und Integrationsbemühungen spricht, hängt zu Ende 
des Interviews ungefragt eine Verortung des Antisemitismus allein in muslimi
schen Milieus an. Auf die offene Schlussfrage der Interviewerin, ob es noch etwas 
gäbe, was er sagen möchte, antwortet Adem: 

Es wäre spannend eine Kita zu befragen, die ganz offensichtlich einen höheren Mi

grationsanteil hat, aber in Richtung muslimischen Hintergrund. Ob da antisemiti
sche Erziehungsbilder durchkommen. Das wäre spannend. Weil man da vielleicht 
potenziell im Alltag vielleicht eher die Gelegenheit hat, solche Situationen auf
zugreifen. 

Den Ursprung von Antisemitismus unter (muslimischen) Kindern bei den Eltern 
verortend, traut Adem muslimischen Kindern die (Re-)Produktion antisemitischer 
Bilder zu, die sie durch »antisemitische Erziehungsbilder« muslimischer Eltern ler
nen. Durch die Verortung von antisemitischen Vorfällen in Kitas, die von einem hö
heren Anteil muslimischer Kinder besucht werden, grenzt Adem dabei seine Ein
richtung, in der nach seiner Aussage nur fünf von ca. 100 Kindern aus muslimi
schen Familien kommen, von Antisemitismusannahmen ab. Dass sich seine Veror
tung rein auf Vermutungen stützt, zeigt sich in Adems anschließender Ausführung, 
in der er erzählt, dass er zuvor in Einrichtungen gearbeitet habe, in denen die Mehr
zahl der Kinder einen muslimischen Hintergrund hatte, ohne auf eine Verbindung 
zu Antisemitismus einzugehen. Stattdessen antwortet Adem auf die Nachfrage, was 
er dort im Zusammenhang mit Antisemitismus erlebt hat: »Ja, nichts, aber man 
kann halt, da halt eher was heraushören, wenn man da gezielter reinbohrt, denke 

Antisemitismus, wobei es nicht um kindliche Schuld gehen soll, sondern um ihren ›Akteur- 
Status‹ in der (Re-)Produktion sozialer Verhältnisse. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 89 

ich«. In dieser Aussage spiegelt sich der Generalverdacht gegenüber Muslim:innen, 
dass »selbst wenn ein:e Muslim:in kein:e Antisemit:in ist, er/sie es doch ›zumindest 
latent‹ sei« (Cheema 2017: 65f). 

Auch Georg, der Antisemitismus einzig bei »Arabern« verortet, erklärt diese 
Verortung nicht anhand eigener Erfahrungen, sondern aufgrund von Annahmen, 
wenn er ausführt: »Also Araber und Juden, das kann ich jetzt nicht aus der Erfah
rung hier berichten, weil, wie gesagt hier keine Familie, keine jüdische Familie 
meines Wissens gerade ist«. Während er die Abwesenheit von Antisemitismus 
über die (angenommene) Abwesenheit von Jüdinnen und Juden erklärt, verortet 
er den Ausgangspunkt möglichen Antisemitismus unter Kindern bei »arabischen 
Kindern«. Georg, der als einziger unter den 13 Interviewten im Interview offen über 
die kindliche (Re-)Produktion von Stereotypen und anknüpfende Ausgrenzungs
mechanismen spricht, antwortet auf die Frage, ob er im Kitakontext schon mal 
judenfeindliche Aussagen mitbekommen hätte: 

Ne, fällt mir jetzt direkt nicht ein. Also die großen globalen Konflikte hat man 
natürlich dann auch in den einzelnen Häusern, wenn Teilnehmer der jeweiligen 
Gruppe das Haus besuchen. Jüdische Familie wüsste ich jetzt nicht, dass wir eine 
hätten. Von daher ist dieser Konflikt auch nicht aktuell. 

Genau wie Adem, der seine Annahme des ›muslimischen‹ Antisemitismus mit den 
Worten erklärt »man weiß ja auch aus den Medien, Nahostkonflikt etc.«, verortet 
Georg das Aufkommen von Antisemitismus einzig im Spannungsfeld des Nahost
konflikts. Ohne den Begriff zu nutzen, erklärt Georg wie selbstverständlich, dass 
»insgesamt die großen globalen Konflikte ja zwischen dem arabischen Raum und 
Juden« stattfänden, womit er den Nahostkonflikt andeutet, was Georg und Adem 
beide mit der Verortung des Antisemitismus bei Muslim:innen bzw. bei Araber:in
nen verbinden. Dabei nutzen beide kontextspezifische Erklärungen, um jede Mög
lichkeit von Antisemitismus aus der eigenen Einrichtung auszulagern. Adem zufol
ge tritt in der eigenen Kita das Problem des Antisemitismus nicht auf, weil nur ei
ne geringe Anzahl muslimischer Kinder die Einrichtung besuchen. Dagegen führt 
Georg die (angenommene) Abwesenheit jüdischer Kinder als Begründung dafür an, 
warum Antisemitismus in der eigenen Kita kein Thema ist, da auf diese Weise den 
anwesenden muslimischen Kindern das Gegenüber fehlt, welches mögliche antise
mitische Aussagen auslösen könnte. 

So werden in den Interviews Möglichkeiten des Antisemitismus aus den Ein
richtungen ausgelagert. Durch das Bild kindlicher Unschuld findet einerseits eine 
Abgrenzung zur Erwachsenenwelt statt, in der Antisemitismus existierten kann, 
andererseits wird in einigen Interviews muslimischen Kindern die Übernahme 
und Reproduktion antisemitischer Weltbilder ihrer Eltern zugetraut und zuge
schrieben. Mit diesen Auslagerungsmechanismen und dadurch, dass aktueller 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Antisemitismus nur im Zusammenhang mit dem Nahostkonflikt gedacht wird, 
entsteht ein verengtes Bild des Antisemitismus, das zu einer Entlastung der deut
schen Mehrheitsgesellschaft beiträgt und dazu führen kann, dass andere Formen 
des Antisemitismus ungesehen bleiben. 

5 Fazit und Ausblick 

Dieser Beitrag befasste sich mit einer pädagogischen Perspektive auf jüdisches Le
ben und Antisemitismus in Einrichtungen der frühen Kindheit. Basierend auf In
terviews mit Kita-Leitungen und pädagogischem Personal, die im Rahmen des Rel
coDiff -Forschungsprojekts in den gleichen Kindertageseinrichtungen geführt wur
den, in denen Gruppendiskussionen mit Kindern stattfanden (vgl. Cheema in die
sem Band), zeigt sich eine Divergenz zwischen den kindlichen Wissensbeständen 
über antisemitische Stereotype und den einordnenden Deutungen der Pädagog:in
nen in Bezug auf das Verhalten und die Äußerungen der Kinder. So zeigen unse
re Analysen, dass sich der Kontext der Elementarpädagogik in einem Spannungs
verhältnis befindet zwischen der pädagogischen Dethematisierung und der Agency 
von Kindern, mit ihrem Wissen über antisemitische Stereotype umzugehen. Von
seiten der Pädagog:innen, die in den Interviews mitunter eine Verbindung ziehen 
zwischen der Annahme jüdischer (Nicht-)Präsenz und der (Nicht-)Anwesenheit von 
Antisemitismus, bieten Dethematisierungen jüdischen Lebens Schuldentlastungs
möglichkeiten. So ermöglicht es die Dethematisierung des Jüdischen eine Ausein
andersetzung darüber zu vermeiden, wie angemessen die eigenen Räume für jüdi
sche Kinder sind. Gleichermaßen sorgt die Konstruktion des »antisemitischen An
deren« für eine Eigenentlastung und Auslagerung von (möglichem) Antisemitismus 
in den jeweiligen Kindertageseinrichtungen. 

Im Umkehrschluss bedeutet diese Dethematisierung jeder Möglichkeit von 
Antisemitismus in den eigenen Räumen jedoch eine erhöhte Wahrscheinlichkeit, 
dass im Falle antisemitischer Äußerungen, diese nicht ernstgenommen oder gar 
erkannt werden würden. Damit stellen sich Fragen zur Sicherheit der Kita-Räum
lichkeiten für ein offenes jüdisches Auftreten, die ein noch existenzielleres Gewicht 
aufweisen als Fragen nach der Angemessenheit der Räume für jüdische Kinder 
durch ihre Repräsentation und Identifikationsmöglichkeiten. Während das Relco
Diff-Forschungsprojekt eine Gegenüberstellung von kindlichen Wissensbeständen, 
sowie (Re-)Produktionsfähigkeiten und deren Einordnung von Leitungspersonen 
und Pädagog:innen vornahm, stellt das Fehlen jüdischer Perspektiven im Bereich 
der Elementarpädagogik eine Limitation dar. Anschließende Forschungen sollten 
sich auf dieses Desiderat konzentrieren. Hier wären beispielsweise (in Anlehnung 
an die Forschung im Schulkontext von Körber/Kunze in diesem Band) jüdische 
Eltern zu ihrer Kitaplatzwahl zu befragen, wobei sich anhand jener Forschungs

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 91 

ergebnisse politische Leitbilder und Rahmenbedingungen für inklusivere und 
antisemitismuskritische Kindertageseinrichtungen entwickeln ließen. 

Literatur 

Adorno, Theodor W. (1970): »Erziehung nach Auschwitz«, in: Gerd Kadelbach (Hg.), 
Erziehung zur Mündigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 92–109. 

Adorno, Theodor W. (1997): »Schuld und Abwehr. Eine qualitative Analyse zum Grup
penexperiment«, in: Theodor W. Adorno (Hg.), Gesammelte Schriften: Bd. 9.2, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 121–324. 

Arendt, Hannah/Gaus, Günter (1964): »Was bleibt? Es ist die Muttersprache«, in: 
Günter Gaus (Hg.), Zur Person. Porträts in Frage und Antwort: Bd. 1, München: 
Feder Verlag, S. 15–32. 

Arnold, Sina/Kiefer, Michael (2024): »Muslimischer/arabischer/islamisierter/isla
mistischer Antisemitismus«, in: Sina Arnold/Anna Danilina/Klaus Holz/Uffa 
Jensen/Ingolf Seidel/Peter Ullrich/Jan Weyand (Hg.), Was ist Antisemitismus? 
Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft, Göttingen: Wallstein Verlag, 
S. 39–42. 

Baader, Maike S. (2004): »Der romantische Kindheitsmythos und seine Kontinuitä
ten in der Pädagogik und in der Kindheitsforschung«, in: Zeitschrift für Erzie
hungswissenschaft 7, S. 416–430. 

Benz, Wolfgang (1995): »Einleitung. Antisemitismus in der Bundesrepublik«, in, 
Wolfgang Benz (Hg.), Antisemitismus in Deutschland. Zur Aktualität eines Vor
urteils, München: dtv, S. 7–13. 

Berding, Helmut (1995): Moderner Antisemitismus in Deutschland, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Bergmann, Werner (1990): »Der Antisemitismus in der Bundesrepublik Deutsch
land«, in: Herbert A. Strauss/Werner Bergmann/Christhard Hoffmann (Hg.), 
Der Antisemitismus der Gegenwart, Frankfurt/New York: Campus Verlag, 
S. 151–166. 

Bergmann, Werner (2006): »›Nicht immer als Tätervolk dastehen‹. Zum Phänomen 
des Schuldabwehr-Antisemitismus in Deutschland«, in: Dirk Ansorge (Hg.), An
tisemitismus in Europa und in der arabischen Welt, Frankfurt a.M.: Bonifatius- 
Verlag, S. 81–106. 

Bergmann, Werner/Erb, Rainer (1986): »Kommunikationslatenz, Moral und öffent
liche Meinung. Theoretische Überlegungen zum Antisemitismus in der Bundes
republik Deutschland«, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsycho
logie 38, S. 223–246. 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus an Schulen in Deutschland: Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen, Weinheim: Beltz Juventa. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Beyer, Heiko/Goldkuhle, Bjarne/Herrberg, Niklas/Reddig, Melanie (2024): »›Im
portierter Antisemitismus‹? Differenzierende Wahrnehmungen in Deutschland 
lebender Jüdinnen und Juden zum politisch-islamischen Antisemitismus als 
Problem und Debatte«, in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 8, 
S. 325–356. 

Buschmeyer, Anna (2013): »Das Feld ›Außerhäusliche Kinderbetreuung und -er
ziehung‹«, in: Anna Buschmeyer, Zwischen Vorbild und Verdacht, Wiesbaden: 
Springer, S. 21–32. 

Cheema, Saba-N. (2017): »Gleichzeitigkeiten: Antimuslimischer Rassismus und is
lamisierter Antisemitismus – Anforderungen an die Bildungsarbeit«, in: Me
ron Mendel/Astrid Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens. Antisemitismuskri
tische Bildung in der Migrationsgesellschaft, Frankfurt/New York: Campus Ver
lag, S. 61–76. 

Chernivsky, Marina/Lorenz, Friederike (2021): Antisemitismus im Kontext Schule: 
Deutungen und Umgangsweisen von Lehrer:innen an Berliner Schulen, Berlin: 
Kompetenzzentrum für Prävention und Empowerment. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2024): Institutioneller Antisemitis
mus in der Schule, Berlin: Aktion Courage e.V. 

Coffey, Judith/Laumann, Vivien (2023): Gojnormativität: Warum wir anders über 
Antisemitismus sprechen müssen, Berlin: Verbrecher Verlag. 

Corbin, Juliet M./Strauss, Anselm L. (2010): Grounded theory: Grundlagen qualita
tiver Sozialforschung, Weinheim: Beltz. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie (2011): »Doing Race/Doing Ethnicity in der frühen 
Kindheit. (Sozial-)Pädagogische Konstruktionen vom Kind und ihre Irritation 
durch Empirie«, in: Eva Hammes-Di Bernado/Sonja A. Schreiner (Hg.), Diver
sität. Ressource und Herausforderung für die Pädagogik der frühen Kindheit, 
Mellingen: Verlag das Netz, S. 24–37. 

Diner, Dan (Hg.) (1988): Zivilisationsbruch: Denken nach Auschwitz, Frankfurt a.M.: 
Fischer. 

Ebert, Sigrid (2006): Erzieherin-Ein Beruf im Spannungsfeld von Gesellschaft und 
Politik, Freiburg/Basel/Wien: Herder. 

Finkielkraut, Alain (1984): Der eingebildete Jude, München: Hanser. 
Follert, Guido/Stender, Wolfram (2010): »das kommt jetzt wirklich nur aus der mus

limischen Welt«, in: Wolfram Stender/Guido Follert/Mihri Özdogan (Hg.), Kon
stellationen des Antisemitismus, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf
ten, S. 199–223. 

Goldenbogen, Anne/Kleinmann, Sarah (2021): Aktueller Antisemitismus in 
Deutschland. Verflechtungen, Diskurse, Befunde, Berlin: Rosa Luxemburg 
Stiftung. 

Holz, Klaus/Haury, Thomas (2021): Antisemitismus gegen Israel, Hamburg: Ham
burger Edition. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 93 

Honig, Michael-S. (2013): »Frühpädagogik als institutionelle Praxis«, in: Hans- 
R. Müller/Sabine Bohne/Werner Thole (Hg.), Erziehungswissenschaftliche 
Grenzgänge. Markierungen und Vermessungen, Opladen: Barbara Budrich, 
S. 181–195. 

Höttemann, Michael (2022): Verdrängter Antisemitismus: Eine empirisch fundierte 
Entwicklung des Begriffs der Abwehr als soziale Handlung, Bielefeld: transcript. 

Janowitz, Morris (1946): »German Reactions to Nazi Atrocities«, in: American Journal 
of Sociology 52, S. 141–146. 

KMK (1997): Zur Auseinandersetzung mit dem Holocaust in der Schule, Bonn: Se
kretariat der ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder in der Bun
desrepublik Deutschland. 

Kölsch-Bunzen, Nina (2022): Gut aufgestellt gegen Antisemitismus? Die Förderung 
von Antisemitismusprävention in Kindertagesstätten und Schulen durch Kin
derbibeln, Kinderkorane und Schulbücher, Weinheim: Beltz Juventa. 

Lange, Andreas (2008): »Soziologie der Kindheit und frühkindliche Bildung«, in: 
Werner Thole/Hans-G. Roßbach/Maria Fölling-Albers/Rudolf Tippelt (Hg.), Bil
dung und Kindheit. Pädagogik der frühen Kindheit in Wissenschaft und Lehre, 
Opladen: Barbara Budrich, S. 65–81. 

Lorenz-Sinai, Friederike/Chernivsky, Marina (2023): Antisemitismus im Kontext 
Schule: Deutungen und Praktiken von Lehrkräften, Weinheim/München: Juven
ta Verlag. 

Mendel, Meron/Messerschmidt, Astrid (2017): »Einleitung«, in: Meron Mendel/ 
Astrid Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens Antisemitismuskritische Bildung 
in der Migrationsgesellschaft, Frankfurt/New York: Campus Verlag, S. 11–23. 

Mendel, Meron/Rhein, Katharina/Uhlig, Tom (2019): »jung, brutal, gutaussehend. 
Antisemitismus im Schatten deutscher Erinnerungskultur«, in: Sabine Andre
sen/Dieter Nittel/Christiane Thompson (Hg.), Erziehung nach Auschwitz bis 
heute. Aufklärungsanspruch und Gesellschaftsanalyse: Bd. 22, Goethe-Univer
sität Frankfurt: FB04 – Dekanat, S. 125–144. 

Menz, Margarete (2020): »Kindertagesstätten«, in: Petra Bollweg/Jennifer Buchna/ 
Thomas Coelen/Hans-U. Otto (Hg.), Handbuch Ganztagsbildung, Wiesbaden: 
Springer Fachmedien, S. 835–846. 

Meseth, Wolfgang (2000): »Theodor W. Adornos ›Erziehung nach Auschwitz‹. 
Ein pädagogisches Programm und seine Wirkung«, in: Bernd Fechler (Hg.), 
›Erziehung nach Auschwitz‹ in der multikulturellen Gesellschaft, Weinheim/ 
München: Juventa Verlag, S. 19–30. 

Messerschmidt, Astrid (2010): »Flexible Feindbilder. Antisemitismus und der Um
gang mit Minderheiten in der deutschen Einwanderungsgesellschaft«, in: Wolf
ram Stender/Guido Follert/Mihri Özdogan (Hg.), Konstellationen des Antisemi
tismus. Antisemitismusforschung und Sozialpädagogische Praxis, Wiesbaden: 
VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 91–108. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Prout, Alan/James, Allison (1990): »A new paradigm for the sociology of childhood? 
Provenance, promise and problems«, in: Alan Prout/Allison James (Hg.), Con
structing and reconstructing childhood: Contemporary issues in the sociologi
cal study of childhood, London: Routledge, S. 7–34. 

Ranc, Juliana (2016): ›Eventuell nichtgewollter Antisemitismus‹: Zur Kommunikati
on antijüdischer Ressentiments unter deutschen Durchschnittsbürgern, Müns
ter: Westfälisches Dampfboot. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Seyran Bostancı/Emra Ilgün-Birhimeoğlu (Hg.), Elementarpäd
agogik in der postmigrantischen Gesellschaft. Theoretische und empirische 
Zugänge zu einer rassismuskritischen Pädagogik, Weinheim: Beltz Juventa, 
S. 79–95. 

RIAS (2024a): Jahresbericht Antisemitische Vorfälle in Deutschland 2023 veröffent
licht Höchststand antisemitischer Vorfälle in Deutschland, Berlin: Bundesver
band RIAS e.V. 

RIAS (2024b): Antisemitische Vorfälle an Bildungseinrichtungen in Hessen 2023, 
Marburg: Recherche- und Informationsstelle Antisemitismus Hessen. 

Roepert, Leo (2022): »Die globalistische Elite gegen das Volk. Antisemitismus und 
rechtspopulistisches Elitenbild«, in: Aschkenas 32, S. 279–301. 

Rosenthal, Ina (2018): »Ein Plädoyer für die Sichtbarkeit! Oder die Verstecke von ges
tern sind die Bühnen von morgen«, in: Jalta 2, S. 30–34. 

Schäuble, Barbara (2012): ›Anders als wir‹: Differenzkonstruktionen und Alltagsan
tisemitismus unter Jugendlichen: Anregungen für die politische Bildung, Berlin: 
Metropol Verlag. 

Schwarz-Friesel, Monika (2015): »Gebildeter Antisemitismus, seine kulturelle Ver
ankerung und historische Kontinuität: Semper idem cum mutatione«, in: Mo
nika Schwarz-Friesel (Hg.), Gebildeter Antisemitismus, Baden-Baden: Nomos, 
S. 13–34. 

Stender, Wolfram (2010): »Konstellationen des Antisemitismus Zur Einleitung«, in: 
Wolfram Stender/Guido Follert/Mihri Özdogan (Hg.), Konstellationen des Anti
semitismus, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 7–36. 

Ullrich, Peter (2013): Deutsche, Linke und der Nahostkonflikt: Politik im Antisemi
tismus- und Erinnerungsdiskurs, Göttingen: Wallstein Verlag. 

von Haselberg, Peter (2020): Schuldgefühle: Postnazistische Mentalitäten in der frü
hen Bundesrepublik eine Studie aus dem Gruppenexperiment am Institut für 
Sozialforschung, Frankfurt/New York: Campus Verlag. 

Weingardt, Markus A. (2005): »Deutsche Israelpolitik: Etappen und Kontinuitäten«, 
in: APuZ 15, S. 22–31. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

