2. Heterogenitit und
kommunikative Vernunft

Ein wichtiger Problemkontext fiir die Entwicklung einer Soziologie der
Deliberation ist die Kontroverse um den Zusammenhang von kulturel-
ler Heterogenitat' und kommunikativer Rationalitdt. Wie zu zeigen war,
durchzieht die gesamte Habermas’sche Theorie eine Spannung von kon-
trafaktischer Idealitdt und deskriptivem Realismus. Es ist ihr Charakte-
ristikum, Vielheit und Partikularitit gegen einen Hintergrund der Ein-
heit universeller Voraussetzungen abzuheben und aus diesem heraus zu
begreifen. Differenz wird mit Bezug auf Konsens gedacht. Diese Figur
hat in der Debatte um die Adaquatheit der Theorie fiir kulturell plura-
le Gesellschaften wohl die meiste Kritik auf sich gezogen. Eine persis-
tente Linie der Kritik richtet sich insbesondere gegen die Habermas’sche
Vorstellung von Konsens und Konsensorientierung als Elemente von
Deliberation. Ist eine Theorie, die Konsens einen zentralen Platz unter
ihren Grundbegriffen einraumt, nicht notwendigerweise blind fur den
realen Pluralismus der Lebensformen und die antagonistischen Dyna-
miken moderner Politik? Bevor wir solchen und dhnlichen Einwanden
nachgehen, ist es hilfreich, zunichst die oft missverstandene Funktion
des Konsensbegriffs innerhalb der Habermas’schen Theorie zu skizzie-
ren. Wollte man diese Spannung zwischen kontrafaktischem Konsens
und faktischem Dissens detailliert auf verschiedenen Ebenen der Theo-
rie nachweisen, wiirde dies allerdings auf eine komplette Rekonstruktion
des Habermas’schen (Euvre hinauslaufen. Ich begniige mich im Folgen-
den mit einigen kurzen Bemerkungen zu relevanten Ebenendifferenzen.

2.1 Vorbereitende Erlauterung:
idealer und faktischer Konsens

Auf handlungs- und kommunikationstheoretischer Ebene spielt Konsens
streng genommen bereits eine Rolle, um zu klaren, was es tiberhaupt

1 Ich verwende die Termini »kultureller Pluralismus«, »Heterogenitat der Ge-
sellschaft«, »soziale Differenz« etc. zunichst als >Platzhalterbegriffe«, die ei-
nen realen Sachverhalt andeuten, der theoretisch ganz unterschiedlich spe-
zifiziert werden kann. Wiirde man den Sinn dieser Termini schon zu Beginn
der Untersuchung definitorisch festlegen, konnte man die Frage nach der
Angemessenheit verschiedener Theorien des kulturellen Pluralismus in ih-
rem Verhiltnis zu kommunikativer Rationalitit nicht mehr ergebnisoffen
stellen.

8o

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORBEREITENDE ERLAUTERUNG

bedeutet, sprachlich auf eine Welt zu referieren. Die Idee der Objek-
tivitdt wird bei Habermas tiber universelle Zustimmungsfahigkeit er-
lautert, womit der kommunikative Bezug von Akteuren auf Tatsachen
oder moralische Normen >immer schonc« eine latente Konsensorientie-
rung aufweist.> Direkte handlungstheoretische Relevanz hat hingegen
die Annahme der Einverstindnisorientierung von Sprechern, die in Kom-
munikation praktisch unterstellen, dass sie Horer zur Akzeptanz des
Sprechaktes motivieren konnen. Dies ist fir Habermas, genau wie die
Rahmenbedingungen der idealen Sprechsituation, eine notwendige Un-
terstellung, die kommunikativ Handelnde (implizit) vornehmen.’ Uber
diese pragmatischen Prasuppositionen wird handlungstheoretisch er-
klart, dass das Misslingen von Verstandigungsbemiihungen als situati-
ver Fehlschlag erlebt wird, der nicht die Motivation zu kommunikati-
vem Handeln per se untergrabt: »Das Dauerrisiko von Missverstandnis,
Dissens und Unverstandnis wird nur von der kontrafaktischen Geltung
starker Idealisierungen in Schach gehalten« (Habermas 1986: 372). Dem
liegt der Gedanke zugrunde, dass das Missverstandnis — und sei es noch
so wahrscheinlich — nicht als sinnvolle Sprecherintention vorgestellt wer-
den kann. Dieser Gedanke findet sich sehr klar, wenn auch in anderem
Zusammenhang, bei Wolfgang Ludwig Schneider formuliert:

»Konstitutionslogisch ist das richtige Verstehen dem MifSverstehen
schon allein deshalb vorgeordnet, weil es dasjenige Verstehen ist, das
der Sprecher antizipiert und durch dessen Antizipation er sich zu seiner
Auferung motivieren l:ift. Ohne antizipieren zu kénnen, wie er verstan-
den wird und welches Verhalten er daher im Falle der Annahme seiner
Interaktionsofferte erwarten kann, gibt es kein hinreichendes Motiv fiir
eine Auflerung.« (Schneider 1991: 269)

2 Und zwar insofern sprachliche Welten einen konstitutiven Geltungsbezug
aufweisen und Geltung tiber Konsensfihigkeit bestimmt wird. In der Dis-
kursethik wird etwa moralische Richtigkeit tiber die zwanglose Konsensfa-
higkeit von Handlungsnormen erldutert (Moralischer Universalismus wird
dadurch als Prozess vorgestellt, in dem Partikularinteressen ausscheiden,
vgl. Habermas 1991a: 54ff.). Eine dhnliche Figur wird in der (spiter aufge-
gebenen, Habermas 2004) Konsensustheorie der Wahrheit genutzt, um die
Idee der Wahrheit anhand der diskursiven Einlosbarkeit (und damit der all-
gemeinen Zustimmungsfihigkeit) von Aussagen unter idealen Bedingungen
zu explizieren (Habermas 1984c).

3 Man kann die »Notwendigkeit« dieser Unterstellung durchaus bestreiten —
oder etwas raffinierter: die Unklarheit dariiber, auf welcher Basis sich die
Behauptung einer Notwendigkeit kritisieren liefe, als Problem herausstel-
len (Bernstein 1986: 74f.). Ich gehe im Kapitel zu den neopragmatistischen
Einwinden von Richard Rorty auf diese Schwierigkeiten ein (siehe Kapitel
2.6).

81

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

Konsens ist daher im kommunikativen Handeln konstitutiv angelegt.
Sein >Ort« liegt in den impliziten Erwartungen der kommunizierenden
Teilnehmer. Spiegelbildlich findet sich der Konsensbezug von Kommuni-
kation auch beim Horer, insofern Habermas das Verstindnis von Aussa-
gen an ein implizites Urteil tiber die (allgemeine) Akzeptabilitit von Gel-
tungsanspruchen kniipft (Habermas 1996a: 357; 1987a: 168; kritisch:
Schnidelbach 1986). Weil die Einverstindnisorientierung konstitutiv fiir
kommunikatives Handeln ist, ist das unterstellte Einverstindnis auch die
Bedingung von scheiternden Verstindigungsbemiihungen. Dissens, Un-
verstandnis oder kommunikativer Feblschlag sind daher gegentiber Kon-
sens nachgeordnete Begriffe:

»Dissens und Einverstandnis sind komplementare Erscheinungen in der
Dimension sprachlicher Verstandigung. (...) Strenggenommen kann Dis-
sens nur unter Bedingungen verstandigungsorientierten Handelns auf-
treten (...)« (Habermas 1986: 371)

Diese konstitutionslogische Privilegierung von Konsens und Einver-
staindnis bedeutet nicht, dass faktischer Konsens ein wahrscheinliches
Kommunikationsergebnis sein miisste oder einem Dissens normativ vor-
zuziehen wire. Jeder Konsens ist fiir Habermas nur so gut, wie die Be-
dingungen, unter denen er produziert wurde. Ebenso wenig geht Haber-
mas davon aus, dass Akteure immer Konsens erzielen kénnten, wenn
sie sich nur genug Mithe gaben. Sie mussen nur implizit von der Mog-
lichkeit von Konsens ausgehen, um ihr Scheitern tiberhaupt als Schei-
tern erleben zu konnen.

Ein weiteres Beispiel fiir das asymmetrische Arrangement von Geltung
und Faktizitat bietet natiirlich auch die oben bereits analysierte Haber-
mas’sche Theorie deliberativer Demokratie (Habermas 1998a). Haber-
mas rekonstruiert den normativen Sinn von Demokratie tiber die Figur
der Volkssouverinitit, deren nie abschliefSbare Konstitution als voraus-
setzungsvoller Prozess der Konsensbildung gedacht wird. Dies fuhrt aber
nicht dazu, dass Habermas empirische Demokratien mit der unerfullba-
ren normativen Forderung konfrontieren wiirde, politische Entscheidun-
gen tatsachlich konsensuell zu treffen. Vielmehr wird das faktische Funk-
tionieren von Politik und demokratischen Offentlichkeiten als von dieser
Idee erheblich abweichend beschrieben (vgl. etwa die pessimistische Be-
schreibung der >refeudalisierten< Offentlichkeit im >Strukturwandel,
Habermas 1990c). Aus der Perspektive der deliberativen Demokratie-
theorie ist es aber gerade die kontrafaktische Unterstellung von Prozess-
idealen konsensuell-kollektiver Willensbildung, die eine fragmentier-
te und vermachtete Offentlichkeit korrekturbediirftig erscheinen ldsst.
Fur Habermas ist der Konsens also sowohl ubiquitér (als implizite Un-
terstellung) als auch extrem unwahrscheinlich (als faktischer Konsens
mit Bezug auf politische Streitthemen). Diese Referenzebenen sind strikt

82

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS UND PRAGMATISCHE KRITIK

auseinanderzuhalten, auch wenn sie in der Frage nach der pragmatischen
Signifikanz kontrafaktischer Idealisierungen wieder zusammentreffen.

Es ist also zu bilanzieren: Der giangige Vorwurf, Habermas wiirde auf
unrealistischen Konsensforderungen in Politik, Moral und Deliberation
bestehen, ist in seiner Pauschalitdt unbegriindet. Habermas erklart Kon-
sens nicht zu einem Ziel von Verfahren, sondern Verfahren zu einer Not-
16sung fur das Problem, dass man keinen faktischen Konsens hat und
trotzdem einstweilen entscheiden muss (vgl. Habermas 1996c¢: 327ff.).
Allerdings privilegieren die Grundbegriffe der Theorie kontrafaktischen
Konsens vor empirischem Dissens. Auch wenn Habermas inhaltlichen
Konsens weder als zwangslaufiges Handlungsergebnis noch als politi-
sches Ziel festlegt, wird doch alles kommunikative Handeln als kon-
sensbezogen und alle politischen Prozesse vom Modell einer gesamt-
gesellschaftlichen Meinungs- und Willensbildung her gedacht — und es
ist eine offene Frage, ob dieser Einheitsbezug nicht doch dazu verlei-
tet, die faktische Pluralitit moderner Kultur zu unterschitzen. Es kann
also durchaus auf grundsatzlicher Ebene Zweifel an der Addquatheit
der Habermas’schen Grundlegung geben — und zwar, wenn nach ih-
rer Angemessenbeit fir das Begreifen von (politischer) Kommunikati-
on in komplexen und pluralistischen Demokratien gefragt wird. Ist der
(schwache) Transzendentalismus der Habermas’schen Theorie mogli-
cherweise bestenfalls folgenlos und im schlechtesten Fall eine Ablenkung
von der realen und unter rationalitatstheoretischen Gesichtspunkten un-
zugdnglichen Vielfaltigkeit der Kommunikationspraxen? Die Erorterung
fokussiert das soziologische Problem, jene Grenzen zu bestimmen, an die
empirische Deliberation in komplexen und kulturell heterogenen Gesell-
schaften stofst und stoflen muss.

2.2 Radikaler Pluralismus und pragmatische Kritik

Es ist eine weitverbreitete Einschdtzung, dass moderne Gesellschaften
zu heterogen und machtungleich seien, um zu verniinftiger Politik fi-
hig zu sein. Sie findet sich auch in der Forschungsliteratur zu delibera-
tiver Demokratie. Viele Kritiker vermuten, dass Deliberation unter dem
Deckmantel der Rationalitit eine raffinierte Form der Machtausiibung
ermoglicht (Sanders 1997), an bestimmte, kulturelle Rahmenbedingun-
gen gebunden ist (Gambetta 1998) oder marginalisierten Gruppen zu be-
nachteiligen droht (Young 2003, 1996; Williams 2000; Benhabib 1996).
Die Rede von Konsens und Rationalitat scheint aus der Sicht von Diffe-
renz- oder Diversitaitsdemokraten in unseren hochdifferenzierten, sozial
ungleichen und kulturell pluralistischen Gesellschaften auf irrefithren-
de Maf3stabe zu verweisen (vgl. Yang 2012: 80—92). Es ist beispielsweise
die Vermutung laut geworden, dass deliberative Verfahren einen sozial

83

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

exklusiven Kommunikationsstil praktizieren und die Anliegen margina-
lisierter Gruppen sich nicht in der (vermeintlich) vom deliberativen Ide-
al verordneten Sprache der sachangemessenen Unparteilichkeit ausdrii-
cken lassen (Phillips 199 5; Williams 2000; Young 2003, 1997; Fraser
1985, 1990). Die auf kulturelle Heterogenitat insistierende Kritik liegt
im Zentrum der Debatte um die normative Adiaquatheit des deliberati-
ven Ideals. Um die grundsitzliche theoretische Berechtigung dieser Ein-
winde zu priifen, muss man jedoch die anwendungsbezogene Diskussion
im Rahmen der Deliberationsforschung verlassen und in eine Grundla-
gendiskussion tiber das Verhiltnis von Heterogenitdt und Rationalitit
eintreten. Um dieser Diskussion eine Richtung zu geben, werden eini-
ge ausgewdhlte Positionen en détail rekonstruiert und kritisch gepriift.
Dabei werden radikal pluralistische Positionen und pragmatische Kritik
unterschieden.

Kritiken im Rahmen eines radikalen Pluralismus setzen an den
Grundbegriffen an, in denen Politik oder ihre soziale Basis gedacht
werden und bestreiten prinzipiell die Moglichkeit politisch wirksamer
kommunikativer Rationalitat. Hier tritt der unter wechselnden Termini
zirkulierende Begriff der Heterogenitit typischerweise als Vehikel einer
fundamentalen Vernunftkritik auf. Heterogenitit ist dabei ein Platzhal-
ter fiir das Nicht-Erfasste, das Inkommensurable, den blinden Fleck, die
Differenz, das schlechthin Andere der Vernunft oder des Begriffs. He-
terogen ist die Welt des Wahnsinns gegeniiber der normalisierten All-
tagswelt (Foucault), der rauschhafte Exzess gegentiber der alltdglichen,
burgerlichen Existenz (Bataille), die Mimesis gegeniiber der instrumen-
tellen Vernunft (Adorno und Horkheimer) (sieche Habermas 1988a: 12).
Das eingeklagte Heterogene entzieht sich der direkten Darstellung und
lasst sich nicht auf theoretische Begriffe bringen. Es reprasentiert jenes
»Nicht-Identische« (Adorno 1970), das sich der begrifflichen Subsum-
tion entzieht. Mehr noch: Es ist geradezu ein Kampfbegriff gegen den
systematisch-philosophischen und wissenschaftlichen Imperialismus,
der alles mit Begriffsnetzen uiberzieht und durch »Terror der Isomor-
phie« Unterschiedliches zu Gleichem macht (Lyotard 1999: 188). Der
Versuch der Erfassung dieser Art von Heterogenitit in Theorien, Kon-
zepten oder gar Variablen verbietet sich von selbst. Diese Art Hetero-
genitat lasst sich nur negativ einkreisen, nicht direkt bezeichnen. Der
radikale Pluralismus fragt nach der >anderen Seite< der Vernunft; da-
nach, was von kommunikativer Rationalitit unsichtbar gemacht oder
verdriangt wird. Was ist das scheinbar Irrationale, das von kommuni-
kativer Rationalitit getilgt wird? Wenn es kommunikative Macht gibt,
wer besitzt sie und tiber wen oder was herrscht sie dann? Der Begriff
des Heterogenen verbindet sich hier parasitar mit dem Wirtskorper ei-
nes positiv bestimmten Konzepts (Rationalitdt, Fortschritt) und fun-
giert als seine Negation.

84

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS UND PRAGMATISCHE KRITIK

Diese Position ist in ihrer abstrakten, rein negativen oder dekon-
struktivistischen Form weder bestreitbar noch zufriedenstellend be-
grindbar, da sie in gewisser Weise das Sprachspiel der Begriindung ginz-
lich aus den Angeln heben will. Interessanterweise werden aber auch
immer wieder theoretische und moralische Rechtfertigungen fur die An-
nahme eines radikal Heterogenen vorgebracht, die die moralisch-poli-
tische Unbestimmtheit eines rein negativen Programms aufheben soll —
Honneth spricht in diesem Zusammenhang sogar vorsichtig von einer
»ethischen Wende« der Postmoderne (Honneth 2000a: 133). Ich werde
daher zwei Varianten des radikalen Pluralismus priifen, in denen die Kri-
tik an deliberativer Politik mit Riickgriff auf sozialtheoretische Grundla-
gen begriindet wird. Stellvertretend fuir den radikalen Pluralismus wer-
den im Folgenden die Position von Jean-Frangois Lyotard und Chantal
Mouffe diskutiert. Lyotard macht die Unmoglichkeit kontextubergrei-
fender Rationalitidt an der (sprachlichen) Verfasstheit des Sozialen fest,
wihrend Mouffe ihre Einwinde gegen das deliberative Ideal auf eine
Schmittianische Wesensbestimmung des Politischen stiitzt.

Von den Positionen des radikalen Pluralismus sind solche Kritiken
zu trennen, die die Heterogenitat der Gesellschaft als gravierendes aber
letztlich praktisches Problem fur die Umsetzbarkeit von Deliberation se-
hen. Hier stehen etwa die gesellschaftlich ungleich verteilten Moglich-
keiten, Bediirfnisse zu interpretieren und Interpretationen durchzuset-
zen (Fraser 1990) oder die immensen Verstandigungsschwierigkeiten, die
Deliberation durch die Heterogenitit der Sinnkontexte in den Weg ge-
stellt sind, im Vordergrund (vgl. Young 1994: 354). Im Unterschied zum
radikalen Pluralismus wird kulturelle Heterogenitat nicht als eine Art
quasi-transzendentale >Bedingung der Unmoglichkeit< verntinftiger kol-
lektiver Selbstverstandigung verstanden, sondern als theoretisch (oder
gar ontologisch) nicht stark belasteter »Ostensivbegriff« gefihrt, der auf
die konkrete und kontingente Unterschiedlichkeit kollektiver Identita-
ten und Wissensordnungen hinweist. Es sind eher die praktischen Pro-
bleme einer Umsetzung des deliberativen Ideals, die in dieser Linie der
Kritik angegriffen werden, als dass die grundsitzliche Moglichkeit oder
Wiinschbarkeit deliberativer Politik a priori bestritten wiirde. Stellver-
tretend fiir diesen Kritikstrang wird Nancy Frasers Kritik der delibera-
tiven Demokratie diskutiert.

Ein in jeder Hinsicht systemsprengender Grenzganger zwischen den
beiden Diskursstrangen ist Richard Rorty. Er vereinigt auf noch genauer
herauszustellende Weise eine radikale Vernunftkritik mit einer nicht-on-
tologischen Sichtweise auf gesellschaftliche Heterogenitit und einer
weitgehenden Affirmation der politischen Ziele der deliberativen De-
mokratie. Dennoch ist seine Kritik der kommunikativen Rationalitit
eine der schirfsten und tiefgreifendsten. Seine Einwinde sind fiir die
Fragestellung dieser Arbeit besonders interessant, weil man sie als den

85

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

Vorwurf einer nicht weit genug gehenden Soziologisierung der Theorie
kommunikativer Rationalitit verstehen kann. Insbesondere die Diskus-
sion um Rortys Neopragmatismus dient daher als Anregung fiir eine so-
ziologische Auseinandersetzung mit der deliberativen Demokratie und
ihrer sozialtheoretischen Grundlage: der kommunikativen Vernunft.
Damit ist das weitere Vorgehen in groben Ziigen umrissen: Anhand
von Lyotard, Mouffe, Rorty und Fraser sollen verschiedene Sichtwei-
sen auf den Problemkomplex Heterogenitat-Rationalitat vorgestellt und
analysiert werden. Diese Auswahl ist hochgradig selektiv. Es ware mog-
lich, deutlich mehr Positionen zu diskutieren* und bei den ausgewahl-
ten Kritiken stirker ins Detail gehen. Es geht hier denn auch dezidiert
nicht darum, einen Uberblick iiber das traditionsschwere Thema Fin-
heit und Differenz der (politischen) Vernunft zu bieten oder auch nur
vorzugaukeln. Das Ziel ist, anhand einiger ausgewdahlter Positionen zu
sehen, wohin bestimmte Arten den Zusammenhang von Heterogenitat
und Rationalitdt zu thematisieren fiihren und was man fur ein sozio-
logisches Verstindnis von Deliberation aus ihnen lernen kann. Dabei
werden zunichst die radikal pluralistischen Zugiange von Lyotard und
Mouffe diskutiert (Kapitel 2.3 und 2.4). Die grundbegrifflichen Schwie-
rigkeiten und performativen Widerspriiche, auf die die Analyse dabei
stofst, werden in einer Auseinandersetzung von Neopragmatismus und
Universalpragmatik zugespitzt und in die Richtung einer weitergehenden
Detranszendentalisierung — und damit letztlich auch >Soziologisierung«
— der kommunikativen Vernunft entwickelt (Kapitel 2.6 und 2.7). Diese
Uberlegungen bilden die Briicke zu einer Diskussion der Einwinde von
Nancy Fraser gegen Habermas, die vor allem die praktische Umsetzbar-
keit politisch-zwangloser Kommunikation infrage stellt (Kapitel 2.8).

2.3 Radikaler Pluralismus I: Lyotard

Jean-Frangois Lyotards Kritik an der modernen Annahme privilegierter
Erkenntnisformen (Wissenschaft, Rationalitit) ist nicht nur ein fast un-
vermeidlicher Referenzpunkt der Diskussion um die >Postmoderne, son-
dern auch zu einem Fokus der Debatte um kulturelle Heterogenitat und

4  Fir eine soziologisch einschligige Kritik an Habermas, die die Differenz ge-
gen die Einheit ausspielt, hitte natiirlich eine Auseinandersetzung mit Luh-
mann nahegelegen (der differenztheoretisch dem radikalen Pluralismus zu-
zuordnen wire, komplexititstheoretisch aber auch eine pragmatische Kritik
vertritt). Ich habe mich vor allem deshalb dagegen entschieden, weil Luh-
mann seine Kritik an Habermas typischerweise mit seiner eigenen System-
und Gesellschaftstheorie begriindet und sich nicht auf eine detaillierte Ar-
gumentation zur Leistungsfihigkeit kommunikativer Vernunft einldsst.

86

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS I: LYOTARD

die Rationalitit von Offentlichkeit geworden (vgl. Peters 2007). Lyotard
formuliert eine fundamentale Kritik des Fortschrittsnarrativs der Aufkli-
rung und des Autorititsanspruchs wissenschaftlichen Wissens. Die von
ihm vertretene »postmoderne« Position definiert Lyotard als Skepsis ge-
geniiber » Metaerzihlungen« (Lyotard 1999: 14). Dies meint einen gene-
rellen Vorbehalt gegeniiber jedem Versuch, eine inhdrente Logik in der
historischen Entwicklung zu entdecken oder die Entwicklungsgeschich-
te< der Moderne als Fortschrittsnarrativ zu erzdhlen. Von dieser Kritik
ist nicht nur die Geschichtsphilosophie betroffen, sondern auch alle Ver-
suche, Gesellschaft als (politisch) geordnetes Ganzes zu denken. Daher
lehnt Lyotard auch samtliche Theorien ab, die politische Herrschaft in
den Kategorien der vernuinftigen Rechtfertigbarkeit auslegen oder ver-
tragstheoretische Grundziige aufweisen. Das gesamte moderne Projekt
der Legitimation von Herrschaft und Wissen durch Begriindung wird
bei Lyotard radikal in Zweifel gezogen. Damit steht seine Position in
denkbar scharfer Opposition zur deliberativen Demokratietheorie, wo-
bei der Dissens schon auf der basalen sozialtheoretischen bzw. ontolo-
gischen Ebene liegt, da die Moglichkeit einer sprachspielubergreifenden
skommunikativen< Vernunft kategorisch verneint wird. Ich untersuche
im Folgenden die Entwicklung dieser Position in Das postmoderne Wis-
sen (Lyotard 1999) und Der Widerstreit (Lyotard 1989), um die theore-
tischen Konsequenzen begriindeter Vernunftskepsis und eines, wie noch
zu zeigen ist, transzendentalen Differenzbegriffs aufzuzeigen.

Schon im 1979 erschienenen La Condition postmoderne (dt. Das
postmoderne Wissen) geht es Lyotard um eine grundlegende Kritik der
Vorstellung, es gabe privilegierten Arten des >rationalen< Denkens und
Sprechens oder privilegierte Wissensformen, die einige Kulturbereiche
vor anderen auszeichnen. Neben dem Vernunftanspruch der Aufkla-
rungsphilosophie ist insbesondere der wissenschaftliche Anspruch auf
privilegierte Welterkenntnis Ziel der Kritik. Lyotard hebt die Vielzahl
von Wissensbestanden jenseits des wissenschaftlichen Wissens hervor
und will zeigen, dass eine Hierarchisierung der Wissensformen nur tiber
einen Akt der Gewalt moglich ist. In der wissenschaftlichen Rezeption
und in Lyotards eigenem Anschluss an Das postmoderne Wissen wird
diese Einschatzung mit der semantischen »Inkommensurabilitdt« (in An-
lehnung an Kuhn 1970) der als Sprachspiele bzw. Diskurse vorgestell-
ten Kulturbereiche begriindet. Diese These ist gewissermafSen zum >Mar-
kenkern«der Lyotard’schen Philosophie geronnen. Im Frithwerk existiert
jedoch ein, in der Folge weitgehend vergessener, zweiter Begriindungs-
strang, in dem eher pragmatische Griinde fir die Irreduzibilitit der Dis-
kursarten entwickelt werden.

In Das postmoderne Wissen wird von der sprachlichen Verfasstheit
der Welt ausgegangen und Sozialitit — das »soziale Band« — wird als
uber Sprachspiele und sprachliche »Spielziige« konstituiert gedacht

87

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

(Lyotard 1999: 40). Die Redesituation eines Sprachspiels strukturiert
Beziehungen, indem sie Rollen von Sprecher, Horer und Referenten de-
finiert (vgl. Lyotard 1999: 57). Lyotard macht sich auf dabei die Ein-
sichten des spaten Wittgenstein und der Sprechakttheorie soweit zu
eigen, dass er Wissen primdr als Kompetenz fasst. »Savoir-vivre, sa-
voir-faire, savoir-écouter« (Lyotard 1999: 64), sind Formen des impli-
ziten Wissens, die sich an der Fahigkeit von Handelnden erweisen, adi-
quate Performanzen in einer Praxis leisten und erkennen zu konnen
(dazu Loenhoff 2012). Die Addquatheit des Handelns ist durch praxi-
sinterne Regeln in dem traditionsgebundenen Konsens der Handeln-
den festgelegt (vgl. Lyotard 1999: 66). Das eroffnet die von Lyotard
auch teilweise verfolgte Moglichkeit, Differenzen des kulturellen Wis-
sens als Differenzen des praktischen Sinns fiir addquate Performanzen
zu fassen. Auf dieser Linie sieht Lyotard eine Polaritit zweier Wissens-
arten: narratives Wissen und wissenschaftliches Wissen. Die Wissen-
schaft fiithre einen expliziten Legitimationsdiskurs und begriinde auf
diesen einen Allgemeingiiltigkeits- und Herrschaftsanspruch. Narrati-
ves Wissen hingegen sei Wissen, wie es in Geschichten und Erzahlun-
gen weitergegeben wird. Im Prozess des Erzahltwerdens erneuert es das
»soziale Band« (Lyotard 1999: 72). Diese traditionelle Form des Wis-
sens, die er am Beispiel von Stammesgesellschaften erlautert, steht von
sich aus nicht unter Legitimationsdruck: Die Narration baut keine Di-
stanz zu sich selbst auf. Begriindungsanforderungen gegeniiber den in
ihr enthaltenen pragmatischen Regeln tauchen gar nicht auf (vgl. Lyo-
tard 1999: 75). Daher ist Narration bereits dadurch, dass sie als nar-
ratives Wissen vermittelt wird, legitimiert. Narration tibermittelt durch
in die Erzdhlung eingeflochtene Moral- und Schicklichkeitsregeln auch
Normen und Standards legitimer Handlungsweisen. Das Sprachspiel
der wissenschaftlichen Rechtfertigung funktioniert nach anderen Re-
geln. Wissenschaftliches Wissen steht in der Pflicht, die eigene Geltung
zu begriinden, und fithrt dazu verschiedene Arten von expliziten Legiti-
mationsdiskursen. In den zitierten Passagen ist also das Fragment einer
Begrundung dafiir enthalten, inwiefern verschiedene Arten des pragma-
tischen Zugriffs auf Wissen inkompatibel sein konnen und fiir die Kom-
munikationspraxis unterschiedliches leisten.

Doch schon in dem Buch selbst schlieft Lyotard diese Uberlegung
mit einer Inkommensurabilititsthese kurz, die meint, die Anschlussfi-
higkeit von Performanzen nicht pragmatisch, sondern semantisch be-
stimmen zu konnen. Lyotard meint namlich, dass die jeweiligen Kom-
petenzen und >Spielregeln, die fiir eine bestimmte Wissenspraxis gelten,
als blofse Anwendung iibergreifender Rechtfertigungsstandards verstan-
den werden konnen; Kompetenzen bestiinden dann in der Anwendung
von »Kriterien«:

88

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS I: LYOTARD

»Es handelt sich also um eine Kompetenz, die iiber die Bestimmung und
Anwendung des einzigen Wahrheitskriteriums hinausgeht und sich auf
jene der Kriterien von Effizienz (technische Qualifikation), Gerechtig-
keit und/oder Glick (ethische Weisheit), klanglicher und chromatischer
Schonheit (auditive und visuelle Sensibilitdt) usw. ausdehnt.« (Lyotard
1999: 64£.)
Wird eine Kompetenz also >zur Sprache gebracht¢, kommen Effizienz,
Gerechtigkeit, Weisheit, Schonheit usw. als unterschiedliche Kriterien
der Addquatheit und der Rechtfertigung von Performanzen zum Vor-
schein. Der Aspekt, auf den Lyotard diesbeztiglich hinauswill: Es lasst
sich nicht in der Sprache der Naturwissenschaft ausdriicken, was » Wis-
sen« im Bereich der Asthetik bedeutet und ebenso wenig kann man
die »Wahrheit« empirischer Wissenschaften mit Kategorien der Moral
abbilden. Die eigentliche Ursache fiir die »Inkommensurabilitat« der
Sprachspiele (Lyotard 1999: 75) sind daher schon in Das postmoderne
Wissen nicht die unterschiedlichen Modi der Verwendungen der Spra-
che in Sprachspielen, sondern die semantischen Inkompatibilititen der
Kriterien der Rechtfertigung.s In einer Welt >kriterial< voneinander ge-
schiedener Sprachspiele, die auf Basis unterschiedlicher Regeln konsti-
tuiert werden, gibt es keinerlei Grund ein Sprachspiel — etwa jenes der
Wissenschaft oder der Gerechtigkeit— gegentiber anderen Sprachformen
zu privilegieren.®
Gegenuiber gingigen Wittgensteininterpretationen sind an Lyotards
Aneignung des Sprachspielkonzepts vor allem zwei Aspekte auffillig,
die nicht blofs von philologischem Interesse sind. Erstens die von Lyo-
tard behauptete Regeldeterminiertheit der Sprachspiele und zweitens
der angeblich wettkdampferisch-kreative Charakter des Sprechens. Ers-
teres lduft auf eine Vorstellung von Sprachspielen als konstituiert durch
ein spezifisches und klar umrissenes Set an Regeln hinaus. So postuliert
er, dass »selbst eine minimale Modifikation einer Regel die Natur des
Spiels dndert und dass ein Spielzug oder eine Aussage, die den Regeln
nicht entsprechen, dem Spiel das durch diese definiert wird, nicht ange-
horen« (Lyotard 1999: 40). Jede Aussagekategorie ist durch »Regeln,

5 Dies wird moglich durch die oben angesprochene >Diskursivierung« des
Wittgenstein’schen Sprachspielbegriffs. Fiir eine Kritik der Wittgensteinin-
terpretation Lyotards siehe Rorty (1991a). Gegen die Identifikation der Dif-
ferenz von Sprachspielen und Lebensformen mit Kuhns Inkommensurabili-
tatsbegriffs siehe Savigny (1999).

6  Eine kritische Grundhaltung gegentiber engen Vorstellungen von Ratio-
nalitit teilt er dabei durchaus mit Habermas (vgl. 1973b). Anders als
dieser sieht er den Ausweg jedoch nicht in der Suche nach Einheit in der
Differenz, also einer Theorie »der< Sprache, sondern in der konsequenten
Preisgabe von Anspriichen auf sprachspieliibergreifende Vernunft insge-
samt.

89

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

die ihre Eigenschaften und ihren moglichen Gebrauch spezifizieren«,
festgelegt (ebenda: 39).7 Fiir ihn determinieren die Regeln der Sprach-
spiele also die Form der Aussagen, die innerhalb eines Spiels moglich
sind. Aus dieser unkonventionellen Aneignung des Wittgenstein’schen
Sprachspielbegriffs folgt eine scharfe Abgrenzung und Kategorisierung
von Aussagetypen und ihren zugehorigen Sprachspielen. So sieht er
in der sprechakttheoretischen Unterscheidung denotativer, performa-
tiver und praskriptiver Aussagetypen Elemente kategorial verschiede-
ner Sprachspiele, die nach je eigenen Spielregeln ablaufen (vgl. Lyotard
1999: 57). Bezeichnung, normative Forderung und Vollzugshandeln
durch Sprache scheinen dem frithen Lyotard nicht als Aspekte ein und
desselben Sprechakts, und Sprechakttypen nicht als sprachpragmatische
Moglichkeiten innerhalb einer Sprache, sondern als je eigenstandige,
gleichsam klinisch voneinander geschiedene Sprachspiele. Damit zer-
schneidet Lyotard die Einheit der Sprache in eine Vielzahl eigenlogisch
operierender >Sprachspiel-Systeme«. Die theoretische Pointe dieser eigen-
willigen sozialtheoretischen Festlegung besteht offenkundig darin, kon-
texttranszendente und partikulare Sprachspiele tibergreifende Geltung,
wie sie von >Metanarrativen< zwangslaufig beansprucht wird, durch eine
lokalistische Beschriankung des Geltungsbereichs von Sprechakten un-
moglich zu machen.

Parallel dazu, und scheinbar ganz entgegengesetzt zum Regeldetermi-
nismus in Lyotards Wittgensteininterpretation, expandiert er den Witt-
genstein’schen Sprachspielbegriff in die Richtung der Konnotation des
spielerischen Wettkampfs oder Wettstreits. Sprechen ist fiir Lyotard nach
dieser Transformation »Kdmpfen im Sinne des Spielens« und Sprech-
akte gehoren einer »allgemeinen Agonistik«, also einem Wettstreit, an
(Lyotard 1999: 40). Der Wettstreit ist kein blofSer Machtkampf, sondern
auch aus der Freude an der Erfindung kreativer und herausfordernder
Spielziige motiviert. Alle Sprechakte finden ihr Ziel nicht in der Wahr-
heit und Richtigkeit ihrer propositionalen Gehalte, sondern im kreativen
Sprachvollzug selbst (wobei Wittgenstein den Spielbegriff freilich nicht
auf Wettkampfspiele eingegrenzt hatte, sondern am Terminus des Spiels
gerade die Nicht-Definierbarkeit einer basalen Gemeinsamkeit — » Fami-
liendhnlichkeiten« — demonstrieren wollte; vgl. Wittgenstein 2003: 56ff.
§§ 66—71). Wenn diese Beobachtungen zutreffen, besteht ein wesent-
lich groflerer Unterschied zwischen einer sprachpragmatischen und ei-
ner uber semantische Inkommensurabilitit laufenden Charakterisierung

7 Vergleiche dazu den dynamisch-evolutiven Aspekt von Wittgensteins Regel-
konzeption, der bei Lyotard vollig unter den Tisch fillt: »Und gibt es nicht
auch den Fall, wo wir spielen und >make up the rules as we go along< Ja
auch den, in welchem wir sie abindern — as we go along« (Wittgenstein
2003: 68).

90

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS I: LYOTARD

gesellschaftlicher Heterogenitit, als es Lyotards Ausfithrungen zunachst
nahelegen.

Die These der semantischen Inkommensurabilitit der Wissensformen
wird in Der Widerstreit zwar auf andere Fiifse gestellt, ansonsten aber
beibehalten. Hier wechselt Lyotard die ohnehin irrefithrend verwendete
Sprachspielterminologie gegen die Rede von >Diskursarten< aus und ra-
dikalisiert die These nochmals, indem das vorher noch im Unentschiede-
nen gelassene Verhaltnis von sprachlichen Handlungen und iibergreifen-
den Diskursregeln (Kriterien<) durch die Reduktion ersterer auf letztere
gelost wird. Damit fallen gegentiiber Habermas (und Wittgenstein) >Le-
benswelt« oder >Lebensforme« als Differenzen integrierender >Boden< von
Gespriachen weg und auch die Akteure werden zu Epiphdnomenen eines
selbstlaufenden Sprachgeschehens erklart:

»[Die Diskursarten] nehmen von den Sitzen und von den durch sie dar-
gestellten Instanzen Besitz, insbesondere von »uns«. »Wir« streben sie
nicht an. Unsere » Absichten« sind die Spannungen bei gewissen Verket-
tungsweisen, die die Diskursarten auf die Empfanger und Sender von
Sdtzen auf deren Referenten und Bedeutungen tibertragen. Wir glauben,
dass wir tiberreden, verfithren, tiberzeugen, gerecht sein, glauben ma-
chen, Fragen veranlassen wollen — doch zwingt nur eine dialektische,
erotische, didaktische, ethische, rhetorische, ironische Diskursart »un-
serem« Satz und »uns« selbst ihren Verkettungsmodus auf. Es gibt kei-
nen Grund diese Spannungen Absichten und Willen zu nennen, aufler
der Eitelkeit, auf unser Konto zu verbuchen, was dem Vorkommnis und
dem Widerstreit zukommt, den es zwischen den verschiedenen Weisen,
daran anzukniipfen, hervorruft.« (Lyotard 1989: 226)

In solchen und dhnlichen Passagen wird der Eindruck einer rein sprach-
lichen >Verkettung« von Sitzen hervorgerufen, wobei »jeder Satz die vo-
rangegangene Auflerung spurlos verschwinden lassen kann« und bei
einem Wechsel zwischen unterschiedlichen Diskursarten der Geltungs-
anspruch des ersten Satzes gegeniiber einem zweiten »erlischt« (Honneth
2000a: 138). Das menschliche Subjekt ist nur noch der passive Empfan-
ger sprachlich erzeugter Spannungen, die im Falle eines solchen Wider-
streits auftreten. Die Sprache verstrickt sich in rational unentscheidba-
re Widerspriiche und es gibt keine sprachexterne Instanz mehr, die hier
eingreifen konnte. In anderen Passagen scheint Lyotards sprachphiloso-
phisch gewendeter und entsubjektivierter Kantianismus (vgl. dazu Ing-
ram 1988) jedoch eine begrenzte Rolle der vermittelnden >Urteilskraft:
zuzugestehen. Das Verhiltnis der Diskursarten wird von Lyotard promi-
nent mit der Metapher eines Archipels umschrieben. Die Urteilskraft sei
wie ein Admiral, der zwischen mehreren Inseln (also Sprachspielen res-
pektive »Diskursarten«) hin und her navigiert, ohne irgendwo eine dau-
erhafte Heimat zu finden. Er konne sich nur um punktuelle Uberginge
bemiihen, aber die Inseln nicht miteinander verbinden (Lyotard 1989:

91

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

217ff.). In dem Bild schmuggelt Lyotard die zuvor eliminierte Dimensi-
on der pragmatischen Sprachverwendung wieder in die Theorie ein (die
Tatigkeit der Navigation, deren Urheber der >Admiral« ist), was aller-
dings nur den Zweck zu haben scheint, die Inkommensurabilitdtsthese
nochmals zu dramatisieren. Akte des praktischen Urteilens wiren dem-
nach ein immer blof$ vorldufiges Verweilen in einer intern strukturierten
Diskursart, deren Wahl immer grundlos selektiv sein muss.® Fuir Lyotard
zerbricht die Einheit der aufklarerischen Vernunft in einen Scherbenhau-
fen wechselseitig inkommensurabler Wissensformen.

Vor dem bisher skizzierten Hintergrund ist es wenig verwunderlich,
dass Lyotard sich explizit gegen ein republikanisches Verstandnis der
Demokratie und Vorstellungen deliberativer Politik stellt (vgl. Lyotard
1999: 16). Seine demokratietheoretische Position lasst sich direkt aus
der vernunfttheoretischen Position ableiten. Wenn es keine tibergreifen-
de Vernunft gibt, kann demokratische Politik auch nicht verniinftig sein,
sondern hochstens erratisch zwischen verschiedenen Standards der Ra-
tionalitit schwanken. Auch mit Bezug auf Politik ldsst sich jedoch ne-
ben der plakativen Inkommensurabilititsbehauptung im Fruhwerk auch
der Strang einer pragmatischen Argumentation herauspraparieren. In-
sofern Lyotard der deliberativen Demokratie mangelnde Sensibilitat fir
die Differenz der Wissenspraxen von Wissenschaft und Alltag vorwirft,
lduft die epistemische Aufladung der Offentlichkeit auf etwas hinaus,
das man mit Bourdieu einen »scholastischen Fehlschluss« nennen kénn-
te (Bourdieu 2013):

»Das Volk debattiert in derselben Weise iiber das, was gerecht oder un-
gerecht ist, wie die Gemeinschaft der Gelehrten tiber das, was wahr oder
falsch ist. Es zeigt sich, dass dieses >Volk« sich vollig von jenem unter-
scheidet, das in den traditionellen narrativen Wissensformen impliziert
ist (...)«. (Lyotard 1999: 93)

Das >Volk« der deliberativen Demokratie ist fur Lyotard eine blofle Pro-
jektion des wissenschaftlichen Diskurses. Diese Kritik an (vermeintli-
chen) handlungstheoretischen Unterstellungen vernunftzentrierter De-
mokratietheorien wird jedoch mit der sozialontologischen Rede von

8  Die Metapher selbst lisst allerdings offen, ob es situativ angemessene Uber-
ginge zwischen Diskursarten geben kann — eine Moglichkeit, die mit seiner
fritheren kompetenztheoretischen Einfithrung des Wissensbegriffs kompa-
tibel wire (vgl. Lyotard 1999: 64ff.). Dann liefSe sich zwar mangels » Meta-
praskriptionen« (Lyotard, 1999: 189) kein allgemeiner Diskurs tiber Krite-
rien der Angemessenheit von Diskursarten fithren, wohl aber eine praktische
Kompetenz des adiquaten Umgangs mit heterogenen Diskursarten anneh-
men (vgl. dazu Seel 1986). Eine solche Interpretation lige Lyotard gewiss
fern, die Admirals-Metapher wurde aus diesem Grund aber spéter >geka-
pert« (Rorty 1991a; Abitor 2010).

92

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS I: LYOTARD

>Diskursartenc« als eigentlichen Kommunikationssubjekten in Der Wi-
derstreit hinfillig. Ausgehend von der ontologischen Annahme eines un-
uberbriickbaren Diskurspluralismus reflektiert Lyotard die Frage, was
Politik (bzw. Recht) sei, wenn es kein Allgemeines gabe. Sie wird schliefs-
lich als der Ort bestimmt, an dem die fiireinander blinden Diskursarten
unvermittelt aufeinanderprallen.

»Wenn die Politik eine Diskursart wire und den Anspruch auf diesen
hochsten Status erhobe, wire ihre Nichtigkeit schnell aufgezeigt. Aber
die Politik ist die Drohung des Widerstreits. Sie ist keine Diskursart,
sondern deren Vielfalt, die Mannigfaltigkeit der Zwecke und insbeson-
dere die Frage nach der Verkettung (...)« (Lyotard 1989: 230, Hervorh.
entfernt)

Politik hat demnach keinen festen Gegenstand und auch keine tiber-
geordneten Zwecke, nach denen man Beitrage im politischen Diskurs
evaluieren konnte. Dies folgt aus der sprachphilosophisch behaupteten
Zersplitterung der (kommunikativen) Vernunft in die Momente ihrer
Diskursarten, so dass Lyotard sich letztendlich auf eine transzendental-
philosophische Vernunftskepsis festlegt, die die Bedingungen der Mog-
lichkeit vernunftiger Politik bestreitet.

2.3.1 Einwdnde gegen Lyotards radikalen Pluralismus

Die mit wechselnden Griinden vorgetragene ontologische Inkommen-
surabilititsbehauptung Lyotards ist problembehaftet. In der wissen-
schaftlichen Diskussion ist insbesondere der Vorwurf der Selbstwi-
derspriichlichkeit erhoben worden. Das inhiarente Grundproblem der
Lyotard’schen Position besteht darin, die Diagnose der Inkommensurabi-
litdt ethisch aufzuladen, wahrend gleichzeitig die Moglichkeit einer ethi-
schen Gesamtbewertung schon mit dem Begriff der Inkommensurabilitat
ausgeschlossen wird. Wie Honneth argumentiert, stilisiert Lyotard den
Wechsel zwischen Diskursarten zu einem moralischen »Unrecht«, ohne
diese Wertung theoretisch einholen zu konnen:

»[Alus dem neutralen Umstand, daf§ der Geltungsanspruch einer sprach-
lichen Auferung keine ihm gemifSe Erwiderung findet, wird dann die
Tatsache eines >Unrechts¢, das der nachfolgende Satz an dem voraus-
gegangenen veriibt.« (Honneth 2000a: 138; vgl. dazu auch Benhabib
1984: t11ff.)

Woher nimmt Lyotard die Kriterien, um die inkommensurable Hetero-
genitat, die er zundchst als addquate Deskription der Natur des »so-
zialen Bandes« pridsentiert, als normativ schiitzenswerten Pluralismus
zu verbuchen? Nach welchen Kriterien lasst sich der Versuch, Sprach-
spiele rational aufeinander zu beziehen, als »Terror der Isomorphie«

93

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

brandmarken (Lyotard 1999: 191)? Aus der Pluralitiat der Werteord-
nungen leitet Lyotard eine Toleranzforderung ab, die ihrerseits Teil ei-
ner iibergeordneten Werteordnung (und damit eines Metanarrativs) sein
miisste, jedoch im Rahmen der Theorie nicht zu verankern ist:

»[H]is self-acknowledged willingness to play »the great prescriber« who
judges the proper limits governing all language games from the detached
perspective of the spectator clearly presupposed such a possibility, oth-
erwise his own critique of scientism and discursive hegemony would
have been without foundation.« (Ingram 1988: 771)

Lyotard radikalisiert die Differenz von Diskursarten und Sprachspie-
len zu einer uniiberbriickbaren Kluft, verzichtet selbst aber nicht auf
eine sprachspieliibergreifende kritische Perspektive. Dieses normati-
ve Rechtfertigungsproblem wiederholt sich auf theoretischer Ebene.
Gesellschaftliche Heterogenitit wird bei Lyotard als Ensemble wech-
selseitig intransparenter Sprachspiel-Monaden gedacht, in denen das
Erkenntnisvermogen gleichsam zersplittert. Aber wie kann man das er-
kennen? Welchen epistemischen Status haben Lyotards Behauptungen
selbst? Wenn alle Sprachspiele isolierten Inseln der Eigenlogik gleichen,
wie ist es moglich, dass Lyotards (sprachliche!) Beschreibung dieses Zu-
stands Anspruch auf eine adiquate Reprisentation der (Nicht-)Relati-
on dieser Sprachspiele erheben kann? Lyotards Flucht in die Metapher
des Admirals kann den performativen Selbstwiderspruch nur tibertiin-
chen, nicht aber I6sen. Uber das Bild der Archipellandschaft hat Lyo-
tard zunachst Einbeit postulieren mussen, um dann die untiberbriickbare
Differenz zwischen den Inseln zu behaupten. Der Vorwurf der Selbst-
widerspriichlichkeit markiert das Problem, dass radikale Differenzbe-
hauptungen performativ allgemeine Geltung beanspruchen, deren Mog-
lichkeit vom Inhalt der Aussage wiederum negiert wird.” Weil Lyotard
den Begrundungsanspruch aufrechterhilt, zeigen sich an seiner Position
die Widerspruche einer radikalen Vernunftkritik, die die Heterogenitat
der Gesellschaft als klar zu bestimmende, transzendentale Grenze der
moglichen Verstandigung konzipiert.

Die Bewertung des Stellenwerts dieser Problematik ist umstritten.
Rasch identifiziert diese Figur mit dem aus der Systemtheorie geldufigen

9  Es hilft hier auch nichts anzufiihren, dass Lyotard in seinem spateren Werk
vom Vorwurf des performativen Widerspruches freizusprechen sei, weil er
durch die unklare und aphoristische Schreibweise auch performativ deut-
lich mache, dass Wahrheit nicht erreichbar sei. Oder dass seine Argumenta-
tionen zwar auch >Unrecht« begingen, dies aber weniger gravierend sei, als
das >Unrecht« der Diskursethik (Seiler 2014: 171-176). Dass tiberhaupt Un-
recht vorliegt, setzt die Wahrheit (!) der Lyotard’schen Position schon vo-
raus, und auch die Gradualisierung von Unrecht in >mehr< oder >weniger«
ldsst sich dem Begriff des Widerstreits nicht abgewinnen.

94

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS I: LYOTARD

Paradox der Selbstreferenz (Rasch 1994) und schliefSt sich der Luh-
mann’schen Sichtweise an, Paradoxien nicht als Anzeichen fiir Fehler,
sondern als zur Natur der Sache gehorig zu betrachten. Paradoxien er-
fordern demnach, sie in der Theorie zu reflektieren und theoretisch zu
entfalten, beispielsweise indem man verschiedene Ebenen unterscheidet;
sie zu vermeiden sei unmoglich (vgl. Luhmann 1987). An dieser Stel-
le in die generelle Diskussion um die Theoriefahigkeit von Paradoxi-
en einzusteigen, fuhrt sichtlich zu weit. Mindestens lasst sich aber fest-
halten, dass Lyotard keine besonders elaborierten Versuche macht, die
Paradoxie tatsichlich theoretisch zu entfalten statt sie metaphorisch zu
uberspielen. Gerade wenn man nach einer soziologisch anschlussfahi-
gen Theorie des Zusammenhangs von kommunikativer Rationalitdt und
sozialer Heterogenitit sucht, fallt auf, dass Lyotards Perspektive zwar
als Kritik verstandlich ist, aber sozialtheoretisch kaum auf eigenen Fii-
3en steht, insofern man auf naheliegende Fragen keine Antwort erhalt.
In welchem Verhiltnis stehen etwa »Institutionen« und »Sprachspiele«?
In welchem Verhiltnis steht die Pluralitat der »Diskursarten« zu gesell-
schaftlicher Differenzierung? Wenn es keine handelnden Akteure gibrt,
wie kann man dann das Auftauchen und den Erfolg der Semantik ver-
antwortlicher Urheberschaft erkldren? All dies bleibt systematisch un-
klar. Gerade der Versuch, den deskriptiven Anspruch der Lyotard’schen
Sozialtheorie ernst zu nehmen, offenbart ihre Distanz zu soziologischen
Erkenntnisinteressen. Es gibt beispielsweise kaum Kriterien, wie man das
Vorliegen eines »Différend« (Widerstreit) tiberhaupt feststellen konn-
te (siche Abitor 2010). Das Wissen tiber die prinzipielle Unmoglichkeit
rationaler Verstindigung kann nur aus einer transzendentalphilosophi-
schen Perspektive begriindet werden. Das (scheinbare) Ge- oder Miss-
lingen von Verstindigungsbemithungen im empirischen Fall wird durch
die transzendentalphilosophische Inkommensurabilitatsthese zwar un-
ter den Vorbehalt des »Différend « gestellt, aber nicht eigentlich erklart.

2.3.2 Resiimee

Lyotards Behauptung der Unvereinbarkeit von Wissensformen kann si-
cherlich eine gewisse empirische Hintergrundplausibilitit fiir sich bean-
spruchen; die transzendentale Fassung, die er dieser These gibt, ist jedoch
problematisch. Es ist kaum bestreitbar, dass heutige, kulturell differen-
zierte Gesellschaften tiber unterschiedliche Arten des Wissens verfugen,
die sich nicht auf die Grundlage geteilter Geltungskriterien stellen lassen.
Mit dieser Beschreibung besteht jedoch noch keine klare Opposition zu
Habermas, der genau dies mit seiner Differenzierung von >Diskursarten<
in Rechnung stellt. Diese entsteht erst, wenn der Begriff der Heteroge-
nitit, der Inkommensurabilitit bzw. des Différend als uniiberwindliche

95

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

Sinngrenze zwischen Sprachspielen oder Diskursarten ins Spiel gebracht
wird. Der entscheidende Grund fir die Behauptbarkeit dieser Inkom-
mensurabilitit liegt in einer Sprachtheorie, fiir die die kommunikative
Praxis nicht mehr ist als ein leerer Behilter fur klinisch voneinander ge-
schiedene und grammatisch determinierter Sprachspiele oder Diskurs-
arten. Spatestens ab Der Widerstreit fasst Lyotard Sprechen nicht mehr
als praktische Kompetenz, sondern als regeldeterminierte Aktualisierung
von Moglichkeiten des >Sprachsystems«. Nur weil es keine Eigenlogik der
praktischen Sprachverwendung gegeniiber der Sprache gibt — Lyotard
also den Handlungscharakter des Sprechens bestreitet — entsteht eine
prinzipiell untiberbriickbare Grenze zwischen Diskursarten.

Aus soziologischer Sicht ist zu bedauern, dass der gegeniiber hand-
lungstheoretischen Erwagungen anschlussfihigere Strang der pragma-
tischen Differenz von Kommunikationsformen (narrativer vs. wissen-
schaftlicher Umgang mit Wissen) von Lyotard kaum ausgearbeitet und
spater aufgegeben wurde. Die bestehenden Fragmente lassen zwar die
Moglichkeit erahnen, nicht metaphysische Differenzbehauptungen, son-
dern pragmatische Problembewiltigung mit begrenzten Kompetenzen
zum Ausgangspunkt zu wihlen, reichen aber nicht hin, um hier produk-
tiv anzuschlieSen. Fiir den Fortgang der Untersuchung kann nur das von
Lyotard markierte Problem von Interesse sein, namlich die Pluralitat der
Geltungskriterien und die (faktische) Unmoglichkeit, ein Set von Regeln
anzugeben, nach denen Konflikte zwischen unterschiedlichen Diskurs-
arten auf quasi-mechanische Weise gelost werden konnten. Die Plurali-
tit der Wissensformen ist ein wichtiger Problemkomplex fiir die Frage
nach dem Zusammenhang von Rationalitit und Heterogenitit, aber die
sozialtheoretische Armut von Lyotards Theorie ldsst nicht zu, dass man
den deliberativen Umgang mit dieser Pluralitit als empirisches Problem
in den Blick nehmen konnte.

2.4 Radikaler Pluralismus II: Mouffe

Eine alternative Strategie, die Moglichkeit deliberativer Politik auf
grundlegender Ebene zu bestreiten, findet sich im Werk von Chantal
Mouffe. Wie auch Lyotard lasst sich Mouffe einem radikalen Pluralis-
mus zuordnen, der jedoch den Akzent von der gesellschaftlichen Hetero-
genitit auf die Dimension des Politischen verschiebt. Thre emphatische
Kritik an Einheitsvorstellungen (und seien sie noch so kontrafaktisch)
stutzt sich anders als bei Lyotard nicht auf die Vorstellung einer radikal
in Diskursarten zersplitterten Kultur, sondern auf eine im Wesen der Po-
litik begriindete »politische Differenz« (Marchart 2010). Sie wahlt im
Vergleich zu Lyotard zwar ebenfalls eine radikal differenzialistische The-
orieanlage, verlagert jedoch den Schwerpunkt der Kritik: Sie bestreitet

96

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS II: MOUFFE

nicht die Moglichkeit von politischer Rationalitit, sondern die Moglich-
keit rationaler Politik. Zwar findet man auch bei ihr Argumente fiir eine
unaufhebbare diskursive Zersplitterung der Gesellschaft (Mouffe 1999:
749), doch liegt ihr Hauptaugenmerk klar auf einer Kritik des delibera-
tiven und liberalen Politikverstindnisses.

Fur die Kontextualisierung der Kritik von Chantal Mouffe an Ha-
bermas wird ein kurzer Riickblick auf ihr mit Ernesto Laclau verfass-
tes Hauptwerk Hegemony and Socialist Strategy hilfreich sein (Laclau/
Mouffe 2001). Die Autoren wenden sich in diesem Buch von einer or-
thodoxen marxistischen Klassentheorie ab, versuchen aber dennoch ei-
nen theoretisch zentralen Platz fir politische Kimpfe zu reservieren.
Es handelt sich erkldrtermafSen um einen Versuch, Klassenkampf ohne
Klasse zu denken (Laclau/Mouffe 2001: 85-88). Insbesondere die Idee
einer festen >Basis¢, die hinter dem >Uberbauc« politischer Selbstdeutun-
gen und Konfliktinteressen steht, wird zugunsten einer Konzeption auf-
gegeben, die eine Fundierung von Interessen und Konfliktlinien in ob-
jektiven Strukturbedingungen (»Produktionsverhiltnissen«) aufgibt.
Die Identitat kimpfender Klassen ist nicht gegeben, sondern muss tiber
symbolische »Aquivalenzketten« (die Unterschiedliches gleichsetzen
und so die Fiktion kollektiver Identitat schaffen) erst hergestellt wer-
den. Nicht iiberall wo Unterordnung instituiert ist, gibt es notwendig
auch Unrechtsbewusstsein oder gar Kampf gegen Unterdriickung. Die
marxistische Unterscheidung von Klasse an sich und Klasse fiir sich wird
dabei tbersetzt in den Gegensatz von (vielfiltig als Selbstverstandlich-
keit akzeptierter) »Subordination« und (politisierter) » Unterdriickung«
(Laclau/Mouffe 2001: 154).™

Die Aufdeckung von Ungerechtigkeit, Unterdriickung und Unterwer-
fung und der politische Kampf gegen sie kann unter diesen Bedingungen
nur in praxisimmanenten Prozessen der Artikulation und Kontestation
von Interpretationen geleistet werden; in der Konstruktion sozialer Iden-
titaten aus symbolischen Differenzen (vgl. Laclau/Mouffe 2001: 174f£.).
Diese Konstruktion findet im Raum der symbolischen Deutungsmus-
ter statt, auf den alle Artikulationen zuriickgreifen miissen (Habermas
konnte hier vom >Raum der Griinde« sprechen). Laclau und Mouffe be-
tonen vor allem die Konflikthaftigkeit der Prozesse, in denen sich be-
stimmte Deutungen durchsetzen und zur sozialen Vorherrschaft (Hege-
monie) gelangen. Aber die Erfolgsbedingungen dieser Kimpfe verweisen
auch auf die Verallgemeinerbarkeit ihrer Anliegen. Denn der Widerstand

10 Diesen anti-essenzialistischen Impuls teilen Laclau und Mouffe tibrigens mit
Habermas, der ebenfalls die Idee verabschiedet, die Theorie konne ex cathe-
dra >reale Interessen< vom >falschen Bewusstsein< unterscheiden und fiir den
die Idee einer (politischen) Identitit unabhingig von Praktiken der Artiku-
lation sinnlos ist.

97

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

gegen Unterdrickung, so ihre Annahme, kann nur wirksam sein, wenn
der Kampf im Namen von Idealen gefuhrt wird, die nicht nur die Unter-
driickten, sondern auch die Unterdriickenden bindet.

Bei Mouffe und Laclau sind es insbesondere die Ideale der Franzo-
sischen Revolution, die die Identifikation und Politisierung von Unter-
driickung und Herrschaft ermoglichen. >Freiheit« (i. S. v. »liberty«) und
»Gleichheit« werden von ihnen nicht blof$ als Werbebegriffe fur Kapita-
lismus und birgerliche Sozialordnung verstanden. Die Begriffe bergen ei-
nen subversiven und tiberschieflenden Gehalt, der tiber bestehende hege-
moniale Konstellationen hinausweist und Gegenartikulationen in immer
neuen Kontexten ermdglicht (vgl. Laclau/Mouffe 2001: 155ff.). Liberale
Ideologien transzendieren sich demnach immer selbst: » To take the case
of feminism once again, it is because women as women are denied a right
which the democratic ideology recognizes in principle for all citizens that
there appears a fissure in the construction of the subordinated feminine
subject from which an antagonism may arise« (Laclau/Mouffe 2001:
159). Erst vor dem Hintergrund von gesellschaftlich verbreiteten und in
der aktuellen hegemonialen Konstellation enthaltenen Idealen kann die
scheinbar selbstverstandliche Subordination als Unterdriickung identi-
fiziert werden. So kann die hegemoniale Ordnung gleichsam von innen
her verschoben und transformiert werden; neue Oppositionen kénnen
gebildet werden, indem sich Protest etwa unter dem Banner eines ande-
ren Freiheitsverstindnisses gegen die dominante Ideologie stellt. Dieses
Vorgehen ist offensichtlich nicht weit entfernt von der Habermas’schen
Suche nach méglichst allgemeinen Ideen wie >Offentlichkeit<, -Demo-
kratie< oder »Volkssouverinitits, die einerseits den ideengeschichtlichen
Kern bestehender demokratischer Praktiken ausmachen, aber anderer-
seits einen uberschieflenden emanzipatorischen Gehalt bewahren, der
immer wieder die Kritik des Bestehenden ermoglicht. Wie Habermas se-
hen Laclau und Mouffe den Weg emanzipatorischer Kritik also nicht in
einer Ablehnung biirgerlicher Freiheit, sondern in einer Vervollkomm-
nung des >unvollendeten Projekts< (Habermas) der Aufklarung und einer
Vertiefung der Demokratie. » The task of the Left therefore cannot be to
renounce liberal-democratic ideology, but on the contrary, to deepen and
expand it in the direction of a radical and plural democracy« (Laclau/
Mouffe 2001: 176).

Wihrend die Hegemonietheorie also in ein Pladoyer fiir eine »radika-
le und plurale Demokratie« miindet, wird schon im neuen Vorwort zur
zweiten Auflage die Idee einer pluralistischen Demokratie als »selbstwi-
derspriichlich« abgewiesen.

»Indeed, we maintain that without conflict and division, a pluralist dem-
ocratic politics would be impossible. To believe that a final resolution
of conflicts is eventually possible — even if it is seen as an asymptot-
ic approach to the regulative idea of a rational consensus - far from

98

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS II: MOUFFE

providing the necessary horizon for the democratic project, is to put it
at risk. Conceived in such a way, pluralist democracy becomes a >self-re-
futing ideal<, because the very moment of its realization would coincide
with its disintegration.« (Laclau/Mouffe 2001: xvii—xviii)

Diese, mit Bezug auf die Argumentation in Hegemony and Socialist Stra-
tegy eigentlich nur schwer verstandliche Einschiatzung, markiert eine Ra-
dikalisierung in der Differenz zu liberalen oder deliberativen Demokra-
tietheorien, die am ausfiihrlichsten in Mouffes Streitschrift Uber das
Politische ausgefithrt wird (Mouffe 2007).

2.4.1 Moutffes Kritik liberaler Demokratietheorie in
>Uber das Politische«

In Uber das Politische geht Mouffe von einer fiir Politik ontologisch
konstitutiven und deshalb uniiberbriickbaren politischen Differenz aus.
Damit betritt sie eine Ebene der Theorie, die in Hegemony and Socialist
Strategy aus guten Griinden vermieden wurde: die Ebene der ontologi-
schen Wesensschau:

»(...) far from being merely empirical, or epistemological, the obstacles
to the realization of the ideal speech situation are ontological. Indeed,
the free and unconstrained public deliberation of all on matters of com-
mon concern is a conceptual impossibility because, without those so-
called impediments, no communication, no deliberation could ever take
place.« (Mouffe 1999: 751)™*

Um die »konzeptionelle Unmoglichkeit« der deliberativen Demokratie-
theorie nachzuweisen, geht sie allerdings nicht den naheliegenden Weg
interner Kritik, um der Theorie inharente Widerspriiche nachzuweisen.
Sie setzt auf der Ebene einer alternativen, vor allem von Carl Schmitt
inspirierten Ontologie des Politischen an, die dem liberal-deliberativen
Paradigma gegentibergestellt wird. Thr Ziel liegt darin, die fir Politik,
»konstitutive antagonistische Dimension« gegen den liberalen und kos-
mopolitischen Zeitgeist in Stellung zu bringen (Mouffe 2007: 8). Be-
zuglich deliberativer Demokratietheorie sei es nicht nur »konzeptionell
falsch, sondern auch mit politischen Gefahren verbunden, (...) wenn das
Ziel demokratischer Politik in Begriffen von Konsens und Versohnung
anvisiert wird« (Mouffe 2007: 8). Stattdessen sei das Eingestandnis der
Untilgbarkeit von Konflikten die Voraussetzung fiir gelingende Politik

11 Indem Zitat scheint sie der deliberativen Theorie filschlicherweise zu unter-
stellen, dass die Freiheit von Zwang (»free and unconstrained«) mit der Frei-
heit (= Abwesenheit) von partikularen kulturellen Prigungen gleichgesetzt
wiirde. Auflerdem finden wir das oben bereits diskutierte Missverstindnis,
Habermas fordere eine empirische Umsetzung der idealen Sprechsituation.

99

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

(Mouffe 2007: 10). Das bedeutet fiir sie auch, Politik von Moral freizu-
halten, und auf Artikulationsversuche des allgemeinen Interesses zu ver-
zichten (Mouffe 2007: 12).

Die Argumentation in Uber das Politische eignet sich daher dazu, die
Konsequenzen einer explizit ontologisch ansetzenden Kritik zu priifen.
In ihrem Verstindnis von Ontologie beruft sie sich auf Sein und Zeit,
und grenzt »das Politische« von Politik als Praxis ab und versichert, dass
Poltische verhielte sich zu Politik wie das Ontologische (Sein) zum On-
tischen (Seiendem) (vgl. Mouffe 2007: 15). Der frihe Heidegger hatte
die ontisch-ontologische Differenz noch klassisch transzendentalphilo-
sophisch bestimmt; tibertragen auf die Differenz von Politik und Poli-
tischem wire das Politische also eine »transzendentale Bedingung der
Moglichkeit« der Politik, die politischen Phanomenen ihre Existenz als
politische erst ermoglicht (Heidegger 2006: 11). Das so verstandene Po-
litische wird dabei seinem Wesen nach als »Ort von Macht, Konflikt
und Antagonismus« festgelegt (Mouffe 2007: 16), womit praktische Po-
litik immer nur eine Umformung und Auspriagung dieser konfliktiven
Grunddimension sein kann. Thre konflikttheoretische und »dissoziati-
ve« Bestimmung des Politischen distanziert sich damit von der Tradition
eines »assoziativen« und das gemeinsame Handeln betonende Verstand-
nis des Politischen (vgl. Marchart 2010) und mithin der Traditionslinie,
in der man auch die deliberative Demokratie verorten konnte. Doch
auch die traditionell auf Interessengegensitze fokussierte liberale Tra-
dition wird von ihr angegriffen. Das >Politische« bestehe nicht etwa aus
einer Gemengelage gemeinsamer und konfligierender politischer Inter-
essen, die durch Kompromisse zu tiberbriicken und deren riicksichtslo-
se Durchsetzung durch staatlich garantierte Grundrechte einzuschrian-
ken wire, sondern sei durch wechselnde Koalitionen antagonistischer
Gegenspieler im Kampf um Hegemonie charakterisiert. An die Stelle
der Einheit der gemeinsamen Staatsburgerschaft riicken konfligierende
kollektive Identitaten, welche wechselnde » Wir-Sie-« beziehungsweise
»Freund-Feind-Schemata« produzieren (Mouffe 2007: 18). Die Hetero-
genitat der Gesellschaft wird also in ihrer politischen Dimension schon
von Haus aus auf unversohnlichen Konflikt festgelegt. Das Politische
dricke sich in politischen Kampfen eines jeweils nach partikularen Inte-
ressen konstituierten » Wir« gegen ein »Sie« von Feinden oder Gegnern
aus. Eine Wir-Identitit ist nie universell, sondern konstituiert sich aus-
schliefSlich durch Abgrenzung von ihrem >anderen< (Mouffe 2007: 27;
fiir eine Kritik dieser Annahme siehe Abizadeh 2005).

Damit kann Deliberation vor dem Hintergrund einer kontrafaktischen
Konsensorientierung auch kein sinnvoller Modus von Politik sein und
soll durch ein Modell agonaler Demokratie ersetzt werden. Die normati-
ve Theorie agonaler Demokratie setzt sich die Bildung von Wir-Sie-Bezie-
hungen zum Ziel, die zwar rational unversohnlich, aber nicht feindselig

I00

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS II: MOUFFE

sind, indem die Gruppen wechselseitig ihre Differenz und Gegnerschaft
anerkennen:

»Obwohl sie sich also im Konflikt befinden, erkennen sie sich als dersel-
ben politischen Gemeinschaft zugehorig; sie teilen einen gemeinsamen
symbolischen Raum, in dem der Konflikt stattfindet. Als Hauptaufga-
be der Demokratie konnte man die Umwandlung des Antagonismus in
Agonismus ansehen.« (Mouffe 2007: 30).

In der Politik kann es also aufgrund des Wesens der Politik nur um eine
deeskalierende Einhegung der Konfliktsituation gehen: Aus Feinden sol-
len Gegner werden. Fiir die Moglichkeit dieser Umwandlung biirgt die
Freud’sche Triebtheorie (vgl. Mouffe 2007: 36ff.), die es ermoglicht, po-
litische Kampfe per Sublimierung aggressiver Triebe in weniger schadli-
che Bahnen zu leiten.™

Diese Konzeption des Politischen ist ihre Ausgangsbasis fiir eine Kri-
tik der deliberativen Theorie und speziell an Habermas. In Bezug auf
Faktizitit und Geltung kritisiert sie die Unterstellung einer universel-
len kommunikativen Vernunft und eines allgemeinen normativen Ge-
halts der Menschenrechte. Der universalistische Menschenrechtsdiskurs
als Versuch, ein >Wir< ohne >AufSen< zu denken scheint Mouffe ein Aus-
druck von Kulturimperialismus. Man solle etwa asiatischen Gesellschaf-
ten nicht unser »westliches Modell« (gemeint sind die Menschenrechte)
aufzwingen (Mouffe 2007: 113). Da sich Kollektive laut Mouffe durch
Abgrenzung zu anderen Kollektiven konstituieren und dies auch fur ihre
normativen Ideale gilt, verfehlen universelle Menschenrechte das »Wesen«
des Politischen. Gerade im Vergleich zu ihrer fritheren Position fallen da-
bei Einseitigkeiten auf. Statt wie in Hegemony and Socialist Strategy die
weitergehende Verwirklichung von Menschenrechten als wichtiges Ziel
radikaler Demokratie zu sehen — also die konzeptuelle Indeterminiert-
heit der Menschenrechte und damit ihren iiberschieffenden emanzipa-
torischen Gehalt als Motor partikularer Kimpfe gegen Unterdriickung
zu verstehen — wird Demokratie nun gegen (rechtlichen) Universalis-
mus ausgespielt. Mouffe plausibilisiert ihre agonistische Sicht auf De-
mokratie empirisch mit einer Kritik der Auflosung von Rechts-Links-Un-
terscheidungen in westlichen Demokratien zugunsten einvernehmlich
»neoliberaler« Politik seit den 1990er Jahren (Mouffe 2007: 8off.). Al-
lerdings ist mit einer Kritik der Diskursverweigerung durch sachindif-
ferente »Catch-all Partys« noch kein klarer Gegensatz zur deliberativen
Demokratietheorie hergestellt. Der Gegensatz entsteht erst durch die In-
sistenz darauf, dass politischer Streit im Register der Gruppenfehde aus-
getragen werden miisse:

12 Naheliegenden Zweifeln an der Darstellbarkeit politischer Konflikte in mo-
dernen GrofSgesellschaften mit den theoretischen Mitteln der Triebtheorie
wird an dieser Stelle nicht nachgegangen.

IOI

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

»Der >dialogische« Ansatz ist weit davon entfernt, radikal zu sein, weil
radikale Politik nicht ohne das Infragestellen bestehender Machtver-
haltnisse moglich ist. Dieses Infragestellen erfordert aber die Definiti-
on eines Gegners, und eben dies schliefSt die Perspektive jenes Ansatzes
aus.« (Mouffe 2007: 69)

Wahrend die erste These (radikale Politik erfordert das Infragestellen be-
stehender Machtverhiltnisse) trivial ist, ist die zweite These (die Infra-
gestellung bestehender Machtverhiltnisse erfordert die Definition eines
Gegners) alles andere als selbstverstiandlich.*s Fir ihre Verteidigung wer-
den jedoch nicht empirische Begrindungen, sondern metaphysische Ge-
wissheiten angeboten. Der antagonistisch-agonale Charakter der Politik
burgt dafiir, dass der politische Diskurs nie als geltungsorientiert und im-
mer nur als an Gruppenidentititen gebundener Kampf um Interpretatio-
nen gedacht werden kann. Dadurch wird aber die Kritik am deliberativen
Paradigma witzlos. Wenn sich die Kritik auf eine Ontologie stiitzt, die in
der deliberativen Demokratietheorie ohnehin nicht geteilt wird, kann sie
nur von aufen an diese herangetragen werden; es gibt bei Mouffe kei-
nen ernstzunehmenden Versuch, die internen Aporien deliberativer Poli-
tik, also ihre >konzeptuelle Unmoglichkeit< im engeren Sinne, aufzuzeigen.

Eine Alternative besteht gewiss darin Mouffes agonale Demokratie-
theorie nicht als Kritik, sondern gemafs ihrer favorisierten Selbstdarstel-
lung als eigenstindigen demokratietheoretischen Entwurf zu verstehen.
Insofern man von Mouffe nicht nur eine Theorie politischer Kampfe,
sondern eine Theorie der Demokratie erwartet, darf man von ihr eine
agonistische Theorie demokratischer Basisinstitutionen erwarten. Aller-
dings scheint es fraglich, ob man von einer derart >handgreiflichen< De-
finition des Politischen als Sphare politischer Feind- und Gegnerschaften
zu einem tragfihigen Begriff der Demokratie kommt. Der bei Schmitt
aufgefundene und adaptierte Begriff des Politischen diente diesem ja ge-
rade dazu, einen demokratietheoretischen Zugang zum Politischen zu
verunmoglichen.* Da Mouffe nicht die totalitiren Konklusionen der

13 Die Frage danach, was von der eigenen Perspektive ausgeschlossen wird,
lasst sich allerdings auch gegen Mouffe kehren. Weil die Sphiare des Politi-
schen als Kampfarena identitdrer Fraktionen bestimmt wird, kann auch die
Infragestellung des Status quo nur tiber die Konfrontation rivalisierender
Gruppen gedacht werden. Systemkritik wird in Personen- und Gruppenkri-
tik umgemiinzt. Unabhingig von ontologischen Setzungen leuchtet dies aber
nicht ein. Man konnte im Gegenteil vermuten, dass personalisierte Konflikte
zwar die Auswechslung prominenter Rolleninhaber, nicht aber Anderungen
am System selbst befordern. Eine Kritik der >gierigen Banker«< ist eben keine
Kritik des Finanzkapitalismus.

14 Siehe Habermas’ lesenswerte Kritik an Schmitts »klerikofaschistischem « Be-
griff des Politischen und seiner Renaissance in neuerer politischer Philoso-
phie (2012d).

I02

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RADIKALER PLURALISMUS II: MOUFFE

Schmittianischen Pramissen tragen will, optiert sie an geeigneter Stelle
fir die Affirmation demokratischer Institutionen ohne diese Wahl selbst
normativ oder sozialtheoretisch begriinden oder die Institutionen selbst
konzeptionell fassen zu konnen. In einer Zusammenfassung ihres und
Laclaus Politikverstandnisses konstatiert sie etwa:

»Zwar stehen wir auf Distanz zur leninistischen Tradition des totalen
revolutioniren Bruchs und betonen, daf$ unser Verstindnis von radika-
ler Demokratie an den Institutionen der sogenannten >formalen Demo-
kratie« festhilt. Gleichwohl haben wir einen anderen Weg eingeschla-
gen als der liberale Ansatz, der von der Neutralitit des Staates ausging. «
(Mouffe 2007: 71)

Doch wenn man statt der >Neutralitit« die (nirgends aus dem Prinzip
des >Politischen«< begriindete) >Formalitit« staatlicher Institutionen affir-
miert, entpuppt sich der scheinbar radikale Gegensatz als Wortklaube-
rei. Bei naherem Hinsehen wird demokratietheoretisch namlich keines-
wegs der Entfesselung des >Politischen«< das Wort geredet. Auch folgende
Passage durfte Kennern liberaler und deliberativer Demokratietheorie
bekannt vorkommen:

»Eine demokratische Gesellschaft braucht eine Diskussion {iber mogli-
che Alternativen und muf$ politische Formen kollektiver Identifikation
mit klar unterschiedenen demokratischen Positionen bieten. Konsens ist
zweifellos notwendig, er muf$ aber von Dissens begleitet werden. Not-
wendig ist ein Konsens tiber die fir die Demokratie konstitutiven In-
stitutionen und tber die >ethisch-politischen< Werte, die das politische
Gemeinwesen konstituieren — Freiheit und Gleichheit fiir alle —, doch
wird es immer Meinungsverschiedenheiten tiber deren Bedeutung und
die Art und Weise ihrer Verwirklichung geben. In einer pluralistischen
Demokratie sind solche Meinungsverschiedenheiten nicht nur legitim,
sondern notwendig.« (Mouffe 2007: 43)

Letztlich fuhrt die ontologische Fundamentalkritik zu einem Politikver-
stindnis, das ohne Probleme von liberalen TheoretikerInnen mitgetragen
werden konnte. Das Ausmaf$ von Konsens tiber ethische und politische
Werte, das Mouffe verlangt, ist vielleicht sogar grofer als bei Haber-
mas, der sich ja mit Einigkeit tiber die formalen Randbedingungen der
demokratischen Willensbildung zufriedengibt und selbst die Verfassung
nicht als unpolitischen >Rahmens, sondern als kontinuierliches Diskus-
sionsobjekt verstehen mochte (Habermas 1998a: 464; Miiller 2010).
Mouffes Ansatz weist also, subtrahiert man die rhetorischen Vorlieben,
in seiner Konsequenz eine frappante Ahnlichkeit zu jener klassischen li-
beralen Demokratietheorie auf, die eigentlich Ziel ihrer Kritik war.’s Im

15 Die polemische Abgrenzung der einen von den anderen fiithrt deshalb in
Widerspriiche. Beispielsweise kritisiert sie die liberale Demokratietheo-
rie scharf fiir eine normative Rechtfertigung des Ausschlusses bestimmter

103

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

Vergleich mit Habermas und anderen Varianten der deliberativen De-
mokratietheorie ist allerdings zu bilanzieren, dass der von Mouffe ein-
geschlagene Weg in interne Widerspriiche zu fihren scheint. Eine Demo-
kratietheorie, die den konstitutiven Charakter des Politischen im Kampf
zwischen Feinden oder Gegnern vermutet und die Neutralitit des Staa-
tes ausschliefSt, steht vor der unlosbaren Aufgabe, die Einhaltung demo-
kratischer Verfassungsnormen normativ zu begriinden. Rechtsstaat und
Demokratie werden von Mouffe zwar bejaht, aber nicht aus dem Kon-
zept des Politischen entwickelt, sie bleiben der Theorie daher duflerlich.

Resiimierend lisst sich festhalten, dass Mouffe durch ihre Schmittiani-
sche Volte naheliegende »Ketten der Aquivalenz« zum Habermas’schen
Ansatz unterbricht und das »Wir« der agonalen Demokratietheorie scharf
vom »>Sie« der Deliberationstheorie und ihren jeweiligen Vertreter/-innen
abgrenzt. Das ist insbesondere deshalb bedauerlich, weil die urspriing-
liche Hegemonietheorie durchaus Einsichten transportiert, die die — ge-
genuber faktischen Dynamiken der Polarisierung in politischen Diskus-
sionen eigentiimlich schweigsame — Habermas’sche Theorie produktiv
ergdnzen konnten.

2.5 Restimee: Die Heterogenitiat des Heterogenen

Die Beschaftigung mit Lyotard und Mouffe zeigt, dass eine ontologische
oder transzendentale Verabsolutierung von politischen oder kulturellen
Differenzen problematisch ist. Die Behauptung einer ontologischen Dis-
kontinuitit innerhalb der Rationalitidt oder zwischen Demokratie und
Vernunft 6ffnet nicht den Blick empirische Kommunikationsprobleme,
sondern verstellt den Zugang zu empirischen Fragestellungen, weil sie
das Ergebnis theoretisch nahezu vollstindig prajudiziert. Wenn Politik
ontologisch als Sphire des Konflikts oder Widerstreits bestimmt wird,
bleibt fiir Verstandigung per Definitionem kein Raum. Die Moglichkeit
von Deliberation wird so abstrakt geleugnet, dass der Gegenstand ver-
schwindet — es ist nicht klar, was >Deliberation< aus Sicht von Lyotard

Gruppen (Fundamentalisten, Terroristen) vom demokratischen Prozess
(Mouffe 2007: 96ff.), verwendet jedoch spater exakt dieselbe Figur des Aus-
schlusses als Bestandteil agonaler Demokratie:

»Ein von mir befiirworteter Pluralismus bedarf der Entscheidung zwischen
Forderungen, die als Teil einer agonistischen Diskussion akzeptiert, und sol-
chen, die davon ausgeschlossen werden miissen. Eine demokratische Gesell-
schaft kann diejenigen, die ihre grundlegenden Institutionen in Frage stellen,
nicht als legitime Gegner behandeln. (...) Natiirlich ist auch die Verfassung
dieser Institutionen Teil der agonistischen Diskussion; aber damit diese Dis-
kussion tiberhaupt stattfinden kann, ist das Bestehen eines gemeinsamen
symbolischen Raumes notwendig.« (Mouffe 2007: 158)

104

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESUMEE: DIE HETEROGENITAT DES HETEROGENEN

oder Mouffe tberhaupt sein soll, denn die Existenz von Phinomenen,
die als »deliberativ< oder >rational< beschrieben werden kénnten, wird
grundbegrifflich-ontologisch ausgeschlossen. Wie Bernhard Peters an-
merkt, kann die Frage nach der empirischen Wirklichkeit von Delibe-
ration im Rahmen radikal divergierender Grundbegriffe gar nicht mehr
gestellt werden:

»Wenn die herrschenden Ideen nichts anderes sind als die Ideen der
Herrschenden, oder wenn Politik nichts anderes ist als Krieg mit an-
deren Mitteln, oder wenn Diskurse nichts anderes sind als eine Form
der Statuskonkurrenz mit sublimeren Methoden, oder eine symbolische
Realitatskonstruktion so gut ist wie die andere, oder wenn moderne
Gesellschaften zu komplex sind, um sich noch einer einheitlichen und
allgemeinverstindlichen symbolischen Reprisentation zu fiigen — dann
macht es keinen Sinn mehr, nach der Realitit oder Realisierbarkeit von
offentlichen Diskursen (...) zu fragen.« (Peters 1994: 50)

Es existiert daher streng genommen auch kein gemeinsamer Referenz-
bereich ubereinstimmend anerkannter Phinomene. Unterstellt man die-
sen dennoch, kommt man zu dem Ergebnis, dass derselbe empirische
Vorgang des Meinungswandels in argumentativer Deliberation in den
verschiedenen Theoriesprachen sowohl als »Terror der Isomorphie«
(Lyotard), Erzielung von »Hegemonie« (Mouffe) oder »zwangloses Ein-
verstindnis« (Habermas) gewertet werden konnte, so dass der theoreti-
sche Streit unter keinen Umstidnden von Erfahrungen oder empirischen
Forschungsergebnissen irritiert werden kann. Auch wenn eine oberflach-
liche Betrachtung den Eindruck erwecken mag, es handle sich bei onto-
logischen Gegenentwiirfen um eine argumentativ gehaltvolle Kritik — ein
genauerer Blick zeigt, dass es sich eigentlich nur um den Austausch tau-
tologischer Affirmationen der eigenen Konklusionen auf Basis selbstge-
wihlter Pramissen handeln kann. Durch diese Kritik wird das delibera-
tive Paradigma aber nicht an-gegriffen; es fehlt der Kontakt.

Wenn an der Sinnhaftigkeit der Frage nach dem Verhiltnis von kom-
munikativer Rationalitit und kultureller Differenz festgehalten werden
soll, ist zumindest der negative Schluss, dass ontologische oder transzen-
dentale Heterogenititskonzeptionen fir eine Soziologie der Deliberation
nicht weiterfihren, nahegelegt. Nicht unbedingt, weil man zeigen konn-
te, dass die Positionen von Lyotard oder Mouffe falsch sind, sondern
weil sie in gewisser Weise das Ziel einer Kritik der kommunikativen Ra-
tionalitdt verfehlen. Sie setzen auf einer Ebene an, die von Habermas im
Zuge des nachmetaphysischen Denkens aufgegeben wurde, so dass der
eigentlich relevante Disput zwischen Habermas und seinen postmoder-
nen Kritikern nicht um den Heterogenititsbegriff, sondern um Zulis-
sigkeit und Moglichkeit metaphysisch-ontologischen oder eben nach-
metaphysischen Denkens gefithrt werden miisste. Von dort gelangt man

105

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

jedoch nicht mehr umstandslos zu Fragen der explanativen Handlungs-
theorie und ihrer Basis lebensweltlicher Evidenz — Erfahrungen gelin-
gender und fehlschlagender Verstindigungsprozesse und ihre empirisch
kontingenten Umstédnde.

Aus soziologischer Sicht ist also wegen der Gegenstandsferne der letzt-
lich metaphysischen Positionen von Lyotard und Mouffe die Theorieent-
scheidung naheliegend, Heterogenitit nicht als das radikal Andere der
Vernunft zu begreifen. Dieses Ergebnis ist nicht rein negativ, sondern fiir
das weitere Vorgehen instruktiv. Das Problem des radikalen Pluralismus
(aber vielleicht auch der »schwach-transzendentalen« Theorie des kom-
munikativen Handelns) besteht in der begrifflichen Vorentscheidung em-
pirischer Fragen. Um dieses Problem genauer auf den Punkt zu bringen,
konnen wir auf frithe Uberlegungen Niklas Luhmanns zum Struktur-
begriff zuriickgreifen. Luhmann argumentiert, dass die Antwort auf die
Frage, warum sich Strukturen Anderungen widersetzen, nicht im Struk-
turbegriff (in unserem Fall: dem Heterogenititsbegriff) selbst gesucht
werden darf:

»Es geniigt natiirlich nicht, sich auf den Begriff der Struktur zuriick-
zuziehen, der die Antwort schon impliziert. Die tibliche Definition der
Struktur, als stabile, relativ invariante Relation reicht daher nicht aus.
Wird die Struktur so begriffen, dann folgt schon aus ihrer Definition,
dass sie, sie wire sonst nicht stabil, Anderungen Widerstand entgegen-
setzt. Damit wire das Problem im Kurzschluss gelost. Es geht aber ge-
rade darum zu begreifen, weshalb sie Anderungen Widerstand entge-
gensetzt und unter den noch zu ermittelnden Umstidnden gleichwohl
auflosbar ist.« (Luhmann 2011: 10, Hervorh. i. O.)

Luhmann skizziert in dem betreffenden Aufsatz die Alternative, den Pro-
zess der Strukturinderung in seinen Unwabrscheinlichkeiten und sys-
tematischen Abhdngigkeiten in den Blick zu nehmen. Damit wiirden
zumindest tautologische Begrundungsmuster vermieden, die die Untiber-
windbarkeit der Differenz mit der grundbegrifflich festgelegten Untiber-
windbarkeit der Differenz >erkldrenc.

Das bedeutet, keinen Dualismus, sondern einen Verweisungszusam-
menhang von Einheit und Differenz anzunehmen. Dafur sprechen schon
semantische Griinde. Die Vorstellung einer radikalen Differenz ohne jede
Vermittlung ist bei ndherer Untersuchung ratselhaft — schon der Begriff
dementiert sich selbst: »Die Differenz hilt gewissermafSen das Differente
auch zusammen; es ist eben different, und nicht indifferent« (Luhmann
1984: 38; vgl. auch schon James 1981: §9—113). Heterogenitat begriff-
lich zu umreifSen, heifst bereits, Andersartigkeit auf den Boden von Ge-
teiltem zu stellen (siehe auch Srubar 2003). Wiirde man diese Annahme
einer geteilten Grundlage der Interpretierbarkeit von Differenz fallen las-
sen, wire es unerklirlich, woher man die Gewissheit nimmt, dass andere

106

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESUMEE: DIE HETEROGENITAT DES HETEROGENEN

Menschen iiberhaupt Auffassungen und Uberzeugungen haben, die sich
von den eigenen unterscheiden; oder auch nur Sprache verwenden und
nicht nur Laute ausstofsen (vgl. Davidson 1973, 1974; Fay 1996: 72~
91)." Fremde Deutungsstrukturen konnen zwar hiufig nicht bruchlos
in das Vokabular der eigenen Tradition zbertragen werden, doch kann
man sie als andere Sinnstrukturen nachvollziehen, also ein bisher frem-
des Sprachspiel identifizieren und dessen Regeln zu einem gewissen Grad
lernen (vgl. Kogler 1992: 288; Rorty 1993a: 19). Dieser Einsicht tragt
der Habermas’sche Ansatz aber gerade Rechnung. Das Habermas’sche
»Dialogmodell« konstruiert das Verhaltnis von Identitdt und Differenz
nicht als Gegensatz, sondern als Relation wechselseitig aufeinander ver-
weisender Begriffe (McCarthy 1993: 263). Die »Einheit der Vernunft«,
ist nur in der »Vielheit ihrer Stimmen« vernehmbar (Habermas 1988e:
155). Dieses relationale Begriffsverstindnis, das Einheit und Differenz in
ein Verhaltnis wechselseitiger Verweisung setzt, ist insofern ein nahelie-
gender Ausgangspunkt der weiteren theoretischen Untersuchung, als die
Frage nach den Grenzen der kommunikativen Rationalitidt schwerlich
unabhingig von dem Konzept dieser Rationalitit zu beantworten ist. Es
interessiert also der Zusammenhang von kommunikativer Rationalitit
und kultureller Heterogenitit — was bedeutet, dass die beiden Konzepte
nicht vollig unabhingig voneinander formuliert sein diirfen.

Doch auch wenn man die Inkohdrenz radikal differentialistischer
Theorien als Anhaltspunkt dafiir nimmt, dass Einheit und Differenz als
relationale Begriffe verstanden werden miissen, ist die Frage von Sym-
metrie oder Asymmetrie ihrer Beziehung noch offen. Habermas setzt
uber die Formalpragmatik die Einheit kommunikativer Rationalitat als
grundlegend an (s. o. Kapitel 2.1). Die Heterogenitit des Heterogenen
kann nur im Medium der Sprache artikuliert werden und wird damit, so-
bald theoretische Behauptungen iiber fundamentale kulturelle Differen-
zen nicht ungepriift hingenommen, sondern als fallibele Geltungsansprii-
che behandelt werden (und welche Alternative hat die Wissenschaft?),
scheinbar nolens volens in den Zustandigkeitsbereich der Theorie kom-
munikativer Rationalitit verschoben. Behauptungen iiber Grenzen der
kommunikativen Vernunft scheinen immer ebenjene Vernunft in An-
spruch zu nehmen, so dass der Eindruck eines logischen Vorrangs der
Vernunft vor der Differenz entsteht. Hat also, wie Demirovi¢ meint, jede
Auseinandersetzung mit Habermas eine Asymmetrie zu seinen Gunsten?

»Habermas kann nicht widerlegt werden. Denn jedes Argument gegen
ihn ist immer noch ein Argument; es wurde also diskursiv auf die Einlo-
sung des erhobenen Geltungsanspruchs zielen — und damit wiirde es nur

16 Das kryptische: »Wenn ein Lowe sprechen konnte, wir konnten ihn nicht
verstehen«, scheint nahezulegen, dass auch Wittgenstein diese Konsequenz

zieht (Wittgenstein 2003: § 206).

107

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

bestatigen, dass Habermas mit seiner Theorie recht hat.« (Demirovi¢

2003: 15) 7
Insofern auch eine theoretische Auseinandersetzung mit der Frage nach
dem Verhiltnis von Differenz und kommunikativer Rationalitdt nur
Griinde-priifend und rational vorgehen kann, scheint eine grundsitzliche
Asymmetrie zugunsten der Vernunft zu bestehen. Das hat Implikationen
fur die Kritisierbarkeit des Konzeptes der kommunikativen Vernunft.
Wenn tatsichlich in alles Fragen nach dem Verhiltnis von kultureller
Heterogenitiat und kommunikativer Rationalitit eine Asymmetrie zu-
gunsten letzterer eingebaut ist, ist eine radikale Kritik am Konzept der
kommunikativen Vernunft tatsichlich nicht moglich. Sie ist dann die Vo-
raussetzung, auf die auch ihre Kritiker bauen miuissen. Diese Feststellung
scheint aber zunichst nur zum Ausgangspunkt einer kontrafaktischen
(»schwach transzendentalen«) Rationalitiatstheorie zuriick zu fithren,
deren Distanz zu den empirischen Phinomenen die empirische (Delibe-
rations-)Forschung vor so grofle konzeptuelle Probleme stellt.

An diesem Punkt besteht die Gefahr, aus den zutreffenden Einwinden
gegen die performative Widersprichlichkeit verabsolutierter Differenz-
behauptungen unzulassig auf die Richtigkeit der universalpragmatischen
Rationalitatstheorie zu schlieflen. Es ist keineswegs evident, dass Aus-
sagen — auch solche uber Differenz — als universelle Geltungsanspriiche
im Sinne der Universalpragmatik verstanden werden missen. Dies gilt
nur, wenn der praktische Sinn des Aufstellens von Behauptungen sich
tatsichlich in jedem Fall als Beanspruchung universeller Geltung de-
chiffrieren lasst. Um dieser Voraussetzung der Universalpragmatik nach-
zugehen, konnte es sinnvoll sein, zunichst nicht bei Vorstellungen von
Differenz, sondern beim Konzept der kommunikativen Vernunft und der
Theorie der Geltungsanspriiche anzusetzen. Nur uber diesen quasi-de-
konstruktivistischen Weg, so die Vermutung, kann Spielraum fir eine
soziologische Auseinandersetzung mit Habermas gewonnen werden, die
nicht direkt in die Falle des >performativen Widerspruchs«< tappt. Dafiir
muss aber geklart werden, welchen Status Argumente tiber die Reichwei-
te von Argumenten tiberhaupt haben konnen - eine auf den ersten Blick
eher philosophische Frage, die man aber berticksichtigen muss, wenn
man die Habermas’sche Theorie nicht unzulissig soziologisch verkiir-
zen will (vgl. dazu Kieserling 2004). Erst eine kritische Auseinanderset-
zung mit der Universalpragmatik kann die spezifische Heterogenitat der

17 Kurioserweise siecht Demirovi¢ in diesem Umstand einen Widerspruch der
Habermas’schen Theorie (vgl. ebenda). Es ist aber gerade die Absicht der
Universalpragmatik, praktisch unhintergehbare Voraussetzungen der Rede
im Allgemeinen und der Argumentation im Besonderen herauszuarbeiten.
Diese sollen, anders als Demirovi¢ meint, gerade nicht im Diskurs falsifiziert
werden konnen, weil ihre Geltung in jedem Diskurs schon vorausgesetzt ist.

108

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAGMATISCHE KRITIK I

kommunikativen Rationalitdt in den Blick bringen. Dazu dient im Fol-
genden eine vertiefte Auseinandersetzung mit der neopragmatistischen
Kritik Richard Rortys.

2.6 Pragmatische Kritik I —
Rortys neopragmatistische Einwande

2.6.1 Die Detranszendentalisierung der Vernunft in
Neopragmatismus und Universalpragmatik

Die konzeptuellen Probleme der radikal pluralistischen Kritik an der
Theorie kommunikativer Rationalitit legen nahe, der universalpragma-
tischen Grundlegung des kommunikativen Handelns iiber das System
der Geltungsanspriiche nachzuspuiren. Handelt es sich dabei tatsichlich
um unleugbare Voraussetzungen, deren Negation einen performativen
Widerspruch produziert? Erheben auch Aussagen, die den Universalis-
mus der Geltungsanspriiche bestreiten, universelle Geltungsanspriiche?
— und falls ja, was wiirde dies in letzter Instanz fiir eine Kritik des Kon-
zepts deliberativer Demokratie bedeuten? In diesem Kontext wird die
insbesondere von Richard Rorty vorgetragene neopragmatistische Kritik
an universellen Rationalititsvorstellungen relevant. Trotz einer allgemei-
nen Renaissance des Pragmatismus in der internationalen und auch der
deutschen Soziologie (Schatzki et al. 2001; Renn 2006; Loenhoff 2012;
Renn et al. 2012), ist die Relevanz von Rortys Neopragmatismus fiir
soziologische Problemstellungen erst in der letzten Zeit bemerkt (Laux
2013) und noch kaum ausgelotet worden. Unsere These lautet, dass erst
durch Rortys Kritik an Habermas die transzendentalphilosophisch-kon-
trafaktische Basis des kommunikativen Handelns soweit detranszenden-
talisiert wird, dass eine vollwertige Soziologie der Deliberation moglich
wird. Wenn wir uns also in den nachsten Abschnitten mit dem notigen
Grad an Detaillierung der Rekonstruktion einer primir philosophischen
Debatte widmen, geschieht dies mit soziologischen Hintergedanken.
Die Debatte zwischen Neopragmatismus und Universalpragmatik ent-
spinnt sich auf dem Boden einer groflen Menge geteilter Uberzeugungen
und Grundsatzpositionen, die durch die verbreitete Fokussierung auf
prominente Divergenzen gelegentlich unter den Tisch zu fallen droht.
Rortys und Habermas’ Varianten des Pragmatismus (wovon man mit
Bezug auf dieses »essentially contested concept« (MaclIntyre) wohl un-
gefahrdet sprechen darf; vgl. Bernstein 1995) sind sowohl von der lin-
guistischen als auch der pragmatischen Wende in der Philosophie beein-
flusst und berufen sich beide auf den spaten Wittgenstein. Das macht sie

109

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

zu Opponenten des Mainstreams der klassischen analytischen Philoso-
phie. Die Autoren eint die Skepsis gegeniiber einem dekontextualisierten
Verstindnis von Philosophie als technische Disziplin oder als >Richterin«
tber konkurrierende Anspriiche unterschiedlicher kultureller Sphiren
(Habermas 1973a, 1983b; Rorty 1988, 1991b; vgl. Nielsen 1993: 120).
Wihrend Rorty der analytischen Philosophie zunichst als einflussreicher
Vertreter und Proponent des linguistic turn angehorte (Rorty 1992, zu-
erst 1967), vollzog er im Laufe seiner Entwicklung eine philosophiekri-
tische Wendung zum Pragmatismus, die ihn spatestens mit dem Erschei-
nen von Der Spiegel der Natur (1981) zu einem der einflussreichsten
Kritiker nicht nur der analytischen Tradition, sondern der systemati-
schen Philosophie iiberhaupt machte (vgl. Bernstein 2008).

Der linguistic turn kann grob vereinfacht als die Position gefasst wer-
den, dass Denken und Erkenntnis ohne Sprache unmaoglich sind, Realitit
nur vermittelt iber Sprache zu erreichen ist und dass Fakten nicht unab-
hingig von den Aussagesystemen bestehen, in denen sie konstruiert wer-
den (Rorty 1992). Wittgenstein fungiert als eine wichtige Drehscheibe
innerhalb dieser Diskussion. Dieser hatte, in einer Revision seiner frithe-
ren Tractatusphilosophie, in den Philosophischen Untersuchungen einen
pragmatischen Zugang zur Sprache entwickelt, der teilweise als Beginn
des konstruktiven Projekts einer neuen Sprachtheorie interpretiert wur-
de (z. B. Feyerabend 1955), aber ebenfalls als Kritik an jedweden theo-
retischen Ambitionen in der Philosophie gelesen werden konnte. Klar
ist: Mit Wittgensteins Fokus auf die Pragmatik der Satzverwendung fiir
die Auflésung semantischer Fragen verschiebt sich die Perspektive auf
Sprache in ihrer Bedeutung als >Logos«. An die Stelle eindeutiger seman-
tischer Bedeutungen, die von der analytischen Philosophie festzustellen
wiren, tritt in den philosophischen Untersuchungen eine Vielzahl an
Sprachspielen, in denen Sitze und ihre Begriffe ein Biindel >familiendhn-
licher« pragmatischer Funktionen uibernehmen. Sprache referiert dem-
nach nicht primir auf eine Welt der »Dinge« oder der >Phianomene« (auch
wenn Referenz eine unter vielen Funktionen der Sprache sein mag), son-
dern funktioniert in konkreten Kontexten der Handlungskoordination.
Die anti-theoretische Pointe dieser Sichtweise liegt in ihrem Angriff auf
die Motive, aus denen heraus das Verlangen nach Theorie tiberhaupt
entsteht. Der theoretische Impuls, sprachliche Entitdten zu rdtselhaften
Dingen oder Wesenheiten zu hypostasieren (man denke an >Schonheit,
»Wahrheit«, >Zeit« oder »Ursache<), wird in der >therapeutischen< Kritik
mit dem unproblematischen Funktionieren ebenjener Begriffe in >ganz
normalen« Sprachspielen konfrontiert, so dass sich nach Ende der Be-
handlung der Eindruck aufdringt, dass philosophische Probleme zu-
meist durch Philosophen verursacht werden.

Sowohl Habermas als auch Rorty berufen sich auf die Wittgen-
stein’schen Uberlegungen zur Sprache und verwenden Termini der

IIO

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAGMATISCHE KRITIK I

Philosophischen Untersuchungen fir die Beschreibung von soziokultu-
reller Heterogenitat (»Sprachspiele«/»Lebensformen«). Mit Wittgenstein
teilen Rorty und zu einem gewissen Grad auch Habermas die Vorstel-
lung, dass Sprache in Sprachspielen, also in linguistisch verfassten Hand-
lungspraxen, situiert ist.”* Der Ubergang von der linguistischen zur prag-
matistischen Philosophie wird sehr biindig von McCarthy skizziert:

»If traditional philosophical analyses of consciousness rested on a ques-
tionable abstraction from intersubjectively valid structures of language,
subsequent analyses of language rested on a no less dubious abstraction
from historically changing structures of social practice. It was not long
before the embeddedness of language in lifeworlds and forms of life
drew philosophical attention to the variability of structures of thought
and action, the conventionality of criteria of rationality, the embodied,
practical, and desirous nature of rational subjects — in short, to the im-
purity of >pure reason<.« (McCarthy 1990b: 358)

Trotz aller Differenzen gehen Habermas und Rorty tibereinstimmend
von einer Situation aus, in der Wahrheit ihren metaphysischen oder
transzendentalen Status verloren hat™ und verabschieden die Idee von
reiner Vernunft, die eine Basis auflerhalb sozialer Praxen oder Sprach-
spiele haben konnte (traditionelle Kandidaten waren das Subjekt, die
Sprache, der Weltgeist, Gott), und damit auch ableitbare Konzepte wie
Letztbegrindung oder Objektivitit verstanden als perspektivloses Dar-
stellen. Unter anderem wegen Wittgensteins Uberlegungen zur Abhin-
gigkeit kiinstlicher Wahrheitssemantiken von der alltaglichen Umgangs-
sprache lehnen die Autoren die Korrespondenztheorie der Wahrheit
(wahr ist ein Satz, wenn er einem Zustand in der Welt entspricht) ab,
die durch interne Widerspriuche — und laut Rorty: schlichte Irrelevanz

18 Rorty hat allerdings die Leitideen der linguistischen Wende so weitgehend
pragmatisiert, dass fur eine genuin linguistische Philosophie kein Platz mehr
bleibt, da der Unterschied zwischen Sprache und Welt eingezogen wird (Ror-
ty 2007). Und Habermas beruft sich zwar auf Wittgenstein, verurteilt aber
die antitheoretische Philosophiefeindlichkeit seines Spatwerks (Habermas
1981).

19 Fiir Habermas gilt diese Behauptung nach seiner letzten Revision der Wahr-
heitstheorie nur eingeschrankt (Habermas 2004a). Es ist zu bezweifeln, dass
die letztlich transzendentale Volte in » Wahrheit und Rechtfertigung« mit
der hier vornehmlich diskutierten, eher pragmatistischen Position in den
Schriften nach »Erkenntnis und Interesse« — vor allem der Theorie des
kommunikativen Handelns — vereinbar ist. Es gibt also mindestens drei
Habermas’sche Positionen zum Status von Wahrheit und transzendentalen
Argumenten, die hier jedoch nicht in aller Ausfiihrlichkeit behandelt wer-
den sollen. Das Ziel besteht nicht in einer feingliedrigen Rekonstruktion der
Habermas’schen Position, sondern darin, einen der moglichen Wege in der
Habermas’schen Sozialtheorie weiter zu gehen.

ITIT

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

— hinderlich geworden ist. Das impliziert eine antifundamentalistische
Grundhaltung; also den Verzicht auf den Versuch, Wissen aus seviden-
ten, >rationalen< oder >notwendigen« ersten Prinzipien oder Bedingun-
gen des Denkens abzuleiten. Evidenz und Wahrheit sind unter diesen Be-
dingungen keine diskursexternen GrofSen mehr. Der Status allen Wissens
wird an Praktiken der Rechtfertigung gebunden, auch wenn die Redu-
zierbarkeit von Rationalitdt auf kontingente Rechtfertigungsstandards
umstritten ist (vgl. Putnam 1982). Dieser Konsens, aufgrund dessen sich
der Streit entspinnt, lieSe sich mit einer Formulierung von Fay als »Per-
spektivismus« auf den Begriff bringen:

»Perspectivism is the view that all knowledge is essentially perspectival
in character; that is, knowledge claims and their assessment always take
place within a framework that provides the conceptual resources in and
through which the world is described and explained.« (Fay 1996: 72)

McCarthy findet eine biindige Metapher, um diese Ausgangslage zu
charakterisieren: »We can’t get outside our own skins, we have to start
from where we are« (McCarthy 1990b: 360). Durch den Perspektivis-
mus verschiebt sich die epistemologische Frage. Wenn Wahrheit nicht
unabhingig von Rechtfertigungspraxen oder konzeptuellen Rahmen zu
beurteilen ist, tibersetzt sich die Frage nach der Objektivitit in die nach
der Intersubjektivitit oder (insofern nicht mehr menschliche >Subjekte«
als kleinste Einheiten des Urteilens gelten konnen, sondern Sprachge-
meinschaften) der »transkulturellen Validitat« (McCarthy). Statt logi-
scher Demonstration, ist argumentative Uberzeugung der Kandidat fiir
die Vermittlung von Wahrheit; und die Frage der Méglichkeit von Ob-
jektivitit wird bei Habermas und Rorty in die Moglichkeit von freier
und allgemeiner Zustimmung tibersetzt. Diese weitgehend einvernehm-
liche Soziologisierung der Vernunft — wenn man ihre Lokalisierung in
gesellschaftlichen Kommunikationsverhaltnissen so nennen darf — riickt
die Frage, ob andere Kulturen, andere Milieus und Glaubensgemein-
schaften, die in vielen Punkten vielleicht anders denken als wir, unse-
re Beschreibungen des Sozialen, unsere Konzepte und Theorien teilen
konnen, vom Randbereich ins Zentrum der Diskussion um den Status
von Rationalitit und Philosophie. Fay macht deutlich, dass sich durch
den Perspektivismus auch die philosophische Frage nach der Wahrheit
so weit verschiebt, dass es sinnvoll ist, die Philosophie der Sozialwissen-
schaften mit einem »multikulturalistischen Ansatz« (so der Untertitel des
oben zitierten Buchs) zu begreifen.

Die Implikationen dieser Entwicklung sind jedoch hochgradig um-
stritten. Wahrend Rorty die antiobjektivistischen Tendenzen dieser Stro-
mung annimmt und weiterentwickelt, versucht Habermas Substitute fiir
transzendentale Argumente unter den Bedingungen nachmetaphysischen
Denkens zu finden. Die entscheidende Frage ist dabei, welche Art von

IT2

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAGMATISCHE KRITIK I

kontextueller Beschrankung in diesem >wir« der epistemischen Ausgangs-
gemeinschaft enthalten ist. Rortys starker Kontextualismus geht von der
Unumgianglichkeit einer ethnozentrischen Relativierung von Geltungs-
anspriichen aus, wihrend Habermas einen schwachen Kontextualismus
(im Sinne des Perspektivismus) mit einem schwachen Transzendentalis-
mus koppelt.

Bei Rorty wird die Universalismuskritik konsequenter durchgefithrt
als im radikalen Pluralismus von Lyotard oder Mouffe, insofern er sich
den Zugriff auf die Ebene kontextunabhiangiger Geltung konsequent
vorenthalt und auch nicht im Rahmen einer negativen Metaphysik ge-
stattet. Rorty argumentiert durchgingig pragmatisch und kontextualis-
tisch. Seine deflationdre Kritik am Transzendentalismus uberfuhrt das
Problem der Heterogenitat der Vernunft daher viel stirker in den Gegen-
standsbereich der Soziologie. In der Debatte erweisen sich die faktischen
Effekte kontrafaktischer Annahmen als entscheidender Streitpunkt. In
den folgenden Abschnitten wird das philosophische Patt zwischen star-
kem und schwachem Kontextualismus nachgezeichnet. Dabei werden ei-
nerseits, durch das Interesse an den praktischen Effekten von Geltungs-
anspriichen, soziologische Fragestellungen beriihrt und angeregt, die fur
eine Soziologie der Deliberation tiberaus relevant sind. Andererseits wer-
den die Grenzen einer rein sprachphilosophisch gefiithrten Diskussion
klar. Gerade eine >detranszendentalisierte« Philosophie verlangt nach ei-
ner empirisch anschlussfihigen Soziologie der Deliberation.

2.6.2 Geltungsanspriiche zwischen >starkem« und
sschwachem« Kontextualismus

Innerhalb des Pragmatismus wird die Geltungsproblematik vor allem
im Zusammenhang mit der Frage nach der praktischen Wirkung von
Wahrheitsanspriichen diskutiert. Wahrend beispielsweise »Wahrheit« fiir
Habermas als universeller Geltungsanspruch fiir die formale Charakte-
risierung jedweder Sprachpraxis bedeutsam ist, ist Wahrheit fiir Rorty
aus ihrer Funktion in normalen Sprachspielen verstindlich. Wahrheit
ist dieser Position nach keine auflersprachliche Eigenschaft der Tatsa-
chen, auf die sich Sitze beziehen, sondern ein >ganz normales< Wort, das
innerhalb sozialer Sprachpraxen bestimmte Funktionen erfillt. Wahr-
heit ist also auch kein Limeswert, dem sich Urteile >annihern< konnten
und auch nicht etwas, das unabhingig von den Praxen der Wahrheits-
bestimmung existieren wiirde oder durch ein spezielles Verfahren zu er-
reichen wire. >Wahr« ist einfach das, was fiir die epistemischen Praxen
eine Sprachgemeinschaft >rational< im Sinne von akzeptabel vor dem
Hintergrund bestehender Uberzeugungen ist. Diese Kontextualisierung
der Wahrheit findet ihr Komplement in einer Kontextualisierung der

113

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

Rationalitit, die nicht als Vermogen >des Menschens, sondern als eine
durch Teilnahme an sozialen Praxen erworbene Fihigkeit erscheint,
Handlungen hervorzubringen, die innerhalb der Konventionen einer
kontingenten Gemeinschaft als akzeptabel gelten. Der trivialisierende
Effekt, den diese pragmatische Rekontextualisierung von philosophie-
geschichtlich exponierten Begriffen hat, hat dieser Position den Titel
der »deflationdren Kritik< eingebracht. Sie beurteilt Begriffe (inklusi-
ve »kontrafaktischer Prasuppositionen«) in der harten Wahrung ihrer
praktischen Konsequenzen — und wo sie keine findet, ldsst sie »die Luft
heraus«.

Die Debatte zwischen Neopragmatismus und Universalpragmatik
zeigt durch ihre Fokussierung auf Effekte und pragmatische Funktio-
nen geltungsorientierter Kommunikation gerade jenen Kontaktbereich
von Philosophie und Soziologie auf, der den Boden einer Soziologie der
Deliberation bilden muss. Die wichtigsten Argumente werden in einer
Diskussion von Rorty und McCarthy verhandelt, die 1990 in Criti-
cal Inquiry gefuhrt wurde (McCarthy 1990b; Rorty 1990; McCarthy
1990a) und die sich, in weniger verdichteter Form in einer Reihe von
anderen Artikeln fortsetzt (McCarthy 1996; Rorty 1993¢). McCarthy,
von dem Habermas gelegentlich anmerkte, dass jener ihn besser verste-
he, als er sich selbst, macht sich die Verteidigung der Habermas’schen
Position eines schwachen Transzendentalismus gegen Rortys deflati-
oniren Pragmatismus zu eigen. Habermas hat nie so punktgenau auf
Rorty geantwortet, wie McCarthy und verkompliziert zudem die Dis-
kussion in erheblichem MafSe durch seine wechselnden wahrheits-
theoretischen Positionen. Habermas billigt McCarthys Kritik jedoch
explizit (vgl. Habermas 1996b), so dass es legitim scheint, sie als re-
prasentativ fiir den Argumentationshaushalt der Universalpragmatik
anzusehen.

Der Schlagabtausch beginnt mit einer Reaktion von McCarthy auf
Rortys Rede auf dem InterAmerican Congress of Philosophy 19835,
in der Rorty eine Trennung von Politik und Philosophie fordert: Phi-
losophie sei zur Begriindung politischer Positionen ebenso wenig ge-
eignet, wie Religion und sollte von der Politik in dhnlicher Distanz
gehalten werden (McCarthy 1990b: 355). Rorty schiefSt in der Rede
wohl tber sein eigentliches Ziel hinaus (vgl. Rorty 1990: 6471), doch
die sich an der politischen Frage entziindende Debatte verdeutlicht die
unterschiedlichen philosophischen und metaphilosophischen Positio-
nen und ihre Relevanz fur Sozialphilosophie und Soziologie. Ich stelle
die Diskussion der Ubersichtlichkeit halber anhand einer nachtriglich
konstruierten Schrittfolge von Argumenten dar, die den tatsdachlichen

20 Metaphilosophie lasst sich als (philosophische) Frage nach der Rolle von
Philosophie verstehen (Nielsen 1993: 149).

114

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAGMATISCHE KRITIK I

Argumentationsverlauf nicht wiedergibt, sondern eher interpretiert
und beziehe weiteres Material ein, wo dies zur Klarung der Positionen
zweckmaflig scheint.

2.6.3 Runde 1: Ethnozentrismus, Wahrbeit und Kritik

McCarthy: McCarthy er6ffnet die Argumentation mit einer Darstellung
von Rortys philosophischer Entwicklung und ihren oben geschilderten
Gemeinsamkeiten (Ablehnung der metaphysischen, formalistisch-analy-
tischen sowie der transzendentalen Philosophie; Akzeptanz sowohl des
linguistic als auch des pragmatic turn). Doch in Bezug auf die Frage, was
vom Konzept der Wahrheit und dem Verhiltnis von Philosophie und So-
zialtheorie nach den diversen >turns< noch iibrigbleibt, geben sie deutlich
unterschiedliche Antworten. McCarthy wirft Rorty vor, die Entzauberung
des Wahrheitsbegriffs zu weit zu treiben. Es sei zwar richtig, dass man,
wenn man etwas iiber Wahrheit erfahren wolle, statt transzendentaler Ar-
gumente eher eine »dichte ethnographische Beschreibung« der Praxen der
Wissensgenerierung anfertigen sollte; man sich also den Kontexten der
Wahrheitsproduktion zuwenden musse — aber man diirfe den Begriff eben
nicht auf bestimmte Praxen oder Sprachspiele reduzieren (vgl. McCarthy
1990b: 359). Rortys erkldrtes Projekt, jeden transzendentalen Schein aus
dem Begriff der Wahrheit zu tilgen (Rorty 1990: 641) sei schon moralisch
abzulehnen, denn mit dem Verzicht auf kontextiibergreifende Standards,
scheint die Moglichkeit von Kritik (z. B. an Menschenrechtsverletzungen)
in anderen Kulturen als der eigenen ausgeschlossen. Immoralitat wiirde
vor Rorty schlicht als »die Art Sache, die wir nicht machen« verstanden
(McCarthy 1990a: 650). So scheint Rorty die Idee von Fortschritt durch
Kritik und Aufklarung tiber Bord zu werfen und moralischen und episte-
mischen Relativismus zu befordern.

»It is no small irony that this absolute split between a depoliticized the-
ory and a detheorized politics should be the final outcome of a project
that understands itself as a pragmatic attempt to overcome the dichot-
omy between theory and practice.« (McCarthy 1990b: 366-367)

Rorty: Rorty fithrt in der Tat einen Feldzug gegen jede Philosophie, die
aus dem Wahrheitsbegriff mehr herausholen will, als dessen Verwendung
in kontingenten Sprachspielen erlaubt. Er vertritt konsequent eine eth-
nozentrische bzw. »stark kontextualistische« (Habermas) Position: Fiir
ihn ist die Wahrheit ein Phantomgegenstand aus einem alten und unin-
teressanten philosophischen Vokabular. Denn was jeweils wahr genannt
wird, liegt (wie McCarthy und Habermas auch einriumen wiirden) an
den kontingenten Standards der Rationalitit, die in verschiedenen Pra-
xen vorherrschen. Er vermeidet zudem die performativen Widerspriiche,

115

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

in die sich Lyotards Relativismus begibt (Rorty 1993¢, r991a). Wihrend
Lyotard versucht, ein (wahres) Bild der Unmoglichkeit von kontextiiber-
greifender Wahrheit zu zeichnen und dafiir eine Perspektive in Anspruch
nimmt, die nach ihrer eigenen Auskunft unmoglich ist, hat Rorty keine
Theorie der Rationalitidt und hilt sie weder fir moglich noch fir wiin-
schenswert. Dieser Verzicht ist aus Rortys Sicht nur fir traditionelle Phi-
losophen problematisch, die eher von ihrem Drang, tiberall Probleme zu
sehen, die sonst niemand sieht, therapiert werden sollten. Ebenso wie der
Atheist dem Theologen keinen Beweis fur die Nichtexistenz Gottes lie-
fern kann und sich dabei automatisch in die performativen Widerspri-
che von Aussagen tiber nichtexistente Entitaten verstrickt, will Rorty kei-
ne unbegrenzten Aussagen uber die Begrenztheit der Vernunft machen.
Wie der Atheist wiirde Rorty einfach lieber iiber etwas Anderes reden.

Doch wie Rorty richtig sieht, bedeutet dies keineswegs, dass Kritik an
fremden Kulturen unmoglich wird. Er leugnet einfach, dass fur kultu-
rubergreifende Kritik gegentiber den Adressaten nachgewiesen werden
misste, dass die Kritiker die Rationalitit auf ihrer Seite haben (Rorty
20071a: 9off.). Fir ihn ist der sogenannte Appell an die Vernunft ein Ap-
pell an Griinde und Prinzipien, von denen man glaubt, dass sie faktisch
ausreichend zwischen Kritikern und Adressaten geteilt sind, um Eini-
gung zu erlauben (Rorty 2001a: 91). Es gehort fur Rorty zu den kultu-
rell kontingenten Eigenschaften westlicher Liberaler, dass sie Menschen-
rechtsverletzungen ungerecht finden und sich zur Kritik herausgefordert
fiihlen. Er ist lediglich dagegen diese Kritik im Gestus der Hiiter objek-
tiver Wahrheiten vorzutragen. In gewisser Weise lduft McCarthys Vor-
wurf des Ethnozentrismus also ins Leere, denn zum einen beschreibt
sich Rorty selbst als Ethnozentristen (Rorty 2002) und denkt, dass dies
schlicht aus dem oben zitierten Diktum von McCarthy (»we can’t get
outside our own skins, we have to start from where we are.«) sowie ei-
nigen zusatzlichen philosophischen Positionen folgt (vgl. Rorty 1993c:
443f.). Zum anderen pladiert er fiir eine moglichst grofSe Wir-Gemein-
schaft, die Solidaritit durch »Uberredung«>* statt Zwang erzeugt (Ror-
ty 1991a), so dass man ihm zwar metaphilosophischen nicht aber prak-
tisch-ethischen Ethnozentrismus vorwerfen kann (vgl. Allen 1994: 999;
Rorty 1992b).

Dennoch verwendet Rorty das Konzept der Wahrheit zumindest in
einer Weise kontextiibergreifend bzw. kontexttranszendierend. Fiir ihn

21 »Uberredung« (»persuasion«) ist Rortys Terminus fiir das, was bei Haber-
mas » Argumentation« heiflen wiirde. Er mochte offensichtlich betonen, dass
man sich die Anderung von Auffassungen durch Kommunikation nicht als
Anniherung an die Wahrheit oder Lernprozess vorstellen soll, stellt sich
aber fiir Uberredung eine annihernd herrschafts- und machtfreie Kommu-
nikationssituation vor. Insofern ist der Begriff, mit seinen Konnotationen
von Manipulation und Tauschung eher ungliicklich gewahlt.

116

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAGMATISCHE KRITIK I

macht es Sinn zu sagen: » Your arguments satisfy all our contempo-
rary norms and standards, and I can think of nothing to say against
your claim, but still, what you say might not be true« (Rorty 1993c:
460). Diesen Uberschuss des Wahrheitsbegriffs, den Rorty >cautionary
use< nennt (ebenda) und der Fallibilismus empfiehlt, ist fiir ihn jedoch
eher eine Art Geste in Bezug auf zukiinftige Generationen »to whom
the contradictory of what now seems unobjectionable may have come,
via appropriate means [und hier sind die Erkenntnisstandards der eige-
nen Zeit gemeint, E. A.], to seem better« (Rorty 1993¢: 460). Insofern
sagt Rorty sogar mit Putnam, dass Vernunft sowohl transzendent als
auch immanent ist, aber eben nur in diesem fallibilistischen Sinn (Ror-

ty 1993C: 461).

2.6.4 Runde 2: Geltungsanspriiche und Universalismus

McCarthy: McCarthy kann dem Fokus auf Praxen der Rechtfertigung
und der Idee zeitlich und raumlich situierter Rationalitit zustimmen,
mochte aber gegen Rorty einen schwach-transzendenten Sinn von Wahr-
heit retten, der sich nicht auf bestimmte Kontexte festlegen lasst. Mc-
Carthy kann gegen Rorty geltend machen, dass die fallibilistische Kon-
texttranszendenz, die Rorty dem Wahrheitsbegriff in zeitlicher Hinsicht
zugesteht, auf einen Uberschuss hindeutet, der von der kontextualisti-
schen Position unterschitzt wird. McCarthy argumentiert, dass gerade
die Idee kontexttranszendenter oder allgemeiner Wahrheit ein integraler
Bestandteil gerade jener Kultur ist, der Rorty ethnozentrische Schran-
ken aufweisen mochte:

»Our settled convictions include things like basic human rights, human
dignity, distinctions between mores and morals, justice and prudence
— and most of the other things Rorty wants to get rid of. On the other
hand, he would not find among our settled convictions the belief that
what is settled among us is ipso facto right.« (McCarthy 1990b: 365,
Hervorh. E. A.)

Daher kann Rorty seine Mission der ethnozentrischen Selbstbeschrin-
kung von Philosophie und Sozialtheorie nicht durch blofSen Verweis auf
die eigenen Sitten erreichen — denn in diese ist eine Art Alltagsplatonis-
mus eingebaut — sondern muss fiir eine Anderung der Praxis argumen-
tieren.

Fiir McCarthy ergibt sich aus dem Zusammenbruch transzendentaler
oder metaphysischer Wahrheitsbegriffe nicht die Idee, dass es schlicht
nichts von transkultureller Geltung gibt, sondern lediglich, dass bei der
Suche nach solchen transkulturell giltigen Aussagen empirisch statt
transzendental verfahren werden muss. Rorty schliefSt tibereilt, dass
man, wenn man die Korrespondenztheorie der Wahrheit fallen lasst,

117

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

automatisch auch die Idee von »Konvergenz zur Wahrheit« fallen lassen
muss (vgl. Rorty 1994: 979). Aber hier scheint Rorty die Differenz von
Intersubjektivitat und Objektivitit nicht ernst genug zu nehmen. Haber-
mas muss nicht annehmen, dass argumentativ erzielte Konvergenz eine
solche zur metaphysischen »WAHRHEIT « (Rorty 1994) sein miisste, zu-
mindest nicht im Sinne einer argumentationsextern bestehenden Grofe
und auch nicht, dass es kontextungebundene Praktiken gebe. Er kann
einfach die frei und argumentativ erzielte Konvergenz vieler Publika an
den Wahrheitsbegriff anndhern und hat fiir die Vorstellung einer Konver-
genz innerhalb von Gesprichen auf etwas Konversationsexternes eigent-
lich keinen Platz.>* McCarthy kann also glaubhaft argumentieren, dass
Rorty Universalitiat missversteht, wenn er sie an den Begriff der transzen-
dentalen Notwendigkeit annihert:

»Rorty consistently equates the contingency of individual existence —
the >sheer< contingency, as he puts it — with the absence of universal con-
ditions or features of human life. But contingency is opposed to neces-
sity, not universality.« (McCarthy 1990a: 649)

Fiir McCarthy sind universelle Ideen gerade nicht im Kantischen Sinne
transzendental, sie konnen nicht den Raum der Moglichkeiten begren-
zen. Ob es Universalien gibt, ist dann eine empirische Frage und Rortys
Kritik an dem Begriff kann umgedreht und gegen den Urheber gewen-
det werden: »On what grounds does Rorty base his certainty that there
are no universals of language, culture, cognition, sociality, morality, and
the like?« (McCarthy, 1990a: 645). Universalien sind solche Aspekte
menschlichen Lebens, die in allen bekannten Lebensformen anzutreffen
sind, wie etwa der allgemeine Gebrauch von Sprache zur Verstindigung
und zur Auflerung von Kritik. Diese de facto omniprisenten Merkma-
le von Sprachpraxen enthalten dann jene Idealisierungen der idealen
Sprechsituation, die in jeder Argumentation als gemeinsame Grundlage
herangezogen werden konnen.

Rorty: Gegen dieses Verstindnis von Universalien hat Rorty kein
iberzeugendes Gegenargument. Im Gegenteil vertritt er selbst ander-
norts die einleuchtende Auffassung, dass westliche Menschen auch mit
den Angehorigen entferntester Kulturen eine ganze Reihe von universel-
len (aber trivialen) Meinungen tiber die Welt teilen (Schlangen sind ge-
fahrlich, genug zu essen zu haben ist gut etc.) (Rorty 1991a).

22 Diese Aussage trifft nur auf eine bestimmte Version der Habermas’schen
Theorie zu. In Wahrbeit und Rechtfertigung tritt die praktische Bewdihrung
von handlungsmotivierenden Griinden in Handlungsvollziigen als diskur-
sexternes Kriterium hinzu (Habermas 2004b) und in Nachmetaphysisches
Denken 11 werden unterschiedliche Validierungsmodi von normativen und
deskriptiven Sprachspielen beschrieben (Habermas 2012d).

118

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAGMATISCHE KRITIK I

Allerdings ist die Kontroverse damit noch nicht zugunsten der Mc-
Carthy/Habermas-Position entschieden. Stattdessen tritt sie im nichsten
Schritt in Bereiche ein, die sie soziologisch und speziell fur deliberative
Theorie interessant machen. Rorty braucht namlich Kontexttranszen-
denz und Universalitit im oben beschriebenen Sinne nicht leugnen: Er
kann stattdessen ihre weitgehende praktische Irrelevanz fir Argumen-
tationen und Deliberation behaupten. Rorty kann also einen allgemei-
nen normativen Gehalt des Wahrheitsbegriffs zugestehen (Fallibilismus
als »only cash value«, Rorty 1990: 635), aber im selben Atemzug die
Bedeutung der Kontexttranszendenz wieder herunterspielen. Fur Rorty
ist die Idee der Wahrheit im Gegensatz zu McCarthy nicht dazu geeig-
net, Kritik zu erméglichen.

Ein blofser Wahrheitsanspruch kann offensichtlich niemanden iiber-
zeugen. Was hingegen praktisch zur Anderung von Wahrheits- und Ra-
tionalitdtsstandards beitragt ist fur Rorty der Vorschlag konkreter Alter-
nativen, wodurch sich der Fokus der Debatte verschiebt: » The question
»is this value interculturally valid?« fades out in favor of questions like
»do you have any better values to suggest?«« (Rorty 1990: 634). Aus-
schlaggebend fiir faktische Meinungsinderungen wire dann nicht die
Idee der Wahrheit oder der »Moment der Unbedingtheit« von Wahr-
heitsanspriichen, sondern die Verfiigbarkeit konkreter Alternativen oder
Kritik, die sich auf einleuchtende Griinde stiitzt. Die Kontexttranszen-
denz von Wahrheitsanspriichen ist fur ihn derart tiberflussig, dass er sie
mit einem Wittgensteinzitat direkt wieder ins Reich der Irrelevanz ver-
bannen will: »a wheel that can be turned though nothing else moves with
it, (...) is not part of the mechanism« (Rorty 1990: 653). Rorty schligt
also vor, Kritik iiberhaupt nicht mehr im Sprachspiel der Wahrheit zu
formulieren. Wenn man nach Grundlagen politischer Kritik sucht, sind
andere Ideen als die der Wahrheit geeigneter — »we stick to freedom and
forget about truth and rationality« (Rorty 1990: 634). Das Bestreiten
der praktischen Relevanz von Wahrheitsanspriichen lauft dabei nicht
auf das paradoxe Projekt einer universellen Theorie der Unmoglichkeit
universeller Geltung hinaus, sondern ist ein letztlich pragmatisches Pla-
doyer fur den Verzicht auf Anspriiche auf »grandiose objectivity« (Gib-
bard 1990).

2.6.5 Fortsetzung: Geltungsanspriiche und Universalismus 11

Ich lasse McCarthy und Rorty nochmals zu Wort kommen, um die
Rolle der Kontexttranszendenz klarer zu bestimmen. McCarthy muss
gegenuber Rorty einrdumen, dass die Idee der Wahrheit nicht als Ar-
gument gebraucht werden kann: »It would indeed be ridiculous to sup-
pose, that philosophical accounts of >truth< or >reason< or >morality«

119

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

could supply >concrete alternative suggestions«« (McCarthy 1990a: 646).
Es mogen sich noch so viele Eiferer fiir im Besitz absoluter Wahrheit
halten: Durch den reinen Verweis auf die »Wahrheit< ihrer Uberzeugun-
gen werden sie wohl kaum Konvertiten gewinnen. Das ist soziologisch
nicht unplausibel (auch wenn man moglicherweise die praktische Wir-
kung, die Sitze wie »Mein Wort ist die Wahrheit« auf gegen Tautolo-
gien weniger gewappnete Horerschaften ausiiben, unterschitzt). Doch
fur McCarthy liegt die Leistung kontexttranszendierender Wahrheits-
anspriiche eher in ihrer gesprichsstrukturierenden als in der inhaltli-
chen Dimension. Denn der Anspruch auf Wahrheit fihrt zu einer Of-
fenheit, sich Kritik auszusetzen, die aus praktischer Deliberation nicht
wegzudenken ist. Fiir McCarthy ist es gerade die Vermutung, dass Uber-
zeugungen wahr oder falsch sein konnen, die Menschen dazu bringt,
alternative Vorschlige tiberhaupt anzuhoren (vgl. McCarthy 1990a:
646). Klarer als bei McCarthy findet sich dieser Gedanke bei Levine,
der davon ausgeht, dass die Annahme einer Differenz von (moralischer)
Wahrheit und gerechtfertigten Meinungen zu einer Offnung fiir Lern-
prozesse fiihrt:

»This openness does not guarantee that truth or even rational agree-
ment will be achieved. From the pragmatic point of view such a guar-
antee is impossible and places too large a burden on morality. Rather, it
simply provides an expectation that moral truth can be found and so a
motivation to keep the conversation going.« (Levine 2011: 256)

Nur die implizite Unterstellung, eigene Uberzeugungen moglicherwei-
se sachlich verbessern zu konnen, kann eine kognitive Motivation fiir
den Eintritt in Argumentationen abgeben.> Das ldsst sich im Umkehr-
schluss an der Volksweisheit »Uber Geschmack kann man nicht strei-
ten«, verdeutlichen. Dieser Satz kommt meistens dann zum Zuge, wenn
gerade eben doch uber Geschmack gestritten wird oder werden soll, so
dass er sich als Aussagesatz selbst dementiert. Aber die pragmatische
Rolle, die er in faktischem Streit tiber Fragen des Geschmacks spielt,
ist die des legitimen Abbruchs der Diskussion — der Geltungsanspruch
wird auf den subjektiven Bereich relativiert. Die Uberzeugung von Spre-
chern, dass ihre Aussage wahrheitsfihig ist, macht also einen prakti-
schen Unterschied fiir Deliberation und insbesondere die praktische Fra-
ge, ob eine Diskussion als unentscheidbar abgebrochen oder fortgefiihrt
werden soll. Gleichzeitig ist aber dadurch keinesfalls garantiert, dass
sich Gesprichspartner tatsiachlich gegenseitig tiberzeugen oder in ihren
Ansichten auch nur beeinflussen (wie Rorty tiberzeugend geltend ma-
chen kann). Lediglich die Bereitschaft, in das Gesprich einzutreten, wird

23 Das heifSt auch: Nur fallibilistische Wahrheitsanspriiche motivieren zum Ge-
spriachseintritt.

I20

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAGMATISCHE KRITIK I

durch die Wahrheits- bzw. Richtigkeitsvermutung eines universellen Gel-
tungsanspruchs befordert.

Rorty: Rorty konnte einwenden, dass der Grenzverlauf zwischen
wahrheitsfahigen und nicht-wahrheitsfihigen Aussagen, selbst als kul-
turell kontingente Unterscheidung gedeutet werden muss (vgl. etwa Ror-
ty 2001b). Aus Sicht des Neopragmatismus kann es kein transzendenta-
les Argument geben, das Geschmackliches von Nicht-Geschmacklichem,
Rationales von Irrationalem trennen konnte. Es handelt sich lediglich
um eingespielte Praxis bzw. Konvention, bestimmte Aussagen als solche
des Geschmacks zu betrachten. Der geduflerte Satz »Eiscreme ist einfach
die leckerste Nachspeise! «, hitte nach Habermas sicherlich eher expres-
siven Sinn — aber der Grund, warum wir diesen Satz eher als expressi-
ves Statement sehen, denn als diskursiv einlosbaren Geltungsanspruch
(Argumente uiber >Geschmack« sind ja denkbar und kommen empirisch
auch vor) scheint gerade zu sein, dass wir es fiir unwahrscheinlich halten,
die Puddingfans zu tiberzeugen. Dass die Vorliebe fur bestimmte Nach-
speisen unter die Kategorie » Geschmack« fillt, wiare dann das Ergeb-
nis der Akkumulation von Enttauschungserfahrungen der diskursiven
Eiscreme-Community mit hartnackigen Puddingessern — nichts das »im
Wesen der Sache« liegt. Die >blofs lokale« Geltung wire dann eine Ein-
schrinkung ex post (fiir diese These mit Bezug auf >subjektive< Uberzeu-
gungen siehe Renn 1993). Es ist nicht ersichtlich, in welchem Diskurs
die unterschiedlichen >Objektivitdtsgrade« der verschiedenen Geltungs-
anspriiche geklirt werden konnten — eine solche Klarung wiirde eine in-
haltlich bestimmte Metarationalitdt voraussetzen, von der Habermas ge-
rade nicht mehr ausgehen kann (vgl. Seel 1986).*+

2.6.6 Versuch einer Bilanz:
Transzendieren Geltungsanspriiche Kontexte?

Die Kontroverse erhellt die soziologisch relevante, pragmatische Be-
deutung von Geltungsanspriichen im Kontext einer heterogenen Gesell-
schaft. McCarthy kann gegen Rorty geltend machen, dass die Behaup-
tung der Existenz von Universalien keine transzendentalen Argumente
erfordert und dass Geltungsanspriiche tiber lokale Kontexte hinauswei-
sen — und zwar nicht nur in zeitlicher, sondern auch in sozialer Hin-
sicht. Hilt man eine Uberzeugung fiir wahr, gibt man den Versuch sie zu

24 Habermas sieht das im Fall der >Richtigkeitsanspriiche« anders, weil er per
»abduktivem Schluss« aus der Beratungspraxis den Universalisierungs-
grundsatz fir Normen gewinnen will (vgl. Habermas 1991a). Aber eine
Abduktion ist eben keine zwingende Herleitung — und selbst wenn man die
basalpragmatische Verankerung der moralischen Universalisierungsmaxime
akzeptierte, verbiirgte sie nicht die Méglichkeit faktischer Ubereinstimmung.

I2T

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

rechtfertigen nicht auf und ist offen fiir Kritik aus verschiedenen Kontex-
ten. Rorty kann die Aussage, dass universale Geltungsanspriiche keine
praktischen Auswirkungen haben (» A wheel that can be turned (...)«),
also nicht aufrechterhalten. Es zeigt sich, dass praktischer oder politi-
scher Ethnozentrismus ein Gesprichsbeender ist.*s

Rorty hat hingegen das Argument auf seiner Seite, dass solche Gel-
tungsanspriiche zwar moglicherweise Gesprachsbereitschaft wecken,
sonst aber wenig fiir tatsichlichen deliberativen Uberzeugungswandel
tun. Auch wenn die latente Unterstellung universeller Geltungsansprii-
che zum Diskurseintritt motivieren kann, kann die Formalpragmatik
nicht zeigen, dass darin auch die reale Moglichkeit sich zu einigen im-
pliziert ist. Dafiir brauchte es einen gewissen Vorrat an inhaltlichen Ge-
meinsamkeiten im Raum geteilter Griinde. Diese sind aber nicht mehr
formal zu bestimmen. Mit dem Kontingentsetzen der Fundamente in die
variablen Voraussetzungen der Lebenswelt und der Lebensformen kann
die Universalpragmatik keine inhaltlichen Kriterien fur die Gesamtheit
der Sprachpraxen mehr angeben »that could rightly be called reasons’s
unity« (Nielsen 1993: 137).

Fur die Diskussion zwischen Rorty, Habermas und McCarthy scheint
eine genuin philosophische Beilegung der Meinungsverschiedenheiten
daher kaum moglich. Die Moglichkeit oder Unmoglichkeit von ratio-
naler Uberzeugung iiber verschiedene Kontexte hinweg ldsst sich nicht
aus den Pramissen der geteilten pragmatistischen Grundposition ablei-
ten. Letztlich ldsst sich die simple Tautologie, dass Argumente so weit
reichen, wie sie reichen als Ergebnis der philosophischen Diskussion
formulieren. Durch dieses Ergebnis werden Argumente weder ab- noch
aufgewertet, sondern es wird lediglich das Verlangen nach einer Theo-
rie der Reichweite aller denkbaren Argumente abgewiesen. Was Rorty
geltend machen kann, ist die mutmafSliche Unwahrscheinlichkeit einer
de facto Uberzeugungsinderung durch Argumente iiber verschiede-
ne kulturelle Kontexte hinweg. Aber diese Unwahrscheinlichkeit bleibt
auf diesem Abstraktionsniveau schlicht zu unbestimmt, um das prakti-
sche Potenzial von kommunikativer Rationalitit abschatzen zu konnen.
Die beiderseits angestrebte Soziologisierung der Rationalitatsthematik
geht offensichtlich nicht weit genug, um die Debatte um die Leistungs-
fahigkeit kommunikativer Vernunft in Kontakt mit empirischer Kom-
munikation, dem intuitivem Wissen von Kommunikationsteilnehmern
oder der wissenschaftlichen Kommunikationsforschung zu bringen. Die

25 Man stelle sich ein deliberatives Forum vor, in dem einige Teilnehmer be-
haupteten, ihre politischen Ansichten wiirden nur »fiir uns Hausmeister «
gelten. Man kann dann zwar noch tiber die Unsinnigkeit dieser »Ethnos«-
Abgrenzung reden, aber der inhaltliche Disput tiber Wahrheit und Richtig-
keit der politischen Fragen ist dadurch ausgesetzt.

I22

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESUMEE

Marginalitit der genuin philosophischen Differenzen zwischen ihm und
Rorty sieht denn auch Habermas, liegt doch auch fiir ihn »der Einwand
nahe, daf$ die tendenziose Beschreibung der in die Lebenswelt einge-
betteten Diskurse die ganze Streitfrage prajudiziert« (Habermas 1996b:
737).2¢ Dieses, letztlich deskriptiv-soziologische Defizit blockiert auch
die philosophische Debatte, weil die praktischen Effekte von universel-
len Geltungsanspriichen unbestimmt bleiben.

Dennoch gibt die Diskussion Hinweise darauf, wie eine soziologi-
sche Perspektive auf Geltungsphinomene aussehen konnte. Es lassen
sich zwei einfache Thesen zur pragmatischen Funktion von Geltungs-
anspriichen festhalten:

1. Geltungsanspriiche transzendieren Kontexte und wirken durch den
imperativischen Sinn ihres Anspruchs auf Geltung motivierend zum
Eintritt in Argumentationen.

2. Anspriiche auf universelle Geltung verbiirgen weder tatsiachliche uni-
verselle Geltung noch die Erzielbarkeit universeller Zustimmung — der
Erfolg von Argumenten tiber verschiedene Kontexte hinweg ist nicht
anhand formaler Eigenschaften von Aussagen feststellbar.>”

Jede soziologische Perspektive auf deliberative Vernunft wird gut dar-
an tun, die empirische Funktion kontrafaktischer Unterstellungen zu be-
rucksichtigen. Die Relevanz dieser Ergebnisse fiir eine Soziologie der De-
liberation wird im anschliefenden Resiimee diskutiert.

2.7 Resiimee: Die Unmoglichkeit theoretischer
Grenzziehungen und die Moglichkeiten der Theorie

Die Auseinandersetzung mit der »Soziologisierung des philosophischen
Blicks« (Nassehi 2009: 16) durch Habermas und den neueren amerika-
nischen Pragmatismus ist nicht ohne Ertrag fiir eine soziologische Pers-
pektive auf das Verhaltnis von Heterogenitdt und Rationalitdt. Zunachst

26 Ich vermute, dass es diese Einsicht war, die Habermas zu einer Revision der
Geltungsbasis insbesondere von Wahrheitsanspriichen gefiihrt hat, die sich
in Wahrbeit und Rechtfertigung nicht nur an ihrer sozialen Konsensfihig-
keit, sondern auch, als praktisch handlungsleitende Annahmen, im Kontakt
mit einer sprachexternen, widerstindigen Welt bewahren sollen. (Habermas
2004b; vgl. auch Kirtner 2016: 87-92).

27 Ganz in diesem Sinne auch Habermas: »Die kommunikative Vernunft er-
moglicht also eine Orientierung an Geltungsanspriichen, aber sie selbst gibt
keine inhaltlich bestimmte Orientierung fiir die Bewiltigung praktischer
Aufgaben (...)« (Habermas 1998a: 19).

123

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

mussten die empirischen Implikationen kontrafaktischer Voraussetzun-
gen in Kommunikation herausgearbeitet werden. Aus der Diskussion
zwischen Kontextualismus und Universalpragmatik lassen sich zwei Er-
trage fiir die weitere Arbeit festhalten: Erstens folgen durchaus Hypothe-
sen Uber empirisches Sprechverhalten aus der Theorie kommunikativer
Rationalitat. Kontrafaktische Prasuppositionen haben reale Wirkungen.
Die Universalpragmatik muss behaupten, dass die Orientierung an uni-
versellen und fallibelen Wahrheitsanspriichen ceteris paribus mindes-
tens fiir die Bereitschaft der sachlichen Revision und der sozialen Off-
nung von Diskussionszusammenhingen sorgt — andernfalls bliebe sie ein
rein transzendentales Programm ohne soziologisch relevante Gehalte. Es
macht demnach einen erwartbaren empirischen Unterschied, ob ein Ge-
sprach sich an der allgemeinen Wahrheit orientiert oder mit Bezug auf
als-kontingent-verstandene Priferenzen (>Vorliebe; »Geschmack«< usw.)
geftihrt wird. Wenn Sprecher einen Anspruch als wahrheitsfahig behan-
deln, hat das Konsequenzen fiir ihr empirisches Sprechverhalten und ins-
besondere fiir ihre Offenheit fiir Einwinde von Personen, die nicht der
eigenen Gruppe oder Kultur angehoren. Und diese faktische Wirkung
kontrafaktischer Unterstellungen lasst sich auch gegen Rortys deflatio-
nire Kritik verteidigen.

Zweitens ist insbesondere die Art der Thematisierung des Zusammen-
hangs kommunikativer Rationalitdt und kultureller Heterogenitit klarer
geworden. Zweifellos ist davon auszugehen, dass das Risiko fehlgehen-
der Verstindigungsbemiithungen bei zunehmender kultureller Distanz
zunimmt. Aber die Bestimmung der Grenzen von Rationalitdt ist, wenn
der materiale Gehalt der Vernunft in empirischen Argumentationspra-
xen verortet ist, nicht mehr durch statische Strukturbegriffe zu leisten (so
auch Wellmer 1992: 26ff.). Statt eine fundamentale Substanz hinter den
Phianomenen der Verstindigungspraxen zu suchen, die die Moglichkeit
oder Unmoglichkeit von Verstindigung tiber heterogene Sinnkontexte
hinweg determinieren sollen (die Inkommensurabilitit der Sprachspie-
le; die ontologische Verfasstheit des >Politischen«), bereitet die neoprag-
matische Kritik den Weg zu einer weitergehenden Soziologisierung der
Fragestellung. Statt die Moglichkeit oder Unmoglichkeit kommunikati-
ver Rationalitat angesichts kultureller Heterogenitit zu erweisen, geht es
vielmehr darum, die spezifische praktische Unwabrscheinlichkeit kom-
munikativer Einigung unter Bedingungen des kulturellen Pluralismus so-
ziologisch fassbar zu machen.*® Folgen wir diesem Gedanken, geht es fiir

28 Das klingt nach einer geldufigen Standardformulierung der Handlungs- und
Ordnungstheorie, bedeutet aber eine antifundamentalistische Sichtweise auf
theoretische Konzepte. Die scheinbar fundierenden Eigenschaften der So-
zialontologie werden als fallible Ausgangspunkte der Gegenstandserschlie-
fung behandelt; als hilfreiche oder irreleitende Heuristiken und nicht als

124

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESUMEE

unsere Untersuchung zum Zusammenhang von Rationalitit und Hetero-
genitdt darum, Kategorien zu entwickeln, die die Untersuchung zwar lei-
ten aber, mit einem Ausdruck von Christoph Mollers, »den Phianomenen
Luft lassen« (2015: 12).

Diese Problemverschiebung fithrt zu einer bekannten Linie der Kritik,
die der deliberativen Theorie nicht ihre Unméglichkeit, sondern man-
gelnden kommunikationstheoretischen Realismus vorwirft. Kritik, die
die praktische Umsetzbarkeit deliberativer Politikformate angesichts
faktischer Ungleichheit und Differenz kritisiert und gegen den kiihlen
Universalismus der Vernunft die leidenschaftliche Parteinahme fiir die
Unterdrickten setzt, gehort von Anfang an zum Konzert der Stimmen
in der Debatte um deliberative Demokratie (Dryzek 2000; Yang 2012:
86ff.). Diese eher pragmatische Kritik formuliert Zweifel an der prakti-
schen Umsetzbarkeit deliberativer Ideale, teilt dabei aber viele legitimi-
tatstheoretische Annahmen mit der Diskursethik und der deliberativen
Demokratietheorie. Aber ihre bohrenden Fragen nach der Berticksich-
tigung von Differenz und Ungleichheit in empirischen Offentlichkeiten
konnen bis an die Fundamente der Habermas’schen Theorie vordringen
- dann namlich, wenn sie zeigen konnen, dass die praktischen Schwierig-
keiten der Durchfiihrung universaler Diskurse so grofs sind, dass der Dis-
kurs nicht als sinnvolles Ziel von Politik vorgestellt werden kann. Wenn
Sollen Koénnen impliziert, kann Unmdgliches nicht gefordert werden.
Stellvertretend fiir diesen Strang der Kritik wird der Beitrag von Nan-
cy Fraser behandelt. Die Auseinandersetzung mit Frasers pragmatischer
Kritik offenbart eine eigentiimliche konzeptuelle Verstrickung von Kri-
tik und Kritisiertem; gleichzeitig deutet sich in ihrem Theorem ungleich
verteilter Artikulationschancen eine Ansatzstelle an, um Differenz und
Ungleichheit im Diskurs auf eine soziologisch fruchtbarere Weise be-
rucksichtigen zu konnen.

die Fundamente oder Bedingungen empirischer Prozesse. Sie lassen sich als
verstindnisermoglichende » Vorurteile« (Gadamer 1975: 279) begreifen, die
im Prozess der Interpretation revidiert werden konnen. Damit wird eine ge-
wisse Nihe zur symbolisch-interaktionistischen Zielbestimmung der Theo-
rie als Ensemble von »sensitizing concepts« (Blumer 1954) hergestellt; also
einer Charakterisierung von Theorie anhand ihrer empirisch-gegenstand-
serschliefenden Funktion. Neben der »Serendipitit« (Barber/Fox 1958) der
GegenstandserschliefSung ist allerdings auch die Systematisierung qua Re-
lationierung bestehenden Wissens eine wichtige pragmatische Funktion so-
ziologischer Theorie.

125

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

2.8 Pragmatische Kritik II: Frasers Uberlegungen zur
Vermachtung von Offentlichkeiten

Nancy Fraser setzt mit ihrer Kritik nicht direkt an den Grundideen de-
liberativer Demokratie und der Verkniipfung von kommunikativer Ra-
tionalitdt und politischer Willensbildung an, sondern konzentriert ihre
Einwinde starker auf die Umsetzbarkeit dieser normativen Ideale. Die
Heterogenitit der Gesellschaft ist aus ihrer Sicht kein prinzipiell untiber-
windliches Hindernis der Deliberation, sondern eher ein praktisches Pro-
blem, dessen Losung eine empirische Frage ist (Fraser 1990: 69). Damit
einher geht eine Wendung gegen essenzialistische und homogenisieren-
de Interpretationen kultureller Identitat:

»Pace reductive, essentialist conceptions, cultural identities are woven
of many different strands, and some of these strands may be common
to people whose identities otherwise diverge, even when it is the diver-
gences that are most salient.« (Fraser 1990: 69f)

Frasers Kritik setzt daher auch nicht direkt am Begriff kultureller Diffe-
renz an, sondern an der normativen Vorstellung von Offentlichkeit. Fra-
ser misst die Qualitit normativer Offentlichkeitskonzepte an der hin-
reichenden Beriicksichtigung der Artikulationschancen benachteiligter
Gruppen. Auf dieser Basis greift sie die Habermas’sche Idee einer allge-
meinen offentlichen Sphire an. Fraser geht davon aus, dass die stratifi-
zierte Offentlichkeit durch Beziehungen von Dominanz und Unterord-
nung so strukturiert ist, dass Deliberation zugunsten der dominanten
Gruppen verzerrt ist:

» After all, when social arrangements operate to the systemic profit of
some groups of people and to the systemic detriment of others, there are
prima facie reasons for thinking that the postulation of a common good
shared by exploiters and exploited may well be a mystification. More-
over, any consensus that purports to represent the common good in this
social context should be regarded with suspicion, since this consensus
will have been reached through deliberative processes tainted by the ef-
fects of dominance and subordination.« (Fraser 1990: 72f.)

In der allgemeinen Offentlichkeit sicht sie daher nicht die Ressourcen an-
gelegt, um allen Gruppen gleichermafSen Chancen auf Ausdruck zu ge-
wihren —>die« Offentlichkeit ist fiir sie also kein kulturell neutraler Ort,
sondern ein Ensemble kulturspezifischer Institutionen, in denen sich so-
ziale Ungleichheitsverhaltnisse reproduzieren konnen (Fraser 1990: 69).
Es existieren demnach Gruppen, deren Beziehung zur 6ffentlichen Kul-
tur eine angemessene Artikulation ihrer politischen Anliegen verhindert.
Die von gesellschaftlichen Herrschaftsverhiltnissen durchzogene Offent-
lichkeit transformiert kulturelle Heterogenitit in Diskriminierung. Thre
Kritik bezieht sich allerdings auf den frithen Entwurf im Strukturwandel

126

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAGMATISCHE KRITIK II

der Offentlichkeit. Diesbeziiglich hat Habermas eine Uberzeichnung der
historischen Emanzipationskraft der biirgerlichen Offentlichkeit mitt-
lerweile eingerdumt (vgl. das neue Vorwort in Habermas 199oc). Die
entscheidende Frage ist jedoch, ob durch diese Kritik nicht nur die Ein-
schitzung der epistemischen Leistungsfihigkeit einer historischen Of-
fentlichkeitskonstellation, sondern auch die normative Idee der delibe-
rativ-demokratischen Willensbildung an sich bedroht ist.

Auch in diesem Fall interessieren wir uns fur die Voraussetzungen der
Kritik. Fraser kritisiert Habermas offenkundig im Rahmen einer Reihe
geteilter Grundpriamissen. Sie geht von der Offentlichkeit als zentralem
Ort des Politischen aus und vertritt dhnliche Annahmen in der Legitimi-
tats- und Kommunikationstheorie (Fraser 1994). Auch die Diskursethik
sieht sie als eine hilfreiche Explikation der moralischen Standards deli-
berativer Kommunikation (vgl. Fraser 1990: 64). Das ist durchaus kon-
sequent: Erst im Lichte dieser normativen Ideale erscheinen die von ihr
angefuhrten Ungleichheiten als Ungleichheiten. Interessanterweise ldsst
sich aus Frasers Kritik also kein Grund zur Abkehr vom Ideal demo-
kratischer Selbstbestimmung herauslesen, auch wenn ihre Kritik fur die
Schwierigkeiten seiner Verwirklichung sensibilisiert.

Obwohl Fraser sich nicht gegen das Konzept deliberativer Politik an
sich wendet, zieht sie aus ihrer Kritik jedoch eine konzeptuelle Konse-
quenz: Sie weist die normative Vorstellung zurtick, dass es eine politische
Offentlichkeit geben miisse, in welcher Ungleichheiten im Gesprich »aus-
geklammert« werden konnten und in der private Interessen zuriickste-
hen miissten (Fraser 1990: 63ff.). Die gesellschaftliche Definition des Pri-
vaten ist fiir Fraser eine hochgradig politische Angelegenheit. Normen,
die festlegen, welche Themen als privat und welche als von 6ffentlichem
Belang gelten, konnen Anliegen marginalisierter Gruppen ausschliefSen
und durch diese Thematisierungsbarrieren bestehende Unterdriickung
reproduzieren. Als Beispiel fiihrt sie die eheliche Gewalt gegen Frauen
an, die als hiusliches Problem devianter Einzeltiter thematisiert wor-
den sei, bis feministische Diskurse die Deutung eines systematischen Zu-
sammenhangs zwischen patriarchalischen Strukturen und Gewalt gegen-
iiber Frauen etablieren konnten (Fraser 1990: 73). In der Festlegung des
Grenzverlaufs zwischen >offentlich< und >privat< verbirgt sich somit ein
Herrschaftsmechanismus. Diese Kritik kann sie neben der politischen
Theorie auch auf die Habermas’sche Soziologie tibertragen, insofern die
System-Lebenswelt-Unterscheidung die Spannungen innerbalb der Le-
benswelt wie etwa Ungleichheiten zwischen den Geschlechtern zu ver-
decken droht (Fraser 1985).

Fraser setzt der Idee einer singuliren politischen Offentlichkeit daher
ein Modell »subalterner Gegenoffentlichkeiten« entgegen, die als Foren
der Artikulation partikularer Identititsentwiirfe und der Entwicklung
von Gegendiskursen dienen. Subalterne Gegenoffentlichkeiten sollen

127

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

gegeniiber der dominanten politischen Kultur eine >kontestative Funk-
tion« ausiiben, die sie von den Standards der Verallgemeinerbarkeit ent-
bindet (Fraser 1990: 67). Die Orientierung an allgemeinen Interessen
und die Thematisierungsschranke fiir private Belange werden damit aus-
gesetzt; gerade um Verzerrungen in der allgemeinen Offentlichkeit auf-
decken und ausgleichen zu kénnen. Diese durchaus einleuchtende Skiz-
ze der Probleme, die durch die Gleichzeitigkeit formaler Gleichheit und
substanzieller Ungleichheit in liberalen Offentlichkeiten entstehen, steht
in einem nicht ganz klaren Verhiltnis zu dem Objekt ihrer Kritik. Han-
delt es sich um eine Kritik an deliberativer Demokratietheorie oder um
eine Kritik an faktischen Demokratien? Um das AusmafS der Divergenz
zur Habermas’schen Vorlage zu priifen, muss der Funktion der subalter-
nen Gegenoffentlichkeiten nachgegangen werden. Schon der Begriff der
Gegen-Offentlichkeit legt namlich den Verdacht nahe, dass Fraser unter
der Hand eben doch von einer offentlichen Sphare ausgeht, von der sich
Gegenoffentlichkeiten zwar abgrenzen, aber auf die sie bezogen bleiben.
Fraser betont zwar das Recht auf Partikularitit der Teiloffentlichkeiten,
mochte aber die Artikulation und Durchsetzung von Partikularinteres-
sen nicht als normatives Ziel der Politik auszeichnen:

»I do not mean to suggest that subaltern counterpublics are always nec-
essarily virtuous; some of them, alas, are explicitly anti-democratic and
anti-egalitarian; and even those with democratic and egalitarian inten-
tions are not always above practicing their own modes of informal ex-
clusion and marginalization.« (Fraser 1990: 67)

Fraser mochte also gerade nicht die partikularen Perspektiven aus grup-
penbezogenen Sonderdiskursen zum normativen Standard erklaren.
Stattdessen setzt sie die Gegenoffentlichkeiten in Bezug zum politischen
Gesamtprozess:

»The point is that, in stratified societies, subaltern counterpublics have
a dual character. On the one hand, they function as spaces of withdraw-
al and regroupment; on the other hand, they also function as bases and
training grounds for agitational activities directed toward wider pub-
lics.« (Fraser 1990: 68)

Diese »wider publics« werden als Arenen gedacht, in denen Deutun-
gen und politische Forderungen aus partikularen Foren aufgegriffen und
weiterverarbeitet werden. Fraser geht also von sukzessiver Verallgemei-
nerung aus, statt Universalitit als normative Voraussetzung zu postulie-
ren. Die Idee einer stufenweisen Verschiebung von Themen und Seman-
tik der 6ffentlichen Debatte mittels Gegenoffentlichkeiten bleibt implizit
der Idee einer singuliren Sphiare der Meinungsbildung verhaftet, in der
sich die Offentlichkeiten begegnen koénnen. Fraser kann nicht umbhin,
sich die allgemeine Offentlichkeit und partikulare Gegenéffentlichkei-
ten als ein System miteinander verschalteter Kommunikationskreisldufe

128

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAGMATISCHE KRITIK II

vorzustellen, das der Habermas’schen Offentlichkeitstheorie sehr nahe-
kommt (s. o. Kapitel 1.3 und Habermas 2008).

Fraser entwickelt also kein Gegenmodell, sondern vielmehr eine na-
here Charakterisierung einer Moglichkeit, deliberative Kompetenzen bei
marginalisierten Gruppen aufzubauen — nimlich deren kommunikative
Selbstaffirmation in emanzipatorischen und partikularistischen Teil6f-
fentlichkeiten. Die Kritik an der Vorstellung einer singuldren offentli-
chen Sphire zugunsten einer Pluralitit von Foren ist ein pragmatischer
Vorschlag zur stufenweisen Formierung des allgemeinen Interesses, kein
fundamentaler Einwand gegen die Habermas’schen Grundideen. Man
kann ihren Beitrag als Hinweis auf Mechanismen lesen, die in empiri-
schen Offentlichkeiten Machtstrukturen reproduzieren und deshalb be-
sonders zu berticksichtigen sind. Dieser Einwand fiihrt jedoch nicht vom
Habermas’schen Ideal einer freien und gleichen 6ffentlichen Sphire weg,
sondern gerade zu einer konsequenteren Verwirklichung konstitutiver
Bedingungen der Deliberation hin (vgl. auch die gerechtigkeitstheoreti-
schen Uberlegungen in Fraser 2008). Auch wenn Fraser offentlichkeits-
theoretisch die Last der >richtigen« Bediirfnisinterpretation auf mehrere
Teiloffentlichkeiten verteilt, wird der Vernetzung dieser Offentlichkeiten
offensichtlich ein epistemisches Potenzial zugeschrieben.

Wihrend Frasers Offentlichkeits- und Legitimititstheorie also durch-
aus mit der deliberativen Demokratietheorie kompatibel ist, ist fir den
Bereich der Kommunikations- und Diskurstheorie ein Unterschied fest-
zuhalten. Sie rickt die kulturell differente Kompetenz der Interessen-
artikulation zwischen Gruppen in den Mittelpunkt. Damit deutet sich
ein gegeniiber Habermas klarerer Zugriff auf Heterogenitit und Un-
gleichheit im Diskurs an, der solche Phinomene wohl eher indirekt als
»Verzerrungen« der Kommunikationsverhaltnisse thematisieren wiirde
(vgl. Habermas 1987b: 569). Frasers sozialtheoretischer Zugriff auf die-
se Problematik wird insbesondere in Widerspenstige Praktiken ausgear-
beitet, wo sie die Asymmetrie der Ausdruckschancen auf ungleich ver-
teilte »soziokulturelle Mittel der Interpretation und Kommunikation«
zurtckfiihrt, worunter sie »das historisch und kulturell spezifische En-
semble diskursiver Ressourcen, die den Mitgliedern eines gegebenen so-
zialen Kollektivs verfugbar sind, um den Forderungen gegeneinander
Nachdruck zu verleihen« versteht (Fraser 1994: 254). Unter den Be-
griff fallen nach ihrer an Foucaults Diskurstheorie angelehnten Analyse,
die »Idiome«, in denen Forderungen vorgebracht werden konnen (die
Sprache der Bedurfnisse, der Rechte oder der Interessen), Argumentati-
onsformen innerhalb dieser Formen, Entscheidungsregeln innerhalb der
Argumentationen, die narrativen Konventionen der kollektiven Identi-
tatsbildung sowie »Subjektivierungsweisen«, als »die Formen, in denen
die verschiedenen Diskurse die Menschen einordnen und in denen die
Menschen als bestimmte Subjektsorten, die mit spezifischen Arten von

129

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

Handlungsfahigkeiten ausgestattet sind, angesprochen werden« (Fraser
1994: 254). Herrschaft stellt sie sich als »Verkettungen verschiedener
Offentlichkeiten« vor, die »zusammen den gerade iiblichen ~Common
sense« konstruieren« (Fraser 1994: 258). Dadurch wahlt sie einen ande-
ren Zugang als der radikale Pluralismus von Lyotard oder Mouffe: Thre
Konzeption von Ungleichheit im Diskurs geht von empirischen Verzer-
rungen des Diskurses durch ungleiche Ausdrucks- und Anerkennungs-
chancen aus, ohne kategorisch die Méglichkeit von Verstindigung zu
leugnen. Fraser verbindet damit die Andeutung eines Begriffs diskursiver
Stratifikation (Ungleichverteilung von Ausdruckschancen) mit dem me-
thodologischen, von Foucault inspirierten Programm, Diskurse auf die
unterschiedlichen Artikulationschancen zu untersuchen, die sie bestimm-
ten Gruppen im Kontext bestimmter politischer Kimpfe bieten; freilich
ohne dieses Programm systematisch durchzufithren (vgl. Fraser 1994:
271 ff.). Dabei interessiert sie sich starker fur >vertikalec Machtdifferen-
zen als fir das Phanomen >horizontaler< kultureller Differenz. Prinzipiell
eroffnet Fraser also einen Zugang zu einer prozessorientierten Beschrei-
bung, die Verstandigungschancen mit ungleich verteilten Ausdrucksres-
sourcen in Bezug setzt.

Allerdings bleibt Fraser Antworten dariiber schuldig, wie die funda-
mentalen Differenzen zwischen Foucaults und Habermas® Diskursbe-
griffen innerhalb ein und derselben Theorie gedacht werden konnen.
Einerseits werden Akteure in Diskursen im Foucault’schen Sinne »sub-
jektiviert«, andererseits ist der 6ffentliche Diskurs auch Medium der
Emanzipation. Damit bleibt die Frage offen, wie Verstindigungsver-
haltnisse gleichzeitig als Ort »systematisch verzerrter Kommunikati-
on« (Habermas) bzw. der »Subjektivierung« (Foucault) und als Poten-
zial der Emanzipation gedacht werden konnen. Eine reine Fokussierung
auf die Vermachtung und Ungleichheit der 6ffentlichen Kommunika-
tion birgt die Gefahr, in eine Reduktion von Geltung auf Deutungs-
macht zu geraten, deren relativistische Konsequenzen Frasers emanzipa-
torischen Idealen entgegenstehen mussen. Dies sieht sie durchaus selbst:
Weil ihre sozialtheoretische Untersuchung »zu Lasten der moralischen
und erkenntnistheoretischen Fragen« gegangen sei (vgl. Fraser 1994:
280), brauche es eine »Theorie der Rechtfertigung von Interpretatio-
nen«, mit der man adiaquate von inadaquaten Bedirfnisinterpretationen
unterscheiden konne (Fraser 1994: 281). Dieser Versuch, eine normati-
ve Losung fiir dieses letztlich sozialtheoretische Problem zu finden, kann
nicht tberzeugen. Er lduft darauf hinaus, den emanzipatorischen Teil ih-
rer kritischen Theorie als normativen Zusatz von der Beschreibungse-
bene zu isolieren. Nur weil die Rechtfertigung der Interpretationen aus
der sozialen Welt herausdefiniert und in die >Theorie der Rechtfertigung«
verlagert wird, fallt die doppelte und widerspriichliche Rolle, die dem
Diskurs zugedacht wird, nicht auf den ersten Blick auf. Der Diskurs

130

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENBILANZ

soll einerseits sozialstrukturelle Ungleichheiten der Artikulationschan-
cen (re-)produzieren, andererseits aber — eben weil sich Fraser eine legi-
time Entscheidung tiber Legitimitit/Illegitimitit letzten Endes nur als Er-
gebnis von fairen Diskursen vorstellen kann (vgl. Fraser 2008) — legitime
von illegitimen Anspriichen unterscheiden und so zu einer Verringerung
von Ungerechtigkeit beitragen. Es gelingt Fraser nicht, die machtgelade-
nen soziokulturellen Differenzen mit der emanzipatorischen Kraft der
offentlichen Rede zusammenzudenken —und deshalb bleibt es ritselhaft,
wie sich der Diskurs am eigenen Schopfe aus dem Sumpf der diskursi-
ven Ungleichheit herausziehen konnen soll. Das Problem, wie und un-
ter welchen Bedingungen Kommunikation zu Emanzipation fihrt, wann
»Subjektivierung« droht und wann erstere wegen letzterer hoffnungslos
bleiben muss, bleibt ungelost.

Zusammenfassend lasst sich bilanzieren, dass Fraser auf das wichtige
Problem aufmerksam macht, dass kulturelle Heterogenitat Stratifikati-
onseffekte haben kann, die sich in die Ungleichverteilung politischer Ar-
tikulationschancen tibersetzen und dadurch im Diskurs wirksam werden
kann (vgl. dazu auch Bourdieu 1992, 2010). Sowohl auf sozialtheore-
tischer als auch auf offentlichkeitstheoretischer Ebene behalt der poli-
tische Diskurs jedoch eine doppelte Rolle und wird sowohl fiir emanzi-
patorische als auch fiir unterwerfende Effekte verantwortlich gemacht.
Es liegt nahe, dass an dieser Stelle Unterscheidungen oder einschrianken-
de Bedingungen fehlen, die die emanzipatorischen und subjugatorischen
Wirkungen von Diskursen spezifizieren oder zumindest empirisch unter-
scheidbar machen. Soll Raum fiir beides sein, muss der Bezug von Kom-
munikations- und Identitidtsstrukturen offensichtlich komplexer gedacht
werden, als eine einfache Determination dieser durch jene im Sinne einer
»Subjektivierung« (fiir empirische Argumente vgl. Eversberg 2014). Da
Ausdruckschancen und emanzipatorische Interessen mit den Identititen
von Teilnehmern verwoben sein miissen, lisst sich aus der Auseinander-
setzung mit Fraser die Frage festhalten, wie die Teilnebhmer an Diskur-
sen durch diese transformiert werden, und allgemeiner, in welchem Ver-
hiltnis Kommunikations- und Identitatsstrukturen stehen.

2.9 Zwischenbilanz: Problemstellung einer Soziologie
der Deliberation
An diesem Punkt der Untersuchung gilt es, die handlungstheoretische
Fragestellung wiederaufzunehmen und mit den Ertragen der Diskussi-
on um das Verhiltnis von Rationalitdt und Pluralismus zusammenzu-

fuhren. Ausgehend von den forschungspraktischen Problemen einer for-
malistisch verengten empirischen Deliberationsforschung war zunichst

I31

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

die Vermutung angestellt worden, dass kein addquates theoretisches Vo-
kabular zur Erfassung deliberativer Kommunikationsprozesse zur Ver-
figung steht. Handlungstheoretisch fehlen Begrifflichkeiten, mit denen
deliberative Prozesse empirisch untersucht werden konnten, ohne die
Spannung zwischen Faktizitit und Geltung einseitig zu reduzieren. Die
vorliegende Untersuchung war insbesondere von der Frage ausgegan-
gen, ob und wie der unter Idealismusverdacht stehende Ansatz von Ha-
bermas die empirische Bedingtheit aller Kommunikation, ihre Faktizitit,
addquat berticksichtigen kann. Das augenscheinlichste Merkmal dieser
Faktizitit der kommunikativen Vernunft ist ihre Vielfalt — d.h. ihre empi-
rische Zersplitterung in ein Nebeneinander moglicher Betrachtungs- und
Urteilsweisen und der Mangel an Ubereinstimmung in ihren Ergebnis-
sen — insbesondere mit Bezug auf »vernunftige« Politik. Das Verhalt-
nis von kulturellem Pluralismus und Rationalitat stellt daher das zen-
trale Reflexionsproblem fiir eine Rationalitdtstheorie dar, die Vernunft
als ein soziologisches Thema begreift und in gesellschaftlichen Struktu-
ren verortet. Dieser Zusammenhang wurde von den in diesem Abschnitt
kritisch diskutierten Positionen jeweils anders ausgearbeitet; teils in di-
rekter Abgrenzung zum Habermas’schen Ansatz. Diese differenztheore-
tischen Einwinde dienten einerseits als Prifstein fur die Addquatheit der
Habermas’schen Grundkonzeption, andererseits sollten sie das Problem-
bewusstsein so anreichern, dass die Umrisse und Problemstellungen einer
Soziologie der Deliberation klarer hervortreten konnen.

Was ist aus der bisherigen Diskussion festzuhalten? Bedenken mit Be-
zug auf die Kohirenz und die soziologische Fruchtbarkeit radikal plu-
ralistischer Positionen (hier: Lyotard und Mouffe) legen nahe, dass der
radikale Pluralismus fir unsere Problemstellung nicht weiterfihrt. Weil
sie immer schon wissen, dass der Diskurs unmaoglich ist, konnen sie die
empirische Frage nach der kontingenten Realisation unwabrscheinlicher
Moglichkeiten nicht stellen. Doch auch die Akzeptanz der transzenden-
talen Argumentation der Formalpragmatik zum Primat rationaler Gel-
tungsanspriiche fithrt zu einer begrifflichen Vorentscheidung von Fragen,
die man eher empirisch behandelt sehen will. Die Versohnung aller empi-
rischen Widerspruche in kontrafaktischer Einheit tragt zum Verstandnis
empirischer Interaktionsdynamiken kaum mehr bei als die Verabsolutie-
rung kultureller Differenz. Hier zeigen sich Grenzen der theoretischen
Grenzziehung. Insofern die Klasse der Gegenstande und Themen, die aus
Teilnehmersicht im Konfliktfall einer verniinftigen Einigung zuganglich
sind, nicht theoretisch (etwa tiber eine Theorie der Geltungsspharen) ein-
gegrenzt werden kann, sondern empirisch kontingent ist, verbietet sich
eine transzendentale oder essentialistische Bestimmung des Verhaltnis-
ses von kommunikativer Rationalitat und kulturellem Pluralismus. Diese
Uberlegungen legen nahe, den soziologischen Sinn transzendentaler Set-
zungen an ihrer Funktion fiir die Interpretation empirischer Gegenstande

132

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENBILANZ

festzumachen. Es geht auch bei transzendentalen Unterscheidungen da-
rum, dass sie einen Unterschied machen. Der neopragmatische Versuch,
die praktische Irrelevanz von Wahrheit und Vernunft zu behaupten, hat
gerade in seinen Unzulidnglichkeiten Aufschluss tiber die praktische und
empirische Relevanz formalpragmatischer Unterstellungen gegeben und
damit den Weg zu einer empirischen Perspektive auf Geltungsphdnome-
ne gewiesen. Die notwendigen Eingestandnisse aufseiten der Universal-
pragmatik fithren zu einer weitergehenden Detranszendentalisierung der
kommunikativen Vernunft.

Insbesondere ziehen wir zwei Schliisse aus dieser Diskussion fiir eine
Soziologie der Deliberation:

1. Wenn kulturelle Differenz mit guten Grinden nicht als absolut ge-
dacht werden kann, empfiehlt es sich erstens, kommunikative Ratio-
nalitat (-Deliberation<) und kulturelle Heterogenitit als sich wechsel-
seitig bestimmende Konzepte zu fassen, die in empirisch kontingenten
Konstellationen stehen. Kulturelle Heterogenitit ist gerade das, was
dem unproblematischen Ablauf des kommunikativen Handelns und
der Erzielbarkeit von argumentativem Einverstindnis in jeder Situa-
tion kommunikativer Verstindigung von neuem im Wege steht. Die
Beharrungskraft eingeschliffener Vorstellungen und tradierter
Urteilsmuster in kulturell differenten Handlungspraxen muss in ein
theoretisches Verhiltnis zur deliberativen >Verfliissigung< von Wis-
sensbestinden gesetzt werden. Wenn kulturelle Differenz aber kei-
ne absolute Schranke der Verstindigung ist, wire nach Moglichkei-
ten zu suchen, das Konzept zu gradualisieren. Einen ersten Hinweis
gibt Frasers ressourcentheoretisches Modell der ungleich verteilten
Ausdrucksmittel, tiber das (Macht-)Differenzen als Ungleichvertei-
lung der Akzeptanz- und Anerkennungschancen in Kommunikation
verstanden werden konnen.

2. Die Reichweite von Geltungsanspriichen kann als kontingenter Ge-
genstand interaktiver Aushandlung betrachtet werden. Thre Univer-
salitat gilt, pace Habermas, nicht a priori qua Thema der Diskussion,
sondern erweist sich in der Kommunikation selbst am Grad der Ver-
bindlichkeit, den Sprecher fiir ihre Positionen beanspruchen konnen.
Es ist eine empirische Frage, mit welcher Generalitat und Konsequenz
Geltungsanspriiche vorgebracht und diskursiv verhandelt werden.
Dabei lasst sich die Reichweite von Geltungsanspriichen methodisch
an der Bereitschaft von Sprechern festmachen, Uberzeugungen, Nor-
men und politische Einschitzungen auch tiber kulturelle Grenzen hin-
weg zu verteidigen und gegebenenfalls aus Einwanden zu lernen. So
wird Raum geschaffen, die Reichweite von kommunikativer Ratio-
nalitat vor dem Hintergrund von kulturellem Pluralismus als empiri-
sches und soziologisches Thema zu verstehen.

133

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROGENITAT UND KOMMUNIKATIVE VERNUNFT

Beide Schlusse legen nahe, in der folgenden Untersuchung die prakti-
schen (Un-)Wahrscheinlichkeiten kommunikativer Einigung ins Zen-
trum der Analyse zu stellen. Was nach dem Abzug von Hoffnungen auf
transzendentale Grenzziehungen zwischen der Vernunft und ihrem An-
deren noch bleibt, ist die Aufgabe, Konzepte fiir die Untersuchung der
praktischen Grenzen der Transformierbarkeit von Politik und politi-
schen Meinungen durch verniinftige Argumente anzubieten, die sowohl
vor der Illusion der kommunikativen Verfugbarkeit aller Differenzen als
auch vor verabsolutierten Differenzbehauptungen bewahren. Gesucht
wird ein theoretischer Zugang zum kontingenten Scheitern oder Gelin-
gen deliberativer Handlungskoordination. Eine Soziologie der Delibera-
tion musste die Unwabrscheinlichkeit der Wirksamkeit des »zwanglosen
Zwangs des besseren Arguments« denken konnen, ohne seine Moglich-
keit a priori zu bestreiten.

Diese Aufgabenstellung ist zuniachst unabhingig von einer bestimm-
ten Theorie formulierbar und konnte aus ganz verschiedenen Richtun-
gen angegangen werden. Wie im weiteren Verlauf der Untersuchung ge-
zeigt werden soll, zwingt sie aber auch nicht notwendigerweise dazu,
den (erweiterten) Rahmen der Habermas’schen Theorie zu verlassen,
sondern verandert die Perspektive der Interpretation. Die Problemstel-
lung erlaubt und erfordert, die Theorie gewissermaflen »von den Ran-
dern her« zu lesen. Statt den Universalismus und die idealisierenden
Elemente der Habermas’schen Rationalitdts- und Demokratietheorie
zu betonen, soll gerade umgekehrt die Konzeption von Heterogenitit
und Kontextdifferenzen in der Habermas’schen Theorie niher unter-
sucht und als Ausgangspunkt soziologischer Uberlegungen herangezo-
gen werden.

Bietet die Habermas’sche Soziologie konzeptuelle Ressourcen, die es
erlauben, sowohl gesellschaftliche Heterogenitat als auch das praktische
Zusammenspiel von Differenz und punktuellen Konsenschancen in em-
pirischen Gesprichen zu erschliefSen? Wie kann im Rahmen der Theo-
rie das kontingente, empirische Verhiltnis kultureller Heterogenitdt und
kommunikativer Vernunft gedacht werden? Hier wire die Verzahnung
von kulturellem Hintergrund und Rationalitdt herauszuarbeiten und der
praktische Prozess der Umwandlung von Differenz in transitorischen
Konsens aus der Habermas’schen Theorie zu rekonstruieren. Dabei geht
es gerade nicht um die durch kontrafaktische Prasuppositionen gestifte-
te >formale Einheit¢, unter der dieser Prozess stehen mag, sondern dar-
um, die empirischen Unwahrscheinlichkeiten inhaltlicher Einigung kla-
rer in den Blick zu bekommen. Das Paradigma der Analyse wird dabei
gewissermafSen von Struktur auf Prozess umgestellt: Geht es Habermas
vor allem um die Rekonstruktion des Potenzials kommunikativer Rati-
onalitét, bezieht sich das empirische Interesse einer Soziologie der Deli-
beration vor allem auf die Frage nach der faktischen Wirkungsweise und

134

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENBILANZ

Wirkmdchtigkeit kommunikativer Vernunft in empirischen Situationen
des kommunikativen Handelns.

In dem folgenden, umfangreichsten Teil der Arbeit geht es also um
die theoretische Rekonstruktion des Habermas’schen Ansatzes mit Be-
zug auf den Problemkontext einer Soziologie der Deliberation. Die fol-
genden Schritte gestalten sich wie folgt: Zunachst wird die Lebenswelt-
theorie in ihrem begrifflichen Zusammenhang mit dem kommunikativen
Handeln erlautert (Kapitel 3.1). Sodann wird gepriift, welche Konzep-
tion von kulturellem Pluralismus sich aus der kommunikationstheore-
tisch interpretierten Lebenswelt ableiten ldsst. Kulturelle Heterogenitat
kommt bei Habermas tiber den Prozess der Differenzierung der Lebens-
welt in den Blick und wird von vorn herein mit der Entwicklung kom-
munikativer Rationalitit zusammengedacht (Kapitel 3.2). Dieser Prozess
lauft auf den Fluchtpunkt einer individualisierten Kultur hinaus, der die
Herstellung kohdrenter Weltverhaltnisse den Handelnden in einem gro-
Ben AusmafS selbst aufbuirdet. Fir die Fragestellung nach dem Verhaltnis
kultureller Heterogenitit und kommunikativer Rationalitat wird es sich
daher als entscheidend herausstellen, in welchem Verhiltnis kommuni-
katives Handeln und Sprecheridentititen stehen (Kapitel 3.4 bis Kapitel
3.9). Auf dieser Grundlage kann im vierten Kapitel der Entwurf einer
Soziologie der Deliberation vorgestellt werden.

135

https://dol.org/10.5771/9783748805257-80 - am 19.01.2026, 08:04:03. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748905257-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Vorbereitende Erläuterung: idealer und faktischer Konsens
	2.2  Radikaler Pluralismus und pragmatische Kritik
	2.3  Radikaler Pluralismus I: Lyotard
	2.4  Radikaler Pluralismus II: Mouffe
	2.5  Resümee: Die Heterogenität des Heterogenen
	2.6  Pragmatische Kritik I – Rortys neopragmatistische Einwände
	2.7  Resümee: Die Unmöglichkeit theoretischer Grenzziehungen und die Möglichkeiten der Theorie
	2.8  Pragmatische Kritik II: Frasers Überlegungen zur Vermachtung von Öffentlichkeiten
	2.9  Zwischenbilanz: Problemstellung einer Soziologie der Deliberation

