
Traian-Ioan Geanӑ

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol
Hieroglyphendiskurs und doppelte Symbolik in Hofmannsthals 

»Gespräch über Gedichte«

Einleitung

Über die Auseinandersetzung mit den Grenzen der Sprache in Hugo von 
Hofmannsthals Schriften ist in der Literaturwissenschaft mittlerweile 
viel Tinte geflossen – vor allem der berühmte »Chandos«-Brief bedarf 
diesbezüglich  keiner  Erläuterung  mehr.1  Als  Thematisierung  einer 
Sprachblockade, die teils durch eine Mystik der Präsenz, teils durch 
die Versöhnung mit der unüberbrückbaren Kluft zwischen Wort und 
Wirklichkeit überwunden wird, ist der Text mit Recht zum zentralen 
literarischen Dokument der Sprachkrise um 1900 geworden, wenn auch 

1 Aus der  wichtigsten  Sekundärliteratur  zum »Chandos«-Brief  seien  hier  erwähnt: 
Benjamin Specht, »Wurzel allen Denkens und Redens«. Die Metapher in Wissenschaft, 
Weltanschauung, Poetik und Lyrik um 1900. Heidelberg 2017, S. 302–325; Peter Schäfer, 
Zeichendeutung. Zur Figuration einer Denkfigur in Hugo von Hofmannsthals »Erfunde­
nen Gesprächen und Briefen«. Bielefeld 2012, S. 17–110; Claudia Bamberg, Hofmannsthal: 
der Dichter und die Dinge. Heidelberg 2011, S. 247–262; Eva Blome, ›Schweigen und 
tanzen‹: Hysterie und Sprachskepsis in Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra«. In: 
HJb 19, 2011, S. 255–290, hier S. 261–268; Sabine Schneider, Verheißung der Bilder. Das 
andere Medium in der Literatur um 1900. Tübingen 2006, S. 9–19; Dies., Das Leuchten der 
Bilder in der Sprache. Hofmannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz. In: HJb 11, 2003, 
S. 209–248, hier S. 209–240; Timo Günther, Hofmannsthal: Ein Brief. München 2004; 
David E. Wellbery, Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination. Anmerkungen zum 
Chandos-Brief  und  zur  frühen  Poetik  Hofmannsthals.  In:  HJb  11,  2003,  S. 281–310; 
Heinrich Bosse, Die Erlebnisse des Lord Chandos. In: HJb 11, 2003, S. 171–207; Carsten 
Strathausen, The Look of Things. Poetry and Vision around 1900. Chapel Hill, NC 2003, 
S. 177–189; Uwe Spörl, Gottlose Mystik in der deutschen Literatur um die Jahrhundert­
wende.  Paderborn 1997,  S. 353–383, bes.  S. 364–383;  Wolfgang Riedel,  Homo natura. 
Literarische Anthropologie um 1900. Berlin / New York 1996, S. 1–39; Georg Braungart, 
Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne. Tübingen 1995, S. 217–230. Für eine 
teilweise  an  Derrida  angelehnte  Lektüre  vgl.  Gerald  Bartl,  Spuren  und Narben.  Die 
Fleischwerdung der Literatur im zwanzigsten Jahrhundert. Würzburg 2002, S. 21–132.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 139

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Krise keineswegs die einzige war, die die Künstler der Moderne 
beschäftigte.2

Erst vor ca. zwei Jahrzenten wurde jedoch Hofmannsthals poetologi­
sches Denken mit einem kulturgeschichtlichen Begriff in Verbindung 
gebracht, der bis dahin wenig Beachtung fand, nämlich dem Begriff 
der Hieroglyphe. Dabei hat Aleida Assmann nachgewiesen, dass der 
»Chandos«-Brief sich auch als bedeutsamer Beitrag zum Hieroglyphen­
diskurs der Moderne lesen lässt, genauer: als Versuch, die Suche 
nach einem tieferen Sinn der Außenwelt mithilfe der symbolischen 
Funktion des Hieroglyphenkonzepts zu erschließen.3 Entsprechend ge­
langt Assmann in ihrer Analyse zu dem Schluss, dass Lord Chandos 
eine Konzeption der Hieroglyphik für eine andere eintauscht. Anstelle 
des Glaubens an eine göttlich fundierte Weltordnung, die sich durch 
die hieroglyphenartige Signifikationsfähigkeit der Sprache unmittelbar 
einfangen und wiedergeben lässt und die angeblich der dominanten 
Naturvorstellung um 1600 entsprechen soll, tritt die Anerkennung 
der Kluft zwischen Sprache und Wirklichkeit – einer Kluft, die nur 
dadurch gefüllt werden kann, dass der Lord selbst als geheimnisvoll-
hieroglyphische körperliche Präsenz in Beziehung zur Welt und zu den 
Dingen tritt:

Seine [Chandos’] Erfahrung einer mystischen Entgrenzung befreit ihn 
von der Bürde der Subjektivität und lässt ihn hinüberfließen in jedwede 
Kreatur und Materie. Die Beschreibung dieses Zustands klingt wie eine 
neuartige Einlösung des gescheiterten alten Hieroglyphen-Projekts, wel­
ches in der Entzifferung der Signaturen des Buches der Natur bestanden 
hatte [...] Er braucht also nicht mehr einen Schlüssel nach dem anderen 
›bei der Krone zu packen‹, um damit so viel wie möglich aufzusperren, 
vielmehr ist er selbst zu einem Schlüssel, zu einem Medium dieser Schrift 
geworden. Mit dem Austritt aus der Menschensprache wird er Teil der 
Schrift, die er vormals nur zu lesen gedachte.4

2 Vgl. hierzu Strathausen, Look of Things (wie Anm. 1), bes. S. 9–10, 40–42, 64–72. 
Strathausen erklärt in seiner durchaus lesenswerten, minutiös argumentierenden Studie, 
dass die Krise des sprachlichen Ausdrucks Teil einer umfassenderen Krise der Medien 
bildete, die alle wichtigen künstlerischen Ausdrucksmittel (Wort/Schrift, Bild, Film) betraf.

3 Aleida Assmann, Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moder­
ne. In: HJb 11, 2003, S. 267–279; neu bearbeitet in: Aleida Assmann, Im Dickicht der 
Zeichen. 2. Aufl. Berlin 2018, S. 149–170.

4 Assmann, Im Dickicht der Zeichen (wie Anm. 3), S. 159.

140 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit dem Bewusstsein, dass die literarische Behandlung der Hierogly­
phik in Hofmannsthals Werk als Forschungsthema immer noch in 
den Kinderschuhen steckt, soll im folgenden Aufsatz ein weiteres 
Werk aus Hofmannsthals Œuvre untersucht werden, in dem die Hie­
roglyphik eine bedeutsame Rolle spielt, nämlich das »Gespräch über 
Gedichte«. Obwohl das »Gespräch« in den letzten Jahrzehnten an 
Aufmerksamkeit gewonnen hat, gibt es m.W. bislang keinen Beitrag, 
der Hofmannsthals Umgang mit dem Hieroglyphenbegriff in diesem 
Text näher ins Auge fasst.5 Gerade eine Untersuchung des Hierogly­
phenbegriffs und dessen Relation zu anderen gegenstandsbezogenen 
Begriffen des Textes (›Symbol‹, ›Ding‹, ›Chiffre‹) kann jedoch die 
Gemeinsamkeiten, aber auch Unterschiede zwischen dem »Gespräch« 
und dem »Chandos«-Brief ans Licht treten lassen. Die Analyse soll am 
Ende jedoch nicht nur zeigen, inwiefern das »Gespräch über Gedichte« 
einen eigenen wertvollen Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moder­
ne leistet, sondern auch, dass die scheinbare Synonymie der Termini 
›Symbol‹ und ›Hieroglyphe‹ eine Spannung zwischen zwei unterschied­
lichen Symbolkonzeptionen verdeckt: nämlich zwischen der traditio­
nellen Konzeption des binären Symbols als Zeichen für ein anderes 
(d.h. als fremdreferentieller Bedeutungsträger) und einer modernen 
Konzeption, in dessen Mittelpunkt ein rein materielles, undurchschau­
bares, selbstreferentielles Symbol als Zeichen für sich selbst steht. Aus­
gehend von dieser Problematik des Textes wird es nicht zuletzt mög­
lich, Assmanns These eines Paradigmenwechsels im »Chandos«-Brief 
kritisch zu überprüfen, indem gerade die Analyse von Hofmannsthals 
nach dem »Chandos«-Brief entstandenem »Gespräch« uns ermöglichen 
wird, Hofmannsthals Konzeption des Hieroglyphischen und deren Wi­
dersprüche differenzierter zu beschreiben.

5 Für Sekundärliteratur zu »Gespräch über Gedichte« vgl. insb. Specht, »Wurzel allen 
Denkens und Redens« (wie Anm. 1), S. 325–345; Yongqiang Liu, Schriftkritik und Bewe­
gungslust. Sprache und Tanz bei Hugo von Hofmannsthal. Würzburg 2013, S. 48–69; 
Schäfer, Zeichendeutung (wie Anm. 1), S. 111–165; Bamberg, Hofmannsthal (wie 
Anm. 1), S. 157–180; Hans-Jürgen Schings, Lyrik des Hauchs. Zu Hofmannsthals »Ge­
spräch über Gedichte«. In: HJb 11, 2003, S. 311–340. Eine beträchtliche Anzahl von Un­
tersuchungen fokussiert sich auf das Thema des Schlachtopfers; da im Lauf des vorlie­
genden Aufsatzes auch die entsprechende Passage aus dem »Gespräch« zitiert werden 
soll, wird auf die einschlägige Forschungsliteratur in einer weiteren Fußnote verwiesen.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 141

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um die oben erwähnten Ziele zu erreichen, wird der vorliegende 
Aufsatz in drei Kapitel gegliedert, wobei – wie vorhin angedeutet – 
im Lauf der Argumentation die kritische Auseinandersetzung mit Ass­
manns Aufsatz unvermeidlich sein wird. Entsprechend soll zunächst 
auf die Stelle im »Gespräch« eingegangen werden, an der das Wort 
›Hieroglyphe‹ auftaucht und an der die performative Funktion der poe­
tischen Sprache gerade im Vergleich zum »Chandos«-Brief erkennbar 
wird. In einem zweiten Schritt werden mit Blick auf Hofmannsthals 
Symboltheorie im »Gespräch« die miteinander konkurrierenden Vor­
stellungen von Zeichenhaftigkeit bzw. Gegenstandsbedeutsamkeit nä­
her betrachtet, die den wichtigsten gegenstandsbezogenen Begriffen 
des Textes (›Hieroglyphe‹, ›Symbol‹, ›Ding‹, ›Chiffre‹) zugrundeliegen. 
Dabei werden die Spannungen von Hofmannsthals Symboltheorie an­
hand der binären Einteilung des Zeichens in Signifikant/Bezeichnen­
des (hier verstanden als materieller Bedeutungsträger bzw. als Wort 
oder Ding) und Signifikat/Bezeichnetes (hier vorwiegend im Sinne der 
außersprachlichen Bedeutung, etwa der inneren Stimmung oder des 
außenweltlichen Referenten) erläutert.6 Der dritte Teil enthält schließ­
lich den Versuch, unter Rückgriff auf den semiotischen Begriff des 
›natürlichen Zeichens‹ die poetologische Auffassung des »Gesprächs« 
in einem breiteren ideengeschichtlichen Kontext zu situieren und von 
dort aus Hofmannsthals Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moder­
ne unter doppelter Berücksichtigung des »Gesprächs« und des »Chan­
dos«-Briefs genauer auszuwerten.

6 Streng gesprochen lässt sich die Struktur eines (semiotischen) Zeichens nicht durch 
das binäre Modell Signifikant–Signifikat ausschöpfen, sondern setzt zumindest drei Ele­
mente voraus, nämlich Signifikant, Signifikat und Referent, wobei das Signifikat häufig 
für die mentale Vorstellung, die mit dem Wort assoziiert wird, steht, vgl. hierzu Umberto 
Eco, Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Geschichte. Aus dem Italienischen 
übers. von Günter Memmert. Frankfurt a.M. 1977, S. 30–31. Für die poetische Sprache, 
die eine unmittelbare Nähe zwischen Wort und Ding bzw. zwischen Sprache und Wirk­
lichkeit anstrebt, ist es dennoch von Vorteil, die Unterscheidung zwischen dem Signifikat 
als mentaler Vorstellung im strengen Sinne und dem Referenten als außerweltlichem Ge­
genstand fallen zu lassen. Die Problematik der durch Sprache erschaffenen Präsenz, die 
Hofmannsthals poetologische Texte thematisiert, lässt sich in ihrer Schärfe viel besser 
anhand der binären Opposition zwischen Sprache und Wirklichkeit erfassen, in welchem 
Fall das Bezeichnende in erster Linie der Sphäre der Sprache, das Bezeichnete in erster 
Linie der Sphäre der außersprachlichen Wirklichkeit zugeordnet wird.

142 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.  Der Hieroglyphenbegriff in »Das Gespräch über Gedichte«

»Das Gespräch über Gedichte« wurde 1904 veröffentlicht und stellt 
den ersten wichtigen poetologischen Text dar, den Hofmannsthal nach 
dem »Chandos«-Brief veröffentlicht hat. Das Werk erinnert an die 
Struktur der platonischen Dialoge sowie an die Dialoge aus Oscar 
Wildes Essayanthologie »Intentions« – kurzum, an Dialoge, in denen 
eine Figur die Funktion einer klärenden Instanz gegenüber den an­
deren SprecherInnen übernimmt.7 In Hofmannsthals »Gespräch« ist 
es Gabriel, der die zentralen Thesen darlegt und die Fragen des Ge­
sprächspartners Clemens beantwortet.

Im Grunde genommen dreht sich das Gespräch der beiden um 
die Frage nach der Faszinationskraft der Poesie und den Ursachen da­
hinter. Anhand zahlreicher Beispiele, die teils Gedichte verschiedener 
Autoren (Hebbel, Goethe, Symbolisten wie Stefan George) umfassen, 
teils aus dem Bereich des Performativen stammen (etwa die aus der 
Ethnologie entlehnte Bezugnahme auf das ritualische Opfer), versucht 
Gabriel Clemens zu erklären, inwieweit die Dichtung eine Kunst ist, 
die Elemente der Außenwelt in Symbole verwandelt, um eine seeli­
sche Stimmung auszudrücken. Dabei geht es Gabriel nicht darum, 
die Außenwelt als bloßen Stoff für den Ausdruck seelischer Motive 
aufzufassen und die absolute Macht der Sprache über die Wirklichkeit 
zu verkünden, wie es noch bei manchen Hauptvertretern des Symbolis­
mus (Mallarmé, George) der Fall war.8 Im Gegensatz sowohl zu den 

7 Erwähnungen von Wildes »Intentions« tauchen seit 1892 mehrmals in Hofmanns-
thals Aufzeichnungen auf, vgl. SW XXXVIII Aufzeichnungen (Text), S. 164 (Nr. 213), 
S. 193 (Nr. 269), S. 291 (Nr. 488), S. 335 (Nr. 598).

8 Prominente Autoren des Symbolismus (Mallarmé, Huysmans, teilweise auch Baude­
laire) vertraten bekanntlich die ästhetizistische Vorstellung einer von der organischen 
Wirklichkeit dissoziierten Kunst (durch Begriffe wie poésie pure, ›künstliches Paradies‹, 
›Kunst um der Kunst willen‹). Die dichterische Sprache wirkte an sich wie eine Geheim­
schrift, die von der Wirklichkeit gleichsam abgekapselt war. Der Hang vieler Symbolisten 
zum Gekünstelten, Anorganischen beruht in letzter Linie auf der Verherrlichung der 
Imagination gegenüber der Wirklichkeit. Zur Aufwertung des Künstlichen gegenüber 
dem Natürlichen bzw. des Anorganischen gegenüber dem Organischen bei den Symbo­
listen vgl. insb. Mario Zanucchi, Transfer und Modifikation. Die französischen Symbolis­
ten in der deutschsprachigen Lyrik der Moderne (1890–1923). Berlin / Boston 2016, S. 43 
(allgemein), 335–381 (zur Übertreibung des Kunstschönen in Georges »Algabal«); Paul 
Hoffmann, Symbolismus. München 1987, S. 43f., 50f., 68–74. Im Unterschied zu den 

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 143

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Symbolisten als auch zu den Romantikern behauptet Gabriel, dass der 
›geheimnisvolle Weg‹ der Seele nicht nach Innen, sondern nach Außen 
gerichtet ist:

Wollen wir uns finden, so dürfen wir nicht in unser Inneres hinabsteigen: 
draußen sind wir zu finden, draußen. Wie der wesenlose Regenbogen 
spannt sich unsere Seele über den unaufhaltsamen Sturz des Daseins. Wir 
besitzen unser Selbst nicht: von außen weht es uns an, es flieht uns für 
lange und kehrt uns in einem Hauch zurück.9

Ent-äußerung und Wiederfindung der Seele scheinen demnach die 
beiden Pole zu sein, die durch Gedichte paradoxerweise vermittelt 
werden. Mit dieser Stellungnahme Gabriels (und indirekt auch Hof­
mannsthals) kündigt sich ein poetologischer Paradigmawechsel an: Die 
Außenwelt wird nicht mehr zum bloßen Bildvorrat für den poetischen 
Ausdruck innerer Zustände, sondern zu demjenigen Ort, an dem sich 
seelische Empfindungen selbst materialisieren,10 so dass die Sprache 

Symbolisten ist Hofmannsthal eher darum bemüht, den Ästhetizismus und die Exzesse 
der Imagination zu vermeiden, ja die Außenwelt in ihrer Konkretheit gegenüber dem 
Kunstschönen zu rehabilitieren. Außerdem nimmt er im Vergleich zu den Symbolisten 
mehr Rücksicht auf die Grenzen der Sprache. Die zur Zeit wertvollste Studie zu Hof­
mannsthals Rezeption des Symbolismus bietet Robert Vilain, The Poetry of Hugo von 
Hofmannsthal and French Symbolism. Oxford 2003; vgl. weiterhin Zanucchi, Transfer 
und Modifikation, S. 392–394, 400–410, 423–516; zu Hofmannsthals Abstandnahme 
vom Symbolbegriff der Symbolisten in Gespräch über Gedichte vgl. weiterhin Claudia Bam­
berg, »Das Gespräch über Gedichte« [1904]. In: HH, S. 322–324, bes. S. 323f.

9 SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 76. Auf die Umwertung des romanti­
schen Satzes »Nach Innen geht der geheimnisvolle Weg« und dessen Ersetzung durch die 
Selbstsuche nach Außen hat die Forschung bereits hingewiesen, vgl. hierzu Schings, Ly­
rik des Hauchs (wie Anm. 5), S. 317–319.

10 Erwähnt werden vorher zahlreiche Beispiele für Gefühle und »Halbgefühle«, die in 
Elementen der Außenwelt verortet werden: »Eine gewisse Bewegung, mit der du von 
einem hohen Wagen abspringst; eine schwüle sternlose Sommernacht; der Geruch feuch­
ter Steine in einer Hausflur; das Gefühl eisigen Wassers, das aus einem Laufbrunnen 
über deine Hände sprüht« (SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 76). Was an 
dieser Stelle vorliegt, ist eine wunderbare Illustration des Atmosphären-Konzepts, genau­
er: des Gefühls als räumliche Ausdehnung, d.h. als diffuse Stimmung des Leibs, die sich 
aus der Zusammenwirkung von inneren Empfindungen und dem Betreten eines be­
stimmten Raums ergibt. In der Philosophie verdankt man Hermann Schmitz und Ger­
not Böhme grundlegende Beiträge zum Begriff der ›Atmosphäre‹, vgl. Hermann 
Schmitz, Der unerschöpfliche Gegenstand. Grundzüge der Philosophie. Bonn 1990, 
S. 292–296 (zum Gefühl als Atmosphäre); Gernot Böhme, Atmosphäre. Essays zur neuen 
Ästhetik. Frankfurt a.M. 1995, bes. S. 21–48. In der Lyriktheorie sei insbesondere auf 
Burkhard Meyer-Sickendieck verwiesen, für dessen Begriff der ›Situationslyrik‹ Atmo­

144 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließlich dazu genötigt wird, materiell zu werden, um die Stimmung 
der Seele einzufangen. Kurzum: Nicht die Sprache ist mächtiger als 
die Wirklichkeit, sondern die Wirklichkeit ist überwältigender als die 
Sprache und die seelische Innenwelt. Daher entsteht beim Dichter der 
Drang, sich nach Außen zu wenden, um die Begegnung von Innen und 
Außen durch eine möglichst wirklichkeitsnahe poetische Sprache zu 
realisieren.

In diesem Zusammenhang spielen Termini wie ›Symbol‹, ›Ding‹, 
›Chiffre‹ und ›Hieroglyphe‹ eine entscheidende Rolle, wenn auch der 
Symbolbegriff der präsentere ist. An allen diesen Begriffen wird die 
durch Gabriels Stimme verdeckte Intention Hofmannsthals erkennbar, 
das Spannungsverhältnis zwischen Sprache und Wirklichkeit aufzulö­
sen, ohne dass die Sprache in ihrer scheinbaren Flüchtigkeit komplett 
hinter der materiell festeren, stabileren Wirklichkeit zurückbleibt. Ent­
scheidend bleibt trotzdem, dass die Wirklichkeit nicht restlos in das 
Gebiet der Sprache übergeht, sondern ihre Undurchdringlichkeit auch 
dort zumindest teilweise beibehält.

Dieser irreduzible Charakter der Wirklichkeit im Verhältnis zur 
Sprache, der als solcher gerade für poetische Zwecke hinzunehmen 
ist, illustriert Gabriel mit besonderer Prägnanz an Hebbels Gedicht 
»Sie seh’n sich nicht wieder«. Dieser Text schildert die Liebesbegeg­
nung zweier Schwäne in einem sachlich distanzierten Ton und wird 
nach der Besprechung dreier Gedichte Georges vollständig angeführt. 
Obwohl die Erwähnung von Hebbels Gedicht die Vielschichtigkeit des 
im »Gespräch« verwendeten Symbolbegriffs nicht ausschöpft, erweisen 
sich die Passagen, in denen auf die Symbolik der Schwäne eingegan­
gen wird, aus zwei Gründen als besonders wichtig: Erstens, weil sie 
Anlass zur Abzeichnung einer spezifischen Auffassung von Symbolik 
und konkreter Gegenständlichkeit geben; zweitens, weil sie die einzige 
Erwähnung des Wortes ›Hieroglyphe‹ enthalten.11 Der erste Aspekt ist 

sphären eine zentrale Rolle spielen, vgl. Burkhard Meyer-Sickendieck, Lyrisches Gespür. 
Vom geheimen Sensorium moderner Poesie. München 2011, bes. S. 29–31.

11 An sich stellt die Tatsache, dass das Wort ›Hieroglyphe‹ nur einmal im Text expli­
zit vorkommt, kein Hindernis gegen den Versuch dar, die eventuelle Relevanz des »Ge­
sprächs« für den Hieroglyphendiskurs der Moderne geltend zu machen. Ansonsten wäre 
man dazu genötigt, eine derartige Relevanz auch dem »Chandos«-Brief abzusprechen, da 

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 145

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wesentlich komplexer und soll im nächsten Abschnitt näher behandelt 
werden, nachdem der zweite geklärt worden ist. Dementsprechend sei 
unten nur auf die entscheidende Stelle eingegangen, in der die Schwä­
ne als Hieroglyphen bezeichnet werden:

CLEMENS: Und diese Schwäne? Sie sind ein Symbol? Sie bedeuten —
GABRIEL: Laß mich dich unterbrechen. Ja, sie bedeuten, aber sprich 
es nicht aus, was sie bedeuten: was immer du sagen wolltest, es wäre 
unrichtig. Sie bedeuten hier nichts als sich selber: Schwäne. Schwäne, 
aber freilich gesehen mit den Augen der Poesie, die jedes Ding jedesmal 
zum erstenmal sieht, die jedes Ding mit allen Wundern seines Daseins 
umgibt: dieses hier mit der Majestät seiner königlichen Flüge; mit der 
lautlosen Einsamkeit seines strahlenden weißen Leibes, auf schwarzem 
Wasser trauervoll, verachtungsvoll kreisend; mit der wunderbaren Fabel 
seiner Sterbestunde...Gesehen mit diesen Augen sind die Tiere die eigent­
lichen Hieroglyphen, sind sie lebendige geheimnisvolle Chiffern, mit de­
nen Gott unaussprechliche Dinge in die Welt geschrieben hat. Glücklich 
der Dichter, daß auch er diese göttlichen Chiffern in seine Schrift verwe­
ben darf –12

Die durch den Gedankenstrich performativ gefärbte Mahnung an Cle­
mens, die Bedeutung der Schwäne nicht preiszugeben, impliziert nicht, 
dass die Schwäne keine einsehbare Bedeutung hätten, sondern nur, 
dass man dem Symbol- bzw. Dingstatus der Schwäne auch auf sprach­
licher Ebene gerecht werden soll, indem man ihnen einen gewissen 
Grad an materieller Dichte und Selbstreferentialität zuerkennt und 
sich mit der tautologischen Feststellung abfindet, dass die Schwäne nur 
das sind, was sie sind, nämlich: Schwäne. Diese Undurchschaubarkeit 
der Vögel, die Gabriel zufolge die Poesie bewahren soll, ist es, die 
mit dem Hieroglyphenkonzept in enger Verbindung steht. Dabei han­
delt es sich jedoch nicht bloß um den Schwan als poetisches Symbol 
oder um das bloße Wort ›Schwan‹, sondern auch um den Schwan 
als wirkliches Tier bzw. als Kreatur Gottes. Die Bewertung der Tiere 
als ›Hieroglyphen‹ und als ›lebendige geheimnisvolle Chiffren‹ Gottes 
legt eine Weltanschauung nahe, die man aus dem »Chandos«-Brief 

auch hier nur ein einziges Mal von den »Hieroglyphen einer geheimen, unerschöpflichen 
Weisheit« (SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 47) explizit die Rede ist. In 
einem solchen Fall wäre bereits Assmanns legitimes Unternehmen, der Hieroglyphikkon­
zeption des »Chandos«-Briefs auf den Grund zu gehen, sinnlos gewesen.

12 SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 79.

146 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bereits kennt. Es ist die Welt der geheimnisvollen Signaturen, die in 
die Dinge eingelegt wurden und in denen die Haupteigenschaften 
der Dinge verborgen liegen – die Welt, die für das barocke Zeitalter 
charakteristisch war und in der der enzyklopädische Topos des Buchs 
der Natur anklingt.13 Diese Welt war die Welt Bacons, von der sich 
Lord Chandos entfernt hatte.

In Bezug auf den »Chandos«-Brief hatte jedoch Assmann festgestellt, 
dass der Lord am eigenen Körper die entscheidende Wandlung voll­
zieht – anstatt zu sprechen und zu schreiben, gesellt er sich selbst als 
physische Präsenz, d.h. als Chiffre und Hieroglyphe, zu den anderen 
geheimnisvollen Dingen der Außenwelt. Und bereits hieran werden die 
Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen dem »Chandos«-Brief 
und dem »Gespräch über Gedichte« sichtbar, da aus beiden Texten 
erst der zweite sich mit der Funktion der Dichtung explizit beschäftigt. 
Und weil das »Gespräch über Gedichte« die Funktion der Dichtung an­
gesichts der im »Chandos«-Brief festgestellten unüberbrückbaren Kluft 
zwischen Sprache und Wirklichkeit erneut bestimmen muss, kann Hof­
mannsthal (obgleich durch die Stimme Gabriels) nicht umhin, die 
magische Kraft der Poesie zu rehabilitieren.14 Solange jedoch die Diffe­
renz zwischen Sprache und Wirklichkeit bestehen bleibt, kann jeder 
Überbrückungsversuch nur teilweise gelingen. Durch einen zugegebe­

13 Vgl. Assmann, Im Dickicht der Zeichen (wie Anm. 3), S. 133–142; zur Metapher 
des Buchs der Natur vgl. weiterhin Friedrich Ohly, Zum Buch der Natur. In: Ders., Aus­
gewählte und neue Schriften zur Literaturgeschichte und zur Bedeutungsforschung. Hg. 
von Uwe Ruberg und Dietmar Peil. Stuttgart / Leipzig 1995, S. 727–843; Hans Blumen­
berg, Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt a.M. 1981; zur Signaturenlehre vgl. weiterhin 
Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines. Paris 
1990 [1966], S. 40–45; Friedrich Ohly, Zur Signaturenlehre der Frühen Neuzeit. Bemer­
kungen zur mittelalterlichen Vorgeschichte und zur Eigenart einer epochalen Denkform 
in Wissenschaft, Literatur und Kunst. Aus dem Nachlaß hg. von Uwe Ruberg und Diet­
mar Peil. Stuttgart / Leipzig 1999; Maximilian Bergengruen, Nachfolge Christi – Nach­
ahmung der Natur. Himmlische und Natürliche Magie bei Paracelsus, im Paracelsismus 
und in der Barockliteratur (Scheffler, Zesen, Grimmelshausen). Hamburg 2007, S. 160–
177 (mit besonderem Bezug auf Paracelsus und die Paracelsisten). Im »Chandos«-Brief 
werden die enzyklopädische Vorstellung des Buchs der Natur und die Signaturenlehre 
miteinander vermengt.

14 Vgl. auch Liu, Schriftkritik (wie Anm. 5), bes. S. 65–68. Liu weist zu Recht darauf 
hin, dass Chandos seine Epiphanien passiv erlebt, wohingegen im »Gespräch« eine »Apo­
theose des Dichters« (S. 65) stattfindet, die sich auf die Fähigkeit der Poesie, Präsenzer­
lebnisse unmittelbar heraufzubeschwören, positiv auswirkt.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 147

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nermaßen kühnen Zug gelingt dennoch diese partielle Rehabilitation 
der Sprache im »Gespräch«, und zwar durch die Berufung auf eine 
gewisse Gnade vonseiten Gottes und der Dinge. Denn während es 
im »Gespräch« keinen Chandos gibt, der seinen eigenen Körper gleich­
sam aufs Spiel setzt, um die Mängel der Sprache auszugleichen, gibt es 
nichtsdestotrotz eine höhere Bereitschaft seitens der Dinge, sprachlich 
bearbeitet zu werden. Auf diese Weise gewinnt die Poesie ihren Zau­
ber zurück: Auch wenn sie die Unaussprechlichkeit gegenständlicher 
Bedeutungen nicht ausschöpfen kann, vermag sie trotzdem die Ver­
schmelzung der Seele mit den Dingen der Außenwelt sprachlich wie­
derzugeben. Somit liefern Hebbels Schwäne nichts anderes als einen 
weiteren Nachweis für Gabriels Behauptung, dass die Seele sich in den 
Dingen der Außenwelt wiederfindet – die Schwäne drücken am Ende 
eine Stimmung aus, bleiben dennoch bis zum Ende geheimnisvoll, ja 
sie übertragen ihren geheimnisvollen Charakter auf das Gedicht und 
auf das Wort ›Schwäne‹ selbst. Auf das Hieroglyphenkonzept des »Ge­
sprächs« angewendet heißt es, dass die materielle Präsenz der Schwäne 
von der Poesie übernommen wird – die dichterische Sprache wird 
selbst zur Hieroglyphe, da sie die Hieroglyphen der Außenwelt in das 
Gewebe des poetischen Textes integriert. Das Misstrauen gegenüber 
der Sprache, das ausschließlich durch eine hieroglyphische Sprache 
des Körpers bzw. des Performativen im »Chandos«-Brief ausgeglichen 
werden konnte, wird somit im »Gespräch« gemildert, ja teilweise aufge­
hoben, weil nun das dichterische Wort Materialisierungsimpulse von 
der Außenwelt empfängt und daher die performative Funktion des 
Körpers zu erfüllen vermag, die ihm im »Chandos«-Brief verweigert 
worden war.

II.  Zwischen fremd- und selbstreferentieller Gegenstandsbedeutsamkeit:
›Symbol‹, ›Hieroglyphe‹, ›Chiffre‹, ›Ding‹

Obwohl das Wort ›Hieroglyphe‹ nur einmal im »Gespräch« vorkommt, 
lässt sich eine gewisse Kontinuität zwischen dem »Chandos«-Brief und 
dem »Gespräch« feststellen, zumindest was die Fragen bezüglich der 
Suche nach einer wirklichkeitsnahen Sprache angeht. Wenn das »Ge­
spräch« dennoch als Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moderne 

148 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verstehen ist, dann hängt diese Einstufung von dem Verhältnis zu 
anderen Begriffen ab, die im Text vorkommen und mit denen die 
Bedeutsamkeit von Gegenständen erfasst wird – Termini wie ›Chiffre‹, 
›Ding‹ und vor allem ›Symbol‹.

Prinzipiell sind alle diese Begriffe weitgehend Synonyme, ja ›Hie­
roglyphe‹, ›Chiffre‹ und ›Ding‹ können im Kontext des »Gesprächs« 
sogar als austauschbare Termini betrachtet werden. Letztendlich wird 
mit allen drei Bezeichnungen eine Art bildhafter bzw. konkreter Ge­
genständlichkeit erfasst, die einen gewissen Widerstand gegen die 
Sprache leistet. Entsprechend schlägt sich im Dingbegriff eine tautolo­
gische Logik nieder, die jeden Entzifferungsversuch an der materiellen 
Präsenz oder am (Sprach-)Bild des jeweiligen Dings abprallen lässt, 
so dass die Bedeutung im Sein des Dings verortet wird, wenn etwa 
die Schwäne Hebbels in ihrer unaussprechlichen, unausschöpfbaren 
Bedeutung ›nur noch‹ sich selbst bedeuten. Ähnliches gilt für das Wort 
›Chiffre‹, wenn die Schwäne weiterhin im Gespräch als »Chiffern« 
bezeichnet werden, »welche aufzulösen die Sprache ohnmächtig ist«.15 

Die Dinge schlagen sich als Bilder im Gedicht nieder und behalten 
dabei den Eindruck ihrer Konkretheit bzw. ihrer Dichte, die sprachlich 
nur durch die Bescheidenheit der bloßen Denotation suggeriert wer­
den kann.

Trotzdem lässt sich bemerken, dass aus allen vier oben erwähnten 
Termini, mit denen im »Gespräch« die Bedeutsamkeit von konkreten 
und poetischen Gegenständen bezeichnet wird, das Wort ›Symbol‹ im 
Mittelpunkt steht. Diese besondere Aufmerksamkeit kommt dem Sym­
bolbegriff freilich nicht ohne Grund zu – stellt doch das »Gespräch« 
eine Auseinandersetzung mit dem Symbolbegriff der Symbolisten und 
der Goethezeit dar. Dabei überrascht Gabriels Überdruss gegenüber 
dem Missbrauch des Worts ›Symbol‹ nicht: »Wie gern wollte ich dir 
das Wort ›Symbol‹ zugestehen, wäre es nicht schal geworden, daß 
mich’s ekelt.«16 Gegen die Entwertung des Wortes ›Symbol‹ infolge des­
sen allzu häufiger Verwendung wendet sich Gabriel mit einem Rück­
griff auf den performativen Ursprung des Symbols in der ritualischen 

15 SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 80.
16 Ebd.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 149

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geste des Schlachtopfers bzw. in der Identifikation des Opferers mit 
dem Opfer:

Weißt du, was ein Symbol ist? ... Willst du versuchen dir vorzustellen, wie 
das Opfer entstanden ist? [...] Ich meine das Schlachtopfer, das hingeopferte 
Blut und Leben eines Rindes, eines Widders, einer Taube. […] Mich dünkt, 
ich sehe den ersten, der opferte. Er fühlte, daß die Götter ihn haßten: daß 
sie die Wellen des Gießbaches und das Geröll der Berge in seinen Acker 
schleuderten; daß sie mit der fürchterlichen Stille des Waldes sein Herz 
zerquetschen wollten;  oder er fühlte,  daß die gierige Seele eines Toten 
nachts mit dem Wind hereinkam und sich auf seine Brust setzte, dürstend 
nach Blut.  Da griff  er,  im doppelten Dunkel seiner niedern Hütte und 
seiner Herzensangst, nach dem scharfen krummen Messer und war bereit, 
das Blut aus seiner Kehle rinnen zu lassen, dem furchtbaren Unsichtbaren 
zur Lust. Und da, trunken vor Angst und Wildheit und Nähe des Todes, 
wühlte seine Hand, halb unbewußt, noch einmal im wolligen warmen Vließ 
des Widders. – Und dieses Tier, dieses Leben, dieses im Dunkel atmende, 
blutwarme, ihm so nah, so vertraut – auf einmal zuckte dem Tier das 
Messer in die Kehle, und das warme Blut rieselte zugleich an dem Vließ des 
Tieres und an der Brust, an den Armen des Menschen hinab: und einen 
Augenblick lang muß er geglaubt haben, es sei sein eigenes Blut; einen 
Augenblick lang, während ein Laut des wollüstigen Triumphes aus seiner 
Kehle sich mit dem ersterbenden Stöhnen des Tieres mischte, muß er die 
Wollust gesteigerten Daseins für die erste Zuckung des Todes genommen 
haben: er muß, einen Augenblick lang, in dem Tier gestorben sein, nur so 
konnte das Tier für ihn sterben. Daß das Tier für ihn sterben konnte, wurde 
ein großes Mysterium, eine große geheimnisvolle Wahrheit. Das Tier starb 
hinfort den symbolischen Opfertod. Aber alles ruhte darauf, daß auch er in 
dem Tier gestorben war, einen Augenblick lang. Daß sich sein Dasein, für 
die Dauer eines Atemzugs, in dem fremden Dasein aufgelöst hatte. – Das 
ist die Wurzel aller Poesie: wie durchsichtig im Großen: denn was ist klarer, 
als daß sich mein Fühlen in Hamlet auflöst, solange Hamlet auf der Bühne 
steht und mich hypnotisiert? Aber wie durchsichtig auch im Kleinen: faßt 
mich, für eines Gedankenblitzes Dauer, nicht das Gefieder jener Schwäne 
so gut wie Hamlets Haut? Aber es wirklich zu glauben, zu glauben, daß 
es wirklich so ist! Diese Magie ist uns so furchtbar nahe: nur darum ist 
es so schwer, sie zu erkennen. Die Natur hat kein anderes Mittel, uns zu 
fassen, uns an sich zu reißen, als diese Bezauberung. Sie ist der Inbegriff 
der Symbole, die uns bezwingen. Sie ist was unser Leib ist, und unser Leib 
ist, was sie ist. Darum ist Symbol das Element der Poesie, und darum setzt 
die Poesie niemals eine Sache für eine andere: sie spricht Worte aus, um der 
Worte willen, das ist ihre Zauberei.17

17 Ebd., S. 80f. Aus der Fülle der Forschungsliteratur zur Metaphorik des Schlachtopfers 
im »Gespräch über Gedichte« sei insbesondere verwiesen auf: Ritchie Robertson, The 

150 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbar bietet das Opferbeispiel keine reale bzw. historische Ursache 
für die Entstehung der Dichtung, sondern nur die archetypische Veran­
schaulichung eines bestimmten Denkmusters, die der Dichtung eigen 
ist, nämlich die psychische Identifikation von Ich und Außenwelt.18 

Die Parallele zum »Chandos«-Brief ist an dieser Stelle kaum überseh­
bar, da Chandos seinerseits eine totale Identifikation mit den Dingen 
der Außenwelt am eigenen Körper erlebt. Die Bevorzugung einer Sym­
bolik des Performativen, Körperlichen wird auch im »Gespräch« befür­
wortet – allerdings mit dem wichtigen Unterschied, dass die Poesie aus 
dem Bereich dieser performativen Symbolik nicht mehr ausgeschlos­
sen wird, sondern an der Sprache selbst diese Performativität vollzieht. 
Infolgedessen verdinglichen sich die Worte, indem sie ebenso wie die 
Dinge (die Schwäne) nur zu dem werden, was sie bereits sind, nämlich: 

Theme of Sacrifice in Hofmannsthal’s »Das Gespräch über Gedichte« and »Andreas«. In: 
Modern Austrian Literature 23, 1990, S. 19–33; weiterhin Specht, »Wurzel allen Denkens 
und Redens« (wie Anm. 1), S. 335–343; Schäfer, Zeichendeutung (wie Anm. 1), S. 124–139; 
Wellbery, Die Opfer-Vorstellung (wie Anm. 1), bes. S. 298–304; Hans Richard Brittnacher, 
»Das ist die Wurzel aller Poesie«. Das Blutopfer bei Hugo von Hofmannsthal und Joseph de 
Maistre.  In:  Ästhetik  des  Opfers.  Zeichen/Handlungen in  Ritual  und Spiel.  Hg.  von 
Alexander Honold, Anton Bierl und Valentina Luppi unter Mitarb. von Simon Aeberhard 
und Stefan Kleie. München 2012, S. 263–280; Wolfgang Riedel, Arara ist Bororo oder die 
metaphorische Synthesis. In: Ders., Nach der Achsendrehung. Literarische Anthropologie 
im 20. Jahrhundert. Würzburg 2014, S. 31–51, hier S. 40–43; Kári Driscoll, Die Wurzel aller 
Poesie. Hofmannsthals Zoopoetik, das Tieropfer und die Sprachkrise. In: Das Tier als 
Medium und Obsession. Zur Politik des Wissens von Mensch und Tier um 1900. Hg. von 
Cornelia Ortlieb, Patrick Ramponi und Jenny Willner. Berlin 2015, S. 153–191, hier bes. 
S. 182f., 186–191; Martin Bartelmus, Cultural Born Killers. Poetologie(n) des Tötens um 
1900. Würzburg 2020, S. 25–93.

18 Die Überzeugungskraft von Gabriels ethnologisch gefärbtem Beispiel besteht in 
der Wiederholbarkeit der ritualischen Geste des Opferns in der Dichtung, allerdings 
nicht im Sinne des gewaltsamen Tötens, sondern im Sinne der augenblicklichen Ver­
schmelzung von Dichter und Außenwelt im Gedicht. Wenn sich das Beispiel des 
Schlachtopfers als atemporaler Ur-Szene symbolischer Handlungen verstehen lässt, dann 
erfüllt es die Funktion eines Archetypus im Sinne des Religionswissenschaftlers Mircea 
Eliade, so dass die Poesie zur Wiederholung eines ritualischen Vorgangs bzw. eines ar­
chetypischen symbolischen Aktes (der Vereinigung mit der Außenwelt) mutiert. Zum Ar­
chetypus als prototypischem mythischem Ereignis, das als Muster für ritualische Wieder­
aktualisierungen in der profanen Gegenwart dient, vgl. insb. Mircea Eliade, Le mythe de 
l’éternel retour. Archétypes et répétition. Paris 1949, S. 15–80, bes. S. 19. Auch wenn Hof­
mannsthals archetypisches Beispiel keine Götter als handelnde Figuren enthält (wie es 
bei der Mehrheit von Eliades Beispielen der Fall ist), spielt es sich immerhin in einer un­
gewissen Ur-Zeit ab, die den Rahmen für ursprüngliche Ereignisse bildet.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 151

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Worte. Der Gedanke Goethes, wonach das Symbol »die Sache« sei, 
»ohne die Sache zu seyn«,19 wird hier aufgegriffen und dahin gewen­
det, dass sie auch auf die Materialität des Wortes übertragbar wird.20 

Anstatt des Symbols als Zeichen für ein übergeordnetes Anderes (Si­
gnifikat) tritt ein tautologisches, dinghaft-materielles Symbol, das auf 
jeder ontologischen Ebene (Seele, Sprache, Dinge der Außenwelt) seine 
eigene Bedeutung ist, d.h. zugleich ist und bedeutet.21 Diese Gleich­
zeitigkeit von Sein und Bedeuten, die diesem tautologischen Symbol 
anhaftet, lässt sich mit der traditionell rhetorischen Frage nach der 
Beziehung zwischen res und verba freilich nicht mehr ausschöpfen,22 

denn die poetischen verba werden bei Hofmannsthal selbst reifiziert, 

19 Die Aussage Goethes stammt aus: Johann Wolfgang Goethe, Nachtrag zu »Philos­
trats Gemälde«. In: Ders., Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche. Hg. von 
Friedmar Apel, Hendrik Birus, Anne Bohnenkamp u.a. 40 Bde. in 45 Teilbdn. Frankfurt 
a.M. 1985–2013, hier Bd. 20: Ästhetische Schriften 1816–1820. Über Kunst und Altertum 
I – II. Hg. von Hendrik Birus. Frankfurt a.M. 1999, S. 540: »Es [das Feuer als Symbol] ist 
die Sache, ohne die Sache zu seyn, und doch die Sache; ein im geistigen Spiegel zusam­
mengezogenes Bild und doch mit dem Gegenstand identisch.« Die Bemerkung bezieht 
sich auf ein gestochenes Bild, das in Adam von Bartschs »Peintre graveur« mit dem Titel 
»Aspasia bey Tische mit Sokrates und einem andern Philosophen Rede wechselnd. Die 
Männer scheinen erstaunt über die Gewalt ihrer Argumente« versehen ist (vgl. ebd., 
S. 539).

20 Ich stütze mich auf Strathausens Beobachtung, dass in der Literatur um 1900 Wör­
ter zunehmend als Dinge behandelt werden: »In order to legitimate its alleged insights 
into ›life‹, poetry around 1900 focuses on the materiality of language. It looks upon words 
as things in their own right. Writing a poem becomes synonymous with building a world, 
not only in the hermeneutic sense of producing meaning, but also in the material sense 
of constructing a visual object in space.« (Strathausen, Look of Things [wie Anm. 1], 
S. 12).

21 Bereits in den 1890er Jahren konzipiert Hofmannsthal das Symbol als ontologische 
Synthese von Sein und Bedeuten; entsprechend vermerkt der Autor in einer Aufzeich­
nung aus dem Jahr 1895: »Alles was ist, ist; sein und bedeuten ist eins; folglich ist alles 
seiende Symbol.« (SW XXXVIII Aufzeichnungen [Text], S. 310, Nr. 537).

22 Bei dem Verhältnis zwischen res und verba unterscheidet Dirk Rose zwischen einer 
rhetorischen Situation, in der jedem verbum eine einzige res entspricht, und einer anderen 
Situation, bei der die Fülle der vorhandenen res ständig zur Auswahl passender Wörter 
erfordert, vgl. Dirk Rose, Res und verba. Literarhistorische Anmerkungen zu einer rhetori­
schen Beziehungsgeschichte. In: Das Verhältnis von res und verba. Zu den Narrativen der 
Dinge. Hg. von Martina Wernli und Alexander Kling. Freiburg i.Br. / Berlin / Wien 2018, 
S. 33–51, hier S. 33. Beide Konzeptionen teilen die Voraussetzung, »dass die verba über­
haupt in der Lage sind, unterschiedliche res in einen rhetorischen Sprechakt zu integrie­
ren« (ebd., S. 34) – eine Voraussetzung, die in Hofmannsthals »Gespräch« außer Kraft ge­
setzt wird.

152 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zwar derart, dass es am Ende offen bleibt, ob gerade diese Ding­
haftigkeit der Wörter die gegenseitige Annäherung von Sprache und 
Wirklichkeit begünstigt oder die komplette Loslösung der Sprache von 
der Wirklichkeit vollzieht.

Tatsächlich trägt Hofmannsthals Symboltheorie beiden wider­
sprüchlichen Sichtweisen Rechnung, weshalb auch Hofmannsthals/Ga­
briels geschickte Argumentation zugunsten der Poesie als symbolisie­
render Tätigkeit nicht restlos befriedigend wirken kann. Die argumen­
tativen Irritationen, die Gabriels schwankende Position zwischen sym­
bolischer Selbstreferentialität und symbolischer Fremdreferentialität 
hervorrufen, lassen sich nicht aus der Welt schaffen. Wenn Gabriel 
daher Clemens unterbricht und ihn darum bittet, die Bedeutung der 
Schwäne nicht auszusprechen, dann wirkt diese Aufforderung zum 
Schweigen wie eine forcierte Geste von außen, die vom Status der 
Schwäne als Zeichen für ein Anderes gezielt ablenken soll. Hieran wird 
deutlich, dass der Text mit zwei Arten von Symbolik operiert: eine 
opake bzw. selbstreferentielle und eine binär gegliederte Symbolik, die 
zwischen dem Bezeichneten und dem Bezeichnenden unterscheidet.23 

Anders ausgedrückt: Hofmannsthals Symbolbegriff oszilliert zwischen 
zwei unterschiedlichen Zeichenkonzeptionen: einer, bei der das Be­
zeichnende sich selbst bezeichnet (Wort oder Ding als Zeichen für sich 
selbst) und einer, in der das Bezeichnende etwas anderes bezeichnet 
(Wort oder Ding als Zeichen für ein Anderes). Obwohl Gabriel mithilfe 
des Terminus ›Symbol‹ beide Aspekte – das bloße Sein und das Bedeu­
ten – versöhnen will, erweisen sich in Wirklichkeit die Termini ›Hiero­

23 Diese doppelte Symbolik soll nicht mit der »Zwei-Sprachen-Konstruktion« ver­
wechselt werden, die auf dem Gegensatz zwischen der begrifflichen Sprache und der 
symbolisch-bildhaften Sprache der Poesie beruht, vgl. Liu, Schriftkritik (wie Anm. 5), 
S. 66–69; Riedel, Homo natura (wie Anm. 1), S. 5. Die Spannung der doppelten Symbolik 
besteht nicht zwischen Symbolsprache und Alltagssprache, sondern innerhalb des Sym­
bolbegriffs selbst, der zwischen Selbst- und Fremdreferentialität gespalten ist. Zu relati­
vieren wäre an dieser Stelle die Aussage Claudia Bambergs, wonach das Symbol in Hof­
mannsthals »Gespräch« »nicht zeichenhaft oder stellvertretend auf etwas Anderes, Abwe­
sendes verweist«, sondern in ihm »Sein und Bedeuten zusammenfallen« (Bamberg, »Das 
Gespräch über Gedichte« [wie Anm. 8], S. 323). Zwar hat Bamberg insofern Recht, als 
Gabriel im »Gespräch« eine neue Symbolkonzeption entwirft – ob der Verzicht auf das 
traditionelle Symbolverständnis restlos gelingt, ist allerdings eine andere Frage und lässt 
sich bezweifeln.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 153

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


glyphe‹, ›Chiffre‹ und ›Ding‹ als geeigneter dafür, den Widerstand von 
Dingen und Worten gegen jegliche Signifikations- und Deutungsversu­
che zu konzeptualisieren.24 Demgegenüber wird das Wort ›Symbol‹ 
im Anschluss an diese Begriffe verwendet, um mitunter das genaue 
Gegenteil zu erzielen, nämlich: den Widerstand der Dinge aufzuheben, 
die Zusammenschmelzung von Ich und Außenwelt in Aussicht zu stel­
len, und nicht zuletzt der Sprache selbst die Fähigkeit zuzugestehen, 
materielle Gestalt anzunehmen und dabei die unmittelbare Präsenz 
konkreter Dinge und seelischer Stimmungen einzufangen. Dieses Ver­
sprechen des Symbols bleibt jedoch auf die Versöhnung der binären 
Relation zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem angewiesen – 
schon zu Beginn des Gesprächs, als Georges Gedichtband »Jahr der 
Seele« besprochen wird, hatte Gabriel die symbolischen Landschaf­
ten Georges als »Träger des Anderen«25 bezeichnet. Dasselbe gilt für 
Hebbels Schwäne: Das Wort ›Schwan‹ wird einerseits ebenso undurch­
dringlich in seiner Materialität wie der konkrete Schwan; andererseits 
reproduziert es auf der poetischen Sprachebene dieselbe Spannung 
zwischen Sein und Bedeuten, die Hebbels Schwänen als Bedeutungs­
trägern innewohnt. Kurzum: Hofmannsthals Symbolbegriff kann nicht 
auf die Ebene des hieroglyphischen Seins beschränkt bleiben, sondern 

24 Die Behaptung Driscolls, ›Symbol‹, ›Hieroglyphe‹, ›Chiffre‹ (dazu noch ›Metapher‹ 
und ›Bild‹) seien Synonyme (vgl. Driscoll, Die Wurzel aller Poesie [wie Anm. 17], S. 179) 
hat demzufolge nur bedingte Geltung. Driscoll mag Recht damit behalten, dass Hof­
mannsthal keine strenge Unterscheidung zwischen Symbol und Hieroglyphe/Chiffre be­
absichtigt, wenn Gabriel die Schwäne als Hieroglyphen bezeichnet (vgl. ebd., S. 179f.). 
Die Bezeichnung der Schwäne als Hieroglyphen und nicht als Symbole hat jedoch wich­
tige Konsequenzen, da Gabriel offenbar Schwierigkeiten hat, zu erklären, warum das 
Symbol die Sache selbst setzt. Gerade deshalb bedarf er anderer Termini wie ›Chiffre‹, 
›Ding‹ und ›Hieroglyphe‹, um eine Grenze zwischen der undurchschaubaren Wirklich­
keit und der undurchschaubaren Worte der Poesie genauer zu markieren, kurzum: damit 
das Sträuben der Wirklichkeit gegen die Bearbeitung durch die Sprache signalisiert wird. 
Wenn Gabriel also darauf beharrt, Hebbels Schwäne seien keine gewöhnlichen Meta­
phern oder Symbole, sondern vielmehr Chiffren oder Hieroglyphen, dann ist diese be­
griffliche Unterscheidung nicht unwichtig: Sie zeigt, dass Hofmannsthal zwischen der 
Ohnmacht der Sprache gegenüber der Wirklichkeit und der qualitativen Ähnlichkeit von 
poetischer Sprache und Wirklichkeit schwankt. Im ersten Fall spielen ›Hieroglyphe‹, 
›Chiffre‹, ›Ding‹ eine zentrale Rolle, im zweiten Fall wird das Wort ›Symbol‹ immer noch 
mit dem Versprechen der glücklichen Einheit zwischen Ich und Außenwelt, Sprache und 
Wirklichkeit aufgeladen.

25 SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 76.

154 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss auch den Überschuss an Sinn gewährleisten, den das Symbol nur 
als Bedeutungsträger bzw. als Zeichen für ein Anderes gewährleisten 
kann. Aber diese Dimension des Symbols als Zeichen für ein Anderes 
wird von Gabriel stets verdunkelt, entweder durch das Schweigegebot, 
oder durch das bloße Erstaunen über Gedichte als magische Aneinan­
derreihungen von Wörtern, mit dem das »Gespräch« sogar endet:

Daß es Zusammenstellungen von Worten gibt, aus welchen, wie der Fun­
ke aus dem geschlagenen dunklen Stein, die Landschaften der Seele her­
vorbrechen, die unermeßlich sind wie der gestirnte Himmel, Landschaf­
ten, die sich ausdehnen im Raum und in der Zeit, und deren Anblick 
abzuweiden in uns ein Sinn lebendig wird, der über alle Sinne ist. Und 
dennoch entstehen solche Gedichte...26

Will man letztendlich die doppelte Symbolik des »Gesprächs« zusam­
menfassend beschreiben, lässt sich Folgendes festhalten: Die Dinge, 
die der Dichter in seine Gedichte einbaut, sollen auch im Gedicht 
opake Dinge bleiben; gleichzeitig soll aber das Gedicht, in dem sie 
vorkommen, eine seelische Stimmung ausdrücken, eine Bedeutung, an 
der die gemeinten Dinge teilhaben, da die Seele selbst sich in ihnen 
vermutlich ›wiedergefunden‹ hat. Auf diese Weise bleibt das im Text 
entworfene Symbolkonzept immer noch gespalten – nämlich zwischen 
dem Bedürfnis, Dinge wie auch Worte in ihrer materiellen Dichte zu 
bewahren bzw. so zu lassen, wie sie sind, und dem Bedürfnis, Dinge zu 
›beseelen‹, d.h. ihnen eine Bedeutung abzugewinnen, die der Mensch 
geistig und emotional verarbeiten kann. Am Ende bleibt demzufolge 
eine ungelöste Spannung zwischen dem Wort ›Symbol‹ und der Be­
griffsgruppe ›Hieroglyphe‹/›Chiffre‹/›Ding‹ bestehen – zwischen einer 
Symbolik also, die eher im Hintergrund steht und Bezeichnendes und 
Bezeichnetes zusammenschmelzen will, und der einer selbstreferentiel­
len Symbolik, wonach jedes Ding eine unentzifferbare Hieroglyphe 
darstellt, die auf sich selbst verweist. Obwohl das Umdenken des Sym­
bolbegriffs mithilfe des Opferbeispiels sich in die Richtung der selbst­
referentiellen Symbolik bewegt, wird das Denken des Symbolischen in 
binären Kategorien (Signifikant-Signifikat) nicht komplett aufgegeben, 

26 Ebd., S. 86.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 155

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern allenfalls durch performative Gesten Gabriels wie das Schwei­
gegebot und das Erstaunen unterdrückt.

III.  Die Konzeption des natürlichen Zeichens im »Gespräch über 
Gedichte« und Hofmannsthals Hieroglyphendiskurs

Nach der oben durchgeführten Analyse von Hofmannsthals »Gespräch 
über Gedichte« bleibt nun zu erkunden, ob dieser Text einen wert­
vollen Beitrag nicht nur zur Symboltheorie, sondern auch zum Hie­
roglyphendiskurs der Literatur um 1900 leistet. Obwohl das Wort 
›Hieroglyphe‹ nur einmal im Text vorkommt, dient es der Konzeptua­
lisierung einer bedeutungsopaken Gegenständlichkeit, die auch durch 
die Termini ›Chiffre‹ und ›Ding‹ suggeriert wird. Alle drei Wörter 
sind zwar gewissermaßen dem Symbolbegriff untergeordnet insofern, 
als sie auf eine extreme, selbstreferentielle Form der Symbolik hindeu­
ten, die rein tautologische Identitätsbeziehungen (A ist A, Schwäne 
sind Schwäne) fördert; dennoch wird diese Selbstreferentialität, die 
vor allem im Fall außenweltlicher Dinge sich der sprachlichen Bewäl­
tigung entzieht, durch eine weitere, umfassendere Form der Symbo­
lik ergänzt, die auf die Versöhnung bzw. Zusammenschmelzung von 
Signifikant und Signifikat bzw. Bezeichnendem und Bezeichnetem ab­
zielt.

Demzufolge erweist sich das »Gespräch über Gedichte« nicht nur als 
eine Fortsetzung der Fragestellungen des »Chandos«-Briefs, sondern 
auch im größeren ideengeschichtlichen Rahmen als eine Fortsetzung 
der Debatte um das Konzept des natürlichen Zeichens, die in der 
Aufklärung und Goethezeit ihren geistesgeschichtlichen Höhepunkt er­
reicht hatte.27 Gemäß der Semiotik der Aufklärung war das natürliche 
Zeichen diejenige Form künstlerischen bzw. bildhaften Ausdrucks, in 

27 Das Konzept des natürlichen Zeichens findet sich bereits bei Augustinus in »De 
doctrina christiana«, vgl. hierzu Aurelius Augustinus, Œuvres de Saint Augustin. Hg. von 
Goulven Madec et al. Bd. 11: Le magistère chrétien. Paris 1949, S. 238 (II.1.2; für Augusti­
nus’ Unterscheidung zwischen signa naturalia und signa data). Für eine deutsche (aller­
dings nicht zweisprachige) Ausgabe vgl. Augustinus, Die christliche Bildung (De doctrina 
christiana). Übers., Anm. und Nachw. von Karla Pollmann. Stuttgart 2013 [2002], S. 46f. 
(hier nummeriert als Buch II, I.2.2.).

156 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Signifikant und Signifikat einander visuell ähnelten (etwa in den 
bildenden Künsten).28 Zur Zeit der Klassik und Romantik wetteifern 
vor allem die Begriffe ›Allegorie‹ und ›Symbol‹ um die Stelle des natür­
lichen Zeichens als vollkommenster Form künstlerischen Ausdrucks 
miteinander: Goethes Symbol liefert hierin das bekannteste Beispiel, 
da in ihm die Bedeutung, nämlich die Idee, unmittelbar präsent ist, 
ohne dass sie ausgesprochen wird: »Die Symbolik verwandelt die Er­
scheinung in Idee, die Idee in ein Bild, und so, daß die Idee im Bild 
immer unendlich wirksam und unerreichbar bleibt und, selbst in allen 
Sprachen ausgesprochen, doch unaussprechlich bliebe.«29 Ähnliches 
gilt für das romantische Symbol, in dem Bezeichnetes und Bezeich­
nendes zusammenfallen, allerdings mit der Präzisierung, dass für die 
Romantiker auch die Allegorie die Funktion des natürlichen Zeichens 
erfüllen kann, vor allem dann, wenn der Autor die Weltanschauung 
einer Hieroglyphik der Natur direkt oder indirekt befürwortet.30 Da 

28 Paradigmatisch in dieser Hinsicht äußert sich Jean Baptiste Dubos, der den Um­
gang mit natürlichen Zeichen der Malerei zuschreibt; siehe Jean Baptiste Dubos, Réflexi­
ons critiques sur la poësie et sur la peinture I – III. Nachdruck Paris 1770. Genf 1982, 
S. 110f. (413f. im Orig.): »Je crois que le pouvoir de la Peinture est plus grand sur les hom­
mes, que celui de la Poësie, & j’appuie mon sentiment sur deux raisons. [...] La seconde 
est que la Peinture n’emploïe pas des signes artificiels, ainsi que le fait la Poësie, mais 
bien des signes naturels. C’est avec des signes naturels que la peinture fait ses imitations 
[...]«. Dubos’ Ansichten bezüglich des Umgangs der Malerei mit natürlichen Zeichen wer­
den auch von deutschsprachigen Aufklärern (Mendelssohn, Lessing) geteilt, obgleich zu­
gunsten der Dichtung umgedeutet; so heißt es etwa bei Mendelssohn: »Der Gegenstand 
der schönen Künste ist [im Vergleich zur Dichtung] eingeschränkter. Diese bedienen sich 
vornehmlich der natürlichen Zeichen« (Moses Mendelssohn, Über die Hauptgrundsätze 
der schönen Künste und Wissenschaften. In: Ders., Ästhetische Schriften. Mit einer Ein­
leit. und Anm. hg. von Anne Pollok. Hamburg 2006, S. 188–215, hier S. 200).

29 Goethe, Sämtliche Werke (wie Anm. 19), Bd. 13: Sprüche in Prosa. Sämtliche Maxi­
men und Reflexionen. Hg. von Harald Fricke. Frankfurt a.M. 1993, S. 207.

30 Ein prominentes Beispiel für die romantische Vorstellung einer Hieroglyphik der 
Natur bietet Tiecks Roman »Franz Sternbalds Wanderungen«: »O ihr Törichten! die ihr 
der Meinung seid, die allgewaltige Natur lasse sich verschönen, wenn ihr mit Kunstgrif­
fen und kleinlicher Hinterlist eurer Ohnmacht zu Hülfe eilt! Was könnt ihr anders, als 
uns die Natur nur ahnden lassen, wenn uns die Natur die Ahndung der Gottheit giebt? 
Nicht Ahndung, nicht Vorgefühl, urkräftige Empfindung selbst, sichtbar wandelt hier 
auf Höhen und Tiefen die Religion, empfängt und trägt mit gütigem Erbarmen auch 
meine Anbetung. Die Hieroglyphe, die das Höchste, die Gott bezeichnet, liegt da vor mir 
in thätiger Wirksamkeit, in Arbeit, sich selber aufzulösen und auszusprechen, ich fühle 
die Bewegung, das Räthsel im Begriff zu schwinden, – und fühle meine Menschheit.« 
(Ludwig Tieck, Gesammelte Werke. Digitale Reprint-Ausgabe in der Arno-Schmidt-Refe­

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 157

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Hieroglyphenbegriff bereits in der Antike mit dem Allegorie- und 
mit dem Symbolbegriff eng verbunden war,31 konnten die Romantiker 
immer wieder alle drei Begriffe (›Allegorie‹, ›Symbol‹ aber auch ›Hie­
roglyphe‹) mit dem Gedanken des natürlichen Zeichens verknüpfen, 

renzbibliothek zu Tiecks Geburtstag am 31.5.2006 und zu Arno Schmidts Todestag am 
3.6.2006. Hg. von Günter Jürgensmeier und Karl Eichwalder. 39 Bde, hier Bd. 16, S. 274. 
http://www.gasl.org/wordpress/?page_id=102 [9.3.2022]). Für Sekundärliteratur zur 
Hieroglyphik der Kunst und der Natur in der deutschen Romantik vgl. Wilhelm Voß­
kamp, »Alles Sichtbare haftet am Unsichtbaren«. Bilder und Hieroglyphenschrift bei Wil­
helm Heinrich Wackenroder, Ludwig Tieck und Friedrich von Hardenberg (Novalis). In: 
Rhetorik der Übertragung. Hg. von Daniel Müller Nielaba, Yves Schumacher und Chris­
toph Steier. Würzburg 2013, S. 53–69; Maximilian Bergengruen, Signatur, Hieroglyphe, 
Wechselrepräsentation. Zur Metaphysik der Schrift in Novalis’ »Lehrlingen«. Athenäum 
14, 2004, S. 43–67; Barbara Hunfeld, Zur ›Hieroglyphe‹ der Kunst um 1800. Überlegun­
gen zu einer Metapher bei Diderot, Goethe, Schubert und Schlegel. In: Hieroglyphen. 
Stationen einer anderen abendländischen Grammatologie. Hg. von Aleida und Jan Ass­
mann. München 2003, S. 281–296, hier S. 290–295 (zu Gotthilf Heinrich Schubert und 
Fr. Schlegel); Astrid Keiner, Hieroglyphenromantik. Zur Genese und Destruktion eines 
Bilderschriftmodells und zu seiner Überforderung in Friedrich Schlegels Spätphiloso­
phie. Würzburg 2003, S. 111–118 (zu Novalis) und 119–204 (zu Friedrich Schlegel); Bengt 
Algot Sørensen, Symbol und Symbolismus in den ästhetischen Theorien des 18. Jahr­
hunderts und der deutschen Romantik. Kopenhagen 1963, S. 144–150.

31 So bekanntlich bei Porphyrios, dessen Unterscheidung zwischen mehreren symboli­
schen Schriftarten (epistolographisch, hieroglyphisch, symbolisch) seit der Renaissance 
immer wieder aufgegriffen wurde; vgl. dazu Porphyrios, Leben des Pythagoras. In: Ders., 
Darüber dass man kein Fleisch essen soll und drei kleine Schriften: Lebensbeschreibung 
des Pythagoras. Die Nymphenhöhle bei Homer. An Markella. Hg. von Else Zekl. Übers., 
mit Einleitungen und Anmerkungen versehen von Hans Günter Zekl. Würzburg 2020, 
S. 199–225, hier S. 208. Während die hieroglyphische Schrift auf Abbildung des Bezeich­
neten beruht, wird bei der symbolischen die allegorische Verrätselung des Bezeichneten 
betrieben. Porphyrios benutzt demnach ›allegorisch‹ und ›symbolisch‹ synonym. Cle­
mens Alexandrinus bietet seinerseits eine berühmte, wenngleich komplexere Einteilung 
der ägyptischen Schriftarten. Er unterscheidet zwischen der im Alltag benutzten Brief­
schrift (der epistolographischen Schrift), der hieratischen (priesterlichen) und der sinn­
bildlich-hieroglyphischen, die sowohl Buchstaben als auch Sinnbilder einsetzen kann, 
vgl. Clemens Alexandrinus, Die Teppiche (Stromateis). Deutscher Text nach der Übers. 
von Franz Overbeck. Im Auftrage der Franz Overbeck-Stiftung in Basel. Hg. und eingel. 
von Carl Albrecht Bernoulli und Ludwig Früchtel. Basel 1936, S. 436. Die allegorische 
bzw. rätselhafte Schriftart wird von Clemens der sinnbildlich-hieroglyphischen Schriftart 
zugerechnet, vgl. ebd. Neben der allegorischen Schriftart gibt es noch die kyriologische 
und die tropische; die erste besteht in der einfachen Abbildung des Bezeichneten, die 
tropische in der Übertragung eines Schriftzeichens auf einen fremden Referenzbereich. 
Für eine schematische Darlegung von Porphyrios’ und Clemens Alexandrinus’ Klassifi­
zierung der altägyptischen Schrift vgl. Jan Assmann, Ägyptische Geheimnisse. München 
2004, S. 205–207.

158 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.gasl.org/wordpress/?page_id=102
https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.gasl.org/wordpress/?page_id=102


das aufgrund seines göttlichen Charakters dem Künstler erlaubte, eine 
umfassendere immaterielle Bedeutung bzw. Idee unmittelbar an einen 
sinnlich-konkreten Bedeutungsträger (Bild, Ding, Wort) zu binden.

Hofmannsthals poetologische Texte zeigen indessen, dass die Debat­
te um das natürliche Zeichen um 1900 anders verläuft, und zwar unter 
Marginalisierung des Allegoriebegriffs. Stattdessen treten Termini wie 
›Ding‹, ›Chiffre‹ und ›Hieroglyphe‹ ein, die eine bedeutungsopake ma­
terielle Dichte nahelegen und somit die Natürlichkeit des natürlichen 
Zeichens immer stärker auf dessen materiellen Teil eingrenzen. Somit 
entsteht eine Selbstreferentialität der Materie, die auf allen Ebenen 
(Sprache, Dinge, Bilder) anzutreffen ist. Wohlgemerkt aber: Während 
im »Chandos«-Brief die Distanz zwischen Sprache und Wirklichkeit 
nur durch den Körper des Künstlers überbrückt werden konnte, erhält 
im »Gespräch« auch die poetische Sprache die Lizenz, Unmittelbar­
keitseffekte zu erzeugen, indem Worte gleichsam als materielle Dinge 
eigener Art behandelt werden.

Wenn aber das »Gespräch« im Endeffekt auf ein Umdenken des 
natürlichen Zeichens abzielt, dann ist dieses Umdenken an der oben 
angedeuteten doppelten Symbolik orientiert – einerseits im Sinne der 
hieroglyphischen Selbstreferentialität, die den Unterschied zwischen 
Bezeichnendem/Signifikant und Bezeichnetem/Signifikat in tautologi­
scher Manier komplett verschwinden lässt, andererseits im Sinne der 
Fremdreferentialität, die unter Beachtung der Unterschiede zwischen 
Signifikant und Signifikat bzw. zwischen Bedeutungsträger und Bedeu­
tung eine Zusammenschmelzung beider Komponenten erstrebt. So 
soll ein Gedicht selbstreferentiell sein, indem es eine abgeschlossene 
Reihe von Wörtern bildet, die bloß Worte sind, und gleichzeitig eine 
Stimmung ausdrücken bzw. als Symbol für ein Anderes wirken. Dassel­
be gilt für die Schwäne als undurchschaubare Hieroglyphen einerseits 
und als Träger einer unaussprechlichen Bedeutung andererseits, für 
die sie eben als Zeichen instrumentalisiert werden können.

Wer dementsprechend in Hofmannsthals »Gespräch« den radikalen 
Bruch mit der metaphysischen Tradition der Renaissance und der 
Romantik erwartet, den Aleida Assmann mit Bezug auf den »Chan­

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 159

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dos«-Brief festgestellt hat, wird ›enttäuscht‹ werden.32 Von einer ›gott­
losen Mystik‹ (Uwe Spörl), die den göttlichen Hintersinn der außen­
weltlichen Dinge komplett ins Profane verlagert, kann im »Gespräch« 
kaum die Rede sein; werden doch, wie bereits bemerkt, die Schwäne 
als »lebendige geheimnisvolle Chiffern, mit denen Gott unaussprech­
liche Dinge in die Welt geschrieben hat«, bezeichnet. Anstelle einer 
vollständigen Abkehr von der Welt der göttlichen Signaturen bietet 
folglich das »Gespräch« eher eine Rückkehr zum Paradigma der Dinge 
als Hieroglyphen Gottes, während es gleichzeitig an der Betonung 
des ›leibhaften Sinns‹ (Georg Braungart) festhält, der sich bereits im 
»Chandos«-Brief jeglicher Artikulierung durch die Sprache entzog.

Diese scheinbare ›Rückständigkeit‹ des »Gesprächs« wirft sogar um­
gekehrt die Frage auf, ob die Mystik der Präsenz im »Chandos«-Brief 
tatsächlich so ›gottlos‹ ist, wie Spörl und Assmann behaupten. Die 
Anerkennung der Kluft zwischen Sprache und Wirklichkeit mag zwar 
den göttlichen Charakter des Wortes ausschalten, nicht aber zwingend 
den Status der Welt als Schöpfung Gottes annullieren. Tatsächlich 
leugnet Chandos keineswegs, dass es »Geheimnisse des Glaubens« 
gibt, die durch ihre Unerreichbarkeit dem Leben einen tieferen Sinn 
verleihen, sondern nur den Gedanken einer »göttlichen Vorsehung«, 
mit dem sich Durchschnittsgläubige trösten.33 Wenn daher Chandos 

32 Assmann bemerkt, dass die Vorstellung einer göttlichen Welt der Signaturen zu­
gunsten einer profanen Hieroglyphik der Moderne aufgegeben wird, in deren Zentrum 
der stumme Sinn des Lebens und des Daseins steht: »Der Chandos-Brief ist ein wichtiges 
Dokument für die Faszinationsgeschichte der Hieroglyphen, weil er in paradigmatischer 
Weise die Renaissance-Hieroglyphik in die Hieroglyphik der Moderne übersetzt hat. Die 
Voraussetzung der Renaissance-Hieroglyphik, die Erfahrung der Welt als sinndurchwal­
teter Kosmos und Manifestation Gottes, ist am Anfang des 20. Jahrhunderts endgültig 
verloren gegangen. Das Verstummen jeglicher Sprache, der Menschen- wie der Got­
tessprache, ist die Voraussetzung für jene Momente profaner Erleuchtung, in denen un­
vermittelt die verborgene ›Bilderschrift des Daseins‹ (Nietzsche) lesbar wird. Diese mo­
dernen Hieroglyphen erschließen sich noch einmal dem Künstler, dem sich in mystischer 
Versenkung blitzartig Splitter des verborgenen Wesens der Dinge offenbaren.« (Ass­
mann, Im Dickicht der Zeichen [wie Anm. 3], S. 162f.). Assmanns Feststellung ist mit der 
Vorstellung einer ›gottlosen Mystik‹ kompatibel, die Uwe Spörl anhand exemplarischer 
literarischer Werke der Jahrhundertwende, den »Chandos«-Brief mit inbegriffen, heraus­
gearbeitet hat, vgl. Spörl, Gottlose Mystik (wie Anm. 1), bes. S. 374–381.

33 Hier das ganze lesenswerte Zitat, in dem die Ferne bzw. Unerreichbarkeit als zen­
trales Kennzeichen des Göttlichen bewertet wird: »Es möchte dem, der solchen Gesin­
nungen zugänglich ist, als der wohlangelegte Plan einer göttlichen Vorsehung erschei­

160 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinen eigenen Körper aufs Spiel setzt, um die Unzulänglichkeiten der 
göttlichen bzw. menschlichen Sprache auszugleichen, dann enthält die 
Hinwendung zum Performativen einen Impuls der Wiederverzaube­
rung der Welt mithilfe der Lebensphilosophie, ohne dass das Verstum­
men Gottes mit dem Verschwinden Gottes aus der Welt zwangsläufig 
gleichgesetzt wird.

Die Tatsache, dass sowohl der »Chandos«-Brief als auch das »Ge­
spräch über Gedichte« auf eine körperlich-performative Mystik der 
Präsenz setzen, aus der die Existenz einer göttlichen Instanz weiter­
hin nicht ausgeschlossen ist, hat entscheidende Folgen für die Auswer­
tung von Hofmannsthals Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moder­
ne. Der Paradigmenwechsel in Hofmannsthals Hieroglyphendiskurs – 
aber auch in seiner Symboltheorie, mit der er sich teilweise deckt – 
wäre entsprechend auf die Anerkennung der Kluft zwischen Sprache 
und Wirklichkeit und auf die Betonung des Performativen auf der 
Sprach- und Wirklichkeitsebene beschränkt. So gesehen stellt das »Ge­
spräch« im Vergleich zum »Chandos«-Brief gleichzeitig einen Schritt 
nach vorne und nach hinten dar. Zum einen erhält die (poetische) 
Sprache eine körperhaft-materielle Qualität und wird ebenso selbstrefe­
rentiell, in sich geschlossen und zauberhaft wie die Dinge selbst (was 

nen, daß mein Geist aus einer so aufgeschwollenen Anmaßung in dieses Äußerste von 
Kleinmut und Kraftlosigkeit zusammensinken mußte, welches nun die bleibende Verfas­
sung meines Innern ist. Aber dergleichen religiöse Auffassungen haben keine Kraft über 
mich; sie gehören zu den Spinnennetzen, durch welche meine Gedanken hindurch­
schießen, hinaus ins Leere, während soviele ihrer Gefährten dort hangen bleiben und zu 
einer Ruhe kommen. Mir haben sich die Geheimnisse des Glaubens zu einer erhabenen 
Allegorie verdichtet, die über den Feldern meines Lebens steht wie ein leuchtender Re­
genbogen, in einer stetigen Ferne, immer bereit, zurückzuweichen, wenn ich mir einfal­
len ließe hinzueilen und mich in den Saum seines Mantels hüllen zu wollen.« (SW XXXI 
Erfundene Gespräche und Briefe, S. 48). Schon der Gebrauch des ›Allegorie‹-Terminus in 
Verbindung mit den ›Geheimnissen des Glaubens‹ verrät eine Kontinuität mit dem Sym­
bol- und Allegoriebegriff der Spätantike und des Mittelalters, etwa im Sinne der Mysteri­
ensprache und des kirchlichen Glaubensbekentnisses, vgl. hierzu Heinz Hamm, Symbol. 
In: Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 5. Hg. 
von Karlheinz Barck und Martin Fontius. Stuttgart / Weimar 2003, S. 805–840, hier 
S. 810. Daraus ergibt sich die Unfähigkeit des Lords, die traditionelle Vorstellung eines 
göttlichen Hintersinns der Außenwelt ad acta zu legen – unterminiert wird nur die Spra­
che bzw. das Wort als Vermittler dieses Hintersinns. Anders gesagt: Das ›neue‹ Glaubens­
bekenntnis Chandos’ stützt sich nicht mehr auf uneigentliche Rede, sondern auf stumme 
gleichnishafte Bilder.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 161

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im »Chandos«-Brief nicht der Fall war). Zum anderen fällt Gabriel 
durch sein Vertrauen in die Poesie auf die regressive Position einer ur­
sprünglichen Harmonie zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem 
zurück (eine Position, die Lord Chandos angeblich hinter sich gelassen 
hatte). Bei dem ersten Aspekt spielt die Bedeutungsopazität der Hie­
roglyphe/Chiffre, bei dem zweiten die harmonisierende Funktion des 
Symbols (im engen Sinne) die wichtigere Rolle. Beide Begriffe – d.h. 
sowohl das Symbol als Träger eines Anderen (Fremdreferentialität) als 
auch die selbstreferentielle Hieroglyphe – stehen nichtsdestotrotz im 
Zeichen einer gött-lichen (und nicht gott-losen) Mystik der Präsenz, 
die Seele, Sprache und Kosmos einschließt. Dasselbe gilt im größeren 
Rahmen für das »Gespräch« und den »Chandos«-Brief, wenn man 
sie miteinander vergleicht: Ungeachtet dessen, welcher Stellenwert der 
poetischen Sprache in diesen Texten zukommt, bleibt die Koexistenz 
einer lebensphilosophischen Mystik des Daseins mit dem Bedürfnis 
nach einem tieferen, göttlichen Sinn der Außenwelt konstant.

162 Traian-Ioan Geanӑ

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139 - am 17.01.2026, 22:38:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einleitung
	I. Der Hieroglyphenbegriff in »Das Gespräch über Gedichte«
	II. Zwischen fremd- und selbstreferentieller Gegenstandsbedeutsamkeit: ›Symbol‹, ›Hieroglyphe‹, ›Chiffre‹, ›Ding‹
	III. Die Konzeption des natürlichen Zeichens im »Gespräch über Gedichte« und Hofmannsthals Hieroglyphendiskurs

