Traian-loan Geana

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol
Hieroglyphendiskurs und doppelte Symbolik in Hofmannsthals
»Gesprach tber Gedichte«

Einleitung

Uber die Auseinandersetzung mit den Grenzen der Sprache in Hugo von
Hofmannsthals Schriften ist in der Literaturwissenschaft mittlerweile
viel Tinte geflossen — vor allem der berithmte »Chandos«Brief bedarf
diesbeziiglich keiner Erlduterung mehr.! Als Thematisierung einer
Sprachblockade, die teils durch eine Mystik der Prisenz, teils durch
die Versohnung mit der uniiberbriickbaren Kluft zwischen Wort und
Wirklichkeit iiberwunden wird, ist der Text mit Recht zum zentralen
literarischen Dokument der Sprachkrise um 1900 geworden, wenn auch

1 Aus der wichtigsten Sekundérliteratur zum »Chandos«Brief seien hier erwihnt:
Benjamin Specht, »Wurzel allen Denkens und Redens«. Die Metapher in Wissenschaft,
Weltanschauung, Poetik und Lyrik um 1900. Heidelberg 2017, S. 302-325; Peter Schéfer,
Zeichendeutung. Zur Figuration einer Denkfigur in Hugo von Hofmannsthals »Erfunde-
nen Gesprichen und Briefen«. Bielefeld 2012, S. 17-110; Claudia Bamberg, Hofmannsthal:
der Dichter und die Dinge. Heidelberg 2011, S.247-262; Eva Blome, >Schweigen und
tanzen« Hysterie und Sprachskepsis in Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra«. In:
HJb 19, 2011, S. 255-290, hier S. 261-268; Sabine Schneider, VerheiBung der Bilder. Das
andere Medium in der Literatur um 1900. Tiibingen 2006, S. 9-19; Dies., Das Leuchten der
Bilder in der Sprache. Hofmannsthals medienbewuBte Poetik der Evidenz. In: HJb 11,2003,
S.209-248, hier S.209-240; Timo Giinther, Hofmannsthal: Ein Brief. Miinchen 2004;
David E. Wellbery, Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination. Anmerkungen zum
Chandos-Brief und zur frithen Poetik Hofmannsthals. In: HJb 11, 2003, S.281-310;
Heinrich Bosse, Die Erlebnisse des Lord Chandos. In: H]b 11, 2003, S. 171-207; Carsten
Strathausen, The Look of Things. Poetry and Vision around 1900. Chapel Hill, NC 2003,
S. 177-189; Uwe Sporl, Gottlose Mystik in der deutschen Literatur um die Jahrhundert-
wende. Paderborn 1997, S.353-383, bes. S.364-383; Wolfgang Riedel, Homo natura.
Literarische Anthropologie um 1900. Berlin / New York 1996, S. 1-39; Georg Braungart,
Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne. Tiibingen 1995, S. 217-230. Fiir eine
teilweise an Derrida angelehnte Lektiire vgl. Gerald Bartl, Spuren und Narben. Die
Fleischwerdung der Literatur im zwanzigsten Jahrhundert. Wiirzburg 2002, S. 21-132.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 139

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Krise keineswegs die einzige war, die die Kiinstler der Moderne
beschiftigte.?

Erst vor ca. zwei Jahrzenten wurde jedoch Hofmannsthals poetologi-
sches Denken mit einem kulturgeschichtlichen Begriff in Verbindung
gebracht, der bis dahin wenig Beachtung fand, ndmlich dem Begriff
der Hieroglyphe. Dabei hat Aleida Assmann nachgewiesen, dass der
»Chandos«Brief sich auch als bedeutsamer Beitrag zum Hieroglyphen-
diskurs der Moderne lesen ldsst, genauer: als Versuch, die Suche
nach einem tieferen Sinn der AuBenwelt mithilfe der symbolischen
Funktion des Hieroglyphenkonzepts zu erschlieBen.? Entsprechend ge-
langt Assmann in ihrer Analyse zu dem Schluss, dass Lord Chandos
eine Konzeption der Hieroglyphik fiir eine andere eintauscht. Anstelle
des Glaubens an eine gottlich fundierte Weltordnung, die sich durch
die hieroglyphenartige Signifikationsfahigkeit der Sprache unmittelbar
einfangen und wiedergeben ldsst und die angeblich der dominanten
Naturvorstellung um 1600 entsprechen soll, tritt die Anerkennung
der Kluft zwischen Sprache und Wirklichkeit - einer Kluft, die nur
dadurch gefiillt werden kann, dass der Lord selbst als geheimnisvoll-
hieroglyphische korperliche Prisenz in Beziehung zur Welt und zu den
Dingen tritt:

Seine [Chandos’| Erfahrung einer mystischen Entgrenzung befreit ihn
von der Biirde der Subjektivitit und ldsst ihn hiniiberflieBen in jedwede
Kreatur und Materie. Die Beschreibung dieses Zustands klingt wie eine
neuartige Einlosung des gescheiterten alten Hieroglyphen-Projekts, wel-
ches in der Entzifferung der Signaturen des Buches der Natur bestanden
hatte [...] Er braucht also nicht mehr einen Schliissel nach dem anderen
>bei der Krone zu packen<, um damit so viel wie méglich aufzusperren,
vielmehr ist er selbst zu einem Schliissel, zu einem Medium dieser Schrift
geworden. Mit dem Austritt aus der Menschensprache wird er Teil der
Schrift, die er vormals nur zu lesen gedachte.*

2 Vgl. hierzu Strathausen, Look of Things (wie Anm. 1), bes. S.9-10, 40-42, 64-72.
Strathausen erklirt in seiner durchaus lesenswerten, minutiés argumentierenden Studie,
dass die Krise des sprachlichen Ausdrucks Teil einer umfassenderen Krise der Medien
bildete, die alle wichtigen kiinstlerischen Ausdrucksmittel (Wort/Schrift, Bild, Film) betraf.

3 Aleida Assmann, Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moder-
ne. In: HJb 11, 2003, S.267-279; neu bearbeitet in: Aleida Assmann, Im Dickicht der
Zeichen. 2. Aufl. Berlin 2018, S. 149-170.

4 Assmann, Im Dickicht der Zeichen (wie Anm. 3), S. 159.

140 Traian-loan Gean#

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit dem Bewusstsein, dass die literarische Behandlung der Hierogly-
phik in Hofmannsthals Werk als Forschungsthema immer noch in
den Kinderschuhen steckt, soll im folgenden Aufsatz ein weiteres
Werk aus Hofmannsthals (Euvre untersucht werden, in dem die Hie-
roglyphik eine bedeutsame Rolle spielt, ndmlich das »Gesprich tiber
Gedichte«. Obwohl das »Gespriach« in den letzten Jahrzehnten an
Aufmerksamkeit gewonnen hat, gibt es m.W. bislang keinen Beitrag,
der Hofmannsthals Umgang mit dem Hieroglyphenbegriff in diesem
Text niher ins Auge fasst.” Gerade eine Untersuchung des Hierogly-
phenbegriffs und dessen Relation zu anderen gegenstandsbezogenen
Begriffen des Textes (>Symbol¢, >Dings, >Chiffre<) kann jedoch die
Gemeinsamkeiten, aber auch Unterschiede zwischen dem »Gesprich«
und dem »Chandos«Brief ans Licht treten lassen. Die Analyse soll am
Ende jedoch nicht nur zeigen, inwiefern das »Gesprich tiber Gedichte«
einen eigenen wertvollen Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moder-
ne leistet, sondern auch, dass die scheinbare Synonymie der Termini
>Symbol« und >Hieroglyphe« eine Spannung zwischen zwei unterschied-
lichen Symbolkonzeptionen verdeckt: niamlich zwischen der traditio-
nellen Konzeption des bindren Symbols als Zeichen fiir ein anderes
(d.h. als fremdreferentieller Bedeutungstriger) und einer modernen
Konzeption, in dessen Mittelpunkt ein rein materielles, undurchschau-
bares, selbstreferentielles Symbol als Zeichen fiir sich selbst steht. Aus-
gehend von dieser Problematik des Textes wird es nicht zuletzt mog-
lich, Assmanns These eines Paradigmenwechsels im »Chandos«Brief
kritisch zu iiberpriifen, indem gerade die Analyse von Hofmannsthals
nach dem »Chandos«Brief entstandenem »Gesprich« uns erméglichen
wird, Hofmannsthals Konzeption des Hieroglyphischen und deren Wi-
derspriiche differenzierter zu beschreiben.

5 Fiir Sekundérliteratur zu »Gesprich iiber Gedichte« vgl. insb. Specht, »Wurzel allen
Denkens und Redens« (wie Anm. 1), S. 325-345; Yongqiang Liu, Schriftkritik und Bewe-
gungslust. Sprache und Tanz bei Hugo von Hofmannsthal. Wiirzburg 2013, S. 48-69;
Schifer, Zeichendeutung (wie Anm.1), S.111-165; Bamberg, Hofmannsthal (wie
Anm. 1), S.157-180; Hans-Jiirgen Schings, Lyrik des Hauchs. Zu Hofmannsthals »Ge-
sprich iiber Gedichte«. In: HJb 11, 2003, S. 311-340. Eine betrichtliche Anzahl von Un-
tersuchungen fokussiert sich auf das Thema des Schlachtopfers; da im Lauf des vorlie-
genden Aufsatzes auch die entsprechende Passage aus dem »Gesprich« zitiert werden
soll, wird auf die einschligige Forschungsliteratur in einer weiteren Fuinote verwiesen.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 141

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Um die oben erwihnten Ziele zu erreichen, wird der vorliegende
Aufsatz in drei Kapitel gegliedert, wobei — wie vorhin angedeutet —
im Lauf der Argumentation die kritische Auseinandersetzung mit Ass-
manns Aufsatz unvermeidlich sein wird. Entsprechend soll zunichst
auf die Stelle im »Gesprich« eingegangen werden, an der das Wort
>Hieroglyphe« auftaucht und an der die performative Funktion der poe-
tischen Sprache gerade im Vergleich zum »Chandos«Brief erkennbar
wird. In einem zweiten Schritt werden mit Blick auf Hofmannsthals
Symboltheorie im »Gesprich« die miteinander konkurrierenden Vor-
stellungen von Zeichenhaftigkeit bzw. Gegenstandsbedeutsamkeit ni-
her betrachtet, die den wichtigsten gegenstandsbezogenen Begriffen
des Textes (»Hieroglyphe, >Symbols, >Ding¢, >Chiffre<) zugrundeliegen.
Dabei werden die Spannungen von Hofmannsthals Symboltheorie an-
hand der bindren Einteilung des Zeichens in Signifikant/Bezeichnen-
des (hier verstanden als materieller Bedeutungstriger bzw. als Wort
oder Ding) und Signifikat/Bezeichnetes (hier vorwiegend im Sinne der
auBersprachlichen Bedeutung, etwa der inneren Stimmung oder des
auBenweltlichen Referenten) erldutert.® Der dritte Teil enthilt schlieB-
lich den Versuch, unter Riickgriff auf den semiotischen Begriff des
»natiirlichen Zeichens«< die poetologische Auffassung des »Gesprichs«
in einem breiteren ideengeschichtlichen Kontext zu situieren und von
dort aus Hofmannsthals Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moder-
ne unter doppelter Berticksichtigung des »Gespriachs« und des »Chan-
dos«Briefs genauer auszuwerten.

6 Streng gesprochen lisst sich die Struktur eines (semiotischen) Zeichens nicht durch
das bindre Modell Signifikant-Signifikat ausschdpfen, sondern setzt zumindest drei Ele-
mente voraus, ndmlich Signifikant, Signifikat und Referent, wobei das Signifikat hiufig
fiir die mentale Vorstellung, die mit dem Wort assoziiert wird, steht, vgl. hierzu Umberto
Eco, Zeichen. Einfiihrung in einen Begriff und seine Geschichte. Aus dem Italienischen
iibers. von Giinter Memmert. Frankfurt a.M. 1977, S. 30-31. Fiir die poetische Sprache,
die eine unmittelbare Nihe zwischen Wort und Ding bzw. zwischen Sprache und Wirk-
lichkeit anstrebt, ist es dennoch von Vorteil, die Unterscheidung zwischen dem Signifikat
als mentaler Vorstellung im strengen Sinne und dem Referenten als aulerweltlichem Ge-
genstand fallen zu lassen. Die Problematik der durch Sprache erschaffenen Prisenz, die
Hofmannsthals poetologische Texte thematisiert, lidsst sich in ihrer Schirfe viel besser
anhand der biniren Opposition zwischen Sprache und Wirklichkeit erfassen, in welchem
Fall das Bezeichnende in erster Linie der Sphére der Sprache, das Bezeichnete in erster
Linie der Sphire der auBersprachlichen Wirklichkeit zugeordnet wird.

142 Traian-loan Gean#

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Der Hieroglyphenbegriff in »Das Gesprich iiber Gedichte«

»Das Gesprich tiber Gedichte« wurde 1904 versffentlicht und stellt
den ersten wichtigen poetologischen Text dar, den Hofmannsthal nach
dem »Chandos«Brief veroffentlicht hat. Das Werk erinnert an die
Struktur der platonischen Dialoge sowie an die Dialoge aus Oscar
Wildes Essayanthologie »Intentions« — kurzum, an Dialoge, in denen
eine Figur die Funktion einer klirenden Instanz gegeniiber den an-
deren SprecherInnen iibernimmt.” In Hofmannsthals »Gesprich« ist
es Gabriel, der die zentralen Thesen darlegt und die Fragen des Ge-
sprachspartners Clemens beantwortet.

Im Grunde genommen dreht sich das Gesprich der beiden um
die Frage nach der Faszinationskraft der Poesie und den Ursachen da-
hinter. Anhand zahlreicher Beispiele, die teils Gedichte verschiedener
Autoren (Hebbel, Goethe, Symbolisten wie Stefan George) umfassen,
teils aus dem Bereich des Performativen stammen (etwa die aus der
Ethnologie entlehnte Bezugnahme auf das ritualische Opfer), versucht
Gabriel Clemens zu erkldren, inwieweit die Dichtung eine Kunst ist,
die Elemente der AuBenwelt in Symbole verwandelt, um eine seeli-
sche Stimmung auszudriicken. Dabei geht es Gabriel nicht darum,
die AuBenwelt als bloBen Stoff fiir den Ausdruck seelischer Motive
aufzufassen und die absolute Macht der Sprache iiber die Wirklichkeit
zu verkiinden, wie es noch bei manchen Hauptvertretern des Symbolis-
mus (Mallarmé, George) der Fall war® Im Gegensatz sowohl zu den

7 Erwihnungen von Wildes »Intentions« tauchen seit 1892 mehrmals in Hofmanns-
thals Aufzeichnungen auf, vgl. SW XXXVIII Aufzeichnungen (Text), S. 164 (Nr.213),
S.193 (Nr. 269), S. 291 (Nr. 488), S. 335 (Nr. 598).

8 Prominente Autoren des Symbolismus (Mallarmé, Huysmans, teilweise auch Baude-
laire) vertraten bekanntlich die #sthetizistische Vorstellung einer von der organischen
Wirklichkeit dissoziierten Kunst (durch Begriffe wie poésie pure, >kiinstliches Paradies,
»>Kunst um der Kunst willen<). Die dichterische Sprache wirkte an sich wie eine Geheim-
schrift, die von der Wirklichkeit gleichsam abgekapselt war. Der Hang vieler Symbolisten
zum Gekiinstelten, Anorganischen beruht in letzter Linie auf der Verherrlichung der
Imagination gegeniiber der Wirklichkeit. Zur Aufwertung des Kiinstlichen gegeniiber
dem Natiirlichen bzw. des Anorganischen gegeniiber dem Organischen bei den Symbo-
listen vgl. insb. Mario Zanucchi, Transfer und Modifikation. Die franzésischen Symbolis-
ten in der deutschsprachigen Lyrik der Moderne (1890-1923). Berlin / Boston 2016, S. 43
(allgemein), 335-381 (zur Ubertreibung des Kunstschénen in Georges »Algabal«); Paul
Hoffmann, Symbolismus. Miinchen 1987, S.43f., 50f., 68-74. Im Unterschied zu den

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 143

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolisten als auch zu den Romantikern behauptet Gabriel, dass der
»geheimnisvolle Weg« der Seele nicht nach Innen, sondern nach Auflen
gerichtet ist:

Wollen wir uns finden, so diirfen wir nicht in unser Inneres hinabsteigen:
drauBen sind wir zu finden, drauBen. Wie der wesenlose Regenbogen
spannt sich unsere Seele {iber den unaufhaltsamen Sturz des Daseins. Wir
besitzen unser Selbst nicht: von auflen weht es uns an, es flieht uns fiir
lange und kehrt uns in einem Hauch zuriick.”?

Ent-duBerung und Wiederfindung der Seele scheinen demnach die
beiden Pole zu sein, die durch Gedichte paradoxerweise vermittelt
werden. Mit dieser Stellungnahme Gabriels (und indirekt auch Hof-
mannsthals) kiindigt sich ein poetologischer Paradigmawechsel an: Die
AuBenwelt wird nicht mehr zum bloBen Bildvorrat fiir den poetischen
Ausdruck innerer Zustinde, sondern zu demjenigen Ort, an dem sich
seelische Empfindungen selbst materialisieren,!® so dass die Sprache

Symbolisten ist Hofmannsthal eher darum bemiiht, den Asthetizismus und die Exzesse
der Imagination zu vermeiden, ja die AuBenwelt in ihrer Konkretheit gegeniiber dem
Kunstschonen zu rehabilitieren. AuBerdem nimmt er im Vergleich zu den Symbolisten
mehr Riicksicht auf die Grenzen der Sprache. Die zur Zeit wertvollste Studie zu Hof-
mannsthals Rezeption des Symbolismus bietet Robert Vilain, The Poetry of Hugo von
Hofmannsthal and French Symbolism. Oxford 2003; vgl. weiterhin Zanucchi, Transfer
und Modifikation, S.392-394, 400-410, 423-516; zu Hofmannsthals Abstandnahme
vom Symbolbegriff der Symbolisten in Gesprich iiber Gedichte vgl. weiterhin Claudia Bam-
berg, »Das Gesprich iiber Gedichte« [1904]. In: HH, S. 322-324, bes. S. 323f.

9 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 76. Auf die Umwertung des romanti-
schen Satzes »Nach Innen geht der geheimnisvolle Weg« und dessen Ersetzung durch die
Selbstsuche nach AuBen hat die Forschung bereits hingewiesen, vgl. hierzu Schings, Ly-
rik des Hauchs (wie Anm. 5), S. 317-319.

10 Erwihnt werden vorher zahlreiche Beispiele fiir Gefiihle und »Halbgefiihle«, die in
Elementen der AuBenwelt verortet werden: »Eine gewisse Bewegung, mit der du von
einem hohen Wagen abspringst; eine schwiile sternlose Sommernacht; der Geruch feuch-
ter Steine in einer Hausflur; das Gefiihl eisigen Wassers, das aus einem Laufbrunnen
iiber deine Hinde spriiht« (SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 76). Was an
dieser Stelle vorliegt, ist eine wunderbare Illustration des Atmosphiren-Konzepts, genau-
er: des Gefiihls als rdiumliche Ausdehnung, d.h. als diffuse Stimmung des Leibs, die sich
aus der Zusammenwirkung von inneren Empfindungen und dem Betreten eines be-
stimmten Raums ergibt. In der Philosophie verdankt man Hermann Schmitz und Ger-
not Bohme grundlegende Beitrige zum Begriff der >Atmosphire, vgl. Hermann
Schmitz, Der unerschépfliche Gegenstand. Grundziige der Philosophie. Bonn 1990,
S.292-296 (zum Gefiihl als Atmosphire); Gernot Bohme, Atmosphire. Essays zur neuen
Asthetik. Frankfurt a.M. 1995, bes. S.21-48. In der Lyriktheorie sei insbesondere auf
Burkhard Meyer-Sickendieck verwiesen, fiir dessen Begriff der »Situationslyrik< Atmo-

144 Traian-loan Geanid

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlieBlich dazu genétigt wird, materiell zu werden, um die Stimmung
der Seele einzufangen. Kurzum: Nicht die Sprache ist michtiger als
die Wirklichkeit, sondern die Wirklichkeit ist {iberwiltigender als die
Sprache und die seelische Innenwelt. Daher entsteht beim Dichter der
Drang, sich nach AuBlen zu wenden, um die Begegnung von Innen und
AuBen durch eine moglichst wirklichkeitsnahe poetische Sprache zu
realisieren.

In diesem Zusammenhang spielen Termini wie >Symbols, >Dings,
>Chiffre< und >Hieroglyphe« eine entscheidende Rolle, wenn auch der
Symbolbegriff der prisentere ist. An allen diesen Begriffen wird die
durch Gabriels Stimme verdeckte Intention Hofmannsthals erkennbar,
das Spannungsverhiltnis zwischen Sprache und Wirklichkeit aufzuls-
sen, ohne dass die Sprache in ihrer scheinbaren Fliichtigkeit komplett
hinter der materiell festeren, stabileren Wirklichkeit zuriickbleibt. Ent-
scheidend bleibt trotzdem, dass die Wirklichkeit nicht restlos in das
Gebiet der Sprache iibergeht, sondern ihre Undurchdringlichkeit auch
dort zumindest teilweise beibehilt.

Dieser irreduzible Charakter der Wirklichkeit im Verhiltnis zur
Sprache, der als solcher gerade fiir poetische Zwecke hinzunehmen
ist, illustriert Gabriel mit besonderer Prignanz an Hebbels Gedicht
»Sie seh’n sich nicht wieder«. Dieser Text schildert die Liebesbegeg-
nung zweier Schwine in einem sachlich distanzierten Ton und wird
nach der Besprechung dreier Gedichte Georges vollstindig angefiihrt.
Obwohl die Erwihnung von Hebbels Gedicht die Vielschichtigkeit des
im »Gesprich« verwendeten Symbolbegriffs nicht ausschopft, erweisen
sich die Passagen, in denen auf die Symbolik der Schwine eingegan-
gen wird, aus zwei Griinden als besonders wichtig: Erstens, weil sie
Anlass zur Abzeichnung einer spezifischen Auffassung von Symbolik
und konkreter Gegenstdndlichkeit geben; zweitens, weil sie die einzige
Erwidhnung des Wortes >Hieroglyphe« enthalten.!! Der erste Aspekt ist

sphiren eine zentrale Rolle spielen, vgl. Burkhard Meyer-Sickendieck, Lyrisches Gespiir.
Vom geheimen Sensorium moderner Poesie. Miinchen 2011, bes. S. 29-31.

11 An sich stellt die Tatsache, dass das Wort >Hieroglyphe« nur einmal im Text expli-
zit vorkommt, kein Hindernis gegen den Versuch dar, die eventuelle Relevanz des »Ge-
sprichs« fiir den Hieroglyphendiskurs der Moderne geltend zu machen. Ansonsten wire
man dazu genétigt, eine derartige Relevanz auch dem »Chandos«-Brief abzusprechen, da

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 145

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wesentlich komplexer und soll im nichsten Abschnitt niher behandelt
werden, nachdem der zweite gekldrt worden ist. Dementsprechend sei
unten nur auf die entscheidende Stelle eingegangen, in der die Schwi-
ne als Hieroglyphen bezeichnet werden:

CLEMENS: Und diese Schwine? Sie sind ein Symbol? Sie bedeuten —
GABRIEL: LaB mich dich unterbrechen. Ja, sie bedeuten, aber sprich
es nicht aus, was sie bedeuten: was immer du sagen wolltest, es wire
unrichtig. Sie bedeuten hier nichts als sich selber: Schwine. Schwiine,
aber freilich gesehen mit den Augen der Poesie, die jedes Ding jedesmal
zum erstenmal sieht, die jedes Ding mit allen Wundern seines Daseins
umgibt: dieses hier mit der Majestit seiner koniglichen Fliige; mit der
lautlosen Einsamkeit seines strahlenden weilen Leibes, auf schwarzem
Wasser trauervoll, verachtungsvoll kreisend; mit der wunderbaren Fabel
seiner Sterbestunde...Gesehen mit diesen Augen sind die Tiere die eigent-
lichen Hieroglyphen, sind sie lebendige geheimnisvolle Chiffern, mit de-
nen Gott unaussprechliche Dinge in die Welt geschrieben hat. Gliicklich
der Dichter, daB auch er diese gottlichen Chiffern in seine Schrift verwe-
ben darf —12

Die durch den Gedankenstrich performativ gefirbte Mahnung an Cle-
mens, die Bedeutung der Schwiine nicht preiszugeben, impliziert nicht,
dass die Schwine keine einsehbare Bedeutung hitten, sondern nur,
dass man dem Symbol- bzw. Dingstatus der Schwine auch auf sprach-
licher Ebene gerecht werden soll, indem man ihnen einen gewissen
Grad an materieller Dichte und Selbstreferentialitit zuerkennt und
sich mit der tautologischen Feststellung abfindet, dass die Schwine nur
das sind, was sie sind, ndmlich: Schwiine. Diese Undurchschaubarkeit
der Vogel, die Gabriel zufolge die Poesie bewahren soll, ist es, die
mit dem Hieroglyphenkonzept in enger Verbindung steht. Dabei han-
delt es sich jedoch nicht blo um den Schwan als poetisches Symbol
oder um das bloBe Wort >Schwan¢, sondern auch um den Schwan
als wirkliches Tier bzw. als Kreatur Gottes. Die Bewertung der Tiere
als >Hieroglyphen«< und als >lebendige geheimnisvolle Chiffren< Gottes
legt eine Weltanschauung nahe, die man aus dem »Chandos«Brief

auch hier nur ein einziges Mal von den »Hieroglyphen einer geheimen, unerschopflichen
Weisheit« (SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S.47) explizit die Rede ist. In
einem solchen Fall wire bereits Assmanns legitimes Unternehmen, der Hieroglyphikkon-
zeption des »Chandos«Briefs auf den Grund zu gehen, sinnlos gewesen.

12 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 79.

146 Traian-loan Geani

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bereits kennt. Es ist die Welt der geheimnisvollen Signaturen, die in
die Dinge eingelegt wurden und in denen die Haupteigenschaften
der Dinge verborgen liegen — die Welt, die fiir das barocke Zeitalter
charakteristisch war und in der der enzyklopidische Topos des Buchs
der Natur anklingt.!® Diese Welt war die Welt Bacons, von der sich
Lord Chandos entfernt hatte.

In Bezug auf den »Chandos«Brief hatte jedoch Assmann festgestellt,
dass der Lord am eigenen Korper die entscheidende Wandlung voll-
zieht — anstatt zu sprechen und zu schreiben, gesellt er sich selbst als
physische Prisenz, d.h. als Chiffre und Hieroglyphe, zu den anderen
geheimnisvollen Dingen der AuBenwelt. Und bereits hieran werden die
Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen dem »Chandos«Brief
und dem »Gesprich iiber Gedichte« sichtbar, da aus beiden Texten
erst der zweite sich mit der Funktion der Dichtung explizit beschiftigt.
Und weil das »Gesprich iiber Gedichte« die Funktion der Dichtung an-
gesichts der im »Chandos«Brief festgestellten uniiberbriickbaren Kluft
zwischen Sprache und Wirklichkeit erneut bestimmen muss, kann Hof-
mannsthal (obgleich durch die Stimme Gabriels) nicht umhin, die
magische Kraft der Poesie zu rehabilitieren.!* Solange jedoch die Diffe-
renz zwischen Sprache und Wirklichkeit bestehen bleibt, kann jeder
Uberbriickungsversuch nur teilweise gelingen. Durch einen zugegebe-

13 Vgl. Assmann, Im Dickicht der Zeichen (wie Anm. 3), S. 133-142; zur Metapher
des Buchs der Natur vgl. weiterhin Friedrich Ohly, Zum Buch der Natur. In: Ders., Aus-
gewihlte und neue Schriften zur Literaturgeschichte und zur Bedeutungsforschung. Hg.
von Uwe Ruberg und Dietmar Peil. Stuttgart / Leipzig 1995, S. 727-843; Hans Blumen-
berg, Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt a.M. 1981; zur Signaturenlehre vgl. weiterhin
Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines. Paris
1990 [1966], S. 40-45; Friedrich Ohly, Zur Signaturenlehre der Frithen Neuzeit. Bemer-
kungen zur mittelalterlichen Vorgeschichte und zur Eigenart einer epochalen Denkform
in Wissenschaft, Literatur und Kunst. Aus dem Nachla hg. von Uwe Ruberg und Diet-
mar Peil. Stuttgart / Leipzig 1999; Maximilian Bergengruen, Nachfolge Christi — Nach-
ahmung der Natur. Himmlische und Natiirliche Magie bei Paracelsus, im Paracelsismus
und in der Barockliteratur (Scheffler, Zesen, Grimmelshausen). Hamburg 2007, S. 160
177 (mit besonderem Bezug auf Paracelsus und die Paracelsisten). Im »Chandos«-Brief
werden die enzyklopiddische Vorstellung des Buchs der Natur und die Signaturenlehre
miteinander vermengt.

14 Vgl. auch Liu, Schriftkritik (wie Anm. 5), bes. S. 65-68. Liu weist zu Recht darauf
hin, dass Chandos seine Epiphanien passiv erlebt, wohingegen im »Gesprich« eine »Apo-
theose des Dichters« (S. 65) stattfindet, die sich auf die Fahigkeit der Poesie, Prisenzer-
lebnisse unmittelbar heraufzubeschwiren, positiv auswirkt.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 147

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nermaflen kithnen Zug gelingt dennoch diese partielle Rehabilitation
der Sprache im »Gesprich«, und zwar durch die Berufung auf eine
gewisse Gnade vonseiten Gottes und der Dinge. Denn wihrend es
im »Gesprich« keinen Chandos gibt, der seinen eigenen Kérper gleich-
sam aufs Spiel setzt, um die Mingel der Sprache auszugleichen, gibt es
nichtsdestotrotz eine héhere Bereitschaft seitens der Dinge, sprachlich
bearbeitet zu werden. Auf diese Weise gewinnt die Poesie ihren Zau-
ber zuriick: Auch wenn sie die Unaussprechlichkeit gegenstindlicher
Bedeutungen nicht ausschopfen kann, vermag sie trotzdem die Ver-
schmelzung der Seele mit den Dingen der AuBenwelt sprachlich wie-
derzugeben. Somit liefern Hebbels Schwine nichts anderes als einen
weiteren Nachweis fiir Gabriels Behauptung, dass die Seele sich in den
Dingen der AuBenwelt wiederfindet — die Schwine driicken am Ende
eine Stimmung aus, bleiben dennoch bis zum Ende geheimnisvoll, ja
sie tibertragen ihren geheimnisvollen Charakter auf das Gedicht und
auf das Wort >Schwiine« selbst. Auf das Hieroglyphenkonzept des »Ge-
sprachs« angewendet hei3t es, dass die materielle Prisenz der Schwine
von der Poesie {ibernommen wird - die dichterische Sprache wird
selbst zur Hieroglyphe, da sie die Hieroglyphen der AuBenwelt in das
Gewebe des poetischen Textes integriert. Das Misstrauen gegeniiber
der Sprache, das ausschlieBlich durch eine hieroglyphische Sprache
des Korpers bzw. des Performativen im »Chandos«Brief ausgeglichen
werden konnte, wird somit im »Gesprach« gemildert, ja teilweise aufge-
hoben, weil nun das dichterische Wort Materialisierungsimpulse von
der AuBlenwelt empfingt und daher die performative Funktion des
Korpers zu erfiillen vermag, die ihm im »Chandos«Brief verweigert
worden war.

Il. Zwischen fremd- und selbstreferentieller Gegenstandsbedeutsamkeit:
»Symbols, >Hieroglyphe, >Chiffres, »Ding:

Obwohl das Wort >Hieroglyphe« nur einmal im »Gesprich« vorkommt,
lasst sich eine gewisse Kontinuitédt zwischen dem »Chandos«Brief und
dem »Gesprich« feststellen, zumindest was die Fragen beziiglich der
Suche nach einer wirklichkeitsnahen Sprache angeht. Wenn das »Ge-
sprich« dennoch als Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moderne

148 Traian-loan Geani

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu verstehen ist, dann hingt diese Einstufung von dem Verhiltnis zu
anderen Begriffen ab, die im Text vorkommen und mit denen die
Bedeutsamkeit von Gegenstidnden erfasst wird — Termini wie >Chiffres,
>Ding« und vor allem >Symbol«.

Prinzipiell sind alle diese Begriffe weitgehend Synonyme, ja >Hie-
roglyphes, >Chiffre< und >Ding« konnen im Kontext des »Gesprichs«
sogar als austauschbare Termini betrachtet werden. Letztendlich wird
mit allen drei Bezeichnungen eine Art bildhafter bzw. konkreter Ge-
genstindlichkeit erfasst, die einen gewissen Widerstand gegen die
Sprache leistet. Entsprechend schldgt sich im Dingbegriff eine tautolo-
gische Logik nieder, die jeden Entzifferungsversuch an der materiellen
Prisenz oder am (Sprach-)Bild des jeweiligen Dings abprallen lisst,
so dass die Bedeutung im Sein des Dings verortet wird, wenn etwa
die Schwine Hebbels in ihrer unaussprechlichen, unausschépfbaren
Bedeutung >nur noche sich selbst bedeuten. Ahnliches gilt fiir das Wort
>Chiffre«, wenn die Schwine weiterhin im Gesprich als »Chiffern«
bezeichnet werden, »welche aufzulésen die Sprache ohnmichtig ist«.!>
Die Dinge schlagen sich als Bilder im Gedicht nieder und behalten
dabei den Eindruck ihrer Konkretheit bzw. ihrer Dichte, die sprachlich
nur durch die Bescheidenheit der bloBen Denotation suggeriert wer-
den kann.

Trotzdem lidsst sich bemerken, dass aus allen vier oben erwihnten
Termini, mit denen im »Gesprich« die Bedeutsamkeit von konkreten
und poetischen Gegenstinden bezeichnet wird, das Wort >Symbol« im
Mittelpunkt steht. Diese besondere Aufmerksamkeit kommt dem Sym-
bolbegriff freilich nicht ohne Grund zu - stellt doch das »Gesprich«
eine Auseinandersetzung mit dem Symbolbegriff der Symbolisten und
der Goethezeit dar. Dabei iiberrascht Gabriels Uberdruss gegeniiber
dem Missbrauch des Worts >Symbol« nicht: »Wie gern wollte ich dir
das Wort >Symbol« zugestehen, wire es nicht schal geworden, daB
mich’s ekelt.«!6 Gegen die Entwertung des Wortes >Symbol« infolge des-
sen allzu hiufiger Verwendung wendet sich Gabriel mit einem Riick-
griff auf den performativen Ursprung des Symbols in der ritualischen

15 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 80.
16 Ebd.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 149

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geste des Schlachtopfers bzw. in der Identifikation des Opferers mit
dem Opfer:

Weilit du, was ein Symbol ist? ... Willst du versuchen dir vorzustellen, wie
das Opfer entstanden ist? [...] Ich meine das Schlachtopfer, das hingeopferte
Blut und Leben eines Rindes, eines Widders, einer Taube. [...] Mich diinkt,
ich sehe den ersten, der opferte. Er fiihlte, dal die Gotter ihn haBten: da3
sie die Wellen des GieBbaches und das Ger6ll der Berge in seinen Acker
schleuderten; dal3 sie mit der fiirchterlichen Stille des Waldes sein Herz
zerquetschen wollten; oder er fiihlte, dal die gierige Seele eines Toten
nachts mit dem Wind hereinkam und sich auf seine Brust setzte, diirstend
nach Blut. Da griff er, im doppelten Dunkel seiner niedern Hiitte und
seiner Herzensangst, nach dem scharfen krummen Messer und war bereit,
das Blut aus seiner Kehle rinnen zu lassen, dem furchtbaren Unsichtbaren
zur Lust. Und da, trunken vor Angst und Wildheit und Néhe des Todes,
wiihlte seine Hand, halb unbewuft, noch einmal im wolligen warmen Vlie3
des Widders. — Und dieses Tier, dieses Leben, dieses im Dunkel atmende,
blutwarme, ihm so nah, so vertraut — auf einmal zuckte dem Tier das
Messer in die Kehle, und das warme Blut rieselte zugleich an dem VlieB des
Tieres und an der Brust, an den Armen des Menschen hinab: und einen
Augenblick lang muB er geglaubt haben, es sei sein eigenes Blut; einen
Augenblick lang, wihrend ein Laut des wolliistigen Triumphes aus seiner
Kehle sich mit dem ersterbenden Stohnen des Tieres mischte, muB} er die
Wollust gesteigerten Daseins fiir die erste Zuckung des Todes genommen
haben: er muB, einen Augenblick lang, in dem Tier gestorben sein, nur so
konnte das Tier fiir ihn sterben. Dal} das Tier fiir ihn sterben konnte, wurde
ein groBes Mysterium, eine gro3e geheimnisvolle Wahrheit. Das Tier starb
hinfort den symbolischen Opfertod. Aber alles ruhte darauf, da3 auch er in
dem Tier gestorben war, einen Augenblick lang. DaB sich sein Dasein, fiir
die Dauer eines Atemzugs, in dem fremden Dasein aufgelost hatte. — Das
ist die Wurzel aller Poesie: wie durchsichtig im GroBen: denn was ist klarer,
als daB sich mein Fiihlen in Hamlet auflést, solange Hamlet auf der Biithne
steht und mich hypnotisiert? Aber wie durchsichtig auch im Kleinen: faft
mich, fiir eines Gedankenblitzes Dauer, nicht das Gefieder jener Schwine
so gut wie Hamlets Haut? Aber es wirklich zu glauben, zu glauben, da3
es wirklich so ist! Diese Magie ist uns so furchtbar nahe: nur darum ist
es so schwer, sie zu erkennen. Die Natur hat kein anderes Mittel, uns zu
fassen, uns an sich zu reifen, als diese Bezauberung. Sie ist der Inbegriff
der Symbole, die uns bezwingen. Sie ist was unser Leib ist, und unser Leib
ist, was sie ist. Darum ist Symbol das Element der Poesie, und darum setzt
die Poesie niemals eine Sache fiir eine andere: sie spricht Worte aus, um der
Worte willen, das ist ihre Zauberei.!”

17 Ebd., S. 80f. Aus der Fiille der Forschungsliteratur zur Metaphorik des Schlachtopfers
im »Gesprich iiber Gedichte« sei insbesondere verwiesen auf: Ritchie Robertson, The

150 Traian-loan Geani

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbar bietet das Opferbeispiel keine reale bzw. historische Ursache
fiir die Entstehung der Dichtung, sondern nur die archetypische Veran-
schaulichung eines bestimmten Denkmusters, die der Dichtung eigen
ist, namlich die psychische Identifikation von Ich und AuBenwelt.!
Die Parallele zum »Chandos«Brief ist an dieser Stelle kaum tiberseh-
bar, da Chandos seinerseits eine totale Identifikation mit den Dingen
der AuBenwelt am eigenen Korper erlebt. Die Bevorzugung einer Sym-
bolik des Performativen, Korperlichen wird auch im »Gesprich« befiir-
wortet — allerdings mit dem wichtigen Unterschied, dass die Poesie aus
dem Bereich dieser performativen Symbolik nicht mehr ausgeschlos-
sen wird, sondern an der Sprache selbst diese Performativitit vollzieht.
Infolgedessen verdinglichen sich die Worte, indem sie ebenso wie die
Dinge (die Schwine) nur zu dem werden, was sie bereits sind, ndmlich:

Theme of Sacrifice in Hofmannsthal’s »Das Gesprich tiber Gedichte« and »Andreas«. In:
Modern Austrian Literature 23, 1990, S. 19-33; weiterhin Specht, »Wurzel allen Denkens
und Redens« (wie Anm. 1), S. 335-343; Schifer, Zeichendeutung (wie Anm. 1), S. 124-139;
Wellbery, Die Opfer-Vorstellung (wie Anm. 1), bes. S. 298-304; Hans Richard Brittnacher,
»Das ist die Wurzel aller Poesie«. Das Blutopfer bei Hugo von Hofmannsthal und Joseph de
Maistre. In: Asthetik des Opfers. Zeichen/Handlungen in Ritual und Spiel. Hg. von
Alexander Honold, Anton Bierl und Valentina Luppi unter Mitarb. von Simon Aeberhard
und Stefan Kleie. Miinchen 2012, S. 263-280; Wolfgang Riedel, Arara ist Bororo oder die
metaphorische Synthesis. In: Ders., Nach der Achsendrehung. Literarische Anthropologie
im 20. Jahrhundert. Wiirzburg 2014, S. 31-51, hier S. 40-43; Kari Driscoll, Die Wurzel aller
Poesie. Hofmannsthals Zoopoetik, das Tieropfer und die Sprachkrise. In: Das Tier als
Medium und Obsession. Zur Politik des Wissens von Mensch und Tier um 1900. Hg. von
Cornelia Ortlieb, Patrick Ramponi und Jenny Willner. Berlin 2015, S. 153-191, hier bes.
S. 182f., 186-191; Martin Bartelmus, Cultural Born Killers. Poetologie(n) des Tétens um
1900. Wiirzburg 2020, S. 25-93.

18- Die Uberzeugungskraft von Gabriels ethnologisch gefirbtem Beispiel besteht in
der Wiederholbarkeit der ritualischen Geste des Opferns in der Dichtung, allerdings
nicht im Sinne des gewaltsamen Tétens, sondern im Sinne der augenblicklichen Ver-
schmelzung von Dichter und AuBenwelt im Gedicht. Wenn sich das Beispiel des
Schlachtopfers als atemporaler Ur-Szene symbolischer Handlungen verstehen lisst, dann
erfiillt es die Funktion eines Archetypus im Sinne des Religionswissenschaftlers Mircea
Eliade, so dass die Poesie zur Wiederholung eines ritualischen Vorgangs bzw. eines ar-
chetypischen symbolischen Aktes (der Vereinigung mit der AuBBenwelt) mutiert. Zum Ar-
chetypus als prototypischem mythischem Ereignis, das als Muster fiir ritualische Wieder-
aktualisierungen in der profanen Gegenwart dient, vgl. insb. Mircea Eliade, Le mythe de
Iéternel retour. Archétypes et répétition. Paris 1949, S. 15-80, bes. S. 19. Auch wenn Hof-
mannsthals archetypisches Beispiel keine Gotter als handelnde Figuren enthilt (wie es
bei der Mehrheit von Eliades Beispielen der Fall ist), spielt es sich immerhin in einer un-
gewissen Ur-Zeit ab, die den Rahmen fiir urspriingliche Ereignisse bildet.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 151

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Worte. Der Gedanke Goethes, wonach das Symbol »die Sache« sei,
»ohne die Sache zu seyn«,!' wird hier aufgegriffen und dahin gewen-
det, dass sie auch auf die Materialitit des Wortes iibertragbar wird.2°
Anstatt des Symbols als Zeichen fiir ein {ibergeordnetes Anderes (Si-
gnifikat) tritt ein tautologisches, dinghaft-materielles Symbol, das auf
jeder ontologischen Ebene (Seele, Sprache, Dinge der Aulenwelt) seine
eigene Bedeutung ist, d.h. zugleich ist und bedeutet.?! Diese Gleich-
zeitigkeit von Sein und Bedeuten, die diesem tautologischen Symbol
anhaftet, ldsst sich mit der traditionell rhetorischen Frage nach der
Beziehung zwischen res und verba freilich nicht mehr ausschopfen,?
denn die poetischen verba werden bei Hofmannsthal selbst reifiziert,

19 Dije Aussage Goethes stammt aus: Johann Wolfgang Goethe, Nachtrag zu »Philos-
trats Gemilde«. In: Ders., Samtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und Gespriche. Hg. von
Friedmar Apel, Hendrik Birus, Anne Bohnenkamp u.a. 40 Bde. in 45 Teilbdn. Frankfurt
a.M. 1985-2013, hier Bd. 20: Asthetische Schriften 1816-1820. Uber Kunst und Altertum
I - II. Hg. von Hendrik Birus. Frankfurt a.M. 1999, S. 540: »Es [das Feuer als Symbol] ist
die Sache, ohne die Sache zu seyn, und doch die Sache; ein im geistigen Spiegel zusam-
mengezogenes Bild und doch mit dem Gegenstand identisch.« Die Bemerkung bezieht
sich auf ein gestochenes Bild, das in Adam von Bartschs »Peintre graveur« mit dem Titel
»Aspasia bey Tische mit Sokrates und einem andern Philosophen Rede wechselnd. Die
Minner scheinen erstaunt iiber die Gewalt ihrer Argumente« versehen ist (vgl. ebd.,,
S. 539).

20 Ich stiitze mich auf Strathausens Beobachtung, dass in der Literatur um 1900 Wor-
ter zunehmend als Dinge behandelt werden: »In order to legitimate its alleged insights
into >life¢, poetry around 1900 focuses on the materiality of language. It looks upon words
as things in their own right. Writing a poem becomes synonymous with building a world,
not only in the hermeneutic sense of producing meaning, but also in the material sense
of constructing a visual object in space.« (Strathausen, Look of Things [wie Anm. 1],
S. 12).

21 Bereits in den 1890er Jahren konzipiert Hofmannsthal das Symbol als ontologische
Synthese von Sein und Bedeuten; entsprechend vermerkt der Autor in einer Aufzeich-
nung aus dem Jahr 1895: »Alles was ist, ist; sein und bedeuten ist eins; folglich ist alles
seiende Symbol.« (SW XXXVIII Aufzeichnungen [Text], S. 310, Nr. 537).

22 Bei dem Verhiltnis zwischen res und verba unterscheidet Dirk Rose zwischen einer
rhetorischen Situation, in der jedem verbum eine einzige res entspricht, und einer anderen
Situation, bei der die Fiille der vorhandenen res stindig zur Auswahl passender Worter
erfordert, vgl. Dirk Rose, Res und verba. Literarhistorische Anmerkungen zu einer rhetori-
schen Beziehungsgeschichte. In: Das Verhiltnis von res und verba. Zu den Narrativen der
Dinge. Hg. von Martina Wernli und Alexander Kling. Freiburg i.Br. / Berlin / Wien 2018,
S.33-51, hier S.33. Beide Konzeptionen teilen die Voraussetzung, »dass die verba iiber-
haupt in der Lage sind, unterschiedliche res in einen rhetorischen Sprechakt zu integrie-
ren« (ebd., S. 34) — eine Voraussetzung, die in Hofmannsthals »Gespréich« auBer Kraft ge-
setzt wird.

152 Traian-loan Geani

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und zwar derart, dass es am Ende offen bleibt, ob gerade diese Ding-
haftigkeit der Worter die gegenseitige Anndherung von Sprache und
Wirklichkeit begiinstigt oder die komplette Loslésung der Sprache von
der Wirklichkeit vollzieht.

Tatsédchlich trigt Hofmannsthals Symboltheorie beiden wider-
spriichlichen Sichtweisen Rechnung, weshalb auch Hofmannsthals/Ga-
briels geschickte Argumentation zugunsten der Poesie als symbolisie-
render Tatigkeit nicht restlos befriedigend wirken kann. Die argumen-
tativen Irritationen, die Gabriels schwankende Position zwischen sym-
bolischer Selbstreferentialitit und symbolischer Fremdreferentialitit
hervorrufen, lassen sich nicht aus der Welt schaffen. Wenn Gabriel
daher Clemens unterbricht und ihn darum bittet, die Bedeutung der
Schwine nicht auszusprechen, dann wirkt diese Aufforderung zum
Schweigen wie eine forcierte Geste von auBlen, die vom Status der
Schwiine als Zeichen fiir ein Anderes gezielt ablenken soll. Hieran wird
deutlich, dass der Text mit zwei Arten von Symbolik operiert: eine
opake bzw. selbstreferentielle und eine binir gegliederte Symbolik, die
zwischen dem Bezeichneten und dem Bezeichnenden unterscheidet.?3
Anders ausgedriickt: Hofmannsthals Symbolbegriff oszilliert zwischen
zwei unterschiedlichen Zeichenkonzeptionen: einer, bei der das Be-
zeichnende sich selbst bezeichnet (Wort oder Ding als Zeichen fiir sich
selbst) und einer, in der das Bezeichnende etwas anderes bezeichnet
(Wort oder Ding als Zeichen fiir ein Anderes). Obwohl Gabriel mithilfe
des Terminus >Symbol« beide Aspekte — das bloBe Sein und das Bedeu-
ten — versbhnen will, erweisen sich in Wirklichkeit die Termini >Hiero-

23 Diese doppelte Symbolik soll nicht mit der »Zwei-Sprachen-Konstruktion« ver-
wechselt werden, die auf dem Gegensatz zwischen der begrifflichen Sprache und der
symbolisch-bildhaften Sprache der Poesie beruht, vgl. Liu, Schriftkritik (wie Anm.5),
S. 66-69; Riedel, Homo natura (wie Anm. 1), S. 5. Die Spannung der doppelten Symbolik
besteht nicht zwischen Symbolsprache und Alltagssprache, sondern innerhalb des Sym-
bolbegriffs selbst, der zwischen Selbst- und Fremdreferentialitit gespalten ist. Zu relati-
vieren wire an dieser Stelle die Aussage Claudia Bambergs, wonach das Symbol in Hof-
mannsthals »Gesprich« »nicht zeichenhaft oder stellvertretend auf etwas Anderes, Abwe-
sendes verweist«, sondern in ihm »Sein und Bedeuten zusammenfallen« (Bamberg, »Das
Gesprich iiber Gedichte« [wie Anm. 8], S.323). Zwar hat Bamberg insofern Recht, als
Gabriel im »Gesprich« eine neue Symbolkonzeption entwirft — ob der Verzicht auf das
traditionelle Symbolverstindnis restlos gelingt, ist allerdings eine andere Frage und ldsst
sich bezweifeln.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 153

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

glyphes, >Chiffre< und >Ding« als geeigneter dafiir, den Widerstand von
Dingen und Worten gegen jegliche Signifikations- und Deutungsversu-
che zu konzeptualisieren.?* Demgegeniiber wird das Wort >Symbol«
im Anschluss an diese Begriffe verwendet, um mitunter das genaue
Gegenteil zu erzielen, nimlich: den Widerstand der Dinge aufzuheben,
die Zusammenschmelzung von Ich und AuBBenwelt in Aussicht zu stel-
len, und nicht zuletzt der Sprache selbst die Fihigkeit zuzugestehen,
materielle Gestalt anzunehmen und dabei die unmittelbare Priasenz
konkreter Dinge und seelischer Stimmungen einzufangen. Dieses Ver-
sprechen des Symbols bleibt jedoch auf die Verséhnung der biniren
Relation zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem angewiesen —
schon zu Beginn des Gesprichs, als Georges Gedichtband »Jahr der
Seele« besprochen wird, hatte Gabriel die symbolischen Landschaf-
ten Georges als »Iridger des Anderen«?® bezeichnet. Dasselbe gilt fiir
Hebbels Schwine: Das Wort >Schwan« wird einerseits ebenso undurch-
dringlich in seiner Materialitdt wie der konkrete Schwan; andererseits
reproduziert es auf der poetischen Sprachebene dieselbe Spannung
zwischen Sein und Bedeuten, die Hebbels Schwinen als Bedeutungs-
tragern innewohnt. Kurzum: Hofmannsthals Symbolbegriff kann nicht
auf die Ebene des hieroglyphischen Seins beschrankt bleiben, sondern

24 Die Behaptung Driscolls, >Symbols, sHieroglyphe, >Chiffre« (dazu noch >Metapher«
und >Bild«) seien Synonyme (vgl. Driscoll, Die Wurzel aller Poesie [wie Anm. 17], S. 179)
hat demzufolge nur bedingte Geltung. Driscoll mag Recht damit behalten, dass Hof-
mannsthal keine strenge Unterscheidung zwischen Symbol und Hieroglyphe/Chiffre be-
absichtigt, wenn Gabriel die Schwine als Hieroglyphen bezeichnet (vgl. ebd., S. 179f.).
Die Bezeichnung der Schwine als Hieroglyphen und nicht als Symbole hat jedoch wich-
tige Konsequenzen, da Gabriel offenbar Schwierigkeiten hat, zu erkldren, warum das
Symbol die Sache selbst setzt. Gerade deshalb bedarf er anderer Termini wie >Chiffres,
>Ding« und >Hieroglyphe¢, um eine Grenze zwischen der undurchschaubaren Wirklich-
keit und der undurchschaubaren Worte der Poesie genauer zu markieren, kurzum: damit
das Strauben der Wirklichkeit gegen die Bearbeitung durch die Sprache signalisiert wird.
Wenn Gabriel also darauf beharrt, Hebbels Schwine seien keine gewshnlichen Meta-
phern oder Symbole, sondern vielmehr Chiffren oder Hieroglyphen, dann ist diese be-
griffliche Unterscheidung nicht unwichtig: Sie zeigt, dass Hofmannsthal zwischen der
Ohnmacht der Sprache gegeniiber der Wirklichkeit und der qualitativen Ahnlichkeit von
poetischer Sprache und Wirklichkeit schwankt. Im ersten Fall spielen >Hieroglyphes,
>Chiffre, »Ding« eine zentrale Rolle, im zweiten Fall wird das Wort >Symbol< immer noch
mit dem Versprechen der gliicklichen Einheit zwischen Ich und AuBenwelt, Sprache und
Wirklichkeit aufgeladen.

25 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 76.

154 Traian-loan Geani

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

muss auch den Uberschuss an Sinn gewihrleisten, den das Symbol nur
als Bedeutungstrager bzw. als Zeichen fiir ein Anderes gewihrleisten
kann. Aber diese Dimension des Symbols als Zeichen fiir ein Anderes
wird von Gabriel stets verdunkelt, entweder durch das Schweigegebot,
oder durch das bloBe Erstaunen iiber Gedichte als magische Aneinan-
derreihungen von Wortern, mit dem das »Gesprich« sogar endet:

DaB es Zusammenstellungen von Worten gibt, aus welchen, wie der Fun-
ke aus dem geschlagenen dunklen Stein, die Landschaften der Seele her-
vorbrechen, die unermeBlich sind wie der gestirnte Himmel, Landschaf-
ten, die sich ausdehnen im Raum und in der Zeit, und deren Anblick
abzuweiden in uns ein Sinn lebendig wird, der iiber alle Sinne ist. Und
dennoch entstehen solche Gedichte...26

Will man letztendlich die doppelte Symbolik des »Gesprichs« zusam-
menfassend beschreiben, lisst sich Folgendes festhalten: Die Dinge,
die der Dichter in seine Gedichte einbaut, sollen auch im Gedicht
opake Dinge bleiben; gleichzeitig soll aber das Gedicht, in dem sie
vorkommen, eine seelische Stimmung ausdriicken, eine Bedeutung, an
der die gemeinten Dinge teilhaben, da die Seele selbst sich in ihnen
vermutlich >wiedergefunden«< hat. Auf diese Weise bleibt das im Text
entworfene Symbolkonzept immer noch gespalten — nimlich zwischen
dem Bediirfnis, Dinge wie auch Worte in ihrer materiellen Dichte zu
bewahren bzw. so zu lassen, wie sie sind, und dem Bediirfnis, Dinge zu
>beseelens, d.h. ihnen eine Bedeutung abzugewinnen, die der Mensch
geistig und emotional verarbeiten kann. Am Ende bleibt demzufolge
eine ungeldste Spannung zwischen dem Wort >Symbol< und der Be-
griffsgruppe >Hieroglyphe</>Chiffre«/>Ding« bestehen — zwischen einer
Symbolik also, die eher im Hintergrund steht und Bezeichnendes und
Bezeichnetes zusammenschmelzen will, und der einer selbstreferentiel-
len Symbolik, wonach jedes Ding eine unentzifferbare Hieroglyphe
darstellt, die auf sich selbst verweist. Obwohl das Umdenken des Sym-
bolbegriffs mithilfe des Opferbeispiels sich in die Richtung der selbst-
referentiellen Symbolik bewegt, wird das Denken des Symbolischen in
binidren Kategorien (Signifikant-Signifikat) nicht komplett aufgegeben,

26 Ebd., S. 86.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 155

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern allenfalls durch performative Gesten Gabriels wie das Schwei-
gegebot und das Erstaunen unterdriickt.

lll. Die Konzeption des natiirlichen Zeichens im »Gespriach tiber
Gedichte« und Hofmannsthals Hieroglyphendiskurs

Nach der oben durchgefiihrten Analyse von Hofmannsthals »Gesprich
iiber Gedichte« bleibt nun zu erkunden, ob dieser Text einen wert-
vollen Beitrag nicht nur zur Symboltheorie, sondern auch zum Hie-
roglyphendiskurs der Literatur um 1900 leistet. Obwohl das Wort
>Hieroglyphe« nur einmal im Text vorkommt, dient es der Konzeptua-
lisierung einer bedeutungsopaken Gegenstindlichkeit, die auch durch
die Termini >Chiffre« und >Ding« suggeriert wird. Alle drei Worter
sind zwar gewissermallen dem Symbolbegriff untergeordnet insofern,
als sie auf eine extreme, selbstreferentielle Form der Symbolik hindeu-
ten, die rein tautologische Identititsbeziehungen (A ist A, Schwine
sind Schwine) fordert; dennoch wird diese Selbstreferentialitit, die
vor allem im Fall auBenweltlicher Dinge sich der sprachlichen Bewil-
tigung entzieht, durch eine weitere, umfassendere Form der Symbo-
lik erginzt, die auf die Versshnung bzw. Zusammenschmelzung von
Signifikant und Signifikat bzw. Bezeichnendem und Bezeichnetem ab-
zielt.

Demzufolge erweist sich das »Gesprich tiber Gedichte« nicht nur als
eine Fortsetzung der Fragestellungen des »Chandos«-Briefs, sondern
auch im groBeren ideengeschichtlichen Rahmen als eine Fortsetzung
der Debatte um das Konzept des natiirlichen Zeichens, die in der
Aufklirung und Goethezeit ihren geistesgeschichtlichen Héhepunkt er-
reicht hatte.?” Gemil der Semiotik der Aufklirung war das natiirliche
Zeichen diejenige Form kiinstlerischen bzw. bildhaften Ausdrucks, in

27 Das Konzept des natiirlichen Zeichens findet sich bereits bei Augustinus in »De
doctrina christiana«, vgl. hierzu Aurelius Augustinus, (Euvres de Saint Augustin. Hg. von
Goulven Madec et al. Bd. 11: Le magistére chrétien. Paris 1949, S. 238 (I1.1.2; fiir Augusti-
nus’ Unterscheidung zwischen signa naturalia und signa data). Fiir eine deutsche (aller-
dings nicht zweisprachige) Ausgabe vgl. Augustinus, Die christliche Bildung (De doctrina
christiana). Ubers., Anm. und Nachw. von Karla Pollmann. Stuttgart 2013 [2002], S. 46f.
(hier nummeriert als Buch II, 1.2.2.).

156 Traian-loan Geani

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Signifikant und Signifikat einander visuell dhnelten (etwa in den
bildenden Kiinsten).?® Zur Zeit der Klassik und Romantik wetteifern
vor allem die Begriffe >Allegorie< und >Symbol< um die Stelle des natiir-
lichen Zeichens als vollkommenster Form kiinstlerischen Ausdrucks
miteinander: Goethes Symbol liefert hierin das bekannteste Beispiel,
da in ihm die Bedeutung, ndmlich die Idee, unmittelbar prisent ist,
ohne dass sie ausgesprochen wird: »Die Symbolik verwandelt die Er-
scheinung in Idee, die Idee in ein Bild, und so, daf} die Idee im Bild
immer unendlich wirksam und unerreichbar bleibt und, selbst in allen
Sprachen ausgesprochen, doch unaussprechlich bliebe.«? Ahnliches
gilt fir das romantische Symbol, in dem Bezeichnetes und Bezeich-
nendes zusammenfallen, allerdings mit der Prizisierung, dass fiir die
Romantiker auch die Allegorie die Funktion des natiirlichen Zeichens
erfilllen kann, vor allem dann, wenn der Autor die Weltanschauung
einer Hieroglyphik der Natur direkt oder indirekt befiirwortet.3? Da

28 Paradigmatisch in dieser Hinsicht duBert sich Jean Baptiste Dubos, der den Um-
gang mit natiirlichen Zeichen der Malerei zuschreibt; siche Jean Baptiste Dubos, Réflexi-
ons critiques sur la poésie et sur la peinture I — III. Nachdruck Paris 1770. Genf 1982,
S. 110f. (413f. im Orig.): »Je crois que le pouvoir de la Peinture est plus grand sur les hom-
mes, que celui de la Poésie, & j’appuie mon sentiment sur deux raisons. [...| La seconde
est que la Peinture n’emploie pas des signes artificiels, ainsi que le fait la Poésie, mais
bien des signes naturels. C’est avec des signes naturels que la peinture fait ses imitations
[...]«. Dubos’ Ansichten beziiglich des Umgangs der Malerei mit natiirlichen Zeichen wer-
den auch von deutschsprachigen Aufklirern (Mendelssohn, Lessing) geteilt, obgleich zu-
gunsten der Dichtung umgedeutet; so heiB3t es etwa bei Mendelssohn: »Der Gegenstand
der schonen Kiinste ist [im Vergleich zur Dichtung] eingeschrinkter. Diese bedienen sich
vornehmlich der natiirlichen Zeichen« (Moses Mendelssohn, Uber die Hauptgrundsitze
der schénen Kiinste und Wissenschaften. In: Ders., Asthetische Schriften. Mit einer Ein-
leit. und Anm. hg. von Anne Pollok. Hamburg 2006, S. 188-215, hier S. 200).

29 Goethe, Samtliche Werke (wie Anm. 19), Bd. 13: Spriiche in Prosa. Sdmtliche Maxi-
men und Reflexionen. Hg. von Harald Fricke. Frankfurt a.M. 1993, S. 207.

30 Ein prominentes Beispiel fiir die romantische Vorstellung einer Hieroglyphik der
Natur bietet Tiecks Roman »Franz Sternbalds Wanderungen«: »O ihr Térichten! die ihr
der Meinung seid, die allgewaltige Natur lasse sich verschonen, wenn ihr mit Kunstgrif-
fen und kleinlicher Hinterlist eurer Ohnmacht zu Hiilfe eilt! Was kénnt ihr anders, als
uns die Natur nur ahnden lassen, wenn uns die Natur die Ahndung der Gottheit giebt?
Nicht Ahndung, nicht Vorgefiihl, urkriftige Empfindung selbst, sichtbar wandelt hier
auf Hohen und Tiefen die Religion, empfingt und trigt mit giitigem Erbarmen auch
meine Anbetung. Die Hieroglyphe, die das Hochste, die Gott bezeichnet, liegt da vor mir
in thitiger Wirksamkeit, in Arbeit, sich selber aufzulésen und auszusprechen, ich fiihle
die Bewegung, das Rithsel im Begriff zu schwinden, — und fithle meine Menschheit.«
(Ludwig Tieck, Gesammelte Werke. Digitale Reprint-Ausgabe in der Arno-Schmidt-Refe-

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 157

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Hieroglyphenbegriff bereits in der Antike mit dem Allegorie- und
mit dem Symbolbegriff eng verbunden war,?!' konnten die Romantiker
immer wieder alle drei Begriffe (>Allegorie<, >Symbol« aber auch >Hie-
roglyphe<) mit dem Gedanken des natiirlichen Zeichens verkniipfen,

renzbibliothek zu Tiecks Geburtstag am 31.5.2006 und zu Arno Schmidts Todestag am
3.6.2006. Hg. von Giinter Jiirgensmeier und Karl Eichwalder. 39 Bde, hier Bd. 16, S. 274.
http://www.gasl.org/wordpress/?page_id=102 [9.3.2022]). Fiir Sekundérliteratur zur
Hieroglyphik der Kunst und der Natur in der deutschen Romantik vgl. Wilhelm VoB-
kamp, »Alles Sichtbare haftet am Unsichtbaren«. Bilder und Hieroglyphenschrift bei Wil-
helm Heinrich Wackenroder, Ludwig Tieck und Friedrich von Hardenberg (Novalis). In:
Rhetorik der Ubertragung. Hg. von Daniel Miiller Nielaba, Yves Schumacher und Chris-
toph Steier. Wiirzburg 2013, S. 53-69; Maximilian Bergengruen, Signatur, Hieroglyphe,
Wechselreprisentation. Zur Metaphysik der Schrift in Novalis’ »Lehrlingen«. Athendum
14, 2004, S. 43-67; Barbara Hunfeld, Zur >Hieroglyphe« der Kunst um 1800. Uberlegun-
gen zu einer Metapher bei Diderot, Goethe, Schubert und Schlegel. In: Hieroglyphen.
Stationen einer anderen abendlindischen Grammatologie. Hg. von Aleida und Jan Ass-
mann. Miinchen 2003, S.281-296, hier S.290-295 (zu Gotthilf Heinrich Schubert und
Fr. Schlegel); Astrid Keiner, Hieroglyphenromantik. Zur Genese und Destruktion eines
Bilderschriftmodells und zu seiner Uberforderung in Friedrich Schlegels Spitphiloso-
phie. Wiirzburg 2003, S. 111-118 (zu Novalis) und 119-204 (zu Friedrich Schlegel); Bengt
Algot Serensen, Symbol und Symbolismus in den #sthetischen Theorien des 18. Jahr-
hunderts und der deutschen Romantik. Kopenhagen 1963, S. 144-150.

31 So bekanntlich bei Porphyrios, dessen Unterscheidung zwischen mehreren symboli-
schen Schriftarten (epistolographisch, hieroglyphisch, symbolisch) seit der Renaissance
immer wieder aufgegriffen wurde; vgl. dazu Porphyrios, Leben des Pythagoras. In: Ders.,
Dariiber dass man kein Fleisch essen soll und drei kleine Schriften: Lebensbeschreibung
des Pythagoras. Die Nymphenhghle bei Homer. An Markella. Hg. von Else Zekl. Ubers.,
mit Einleitungen und Anmerkungen versehen von Hans Giinter Zekl. Wiirzburg 2020,
S. 199-225, hier S. 208. Wihrend die hieroglyphische Schrift auf Abbildung des Bezeich-
neten beruht, wird bei der symbolischen die allegorische Verritselung des Bezeichneten
betrieben. Porphyrios benutzt demnach »allegorisch« und >symbolisch< synonym. Cle-
mens Alexandrinus bietet seinerseits eine beriihmte, wenngleich komplexere Einteilung
der dgyptischen Schriftarten. Er unterscheidet zwischen der im Alltag benutzten Brief-
schrift (der epistolographischen Schrift), der hieratischen (priesterlichen) und der sinn-
bildlich-hieroglyphischen, die sowohl Buchstaben als auch Sinnbilder einsetzen kann,
vgl. Clemens Alexandrinus, Die Teppiche (Stromateis). Deutscher Text nach der Ubers.
von Franz Overbeck. Im Auftrage der Franz Overbeck-Stiftung in Basel. Hg. und eingel.
von Carl Albrecht Bernoulli und Ludwig Friichtel. Basel 1936, S. 436. Die allegorische
bzw. ritselhafte Schriftart wird von Clemens der sinnbildlich-hieroglyphischen Schriftart
zugerechnet, vgl. ebd. Neben der allegorischen Schriftart gibt es noch die kyriologische
und die tropische; die erste besteht in der einfachen Abbildung des Bezeichneten, die
tropische in der Ubertragung eines Schriftzeichens auf einen fremden Referenzbereich.
Fiir eine schematische Darlegung von Porphyrios’ und Clemens Alexandrinus’ Klassifi-
zierung der altégyptischen Schrift vgl. Jan Assmann, Agyptische Geheimnisse. Miinchen
2004, S. 205-207.

158 Traian-loan Geani

17012026, 22:38:26. - EE—



http://www.gasl.org/wordpress/?page_id=102
https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.gasl.org/wordpress/?page_id=102

das aufgrund seines gottlichen Charakters dem Kiinstler erlaubte, eine
umfassendere immaterielle Bedeutung bzw. Idee unmittelbar an einen
sinnlich-konkreten Bedeutungstriger (Bild, Ding, Wort) zu binden.

Hofmannsthals poetologische Texte zeigen indessen, dass die Debat-
te um das natiirliche Zeichen um 1900 anders verlduft, und zwar unter
Marginalisierung des Allegoriebegriffs. Stattdessen treten Termini wie
>Dings, >Chiffre« und >Hieroglyphe« ein, die eine bedeutungsopake ma-
terielle Dichte nahelegen und somit die Natiirlichkeit des natiirlichen
Zeichens immer stirker auf dessen materiellen Teil eingrenzen. Somit
entsteht eine Selbstreferentialitit der Materie, die auf allen Ebenen
(Sprache, Dinge, Bilder) anzutreffen ist. Wohlgemerkt aber: Wihrend
im »Chandos«Brief die Distanz zwischen Sprache und Wirklichkeit
nur durch den Koérper des Kiinstlers tiberbriickt werden konnte, erhilt
im »Gesprich« auch die poetische Sprache die Lizenz, Unmittelbar-
keitseffekte zu erzeugen, indem Worte gleichsam als materielle Dinge
eigener Art behandelt werden.

Wenn aber das »Gespriach« im Endeffekt auf ein Umdenken des
natiirlichen Zeichens abzielt, dann ist dieses Umdenken an der oben
angedeuteten doppelten Symbolik orientiert — einerseits im Sinne der
hieroglyphischen Selbstreferentialitit, die den Unterschied zwischen
Bezeichnendem/Signifikant und Bezeichnetem/Signifikat in tautologi-
scher Manier komplett verschwinden lésst, andererseits im Sinne der
Fremdreferentialitit, die unter Beachtung der Unterschiede zwischen
Signifikant und Signifikat bzw. zwischen Bedeutungstriger und Bedeu-
tung eine Zusammenschmelzung beider Komponenten erstrebt. So
soll ein Gedicht selbstreferentiell sein, indem es eine abgeschlossene
Reihe von Wortern bildet, die bloB Worte sind, und gleichzeitig eine
Stimmung ausdriicken bzw. als Symbol fiir ein Anderes wirken. Dassel-
be gilt fiir die Schwine als undurchschaubare Hieroglyphen einerseits
und als Tréger einer unaussprechlichen Bedeutung andererseits, fiir
die sie eben als Zeichen instrumentalisiert werden kénnen.

Wer dementsprechend in Hofmannsthals »Gesprich« den radikalen
Bruch mit der metaphysischen Tradition der Renaissance und der
Romantik erwartet, den Aleida Assmann mit Bezug auf den »Chan-

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 159

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dos«Brief festgestellt hat, wird >enttduscht« werden.?? Von einer >gott-
losen Mystik< (Uwe Sporl), die den géttlichen Hintersinn der auBen-
weltlichen Dinge komplett ins Profane verlagert, kann im »Gesprich«
kaum die Rede sein; werden doch, wie bereits bemerkt, die Schwine
als »lebendige geheimnisvolle Chiffern, mit denen Gott unaussprech-
liche Dinge in die Welt geschrieben hat«, bezeichnet. Anstelle einer
vollstindigen Abkehr von der Welt der gottlichen Signaturen bietet
folglich das »Gesprach« eher eine Riickkehr zum Paradigma der Dinge
als Hieroglyphen Gottes, wihrend es gleichzeitig an der Betonung
des >leibhaften Sinns< (Georg Braungart) festhilt, der sich bereits im
»Chandos«Brief jeglicher Artikulierung durch die Sprache entzog.
Diese scheinbare >Riickstindigkeit< des »Gesprachs« wirft sogar um-
gekehrt die Frage auf, ob die Mystik der Prisenz im »Chandos«Brief
tatsdchlich so >gottlos« ist, wie Sp6rl und Assmann behaupten. Die
Anerkennung der Kluft zwischen Sprache und Wirklichkeit mag zwar
den gottlichen Charakter des Wortes ausschalten, nicht aber zwingend
den Status der Welt als Schopfung Gottes annullieren. Tatsdchlich
leugnet Chandos keineswegs, dass es »Geheimnisse des Glaubens«
gibt, die durch ihre Unerreichbarkeit dem Leben einen tieferen Sinn
verleihen, sondern nur den Gedanken einer »gottlichen Vorsehungs,
mit dem sich Durchschnittsgldubige trosten.3®> Wenn daher Chandos

32 Assmann bemerkt, dass die Vorstellung einer gottlichen Welt der Signaturen zu-
gunsten einer profanen Hieroglyphik der Moderne aufgegeben wird, in deren Zentrum
der stumme Sinn des Lebens und des Daseins steht: »Der Chandos-Brief ist ein wichtiges
Dokument fiir die Faszinationsgeschichte der Hieroglyphen, weil er in paradigmatischer
Weise die Renaissance-Hieroglyphik in die Hieroglyphik der Moderne iibersetzt hat. Die
Voraussetzung der Renaissance-Hieroglyphik, die Erfahrung der Welt als sinndurchwal-
teter Kosmos und Manifestation Gottes, ist am Anfang des 20. Jahrhunderts endgiiltig
verloren gegangen. Das Verstummen jeglicher Sprache, der Menschen- wie der Got-
tessprache, ist die Voraussetzung fiir jene Momente profaner Erleuchtung, in denen un-
vermittelt die verborgene >Bilderschrift des Daseins< (Nietzsche) lesbar wird. Diese mo-
dernen Hieroglyphen erschlieBen sich noch einmal dem Kiinstler, dem sich in mystischer
Versenkung blitzartig Splitter des verborgenen Wesens der Dinge offenbaren.« (Ass-
mann, Im Dickicht der Zeichen [wie Anm. 3], S. 162f.). Assmanns Feststellung ist mit der
Vorstellung einer >gottlosen Mystik«< kompatibel, die Uwe Spoérl anhand exemplarischer
literarischer Werke der Jahrhundertwende, den »Chandos«-Brief mit inbegriffen, heraus-
gearbeitet hat, vgl. Spérl, Gottlose Mystik (wie Anm. 1), bes. S. 374-381.

33 Hier das ganze lesenswerte Zitat, in dem die Ferne bzw. Unerreichbarkeit als zen-
trales Kennzeichen des Géttlichen bewertet wird: »Es mochte dem, der solchen Gesin-
nungen zuginglich ist, als der wohlangelegte Plan einer gottlichen Vorsehung erschei-

160 Traian-loan Geani

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seinen eigenen Korper aufs Spiel setzt, um die Unzulidnglichkeiten der
gottlichen bzw. menschlichen Sprache auszugleichen, dann enthilt die
Hinwendung zum Performativen einen Impuls der Wiederverzaube-
rung der Welt mithilfe der Lebensphilosophie, ohne dass das Verstum-
men Gottes mit dem Verschwinden Gottes aus der Welt zwangslaufig
gleichgesetzt wird.

Die Tatsache, dass sowohl der »Chandos«Brief als auch das »Ge-
sprach iiber Gedichte« auf eine korperlich-performative Mystik der
Prisenz setzen, aus der die Existenz einer gottlichen Instanz weiter-
hin nicht ausgeschlossen ist, hat entscheidende Folgen fiir die Auswer-
tung von Hofmannsthals Beitrag zum Hieroglyphendiskurs der Moder-
ne. Der Paradigmenwechsel in Hofmannsthals Hieroglyphendiskurs —
aber auch in seiner Symboltheorie, mit der er sich teilweise deckt —
wire entsprechend auf die Anerkennung der Kluft zwischen Sprache
und Wirklichkeit und auf die Betonung des Performativen auf der
Sprach- und Wirklichkeitsebene beschriankt. So gesehen stellt das »Ge-
sprach« im Vergleich zum »Chandos«-Brief gleichzeitig einen Schritt
nach vorne und nach hinten dar. Zum einen erhilt die (poetische)
Sprache eine korperhaft-materielle Qualitidt und wird ebenso selbstrefe-
rentiell, in sich geschlossen und zauberhaft wie die Dinge selbst (was

nen, daB mein Geist aus einer so aufgeschwollenen AnmaBung in dieses AuBerste von
Kleinmut und Kraftlosigkeit zusammensinken muBte, welches nun die bleibende Verfas-
sung meines Innern ist. Aber dergleichen religiose Auffassungen haben keine Kraft iiber
mich; sie gehéren zu den Spinnennetzen, durch welche meine Gedanken hindurch-
schieBen, hinaus ins Leere, wihrend soviele ihrer Gefihrten dort hangen bleiben und zu
einer Ruhe kommen. Mir haben sich die Geheimnisse des Glaubens zu einer erhabenen
Allegorie verdichtet, die iiber den Feldern meines Lebens steht wie ein leuchtender Re-
genbogen, in einer stetigen Ferne, immer bereit, zurtickzuweichen, wenn ich mir einfal-
len lieBe hinzueilen und mich in den Saum seines Mantels hiillen zu wollen.« (SW XXXI
Erfundene Gespriche und Briefe, S. 48). Schon der Gebrauch des >Allegorie«Terminus in
Verbindung mit den >Geheimnissen des Glaubens« verrit eine Kontinuitit mit dem Sym-
bol- und Allegoriebegriff der Spitantike und des Mittelalters, etwa im Sinne der Mysteri-
ensprache und des kirchlichen Glaubensbekentnisses, vgl. hierzu Heinz Hamm, Symbol.
In: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Bianden. Bd. 5. Hg.
von Karlheinz Barck und Martin Fontius. Stuttgart / Weimar 2003, S.805-840, hier
S. 810. Daraus ergibt sich die Unfihigkeit des Lords, die traditionelle Vorstellung eines
gottlichen Hintersinns der AuBenwelt ad acta zu legen — unterminiert wird nur die Spra-
che bzw. das Wort als Vermittler dieses Hintersinns. Anders gesagt: Das >neue« Glaubens-
bekenntnis Chandos’ stiitzt sich nicht mehr auf uneigentliche Rede, sondern auf stumme
gleichnishafte Bilder.

Hieroglyphe, Chiffre, Ding, Symbol 161

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im »Chandos«Brief nicht der Fall war). Zum anderen fillt Gabriel
durch sein Vertrauen in die Poesie auf die regressive Position einer ur-
spriinglichen Harmonie zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem
zurtick (eine Position, die Lord Chandos angeblich hinter sich gelassen
hatte). Bei dem ersten Aspekt spielt die Bedeutungsopazitit der Hie-
roglyphe/Chiffre, bei dem zweiten die harmonisierende Funktion des
Symbols (im engen Sinne) die wichtigere Rolle. Beide Begriffe — d.h.
sowohl das Symbol als Triger eines Anderen (Fremdreferentialitiit) als
auch die selbstreferentielle Hieroglyphe — stehen nichtsdestotrotz im
Zeichen einer gottlichen (und nicht gott-losen) Mystik der Prisenz,
die Seele, Sprache und Kosmos einschliet. Dasselbe gilt im gréBeren
Rahmen fiir das »Gesprich« und den »Chandos«Brief, wenn man
sie miteinander vergleicht: Ungeachtet dessen, welcher Stellenwert der
poetischen Sprache in diesen Texten zukommt, bleibt die Koexistenz
einer lebensphilosophischen Mystik des Daseins mit dem Bediirfnis
nach einem tieferen, géttlichen Sinn der AuBenwelt konstant.

162 Traian-loan Geani

17012026, 22:38:26. - EE—



https://doi.org/10.5771/9783988580306-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einleitung
	I. Der Hieroglyphenbegriff in »Das Gespräch über Gedichte«
	II. Zwischen fremd- und selbstreferentieller Gegenstandsbedeutsamkeit: ›Symbol‹, ›Hieroglyphe‹, ›Chiffre‹, ›Ding‹
	III. Die Konzeption des natürlichen Zeichens im »Gespräch über Gedichte« und Hofmannsthals Hieroglyphendiskurs

