
»Am Anfang der Ph�nomenologie ist die
Einzeluntersuchung alles, das System nichts.«

Wilhelm Schapp

Christian Bermes et al. (Hg.)

PH
�
N
O
M
EN

O
LO

G
IE

Jo
is
te
n

·
D
as

D
en

ke
n
W
ilh

el
m

Sc
ha
pp

s

A

ALBER PH�NOMENOLOGIE B

21

Person und 
Wert
Scheiers »Formalismus« -
Perspektiven und Wirkungen

ISBN 978-3-495-48379-4

9 783495 483794

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ALBER PHÄNOMENOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu diesem Buch:
IVlax Scheier entwickelt die Frage nach >Person< und >Wert< in seiner 
1913/1916 veröffentlichten Schrift Der Formalismus in der Ethik und 
die materiale Wertethik im Rahmen einer phänomenologisch geprägten 
Philosophie und als Gegenentwurf zur Kantischen Ethik. Die in diesem 
Werk von Scheier durchgeführten Analysen sind für die Grundlegung 
der Ethik wie auch für die Begründung einer phänomenologischen Er­
kenntnistheorie im 20. Jahrhundert wegweisend geworden.
Die Beiträge des Sammelbandes diskutieren einerseits die philo­
sophiehistorische Bedeutung, die dem Schelerschen Magnum opus zu­
kommt, und sie loten andererseits die systematische Reichweite der 
Schelerschen Untersuchungen im Kontext gegenwärtiger Problemstel­
lungen aus.

About this book:
In his publication of 1913/1916 entitled Formalism in Ethics and Non- 
Formal Ethics ofValues Max Scheier develops the question of‘person’ 
and ‘value’ within the framework of a phenomenologically influenced 
philosophy and as a counter-model to Kantian ethics. The analyses 
undertaken by Scheier in this work have determined the path of the 
foundation of ethics as well as the establishment of a phenomenologi- 
cal epistemology in the 20th Century. The papers in this anthology dis- 
cuss on the one hand the meaning which Scheler’s magnum opus has 
for the history of philosophy, and on the other hand they plumb the 
systematic ränge of Scheler’s investigations in the context of Contem­
porary problem areas.

Die Herausgeber:
Christian Bermes, Wissenschaftlicher Assistent im Fach Philosophie an 
der Universität Trier; Geschäftsführer der Max-Scheler-Gesellschaft; 
Geschäftsführer des Instituts für Medien und Kultur an der Universität 
Trier.
Wolfhart Henckmann, Professor für Philosophie an der Ludwig-Maxi­
milian-Universität in München, Honorarprofessor der Shandong 
Teachers Universität in Jinan (VR China), Präsident der Max-Scheler- 
Gesellschaft.
Heinz Leonardy, Professor für Philosophie an der Universite Catholique 
de Louvain, Vizepräsident der Max-Scheler-Gesellschaft. Ehemaliger 
Mitarbeiter des Husserl-Archivs zu Löwen.

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes, 
Wolfhart Henckmann, 
Heinz Leonardy (Hrsg.)

Person und Wert

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PHÄNOMENOLOGIE 
Texte und Kontexte 
Herausgegeben von
Karl-Heinz Lembeck, Emst Wolfgang Orth 
und Hans Rainer Sepp

11. KONTEXTE
Band 9

Wissenschaftlicher Beirat
Rudolf Bernet, Leuven
Kah Kyung Cho, Buffalo
Jean-Frangois Courtine, Paris
Renato Cristin, Trieste
Klaus Held, Wuppertal
William McKenna, Oxford/OSA
Jiro Watanabe, Tokyo

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes, 
Wolfhart Henckmann, 
Heinz Leonardy (Hrsg.)

Person und Wert
Scheiers »Formalismus« - 
Perspektiven und Wirkungen

Verlag Karl Alber Freiburg /München

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt mit Unterstützung der 
Fritz Thyssen Stiftung, Köln

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Person und Wert: Scheiers »Formalismus« -
Perspektiven und Wirkungen / Christian Bermes ... (Hrsg.). -
Freiburg (Breisgau) ; München : Alber, 2000 

(Phänomenologie : 2, Kontexte ; Bd. 9) 
ISBN 3-495-47970-8

Texterfassung: in der Verantwortung der Herausgeber

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei) 
Printed on acid-free paper
Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany 
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/München 2000 
Einbandgestaltung: Eberle 8t Kaiser, Freiburg 
Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher 
Satzherstellung: SatzWeise, Föhren 
Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans 
Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 2000 
ISBN 3-495-47970-8

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorwort........................................................................................ 9

Einleitung:

Wolfhart Henckmann:
Person und Wert. Zur Genesis einer Problemstellung............  11

Robert Spaemann:
Daseinsrelativität der Werte..................................................... 29

Michael Gabel:
Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte............  47

Urbano Ferrer:
Identität und Relation im Begriff der Person............................ 73

Hans Rainer Sepp:
Max Scheiers Begriff des Ethos.................................................. 89

Rolf Lachmann:
Ethos ohne Ethik? Perspektiven der Wertethik ...................... 100

Christian Krijnen:
Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers 120

Christian Bermes:
Geist und Leib. Phänomenologie der Person bei Scheier und
Merleau-Ponty........................................................................... 139

Person und Wert

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Johannes Schaber:
Zwischen Thomas von Aquin und Kant. Max Scheiers Augu­
stinus-Rezeption ........................................................................ 162

Peter H. Spader:
Scheler's Ethics vs. the Ethics of Success................................... 192

Eberhard Ave-Lallemant:
Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise - Eine Kon­
stante im Werk Max Scheiers .................................................. 204

Henri Leroux:
La valeur europeenne du formalisme ...................................... 231

Eugene Kelly:
Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier......................... 252

Manfred S. Frings:
Politik und Moral........................................................................ 272

Hans Maier:
Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 
1976-1999 ................................................................................. 285

Hinweise zu den Autoren .......................................................... 304

8 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

Der vorliegende Band versammelt die Referate, die anläßlich des 
IV. Internationalen Max-Scheler-Kolloquiums vom 26. bis 29. Mai 
1999 unter dem Titel Person und Wert in Ottobeuren vorgetragen 
wurden.

Im Zentrum der vorliegenden Beiträge steht die Diskussion des 
Schelerschen Hauptwerks Der Formalismus in der Ethik und die ma­
teriale Wertethik (1913/16). Der immer noch wirksame Markstein, 
den Scheier mit dieser Schrift hinsichtlich der Frage nach der Per­
sonalität des Menschen und dem Problem der Werte im 20. Jahrhun­
dert gesetzt hat, wird von den Autoren mit Blick auf historische und 
aktuelle Fragen der Ethik und Sozialphilosophie erörtert, auf seine 
Tragfähigkeit unter den gegenwärtigen gesellschaftlichen und ge­
schichtlichen Bedingungen hin untersucht und perspektivisch weiter­
entwickelt.

Die Herausgeber des vorliegenden Bandes und Veranstalter der 
Tagung haben besonders der Fritz Thyssen Stiftung gegenüber ihren 
Dank auszusprechen, ohne deren finanzielle Unterstützung weder 
die international ausgerichtete Tagung noch die Publikation dieses 
Sammelbandes möglich gewesen wäre.

Dank sagen möchten wir auch Abt Altthaler von der Benedikti- 
nerabtei Ottobeuren, der seine traditionsreiche und wohlversorgte 
Tagungsstätte der Max-Scheler-Gesellschaft zur Verfügung gestellt 
hat.

C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy

Person und Wert

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung:

Wolfhart Henckmann

Person und Wert.

Zur Genesis einer Problemstellung

Die Beziehung zwischen Person und Wert, wie sie Scheier im zweiten 
Teil des Formalismusbuches dargestellt hat (GW II, 370 ff.), gehört 
zwar nicht zu den Problemstellungen, die sein Philosophieren von 
Anfang an beschäftigt haben, doch lassen sich eine Reihe von Vor­
formen in seiner frühen Philosophie aufweisen, die sich zwar auch in 
eine andere Richtung hätten entwickeln können, am Ende aber als 
Vorformen zu Scheiers Lehre vom Verhältnis zwischen Person und 
Wert verstanden werden können. Setzt man Scheiers Lehre vom Ver­
hältnis zwischen Person und Wert mit den verschiedenen Momenten 
und Ordnungsstrukturen in Beziehung, die in die Vorformen einge­
gangen sind, dann treten einige Problemdimensionen in Erschei­
nung, die ohne die Vorformen leicht übersehen werden können.

Die Vorformen mit ihren Momenten und Ordnungsstrukturen 
nehmen sich heterogen genug aus: Person und Ich, Bewußtsein und 
Gegenständlichkeit, die Seinsarten, Wert und die Hierarchie von 
Wertarten, intentionales Fühlen und Gefühlszustände, Aktarten 
und Funktionen, Lieben und Vorziehen, Geist und Leben - mit dem 
Verhältnis zwischen Person und Wert stehen wesentliche Grund­
lagen von Scheiers Philosophie zur Diskussion. Dies schließt auch 
die Frage nach dem Wandel seiner methodologischen Ansätze und 
seiner weltanschaulichen Optionen im Feld der zeitgenössischen Phi­
losophie ein.

In seinem philosophischen Hauptwerk, der aus sechs relativ 
selbständigen Abhandlungen bestehenden Schrift Der Formalismus 
in der Ethik und die materiale Wertethik (Halle 1913/16), unter­
scheidet Scheier streng zwischen Ich und Person. Diese Unterschei­
dung gibt es in seinen ersten Schriften noch nicht. »Person« wird im 
Formalismusbuch verstanden als das Zentrum des Geistes, in dem 
alle verschiedenen intentionalen Aktarten ihren einheitlichen Ur­

Person und Wert A- 11

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfhart Henckmann

sprung haben, das »Ich« hingegen ist das im Vollzug des Aktes der 
inneren Wahrnehmung gegebene Zentrum des seelischen Seins des 
Menschen (GW II, 382 ff). Geist-Sein und seelisches Sein gehören 
zwei verschiedenen Seinssphären an. Die Frage nach dem »Wesens­
zusammenhang« der verschiedenen Seinssphären ist eines der kom­
plexesten Strukturprobleme von Scheiers Philosophie, das im folgen­
den auch nur andeutungsweise angesprochen werden kann.

Eine von den geistigen Aktarten ist das Wert-Fühlen. Das 
fühlende Erfassen von Wertqualitäten aktualisiert somit eine der ver­
schiedenen Akt-Möglichkeiten der Person als Geistzentrum. Das 
universale Korrelat der geistigen Wertungsaktarten ist das Reich der 
Werte. Es ist ein Teil der Totalität »Welt«, ganz so, wie das Wert­
fühlen einen Teil der Totalität der Akt-Möglichkeiten der geistigen 
Person ausmacht. Die Korrelation Person-Welt stellt die Grundstruk­
tur von Scheiers Philosophie des Geistes dar, die Korrelation Person- 
Wert ist davon eine Teilstruktur.

Die skizzierte Beziehung zwischen Person und Wert wird auf 
einen heutigen Leser abstrakt und konstruiert wirken, konstruiert 
insbesondere dann, wenn man die alles beherrschende Funktion des 
Gesetzes der Korrelativität von Akten und ihren intentionalen Ge­
genständen in Betracht zieht; dieses Gesetz stellt den höchsten 
Grundsatz der Phänomenologie Scheiers dar (vgl. GW II, 270). Sche­
ier hat die Person-Wert-Korrelation als Ergebnis phänomeno­
logischer Analysen verstanden, und phänomenologische Analysen 
werden von Phänomenologen bekanntlich als gewissenhafte und 
vollständige Auflösung aller gedanklichen und methodologischen 
Konstruktion verstanden, als Aufhebung abstrakter Begrifflichkeit 
in evidente Sacheinsicht. »Konstruktion« würde demzufolge das Ge­
genteil einer phänomenologischen Einsicht bedeuten. Heidegger hat 
das Konstruktive allerdings positiv gewertet und als unverzichtbares 
Moment der phänomenologischen Methode verstanden. In der Vor­
lesung über Die Grundprobleme der Phänomenologie (Sommerse­
mester 1927) unterscheidet er drei solcher Grundmomente, wie er 
überhaupt die Phänomenologie primär als Methodenbegriff auf­
gefaßt hat:1 »Reduktion« als Rückführung des Blickes vom Seienden 
zum Sein, »Konstruktion« als Entwerfen des vorgegebenen Seienden 
auf sein Sein und dessen Strukturen, und »Destruktion« als kriti­
schen Abbau der tradierten Begriffe, die das Sein des Seienden ver- 1 

1 Martin Heidegger, Sein und Zeit § 7.

12 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard, (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person und Wert

stellen.2 Alle drei Grundmomente dienen der Aufgabe, die gemeinte 
Sache so zur Erscheinung kommen zu lassen, daß sie rein und als 
nichts anderes erscheint als was sie ihrem Wesen nach ist. Husserls 
berühmte phänomenologische Maxime »zurück zu den Sachen 
selbst« muß Heidegger zufolge also methodologisch ausdifferenziert 
werden, damit das von ihr angegebene Ziel auch wirklich erreicht 
werden kann. Die methodologischen Operationen der Reduktion, 
Konstruktion und Destruktion widersprechen also keineswegs der 
phänomenologischen Maxime - sie regeln vielmehr den Rückgang 
zu den Sachen selbst.

Der Versuch, Heideggers Konstruktion der phänomenologi­
schen Methode in Scheiers Analysen wiederzuerkennen, stößt auf 
einen gern zitierten Einwand: Scheier habe geleugnet, daß Phänome­
nologie eine Methode sei, sie sei vielmehr zu verstehen als »Einstel­
lung des geistigen Schauens«, durch die im Akt des Schauens selbst 
und allein in ihm sich die Sache selbst darstelle (GW X, 380). Sollte 
hierin eine Reduktion der Phänomenologie auf die Intuition voll­
zogen sein, so widerspräche sich Scheier selbst mit all seinen gerade­
zu programmartig durchgeführten Kritiken an überlieferten Pro­
blemstellungen und Terminologien, die alle dazu führen sollen, 
überhaupt erst einmal die rechte Fragestellung zu gewinnen. Ebenso 
widerspräche sich Scheier durch seine zum Teil akribischen phäno­
menologischen Sach- und Begriffsanalysen sowie durch den kon­
sequenten Vollzug der phänomenologischen Reduktion als der Tech­
nik, von allen Wirklichkeitsaspekten der untersuchten Sachverhalte 
und des untersuchenden Subjekts abzusehen; er widerspräche sich 
durch die regelmäßige Berücksichtigung des Korrelativitätsgesetzes, 
das die Grundlage für die Gliederung einer phänomenologischen 
Analyse in die drei Abschnitte der den Gegenständen zugewandten 
»Sachphänomenologie«, der die Akte untersuchenden »Aktphäno­
menologie« und schließlich der konstruktiv auf ihnen aufbauenden 
Untersuchung der Korrelativität beider, d.h. der Untersuchung der 
»Wesenszusammenhänge zwischen Akt- und Sachwesenheiten« 
(GW II, 90). Einer Reduktion der Phänomenologie auf die freilich 
unverzichtbare Wesensschau widerspräche Scheier auch mit der re­
gelmäßig vollzogenen Methode der Variation der jeweils gemeinten 
Sach-, Akt- oder Korrelations-Thematik, durch die er den Wesens­
kern der zunächst immer nur unklar, von irreführenden Bezügen 

2 Martin Heidegger, Gesamtausgabe Bd. 24, Frankfurt a.M. 1975, S. 28 ff.

Person und Wert A- 13

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfhart Henckmann

überlagert gegebenen »Sachen« (Thematiken) herauszuschälen 
sucht, und nicht zuletzt widerspräche er sich durch seine vielen Re­
flexionen auf die phänomenologische Verfahrensweise einschließlich 
der kritischen Auseinandersetzungen mit den methodologischen 
Ansichten anderer Phänomenologen, z.B. auch Husserls - kurz, 
Scheiers phänomenologische Praxis widerspricht einer auf die We­
sensschau reduzierten Phänomenologie. Scheier hat seine methodo­
logischen Anschauungen jedoch nicht zu einer eigenständigen Theo­
rie zusammenfassen können. Daran hinderte ihn aber nicht eine 
scheinbar durch die Idee der Phänomenologie geforderte prinzipielle 
Absage an Konstruktion und methodisch geregelte Erkenntnispro­
zesse, sondern die Kürze seines Lebens - hat er doch die Theorie der 
phänomenologischen Reduktion im ersten Teil seiner nicht mehr 
vollendeten Metaphysik ausführlich darstellen wollen!

Nimmt man an, daß Scheier sich aufgrund der Sachbezogenheit 
der phänomenologischen Methode von den philosophischen Über­
zeugungen seiner ersten Periode abgewendet habe, dann wären die 
Unterschiede zwischen der frühen Werttheorie und der Werttheorie 
der phänomenologischen Periode als eine phänomenologische Selbst­
kritik, im Sinne Heideggers als eine auf die eigene Lehre angewandte 
Destruktion zu lesen. Scheier hat sich indessen nicht lange mit einer 
kritisch-phänomenologischen Revision seiner ersten Werttheorie 
aufgehalten. Dennoch hindert einen nichts daran anzunehmen, daß 
trotz der fehlenden expliziten Kritik an der ersten Werttheorie seine 
neue Theorie aus einer phänomenologischen Selbstkritik hervor­
gegangen sei. Ebenso gut, vielleicht sogar noch besser ließe sich je­
doch annehmen, daß er in der Tat nicht weiter die Vor- und Nachteile 
seiner ersten Theorie in der Absicht abgewogen habe, das von ihr 
Erhaltenswerte in seine neue Position hinüber zu retten, sondern 
daß er im Formalismusbuch einfach die aus der phänomenologischen 
Einstellung heraus gewonnenen neuen oder auch alten Anschau­
ungen als seine aktuell gültige Werttheorie dargestellt habe. Ähnlich 
und um die gleiche Zeit, wie er das noch aus der ersten Periode stam­
mende Fragment seiner Logik3 hat einstampfen lassen (um die Jah­
reswende 1906/07), scheint er auch seine erste Werttheorie verwor­
fen zu haben. Dies würde mit dem Typus seines Philosophierens 

3 Einen Reprint des in Scheiers Nachlaß befindlichen Logik-Fragments hat J. Willer 
1975 im Rodopi-Verlag, Amsterdam, herausgegeben. Eine auf leichte Lesbarkeit ange­
legte Edition ist in GW XIV, S. 9-256 erschienen.

14 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person und Wert

übereinstimmen, das immer nur im Vollzug des geistigen Aktes des 
Philosophierens die Beglaubigung der gewonnenen Einsicht aner­
kennt, allenfalls noch diejenigen Erkenntnisse, an deren Erwerb im 
Vollzug geistiger Einsicht er sich aktuell erinnert. Doch gibt es 
darüber hinaus bei Scheier auch andere, sozusagen menschlichere 
Beziehungen zu seinem philosophischen Frühwerk: der nicht unzu­
friedene Rückblick auf gewisse Kontinuitäten seines philosophischen 
Lebensweges, gelegentlich sogar auf die innere Einheit seiner Phi­
losophie überhaupt, was gelegentliche Eingeständnisse von Irr­
tümern nicht ausschließt, daneben aber die Abwehr der Erinnyen 
vergangenen Leidens und Verschuldens. In einer Selbstdarstellung, 
die er 1922 für die von R. Schmidt herausgegebene Reihe Philosophie 
in Selbstdarstellungen begonnen hatte, die er aber bezeichnender­
weise nicht vollendet hat, wollte er die Systemstruktur seiner Phi­
losophie herausheben, die den Lesern seiner verstreut veröffentlich­
ten und meist Fragment gebliebenen Schriften verborgen geblieben 
sein mußte. Zugleich aber schreibt er: »Ich bin ein prospektiver 
Mensch, kein retrospektiver Typus; ein Prometheus, kein Epimet- 
heus. Nur ungern und unter Schmerzen verweilt dazu mein geistiges 
Auge auf meiner Vergangenheit: der Irrungen, der Enttäuschungen, 
der Leiden sind zu viele, die sie enthält.«4 Weder seine prospektive 
Natur noch die Abwehr zurückliegender Irrungen läßt erwarten, daß 
er seine früheren Konzeptionen einer ausführlichen kritischen Sich­
tung unterzogen hätte. In den Neuauflagen gerade seiner phänome­
nologischen Schriften fand er dagegen häufig etwas zu korrigieren 
und zu ergänzen. Für ein besseres Verständnis von Scheiers phäno­
menologischem Philosophieren wäre es sicherlich nützlich, wenn es 
eine Ausgabe gäbe, die die Entwicklungsstadien seiner phänomeno­
logischen Texte vollständig sichtbar machte.

Der Eindruck des Konstruierten, den seine phänomenologische 
Werttheorie erweckt, läßt sich nicht ohne weiteres mit Scheiers im­
mer wieder neu einsetzenden geistigen Aktualismus in Einklang 
bringen. Das Verhältnis zwischen Konstruktion und Aktualismus 
wird leichter verständlich, wenn man die Differenzen zwischen der 
frühen und der phänomenologischen Werttheorie zu bestimmen und 
außerdem der Frage nachzugehen sucht, ob sich in der frühen Wert­
theorie sachliche Motivationen erkennen lassen, zu einer welt­

4 Das Fragment befindet sich im Scheier-Nachlaß der Bayerischen Staatsbibliothek 
München in einer Sammlung loser Blätter, Signatur Ana 315 B III 31h.

Person und Wert A- 15

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfhart Henckmann

anschaulich anders ausgerichteten oder besser begründeten Wert­
theorie überzuwechseln. Sollten sich solche Motivationen aufweisen 
lassen, würde sich nicht nur der Eindruck des Konstruierten ver­
flüchtigen, sondern man könnte auch die sachliche Fundiertheit der 
phänomenologischen Theorie leichter überprüfen.

Die kompakteste Darstellung der frühen Werttheorie findet sich 
in Scheiers Dissertation Beitrag zur Feststellung der Beziehungen 
zwischen den logischen und ethischen Prinzipien (Jena 1899). Um 
den Begriff der Gesinnung als Grundbegriff der Ethik klären zu 
können, stellt Scheier der Ethik eine allgemeine Werttheorie voran 
(GWI, 95 ff.). Unter »Wert« versteht er eine letztlich nicht weiter 
definierbare Art von objektiver Gegebenheit, die wir im Fühlen »er­
leben« bzw. erfahren. Formell entspricht diese Bestimmung den 
Wertdefinitionen des Formalismusbuchs, inhaltlich wird aber im For­
malismusbuch »Wert« als eine besondere Art von »Qualität« ver­
standen. »Objektivität« wird in der Dissertation bestimmt als Unab­
hängigkeit von allem individuellen Meinen und Wünschen (GW I, 
99). Das Gefühl als Wahrnehmungsorgan von Wertgegebenheiten 
stellt also eine Erkenntnis aus Scheiers vorphänomenologischer Peri­
ode dar. Sie ist jedoch nicht seine persönliche Entdeckung, sondern 
eine damals weitverbreitete Lehre. Ihre Übernahme kann natürlich 
nicht bedeuten, daß Scheier das Wertgefühl in seiner Dissertation 
bereits im Sinne der phänomenologischen Theorie der Werterkennt­
nis aufgefaßt hätte. Um Äquivokationen in Scheiers Gebrauch von 
Gefühl und Fühlen neutralisieren zu können, sollte man vorsichts­
halber von einem generellen Verdacht der Mehrdeutigkeit der Be­
griffe ausgehen. Für die Zeit bis zum Erscheinen des Formalismus­
buchs lassen sich mindestens drei verschiedene Grundauffassungen 
von Gefühl und Fühlen unterscheiden: Erstens der psychologische 
Begriff des Gefühls als einer der drei seelischen Elementartätigkeiten 
(Vorstellen, Wollen, Fühlen), wobei Scheier das Gefühl nicht wie et­
wa Lotze auf das Erleben von Lust und Unlust beschränkt, sondern 
auch die Differenzierungen nach qualitativen Unterschieden der 
Lust/Unlusterlebnisse, nach Intensität und nach dem Bezug auf ver­
schiedene Vorstellungsgehalte hinzunimmt (GW I, 99 ff.). Später ge­
winnt die bereits von Th. Lipps vertretene, in Scheiers Frühschriften 
jedoch noch nicht konsequent berücksichtigte Lehre von den Tiefen­
schichten des Gefühls eine grundlegende Bedeutung. Zweitens unter­
scheidet er vom psychologischen Allgemeinbegriff des Gefühls die 
Gruppe der »Wertgefühle«, die einen gegenständlichen Sinn dadurch 

16 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person und Wert

gewinnen, daß sie mit Vorstellungen und/oder Urteilen eine »leben­
dige Synthese« eingehen (GW 1,102 £.). Diese Auffassung der Wert­
gefühle wird drittens später ersetzt durch den Begriff des »intentio­
nalen Fühlens«. Im Unterschied zur Dissertation wird in der 
phänomenologischen Periode die Gruppe der Wertgefühle über das 
intentionale Fühlen hinaus noch durch die Wertgefühle des Vorzie­
hens und Nachsetzens sowie durch Liebe und Haß ergänzt, wobei 
aber fraglich ist, ob bzw. inwiefern Liebe und Haß noch als Gefühle 
zu verstehen sind. Man muß damit rechnen, daß alle diese verschie­
denen Bedeutungen von Fühlen und Gefühl auch noch in den phäno­
menologischen und nachphänomenologischen Schriften Scheiers 
vorkommen und daß nicht immer klar wird, welche dieser Bedeutun­
gen gerade gemeint ist. Die phänomenologische Lehre vom intentio­
nalen Fühlen bleibt gleichsam durchsichtig in Hinsicht auf das Ganze 
des emotionalen Lebens mit all seiner Vielfalt und Vielschichtigkeit.

Die frühe Konzeption des Gefühls weist zwei sachliche Moti­
vationen auf, die auf die phänomenologische Theorie des Fühlens 
vorausweisen und in ihr wirksam geblieben sind: zum einen der 
Versuch, gegen den alles relativierenden Psychologismus die Objek­
tivität der Werterfahrung zu sichern; hierin folgten Scheiers Überle­
gungen anfangs dem Gegensatz von »normativer« und »psychologi­
scher« Betrachtungsweise, wie ihn Windelband dargelegt hat.5 Zum 
anderen läßt seine frühe Konzeption des Gefühls den Versuch erken­
nen, das Subjekt des Wertfühlens vom Subjekt des je individuellen 
Meinens und Wünschens abzugrenzen. So zieht er eine sachlich 
schwer identifizierbare »qualitative Grenze« mitten durch das Ge­
fühlsleben. »Was jenseits dieser Grenze liegt, ist nur psychologische 
Tatsache, was diesseits der Grenze liegt, Wertorgan.« (GW 1,102)

Die doppelseitige Subjektproblematik eröffnet zwei ausgreifen­
de, komplexe Problemfelder. Das eine betrifft die spätere Unterschei­
dung zwischen dem seelischen Ich und der werterkennenden geisti­
gen Person, methodologisch abhängig von der Möglichkeit einer 
Abgrenzung der Psychologie von der Phänomenologie. Das andere 
Problemfeld betrifft die gesellschaftliche Formierung des Ich und 
womöglich auch der Person im jeweils gegebenen Milieu des alltäg­
lichen Lebens oder einer epochenübergreifenden Weltanschauung, 

5 Vgl. Wilhelm Windelband, Kritische oder genetische Methode? (1883), in: Ders., Prä­
ludien. Aufsätze und Reden zur Philosophie und ihrer Geschichte, 9., fotomechan. ge­
druckte Aufl. Tübingen 1924, Bd. I, S. 99 ff.

Person und Wert A- 17

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfhart Henckmann

die Scheier in seiner Theorie der »natürlichen Weltanschauung« und 
anderer Formen von Weltanschauungen alsbald auszuarbeiten be­
gonnen und die er später sogar noch in seiner Kultur- und Wissens­
soziologie weiter ausgeführt hat. Die gesellschaftliche Formierung 
des Ich kann ebenfalls zu einer überindividuellen Geltung von Wert­
erfahrungen führen; das hat Scheier 1912 in seiner Untersuchung der 
von Ressentiment beeinflußten Moralsysteme gezeigt. Inwiefern 
von der gesellschaftlichen Formierung, die zugleich eine geschicht­
liche ist, nur das Ich und nicht auch der Geist bzw. die Person betrof­
fen ist, muß hier ebenfalls als Frage offen bleiben. Beläßt man es bei 
einer immer nur geschichtlich-genetisch bedingten Geltung von Mo­
ral- und Wertsystemen, ist ein moralischer, ja sogar ein allgemeiner 
Wertrelativismus unvermeidbar.

Der Wertrelativismus scheint bestärkt werden zu können durch 
die Möglichkeit, Scheiers Lehre von der Priorität der Werterfahrung 
vor allen anderen Tätigkeiten des Geistes auf die Lehre von der 
natürlichen Weltanschauung zurückzuführen, da Scheier in ihr die 
These aufgestellt hat, daß all unser natürliches Verhalten und Den­
ken von vitalen Interessen und Wertsetzungen bestimmt ist. Einen 
Vorgriff auf die Lehre von der Priorität des Wertens vor allen ande­
ren Tätigkeiten des Geistes, die besonders prägnant in dem nach­
gelassenen Aufsatz über den Ordo Amoris (1914/16) zum Ausdruck 
kommt (GW X, 345-376), kann man bereits im Begriff des Wert­
gefühls der Dissertation finden: »Diese lebendige Synthese< stellt 
gleichermaßen die letzte Triebkraft unseres6 intellektuellen und die 
letzte Triebkraft unseres sittlichen Lebens dar; das erstere, indem sie 
>Synthese der Allgemeinvorstellungen<, d. h. ein >Urteil< ist, das letz­
tere, indem sie >Synthese der Allgemeingefühle<, d. h. eine >Wertung< 
ist. Nur muß auch hier wieder der Gedanke ferngehalten werden, als 
sei die lebendige Synthese< aus >Urteil< und >Wertung< zusammen­
gesetzt. Sie ist vielmehr ein ungeteiltes Ganzes, das realiter zunächst 
niemals in diese beiden nur abstractione unterschiedenen Elemente 
zerfallen kann.« (GW 1,103) Worin die dem intellektuellen und dem 
sittlichen Leben vorhergehende Wertung im einzelnen besteht und 
ob sie von den Gegenständen des intellektuellen und sittlichen Le­
bens beeinflußt wird oder nicht, hat Scheier nicht gezeigt. Deshalb ist 
auch nicht zu entscheiden, ob die Priorität des Wertgefühls einen 
psychologischen oder soziologischen Wertrelativismus begründet.

6 Der Text lautet vermutlich irrtümlich: unserer.

18 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard, (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person und Wert

Die Gesamtintention von Scheiers früher Werttheorie ist jedoch, 
ähnlich wie die phänomenologische, gegen den Wertrelativismus ge­
richtet. Er stellt ihm - ansatzweise schon in der Dissertation, explizit 
in der phänomenologischen Periode - einen ethischen, allgemein 
einen axiologischen Absolutismus entgegen. In dem Maße, in dem 
die Phänomenologie die Möglichkeiten zu einer wissenschaftlichen 
Rechtfertigung des Absolutismus bereitstellte, mußte Scheier ver­
suchen, jeden Ansatz zu einem wie auch immer gearteten Relativis­
mus von Grund auf zu überwinden. Dieses Motiv wird ihn wohl auch 
veranlaßt haben, später den allzu naturalistischen Begriff der »letz­
ten Triebkraft« durch den Begriff der »geistigen Liebe« zu ersetzen. 
»Triebkraft« ist jedoch nicht die einzige Alternative zum Begriff der 
geistigen Liebe. Scheier spricht auch von »vitalen Interessen« als Ur­
sprung der geistigen Tätigkeiten, und im Sympathiebuch von 1913 
zeigt Scheier, wieviele verschiedene Formen von Liebe es zwischen 
der asketischen geistigen Liebe und der triebhaften sexuellen Liebe 
faktisch und kulturgeschichtlich gibt. All dies setzt seine Lehre von 
der Priorität des Wertfühlens einer Fülle von Mißverständnissen aus.

Das Motiv des sittlichen und erkenntnistheoretischen Absolu­
tismus führt zwangsläufig zu einer Totalität-garantierenden, syste­
matischen Philosophie, und das allgemeinste und effektivste Mittel 
der Phänomenologie zur Durchführung einer solchen Systematik be­
steht im Gesetz der Korrelativität von Akt und Gegenstand des Ak­
tes.7 So betrachtet bilden die von N. Hartmann einander entgegen­
gesetzten Erkenntnistypen des Problem- und des Systemdenkens8 
nicht unbedingt einen Gegensatz, vielmehr kann unter Umständen 
das Problemdenken den Übergang zu einem Systemdenken fordern. 
Da sich in der Absicht, zu absoluten phänomenologischen Wesens­
einsichten zu gelangen, auch terminologische Festlegungen ergeben 
können, die sich eher der theoretischen Strukturierung durch das 
Korrelationsgesetz als der Sacheinsicht verdanken, muß man gerade 
bei Scheier zwischen diesen beiden Strategien phänomenologischer 
Begriffsbildung genau unterscheiden. Über die Frage, welche von 
beiden für die Korrelation zwischen Person und Wert ausschlag­
gebend gewesen ist, läßt sich mit vielen Argumenten streiten.

7 Hierauf bin ich näher eingegangen in dem Aufsatz: Der Systemanspruch von Scheiers 
Philosophie, in: Phänomenologische Forschungen 28/29 (1994), S. 271-312.
8 Vgl. Nicolai Hartmann, Der philosophische Gedanke und seine Geschichte (1936), in: 
Ders., Kleinere Schriften, Bd. 2, Berlin 1957, S. 1-48.

Person und Wert A- 19

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfhart Henckmann

In seiner Dissertation wandte sich Scheier mit Nachdruck gegen 
jeglichen objektivistischen Wert-Fetischismus, der den Werten ir­
gendeine Art von Sein zuerkennt. Von dieser These ist er in seiner 
späteren Ontologie mit der Unterscheidung von verschiedenen 
Seinsarten abgegangen, in der er ausdrücklich ein »Wert-Sein« aner­
kennt,9 wenn auch nicht im platonischen Sinne eines unabhängig 
vom Wertfühlen bestehenden »Wertehimmels«;10 Werte seien im­
mer nur in den ihnen korrelierenden Akten des »Wertnehmens«, 
im intentionalen Fühlen und Vorziehen oder Nachsetzen gegeben. 
Um trotz der ehemaligen Ablehnung des Wert-Fetischismus die Ob­
jektivität der Werterfahrung zu sichern, machte Scheier aus der 
Werttheorie eine Wertwngstheorie. Damit gewinnt die Subjekttheo­
rie einen wissenschaftstheoretischen Vorrang, der für Scheier damals 
noch durch seine transzendentalphilosophische Option begründet 
war. Den Charakter des Wertungsgefühls sonderte er in Abgrenzung 
von Lotze streng von aller Fundiertheit auf Lust und Unlust, wobei er 
sich teils illustrierend, teils argumentativ auf die psychologische Tat­
sache des Nebeneinanderbestehens von starker Unlust und positivem 
Wertgefühl (»bittere Medizin«) bzw. von starkem Lustgefühl und 
negativem Wertgefühl (»süßes Gift«) berief (GW I, 100), eine psy­
chologisch-empirische Argumentation, wie sie sich auch im Horizont 
der psychologischen Bewußtseinstheorie seines Münchener Lehrers 
Theodor Lipps findet. Die Objektivität von Wertgefühlen führte 
Scheier auf die »lebendige Synthese« des Fühlens mit Begriffen und 
Urteilen zurück, in der nur noch indirekt ein Bezug auf die allzu 
zufälligen Gegenstände und Sachverhalte der Wirklichkeit erhalten 
bleibe, auf die sich die Begriffe und Urteile beziehen. Durch die Ver- 
knüpftheit der Wertungsgefühle mit Begriffen und Urteilen sei der 
überindividuelle Geltungsanspruch begründet, der unzweifelhaft in 
den Wertungsgefühlen »erlebt« werde. Der Begriff des Erlebnisses 
mußte somit schon in der ersten Periode von Scheiers Philosophie 
zwischen der je individuellen Sphäre von empirisch-zufälligen Ge­
fühlen und der überindividuellen Geltungssphäre von objektiven 
Werterlebnissen vermitteln. Beide Erlebnisdimensionen können Evi­

9 Im Formalismusbuch stellt Scheier bereits die These vom »Sein« der Werte der bloßen 
»Geltungs«-Theorie in der Nachfolge Lotzes entgegen (GW II, 195).
10 Vgl. Scheiers Kritik an Nicolai Hartmanns Wertlehre im Vorwort zur dritten Auflage 
des Formalismusbuchs (GW II, bes. 21).

20 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person und Wert

denz beanspruchen - wie die eine von der anderen Evidenzart unter­
schieden werden kann, etwa Brentanos und Lotzes Ansatz von dem­
jenigen Husserls, ist für Scheier zur Zeit seiner Dissertation ebenso 
wie in seiner phänomenologischen Periode ein vielschichtiges Pro­
blem geblieben. In diese Problemspannung ordnen sich auch seine 
Untersuchungen zur Genesis der Wertungsgefühle ein, auf die er 
nicht erst in seiner Spätphilosophie, sondern bereits in seiner Disser­
tation eingegangen ist (vgl. GW I, 101 ff.).

Obwohl Scheier dem Wertungsgefühl bereits in seiner Disserta­
tion eine unabhängige Funktion in der »Lehre vom Geiste« zuge­
sprochen hatte (GW I, 103 Anm. 1), faßte er damals das Subjekt der 
Wertungsgefühle noch undifferenziert als »Bewußtseinssubjekt« 
auf. Der Begriff des Bewußtseins hatte die beiden Sphären des see­
lischen Seins und des Geistes zu vermitteln, m.a.W.: was er später 
»Geist« nennen sollte, war jetzt noch eine bestimmte Funktion und 
Sphäre des Bewußtseins-Ich, wenn er dieser Sphäre auch bereits 
»Unabhängigkeit« zusprach - aber eine Unabhängigkeit von der Art, 
wie sie im Neukantianismus ebenso den anderen normativen Funk­
tionen des Bewußtseins, dem Denken und Wollen, zugesprochen 
worden ist. Den Begriff des Bewußtseins hat Scheier unter dem Ein­
fluß von Husserl noch bis in die Anfänge seiner phänomenologischen 
Periode beibehalten, bis er ihn als transzendentalphilosophischen 
Fremdkörper ausschied und einerseits durch den reichhaltigeren Be­
griff des Geistes, andererseits durch das vielgestaltige psychische Le­
ben des Ich ersetzte. Mit der Ersetzung des Bewußtseins-Ich durch 
die Geistperson und das seelische Ich löste sich die ehemalige Ein­
heitlichkeit des Subjekts des Wertgefühls auf. Das zog ein lang an­
dauerndes Schwanken in der Terminologie für die Subjektseite des 
Wertgefühls nach sich. Im Vorwort zur zweiten Auflage seiner Ha­
bilitationsschrift über Die transzendentale und die psychologische 
Methode (Leipzig 1900) behauptet Scheier, daß sich bereits in dieser 
Schrift die gedanklichen Keime zur Entwicklung des Begriffs des Gei­
stes im Unterschied zu »Seele« und »Vernunft« finden ließen (GW I, 
203). Das trifft sicherlich auch zu. Diese Gedankenkeime haben sich 
aber in den Schriften, die Scheier vor dem ersten Weltkrieg veröf­
fentlicht hat, kaum weiter entwickelt. Vor dem Erscheinen des For­
malismusbuchs verwendet Scheier den Begriff des Geistes meistens 
sehr zurückhaltend und eher beiläufig, die Unterschiede zu »Seele«, 
»Vernunft«, »Bewußtsein« sind noch keineswegs klar herausgearbei­
tet und festgelegt, so, als ob diese Begriffe noch keine prägnante Rol­

Person und Wert A- 21

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfhart Henckmann

le zu spielen hätten. In der Abhandlung über die Selbsttäuschungen 
läßt er einen graduellen Übergang von der psychischen Sphäre des in 
der inneren Wahrnehmung Gegebenen in die »tiefer gelegenen [...] 
Schichten der geistigen Gefühls- und Strebenssphäre, der Sphäre der 
Gedanken usw.« zu.11 Der psychologische Gedanke eines Kontinu­
ums zwischen der (oberflächlichen) Peripherie des seelischen Lebens 
und dem tiefer liegenden geistigen Zentrum widerspricht der phäno­
menologischen Lehre von den kategorial unterschiedenen Sphären 
des psychischen und des geistigen Seins; ebenso widersprüchlich ist 
Scheiers Rede von der »seelischen Person« (1912,111) oder von dem 
nicht weiter definierbaren Zusammenhang der (geistigen) Aktarten 
im Ich. Im Ressentimentaufsatz, der ebenfalls 1912 in der Zeitschrift 
für Pathopsychologie erschienen ist, spricht er mit Thomas v. Aquin 
von der Seele als belebendem Prinzip des Körpers und als geistiger 
Kraft (1912, 334) bzw. von der »geistigen, vernünftigen, unsterb­
lichen Seele« (1912, 329). Demgegenüber wird in der Habilitations­
schrift der Unterschied zwischen den psychischen Funktionen und 
den verschiedenen Arten menschlicher Geistestätigkeit sehr viel 
strenger festgehalten, mit der Konsequenz, daß sich die Frage nach 
der Möglichkeit einer Einheit zwischen beidem stellt. Scheier geht 
dabei von der psychologischen These aus, daß die drei Grundfunk­
tionen der Seele (Wollen, Vorstellen, Fühlen) in jeder spezifisch gei­
stigen Funktion Zusammenwirken. Sodann aber fragt er, wie alle 
Sonderformen geistiger Tätigkeit (Wissenschaft, Sittlichkeit usw.) 
möglich seien »als gliedhafte Funktion eines vollwertigen Ganzen 
von menschlicher Geistestätigkeit, die ihrerseits alle Seiten und Par­
tialtriebe der Menschennatur unter ihre bildsame Kraft zu bringen 
strebt.« (GW I, 269) Die Frage der Einheit zwischen Menschennatur 
und menschlicher Geistestätigkeit wird somit abhängig gemacht von 
der »bildsamen Kraft« des Geistes (in der Spätphilosophie wird Sche­
ier statt von der »Kraft« vielmehr von der Ohnmacht des Geistes 11 

11 Zitiert nach der ursprünglichen Fassung in: Zeitschrift für Pathopsychologie 1 (1912), 
S. 133 f.; eine abweichende Formulierung in GW III, S. 267.
0 Im Sympathiebuch von 1913 vertritt Scheier gegen Freud die These von verschiede­
nen Energieformen der menschlichen Existenz: »Es kommt nach unserer Meinung allen 
Schichten unserer seelischen Existenz, von der sinnlichen Empfindung angefangen bis 
zu den höchsten geistigen Akten, ein selbständiges Maß von seelischer Energie zu, das 
durchaus nicht aus der Triebenergie der libido hergenommen ist. Wohl mag bei der 
Begrenztheit der seelischen Gesamtenergie eines Menschen eine übermäßige, der Har-

22 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person und Wert

sprechen), aus der ein »einheitliches und lebendig-inhaltsvolles Kul­
turideal« hervorgehen werde (GW I, 270).12 Diese Vorstellung liegt 
ganz auf der Linie des Kulturbegriffs von R. Eucken - sie verlor je­
doch an Überzeugungskraft, je mehr sich Scheier mit der sehr viel 
radikaleren Unterscheidungskunst der Phänomenologie vertraut ge­
macht hatte, und für viele Jahre trat die Frage nach der Einheit von 
Geist und Leben wieder in den Hintergrund, bis sie in den zwanziger 
Jahren zu der bekannten metaphysischen Anthropologie Scheiers 
führte.

Es scheint, daß es vor allem die Ethik und die von ihr geforderte 
allgemeine Werttheorie gewesen sind, die Scheier veranlaßt haben, 
die Denkmöglichkeiten der Husserlschen Phänomenologie zu ergrei­
fen und durch sie über die theoretischen Horizonte von R. Euckens 
modifiziertem Neukantianismus hinauszugehen. Einige standpunkt­
indifferente Arbeitsprojekte hat er dabei jedoch weiterzuführen 
gesucht. Scheier sollte, vermittelt durch Eucken, für die Kuno-Fi­
scher-Festschrift Die Philosophie im Beginn des zwanzigsten Jahr­
hunderts13 den Forschungsüberblick über die Ethik schreiben. Diese 
Aufgabe hat er 1903 aus äußeren Gründen seinem Nachfolger in der 
Redaktion der Kantstudien, B. Bauch, überlassen müssen. Die be­
grenzte Fragestellung eines Forschungsüberblicks erweiterte sich 
ihm noch in Jena zum Projekt einer Einführung in die Ethik der Ge­
genwart, das er, parallel zu dem ebenfalls nicht vollendeten Projekt 
einer Einführung in die Erkenntnistheorie, nach seiner Umhabilita­
tion nach München (1906) eifrig zu realisieren versuchte. In Mün­
chen wurde er schließlich öffentlich als »Lehrer der Ethik« apostro­
phiert. Aus seinen weitgefächerten »langjährigen Untersuchungen« 
gingen, wie er wiederholt verkündet hat, das Formalismusbuch und 
der Forschungsbericht über die Ethik hervor, der im zweiten Jahrgang 
der Jahrbücher der Philosophie 1914 erschienen ist (GW I, 371-409). 
Diese beiden Schriften stehen in engem Zusammenhang auch mit 

monie und dem Gleichgewicht der seelischen Kräfte nicht entsprechende Inanspruch­
nahme der Energie einer dieser Schichten dazu führen, daß auch den übrigen Schichten 
hierdurch Energie entzogen wird [...]. Aber dieses Verhältnis ist ein erheblich verwik- 
kelteres, als es Freud voraussetzt.« (Zur Phänomenologie und Theorie der Sympathie­
gefühle und von Liebe und Haß, Halle a.S. 1913, S. 113 f.)
13 Die Festschrift ist von Wilhelm Windelband herausgegeben worden; eine zweite, ver­
besserte und um das Kapitel Naturphilosophie (Autor: Theodor Lipps) erweiterte Auf­
lage erschien in Heidelberg 1907.

Person und Wert A- 23

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfhart Henckmann

den drei umfangreichen Abhandlungen, die Scheier nach jahrelan­
gem Schweigen 1912/1913 veröffentlicht hat: die Abhandlungen 
Über Selbsttäuschungen, Über Ressentiment und moralisches Wert­
urteil und Zur Phänomenologie und Theorie der Sympathiegefühle 
und von Liebe und Haß.14

Als ausgesprochen schwierig erwies sich die Durchführung des 
Korrelationsgesetzes zwischen Person und den (hauptsächlich ethi­
schen) Werten, nachdem Scheier sich auf die Aufstellung einer 
objektiven und ewigen Wertrangordnung eingelassen hatte. Irgend­
wann in den Jahren nach seiner Dissertation ist er zu der Überzeu­
gung gelangt, daß den Werten ein im Fühlen erfahrbares objektives 
Sein zuzusprechen sei. Außerdem hatte er einzusehen gelernt, daß es 
nicht bloß die drei Grundwertarten gibt, die von den drei speziellen 
Werttheorien der Ethik, der Ästhetik und der Lehre von den Er­
kenntniswerten erforscht werden, sondern in jedem dieser drei Be­
reiche gebe es noch eine Vielzahl weiterer, den Grundwerten unter­
zuordnender Werte. So mußten sich auch die Grundwertarten einer 
allgemeinen und übergreifenden Rangordnung einfügen, die das ge­
samte Reich der Werte durchdrang. Das auf der phänomenologischen 
Grunderkenntnis von der Intentionalität der Bewußtseinsakte beru­
hende Korrelationsgesetz fordert durchgehend eine Entsprechung 
zwischen Akt und Gegenstand. Wo immer es selbständig bestehende 
Gegenstände gibt, muß ihnen eine nicht minder unabhängig beste­
hende Aktart entsprechen, und umgekehrt: wo immer es unabhängi­
ge Aktarten gibt, muß ihnen eine entsprechend unabhängige Gegen­
standssphäre zugeordnet werden können. Die Aktart des Fühlens 
reichte nicht aus, die Über- und Unterordnung von Werten zu klären, 
die nichtsdestoweniger unzweideutig »erlebt« werden könne. Ver­
mutlich hat Scheier die Grundzüge der ihm evident gegebenen Wert­

14 Über Selbsttäuschungen, in: Zeitschrift für Pathopsychologie 1 (1912), S. 87-163; 
später umgearbeitet und erweitert unter dem Titel Idole der Selbsterkenntnis (1915), 
nun in GW III, S. 213-292; Über Ressentiment und moralisches Werturteil. Ein Beitrag 
zur Pathopsychologie der Kultur, in: Zeitschrift für Pathopsychologie 1 (1912), S. 268- 
368; später umgearbeitet und erweitert unter dem Titel Das Ressentiment im Aufbau 
der Moralen (1915), jetzt in GW III, 33-147; die Schrift über die Sympathiegefühle 
erschien separat bei Niemeyer in Halle 1913, eine wesentlich erweiterte zweite Auflage 
unter dem Titel Wesen und Formen der Sympathie 1923 bei F. Cohen in Bonn, jetzt in 
GW VII, S. 7-258. Ich zitiere im folgenden die ursprünglichen Fassungen von 1912 und 
1913.

24 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person und Wert

rangordnung als heuristisches Instrument benutzt, die jeweils korre­
lativen Aktarten aufzudecken, da er meistens von der Vorordnung 
der Gegenstände vor den sie erfassenden Aktarten ausgegangen ist. 
So setzte er für die evidente Erfahrung des höheren oder niedrigeren 
Ranges bestimmter Werte die Aktarten des Vorziehens und Nach­
setzens ein, und für das geschichtlich nicht zu leugnende Faktum 
der Entdeckung neuer Werte, die über die bereits bestehende bzw. 
entdeckte Wertewelt hinausgingen, und für das nicht minder gesi­
cherte geschichtliche Faktum der Revolutionierung überlieferter 
Wertsysteme setzte er unter Berufung auf F. Brentano »Liebe« und 
»Haß« ein. Mit solchen terminologischen Festlegungen mutet er der 
Sprache zwar einige Gewaltsamkeit und Mißverständlichkeit zu, 
doch so etwas hat einen Philosophen selten beunruhigt, auch Scheier 
nicht. Viel wichtiger ist vielmehr die Frage, ob die Terminologisie- 
rung sachlich treffend ist und ob sie konsequent und wenigstens in 
diesem Sinne widerspruchsfrei durchgehalten wird. Dies läßt sich für 
Scheier jedoch nicht in allen Fällen behaupten.

Scheier hat in seiner Lehre von der Wertrangordnung, in der er 
das zentrale Lehrstück der Werttheorie gesehen hat, das phänomeno­
logische Gesetz der Korrelativität nicht rein durchzuführen ver­
mocht, so daß er zu unterschiedlichen Konzeptionen gelangt ist; sie 
wirken sich naturgemäß auch auf das Verständnis der Grundstruktur 
Person-Wert aus. Scheier konzediert, daß sich nicht alle Werte als die 
intentionalen Gegenstände geistiger Fühlakte verstehen lassen. Die 
Werte des Angenehmen und des Unangenehmen gehen auf leiblich 
bedingte Funktionen zurück - sollte man deshalb das Angenehme 
und Unangenehme aus der Werttheorie ausklammern, ebenso dieje­
nigen überlieferten Werttheorien, die die Werte auf Lust, also auf die 
Lebenskraft zurückgeführt haben? Dazu hatte das Faktum des Lebens 
für Scheier eine viel zu große Bedeutung, wie die Biologievorlesung 
vom Wintersemester 1908/09 deutlich macht (GW XIV, 257-361). 
So umfaßt seine Wertrangordnung eben nicht nur geistige Aktarten 
und deren objektive Wertgehalte, sondern auch die Wertgegebenhei­
ten der Lebensfunktionen. Deshalb konnte auch nicht mehr allein die 
Geistperson als Korrelat zum Reich der Werte aufgefaßt, es mußte 
auch das psychophysische Ich hinzugenommen werden. Welchen 
Einheitssinn konnte man dann noch dem Reich der Werte zuschrei­
ben, wenn es einerseits den Funktionen des Lebens, andererseits den 
Akten des Geistes korrelierte? Müßte dann nicht eher »der Mensch«, 
das psychophysische Ich zusammen mit der Geistperson, zum eigent- 

Person und Wert Ar- 25

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfhart Henckmann

liehen Korrelat des Reiches der Werte erklärt werden, wie es in Sche­
iers Habilitationsschrift anklingt? Müßte die Wertrangordnung, in­
dem sie über die Sphäre geistiger Aktarten hinausging, nicht bloß 
eine Einheitsidee für das »Gefüge« und die Hierarchie der geistigen 
Aktarten in der Person, sondern auch eine Einheitsidee gemeinsam 
für Person und Ich fordern? Scheier hat in seiner Dissertation an­
fangs in Erwägung gezogen, ob nicht die Religion die drei unabhän­
gig voneinander bestehenden Wertbereiche zu integrieren vermöch­
te, doch hat er diese Idee zurückgewiesen, da die Religion selber in die 
Geschichte der Desintegration der Wertbereiche involviert sei (GW I, 
13 f.). Von dem dieser Überlegung zugrunde liegenden bloßen Ne­
beneinander unabhängiger Wertgattungen hat er sich bereits in sei­
ner Habilitationsschrift distanziert (vgl. GW I, 269 f.). Offen geblie­
ben ist aber die Frage, wieviele unabhängige Wertbereiche es gibt und 
wie sie einander zuzuordnen bzw. in eine Rangordnung einzuordnen 
wären. Implizite hat Scheier in seiner Dissertation die religiösen 
Werte als vierten Wertbereich anerkannt, wovon er bald darauf je­
doch wieder abgegangen zu sein scheint. In seinen Vorlesungen über 
Arbeit und Erkenntnis im Münchener Volksbildungsverein hat er 
1909 eine andere Rangordnung von vier Wertarten aufgestellt: 1. die 
Lustwerte, 2. die Nützlichkeitswerte, 3. die vitalen Werte und 4. die 
Geisteswerte15 - die religiösen Werte werden hier also überhaupt 
nicht mehr als eine selbständige Wertart aufgeführt. Im Formalis­
musbuch werden sie hingegen wieder in die Wertrangordnung auf­
genommen; sie bilden die Spitze der Rangordnung, die in absteigen­
der Linie noch die geistigen bzw. Kulturwerte, die vitalen und 
schließlich die sinnlichen Werte umfaßt. Hier aber haben nun die 
Nützlichkeitswerte ihre Selbständigkeit verloren, sie werden einfach 
dem untersten Wertrang der sinnlichen Werte zugeordnet. Im Sym­
pathiebuch ist Scheier noch um einiges sorgloser. An der einen Stelle 
scheint er sich mit drei Wertgattungen zufrieden zu geben: die »vita­
len Werte« umfassen Kategorien wie edel, gemein, schlecht, die »see­
lischen Werte« beziehen sich, ganz anders als im Formalismusbuch, 
auf Erkenntnis, Schönheit und auf Kulturwerte generell (Sympathie­
buch 1913 a. a. O., 70), während an einer anderen Stelle vier Wert­

15 Vgl. das Programm des Volksbildungsvereins München. Zyklus pädagogischer Vor­
lesungen. Erstes Vorlesungsjahr 1908/09, VI. Vorlesung. Ein Exemplar dieses Pro­
gramms befindet sich im Aloys-Fischer-Nachlaß der Bayerischen Staatsbibliothek 
München; den Hinweis auf das Programm verdanke ich Eberhard Ave-Lallemant.

26 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person und Wert

gruppen unterschieden werden: die sinnlichen, vitalen, geistigen und 
heiligen Werte - diese Rangordnung, die auch im Formalismusbuch 
vertreten wird, scheint aus Scheiers Rückkehr zu einem vertieften 
katholischen Glaubensleben hervorgegangen zu sein. Wo aber sind 
die Argumente geblieben, die für Scheier zur Zeit seiner intensivsten 
Auseinandersetzung mit dem Pragmatismus für die Selbständigkeit 
der Nützlichkeitswerte gegenüber den sinnlichen Werten des Ange­
nehmen und Unangenehmen ausschlaggebend waren? Wie der Res­
sentimentaufsatz zeigt, wußte er genau, welche große Bedeutung die 
Nützlichkeitswerte im Zeitalter des Industrialismus angenommen 
haben - sollte für ihn die große Auseinandersetzung zwischen dem 
christlichen Ethos und dem Geist des Kapitalismus bereits durch die 
Unterordnung der Nützlichkeitswerte unter das Streben nach Lust 
entschieden sein? Wo bleiben die Überlegungen zur »natürlichen 
Weltanschauung«, die den Werten einen »Sitz im Leben« zugewie­
sen haben, wohingegen die absolute Wertrangordnung des Formalis­
musbuchs der Intention nach über aller sozialen und geschichtlichen 
Realität schwebt? Die Studie über das Ressentiment reflektiert zwar 
das Problem der gesellschaftlichen Realisierung von Wertrangord­
nungen, aber unter dem negativen Vorzeichen der Ressentimentbil­
dung. Es scheint, daß bei Scheier alle geschichtlichen Wertrangord­
nungen dem Verdikt der Ressentimentbildung verfallen, wenn und 
sofern sie nicht auf der Linie einer absoluten Wertrangordnung lie­
gen. Die absolute Wertrangordnung, die Scheier aufstellt, beruht auf 
dem Ethos des Christentums, jenes Christentums, das noch nicht un­
ter den Bedingungen der modernen Geistesbildung verfälscht wor­
den ist: Scheier knüpft an das Christentum eines romantisch inter­
pretierten Mittelalters an. Mit solchen Überlegungen relativiert 
Scheier die absolute Wertrangordnung auf die Geschichte des Entste­
hens und Vergehens von Weltanschauungen. Dies führt jedoch noch 
keineswegs zu einer geschichtlichen Relativierung der Wertrangord­
nung als solcher, sondern stellt nur eine geschichtliche Relativierung 
ihrer Erkenntnis und Realisierung dar - der Mensch, die menschliche 
Gemeinschaft sei fähig geworden für eine adäquate Einstellung zu 
den ewigen Werteordnungen, nur die Fühlfähigkeit der Menschheit, 
nicht die ewige Werteordnung habe sich in der Geschichte gewandelt. 
Die geistigen Aktarten der Person »funktionalisieren« sich zu ihrer 
Besonderheit, sobald der menschliche Geist auf die ewigen, vorgege­
benen Wesenheiten und Wesenszusammenhänge stößt. Mit der Leh­
re von der Funktionalisierung des menschlichen Geistes, die Scheiers 

Person und Wert A- 27

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfhart Henckmann

radikalste Abwendung von der Transzendentalphilosophie Kants und 
Husserls darstellt, überträgt Scheier die scheinbar rein systematische 
Grundkorrelation Person-Wert auf einen Geschichtsprozeß, in dem 
sich (absolute) Person und Universum mit allen ihren Potentialitäten 
progressiv wechselseitig durchdringen.

28 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Spaemann

Daseinsrelativität der Werte

Von Gut und Böse redet niemand mehr, der intellektuell etwas auf 
sich hält. Von Werten reden heute alle. Parteien debattieren über 
Grundwerte. Unsere Verfassung wird als Werteordnung verstanden. 
Und ob wir in einer Zeit des Werteverfalls oder des Wertewandels 
leben, wird landauf landab erörtert. Die Kirchen empfehlen sich der 
Gesellschaft weniger durch den Anspruch, den Willen Gottes kund­
zutun und die Auferstehung von den Toten zu bezeugen als durch das 
Angebot, die Gesellschaft durch Wertevermittlung zu stabilisieren 
und der Jugend Wertorientierung zu geben. Die Nato soll der Ver- 
teidung der westlichen Wertegemeinschaft dienen und neuerdings 
auch deren offensiver Ausdehnung. Insofern scheint die Wertphi­
losophie zur herrschenden Philosophie der westlichen Welt gewor­
den zu sein. Aber ich nehme an, daß bei Max Scheier darüber keine 
rechte Freude aufgekommen wäre. Man wird an Heines Wort über 
die Hegelsche Philosophie erinnert: Sie wurde dünner und dünner 
und verbreitete sich schließlich über ganz Deutschland. Hegel selbst 
schreibt einmal, daß das Exoterische und gesellschaftlich Wirksame 
einer Philosophie immer das Unphilosophische an ihr ist. »Die Men­
ge wird niemals Philosoph sein« - mit diesem Platonzitat beginnt 
Scheier selbst seinen letzten Aufsatz Philosophische Weltanschau­
ung (GW IX, 73).

Die Einführung des Wertbegriffs in die Philosophie war von 
Anfang an mit einer Zweideutigkeit behaftet. Sie kann nämlich inter­
pretiert werden als Kompensation eines Defizits und mit dessen 
theoretischem Mangel behaftet, oder aber als eine gedankliche und 
begriffliche Ausdifferenzierung mit theoretisch bedeutendem Ge­
winn. Die Kompensation bezöge sich auf die neuzeitliche Reduktion 
des Seins auf bloßes Vorhandensein, wie sie etwa in David Humes 
Sein-Sollen-Antithese zum Ausdruck kommt. Diese Reduktion 
macht es notwendig, den aus dem Sein eliminierten Aspekt des bo- 
num nun als »Wert« sozusagen von außen wieder an die Wirklichkeit 

Person und Wert A- 29

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Spaemann

heranzutragen. Dabei liegt es nahe, diesen Aspekt als Ergebnis des 
Wertens von Subjekten zu betrachten, ein Aspekt, der der Wirklich­
keit jeweils sozusagen übergestülpt wird. Ausdifferenzierung, das 
würde eher positiv heißen: Um die klassische Formel »omne ens est 
bonum« über den Status einer Leerformel zu erheben, bedarf es einer 
begrifflichen Trennung dessen, was mit »ens« und dessen, was mit 
»bonum« gesagt ist. Dabei fiel ja der Begriff des bonum niemals, 
außer für die Stoa, mit dem Begriff des sittlich Guten zusammen, 
sondern war der Oberbegriff, der das sittlich Gute unter sich befaßte. 
Genau das gilt auch für den Begriff des Wertes im Sinne von Scheier. 
Nicht alle Werte sind sittliche. Für Scheiers Begriff des Wertes ist es 
außerdem wesentlich, daß er eine unendliche Vielzahl von Werten 
unter sich befaßt. Diese Werte können nicht gleichgesetzt werden 
mit Gütern, weil sie die Formalobjekte sind, unter denen allererst 
Dinge als Güter erscheinen können. So wie der Satz »omne ens est 
verum« nur sinnvoll ist, wenn die Welt uns nicht ein unlesbares Ge­
sicht zukehrt, das aus unzusammenhängenden Einzelimpressionen 
besteht, sondern wenn diese Impressionen apriorisch strukturiert 
sind. Wir können Dinge zählen, aber wir können das nur, weil wir 
über Zahlen verfügen, die wir nicht aus Dingen abstrahiert haben. 
Und mit Zahlen hat ja die Wertphilosophie die Werte gern vergli­
chen. Zahlen und Werte haben auch dies miteinander gemeinsam, 
daß sie ins Unendliche gehen, also mehr sind als wir aktual erkennen, 
und daß wir deshalb immer neue entdecken können. Man könnte 
sagen, daß Scheier für die Einsicht in das Wesen des Wertes das be­
deutet, was Frege bedeutet für die Einsicht in das, was eine Zahl ist.

Was nun den Begriff des Wertes betrifft, so ist der Gebrauch, der 
in den öffentlichen Diskursen von ihm in der Regel gemacht wird, 
ganz von der ersten Alternative bestimmt, die ich nannte, also der 
»kompensatorischen«. Hinter der Rede von Werten steht die vage 
Vorstellung daß uns die moderne, per definitionem materialistische 
Naturwissenschaft darüber belehrt, was die Wirklichkeit ist. 
Menschliche Gesellschaften aber brauchen, um gemeinsam leben, 
sich verständigen und handeln zu können, darüber hinaus so etwas 
wie gemeinsame Wertschätzungen. Da es keine objektiven Gründe 
für diese Wertschätzungen gibt, ist deren oberstes Kriterium der fak­
tische Konsens in einer bestimmten Zivilisation und, in der west­
lichen Zivilisation, darüber hinaus die Überzeugung von der Kon­
sensfähigkeit für alle gutwilligen Menschen. Ich will dabei schon zu 
Anfang auf die petitio principii hinweisen, die in diesem Konzept 

30 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daseinsrelativität der Werte

steckt. Werte dienen danach nämlich einem gemeinsamen Zweck, 
also zum Beispiel dem Frieden, der Kooperation, der Befriedigung 
der elementaren Interessen aller vom Handeln Anderer Betroffenen. 
So sind zum Beispiel für Hans Küng Friede und Überleben der 
Menschheit die Ziele, im Verhältnis zu denen jedes Ethos instrumen­
telle Funktion hat.1 Daß Friede und Überleben der Menschheit ihrer­
seits Werte und zwar die höchsten sind, muß dabei vorausgesetzt, 
kann aber theoretisch nicht formuliert werden. »Wir brauchen Wer­
te« heißt es. Aber solange Werte etwas sind, was man braucht und 
nicht etwas, was darüber entscheidet, was man braucht, ist in Wirk­
lichkeit von etwas anderem die Rede als von dem, wovon Scheier 
sprach.

Ich möchte im folgenden versuchen, den fundamentalen Unterschied 
zwischen Scheiers Wertethik und der Funktion des Wertbegriffs in 
den öffentlichen Diskursen der Gegenwart aufzuweisen anhand des 
für jede Ethik zentralen Problems des Verhältnisses der Absolutheit 
des Sittlichen und der Pluralität und Relativität geschichtlicher 
Ethosformen. In den gegenwärtigen öffentlichen Debatten ist dieses 
Verhältnis ein antinomisches und dialektisches. Relativismus in der 
Ethik und Verabsolutierung des eigenen, das heißt des spätbürger­
lichen individualistischen Ethos der westlichen Zivilisation stehen 
unvermittelt nebeneinander, und jede der beiden Positionen treibt 
die entgegengesetzte und damit die eigene Aufhebung bewußtlos 
aus sich hervor. So soll der Relativismus, der Verzicht auf unbedingte 
Wahrheitsansprüche, Bedingung friedlicher Koexistenz sein. Diese 
aber soll - in einem ganz und gar nicht hypothetischen Sinn - von 
allen diskussionslos als höchster Wert anerkannt werden. Ein anderes 
Beispiel für diese Dialektik: In der Menschenrechtsdebatte wird von 
den westlichen Ländern ein naturrechtlicher Anspruch mit univer­
saler Geltung erhoben. Andere Länder wie zum Beispiel China wei­
sen diesen Anspruch mit einem Argument zurück, das selbst wieder 
aus Europa stammt und für das seinerseits nun universelle Geltung 
beansprucht wird, das Argument des Kulturrelativismus. Die euro­
päische Naturrechtsidee, so sagt man, ist Ausdruck eines westlichen 1 

1 Vgl. Hans Küng, Projekt Weltethos, München 1990.

Person und Wert 31

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Spaemann

Wertesystems, dem gegenüber andere Wertesysteme für ihren Be­
reich gleichen Respekt verdienen. (Daß fremde Wertsysteme Respekt 
verdienen, ist allerdings nun wiederum eine universalistische Be­
hauptung, die relativistisch in Frage gestellt werden kann.) Da der 
ethische Relativimus in der westlichen Welt die herrschende Doktrin 
ist, muß Europa seinen Anspruch entweder fallen lassen oder aber 
ohne weitere Rechtfertigung sein Wertesystem auszubreiten suchen, 
was hinausläuft auf Kulturimperialismus und was uns der Möglich­
keit beraubt, zwischen den wirklich universalen Rechten jedes Men­
schen und deren europäischer individualistischer Ausprägung zu un­
terscheiden. Das individualistische Naturrecht der Aufklärung ist ja 
in der Tat viel eurozentrischer als das aristotelische, das eine sehr 
große Bandbreite für zivilisatorische Vielfalt kennt. Universalismus 
und Eurozentrismus, Wertabsolutismus und Wertrelativismus schla­
gen so in den gegenwärtigen Debatten ständig ineinander um.

Anders bei Scheier. Die Behauptung der Absolutheit der Werte 
und ihrer Rangordnung einerseits, die Entdeckung der tiefgreifenden 
Unterschiedlichkeit geschichtlicher Ethosformen andererseits bedin­
gen und stützen einander. Wertmetaphysik und Kultursoziologie bil­
den bei Scheier das Ganze einer kohärenten Theorie. Scheiers Kritik 
am herrschenden Relativismus, für den Werte Projektionen subjekti­
ver Wertungen sind, beruht zunächst auf einer phänomenologischen 
Analyse, die derjenigen Husserls analog ist. Dabei ist wohl die wich­
tigste Entdeckung oder Wiederentdeckung Scheiers die Intentionali­
tät des Fühlens. Wiederentdeckung sage ich, weil das Phänomen auch 
in älteren Zeiten nicht verborgen war, wenngleich es immer in das 
Prokrustesbett des Dualismus von Denken und Wollen gepreßt und 
damit entstellt wurde. Aber es lohnt sich doch darauf hinzuweisen, 
daß zum Beispiel der große Arnauld gegen die im 17. Jahrhundert 
dominierende Auffassung Einspruch erhob, Freude sei ein subjekti­
ver Zustand, der verschiedene Ursachen haben könne. Arnauld 
schrieb, daß Freude nicht nur verschiedene Ursachen sondern ver­
schiedene Formalobjekte habe, durch die sie selbst qualifiziert wird. 
Freude ist immer Freude über etwas, und dieses worüber ist, so 
schreibt Arnauld, causa formalis nicht causa efficiens der Freude.2 
Die Analyse des Werterlebens ergibt, daß Werte weder Produkte 
noch Ursachen, sondern Gegenstände unseres Fühlens sind. Dieses 

2 Antoine Arnauld, Dissertation sur le pretendu bonheur des plaisirs des sens, CEuvres, 
Lausanne 1775-83, X, 62.

32 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daseinsrelativität der Werte

intentionale Gefühl muß keineswegs immer von einem adäquaten 
Gefühlszustand begleitet sein. So können wir die Diskrepanz zwi­
schen dem Strahlenden und Freudigen eines Frühlingsmorgens und 
unserer eigenen niedergeschlagenen Stimmung besonders schmerz­
lich wahrnehmen. Und wenn die Freude eines Menschen über ein 
Geschenk, das wir ihm machen, nur Ursache und nicht Gegenstand 
unserer eigenen Freude wäre, dann wäre jedes beliebige egoistische 
Vergnügen prinzipiell nicht von anderer Art als diese Freude. Man 
könnte dem, der uns einen Blumenstrauß schenkt, nur sagen, daß 
man sich freut, daß er sich selbst eine Freude gemacht hat auf diese 
für uns angenehme Art. Dank schulden wir niemandem für das, was 
er uns zuliebe gern tut. Das alles ist ganz kontraintuitiv. Es ist ein 
theoretisches Konstrukt, das auf einer falschen Beschreibung dessen 
beruht, was es zu erklären vorgibt. Das Interessante an Scheiers kri­
tischen Überlegungen ist dabei dies: Scheier sieht im ethischen Kul­
turrelativismus eine verborgene eurozentrische Verabsolutierung 
der Wertordnung der bürgerlichen Epoche der Neuzeit (vgl. GW II, 
305 f.).

Sein Gedanke dabei ist der folgende. Wenn in der fühlenden 
Wahrnehmung von Werten nicht wirklich etwas Objektives wahr­
genommen wird, wenn also Wertungen bewußte oder unbewußte 
Setzungen sind, dann muß es Gründe für diese Setzungen geben, 
die von den wahrgenommenen Werten verschieden sind. Es muß 
den Menschen um etwas gehen, wenn sie Werte setzen oder wählen, 
und das, worum es ihnen geht, kann nicht wiederum der gewählte 
Wert sein, denn dieser entspringt ja erst der Setzung. Worum geht 
es den Menschen also? Es geht ihnen um die Optimierung ihrer 
Selbsterhaltung, um subjektive Befriedigung, um Förderung der in 
einer bestimmten historischen Situation gesellschaftlich nützlichen 
Tätigkeiten und Eigenschaften. Nützlichkeit in diesen Hinsichten ist 
also der Wert, im Verhältnis zu dem alle anderen Werte gewählt oder 
gesetzt werden. Genau das aber ist nach Scheier das Kennzeichen des 
Ethos des bürgerlichen Zeitalters und des Kapitalismus. Indem allen 
anderen Epochen und Kulturen dieses ethische Kriterium unterstellt 
wird, entpuppt sich der herrschende Relativismus als Verabsolutie­
rung der Moral der eigenen Gesellschaft, die sozusagen die Wahrheit 
aller anderen zu sein beansprucht. Die bürgerliche Ethik versteht sich 
als das Zu-sich-Kommen der eigentlichen Antriebe des Menschen, 
als Emanzipation der naturalen Basis des Ethos aller früheren Epo­
chen. Darin übrigens ganz ähnlich der griechischen Sophistik, die 

Person und Wert A- 33

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Spaemann

entdeckt zu haben beanspruchte, worum es allen Menschen im Grun­
de geht und immer gegangen ist. Demgegenüber ist Scheiers Plura­
lismus und Kulturalismus viel radikaler. Er geht nicht davon aus, daß 
alle Menschen, ungeachtet ihrer kulturellen Verschiedenheit, im 
Grunde dasselbe schätzen und dasselbe verwerfen. Auch er kennt 
zwar Nietzsches Gestus des Entlarvens, wie vor allem aus seiner 
Schrift über das Ressentiment hervorgeht. Aber diesem Entlarven 
vorgeordnet ist immer die intentio recta des Phänomenologen, der 
versucht, mit den Menschen, über deren Sehweise er spricht, in die­
selbe Richtung zu blicken und zu fragen, was es da zu sehen gibt. 
Denn wenn jemand etwas zu sehen glaubt, dann sieht er etwas, sogar 
wenn das was er sieht, eine Halluzination ist. Auch Halluzinationen 
sind, wie Scheier überzeugend dartut, Gegenstände und nicht Zu­
stände, und das Halluzinieren ist ein intentionaler Akt, der gar nicht 
beschrieben werden kann ohne daß der entsprechende intentionale 
Gegenstand beschrieben würde (GW III, 217 f.). Scheier nimmt also 
die geschichtlichen Wertordnungen, aus denen sich dann jeweils be­
stimmte Normensysteme ergeben, in ihrer Differenz ernst. Was von 
einem Menschen, ja auch was von einem Tier als Wert erlebt wird, ist 
ein Wert, und wir müssen annehmen, daß das Wertreich unendlich 
ist. »Omne ens est bonum«, das kann werttheoretisch so ausgedrückt 
werden: In allem was ist, können immer wieder neue Qualitäten 
durch entsprechende Akte des Fühlens zur Anschauung kommen. 
Wir können uns Personen vorstellen, die eine andere als die mensch­
liche Natur haben und denen Wertqualitäten zugänglich sind, die uns 
Menschen für immer verschlossen bleiben. Die spezifischen Person­
werte würden allerdings auch für diese gelten. Aber wir brauchen 
nicht zu hypothetischen Annahmen greifen. Ein reales Beispiel ha­
ben wir in der Entwicklung der Kunst vor uns. Die Kunst des 20. Jahr­
hunderts hat uns die ästhetische Qualität von Gegenständen und 
Oberflächenstrukturen erschlossen, die bis dahin unentdeckt war. 
Aber da solche Qualitäten objektiv sind, bleiben uns diejenigen nicht 
verschlossen, die in früheren Epochen den Fokus der Aufmerksam­
keit bildeten. Wir können lernen zu sehen, was sie sahen. Und wir 
können darüber hinaus aufgrund der Entdeckungen der modernen 
Kunst in den älteren Werken Qualitäten wahrnehmen, die deren 
Schöpfer möglicherweise selbst nicht wahrgenommen haben. Wie 
der Künstler sehen lehrt, so auch der sittliche Genius, der unter Um­
ständen als erster und ganz allein einen sittlichen Wert entdeckt, den 
er dann, vor allem durch sein Vorbild, auch anderen erschließt.

34 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daseinsrelativität der Werte

Unter dem Gewicht einer solchen neuen Einsicht werden die 
Vorzugsregeln eines älteren Ethos nicht einfach obsolet, aber dieses 
ältere Ethos wird relativiert. So bleibt auch für die großen christ­
lichen Lehrer wie Augustinus oder Thomas von Aquin die antike 
Wertrangordnung unberührt, nach welcher der Mensch, dem es in 
seinem Handeln um Ehre und Ruhm geht, edler ist als der, der sich 
von sinnlichem Egoismus leiten läßt, also der Mäzen edler als der 
Geizhals und der tapfere Krieger edler als der Feigling. Nur wird 
dieses Ethos dadurch relativiert, daß unter dem Gesichtspunkt der 
Gottesliebe die Rechte nicht wissen soll, was die Linke tut, und also 
Handeln um Ruhmes willen immer noch eine, wenn auch edlere 
Form des Egoismus ist. So schreibt Augustinus, die Römer seien ihrer 
ruhmreichen Taten wegen ein edles Volk und hätten den Ruhm, den 
sie besitzen, verdient. Nur gelte für sie das Wort des Evangeliums: 
»Sie haben ihren Lohn dahin«. Das heißt, indem sie den Ruhm erhal­
ten haben, den sie verdienen, haben sie, was sie wollten, und können 
nicht erwarten auch noch zur Seligkeit Gottes zu gelangen.3 Auch in 
Dantes Inferno gibt es edlere und unedlere Menschen. Ähnliches gilt 
für die christliche Demut, die in der aristotelischen Ethik keinen Platz 
hat. Nur wer den Wert der Ehre zu schätzen weiß, kann eine Tugend 
besitzen, die auf das Gut der Ehre um eines höheren Gutes willen 
verzichten läßt. So dachte übrigens auch Gandhi, wenn er den Ge­
waltverzicht lehrte. Gewaltlosigkeit war für ihn die höchste Form der 
Tapferkeit, und er erklärte mehrmals, daß ihm Gewalt lieber sei als 
Gewaltlosigkeit aus Feigheit oder Gewaltlosigkeit verbunden mit 
Haß und Ressentiment.

Das reichere, auf breiterer Wertintuition beruhende Ethos be­
deutet nicht die Negation, sondern die Relativierung der Wertein­
sichten eines niedrigeren. Manchmal allerdings bedeutet es auch die 
Kritik seiner immanenten Vorzugsregeln, wenn diese nämlich auf 
Täuschungen beruhen, deren Quellen aufgedeckt werden können. 
Diese Quellen sind immer subjektive Interessen, die sich der Wert­
einsicht in den Weg stellen. Das wichtigste wertfälschende Interesse 
ist für Scheier wie für Nietzsche das Ressentiment, also das Interesse 
des Schwachen, sein Selbstwertgefühl und seinen Status durch eine 
Umwertung der Werte aufzubessern. Der erste, der meines Wissens 
Schwäche als die eigentliche Quelle alles Bösen aufzuzeigen versuch­
te, war übrigens Rousseau. Gottes Güte folgt für Rousseau analytisch 

3 Aurelius Augustinus, De Civitate Dei V, 14-16.

Person und Wert A- 35

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Spaemann

aus seiner Allmacht.4 Aber das wäre wohl in den Augen Scheiers 
selbst bereits eine Ressentimenttheorie, weil hier das Böse gar nicht 
eigentlich böse, sondern nur unvermeidliche Folge des eigentlich 
Bösen, nämlich der Ungleichheit ist. Für Scheier ist dagegen erst die­
se Folge der Schwäche böse, aber das kann sie nur sein, wenn sie nicht 
eine notwendige Folge ist, sondern nur eine mögliche. Man kann 
nämlich auch gegen das eigene Interesse an der Hierarchie der Werte 
festhalten. Auf die Fälschung der Werte verzichten, obgleich man 
dadurch seinen Status verbessern könnte, zeigt allerdings bereits eine 
gewisse Ichstärke, die ihr Selbstwertgefühl nicht aus dem Vergleich 
mit anderen zieht.

Die Pluralität der geschichtlichen Ethosformen nicht nur, son­
dern der Vorzugsregeln jeder Art von Wertschätzung beruht nach 
Scheier auf einer Verschiedenheit von Interessen. Und zwar nicht 
so, wie zum Beispiel der Marxismus will, daß Werte nur Ausdruck 
von Interessen sind. Diese Auffassung wird im Formalismus einer 
schlagenden Kritik unterzogen. Warum, so schreibt Scheier zum Bei­
spiel, wird ein Arbeiter von seinen Kollegen getadelt und verachtet, 
weil er, seiner persönlichen Interessenlage folgend, sich am Streik 
nicht beteiligt? (vgl. GW II, 187f.) Er schadet der gemeinsamen Sa­
che, so sagt man. Aber warum soll ihn die gemeinsame Sache inter­
essieren, falls sein eigener Vorteil größer ist, wenn er die gemein­
same Sache ignoriert? Man könnte ihm im Interesse der Gruppe die 
Sache verleiden durch Nachteile, die man ihm einbrockt. Aber woher 
darüber hinaus der Tadel, woher die moralische Verachtung? Weil, so 
antwortet Scheier, Solidarität ein Wert ist, der sich nicht einfach aus 
Interessen ableiten läßt. Allerdings wird dieser Wert gesellschaftlich 
nur anerkannt, wenn die fundamentalen Interessen der Gesellschaft 
dieser Anerkennung nicht im Weg stehen.

Und hier bin ich nun bei Scheiers Erklärung des ethischen Plu­
ralismus. Scheier vertritt dezidiert die These, daß Ethosformen nur 
dann gesellschaftliche Relevanz gewinnen, wenn das nützlich ist für 
die basale, gesellschaftsstabilisierende Bedürfnisbefriedigung. Sche­
ier lobt deshalb den Utilitarismus als diejenige Theorie, die dieses 
Geheimnis ausplaudert (vgl. GW II, 188). Nützlichkeit ist das fun­
damentale Selektionskriterium gesellschaftlicher Moralen. Dies al­
lerdings auszusprechen ist gerade nicht nützlich. Der Utilitarismus 
- wie übrigens jeder Konsequenzialismus - widerspricht sich inso­

4 Vgl. Jean Jacques Rousseau, Emile ou de l'education, ed. Garnier S. 342, Anm.

36 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daseinsrelativität der Werte

fern selbst, als das Nützliche viel stabiler gewährleistet ist, wenn es 
sich als »gut« in einem nicht auf Nutzen bezogenen Sinne empfiehlt. 
So war die Staatstheorie von Thomas Hobbes den absolutistischen 
Herrschern seiner Zeit gar nicht willkommen, obgleich diese Theorie 
den Absolutismus rechtfertigte. Aber indem sie das göttliche Recht 
der Könige aus dem wohlverstandenen Egoismus der Bürger ableite­
te, beraubte sie es jenes Glanzes, der nach Überzeugung der Zeit bes­
ser geeignet war, es zu stabilisieren als die rationale Deduktion seiner 
Vernünftigkeit. Nützlichkeit ist, so zeigt Scheier, nicht das Wesen der 
Werte, auch nicht der gesellschaftlich geltenden, also nützlichen. Die 
christlichen Märtyrer, die ihren Glauben bezeugten, hatten keinen 
Nutzen im Auge, auch nicht den der Kirche. Aber das gilt auch für 
den, der gesellschaftlich Nützliches tut unter Aufopferung eigener 
Interessen, also zum Beispiel der tapfere Soldat, der sein Land gegen 
äußere Feinde oder der Widerstandskämpfer der es gegen eine tyran­
nische Herrschaft verteidigt. Sie werden auch dann geehrt, wenn der 
Kampf verloren ging. Und dies nicht nur im Blick auf künftige 
Kämpfe, sondern auch dann, wenn solche gar nicht mehr zu erwarten 
sind. In diesem Fall allerdings ist ihre öffentliche Ehrung immer we­
niger nützlich und wird deshalb vermutlich allmählich einschlafen. 
Nicht aber die Achtung und Bewunderung durch diejenigen, die wei­
terhin imstande sind, den Wert eines selbstlosen Opfers wahrzuneh­
men. Die Rede vom »Wertewandel« ist für Scheier so sinnlos wie es 
eine Rede von Zahlenwandel oder Farbenwandel wäre. Was sich wan­
delt, sind immer nur sozialrelevante Vorzugsregeln und Normen.

Scheiers Kulturalismus ist also radikaler als der herrschende Re­
lativismus, weil er nicht auf der Annahme beruht, es sei in allen 
Kulturen letzten Endes immer nur um dasselbe gegangen. Nur bei 
der Selektion des gesellschaftlich Relevanten ging es immer um das­
selbe. Tapferkeit, die das eigene Leben riskiert, ist ein Wert der nie­
mals reduzierbar ist auf den gesellschaftlichen Nutzen dieser Tapfer­
keit. Das Luzerner Denkmal für die Schweizer Soldaten, die in der 
Verteidigung der Tuilerien fielen, ist nicht eine Apotheose des An­
den Regime. Es trägt die Inschrift »pro fide ac virtute«. Sekundärtu­
genden, könnte man sagen. Aber wenngleich auch Sekundärtugen­
den nicht mehr Tugenden sind, wenn sie bewußt in den Dienst einer 
schlechten Sache treten, so beziehen sie doch umgekehrt ihren Wert­
charakter nicht erst aus der guten Sache, der sie dienen, sondern sind, 
solange sie der guten Sache dienen, an sich selbst wertvoll. Und das 
hat man auch immer gewußt. Es hat immer eine Ehre des Dienens 

Person und Wert A- 37

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Spaemann

gegeben, die mit einem eigenen Stolz gegenüber dem verbunden war, 
dem man dient. Das Wort des preußischen Generals »Dem König 
gehört mein Leben, nicht meine Ehre« drückt dies gut aus. Die Ehre 
des Offiziers beruht darauf, daß sein Leben dem König gehört. Aber 
eben diese Ehre gehört dem König nicht. Wenn also der Wert der 
soldatischen Tapferkeit nie bloß aus ihrem Nutzen für die Gesell­
schaft bestand, so wird doch das Fühlen dieses Wertes seine gesell­
schaftliche Relevanz verlieren, wenn diese Form der Tapferkeit ihre 
Funktion verliert, weil für sie kein Bedarf mehr besteht.

Die Radikalität des Schelerschen Kulturrelativismus hängt also 
eng zusammen mit seinem Wertabsolutismus. Nur wenn wir an­
nehmen, daß das, was an Werten und Wertrangordnungen in einer 
bestimmten Gesellschaft in Geltung ist, objektiven und absoluten 
Charakter hat, müssen wir es ernst nehmen und dürfen es nicht auf 
angeblich für alle Menschen gleiche Interessenstrukturen reduzie­
ren. Und nur wenn dies der Fall ist, wenn also die Kreativität einer 
Kultur nicht in Wertschöpfung sondern in Wertselektion besteht, ist 
es möglich, zu dem zu kommen, was Gadamer »Horizontverschmel­
zung« nennt. Das heißt, es ist möglich, unsere eigene Wertwahrneh­
mung durch die Begegnung mit anderen Kulturen zu erweitern.

II.

Strenge Objektivität der Werte einerseits, interessenbedingte Per- 
spektivität in ihrer Wahrnehmung und Selektion, das Verhältnis die­
ser beiden Bestimmungen bei Scheier kann aber erst wirklich geklärt 
werden, wenn wir näher bestimmen, was denn »Objektivität« bzw. 
Absolutheit der Werte für Scheier bedeutet. Und um sich das klar zu 
machen, ist es dienlich, Scheiers Kritik an der Rezeption seiner Theo­
rie durch Nicolai Hartmann ins Auge zu fassen. In der zweiten Auf­
lage des Formalismus nimmt Scheier Bezug auf diese Rezeption und 
Fortführung in Hartmanns Ethik, die im Verhältnis zum Formalis­
mus etwa die Stellung beansprucht, die Kants Metaphysik der Sitten 
zur Kritik der praktischen Vernunft einnimmt. Scheier würdigt die­
ses Unternehmen in mehreren Hinsichten. Hartmanns Weise, das 
»objektive« Sein des Wertreichs zu denken, weist er jedoch mit einer 
ganz ungewöhnlichen Schärfe als unphilosophisch zurück. Er spricht 
von einem »den lebendigen Geist erstarrenden Objektivismus und 
Ontologismus«, von einem »allzu handgreiflichen Realontologismus 

38 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daseinsrelativität der Werte

und Wertwesensobjektivismus« und fährt dann fort: »Überhaupt 
muß ich einen vom Wesen und möglichen Vollzug geistiger Akte 
ganz unabhängig bestehen sollenden Ideen- und Werthimmel - un­
abhängig nicht nur von Mensch und menschlichem Bewußtsein, son­
dern von Wesen und Vollzug eines lebendigen Geistes überhaupt - 
prinzipiell schon von der Schwelle der Philosophie zurückweisen« 
(GW II, 21). Von welcher Art ist das »Sein« der Werte? Hartmann 
hatte sich diese Frage schon in seiner eigenen Metaphysik vom Hals 
geschafft durch seine Kritik an der Differenz von Sosein und Dasein. 
Es gibt danach überhaupt nicht verschiedene Weisen zu existieren, zu 
sein. Menschen, Tiere, Zahlen, Ideen, Werte sind oder sie sind nicht. 
Dasein bedeutet immer dasselbe. Und das gleiche gilt dann natürlich 
für die Akte, in denen dieses An-sich-Sein erfaßt wird. Hartmann 
schreibt: »Das Meinen des idealen An-sich-Seins steht vollkommen 
auf einer Stufe mit dem Meinen des realen An-sich-Seins.«5 Dasein 
bedeutet nichts anderes als Unabhängigkeit, Distinktheit eines So- 
seins. Wenn also Werte nicht Setzungen und nicht Sache subjektiver 
Wertungen sind, dann heißt das per definitionem, sie sind in jedem 
denkbaren Sinn des Wortes »sein«. Dabei leugnet Hartmann natür­
lich nicht, daß zu bestimmten Werten jeweils bestimmte Relationen 
gehören. Der Wert einer Tugend impliziert den Bezug zum Men­
schen als deren möglichen Trägern und der Wert des Nützlichen den 
Bezug zu Lebewesen, für die das Nützliche nützlich ist. Aber diese 
Relation ist ihrerseits wieder eine ideelle, dem an-sich-seienden Wert 
immanente. »Das Für-mich-Sein der Güter beruht schon auf dem 
An-sich-Sein der Güterwerte«.6 Die Existenz dieser Werte aber ist 
nicht nur von der wirklichen Existenz ihrer Träger unabhängig, son­
dern auch von der Möglichkeit geistiger Akte, in denen sie zur Gege­
benheit kommen. Das Reich der Werte ist, so schreibt Hartmann, 
»ebenso jenseits der Wirklichkeit wie jenseits des Bewußtseins«.7

Hier setzt Scheiers Widerspruch ein. Werte ebenso wie Zahlen 
sind intentionale Gegenstände, deren Sein das mögliche Gegenstand- 
Sein in intentionalen Akten ist. Ohne den Bezug auf diese Möglich­
keit hat es so wenig Sinn, von Werten zu sprechen wie es Sinn hat, 

5 Nicolai Hartmann, Ethik. Berlin 1926, S. 138. Vgl. hierzu und zu den folgenden Aus­
führungen die Dissertation von Beata Kita, Phänomenologie und Pragmatismus, Mün­
chen 1998.
6 Hartmann, a.a.O., S. 127.
7 Hartmann, a.a.O., S. 140.

Person und Wert A- 39

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Spaemann

ohne Bezug auf mögliches Sehen von Farben zu sprechen. Diese The­
se hat nichts zu tun mit der Behauptung, Farben seien »nur subjek­
tiv«, sie seien Zustände von Wahrnehmungsorganen bei Reizung 
durch bestimmte Frequenzen. Farben sind objektive Qualitäten und 
nicht subjektive Zustände. Aber diese Qualitäten existieren nur rela­
tiv auf ein mögliches Gesehenwerden durch Lebewesen mit entspre­
chenden Sinnesorganen. In Idealismus und Realismus nimmt Sche­
ier zur Erläuterung seiner These Bezug auf Heideggers Begriff der 
Zuhandenheit als einer Seinsweise, die relativ ist auf menschliches 
Dasein (vgl. GW IX, 199). Die strenge Objektivität der daseinsrelati­
ven Werte läßt sich leicht demonstrieren am Beispiel des Nützlichen 
und Schädlichen. Schädlichkeit ist immer relativ auf ein Lebewesen, 
also zum Beispiel auf einen Menschen. Aber ob ein bestimmter Stoff 
für mich Gift ist, hängt überhaupt nicht davon ab, wie ich darüber 
urteile. Die Daseinsrelativität des Wertes hat nichts zu tun mit der 
Subjektivität von Urteilen über ihn und schon gar nicht mit der Sub­
jektivität von Urteilen über das faktische Vorliegen eines Wertsach­
verhalts.

Max Scheier entwickelt seinen Begriff der Daseinsrelativität, 
der zuerst im Formalismus auftaucht und in Erkenntnis und Arbeit 
seine wichtigste Ausführung findet, zunächst im Ausgang von Kant, 
das heißt von Kants Begriff der Erscheinung und von Bergsons Be­
griff des »Bildes«, der »Image«. Erscheinungen sind ja bei Kant etwas 
anderes als Schein. Zwar ist für Scheier auch der Schein objektiv, aber 
seine Objektivität ist daseinsrelativ auf einzelne individuelle oder 
auch einzelne kollektive empirische Subjekte. Und seine Entstehung 
ist ein Gegenstand der Psychologie. Die Erscheinung dagegen ist kein 
Gegenstand der Psychologie, der Neurologie oder der Evolutionsbio­
logie und kann es nicht sein, weil die Gegenstände dieser Disziplinen 
selbst Erscheinungen sind, also daseinsrelativ auf sinnlich wahrneh­
mende Vernunftsubjekte. So etwas wie evolutionäre Erkenntnistheo­
rie, wie sie Konrad Lorenz begonnen hat mit seinem Versuch, hinter 
die »Rückseite des Spiegels« zu sehen und die Kantischen Kategorien 
und Anschauungsformen als Produkte einer darwinistisch verstande­
nen Evolution zu erklären, verstößt nach Scheier gegen ein fun­
damentales erkenntnistheoretisches Prinzip, das er so formuliert: 
»Es ist ein schlechthin evidenter Satz der allgemeinen Erkenntnis­
theorie, daß das x, auf das ein Gegenstand daseinsrelativ ist, seine 
Erkenntnis aber infolge dessen erkenntnisrelativ ist, niemals durch 
dieselben ontologischen- und Wissensprinzipien erklärbar ist wie 

40 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daseinsrelativität der Werte

der Gegenstand selbst, daß aber andererseits eine Erkenntnis des x 
möglich sein muß, wenn die Daseinsrelativität von a auf x noch er­
kennbar sein soll« (GW VIII, 271). Kant hat für Scheier das Ver­
dienst, solche daseinsrelative Objektivität im Begriff der »Erschei­
nung« erstmals gedacht zu haben. Allerdings ist das für Scheier nur 
ein Anfang. Kant kennt nur Daseinsrelativität auf sinnlich wahrneh­
mende Vernunftsubjekte. Erscheinungen gibt es, sofern es Vernunft­
subjekte gibt, wobei es gar nicht auf einen konkreten Wahrneh­
mungsakt ankommt. Es ist absurd zu denken, daß die Treppe in 
meinem Hausflur aufhört zu existieren, wenn gerade niemand im 
Flur ist, der sie sieht.

Aber Scheier erweitert den Kreis daseinsrelativer Gegenstände 
über die Vernunftrelativität hinaus. Es gibt Gegenstände, die auf be­
stimmte Individuen daseinsrelativ sind und die nur dann Fiktionen 
genannt werden dürfen, wenn sie für nicht daseinsrelativ gehalten 
werden. Es gibt Daseinsrelativität auf Leben und Daseinsrelativität 
auf Personen. Auf Leben relativ sind Werte wie die des Gesunden, 
des Starken oder des Nützlichen. Auf Personen relativ sind Werte 
wie der des Guten oder der höchste Wert des Heiligen. Relativ auf 
wahrnehmende Wesen ist der Gestaltcharakter der Dinge. Im An­
schluß an Bergsons »Images« spricht Scheier von »Körperbildern« 
(vgl. GW VIII, 294). Diese sind ebenso bewußtseinstranszendent 
wie irreal. Und sie sind nicht identisch mit Wahrnehmungseinheiten. 
Die aktuale Wahrnehmung erfaßt sie nämlich immer nur dekom- 
poniert, partiell, perspektivisch. Bergson hatte über die Images ge­
schrieben: »Unter Bild verstehen wir eine gewisse Existenz, die mehr 
ist als das, was der Idealist eine Repräsentation nennt, aber weniger 
als was der Realist ein Ding nennt, eine Existenz, die auf halbem 
Wege zwischen dem Ding und der Repräsentation liegt. Für den 
Common Sense existiert der Gegenstand in sich selbst und ist ande­
rerseits in sich selbst so bildartig, wie wir ihn wahrnehmen«.8 Da­
seinsrelativ in diesem Sinne ist für Scheier die gesamte Welt der 
neuzeitlichen Naturwissenschaft. Das abstrakte Design dieser Welt 
entspringt dem menschlichen Willen zur Naturbeherrschung. Sche­
ier schließt sich hier eng an die pragmatistische Deutung der Natur­
wissenschaft an. Die Wissenschaft reduziert ihre Gegenstände auf 
Aspekte, mit deren Hilfe die Natur menschlichen Zwecken verfügbar 
gemacht werden kann. Sie ist deshalb nicht etwa wertfrei, sondern 

8 Henri Bergson, Matiere et memoire, 7. Auf!., Preface, S. II.

Person und Wert A- 41

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Spaemann

unter dem Aspekt möglichen Nutzens konstruiert und zur Gegeben­
heit gebracht. Dies ist der Grund dafür, daß es keine naturwissen­
schaftliche Erklärung des Lebens geben kann. Denn die Mechanis­
men, die hier für die Erklärung des Lebens herangezogen werden, 
haben ihre Wirklichkeit nur relativ auf Leben und dessen Herr­
schaftswillen. »Die Konstruktion, die Leben um seiner spontanen 
Herrschaft willen vollzieht, kann nicht selbst wieder auf das Leben 
angewandt werden« (GW VIII, 271). So können auch die Körperbil­
der nicht erklärt werden durch Einwirkung einer Außenwelt auf Or­
ganismen oder gar auf Gehirne. Denn Organismen oder Gehirne sind 
selbst Körperbilder, also »Erscheinungen«, und als solche daseins­
relativ auf wahrnehmende Wesen.

Diese Daseinsrelativität kann nicht kausal interpretiert werden 
im neuzeitlichen naturwissenschaftlichen Sinn formal-mechanischer 
Kausalität. Diese gehört vielmehr selbst dem Bereich der »Erschei­
nung« an und kann daher, wie schon Jacobi gegen Kant einwandte, zu 
deren Erklärung nichts beitragen. Im Unterschied zu Kant verfügt 
allerdings Scheier über einen Begriff von Kausalität, den er selbst 
»metaphysisch« nennt und der nichts mit einem gesetzmäßigen Fol­
gen nach einer Regel zu tun hat. Denn im Unterschied zu Kant sind 
Dinge an sich für Scheier ja nicht pure x, die sich jeder weiteren 
denkerischen Bestimmung entziehen, sondern »Kräfte«. Die wahre 
Welt ist nicht eine Welt von Gestalten, sondern von Kräften. Diese 
sind es, die real wirken und die Körperbilder ebenso wie deren for­
malgesetzliche Kausalverknüpfung hervorbringen.

Ich gehe hier nicht näher auf diese Metaphysik der Kräfte bei 
Scheier ein, die natürlich eng mit seiner Idee des »Dranges« und 
»Triebes« als Urwirklichkeit verbunden ist. Nur eine kurze Bemer­
kung sei mir in diesem Zusammenhang erlaubt. Der Deutung der 
primären, nicht mehr daseinsrelativen Wirklichkeit als Kraft ent­
spricht es, daß die eigentlich ontologisch relevante Erfahrung, die 
Seinserfahrung schlechthin für Scheier die Erfahrung von Wider­
stand ist. In ihr macht sich die Realität als eine von uns unabhängige 
empirisch geltend. Sie ist keine Soseinsgegebenheit, sondern eine Art 
blinder Widerständigkeit, die sich unserem eigenen Drang, unserer 
eigenen Daseinsentfaltung entgegensetzt. Ich halte diese These für 
den tiefsten Irrtum dieses großen Phänomenologen. Scheier verstand 
sehr genau die Grenze der Phänomenologie. Er verstand, daß das 
intentionale Objekt Husserls durchaus indifferent ist gegen seine 
realistische oder idealistische Deutung, entgegen Husserls eigener 

42 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daseinsrelativität der Werte

Meinung und entgegen der Meinung der realistischen Phänomeno- 
logen, die glaubten, Husserls »Sachen selbst« seien per definitionem 
Realien. Aber mit seiner Deutung der Realitätserfahrung als Wider­
standserfahrung versucht Scheier doch noch, einen phänomenalen 
Tatbestand als Realitätsindiz festzumachen. Das einfachste Argu­
ment dagegen ist, daß wir Widerstand auch träumen können. Wenn 
wir wach werden, stellen wir fest, daß wir es nicht mit einer von uns 
unabhängigen Realität zu tun hatten. Insoweit wir dies glaubten, ha­
ben wir uns getäuscht. Aber wir haben uns keineswegs getäuscht im 
Erlebnis des Widerstandes. Denn dieses Erlebnis hatten wir ja im 
Traum wirklich. Sein ist kein Phänomen. Aber Sein ist auch nicht 
dasselbe wie irrationale Widerständigkeit. Jedes Tier erfährt Wider- 
ständigkeit. Aber kein Tier erfährt Sein. Sein, von unserer Subjekti­
vität schlechthin unabhängige Realität setzt spontane Transzendenz 
voraus, Überschreitung von Umwelt auf Welt als den Inbegriff des 
Anderen unserer selbst. Diese Transzendenz ist, weit entfernt, Erleb­
nis des Irrationalen zu sein, der fundamentale Akt der Vernunft. 
Aber Realität verhält sich zu diesem auf sie gerichteten Akt nicht, 
wie sich intentionale Gegenstände zu den sie erfassenden Akten ver­
halten. Denn das in diesem Akt Vermeinte ist gerade das Jenseits 
aller intentionalen Gegenständlichkeit. Dies aber nicht im Sinn eines 
irrationalen Widerstandes, sondern im Sinne der Anerkennung an­
deren Selbstseins. Und zwar in dem Bewußtsein, daß ich selbst für 
den Anderen ein Anderer bin, jenseits aller möglichen Gegenständ­
lichkeit für ihn. Jenseits aller möglichen Gegenständlichkeit ist für 
Scheier nur das Sein der Person. Was Scheier meines Erachtens nicht 
sah, ist, daß das Sein von Personen nicht ein erkenntnistheoretischer 
Grenzfall ist, sondern das Paradigma für alle Erkenntnis von unab­
hängiger, selbständiger Wirklichkeit. Wohingegen das Sein unleben­
diger Materie ein erkenntnistheoretischer Grenzfall ist, insofern wir 
nämlich gar nicht genau sagen können, was hier Selbständigkeit ei­
gentlich heißen soll und ob dieses Sein nicht immer daseinsrelativ ist 
und in seinem Umweltsein für Lebendiges aufgeht. Es sei denn, die­
ses Sein werde, wie bei Whitehead, selbst noch nach dem Paradigma 
des Lebendigen gedacht.

Mit dem Sein der Werte verhält es sich mutatis mutandis ana­
log. Werte sind daseinsrelativ, sei es auf Leben, sei es auf Vernunft­
wesen, entweder sinnlich wahrnehmende oder reine Vernunftsubjek­
te und schließlich auf Personen. Aber sie sind nicht relativ in dem 
Sinne, daß sie, wie die unbelebte Materie, ihr Sein darin haben, in 

Person und Wert A- 43

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Spaemann

Bedeutsamkeitszusammenhängen von Lebewesen einzutreten, son­
dern sie haben ihren Sinn umgekehrt darin, dem Leben allererst Be­
deutsamkeit zu geben, bzw. die Bedeutsamkeitsstruktur des Lebendi­
gen auszumachen und zu definieren. Niemals bedeutet diese 
Daseinsrelativität deshalb einseitige Abhängigkeit der Werte von 
wertenden Subjekten. Werte werden deshalb auch nicht gewählt, 
sondern fühlend erfahren. Wer wählt, muß bereits einen Gesichts­
punkt der Wahl haben, ein Motiv, dieses statt jenes zu wählen. Der 
Wert, der diesen Gesichtspunkt, dieses Motiv bestimmt, ist der in 
Wirklichkeit leitende Wert und nicht der gewählte. Das Absurde in 
dem Begriff »Projekt Weltethos« liegt darin, daß hier ein Ethos als 
Gegenstand eines Projektes erscheint, statt als das, was uns ver­
anlaßt, Projekte zu machen und was diesen Projekten die Richtung 
gibt.

III.

Wenn Werte nicht Produkte wertender Akte sind, sondern das, was 
diese Akte erst ermöglicht und was sie definiert, und wenn doch um­
gekehrt Werte kein Sein haben unabhängig von der möglichen inten­
tionalen Gegenständlichkeit für wertnehmende Akte, dann stellt sich 
allerdings ein neues Problem, das Scheier meines Wissens nicht aus­
drücklich erörtert hat, das sich aber aus seinen allgemeinen ontologi­
schen Prinzipien ergibt. Eines dieser Prinzipien sagt, daß alles Da­
seinsrelative gründet in einem absolut Realen. Daraus aber folgt, 
daß überall dort wo wechselseitige Relativität vorliegt, keines der 
Seienden real ist. Es muß deshalb ein Drittes angenommen werden, 
auf das die beiden einander wechselseitig Bedingenden relativ sind. 
Dieses Dritte aber muß, das ist die weitere These, die vor allem in 
Erkenntnis und Arbeit entwickelt wird, von der Art des Bewußtseins 
sein. Denn nur in einem Bewußtsein können zwei ideale Inhalte in 
eine Relation zueinander treten. So formuliert Scheier als evidentes 
Axiom, daß »alles, was wesensrelativ aufeinander ist, kein Dasein 
extra mentem besitzen kann« (GW VIII, 243). Die Frage, die sich 
hieraus ergibt, ist die folgende: Wenn Akt und Aktgegenstand im Fall 
wertnehmender Akte streng korrelativ aufeinander sind, dann kann 
keines der beiden als absolut Seiendes betrachtet werden, im Verhält­
nis zu dem das andere daseinsrelativ ist. Beide müssen daseinsrelativ 
auf ein Drittes sein, das von der Art des Bewußtseins sein muß. Was 

44 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daseinsrelativität der Werte

ist dieses Dritte? Und wie läßt es sich vermeiden, daß dieses Dritte, 
das ja wiederum sein Sein in intentionalen Akten hat, seinerseits 
eines Vierten bzw. Fünften bedarf und so in infinitum. Ein infiniter 
Regreß wäre nämlich hier tödlich. Er würde den Gedanken von so 
etwas wie absoluter Realität gänzlich aufheben. Wir hätten nur, um 
mit Fichte zu reden, »Bilder von Bildern von Bildern«.

Bekanntlich hat Descartes diesen Regreß dadurch zum Stehen 
gebracht, daß er im cogito me cogitare einen Akt fand, in dem Akt 
und Gegenstand, noesis und noema in eins fallen, so daß die Iteration 
beendet wird. Aber eben doch nur für diesen einen Akt. Für alle an­
deren ist damit unmittelbar nichts gewonnen. Und nicht einmal die 
Evidenz führt hier weiter. Denn der radikale Zweifel bezieht sich ja 
auch auf diese. Wenn das Bewußtsein endlich ist, dann könnte es sich 
bei der Evidenz um eine Idiosynkrasie handeln, um die Täuschung 
durch einen bösen Geist oder, in einer modernen Variante, um ein 
evolutionäres Anpassungsphänomen. Descartes bedarf hier der Got­
tesidee, um zur Realität zu kommen. Die Gottesidee war es, die den 
radikalen Zweifel möglich gemacht hatte, weil erst auf ihrem Hinter­
grund das cogito sich als endliches und daher täuschbares begreift. 
Der gleichen Gottesidee aber bedarf es, um den Zweifel an der Wahr­
heit des Evidenten zu beheben.9 Ich ziehe hier diese cartesische Ana­
logie heran, weil sie in die Richtung weist, in der vielleicht die Ant­
wort auf die eben gestellte Frage gesucht werden muß. Nur in der 
noesis noeseos ist die Identität von Akt und Aktgegenstand verwirk­
licht. Das cartesische cogito ist eine noesis noeseos, aber eine in sich 
nichtige, leere, bloß instantane, die nichts außer ihr selbst in sich 
schließt, keine Erinnerung und damit auch nicht so etwas wie eine 
Identität der Person. Die Frage ist: ist die Realität der Person als des 
Aktzentrums diejenige absolute Realität, die die korrelativen Entitä­
ten Akt und Aktgegenstand ermöglicht. Das scheint mir nicht der 
Fall zu sein. Die Person weiß sich nämlich nicht als Grund der aprio­
rischen Gegenstände ihrer Akte, sie weiß sich nur als Zentrum ihrer 
Akte. Aber auch nicht als Grund dieser. Denn die Akte haben ja ihren 
Grund in ihren Gegenständen. Das ist in der These der Korrelativität 
impliziert. Die Person weiß auch von diesen Gegenständen nur mit­
tels ihrer Akte. Der Grund der Relation von Akt und Aktgegenstand, 
der ja, wie Scheier sagt, von der Art des Bewußtseins sein muß, kann 

’ Vgl. Robert Spaemann, »Die Bedeutung des »sum« im »Cogito sum«. Zeitschrift f. 
Phil. Forschung. Bd. 41,1987, Heft 3.

Person und Wert A- 45

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Spaemann

deshalb nur als ein absolutes Bewußtsein, als intellectus archetypus 
gedacht werden, dessen Identität nicht, wie des endlichen cogito, leer 
ist, sondern die unendliche Fülle allen Wertgehaltes so in sich ent­
hält, daß es sie sowohl ist als auch weiß, und zwar so, daß Sein und 
Wissen schlechthin zusammenfallen. Und das fühlende Wertnehmen 
endlicher Personen muß deshalb als eine von diesem absoluten Wert­
wesen inspirierte Teilhabe an dieser Selbstgegebenheit gedacht wer­
den. Die Realität, auf die Akte und Aktgegenstände notwendig da­
seinsrelativ sind, kann nur die absolute Realität sein, deren 
Bewußtsein nicht seinerseits intentional gedacht werden kann, weil 
sonst der Verweis auf eine gründende Wirklichkeit sich wie gesagt 
unendlich iterieren müßte.

Scheier hat diesen spekulativen Gedanken nicht selbst entwik- 
kelt. Aber er fügt sich in seine frühen Überlegungen, ohne den spä­
teren zu widersprechen. Und ich sehe nicht, wie man Scheiers Ein­
sichten über Absolutheit und Daseinsrelativität der Werte ernsthaft 
folgen kann, ohne zu einer solchen Schlußfolgerung zu kommen.

46 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

Phänomenologische Rekonstruktion 
personaler Akte

Scheiers phänomenologisch ausgearbeitete Philosophie will einem 
offenen Wirklichkeitsverständnis Rechnung tragen. Wirkliches liegt 
im menschlichen Erfahrungsgeschehen nicht einfach in der Weise 
allgemeingültiger, prinzipiell immer schon erschlossener Objektivi­
tät vor, sondern wird in seinen ontologischen Strukturen allererst 
entdeckt. In der Geschichtlichkeit menschlicher Existenz kann daher 
die erfahrbare Gegebenheit des Wirklichen denkend nicht vorweg­
genommen werden. Daraus folgt, daß der Erfahrungsvollzug von 
einer grundlegenden Offenheit für das Wirkliche, wie es sich von sich 
selbst her gibt, bestimmt sein muß. Aus dieser Forderung ergibt sich 
aber das Problem der Selbstvergewisserung des Erfahrungsvollzuges 
über die Wahrheit des Erkannten und das Problem seiner intersub­
jektiven Vermittlung. Wegen der geforderten voraussetzungslosen 
Offenheit für die Wirklichkeit insgesamt kann die Wahrheit des tat­
sächlichen Erfassens von Wirklichem nicht nur eine Frage von Rich­
tigkeit oder Falschheit sein. Vielmehr ist ein notwendiges Kriterium 
für die Wahrheit des Erkannten nur als Vergewisserung darüber 
denkbar, ob der eigene Erfahrungsvollzug tatsächlich von solcher vor­
aussetzungsloser Offenheit getragen ist, bzw. ob er für den Erfah­
rungsvollzug anderer den Mitvollzug solcher ursprünglicher Offen­
heit ermöglicht.

Da in den Augen Scheiers die großen philosophischen Entwürfe 
des 19. Jahrhunderts wegen ihrer einseitigen Orientierung an der ra­
tionalistisch bestimmten Vernunft des Menschen die Offenheit des 
Erfahrungsvollzuges für die Wirklichkeit im Ganzen nicht sichern 
konnten, ergab sich für ihn die Aufgabe einer Neubestimmung des 
menschlichen Geistes.1 Diese mußte in zwei Schritten erfolgen. Zu- 1 

1 Vgl. dazu Angelika Sander, Mensch - Subjekt - Person. Die Dezentrierung des Sub­
jekts in der Philosophie Scheiers, Bonn 1996, S. 15-50.

Person und Wert A- 47

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

nächst war in einer erweiterten, über die rationalistische Engführung 
hinausweisenden Perspektive menschlicher Geist in seinen ver­
schiedenen Aktarten zu erfassen. Dabei kam es darauf an, die Ver­
schiedenheit der Aktarten als Voraussetzung für ihr mögliches 
Zusammenspiel so herauszuarbeiten, daß darin die Möglichkeit vor­
aussetzungsloser Offenheit menschlichen Erfahrungsvollzuges auf­
schien. Dieser Aufgabe hat sich Scheier in seiner Phänomenologie 
der Aktwesenheiten gestellt, zu denen er die theoretisch-erkennen- 
den, die volitiven und emotionalen Aktarten rechnete, wobei unter 
letzteren noch einmal zwischen wertnehmenden Aktarten und denen 
des Liebens unterschieden wurde. Anschließend mußte geklärt wer­
den, ob und wie sich Erfahrungsgeschehen konkret und tatsächlich in 
der geforderten Offenheit vollzieht. Scheier sah diese Möglichkeit im 
Vollzug menschlicher Erfahrung als Person verwirklicht. Der ent­
scheidende Punkt dieser Bestimmung gegenüber einem ausschließ­
lich von der rationalistischen Subjektivität her gedachten Erfah­
rungsvollzug bestand darin, daß Person im konkreten Vollzug des 
Erfahrungsgeschehens stets »mehr« ist als diese oder jene Form er­
kennender, wollender oder emotional-fühlender Subjektivität, und 
infolge dieses »mehr« die entscheidende Möglichkeitsbedingung der 
geforderten Offenheit ist (vgl. GW II, 382).

Die folgende Untersuchung wird also unter der Annahme einer 
prinzipiellen Differenz zwischen Aktwesenheiten einschließlich 
ihrer strukturellen Verschiedenheit und personalen Akten als kon­
kreter Vollzugsform des Zusammenspiels der verschiedenen Aktwe­
senheiten geführt. Unter dieser Annahme ist dann aber weiter zu 
vermuten, daß Scheiers Analysen personaler Akte keineswegs bloß 
als Randergebnis seiner Aneignung der phänomenologischen Me­
thode zu betrachten sind, sondern als zur phänomenologischen Ana­
lyse selbst gehörende Untersuchung der ursprünglichen Realsetzung 
der Struktur menschlichen Geistes in dessen Vollzug. Schärfer for­
muliert stellt sich damit die Frage, ob Scheiers Analysen personaler 
Akte nicht Anzeichen für eine Art »zweiter Stufe« der phänomeno­
logischen Methode selbst bilden, wobei mit »zweiter Stufe« keine 
quantitative Verlängerung, sondern eine qualitative Weiterführung 
gemeint ist. Gemäß dieser Vermutung wird im folgenden Scheiers 
phänomenologische Analyse personaler Akte vorgestellt. Daß hier­
bei nicht auf alle diesbezüglichen Untersuchungen Scheiers, die er 
vor allem in seinem ersten Sammelband Vom Umsturz der Werte 
mit der Bestimmung der Demut als »ehrfürchtige Haltung gegen­

48 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

über den Dingen« (GW III, 26),2 in seinem Hauptwerk Der For­
malismus in der Ethik und die materiale Wertethik,3 in den Un­
tersuchungen über Sympathiegefühle4 bis hin zu den religions­
philosophischen Arbeiten5 zwischen 1911 und 1921 vorgelegt hat, 
eingegangen werden kann, versteht sich von selbst. Statt dessen wird 
exemplarisch am metaphysischen Akt der Verwunderung, mit dem 
nach Aristoteles alle Philosophie beginnt,6 die behauptete Differenz 
aufgewiesen. Daß Scheier Verwunderung nicht nur als anfängliche 
theoretische Haltung in einem ausschließlich als Wissensverhältnis 
begriffenen Gegenüber von Mensch und Wirklichkeit denkt, klingt 
bereits im Titel des erstmals 1917 veröffentlichten Aufsatzes an, der 
diese Untersuchung enthält: Vom Wesen der Philosophie und der 
moralischen Bedingung des philosophischen Erkennens (GW V, 61- 
99).7 Die Konzentration auf den Akt der Verwunderung ist insofern 
gerechtfertigt, als er zu der geforderten Offenheit im Erfahrungs­
vollzug in einem besonderen Begründungsverhältnis steht. Wie sich 
zeigen wird, bildet sich in ihm eine Art ursprünglicher Prägung des 
gesamten personalen Selbstvollzuges von Geist heraus, die in jedem 
weiteren personalen Akt bewährt, d. h. wiederholt, bestätigt und ver­
tieft werden muß, wenn die konkrete Identität der Person bewahrt 
bleiben soll.

Um den Blick für Scheiers Analyse des personalen Aktes der 
Verwunderung und damit auch für die Durchführung der »zweiten 
Stufe« der phänomenologischen Analyse zu schärfen, ist zunächst 
auf Scheiers Untersuchung der verschiedenen Aktwesenheiten ein­
zugehen. Dabei kommt es insbesondere darauf an, die Bedeutung 
dieser Analyse für die Selbstvergewisserung des Wahrheitsanspruchs 
menschlicher Erfahrung überhaupt zu verstehen. Verbunden mit der 
Diskussion der »zweiten Stufe« der Phänomenologie, die im per­
sonalen Akt den konkreten Vollzug der Aktwesenheiten und ihr Zu­

2 Vgl. bes. die Ausführungen zu den Tugenden: GW III, 13-31, und zum christlichen 
Liebesverständnis: GW III, 33-147.
3 Hier bes. die Ausführungen zum sozialen Akt: GW II, 509-558.
4 VgL Wesen und Formen der Sympathie, GW VII, 7-258, darunter die Analysen zur 
Liebe, zum Mitgefühl und zum sozialen Akt.
5 In Vom Ewigen im Menschen mit der Bestimmung der Reue als »intentionaler Bewe­
gung«, die »unser Herz von selbst transzendiert«. (GW V, 54 f.), und die Analyse des 
religiösen Aktes (vgl. GW V, 101-354). Vgl. auch GW X, 179-253).
6 Aristoteles, Metaphysik A, 982b 11-18.
7 In der Zeitschrift Summa, 1 (1917) Heft 2, 40-70. Im folgenden wird der Aufsatz in 
Text und Fußnoten unter dem Kurztitel »Vom Wesen der Philosophie« angeführt.

Person und Wert Ar- 49

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

sammenspiel als solches reflektiert, ist dann auf den Akt der Verwun­
derung einzugehen. Von dort her wird sich zeigen, inwiefern der ge­
samte menschliche Erfahrungsvollzug in allen seinen Dimensionen 
durch den Akt der Verwunderung geprägt ist.

Notwendigkeit phänomenologischer Fundierung von Erfahrung

Um den metaphysischen Akt der Verwunderung als personalen Akt 
einsichtig machen zu können, fordert Scheier in Vom Wesen der Phi­
losophie, daß dieser im Zusammenhang mit dem Erfahrungsgesche­
hen überhaupt betrachtet werden muß. Denn nur wenn dessen 
Mehrdimensionalität und immanenter Bedarf an Vermittlung ver­
standen wird, leuchtet die Bedeutung der personalen Dimension 
und damit auch des metaphysischen Aktes für Erfahrung überhaupt 
auf.8 Deshalb betont Scheier in Vom Wesen der Philosophie, man 
müsse »zuerst die generelle Natur der natürlichen Weltanschauung 
kennenlernen« (GW V, 87). Erfahrung vollziehen nämlich zunächst 
stets konkrete leibhaftige Menschen. In ihrer je spezifischen psycho­
physischen Organisation, in ihrer je besonderen sozio-kulturellen 
Verwurzelung, in ihrer Leiblichkeit also, setzen sie sich mit der 
Wirklichkeit auseinander. Da die Konstitutionsformen der Leiblich­
keit nach Geschlecht, sozialer und ethnischer Zugehörigkeit variie­
ren, führt die Leiblichkeit des Erfahrungsvollzuges zu unterschiedli­
chen Zuschnitten oder auch »Perspektiven« (GW X, 452), innerhalb 
derer sich Wirkliches für das natürliche Erfahrungssubjekt darstellt 
und erfassen läßt. Erfahrene Wirklichkeit und leibliche Organisati­
onsform entsprechen einander. Scheier nannte diese Form des Erfah­
rungsvollzuges »natürliche Erfahrung« (GW II, 66) bzw. »natürliche 
Weltanschauung« (GW II, 67) und bestimmte ihr Charakteristikum 
des leibspezifischen Zuschnitts des Erfahrungsbereichs als »Daseins-

8 Die Mehrdimensionalität von Erfahrung gehört zu den zentralen Themen Scheiers, 
aus der heraus er die Notwendigkeit der phänomenologischen oder auch allgemeiner 
philosophischen Betrachtung der Wirklichkeit begründet. So ist auch Scheiers Analyse 
des Aktes der Verwunderung in Überlegungen zu diesem Thema eingebettet, vgl. 
GW V, 87-92. Vgl. weiter GW II, 66-99, und die ergänzenden Ausführungen in GW X, 
377-430, bes. 402-405, und 431-502, bes. 458-465 u.ö. Vgl. dazu M. Gabel, Intentio­
nalität des Geistes. Der phänomenologische Denkansatz bei Max Scheier, (Erfurter 
Theologische Studien, 61), Leipzig 1991, bes. 36-66.

50 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

relativität« (GW X, 398 f.).9 Heidegger würdigte diesen Gedanken als 
eine zentrale Einsicht, die im Erfahrungsgeschehen unterschiedliche 
»Stufen der Entdeckbarkeit« des Seienden festhalte.10 11 Die Korre­
spondenz zwischen Leiblichkeit und spezifischer natürlicher Erfah­
rungswelt führt demnach dazu, daß sich für die Teilnehmer der 
natürlichen Erfahrung unterschiedliche natürliche Erfahrungswelten 
ergeben.11 Da die Daseinsrelativität in der natürlichen Erfahrung 
selbst unhintergehbar ist, läßt sich die Einheit und Zusammengehö­
rigkeit der verschiedenen Erfahrungswelten innerhalb der natür­
lichen Erfahrung nicht noch einmal vermitteln. Mithin ist von der 
natürlichen Erfahrung allein her die Offenheit für die Wirklichkeit 
im Ganzen nicht zu vollziehen. Um dieses Bezuges willen bedarf das 
Erfahrungsgeschehen folglich einer Vermittlungsinstanz.

Dafür bietet sich auf den ersten Blick die zweite Erfahrungs­
dimension an, die als wissenschaftliche anders als die natürliche nicht 
mehr auf die je und je verschieden ausgebildete menschliche Leib­
lichkeit bezogen ist, sondern auf ein sinnlich-empirisches Erfassen 
überhaupt.12 Um eine solche universale Erfahrung vollziehen zu 
können, bedarf es der künstlichen Festlegung auf einige wenige 
grundlegende Bedingungen und Gegebenheiten, sowie auf ein ver­
einbartes verbindliches methodisches Vorgehen. Deswegen nannte 
Scheier diese Erfahrung »künstlich« (GW X, 452). Ihr Vorteil, sinn­
lich-empirische Gegebenheiten unabhängig von der je verschieden 
strukturierten menschlichen Leiblichkeit zu vermitteln, ist jedoch 
durch den Nachteil erkauft, damit alle Gegebenheiten zuzudecken, 
die nicht zum Tatsachenbereich wissenschaftlicher Erfahrung ge­
hören.

Wissenschaftliche Erfahrung vermittelt also nicht die universale 

9 Vgl. GW X, 398-410, und im Aufsatz Vom Wesen der Philosophie ausführlich GW V, 
88.
10 Vgl. Martin Heidegger, GA 26: Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang 
von Leibniz, Frankfurt/Main 1978, 213 ff.
11 Im Aufsatz Vom Wesen der Philosophie erklärt Scheier die Mannigfaltigkeit der 
natürlichen Erfahrungswelten ganz in diesem Sinne von den biologisch differierenden 
Organisationsformen des Menschen her als Mannigfaltigkeit der »Umwelten«, die in 
der natürlichen Weltanschauung unreflektiert als »Welt« gelten. Vgl. GW V, 87 f.
12 Vgl. GW V, 88: »Das Seiende aber in eben derselben Seinsrelativität auf das Leben 
überhaupt so zu erkennen und zu denken, daß es [...] nur mehr auf die menschliche 
Organisation überhaupt [...] seinsrelativ ist, das ist eben diejenige Reduktion, welche 
das wissenschaftliche >allgemeingiiltige< Erkennen am Sein und Gehalt der Umwelt vor­
nimmt.« Vgl. auch GW X, 401-407.

Person und Wert

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

Einheit der Erfahrung, sondern spaltet Erfahrung immer weiter 
auf.13 So sind beide Erfahrungsdimensionen unfähig, sich auf ihrem 
eigenen Boden der Rechtmäßigkeit und Vernunftgemäßheit der je 
anderen Erfahrungsweise zu vergewissern. Deshalb ermöglicht wis­
senschaftliche Erfahrung auch nicht die ursprüngliche Offenheit für 
die Wirklichkeit im Ganzen. Um dennoch den Anspruch auf verant­
wortete Erfahrung einlösen zu können, bedarf es deshalb einer drit­
ten Dimension, der phänomenologischen Erfahrung, die zwischen 
den verschiedenen, nicht aufeinander reduzierbaren Erfahrungs­
dimensionen vermittelt.

Zur phänomenologischen Erfahrung gehört - wie Scheier mit 
wünschenswerter Klarheit in Vom Wesen der Philosophie unter­
streicht - kein neuer Gegebenheitsbereich sinnlich vermittelter Ge­
genstände.14 Ihr Gegenstand ist vielmehr die natürliche und wissen­
schaftliche Erfahrung selbst. Deshalb ist die phänomenologische 
Erfahrung bei Scheier auch als transzendentale Erfahrung zu charak­
terisieren. Anders als Kant ist Scheier aber nicht der Meinung, diese 
expliziere lediglich rein formale logische Strukturen der verschiede­
nen Erfahrungsurteile. Sie bezieht sich vielmehr auf die beiden ande­
ren Erfahrungsdimensionen und bringt zur Gegebenheit, was dort 
geschieht. Scheier bestimmt sie als »Mitschweben«, als reflexive Be­
gleitung der schlichten natürlichen und der methodisch gesicherten 
wissenschaftlichen Erfahrung (vgl. GW III, 234). Als Erfahrung von 
Erfahrung bringt sie die Strukturen von natürlicher und wissen­
schaftlicher Erfahrung zur Gegebenheit.

Die phänomenologische Erfahrung erschließt mithin die blei­
benden apriorischen Strukturen der Erfahrungsdimensionen aus 
ihrer Selbstgegebenheit (vgl. GW II, 70). In deren Selbstgegebenheit 
zeigt sich zugleich ihre Unabhängigkeit gegenüber jeder Konstitu­
tionsleistung der Subjektivität. Insofern ist es sinnvoll, die transzen­

13 Vgl. GW V, 88: »Aber die Grundtatsache, daß aus der Fülle des Welt-Seins nur das­
jenige in die Umweltsphäre eingeht, was für die Trieb- und [...] Sinnesstruktur des 
Menschen von [...] Bedeutung ist, besteht für die [...] nur mehr auf einen lebendigen 
Menschen überhaupt bezogene Umwelt genau in derselben Weise, wie für die partiku­
laren Umwelten des Individuums, der Rasse usw.«
14 Vgl. GW V, 89: »Die Richtung des philosophischen Erkennens ist nun aber im Unter­
schiede zum >wissenschaftlichem, das in den Strukturformen [...] der matürlichen 
Weltanschauung< verbleibt, nicht in so gearteter Erweiterung der erkennenden Teil­
nahme am Sein der Umwelt oder an der Gewinnung einer [...] >allgemeingiiltigen< 
Umwelt gelegen.«

52 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

dental erschlossenen apriorischen Strukturen der phänomenologi­
schen Erfahrung zugleich als apriorische Seinsstrukturen zu begrei­
fen (vgl. GW II, 270).15 Durch die Bestimmung der phänomenologi­
schen Erfahrung als Reflexion ist jedoch ausgeschlossen, daß die 
Erschließung apriorischer ontologischer Strukturen an der empiri­
schen Erfahrung vorbei gleichsam »leiblos« erfolgen könnte. Inso­
fern sie aber mit diesen Strukturen zugänglich macht, was ohne sie 
unentdeckt bliebe, eröffnet die phänomenologische Erfahrung doch 
den Zugang zu einem neuen Reich von Gegebenheiten. In Vom We­
sen der Philosophie nennt Scheier dieses Reich das »Sein, wie es an 
sich selbst und in sich selbst ist« (GW V, 89).

Folglich kann die Frage nach der Offenheit des Erfahrungsvoll­
zuges insgesamt ihre Antwort nur von der phänomenologischen Er­
fahrung her finden. Die begrenzte Offenheit in den verschiedenen 
natürlichen und wissenschaftlichen Erfahrungsvollzügen kann inner­
halb ihrer selbst nicht wechselseitig eingesehen werden. Für jede die­
ser Erfahrungswelten läßt sich aber in der phänomenologischen Er­
fahrung deren apriorische geistige Struktur entfalten. Ohne nun das 
faktische Erfassen ihrer jeweiligen konkreten empirischen Gehalte 
denkend vorwegzunehmen oder gar zu ersetzen, ist mit der Aufdek- 
kung dieser Strukturen die Zugehörigkeit der jeweiligen Erfahrungs­
welt zum Vollzug des menschlichen Geistes erweisbar. Wenn sich 
nun zeigt, daß zur immanenten geistigen Struktur der Erfahrung 
der Vollzug einer vom Subjekt her unabschließbaren Offenheit für 
die Wirklichkeit im Ganzen gehört, dann ist damit jeder subjektive 
Geltungsanspruch relativiert und prinzipiell die intersubjektive Ver­
mittlung des Erfahrungsvollzuges gefordert. Das ist freilich erst zu 
sehen, wenn der Geschehenscharakter der phänomenologischen Er­
fahrung thematisiert wird. Im Kern besagt der Geschehenscharakter, 
daß die apriorische geistige Struktur eben als Offenheit für die Wirk­
lichkeit im Ganzen zu vollziehen ist, und daß dieser Vollzug konkret 
in der Seinsform der Person geschieht. Um das deutlich zu machen, 
plädiere ich für zwei Formen der Phänomenologie bei Scheier.

15 Vgl. GW V, 89: »Das philosophische Erkennen zielt vielmehr in eine völlig andere 
Seinssphäre, die außer und jenseits der bloßen Umweltsphäre des Seins überhaupt ge­
legen ist.«

Person und Wert A- 53

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

Differenz zwischen Aktwesenheiten und personalen Akten als 
Hinweis auf zwei Stufen von Phänomenologie

Hinweise auf eine Differenzierung zweier Stufen von Phänomenolo­
gie finden sich in der Materialen Wertethik in den beiden Theorie- 
Kapiteln Formalismus und Apriorismus< (GW II, 65-126) und For­
malismus und Persom mit dem ersten Teil >Zur theoretischen 
Auffassung der Person überhaupt (GW II, 370-469). Im ersten 
Theorie-Kapitel werden die weithin bekannten phänomenologischen 
Analysen der intentionalen Struktur geistiger Aktarten wie Wahr­
nehmen bzw. Erkennen, wertnehmendes Fühlen und Vorziehen in 
groben Zügen vorgetragen.16 Diese Untersuchungen, in denen die 
einzelnen Aktarten ihrer Struktur nach je gesondert für sich betrach­
tet werden, kann man insgesamt einer statischen, rein deskriptiven 
Phänomenologie zurechnen, die den Geschehenscharakter eher ver­
deckt. In diesem Sinn wird Scheiers phänomenologischer Ansatz 
gewöhnlich verstanden.

Das zweite Theorie-Kapitel setzt die Annahme voraus, daß zur 
vollständigen Durchführung der phänomenologischen Analyse auch 
die Frage nach der Einheit der geistigen Aktarten zu stellen ist. Da 
diese Einheit Scheiers Meinung nach nur in der personalen Seins­
form des konkreten geistigen Aktes zur Erscheinung kommt, war 
für ihn die Frage nach der Einheit des Aktes identisch mit der Frage 
nach dem Sein der Person. Person ist diejenige »Einheit, die für Akte 
aller möglichen Verschiedenheiten im Wesen besteht - sofern diese 
Akte als vollzogen gedacht werden« (GW II, 382)17. Mit der Defini­
tion der Person als Einheit des vollzogenen geistigen Aktes sprach 
Scheier zwei Aufgaben an. Zum einen das Sein der Person aus der 
Einheit des geistigen Aktes heraus zu denken, und zum anderen die 
Einheit des geistigen Aktes aus dem Vollzug der verschiedenen Akt­
wesenheiten heraus zu bestimmen. Der erstgenannten Aufgabe hat 

16 Die Analyse der geistigen Struktur des Liebens hat Scheier an anderer Stelle der 
Materialen Wertethik, im Sympathie-Buch und in dem Manuskript Ordo Amoris vor­
gelegt. Vgl. GW II, 266 f., GW VII, 150-208, bes. 150-175, und GW X, 345-376. 
Darüber hinaus ist vor allem der 1916 erschienene Aufsatz Liebe und Erkenntnis, 
GW VI, 77-98, einzubeziehen.
17 Vgl. auch die dazugehörende Fußnote: »>Selbstbewußtsein< ist noch nicht Person, 
wenn nicht in dem Bewußtsein >von< sich selbst alle möglichen Bewußtseinsarten (z. B. 
wissende, willentliche, fühlende, liebender und hassender Art) sich selbst zu erfassen, 
vereinigt sind.«

54 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

sich Scheier ausdrücklich im zweiten Theorie-Kapitel der Materialen 
Wertethik gestellt, die zweite Aufgabe hat er in ihrer Eigenständig­
keit nur unzureichend erkannt.18 Soweit letztere Aufgabe über eine 
statische Phänomenologie in Richtung einer dynamischen, auf den 
Geschehenscharakter als solchen achtenden Phänomenologie des 
konkreten Vollzuges geistiger Akte hinausgreift, hat Scheier deren 
Notwendigkeit zwar formal angezeigt, nicht aber eigentlich aus­
geführt. Die formale Anzeige besteht im Hinweis auf die zur Expli­
kation des Personseins notwendig zu beachtende Differenz zwischen 
einer phänomenologischen Analyse der »abstrakt anschaulichen 
Wesenheiten« verschiedener geistiger Aktarten, die vom Vollzug ab­
sieht, und der Analyse der »zweite [n] Art echter anschaulicher We­
senheiten«, nämlich der »konkreten Wesenheiten« geistiger Akte in 
ihrem Vollzug (GW II, 383). Statt also zu zeigen, wie sich im kon­
kreten Vollzug des inneren Zusammenhangs von Lieben, emotiona­
lem Vorziehen und Fühlen und theoretischem Erkennen das Sein der 
Person als deren »konkrete, selbst wesenhafte Seinseinheit von Ak­
ten verschiedenartigen Wesens« (GW II, 382 f.) zeigt, trug Scheier 
lediglich die Definition der Person als konkreter Existenzform des 
Geistes vor (vgl. GW II, 389). Von diesem Mangel her werden aber 
Scheiers Analysen personaler Akte umso bedeutsamer. In ihnen be­
gegnet der Vollzug der inneren Einheit der verschiedenen Aktwesen­
heiten als im geistigen Akt konkret vollzogene Einheit der Person.

Im theoretischen Person-Kapitel der Materialen Wertethik sind 
freilich alle weiteren Ausführungen zum Sein der Person phänome­
nologisch nur unzureichend vermittelt geblieben. Aus diesem Grund 
ist das für die Offenheit des Erfahrungsvollzuges auf die Wirklichkeit 
im Ganzen hin so wichtige spannungsvolle Verhältnis von Transzen­
denz und Endlichkeit in Scheiers Bestimmung von Person und Welt 
fast völlig verdeckt geblieben. Die Transzendenz zeigt sich im Auf­
weis, daß das menschliche Dasein als personale Existenzform des 
Geistes stets auf die Wirklichkeit im Ganzen bezogen ist. Die End­
lichkeit erweist sich in dem Umstand, daß dieser Bezug selbst end­
liche Gestalt trägt. In Scheiers Phänomenologie der Person kommt 
dieses Verhältnis von Transzendenz und Endlichkeit mehrfach zur 
Sprache, wenn von der rational nicht ins Allgemeine auflösbaren in­
dividualgültigen Gestalt menschlich-personalen Seins gesprochen 

18 Zum systematischen Stellenwert dieses Kapitels vgl. M. Gabel, Intentionalität 
(Anm. 8), 97-104.

Person und Wert Ar- 55

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

wird, oder wenn festgestellt wird, daß »jeder individuellen Person 
auch eine individuelle Welt« (GW II, 392) entspricht. Da die Explika­
tion des Personseins im konkret sich vollziehenden personalen Akt 
fehlt, bleibt der phänomenologische Aufweis des Personseins als 
Vollzug von Endlichkeit ungeklärt. Ebenso bleibt ungeklärt, wie sich 
zugleich seine Transzendenz so vollzieht, daß der Mensch gerade in 
der endlichen Gestalt seines Personseins dennoch auf die Wirklich­
keit im Ganzen bezogen bleibt. Allerdings muß festgehalten werden, 
daß Scheier mit der Formel vom »Mit- oder Nachvollzug oder Vor­
vollzug« (GW II, 386) anderen Personseins das Zusammenspiel von 
Endlichkeit und Transzendenz im konkreten Sein der Person fest­
gehalten und im Sinn einer interpersonalen Vermittlung von Wirk­
lichkeit zu denken begonnen hatte, dies aber nicht ausdrücklich 
entfaltete. Gilt in einer auf den Vollzug als solchen achtenden Phä­
nomenologie das Augenmerk hingegen dem Zusammenspiel der gei­
stigen Aktarten und ihrer Einheit im konkreten Vollzug des Person­
seins, dann entdeckt man in den Analysen personaler Akte vielfältige 
Hinweise auf ein nur interpersonal zu vollziehendes Grundverhält­
nis der Offenheit des Geistes zur Wirklichkeit, in dem sich alle Ver­
nunftvermögen auf je eigene Weise artikulieren.

Dementsprechend sind für den geistigen Akt die Fundierungs­
ordnung und der Vollzugscharakter zu klären. Die Fundierung der 
aus der Erfahrung hervorgehenden Erkenntnis im emotional wert­
nehmenden Fühlen sowie Vorziehen und letztlich im Lieben stellt 
sicher, daß Erfahrungsgegenstände niemals für sich allein intendiert 
und gegeben sind, sondern stets in der Beziehung auf die Wirklich­
keit im Ganzen. Scheiers Phänomenologie zeichnet sich durch die 
herausragende Bedeutung der vorrationalen Aktarten des Wertneh­
mens und Liebens selbst für den rationalen Erkenntnisprozeß aus. 
Entsprechend den Modalitäten, in denen sich das Wertsein emotional 
erschließt, stellt sich die innere Dynamik des Erfahrungsgeschehens 
als Verwiesensein vom Leblosen über das Vitale bis hin zum Geistig- 
Personalen dar, welches nochmals auf das Göttliche hin offen ist (vgl. 
GW II, 99-126). Die größte Bedeutung kommt hierbei dem Lieben 
zu. Während nämlich theoretisches Erkennen und Urteilen wie wert­
nehmendes emotionales Fühlen und Vorziehen auf Grund der inten­
tionalen Struktur vom Interesse des Erfahrungssubjektes geprägt 
sind, ist der Akt des Liebens durch eine »Bewegungsumkehr« 
(GW III, 72 f. und GW VI, 88) der Spontaneität bestimmt. In enger 
Orientierung am christlichen und augustinischen Liebesverständnis 

56 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

beschreibt Scheier die seins- und wertentdeckerische Bedeutung des 
Liebens als geistiger Aktwesenheit, deren Spontaneität in einem un­
ablässigen Sich-öffnen für die Wirklichkeit besteht (vgl. GW VII, 
156-164). Das Lieben lockt die »Antwortreaktionen des Gegenstan­
des selbst« hervor und bringt diese zum »wahrhaftigen Sichoffenba- 
ren des Gegenstandes« (GW VI, 97). Es besitzt so die einzigartige 
Fähigkeit, seine Bewegung als unablässige Steigerung eines Sich-be- 
wegen-lassens zu vollziehen.19 Damit eröffnet sich Scheier die Mög­
lichkeit, faktische Erfahrung nicht als Konstitutionsleistung der Sub­
jektivität denken zu müssen, sondern als einen unablässig aktiv zu 
vollziehenden Prozeß der Steigerung der Empfänglichkeit für Wirk­
liches.20 Um die Unabschließbarkeit der Offenheit auch strukturell 
präzise zu erfassen und nicht wieder durch einen letztlich doch ge­
genständlich fixierten Begriff vom Ganzen zu verstellen, bestimmt er 
als Woraufhin des Liebens ein »grenzenloses, aber >leeres< Feld« 
(GW X, 361). Der gleichzeitige Bezug auf die Grenzenlosigkeit der 
Wirklichkeit im Ganzen und auf die Leere an erfaßter Wirklichkeit 
sichern die tatsächliche Verwiesenheit des Liebens auf die Wirklich­
keit in ihrer Unerschöpflichkeit.

Da das Lieben alle anderen geistigen Aktarten fundiert, diese 
also nicht vor oder außerhalb des Liebens vollzogen werden, ist so 
der gesamte personale Erfahrungsvollzug von vornherein durch 
Empfangen charakterisiert. Die Selbstgegebenheit des Wirklichen - 
sein Offenbarungscharakter - ist bei Scheier also kein dem religiösen 
Akt vorbehaltener Zug, sondern gehört zum Erfahrungsgeschehen 
überhaupt, wenn dieses nicht isoliert als theoretischer Akt, sondern 
als konkreter personaler Akt begriffen wird. Vom strukturellen Bau 
der Einheit des konkreten geistigen Aktes her wird nun aber vollends 
einsichtig, daß personale Akte nicht neben Erkennen, Wertnehmen 
und Lieben zu lokalisieren, sondern als konkreter Ausdruck dieser 
Einheit zu verstehen sind. Indem Scheier vom fundierenden Akt des 
Liebens her den menschlichen Erfahrungsvollzug als unabschließ­
bares Geschehen beschreibt, das der Unerschöpflichkeit der Wirk­
lichkeit antwortet, nimmt er die Subjekt-Objekt-Spaltung in eine 

19 Vgl. dazu die Formel von der »sich öffnenden Offenheit« bei J. Splett, Die Rede vom 
Heiligen. Über ein religionsphilosophisches Grundwort, Freiburg/München, 2. Aufl. 
1985, 75.
20 In dem Aufsatz Ordo Amoris kennzeichnet Scheier das Lieben folgerichtig als »we­
sensunendlichen Prozeß«, GW X, 359.

Person und Wert A- 57

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

ursprünglichere Korrelation zurück. Im konkret vollzogenen geisti­
gen Akt, in dem, auf dem Lieben aufbauend, alle Aktwesenheiten 
eine Einheit bilden, begründet die umgekehrte Spontaneität des Lie­
bens die Offenheit des Geistes als den entscheidenden, Identität ver­
leihenden Wesenszug des Erfahrungsvollzuges.

Aber die Offenheit des Liebens vollzieht sich hinsichtlich der 
darin faktisch erfaßten Fülle an sich gebender Wirklichkeit stets nur 
in variierender, begrenzter konkreter Gestalt. Als sich öffnende Of­
fenheit transzendiert das Lieben noch einmal jede konkrete Öffnung 
für die Wirklichkeit im Ganzen. Insofern die Wirklichkeit im Ganzen 
aber nur in der Gestalt des »leeren Feldes« begegnet, vollzieht es die 
Transzendenz jedoch in konkreter, sich darin selbst begrenzender Ge­
stalt. Das Lieben begründet folglich das Verhältnis des menschlichen 
Geistes zur Wirklichkeit in der Dialektik von Transzendenz und End­
lichkeit. Fundiert im Lieben hält sich diese Dialektik in allen Vermö­
gen des menschlichen Geistes durch. In seiner unabschließbaren 
Transzendenz auf die Wirklichkeit im Ganzen, die in ihrer konkreten 
Gestalt zugleich begrenzt ist, erweist sich das menschliche Erfah­
rungsgeschehen so als Vollzug personalen Seins. Das gilt es nun am 
metaphysischen Akt der Verwunderung zu bewähren.

Der metaphysische Akt der Verwunderung

Der Ursprünglichkeit nach ist der erste personale Akt der metaphy­
sische Akt der Verwunderung. Wie Scheier in dem 1917 erstmals 
veröffentlichten Aufsatz Vom Wesen der Philosophie unter dem 
Stichwort des >Moralischen Aufschwungs< deutlich macht, umfaßt 
der ursprüngliche metaphysische Akt als »Gesamtakt des Kernes der 
Person« (GW V, 68) den »ganzen Menschen« (GW V, 84). Unter 
Rückgriff auf die Tradition wird er als »Verwunderung« bestimmt. 
Sein korrelatives Gegenüber ist nicht das Erfassen einzelner Wesens­
bezirke oder gar Wesenssachverhalte oder Daseinsbestände, sondern 
es geht um die geistige Unmittelbarkeit der Person zur Wirklichkeit 
im Ganzen, zum »Reich des eigentlichen Seins« (GW V, 67, 89), die 
Scheier im Einklang mit der platonischen Tradition als »Welt des 
Wesenhaften« in allen Dingen, als »Sein des Seienden«, bestimmt 
und durch die Überwindung einer »Hemmung«, einer »Schranke« 
oder eines verschleiernden »Netzes« erreichen will (GW V, 67). In 
der unbegrenzten Unmittelbarkeit zur wesenhaften Wirklichkeit im 

58 PHÄNOMENOLOGIE ♦ KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

Ganzen steht der menschliche Geist aber auch vor dem Urwesen als 
dem Urgrund des Wirklichen (vgl. GW V, 70 f.). Diese Dynamik auf 
die Wirklichkeit im Ganzen und auf ihren Urgrund besitzt die Ver­
wunderung aber nur, wenn sie im Sinn eines personalen Aktes als 
konkreter Vollzug gedacht wird, in dem sich die Einheit der verschie­
denen Aktwesenheiten vollzieht.

Erst der Aufbau des metaphysischen Aktes aus den verschiede­
nen Aktwesenheiten und deren Fundierung untereinander begründet 
die Dynamik auf das Sein im Ganzen, und erst ihre konkrete Voll­
zugseinheit begründet die unterschiedliche Gestalt, in der sich diese 
Dynamik konkret vollzieht. Daß bei einer Verkehrung der Fundie­
rungsordnung der metaphysische Bezug auf die Wirklichkeit im 
Ganzen im Gegenständlichen stecken bleibt und dann gerade nicht 
sein Wesen erfüllt, erörtert Scheier am Beispiel des platonisch-aristo­
telischen Bezuges auf das »Urwesen« des Seins (vgl. GW V, 70f.). 
Dieser Bezug verfehlt die Weite der Möglichkeiten, zu sein, indem 
er sich auf das Urwesen als theoretisch erfaßbares Gegenstandssein 
bezieht. Damit verfehlt er aber ganze Bereiche der Seinsmöglich- 
keiten. Der Grund für diese Täuschung besteht in der ungeprüf­
ten Annahme der Vorherrschaft der theoretisch-erkennenden Akt­
wesenheiten innerhalb des Erfahrungsvollzuges. Deshalb bleibt im 
griechischen Denken das Gegenüber von Mensch und Wirklichkeit 
ein reines Wissensverhältnis (vgl. GW V, 71). Scheier weist dann 
auf die ganz andere Dynamik im Wirklichkeitsbezug des Christen­
tums hin. Im christlichen Gottesbezug wird das göttliche »Urwesen 
als ein unendlicher Aktus schöpferischer und barmherziger Liebe« 
(GW V, 71) intendiert. Damit sind hier die Seinsmöglichkeiten über 
das Gegenstandsein hinaus ergriffen. Die Möglichkeitsbedingung für 
diese Transzendenz des Gegenständlichen liegt in der Fundierung des 
geistigen Aktes im Lieben und erst innerhalb des Liebens im Erken­
nen. Scheier arbeitet deshalb ganz im Sinn der vorgetragenen Bau­
gesetzlichkeit des personalen Aktes die Elemente des metaphysischen 
Aktes der Verwunderung heraus.

Die zur metaphysischen Verwunderung gehörende Auslö­
schung des »Selbstverständlichkeitscharakters« im Gegebensein von 
Etwas geschieht nicht auf der intellektuellen Ebene, sondern als Akt 
von Liebe, Demut und Selbstbeherrschung, und durchbricht so die 
Verabsolutierungstendenzen der rationalistisch ausgelegten Subjek­
tivität (vgl. GW V, 89 f.). Gerade um den personalen Charakter des 
Aktes zu betonen, spricht Scheier in mehreren Anläufen von ver­

Person und Wert A- 59

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

schiedenen »Grundaktarten«, die ihres »einheitlichen Zusammen­
wirkens« bedürfen (GW V, 90). Sie umfassen Liebe, emotionale Ver- 
demütigung und Selbstbeherrschung. In ihrem »geordneten Zusam­
menwirken« (GW V, 89) geschieht der metaphysische Akt.

Von größter Wichtigkeit an Scheiers Beschreibung der Verwun­
derung ist wiederum die Fundierung im Lieben. Von ihr heißt es, daß 
sie der »Kern des ganzen Aktgefüges« ist und die »Quelle der 
Seinsrelativität alles Umwelt-seins« durchbricht (GW V, 90). Seins- 
relativität oder Daseinsrelativität ist innerhalb der natürlichen und 
wissenschaftlichen Erfahrung die Fixierung auf je bestimmte Mög­
lichkeiten, zu sein, durch die zugleich die Offenheit für andere 
Seinsmöglichkeiten verdeckt wird. Im metaphysischen Akt der Ver­
wunderung, der alles dinghaft-gegenständliche Verstehen des Seins 
radikal durchbricht, äußert sich das Lieben als Geschehenlassen eines 
fortwährenden Durchbrechens vorliegenden Seinsverständnisses. 
Lieben ist also nicht die interessegeleitete Aufmerksamkeit auf vor­
gegebenen Sachverhalte, sondern ein fortwährendes Durchbrechen 
faktisch realisierter Seinsverhältnisse.

Die Verdemütigung wie die Selbstbeherrschung gehören zu den 
emotionalen Aktarten des Wertnehmens. Die Selbstbeherrschung 
dient der Zurückhaltung der Triebimpulse und damit der Offenheit 
für die geistigen Werte, unter deren Leitung im metaphysischen Akt 
nach der »Steigerung in der Adäquation in der Gegebenheitsfülle des 
Weltinhaltes« gestrebt wird. Dieser Einsatz des Wertnehmens ist 
aber nur möglich, wenn zuvor die größere Wertfülle der Wirklichkeit 
im Ganzen emotional fühlend vorgezogen wird. Das geschieht im 
Akt der Verdemütigung, in dem die faktisch zufällig realisierte Wirk­
lichkeit als ein Moment im größeren Aufgang der Wirklichkeit be­
griffen wird. Erkenntnismäßig ist damit der Mensch im metaphysi­
schen Akt, wenn er nicht punktuell, sondern als Geschehen begriffen 
wird, vor die Wirklichkeit im Ganzen gestellt.

Daß es sich hierbei um den konkreten Vollzug eines personalen 
Aktes handelt, erläutert Scheier unter dem Stichwort der »Reinte­
gration« (GW V, 85). Die verschiedenen Aktarten, unter deren 
Strukturen sich die Aneignung der Wirklichkeit vollzieht, sollen auf 
ihre ursprüngliche Einheit hin versammelt werden, die sich in einem 
»undifferenzierten schlechthin einfachen Blick des Geistes« (GW V, 
85) äußert. Was Scheier hier unter dem Stichwort der Reintegration 
vorträgt, gehört in unmittelbaren Zusammenhang mit dem, was er in 
der Materialen Wertethik als Sammlung reflektiert (vgl. GW II, 

60 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

417L). Insofern diese Sammlung unabschließbar ist, lese ich »Re­
integration« mit Bindestrich und verstehe die Vorsilbe »Re« als An­
zeige eines je neuen und zu keinem Zeitpunkt abgeschlossenen 
endgültigen Vollzuges.

Die Reintegration ist aber nicht nur ein erkenntnistheoretischer 
oder gar psychologischer Akt auf Seiten des Subjektes, sondern ein 
unmittelbares Sich-einlassen auf die Wirklichkeit selbst, in dem diese 
als Sein an sich selbst zur Gegebenheit kommt. Scheier läßt hier die 
Korrelation von Noese und Noema erkennen, denn im Akt der Ver­
wunderung vollzieht sich auch die Reintegration des Seienden in sei­
ner Vielfalt hin auf den »einen einheitlichen Ausgangspunkt«, das 
»Sein selbst« (GW V, 85). Die Einheit und Identität der Person 
äußert sich darin, daß sie die Einheit des Seienden im Sein selbst zur 
Entfaltung bringt. Darin verwesentlicht sich die Person selbst. Inso­
fern die Einheit des Seins aber nur in der Einheit der Person als kon­
kret vollzogener Einheit der Aktwesenheiten entfaltet wird, erweist 
sich darin die personale Gestalt der Einheit des Seins selbst.21 Der 
unverstellte Vollzug des metaphysischen Aktes kann dann aber die 
Möglichkeit nicht ausschließen, daß mit Bezug auf die wesenhafte 
Wirklichkeit im Ganzen die »Idee eines unendlichen konkreten per­
sonalen Aktzentrums als Korrelat aller möglichen Wesenheiten« 
(GW V, 86) aufscheint. Scheier merkt an dieser Stelle an, daß der 
metaphysische Akt der Verwunderung dann nicht bei sich selbst ste­
hen bleiben könne, sondern sich in einer Dynamik der Selbsttran­
szendenz über sich selbst hinaus zu erheben habe, die mit dem Stich­
wort »Glaube« umrissen werden kann (vgl. GW V, 86 f.). Wie dieses 
zu denken ist, ergibt sich nochmals aus der Eigenart des spannungs­
vollen Verhältnisses von Transzendenz und Endlichkeit im konkreten 
Akt der Person.

Aus der Fundierung im Lieben folgt, daß der personale Akt den 
Erfahrungsvollzug vor ein »grenzenloses, aber >leeres< Feld« an 
Seinsmöglichkeiten stellt.22 Dieses Woraufhin des personalen Aktes 
ist in einem Ausdruck der Transzendenz und zugleich der endlichen, 
begrenzten Gestalt ihres Vollzuges. Der Fundierung im Lieben ent­
spricht nun das intentionale Korrelat des metaphysischen Aktes in 

21 Vgl.. GW V, 86: Die »Wesenheiten [seien] in die Seinsform und Spannweite der Per­
sonalität überzuführen«.
22 Vgl. GW X, 361. Was zunächst vom Lieben gilt, gilt für das metaphysische Verhältnis 
insgesamt.

Person und Wert Ar- 61

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

seiner ursprünglichsten Gegebenheitsform des »nicht Nichts« 
(GW V, 93). Dabei ist zu beachten, daß es sich ebenso wie beim 
»grenzenlosen, aber >leeren< Feld« um einen Grenzbegriff von inten­
tionalem Korrelat handelt. Das Korrelat des nicht Nichts ist nämlich 
auch kein Etwas im Sinn eines gegenständlich bestimmten Seienden. 
Es läßt sich nicht intentional fixieren, sondern transzendiert jedes 
gegenständliche Vermeinen. Die Verwunderung als Begegnung mit 
dem nicht Nichts des Seins führt jede Gegebenheit von Etwas zurück 
in ein jede Gegebenheit überhaupt erst ermöglichendes und gerade 
darin auch überschreitendes Sich-geben. In diesem Sinn ist das 
»nicht Nichts« zwar theoretisch erkennend zu buchstabieren, darin 
aber nicht an sein Ende zu bringen.23 Genau in dieser theoretischen 
Unabschließbarkeit entspricht es aber der aller Seinsrelativität ent­
grenzenden Aktart des Liebens. Wichtig ist an dieser Bestimmung 
auch, daß Scheier hier ausdrücklich darauf hinweist, daß es sich beim 
Nichts nicht nur um das relative Nichtvorhandensein von Zufälligem 
handelt, sondern auch um das vom Relativen abgelöste absolute 
Nichts von Wesenstatsachen. So öffnet der metaphysische Akt der 
Verwunderung den Erfahrungsvollzug für das Sich-geben der Wirk­
lichkeit im Ganzen, die sich im »nicht Nichts« in der Spanne zwi­
schen äußerster Leere des Nichts und vollkommenster Fülle des 
Seins zeigt. Als allgemeiner Begriff für das intentionale Korrelat des 
Aktes der Verwunderung bietet sich deshalb der Begriff der Seins- 
differenz an.

Vom metaphysischen Akt der liebegeleiteten und emotional 
fundierten evidenten Einsicht, daß »nicht Nichts« sei, heißt es nun 
bei Scheier, daß die in dieser Einsicht gelegene Teilnahme am Ur­
wesen der Wirklichkeit insgesamt nicht erworben, sondern »frei ge­
währt« (GW V, 70) wird. Der metaphysische Akt als Personakt ist 
also insgesamt im Einklang mit der Aktwesenheit des Liebens als 
»umgekehrte Spontaneität« zu verstehen. Wenn der ursprüngliche 
personale Akt aber als umgekehrte Spontaneität zu bestimmen ist, 
dann gilt dies auch vom Sein der Person. Sie ist wesenhaft nicht ge­
genständlich ergreifend, sondern sie öffnet sich dem Ereignis einer 
ihr zugehenden gewährten Gabe, sei diese eine Einsicht in den Ge­
genakt anderen Personseins, der sich ihr zum Mitvollzug gewährt, sei 

23 Vgl. auch Scheiers Ausführungen zum phänomenologischen Streit, GW X, 391 ff. 
Die »Nichtdefinierbarkeit in allen Versuchen, es zu definieren«, erweist das Phänomen 
als »echtes >Phänomen<«, als »es selbst« (GW X, 392).

62 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

es die Einsicht in Weltmomente, die ihr im Mitvollzug von Person­
sein entgegentreten. Auf jeden Fall besagt umgekehrte Spontaneität 
eine Aktivität des Personseins, deren Sinn nicht aktiv beherrschendes 
Ergreifen, sondern die Passivität eines grundlegenden Empfangens 
ist.

Damit lassen sich vom metaphysischen Akt der Verwunderung 
her wesentliche Züge des personalen Aktes festhalten. Als konkreter 
Vollzug des geistigen Aktes vollzieht der personale Akt die Einheit 
der verschiedenen Aktwesenheiten in der Fundierung durch das Lie­
ben. In der Identität seiner je konkreten Personalität steht damit der 
menschliche Geist vor der Wirklichkeit im Ganzen. Dieses Verhältnis 
im Gegenüber von Mensch und Wirklichkeit ist aber nicht das Ver­
hältnis einer Bemächtigung, in der die Wirklichkeit als Totalität er­
griffen wäre. Sie begegnet vielmehr als Seinsdifferenz. Gerade indem 
der menschliche Erfahrungsvollzug als personaler Akt dieses Ver­
hältnis bejaht, vollzieht er die Transzendenz auf die Wirklichkeit im 
Ganzen und bekennt sich doch zugleich zur endlichen Gestalt des 
Vollzuges dieser Transzendenz. Darin ist aber der ursprüngliche me­
taphysische Akt der Verwunderung prägend für alle auf ihm auf­
bauenden personalen Akte.

Bedeutung des Aktes der Verwunderung 
für andere personale Akte

Von der Explikation des metaphysischen Aktes als ursprünglichem 
personalen Akt des menschlichen Erfahrungsvollzuges her ergibt 
sich die Frage, in welcher Weise er den gesamten, auf ihm aufbauen­
den menschlichen Erfahrungsvollzug als Vollzug des Personseins 
prägt. Um diese Frage zu beantworten, ist methodisch an die dreifa­
che Ausrichtung zu erinnern, in der menschlicher Erfahrungsvollzug 
auf die Wirklichkeit im Ganzen bezogen ist. Gemeint ist der Welt-, 
Mensch- oder Selbst- und schließlich der Gottesbezug. Damit spezi­
fiziert sich die Frage dahingehend, in welcher Weise die Wesenszüge 
des Aktes der Verwunderung den dreifachen Bezug des Erfahrungs­
geschehens prägen. Um hier zu Antworten zu finden, ist an den letz­
ten Überlegungen anzuknüpfen.

Wenn der metaphysische Akt als personaler Akt der Erfahrung 
das Sich-geben der Wirklichkeit in der Seinsdifferenz des nicht 
Nichts vollzieht, dann vollzieht er die im Lieben begründete umge­

Person und Wert A- 63

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

kehrte Spontaneität menschlichen Geistes. Geht ihm in der Erfah­
rung des nicht Nichts das jedes faktische Gegebensein übersteigende 
Sich-geben der Wirklichkeit als solches auf, dann ist diese Erfahrung 
zugleich eine Anrufung an den Erfahrungsvollzug in seiner persona­
len Identität, diesem Sich-geben in der Weise des Empfangens zu 
antworten. Was das näherhin bedeutet, läßt sich in äußerster Forma­
lität am metaphysischen Akt als Akt umgekehrter Spontaneität zei­
gen. Wenn der metaphysische Akt als umgekehrte Spontaneität be­
stimmt ist, dann muß der darauf antwortende Personakt in äußerster 
Formalität als Umkehrung der umgekehrten Spontaneität bestimmt 
werden. Diese Umkehrung kann aber auf zweierlei Weise erfolgen. 
Sie kann als Herausdrehung aus der umgekehrten Spontaneität in 
eine ungebrochene Spontaneität beherrschenden Ergreifens gesche­
hen, geradezu als Verkehrung der umgekehrten Spontaneität in ihr 
Gegenteil. Sie kann aber auch als immer tieferes Hineindrehen in die 
Umkehrung der Spontaneität des Liebens vollzogen werden, als Ein­
kehr in ein immer mehr sich vertiefendes Empfangen. Im letzten Fall 
führt die Begegnung der Person mit der Wirklichkeit zu einer nicht 
abschließbaren fortwährenden Vertiefung ihrer Identität und Ein­
heit, in der sich auch die Dynamik der Aktwesenheiten vollzieht. Im 
ersten Fall der Verkehrung in die Spontaneität des Ergreifens fällt die 
Person aus ihrer Identität heraus, verliert sie ihren personalen Cha­
rakter etwa an eine individuationslose Subjektivität.

Von dieser formalen Überlegung her wird verständlich, in wel­
cher Weise Scheier den Welt-, Selbst- und Gottesbezug als Vollzug 
des Personseins denkt. Zunächst ist hier auf den Weltbezug einzuge­
hen. Nach den formalen Überlegungen her kann dieser sowohl in der 
Gestalt der Verkehrung in die Spontaneität des Ergreifens wie als 
Empfänglichkeit in der Gestalt der Steigerung der umgekehrten 
Spontaneität erfolgen. Es ist wichtig, hier zu sehen, wie diese offene 
Entscheidung den Ausgangspunkt für die Ableitung der verschiede­
nen Weltanschauungsformen bildet. Anders gesagt, im Aufgang des 
nicht Nichts des metaphysischen Aktes tritt der menschliche Erfah­
rungsvollzug aus der Schlichtheit und »Unschuld« der natürlichen 
Erfahrung und steht vor der Herausforderung, sich selbst in seiner 
Identität tiefer bestimmen zu müssen. Dabei begegnet ihm die 
Möglichkeit eines personalen Verhältnisses zur Wirklichkeit, oder 
ihm droht das Verfallen in ein unpersönliches und distanziertes Ver­
hältnis zur Wirklichkeit, das nach Scheier in der wissenschaftlichen 
Weltanschauung begegnet.

64 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

Daher ist es kein Zufall, daß Scheier in Vom Wesen der Philoso­
phie von den verschiedenen Formen der Weltanschauung spricht. Die 
wissenschaftliche Weltanschauung ist zwar über die Grenzen der 
natürlichen Weltanschauung in einer universellen Weite erhoben, 
die aber als Gebundenheit an sinnliche Erfahrung überhaupt der 
Seinsrelativität nicht entkommt (vgl. GW V, 88). In der wissen­
schaftlichen Weltanschauung findet zwar eine Steigerung statt, aber 
nicht die Steigerung des Empfangens, sondern die Steigerung des 
Erkennens »aller seienden Gegenstände« zum Zwecke ihrer mög­
lichen »Beherrschbarkeit und Veränderlichkeit« (GW V, 91). Die 
Verkehrung des personalen Aktes in die reine Spontaneität ist hier 
offenkundig. Wenige Jahre später hat Scheier in seiner Religionsphi­
losophie Vom Ewigen im Menschen unter dem Thema der Funktio- 
nalisierung darauf aufmerksam gemacht, daß es genau in diesem 
Sinn eine verkehrte Funktionalisierung gibt: nämlich das »subjektive 
Apriori im transzendentalen Sinne Kants«, bei der es sich um »spon­
tanes Verbinden, Verknüpfen, Synthesis, Konstruieren, Bilden« 
(GW V, 208) handelt.

Im Gegensatz zu dieser Verkehrung des personalen Aktes in die 
wissenschaftliche Weltanschauung steht die Einkehrung in die um­
gekehrte Spontaneität der philosophischen Weltanschauung, die 
Scheier auch phänomenologische Weltanschauung nennt. Von ihr 
heißt es in den späteren Ausführungen zur Funktionalisierung von 
Wesenserkenntnis: »nie und nirgends ein spontanes Verbinden, Ver­
knüpfen, kein positives Aufbauen, Konstruieren, Bilden, sondern das 
genaue Gegenteil« (GW V, 208). Das subjektive Apriori der Person 
besteht also im empfangenden Aufnehmen der Wesensstrukturen 
der Wirklichkeit als solcher und in der Entfaltung der von ihnen be­
stimmten faktischen Wirklichkeit. Scheier zögert nicht, dafür den 
Begriff der »Hingabe« zu verwenden (vgl. GW V, 92). Hier ließen 
sich vielfältige Aussagen Scheiers zur phänomenologischen An­
schauung und zur Haltung des Phänomenologen Zusammentragen. 
Von den vorgetragenen Überlegungen her wird klar, daß es in der 
phänomenologischen Haltung letztlich um den Vollzug des Person­
seins geht. Für das menschliche Erfahrungsgeschehen insgesamt ist 
damit stets die herausfordernde Frage mitgegeben, ob es in einer so­
wohl natürliche wie wissenschaftliche Erfahrung einbegreifenden, 
letztlich aber in ein personales Verständnis des Wirklichkeitsbezuges 
mündenden Weise vollzogen wird, oder ob dieser Bezug zugunsten 

Person und Wert A- 65

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

einer einseitigen, eine Erfahrungsdimension fälschlich absolut set­
zenden Weise geschieht.

Vom metaphysischen Akt der Verwunderung als Akt umgekehr­
ter Spontaneität her läßt sich dann aber auch der Selbstbezug des 
Menschen als personaler Bezug verstehen. Dazu ist auf Scheiers Auf­
satz Reue und Wiedergeburt zu verweisen (GW V, 27-59). Der im 
metaphysischen Akt eröffneten Korrelation mit der Seinsdifferenz 
des nicht Nichts entspricht in der Erfahrung des menschlichen 
Selbsts wiederum eine Erfahrung von Differenz. Die einzelnen Er­
lebnisse, in denen sich die Identität des Selbst vollzieht, bilden unter­
einander einen Wert- und Sinnzusammenhang, dessen endgültiger 
Wert und Sinn nur im Lebensganzen des Selbst gefunden werden 
kann (vgl. GW V, 34 f.). Im Sinn der im metaphysischen Akt eröff­
neten doppelten Antwortmöglichkeit kommt es darauf an, wie der 
Wert- und Sinnzusammenhang menschlichen Lebens vollzogen 
wird. Entweder wird der Zusammenhang als Kausalzusammenhang 
gedeutet, in dem jedes einzelne Erlebnis endgültig determiniert ist, 
oder der Zusammenhang wird als ein in Freiheit in jedem Moment 
menschlichen Lebens neu zu vollziehender Zusammenhang verstan­
den, was einschließt, daß damit auch in jedem Moment über die 
Wert- und Sinnbedeutung jedes einzelnen Erlebnisses neu entschie­
den wird. Im ersten Fall ist das menschliche Selbst letztlich historisch 
determiniert und mündet potentiell im Fatalismus (vgl. GW V, 34), 
im letzteren geschieht der Selbstbezug als ein Verhältnis von Freiheit 
und Entscheidung. In diesem Fall ist aber jedes einzelne Erlebnis in 
der Erfahrung des Selbst als »wertunfertig und sinnunbestimmt« 
(GW V, 34) gegeben. Diese Gegebenheit ist aber eine Gegebenheit 
von Differenz, in der das Verhältnis des Menschen zu sich selbst als 
ein in Freiheit, und das heißt, als personal zu vollziehendes gegeben 
ist (GW V, 36). Gerade in der Erfahrung der Unfertigkeit und Unbe­
stimmtheit des Wert- und Sinnganzen menschlichen Selbstseins 
zeigt sich das Sein der Person als Aufgabe und Auftrag, jedes einzel­
ne Lebensmoment des Selbstseins auf den Aufgang größerer Wert- 
und Sinnfülle des Personganzen hin offen zu halten. Den Vollzug 
dieses Offenhaltens, der die Bereitschaft zur Einsicht in Schuld und 
zur Umkehr mit einschließt (vgl. GW V, 48 f.), bestimmt Scheier als 
Reue. Sie ist jener personale Akt, in dem der Mensch sich für die je 
größere Wertfülle und Sinnbestimmtheit seiner selbst offen hält. Die 
in der Reueerfahrung sich gebende Seinsdifferenz der Wertunfertig­
keit und Sinnunbestimmtheit enthält in sich selbst nochmals eine 

66 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

unabschließbare Steigerung, in der sich die Identität der Person als 
ein Hinausgeführt-werden über sich selbst erfährt. Scheier deutet im 
Reueaufsatz zunächst in einer eher beiläufigen Bemerkung an, daß 
die Einzelerlebnisse erst mit dem Tod zu »sinnfertigen, unveränder­
lichen Tatsachen« des Ganzen eines menschlichen Selbst werden, 
»bei Annahme eines Fortlebens aber niemals« (GW V, 34). Für Sche­
ier ist damit schon rein philosophisch die Möglichkeit unabweisbar, 
daß in der in der Reue erfahrenen Seinsdifferenz das Personsein als 
ein Sein aufscheint, das seine Ganzheit nicht in Selbstverfügung ver­
wirklicht, sondern nur in der Beziehung zum Ursprung und Seins­
gründ der Wirklichkeit im Ganzen. Später verweist Scheier mit Blick 
auf das Inkarantionsgeschehen der christlichen Offenbarung auf die 
theologische Diskussion der Frage, ob die Inkarnation nur die gna­
denhaft von Gott gewirkte Wiederherstellung des Menschen nach 
dem Sündenfall sei, oder ob in ihr eine Erhebung des Menschen in 
eine Fülle hinein geschehe, die mit der bloßen Schöpfung noch nicht 
gegeben war (vgl. GW V, 57ff.). Philosophischer und theologischer 
Gedanke unterstreichen so nachdrücklich Scheiers Auffassung, daß 
die in Reue erfahrene Seinsdifferenz den Menschen in seiner Per­
sonalität vor eine Ganzheit stellt, die von ihm selbst her unverfügbar 
und unabschließbar ist. Bereitschaft zur Reue ist dann Ausdruck der 
Offenheit für die Wirklichkeit im Ganzen.

Im Zusammenhang mit der Reueerfahrung verweist Scheier 
unter dem Stichwort der »Gesamtreue« auch auf das Phänomen der 
Mitverantwortung.24 Mit ihm tritt neben dem Bezug menschlicher 
Erfahrung auf das Selbst auch der Bezug auf den anderen Menschen 
in den Blick. Von der im metaphysischen Akt erfolgenden Umkeh­
rung der umgekehrten Spontaneität her ist der personale Akt als so­
zialer Akt rekonstruierbar. Indem die »Wesensunbegrenztheit« 
(GW X, 361) des »leeren Feldes« im Woraufhin des Liebens auf die 
Transzendenz des Liebens als »wesensunendlicher Prozeß« (GW X, 
359) und zugleich die unerfüllte Leere auf die »faktische Beschränkt­
heit« (GW X, 360) des Liebens der konkreten individuellen mensch­
lichen Person zurückgeführt wird, legt die Analyse die personale Ein­
heit von Transzendenz und Endlichkeit als Verwiesensein auf anderes 
personales Sein aus. Diese Auslegung folgt für Scheier zwingend aus 
der für den geistigen Akt geltenden Strukturgesetzlichkeit der Kor­

24 Vgl. GW V, 51 £; vgl. dazu auch GW IV, 373-472.

Person und Wert A- 67

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

relation von Akt und Gegenstand.25 Die Wesensunbegrenztheit des 
»leeren Feldes« weist auf unbegrenzte Möglichkeiten des Sich-zei- 
gens von Wirklichkeit hin, die Leere des Feldes vermittelt die End­
lichkeit ihres Erfassens. Da zu jedem möglichen Gegenstand auch ein 
mögliches Erfassen gehört, verweist das »leere Feld« des Woraufhin 
des Liebens auf andere individuell-konkrete Seinsformen geistigen 
Erfassens. Der personale Akt weiß deshalb gleichursprünglich um 
die Möglichkeit eines personalen Gegenaktes, den es mitzuvollziehen 
gilt. Wie Scheier in seiner Darlegung des Robinson-Experimentes im 
Sympathiebuch und in der Materialen Wertethik ausführt, ist das 
Wissen um die Gleichursprünglichkeit eines personalen Gegenaktes 
seinerseits wiederum eine Differenzerfahrung.26 Diese zeigt sich als 
Erlebnis des »Erfüllungsmangels« (GW II, 511) oder des »Leer-be- 
wußtseins« oder auch »Nichterfüllungsbewußtseins« (GW VII, 230) 
als ursprünglicher Artikulation des sozialen Aktes. Die in der Um­
kehrung der umgekehrten Spontaneität vollzogene Offenheit auf die 
Wirklichkeit im Ganzen konkretisiert sich so als personaler Akt des 
Mitvollzuges des Verwiesenseins auf Akte anderer individueller 
Personen. Ohne solchen Mitvollzug findet der eigene personale Akt 
aufgrund seiner intentionalen Struktur nicht zur Sinnfülle (vgl. 
GW VII, 230).27 Da sich dieser Bezug auf anderes individuelles per­
sonales Sein wiederum in einer Differenzerfahrung artikuliert, ist 
sowohl die Notwendigkeit des Bezuges wie auch seine Unverfügbar­
keit durch eine Spontaneität des Ergreifens unterstrichen.

Die Einheit von Transzendenz und Endlichkeit der konkreten 
menschlichen Person deckt folglich die Relationalität zu anderem 
konkreten Personsein als ursprüngliches apriorisches Moment der 
geistigen Existenz auf. Scheier spricht deshalb von dem »gleichzeiti­
gen [...] und sukzessiven Miteinander des Liebens« aller konkreten 
menschlichen Personen in einer »einmaligen Geschichte«, in dem die 
Verwirklichung der »Gesamtbestimmung« der Menschheit fundiert 
ist (GW X, 360).

In der Materialen Wertethik präzisiert Scheier den Vollzug des 
Miteinander. Jede konkrete Person ist nur im »Mit- oder Nachvoll­

25 Vgl. GW V, 182, und GW IX, 82 f. Scheier bezeichnet die Korrelation im Sinn einer 
apriorischen Gesetzmäßigkeit als »transzendentale Schlußweise«.
26 Vgl. GW II, 510-512, und GW VII, 228-230.
27 Vgl. dazu Mark Michalski, Fremdwahrnehmung und Mitsein, Bonn 1997, hier 47- 
137.

68 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

zug oder Vorvollzug ihrer Akte« (GW II, 386), also in interpersonaler 
Relationalität gegeben. Das ist mit der Ungegenständlichkeit der Per­
son gemeint. Analog gilt die Relationalität auch für die in jedem 
individuellen Personsein erfaßte Wirklichkeit, die Scheier »Welt« 
nennt. Wenn auch der Vollzug des Personseins auf die Wirklichkeit 
im Ganzen bezogen ist, verwirklicht er sich doch in individuell-kon­
kreter und damit begrenzter Gestalt. Welt kommt daher nur im Plu­
ral individuell-konkreter Welten vor (vgl. GW II, 392 f.). Die Tran­
szendenz auf die Wirklichkeit im Ganzen verweist so vom eigenen 
Weltsein her auf andere konkrete Welten, aber nicht im Sinn einer 
Einverleibung anderer Weltmomente, sondern als Teilhabe an der 
Welthaftigkeit anderen konkreten Personseins.

In einem letzten Schritt ist schließlich auf den Gottesbezug der 
menschlichen Erfahrung als personalem Akt einzugehen. In diesem 
Bezug thematisiert sich die Offenheit für die Wirklichkeit im Ganzen 
in äußerster Zuspitzung. Die Unabweisbarkeit des Gottesbezuges im 
personalen Vollzug menschlicher Erfahrung ergibt sich noch einmal 
aus dem Fundierungsverhältnis des Liebens. Von Ordo Amoris her 
gilt, daß die wesenhafte Unbegrenztheit des Liebens auch in der per­
sonalen Relationalität des »Miteinanders« individuellen endlichen 
Personseins wegen dessen wesenhafter Endlichkeit nicht zur Erfül­
lung gebracht werden kann. Auf Grund der Strukturgesetzlichkeit 
geistiger Akte folgt daraus, daß sich in der Unabschließbarkeit der 
Transzendenz des Liebens unendliches geistiges Sein meldet, das die 
Transzendenz des geistigen Aktes in der Seinsform der göttlichen 
Person zur Erfüllung bringt (vgl. GW X, 359).

In der Materialen Wertethik erläutert Scheier den notwendigen 
Gottesbezug näher (vgl. GW II, 395 f.). Wenn die endlichen mensch­
lichen Personen in ihrem Erfahrungsvollzug zwar auf die Wirklich­
keit im Ganzen ausgreifen, diese aber je nur in der endlichen Gestalt 
einer individuellen Welt erfassen, dann können sie aufgrund dersel­
ben Endlichkeit auch nicht die Einheit der verschiedenen individuel­
len Welten erfassen. Das faktische relationale Miteinander endlichen 
menschlichen Personseins in der endlichen Pluralität von »Mikro­
kosmen« antizipiert daher im konkreten Vollzug immer schon die 
»Idee einer einzigen, identischen, wirklichen Welt« als »Makrokos­
mos« und - ihr korrelierend - die »Idee einer unendlichen und voll­
kommenen Geistperson« (GW II, 395). Scheiers Argument behaup­
tet ausdrücklich nicht die faktische Erschlossenheit der personalen 
göttlichen Wirklichkeit allein aus der Transzendenz des ursprünglich 

Person und Wert Ä- 69

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

fundierenden Liebens im personalen Akt. Es besagt lediglich, daß die 
Möglichkeit einer solchen unendlichen personalen göttlichen Wirk­
lichkeit im menschlichen Bezug auf die Unerschöpflichkeit und Un- 
abschließbarkeit der Wirklichkeit nicht abgewiesen werden kann. 
Der Möglichkeit nach impliziert menschlicher Erfahrungsvollzug in 
seiner Totalität eine solche unendliche personale Seinsform als 
Grund seiner vorausgesetzten Sinnerfüllung. Die tatsächliche Er­
füllung des Gottesbezuges geschieht dagegen erst in der möglichen 
Begegnung mit der Offenbarung des persönlichen Gottes (vgl. 
GW II, 395).

Mit dem Verwiesensein auf Offenbarung ist nochmals eine letz­
te Differenzerfahrung angesprochen, nämlich die Differenz der 
Ungegenständlichkeit des personalen Seins.28 Daß jenseits der eige­
nen individuell-begrenzten personalen Gestalt menschlichen Er­
fahrungsvollzuges faktisch noch anderes individuell-konkretes Per­
sonsein begegnet, kann nicht aus dem eigenen Aktvollzug heraus 
erschlossen, sondern nur in der umgekehrten Spontaneität des Lie­
bens als sich öffnender Offenheit erwartet werden. Die Entzogenheit 
personalen Seins gegenüber einem verfügenden gegenständlichen 
Zugriff ist für Scheier denn auch emotional im Wert des Heiligen 
erschlossen (vgl. GW II, 125 f.).29 Aber das Aufscheinen des Heiligen 
erfolgt nicht in der Korrelation zum emotionalen Wertnehmen gei­
stiger Werte, sondern in Bezug auf das ursprünglich fundierende Lie­
ben mit seiner umgekehrten Spontaneität sich öffnender Offenheit. 
Die tatsächliche Erfüllung dieser radikalen Offenheit geschieht nur 
vom anderen konkreten Sein der Person her als Ermöglichung des 
Vor-, Mit- oder Nachvollzuges ihres konkreten personalen Seins. Im 
Gedanken der Selbsterschließung personalen Seins als Ermöglichung 
ihres Vor-, Mit- und Nach Vollzuges ist von der phänomenologischen 
Analyse des konkreten geistigen Aktes her der Begriff der Offenba­
rung philosophisch gewonnen.30 Menschliche Erfahrung kann sich 
nur dann in der ihrer geistigen Struktur eigenen unabschließbaren 

28 Vgl. GW V, 331: »Eine geistige Person allein kann >schweigen<. Eine Person wird 
erkannt nur, wenn sie sich erkennen läßt, indem sie sich kundgibt.«
29 Scheier weist hier ausdrücklich darauf hin, daß jedes Personsein, endliches mensch­
liches und unendliches göttliches, im Wert des Heiligen erfahren wird.
30 Vgl. GW II, 395: »Diese Idee Gottes selbst aber auch wirklich zu setzen, gibt uns 
niemals die Philosophie, sondern könnte nur wieder eine konkrete Person Anlaß geben 
[...] Jede Wirklichkeit >Gottes< gründet daher nur und allein in einer möglichen positi­
ven Offenbarung Gottes, in einer konkreten Person.«

70 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte

Offenheit für die Wirklichkeit im Ganzen halten, wenn sie diese auch 
als sich öffnende Offenheit für die unverfügbare Selbsterschließung 
unendlichen personalen Seins vollzieht.

Wenn Scheier den menschlichen Geist im personalen Akt die 
Ursprünglichkeit des Wirklichen im »nicht Nichts« entdecken läßt, 
und das »nicht Nichts« als den Ort des Absoluten, des »ens a se« und 
des »ens per se« (GW V, 94 f.) bestimmt, dann sind diese Bestimmun­
gen von der Transzendenz des Liebens her als Termini der Entzogen- 
heit zu lesen.31 Das gilt selbst für das im Vorwort zur zweiten Auf­
lage der Religionsphilosophie eingeräumte metaphysische Erfassen 
der Personalität der absoluten göttlichen Wirklichkeit (vgl. GW V, 
20). Als Korrelat der radikalen Transzendenz in der umgekehrten 
Spontaneität des Liebens bleibt die Personalität des Absoluten gerade 
Ausdruck der wesenhaften Ungegenständlichkeit des Seins und da­
mit einer letzten Entzogenheit für den Zugriff der Subjektivität. Mit 
dem Verweis des konkreten Erfahrungsvollzuges auf die Personalität 
des Absoluten ist so im Sinn gegenständlicher Gegebenheit gerade 
nichts gegeben, sondern alles genommen und die Offenheit des Gei­
stes in ihr Äußerstes geführt.

An dieser Stelle läßt sich die Untersuchung zusammenfassen. 
Sobald menschliche Erfahrung in einer auf den konkreten Vollzug 
achtenden Phänomenologie als Zusammenspiel der verschiedenen 
geistigen Aktarten entfaltet wird, zeigt sie sich als personales Ge­
schehen. Im metaphysischen Akt der Verwunderung vollzieht sich 
das Personsein ursprünglich in der von der Aktwesenheit des Liebens 
her fundierten Offenheit für die Wirklichkeit im Ganzen. Transzen­
denz und die Endlichkeit der Gestalt des Vollzugs der Transzendenz 
in einem zum Ausdruck bringend, vollzieht sich der personale Akt in 
Korrelation zur Seinsdifferenz. In dieser ist der Bezug auf die Wirk­
lichkeit im Ganzen gegeben. Er geschieht aber nicht in der Weise 
eines zum Ende kommenden und sich der Wirklichkeit bemächtigen­
den Ergreifens, sondern als Offenheit eines Empfangens, das die Ent­
zogenheit des Gegenübers noch einmal selbst mitvollzieht. Das Cha­
rakteristikum des personalen Aktes ist demgemäß die Einkehr in die 
Empfänglichkeit einer umgekehrten Spontaneität personalen Seins. 
Der personale Akt ist deshalb in allen seinen Konkretionen - sei es als 

31 Vgl. Michael Gabel, Das Heilige in Scheiers Systematik der Wertrangordnung, in: 
G. Pfafferott (Hg.), Vom Umsturz der Werte in der modernen Gesellschaft, Bonn 1997, 
113-128, hier: 122-125.

Person und Wert A- 71

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Gabel

Selbst-, Welt- oder Gottesbezug - Ausdruck der Erfahrung von Dif­
ferenz, die das personale Sein in der Offenheit für die Wirklichkeit 
im Ganzen hält. Im Offenhalten der Differenz vollzieht sich die Iden­
tität des menschlichen Erfahrungsvollzuges als personales Ge­
schehen.

72 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urbano Ferrer

Identität und Relation im Begriff der Person

In Scheiers Personbegriff bemerken wir neben dem allmählich zu­
nehmenden Einfluß eines metaphysischen Dualismus eine seine 
mittlere Werkphase bestimmende phänomenologische Ausrichtung, 
die die korrespondierende Auffassung besonders prägt. Unsere Dar­
legung sieht möglichst vom späteren Dualismus ab, um einige be­
deutsame Implikationen von Scheiers phänomenologischen Einsich­
ten hervorzuheben und zu fragen, inwiefern die »Person« dieser 
Behandlung sich unterwerfen läßt. Folglich stellt das Problem der 
Person die Aufgabe, diejenigen Akte zu analysieren, in denen die 
Person adäquate Erfüllung erlangt. Die Person verschafft in Scheiers 
Sicht den abstrakten Aktwesen die Fülle ihrer Konkretion: »Jeder 
Zusammenhang bleibt ein bloßer Zusammenhang abstrakter Aktwe­
sen, sofern nicht die Person selbst gegeben ist, in der ein Zusammen­
hang ist« (GW II, 384). Den Extrema eines leeren Ausgangspunkts 
von Akten und einer Aktsumme gegenüber erhält die Person ihre 
Eigenart allein in und durch ihre Akte, die sie durchdringt und in 
ihren qualitativen Richtungen bestimmt. Nur so ist der einheitliche 
Aktvollzieher imstande, den eigenen Aktarten ihre jeweilige irredu­
zible Singularität zu verleihen.

Für eine nähere Ausführung dieser Denkweise sind drei Haupt­
abschnitte zu umreißen. Erstens: Wie läßt sich eine solche einheit­
liche und zugleich nur in ihren Akten lebende Person auffassen? 
Zweitens: In welchen Aktarten tritt die Einzigartigkeit der eigenen 
oder fremden Person zutage? Und im Zusammenhang damit macht 
die dritte Frage die angemessene Erfassensart der konstitutiven Iden­
tität und Relationabilität der Person zum Problem. Dies ist der Leit­
faden für unsere nachfolgenden Ausführungen. Und endlich kommt 
es darauf an, die Genauigkeit, aber auch die mit dieser Behandlungs­
art verbundenen spezifischen Schwierigkeiten einzuschätzen.

Person und Wert A- 73

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urbano Ferner

I. Charakterisierung der Person

Für Scheiers Personbegriff gilt folgender Grundsatz: »Die einzige 
und ausschließliche Art ihrer Gegebenheit ist allein ihr Aktvollzug 
selbst« (GW II, 386). Keine Wissenschaft, die sich äußerlichen oder 
innerlichen Geschehnissen widmet, könnte demnach die Person als 
solche erfassen. Beobachtung, Erklärung, Induktion und alle übrigen 
Verfahren, die die Psychologie gewöhnlich anwendet, können nicht 
umhin, fehlzuschlagen, wenn es sich um das Wesen der Person und 
ihrer Akte handelt. »Niemals kann mithin ein Akt in irgendeiner 
Form der Wahrnehmug (oder gar Beobachtung) - sei es der äußeren 
oder inneren Wahrnehmung - gegeben sein« (GW II, 386). Schon in 
seiner Jenaer Periode trat Scheier der damals verbreiteten Tendenz 
zur Naturalisierung und Psychologisierung des Bewußtseins und 
der Werte entgegen. Die Person ist ein priviliegiertes Thema im 
Streit um die Entpsychologisierung des Bewußtseinsbereichs.

Andererseits fügt der Aktvollzieher bei nachfolgender Reflexion 
seinem Aktwesen nicht etwas Wesentliches hinzu. Das Ergebnis der 
phänomenologischen Reflexion ist nämlich kein anderes als der 
schon vollgezogene - nicht im Vollzug befindliche - Akt und zu­
gleich das die verschiedenen Akte begleitende, inadäquat mitgegebe­
ne Ich. Für eine Vergegenständlichung der Person aufgrund von Re­
flexion bedürfte man zwar eines umgrenzenden Horizonts, der die 
gemeinten Profile skizzieren und die entsprechenden Richtungen 
zwecks ihrer ganzen Gegebenheit vorschreiben würde - wie in den 
Fällen, in denen es um räumliche und zeitliche Gegenstände geht. 
Aber es hat keinen Sinn, so verschiedenartig auch die Akte sein 
mögen, von einer inneren Variation in der Selbigkeit der Person zu 
sprechen. Jeder Akt ist vielmehr einer der identischen Person zu­
gehörigen Reihe protentionaler und retentionaler Momente einge­
ordnet, und alle Akte ordnen sich einem Sinneszusammenhang ein: 
Nur in diesem Rahmen gewinnt jeder einzelne Akt Perspektive und 
Verständlichkeit. Dies gilt nicht für die Einheit der Person, die sich in 
ihrer Ganzheit durch jeden ihrer Akte ausdrückt.

In einem gewissen Sinn steht das Ich in Parallellität zur Person 
und erlaubt so eine erste Annäherung. Denn Scheier findet im Ich 
dasselbe Ineinander von Erlebnissen, womit er auch die Person kenn­
zeichnet. Das scheinbare Nacheinander der Erlebnisse innerhalb des 
Ich ist in der Tat Ergebnis ihres Aussehens in der inneren Wahrneh­
mung mittels der Einschaltung des Leibs, analog wie ein Licht be­

74 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität und Relation im Begriff der Person

stimmte Wandteile sukzessiv aufhellt, ohne daß deshalb den auf­
leuchtenden Wandteilen Sukzessivität zukommt. Ebenso führt die 
Zuordnung psychischer Zuständlichkeiten zu Leibzuständen die zeit­
liche Variation in den wahrgenommenen Gehalten ein, die von sich 
aus dieser Dimension entbehren. Übertragen wir aber die Eigen­
schaften des psychischen Wahrnehmungsmodus in den internen 
Seinsbestand der Inhalte, so verfallen wir einem quid pro quo. Die 
Erlebnisse verflechten sich innerhalb des Ich, ohne sich voneinander 
abzugrenzen.

In dieser Hinsicht ist zu beachten, daß das Leibbewußtsein als 
ein allen Organempfindungen vorhergehendes Schema fungiert, in­
sofern der Leib stets Hintergrund und Verknüpfungspunkt aller be­
sonderen Empfindungsgruppen ist. Ich sehe z. B. die Glätte oder Rau­
higkeit einer Figur, betaste ihre optischen Qualitäten, etwa ihre glatte 
Oberfläche. Beide Möglichkeiten zeigen, daß wir nicht auf Beobach­
tung, geschweige denn auf induktive Erfahrung zurückgreifen 
müssen, um das Bewußtsein von der Ganzheit unseres Leibs als un­
seres eigenen zu besitzen. Es zeigt sich »die unumstößliche Tatsache, 
daß der Leib uns sowohl in innerer wie äußerer Wahrnehmung ge­
geben und unmittelbar, nicht durch Zuordnung, uns als >derselbe< 
gegeben ist: Es ist >dieselbe Hand<, die ich hier sehe und in der ich 
diesen Schmerz vorfinde« (GW III, 242 f.). Und so wie der Leib in der 
äußeren Wahrnehmung mitgegeben ist, ist auch das Ich für die inne­
ren Wahrnehmungen gegenständlich anwesend. »Ganz analog wie 
alle seelischen Erlebnisse nur als zusammen in einem >Ich< erlebt 
werden, in dem sie zu einer Einheit besonderer Art verbunden sind, 
so sind auch alle Organempfindungen als >zusammen< in einem Leibe 
notwendig gegeben« (GW II, 401). Das ist der Grund, weshalb Wahr­
nehmungsinhalte kraft der Dazwischenstellung des Leibs auch ver­
stellt werden können.

Ebensowenig - und hier liegt die Parallelität - läßt sich die Be­
ziehung der Person auf ihre Akte nicht durch räumliche und zeitliche 
Bilder erläutern. Diese Repräsentationen verfälschen den Umstand, 
daß die Person in jedem ihrer Akte ganz ihrer selbst inne ist, ohne 
deshalb in ihnen aufzugehen. Statt einem unveränderlichen Substrat 
zu entstammen, gründet die Individuierung der Akte in der schon in 
ihrem konstitutiven Dynamismus individuierten Person. »Die Iden­
tität liegt hier allein in der qualitativen Richtung dieses puren 
Anderswerdens selbst« (GW II, 385). Es ist die Person selbst, die, in 
jedem ihrer Akte lebend, auch jeden voll mit ihrer Eigenart durch­

Person und Wert A- 75

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urbano Ferner

formt. Die Differenz zwischen gegenständlichem Ich und tätiger Per­
son liegt jedoch in folgendem: Während das Ich ein okkassioneller 
Ausdruck ist, der jeweils ein Agens im Austausch mit der Umwelt 
und anderen Ichen bezeichnet, vollzieht die Person ihre Akte, ein­
schließlich der Akte der eigenen Wahrnehmung als Ich im Men­
schen, selbständig, als eine aktive und unabhängige Totalität. »Um­
gekehrt kann die Person zwar ihr Ich wahrnehmen, desgleichen ihren 
Leib, desgleichen ihre Außenwelt; aber absolut ausgeschlossen ist es, 
daß die Person Gegenstand, sei es der von ihr selbst vollzogenen, sei 
es der von einem anderen vollzogenen Vorstellung oder Wahrneh­
mung wird« (GW II, 389).

Diese identische Einheit der Person spiegelt sich von der gegen­
ständlichen Seite her in dem ihre Akte umfassenden Sinn wider. Die 
persönlichen Akte sind nicht wirklich durch kausale Beziehungen 
verkettet, sondern sie werden sinngemäß verstanden. In diese Rich­
tung zielt folgende Aussage Scheiers: »Person ist jedenfalls als Voll­
zieher intentionaler Akte gegeben, die durch die Einheit eines Sinnes 
verbunden sind« (GW II, 471). Die Mündigkeit der Person liegt ge­
rade in den Fällen vor, in denen sie eigene und fremde Akte ihrem 
jeweiligen Sinn gemäß ohne Hinblick auf ihre Äußerung durch den 
Leib unterscheidet (auf diese Unabhängigkeit der eigenen mit Sinn 
begabten Akte beruht die Herrschaft der Person über ihren Leib, 
denn trotz der unmittelbaren Bekundung der Person in leiblichen 
Ausdrücken bleibt ihr immer die Möglichkeit offen, sie zurückzuhal­
ten oder sie zu gebrauchen). Was aber besagt die Sinneinheit in den 
Akten? Welche weltlichen Bedingungen ermöglichen die Beziehung 
auf den Gegenstand nur durch den Sinn oder die Bedeutung, so wie 
von einem logischen Standpunkt aus Frege und Husserl dies betont 
haben?

Die erste Frage führt zur zweiten hin. Scheier grenzt die Akte 
von den der Wechselwirkung mit der Umwelt unterworfenen Funk­
tionen ab. Die Funktionen verlaufen ohne persönlichen Vollzieher, da 
die Triebe ein an sie gebundenes umweltliches Gebiet betreffen, 
wofür die psychophysischen Gesetze zur Erklärung des biologischen 
Verhaltens ausreichend sind. Bedeutsame Elemente der Umwelt und 
das System der instinktiven Kräfte korrelieren miteinander und stif­
ten einen wiederholbaren Zyklus. Die Akte dagegen meinen etwas 
vermittels eines verschiedene Objekte erfassenden Sinnes und stehen 
von sich her untereinander in einem Sinnzusammenhang, indem sie 
sich nicht in der Realisierung einer vitalen Funktion (bzw. Sehen, 

76 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität und Relation im Begriff der Person

Hören, Beachten) erschöpfen. Das schließt nicht aus, daß die Akte die 
leiblichen Funktionen einbeziehen und ausrichten können1. Die Un­
terscheidung zwischen Sinn und Gegenstand durchzieht mithin die 
verschiedenen Aktarten und scheidet sie scharf vom Funktionsgebiet. 
Mit anderen Worten: Es kann keine biologisch vorbestimmten Gren­
zen bezüglich der Offenheit der Welt geben, in der die Gegenstände 
zum Vorschein kommen und ihrem Sinn gemäß sich gruppieren.

Bezüglich der subjektiven Seite dieses Tatbestands scheint es, 
daß allein ein dem eigentümlichen Kern der Person entspringender 
Akt fähig ist, dem mit Sinn belegten Ansich der Dinge zu begegnen. 
So ergibt sich, daß der Sinn zweideutig wird. Ein bezeichnender 
Sinnzusammenhang entsteht nämlich sowohl zwischen den varia­
blen Akten als auch zwischen den in infinitum erweiterten weltlichen 
Objekten: kein Akt ohne Sinn als Motiv und kein Objekt ohne Sinn 
als verschiedenen Objekten gemeinsam zugehöriger Hintergrund. 
Und der objektive Sinn schließt auch die Anerkennung eines Objekts 
als >dasselbe<, >verschiedenes<, >ähnliches< usw. ein. Scheier zufolge 
stellen diese abstrakten Prädikate nicht einem schon vorhandenen 
Objekt zukommende Merkmale in dem Sinn dar, daß sie ihm inne­
wohnen. Denn die Sinnzusammenhänge lösen sich nicht in eine 
Summe konkreter Korrelate der Erlebnisse und ihrer zeitlichen Be­
stimmungen auf, wofür eine vorgängige zeitliche Auseinander­
legung der Erlebnisse erforderlich wäre. Gewiß zerlegen wir nicht 
die Akte, um sie dann aufgrund von Assoziation miteinander zu ver­
knüpfen, wie wir auch nicht die Inhalte vereinzeln, um sie dann zu 
vergleichen und als identisch bzw. unterschiedlich zu bestimmen. Die 
Aussage, etwas sei dasselbe oder nicht dasselbe wie jenes andere, setzt 
mithin nicht die Wiedergabe eines vorigen Erlebnisses noch der zu­
gehörigen Aktart voraus. »Die natürliche Erfahrung von seelischem 
Sein als solche weiß von der assoziationspsychologischen Auflösung 
der lebendigen Ichheit in nur objektiv-zeitlich geschiedene Momente 
[...] nichts« (GW II, 428).

Die Einheit der Person erhält durch den Sinn jedoch einen ande­
ren Ausdruck, der als System der Wesenheiten ein eigentümliches 
Korrelationsverhältnis zwischen ihr und der persönlichen Welt stif- 1 

1 »Funktionen werden nicht vollzogen, sondern vollziehen sich [...] Aber die Funktio­
nen gehören, vom echten Akt und seinen inneren Qualitäts-, Form-, Richtungsunter­
schieden aus gesehen, selbst noch zu den Gesamtmaterien der Akte, welche Materie also 
selbst wieder in Funktionen und Erscheinungen zerfallen« ( GW III, 234f.).

Person und Wert A- 77

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urbano Ferner

tet. Scheier bezeichnet mit »ordo armoris« die diesen beiden Seiten 
gemeinsame Struktur. Der ordo amoris stellt einen Bezugspunkt dar 
sowohl für die eigentümliche Welt, die die einzelne Person stets in 
sich mitbringt, als auch für diejenige Bestimmungen, die von den 
variablen anziehenden bzw. abstoßenden Begegnungen mit den Din­
gen abhängig sind. Den zufälligen, unvorhersehbaren Wandlungen 
in der individuellen Seele liegt der strukturelle Kern der Person zu­
grunde, den Scheier an die Stelle der unveränderlichen dinghaften 
Substanz setzt. Wie immer die Person sich wandelt, sie nimmt jene 
Wertordnung mit sich, die in einem deskriptiven Sinn untrennbar 
von ihrer Eigenart ist und den einzelnen Wollungen, Äußerungen, 
Bräuchen usw. die echte wertobjektive Richtung vorschreibt. Der 
ordo amoris »ist eine von Wollen, Absicht, Wunsch, aber auch vom 
zufälligen objektiv realen Geschehen und beider Verbindung und 
Wechselwirkung ganz unabhängige Zusammenstimmung von Welt 
und Mensch, die sich uns in dieser Einsinnigkeit des Ablaufs eines 
Lebens verrät« (GW I, 350).

Wir können auf die Frage nach der eigentümlichen Einheit der 
menschlichen Person und ihrer Vereinbarkeit mit der konstitutiven 
Aktmehrheit bereits eine Antwort geben. Das Nebeneinander der 
Aktmannigfaltigkeit und ihres einheitsstiftenden Substrates wäre 
nicht möglich, wenn die Individuation der Person nicht einem ihr 
zukommenden existenziellen Prinzip entstammte; vielmehr ent­
spricht ihre Individuierung ihrem Sosein, das jede Person unver­
wechselbar macht. »Die geistigen Personsubstanzen oder Aktsub­
stanzen sind also die einzigen Substanzen, die ein individuelles 
echtes Wesen besitzen und deren Daseinsverschiedenheit aus ihrem 
in sich individuierten Sosein allererst folgt« (GW VII, 131). Nach­
drücklich und wiederholt hat Scheier in Wesen und Formen der Sym­
pathie diese Individuierung der Person in ihrem Sosein und zugleich 
ihre Unabhängigkeit von allen inneren und äußeren Umständen her­
vorgehoben: »Personen sind, auch wenn wir von ihren Leibern und 
deren Verschiedenheiten im Raumzeitsystem absehen, ferner abse­
hen von allem, was ihren möglichen Bewußseinsinhalt in sich ver­
schieden macht, immer noch durch das Sosein ihrer Selbst als kon­
krete Aktzentren verschieden« (GW VII, 76). Oder: »Also ist die 
Person >erhoben< und in ihrer Reinheit >erhaben< über ihren Leib 
und über ihr und jedes andere >Leben<, das nur irdische Daseins­
bedingung und zugleich Materie ihrer Gestaltung ist« (GW VII, 86).

Die Aktreihe beeinträchtigt jene Einheit nicht, da jeder Akt des­

78 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität und Relation im Begriff der Person

sen inne ist, daß er von einem Aktvollzieher vollzogen ist und der 
einheitliche Träger nicht von außen her die mannigfachen Akte ver­
einheitlicht. Auch löst sich das Bewußtsein in seinem Ausgerichtet­
sein nicht auf - in solcher Deutung würde ein empiristischer Aktua­
lismus vorliegen sondern es ist ein übergreifendes Bewußtsein von 
den Objekten. Gerade im Aktvollzug erwirbt die Person ihr einheit­
liches Bewußtsein: »Es gibt ein sozusagen übergreifendes Bewußt­
sein von den Gegenständen, das sich erst sekundär in die Weisen des 
Bewußtseins, in Wahrnehmen, Erinnern, Erwarten scheidet, das al­
len unseren Akten und Funktionen eine ursprüngliche Einheit des 
Meinens gibt, die niemals ein Ergebnis von Entwicklung ist« 
(GW VII, 471).

II. Die Gegebenheitsart der Person

Der ordo amoris liefert uns schon einen entscheidenden Schlüssel für 
die Freilegung der Gegebenheitsart der eigenen und fremden Person. 
Wann immer der Mensch die Rangordnung des ordo amoris als ob­
jektiven Maßstab für die Beurteilung des persönlichen Verhaltens 
übernimmt, erhebt er sich Scheier zufolge auf das persönliche Niveau 
im ethischen Sinn. Die subjektive Seite des ordo amoris bezeichnet 
Scheier als »individuelle Bestimmung«. Dem Schicksal gegenüber 
»ist die individuelle Bestimmung eine an sich zeitlose Wertwesenheit 
in der Form der Personalität« (GW I, 353). Die Tendenz auf Vollkom­
menheit bezüglich des Wertes der Person führt diese zur Teilnahme 
an der Weltordnung als einer Gottesordnung. Diese Tendenz ist un­
begrenzt und widersetzt sich aller Stagnation in diesem oder jenem 
erkannten endlichen Guten. Der ordo amoris fordert vielmehr die 
Anmessung an eine an sich bestimmte Ordnung, so wie sie vor der 
Erschaffung der Welt im göttlichen Geist bestand. So wird die 
persönliche Liebe zu einer Teilnahme am Absoluten, das den gesam­
ten ordo amoris vorbestimmt und in sich aufgenommen hat.

Im Gegensatz zu anderen Wertbereichen liegt in der Gegeben­
heit des Personwertes nicht eine Trennung in Sosein und Realität vor, 
sofern die Individualität, wie oben gezeigt, der Person selbst in ihrem 
ordo amoris zukommt. Die Verwirklichung eines natürlichen oder 
historischen Gutes setzt zwar bezüglich seiner Erlangung eine Mit­
wirkung von außen voraus, wobei der dem Ding entsprechende Wert 
ohne seine ganze Verkörperung im Guten erfaßt werden kann. Da­

Person und Wert A- 79

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urbano Ferrer

gegen sind im ordo amoris die wesentliche Hinordnung und der exi­
stentielle Träger zusammen gegeben. »Zur Liebe gehört gerade jenes 
verstehende >Eingehen< auf die andere, von dem eingehenden >Ich< 
soseinsverschiedene Individualität als auf eine andere und verschie­
dene, und eine trotzdem emotionale restlos warme Bejahung >ihrer< 
Realität und >ihres< Soseins« (GW VII, 81)2. Die persönliche Liebe 
setzt mithin ihren Adressaten nicht in Bezug zu einem abstrakten 
ideellen Vorbild, sondern sie enthüllt in ihrem Ablauf die in ihm 
bereits vorhandenen und jene anderen noch zu verwirklichenden 
möglichen Werte, alle im einmaligen Personwert ruhend - statt zu 
blenden, wie es manchmal im Sprachgebrauch heißt, erweckt die Lie­
be den Blick auf die ihrem Träger innewohnenden Werte.

Der Individualität der Person in und durch ihre Akte entspricht 
ihr unmittelbares Gegebensein in und durch ihre Handlungen und 
Äußerungen als Ausdruckssymbole. Wir brauchen nicht einer Spur 
nachzuschreiten und vermittels ihrer Deutung das persönliche Erleb­
nis abzulesen, um die Erkenntnis des Soseins des Anderen zu ge­
winnen. Wenn auch die Äußerung bzw. die Zurückhaltung von Er­
lebnissen vom fremden Willen abhängen, so ist doch für uns das 
Verstehen der Erlebnisse in leiblichen Kundgebungen als eines Gan­
zen in den Teilen zu vergegenwärtigen. Im Unterschied zu kulturel­
len und sprachlichen Zeichen, die oftmals nur mit gewissem Risiko 
den Übergang zu dem in ihnen ausgeprägten Sinn erlauben, führt im 
Fall der persönlichen Ausdrücke das Ausdrucksfeld zum gemeinten 
Sinn der Erlebnisse: »Daß die Existenz fremder Personen und das 
Verstehen ihres Erlebens nicht irgendwie aus ihrem körperlichen Da­
sein und des Körpers Beschaffenheit >erschlossen< wird [...], sondern 
so unmittelbar gegeben ist wie das Dasein einer Körperwelt selbst« 
(GW I, 64). Mögen wir auch dem Körper für das Verstehen des in den 
Erlebnissen Einheit stiftenden Sinnes eine unentbehrliche Rolle zu­
schreiben, so tritt doch ebenso die Unfähigkeit dieser Vermittlung 
zutage, aus ihr den Sinn herauszulösen. Ich sehe vielmehr die 
Müdigkeit im Gesicht, den Schmerz in seinem Ausdruck, sein Nach­
denken in der Haltung der Hand an der Wange usw.

Der Sinn schließt also stets seinen individuellen Träger mit ein; 
die Erkenntnis seiner Existenz ist gleichzeitig mit dem Sinnverständ­

2 Im selben Sinn: »Dagegen ruht Liebe ganz im Sein und Sosein ihres Gegenstandes, sie 
will ihn nichts anderes als er ist, und sie wächst, indem sie tiefer in ihn dringt« (GW VI, 
13).

80 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard, (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität und Relation im Begriff der Person

nis gegeben, aber sie ist anders als dieses. Wie ist es dann möglich, auf 
ein nie zu vergegenständlichendes und einmaliges Dasein einzuge­
hen? Die Person gibt sich in ihren Ausdrücken nicht gleichsam auto­
matisch und wahllos kund, vielmehr dirigiert sie, ganz und unteilbar, 
diese räumlich und zeitlich ausgedehnten Ausdrücke, indem sie 
ihnen freien Lauf lassen oder sie hemmen kann. So entzieht sich die 
Person stets der unmittelbaren erkenntnismäßigen Teilhabe an 
ihrem Sosein von Seiten einer anderen Person, sofern ihre Entschei­
dungen gegenstandsunfähig sind. Folglich vermag dem in seinen 
Leibäußerungen verborgenen Aktvollzieher als einzige Gegeben­
heitsart der Mit- oder Nachvollzug entsprechen.

Damit zeigen sich gewisse Grenzen, auf die die Erkenntnis der 
Person stößt. Je weiter wir vermittels der Spontaneität der Liebe oder 
der reaktiven Sympathie in die andere Person eindringen, desto mehr 
tritt die Sphäre ihrer eigenen Entschlüsse zutage und entzieht sich so 
ihrer Abgeschiedenheit. Der Personalismus hat im allgemeinen be­
tont, daß die Person sich nur als diejenige, die sich in sich selbst voll­
zieht, zu erkennen gibt; anders würde sie sich in etwas Starres, Unle­
bendiges verwandeln. Hinsichtlich der Selbsterkenntnis liegt die 
entsprechende Begrenzung darin, daß die sittlichen Prädikate nie als 
schon besessene zu erkennen sind. Wie Scheier behauptet, fallen sie 
der Erkenntnis a tergo, rückwärts, zu, wenn der Handelnde nach an­
deren objektiven Wertbereichen strebt. Die sittlichen Werte sind 
nicht gleichsam Objekte eines von Hause aus sichergestellten Besit­
zes. Angemessen übertragen gilt diese Begrenzung für die fremde 
Erkenntnis. Das Prinzip besagt, »daß alles endgültige Richten end­
licher Personen über sittlichen Fremdwert und -unwert widersinnig 
in sich ist. Denn es fehlt ihnen je notwendig die Erkenntnis der ab­
solut intimen Personsphäre des anderen, die zum Mitträger der sitt­
lichen Werte wesenhaft gehört« (GW II, 557).

III. Identität und Relation der Person

Ein Überblick über die Geschichte des Personbegriffs, von seiner Ent­
stehung im Denken der Römer bis zu den jüngsten Identitätstheo­
rien, zeigt eine bezeichnende Spannung zwischen Selbständigkeit 
und Relationsfähigkeit als schwer miteinander zu vereinende, ein­
ander entgegengesetzte Pole. Je mehr die griechische Kategorie der 
>hypostasis< in den Vordergrund tritt, desto dunkler bleiben die rela­

Person und Wert A- 81

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urbano Ferner

tionalen konstitutiven, unentbehrlichen Aspekte der Person. Umge­
kehrt sieht man, daß die Deutung der Offenheit der Person dem an­
deren und ihr selbst gegenüber bei zeitgenössischen Autoren neben 
anderen Vorgängern die von Boethius betonte individuelle und spe­
zifische Substantialität der Person durchaus verdunkelt. Auch die 
griechische Metapher des Schauspielers vermag die adäquate Syn­
thesis von beiden Aspekten nicht befriedigend herzustellen: obwohl 
der Schauspieler in den mannigfachen Repräsentationen seine Iden­
tität durchhält, handelt es sich dabei um eine Identität, die schon vor 
und außerhalb seines Auftretens auf der Bühne besteht; und die Re­
flexion auf die Rolle trägt ihrerseits nicht dazu bei, die eigentliche 
Identität des Trägers zu erhellen, vielmehr geht sie von einer schon 
vorausgesetzten und ausgebildeten Identität aus.

Wendet Scheier die begrifflichen Werkzeuge auf eine gelungene 
Zuordnung der substantiellen Identität der Person und ihrer konsti­
tutiven Beziehung zum Äußeren und zu den anderen Personen an? 
Auf den ersten Blick hin scheint es zwar, als ob die Schelersche Akt­
substanz sowohl die dauernde persönliche Identität als auch die in ihr 
sich abspielenden kontinuierlichen Verwandlungen und Bezüge zu 
Genüge gewährleisten würde. Prüfen wir zuerst die Tragweite der 
Identität bei unserem Autor.

Einer bloßen Reihe von Entwicklungsstufen, die sich erst ihrer 
Sukzession gemäß verknüpfen würden,3 hält Scheier das einheitliche 
Aktzentrum entgegen. Daß das Aktzentrum mit seinen zufälligen 
Vollzügen nie gleichzusetzen ist, belegt für Scheier den wesentlichen 
Charakter des principium individuationis in der Person. Was eine 
Person zu dieser oder jener macht, das sind weder die besonderen, 
von wechselnden Umständen abhängigen Einwirkungen der Umwelt 
noch ihre je variablen, nicht vorherbestimmbaren Akte; vielmehr be­
sitzt jede Person ihre wesentliche, ihren Akten zugrundeliegende und 

3 Auf diese Weise bildet Habermas den Begriff eines identischen Ich. »Die Identität des 
Ich bezeichnet die Kompetenz eines sprach- und handlungsfähigen Subjekts, bestimm­
ten Konsistenzforderungen zu genügen [...] Ich-Identität ist natürlich von bestimmten 
kognitiven Voraussetzungen abhängig, aber sie ist keine Bestimmung des epistemischen 
Ich; sie besteht vielmehr in einer Kompetenz, die sich in sozialen Interaktionen bildet. 
Die Identität wird durch Vergesellschaftung erzeugt, d.h. dadurch, daß sich der Heran­
wachsende über die Aneignung symbolischer Allgemeinheiten in ein bestimmtes sozia­
les System erst einmal integriert« (Jürgen Habermas, Moralentwicklung und Ich-Iden- 
tität, in: Jürgen Habermas (Hg.), Zur Rekonstruktion des historischen Materialismus, 
Frankfurt/M. 1976, S. 68).

82 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität und Relation im Begriff der Person

in ihnen zu erfassende Bestimmung, die alle Personen voneinander 
trennt. »Die geistigen Personsubstanzen oder Aktsubstanzen sind al­
so die einzigen Substanzen, die ein individuelles echtes Wesen besit­
zen und deren Daseinsverschiedenheit aus ihrem in sich individuier- 
ten Sosein allererst folgt. Aus diesem Wesen heraus aber hat auch 
jede geistige Substanz ihre individuelle Bestimmung, gegenüber der 
der Mensch, dessen Zentrum sie hat, freilich in beliebigem Maße 
willentlich und tätig Zurückbleiben kann« (GW VII, 131). Deshalb 
setzen Liebe und Haß als ursprüngliche Phänomene die Unverwech- 
selbarkeit der betroffenen Personen voraus im Gegensatz zum Ver­
halten zu jemandem als Mitglied irgendeiner Gruppe oder einer 
amorphen Kollektivität. Denn die möglichen höheren Werte können 
für eine Person nur insofern aufblitzen, als sie ein identisches Plus 
über ihre Akte hinaus erhält, wenn auch die eigenen Akte das einzig 
verfügbare Anzeichen dieses wesentlichen Plus für die Anderen und 
für sie selbst darstellen.

Der identische Personkern enthüllt sich in der Liebesrichtung, 
besonders wenn es sich um das Einlassen auf einen weniger begabten 
Wertträger handelt. Die niedrigere Verfaßtheit des Trägers in diesem 
Fall macht offenkundig, daß der Wert seiner Individualität seine vor­
gegebenen Qualitäten übersteigt und daß die Liebe auf jene noch 
nicht errungenen, aber als zum Träger gehörig aufgedeckten Werte 
zielt. Von hier aus bahnt sich ein Weg zur Gottesliebe, worauf die 
echte Personliebe beruht, zumal sich die für die endlichen Personen 
erstrebbaren Werte sich in Gott als Person der Personen in Vollkom­
menheit vorfinden. Die Identität der Person ist nicht schlechthin vor­
handen als ein Fixiertes, sondern in ihrer endgültigen Gestalt etwas 
noch zu Verwirklichendes, da nur die unendliche Person mit der Fülle 
aller Werte, unter Einschluß der jeder einzelnen menschlichen Per­
son entsprechenden Werte übereinstimmt.

Eine neue Bestätigung für die Beständigkeit der Person ist an 
das Kriterium der Tiefe in der Befriedigung bezüglich der Werthöhe 
geknüpft. Dementsprechend ist jener Wert höher, der die Person 
selbst ohne Rücksicht auf oberflächlichere Schichten des Lebens be­
trifft. Die wesensnotwendige Korrelation zwischen Wert und 
Fühlen verlangt in dieser Situation das Verwurzeltsein des Fühlens 
in der absoluten persönlichen Ebene. Die Erreichung dieser persön­
lichen Schicht kommt für Scheier einer Entbundenheit von sinn­
lichen und vitalen Funktionen gleich. »So hat im echten reinen Lie­
besakt zu einer Person schon in seinem Erleben [...] der Wert dieser 

Person und Wert A- 83

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urbano Ferner

Person eine Abgelöstheit von allen gleichzeitig bestehenden, im 
Gefühl gegebenen Wertschichten unserer persönlichen Wertewelt, 
sofern wir sie noch an unsere Sinne und unsere Lebensgefühle ge­
bunden erleben« (GW II, 116). In den Analysen über Scham und 
Schamgefühl findet Scheier in diesem Gefühl einen Beweis für die 
Überlegenheit des persönlichen Werts über die Werte, die den reak­
tiven vitalen Stufen entsprechen, insofern die Person die Nichtan­
gepaßtheit zwischen beiden Werten vor dem fremden und sogar 
dem eigenen Blick schützt. Während im Tier die Scham in der Form 
einer organischen Bedeckung auftritt, wird sie im Menschen zum 
Schamgefühl, welches die offensichtliche Endlichkeit der intimen 
Person kaschiert.

Die oben angeführten Stellen legen schon nahe, welchen Weg 
Scheier einschlagen sollte, um die relationalen Züge der Person her­
vorzuheben. Der Ausdruck >Aktsubstanz< - bei Scheier manchmal 
durch die Begriffe >Aktzentrum< oder >Aktzusammenhang< ersetzt - 
schließt aus, daß die Relation einer schon fixierten Substanz zukäme; 
ebensowenig besteht die Relation in einem Bestandteil, der erst von 
der Substanz seine erforderliche Ergänzung erhielte. Die Ablehnung 
dieser Zusammensetzung aus Substanz und Relation ist gleichbedeu­
tend mit der phänomenologischen Aussage der ganzen und unteil­
baren, aber auch ausschließlichen Anwesenheit der Person in jedem 
ihrer Akte.

Im Gegensatz zu den Autoren (D. Parfit, A. Quinton, H. P. Grice 
etc.), die in Verbindung mit Locke die persönliche Identität durch 
assoziative relationale Gedächtnisakte zu erklären versucht haben, 
vertritt Scheier als unabweisbares Datum die originäre relationale 
Identität der Person. Eine mittels gewisser Akte erzeugte Identität, 
so wie in den Redenweisen »Er ist nicht derselbe wie vorher« oder 
»Er ist ein anderer geworden«, ist zu schwach, um die konstitutive 
Identität der Person auszulegen, und kann nicht eigentlich Rechen­
schaft über das unmittelbare Personbewußtsein in und durch die Ak­
te ablegen. Der Gedächtnisakt setzt schon die notwendige persönliche 
Identität für die Identifizierung der eigenen Erinnerungen im Unter­
schied zu den anderen voraus4. Zugleich erhebt J. Perry gegen eine 
solche Argumentation den Vorwurf der Zirkularität, zumal diese Ar­

4 Bernard Williams, Personal Identity and Individuation, in: Bernard Williams (Hg.), 
Problems of the Self, Cambridge, 1973.

84 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität und Relation im Begriff der Person

gumentation im voraus mit dem Unterschied zwischen den eigenen 
und den fremden Erfahrungen rechnen muß.5

In Erwiderung auf die Annahme von Arten des Selbstbewußt­
seins als Kriterium der Identität haben J. Butler, Th. Reid und in un­
serer Zeit P. Strawson, R. Schwinburne oder G. Madell behauptet, 
daß der Kontinuität der eigenen Erinnerungen die Identität des Sub­
jekts zugrunde liege. Denn die bloße Erinnerung eines Geschehnisses 
G offenbart nicht, daß S das Subjekt von G ist, es sei denn, daß wir 
schon implizit über die entsprechende Identität verfügen. Andern­
falls müßte zu den neutralen und deskriptiv festgestellten Tatsachen 
von Anbeginn an die persönliche Identität als eine neue Tatsache 
hinzukommen, aber dies widerstreitet der Zusammengehörigkeit 
der identischen Person und ihrer verschiedenen Akte. Scheier hat 
ausdrücklich diese Erklärung der persönlichen Einheit abgelehnt. 
»Unser Selbstbewußtsein ist nicht eine nachträgliche Synthesis von 
den in Momentzuständen enthaltenen Einzelheiten durch das Band 
der Erinnerung. Auch hier geht die Persongestalterfassung der Erfas­
sung der Fundamentalinhalte der Gestalt vorher« (GW VI, 130).

Während der »Complex View«« in seiner Anwendung auf die 
Identität der Person nur auf die graduellen Verbindungen in ihrer 
bezüglich der Gedächtnis-, Motivations- oder Charakterinhalte trifft, 
besitzt die ontologische und ethische Person eine derartige Identität, 
die sich einfach, ohne Stufen (»Simplex View«) erschließt. So hängt 
die Gültigkeit sittlicher Akte wie Versprechen, Danken usw. nicht 
von einer zunehmenden Disposition durch eine Skala ab, sondern 
sie besteht oder besteht nicht mit exklusiver Disjunktion.

>Relation< heißt in diesem Rahmen im allgemeinen eine inten­
tionale Richtung, welche den jeweilig erkannten Gegenstand oder 
Wert oder die anderen Personen oder vorgesetzte Ziele zum Vor­
schein bringt. Relation heißt so Korrelation, wobei der Akt nur der 
vollzogene, nicht intendierte Terminus darstellt. Die Intentionalität 
kennzeichnet auch die virtuellen, noch nicht in Akte verwandelten 
Fähigkeiten, wie Tugenden, Gesinnungen, Absichten etc. Nach dem 
Aktvollzug verbleiben nämlich in der Person die zurückgehaltenen, 
eventuell wiederzuerlebenden Dispositionen und Eigenschaften mit 
derselben singulären Prägung, womit die Person alle eigenen Voll­
züge durchformt. In anderen Fällen gehen die Gesinnungen den von 

5 John Perry, Personal Identity. Memory and Circularity, in: John Perry (Hg), Personal 
Identity, Berkeley/Los Angeles/London 1975, S. 135-155.

Person und Wert A- 85

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urbano Ferrer

ihnen bedingten Absichten und Handlungen voraus, wie Scheier im 
Formalismus eingehend ausgeführt hat.

Die Relation drückt sich in der Person durch diese in ihr ange­
legten Qualitäten aus. Was die Tugend angeht, so hat Scheier ihr 
altes Ansehen rehabilitiert, indem er in ihr ein Zeichen der sittlichen 
Vertiefung der Person sieht. Wie die anderen sittlichen Dispositionen 
wird sie nicht um ihrer selbst willen praktiziert, sondern zwecks jenes 
sittlichen Wertes, dessen befriedigender Besitz die Tugend inden- 
diert. Ihre jeweilige spezifische Richtung unterscheidet die Tugend, 
die Gesinnung, die Absicht und die Handlung voneinander. Keine 
von ihnen geht aus der anderen hervor. Die Gesinnung eröffnet den 
Spielraum, innerhalb dessen die bestimmten Absichten gebildet wer­
den. Aber es handelt sich um je verschiedene Wertträger. Analoges 
gilt für die Beziehung der Vorsätze auf die Handlungen, da im Vor­
satz die mit der Handlung verwirklichten Werte nicht enthalten sind. 
Die intentionale Richtung erstreckt sich nicht von der Gesinnung zur 
Handlung wie in einem graduellen Kontinuum, sondern durch qua­
litativ verschiedene Schritte.

IV. Schlußfolgerung

Zu den Errungenschaften von Scheiers phänomenologischem Stand­
punkt zur Person zählt zweifellos die Bestimmung des Verhältnisses 
von ihrer Identität und Relation, sofern Identität in ihrer Selbst­
ändigkeit nicht die Abgelöstheit allen Bezugs auf das Andere bedeu­
tet und ebensowenig die Relation einer Zerstreuung in einer Reihe 
von Etappen gleichkommt. Diese mangelhaften extremen Deutun­
gen entstammen der griechischen Kategorie der Substanz und der 
Entleerung des Personseins im Empirismus. Die Intentionalität des 
Bewußtseinsakts hingegen erlaubt das Festhalten sowohl an der 
Mehrheit der Relationsarten als auch an dem einzigen Subjekt jeder 
Aktart. In dieser Hinsicht ergeben sich die sozialen Akte, wie Bitten, 
Versprechen, Gehorchen usw. nicht aus empirischen und zufälligen 
Gesellschaftsformen, sondern sie sind in der intentionalen Ausrich­
tung des Bewußtseins verankert.

Im folgenden werden wir zwei mit diesem Ansatz verbundene 
Schwierigkeiten erörtern. Im allgemeinen betreffen die Einwände 
gegen Scheiers Charakterisierung der Person unserer Meinung nach 
die Grenzen einer ausschließlich phänomenologischen Betrachtung, 

86 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität und Relation im Begriff der Person

die nur imstande ist, die sich zeigende Identität und Relation zu er­
fassen, indem sie die konstitutive Verwurzelung dieser Eigenschaften 
in der Person beiseite läßt.

Erstens gibt es Merkmale in der Person, die mit ihrer alleinigen 
Erscheinung in den Akten unvereinbar sind und einen Beleg für ihre 
eigentümliche Identität darstellen. Prüfen wir z.B. die Bedeutsam­
keit der Zukunft bezüglich ihrer Selbsterkenntnis. Erfährt die Person 
die Erfüllung ihrer früheren Entwürfe, so belegt dies, daß sie schon 
im voraus identische Einheit besaß, nämlich daß sie erst plante und 
dann ihrem Vorhaben wirkliche Gestalt gab. Meine Entwürfe begeg­
nen mir nicht erst, sondern umgekehrt identifiziere ich mich mit 
ihnen schon vor ihrer Verwirklichung und später bestätige ich mich 
als denjenigen, der sie zuvor gefaßt hatte. In diesem Sinn gibt es 
korrelative Anzeigen für eine persönliche Identität, so wie die Angst 
vor einer zukünftigen Bedrohung, die nicht erst der entsprechenden 
Erfüllung bedarf, um die Einheit der Person aus dem Aggregat der 
Erwartung und ihrer Erfüllung zusammenzusetzen. Von dieser Er­
fahrung her zieht man den Schluß, daß die persönliche Identität nicht 
abgelöst von ihrem konstitutiven Außer-sich-Sein in Richtung auf 
die Zukunft festgestellt werden kann. Ein nur aktuelles Wesen könn­
te seine noch nicht vollzogenen Akte nicht vorwegnehmen und durch 
sie sich selbst anerkennen. Die Potentialität der Person bezüglich 
ihrer selbst ist untrennbar von der Ungewißheit der Zukunft und 
von den notwendigen Berechnungen ihrer Inhalte. In diesem Sinn 
überschreitet die Person ihre Selbstgegebenheit.

Ein zweiter Einwand gründet in der Trennung von Ich und Per­
son auf Grund ihrer jeweilig verschiedenen Gegebenheit. Scheier hat 
das Ich als identischen Bezugspunkt der Erlebnisse übergangen, um 
unmittelbar die Person als die aktvereinende Instanz in den Blick zu 
nehmen. Es fällt ihm daher schwer, das in der inneren Wahrnehmung 
mitgegebene Ich mit der einheitlichen aktvollziehenden Person we­
senhaft zu verknüpfen. Die persönlichen Akte beschränken sich dann 
auf diejenigen, die von der vitalen Sphäre unabhängig entstehen und 
in der Rangordnung nur in geistig-liebender Hinsicht sich zeigen. 
Die Merkmale der im Ich realisierten Funktionen, so etwa die Be­
dingtheit durch die äußere Welt, dringen nicht in die Domäne der 
Person ein, deren hervorragender Zug in der Spontaneität besteht. 
Aber auch sittliche Merkmale wie die Zurechnungsfähigkeit, die 
bleibende Verantwortlichkeit oder die Entfaltung des persönlichen 
Prinzips sind mit einem nur tätigen Aktvollzieher kaum vereinbar.

Person und Wert Ar- 87

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urbano Ferner

Um einer Person diese Merkmale zuzuschreiben, müßte sie eine ei­
gene und fremde Identifikation vollbringen und auf diese Weise fä­
hig sein, die schon vorausgesetzte, nicht bewußte Identität als Person 
zu erfahren und anzuerkennen.

88 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Rainer Sepp

Max Scheiers Begriff des Ethos

Der Begriff des Ethos ist ein Schlüsselbegriff in Scheiers Ethik und 
darüber hinaus in seinem philosophischen Ansatz überhaupt. Er ist 
ein Schlüsselbegriff, weil - so die These der folgenden Ausführun­
gen - dem mit diesem Begriff gemeinten Sachverhalt die Funktion 
eines Angelpunkts zukommt: In mehrfacher Weise ist das bei Scheier 
mit >Ethos< Gemeinte Grenze und Übergang, Schnittpunkt und Um­
schlagplatz, in dem mit >Ethos< umschriebenen Bereich tritt mehr­
fach Unterschiedliches in Verhältnisse. Im folgenden wird versucht, 
diese in Scheiers Bestimmung des Ethos indizierten Verhältnisse dar­
zulegen. Zunächst jedoch: Was versteht Scheier unter >Ethos< ?

I. Grundsinn des Ethos: Bereich des Erlebens von Werten

Der Bereich des Ethos ist für Scheier nicht identisch mit dem Bereich 
der Werte, sondern bezeichnet vielmehr die Art und Weise, wie der 
geschichtliche Mensch am übergeschichtlichen Wertekosmos parti­
zipiert. Ethos umschreibt, wie es im Formalismus-Buch heißt, die 
Möglichkeiten, durch Fühlen Werte zu erschließen, ferner je be­
stimmte Werte anderen vorzuziehen bzw. nachzusetzen, sowie 
mögliche Weisen des Liebens und Hassens (GW II, 303; VIII, 93 
und 199, X, 347). Das Ethos ist zwar auf Werte selbst bezogen, aber 
im jeweiligen Wie einer konkreten Erlebnisstruktur (vgl. GW II, 
306). Die erschlossenen Werte im Wie der Erlebnisstruktur eines 
Ethos machen dessen je spezifischen Aufbau, seine »Form« (ebd.), 
aus. Bezüglich dieses Aufbaus spricht Scheier in der Ordo amoris- 
Schrift auch von einem »gegliederten System«, das ein Ethos ver­
körpert. In der gleichen Schrift nennt Scheier den »fundamentalsten 
Kern« dieses Systems die »Ordnung der Liebe und des Hasses« 
(GW X, 347). Liebe und Haß kommt diese Kernfunktion im Ethos 
aus dem Grunde zu, weil für Scheier beides nicht mehr wie Wert-

Person und Wert A- 89

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Rainer Sepp

fühlen als Wertne/imen ein reaktives Verhalten darstellt, sondern 
eine spontane Bewegung des Gemüts ist; Liebe nimmt nicht Werte 
nach- und mitfühlend auf, sondern ist selbst und in sich auf einen 
Wert bezogen, verfährt als solche >schöpferisch<. Dies begründet ihre 
besondere Funktion, daß sie nämlich nicht gleichsam nur für sich 
selbst, sondern auch für die Gegebenheitssphären alles Wertnehmens 
Werte ins Dasein treten läßt (vgl. GW VII, 157).

Auf einen Doppelsinn von >Ethos<, der Scheiers Ausführungen 
durchzieht, aber nicht explizit erläutert wird, sei hier aufmerksam 
gemacht: >Ethos< kann zum einen den >Bewegungsraum< und das in 
ihm sich abspielende Bewegungsgeschehen der Werterfassung, die 
Ethosbildung, bezeichnen, zum anderen aber auch das jeweilige Re­
sultat solcher Bildung. Ersteres bezieht sich auf die zumeist verhüllte 
genetisch-dynamische Entfaltung des Ethos in seiner ontologischen 
Tiefendimension, letzteres auf das darin Erwirkte, wie es, überdeckt 
von Beurteilungsregeln, im konkreten Lebenszusammenhang in Er­
scheinung tritt.

Nach dieser Orientierung über den Sinngehalt des Ethos bei 
Scheier fragen wir nun danach, wie hierbei das Ethos als Übergangs­
zone, als Schnitt- und Angelpunkt wirkt. Dabei wollen wir sieben 
Arten einer solchen dem Ethos zukommenden Übergangsfunktion 
betrachten: 1. Das Ethos vermittelt den Wertekosmos an den Bereich 
der Moralität und Normgesetzgebung; 2. das Ethos vermittelt darin 
zwischen Universalität und Relationalität und führt so den Gegen­
satz Absolutismus vs. Relativismus ad absurdum; 3. es vermittelt 
über die Vermittlung der Werte auch reine Soseinsbestimmtheiten 
an das faktische Erfahren und Erkennen, sofern erschlossene Werte 
Scheier zufolge die Auswahlgesetze möglicher Gegenstände des fak­
tischen Erlebens fundieren. 4. In diesem Sinn stellt die Ethosbildung 
den Motor in jenem Geschehen dar, das Scheier die Funktionalisie- 
rung von Wesenserkenntnis nennt. 5. Der Bereich des Ethos ist das 
Medium, in dem die Tendenz zur Umbildung eines Ethos selbst erst 
entsteht und sich vollzieht; diese die Abfolge von Ethosprägungen 
bewirkende Bewegung erblickt Scheier im Vorbildsein. 6. Das Ethos 
vermittelt Außer- und Binnengeschichtliches und läßt die Möglich­
keit zu, daß die dieser Vermittlung inhärente Geschichtlichkeit in 
einer Kooperation der Zeitalter und Kulturkreise< selbst im Horizont 
des Faktischen >erscheint<. 7. In dieser >Erscheinung< vermittelt sich 
schließlich das Ethos an sich selbst, indem es in der Solidarform der 
>Unvertretbarkeit< auf größtmögliche Weise in seiner einheitlichen

90 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Scheiers Begriff des Ethos

Funktion, auf mehrfache Weise Vermittlung zu sein, sich selbst 
durchsichtig wird.

II. Funktion des Ethos: Zone des Übergangs

11.1. Ethos zwischen Wertekosmos und Moralität

Indem ein Ethos in einem originären Wertnehmen und Wertschät­
zen Werte erschließt, macht es diese für die faktische ethische und 
moralische Beurteilung disponibel, verschafft solcher Beurteilung al­
lererst ihr >Material<. Diese Vermittlung erschlossener Werte an den 
ethisch-moralischen Umgang mit ihnen begründet für Scheier ur­
sprünglich die Kontextualität und Situativität alles faktischen wer­
tenden Verhaltens: Nicht nur ist all solche ethisch-moralische Beur­
teilung situativ, sondern sie ist dies nur, weil das Ethos-Geschehen 
selbst in einem radikaleren Sinn situativ ist - >radikaler<, da im und 
durch das Ethos Situativität dadurch erst ermöglicht wird, daß reine 
Werte ins Dasein treten. Gehört Situativität wesentlich zur Ge­
schichtlichkeit, so wird hier schon deutlich, daß das Ethos mit seiner 
ursprünglichen Situativität Geschichtlichkeit stiftet. Der genealogi­
sche Verlauf der mittels des Ethos erfolgenden >Anweisung< von 
Werten an die faktische Moralität führt Scheier zu der Feststellung, 
daß es einer »im echten Sinn« philosophischen Ethik nicht darum 
gehen könne, die Beurteilungsnormen und -regeln einer jeweiligen 
»angewandten herrschenden Ethik« aus Prinzipien abzuleiten; die 
Aufgabe des Ethikers liege vielmehr darin, die im Ethos in Bewegung 
gesetzte Vergeschichtlichung reiner Werte von den jeweiligen ge­
schichtlichen Ausprägungen her in das ihnen gemäße Verhältnis zu 
setzen: indem zunächst die angewandten Beurteilungsregeln am Ge­
halt des Ethos und dann dieses »selbst noch an den puren Selbstgege­
benheiten sittlicher Werte und Wertverhältnisse« gemessen werden 
(GW II, 312). Diesem philosophisch-phänomenologischen >Aufstieg< 
zu den Evidenzgehalten des Ethos und den in ihm erschlossenen rei­
nen Wertgegebenheiten wächst dabei vor allem die Aufgabe zu, die 
Triebmitbedingtheit aller ursprünglichen Wertung und die aus ihr 
resultierenden Sinndeutungen zurückzunehmen, um jene Werte als 
solche freizulegen. Denn Scheier zufolge treten Werte im Ethos nur 
in der Weise ins Dasein, daß sie an bestimmte Triebtendenzen gebun­
den sind. Ist auch die Ethosbildung primär ein geistiges Wertschätzen

Person und Wert A- 91

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Rainer Sepp

(GW VIII, 93), zuhöchst im rein geistigen Akt des Liebens, und ver­
mag sie auch nur so das Ins-Dasein-Treten der Werte zu gewährlei­
sten, so erfolgt diese Realisierung doch nur in Abhängigkeit von den 
je für eine Gemeinschaft typischen Triebstrukturen (vgl. ebd., 426).

11.2. Ethos zwischen Universalität und Relationalität

Das Ethos vermittelt zwischen der transsituativen Wertewelt und der 
faktischen Moralität gerade dadurch, daß es aufgrund seines Situati- 
vität ursprünglich bewirkenden Wertschätzens Universalität in Rela­
tionalität sozusagen überführt. Stiftung eines Ethos ist in diesem 
Sinn stets »Auswahl« (GW VIII, 426) - Auswahl von Werten, die 
geleitet wird von der jeweiligen Perspektive des Wertnehmens und 
der Wertschätzung in Einheit mit der jeweilig bestimmenden Trieb­
struktur. Indem ein Ethos immer nur je bestimmte Werte in die Ge­
schichtlichkeit entbirgt, kommt es mit einer Pluralität von Ethosfor­
men zu einer Pluralität von erschlossenen Wertsystemen. Dieser 
»Wandel« zwischen den Ethosformen ist jedoch nur ein solcher der 
Perspektive, der Erfassung, nicht ein Wandel der Werte selbst; er 
besteht für Scheier aber offenbar auch nicht in einem Wechsel von 
Perspektiven auf denselben Wert, sondern jede Perspektive gibt einen 
nur durch sie zu erfassenden Wert bzw. Werte und Wertverhältnisse 
wieder und diese als sie selbst. Das perspektivische Erfassen des Ethos 
bezieht sich also nicht auf wechselnde Standortgebundenheit hin­
sichtlich desselben Wertes, sondern bezüglich des gesamten Werte­
kosmos. Diesen erschließt ein jeweiliges Ethos im Rahmen seiner für 
es selbst geltenden universalen Auslegung nur partiell; das Ethos be­
sitzt mithin die Tendenz, das partiell Erschlossene zu totalisieren, zu 
verabsolutieren. Die mit dem Ethos je erfolgende Partialisierung 
eines an sich Universalen (des Wertekosmos selbst) ist das erste 
Wandlungsgeschehen, in dem das Universale in das geschichtliche 
Dasein eintritt. Daher bezeichnet Scheier den Wandel der Ethosfor­
men als einen Wandel »erster Ordnung« (GW II, 307). Dieses Wand­
lungsgeschehen ist ein erstes und darin vor-relativistisch aus dem 
Grund, weil die Perspektiven dieses Geschehens zum einen eben 
nicht auf ein Selbes relativ sind, sondern je das Ihrige eröffnen; weil 
sie zweitens auf eine Weise eröffnen, die insofern unübersteigbar ist, 
als Werte nur so ins Dasein treten und geschichtlich wirksam werden 
können - mit einem Relationscharakter, der den jeweiligen Zugang 
für eine Relativierung nicht verfügbar macht. Die Konstatierung 

92 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Scheiers Begriff des Ethos

eines Wandels der Ethosformen selbst führe somit, wie Scheier for­
muliert, nicht »zur Annahme einer Relativität der sittlichen Werte 
und ihrer Rangordnung« (ebd.).

Mit dieser Auffassung wendet sich Scheier sowohl gegen Spiel­
arten des Absolutismus wie des Relativismus, die beide darin einig 
sind, daß sie plurale Formen mit einem einheitlichen Maßstab kon­
frontieren, lediglich mit dem Unterschied, daß sie einmal diese For­
men exklusiv an ihm normieren, das andere Mal mit diesen Formen 
jenen Maßstab selbst negieren. Der Relativismus, der den Wandel 
der Ethosformen als Anpassung an einen vorausgesetzten Wertmaß­
stab interpretiere (GW II, 305, 308; VIII, 154), verkenne, so Scheier, 
die radikalere Variabilität des Ethos wie seine darin erfolgende origi­
näre Erschließungsform von Werten, die nur bezüglich ihres Gege­
benseins in den jeweiligen Perspektiven des Ethos auf dieses relativ 
sind. Gleichzeitig wendet sich Scheier gegen die formale Ethik, die 
zwischen Ethos und Moralität nicht unterscheide und ein konstantes 
Ethos annehme (GW II, 308).

11.3. Ethos zwischen reinem Sosein und faktisch erfahrenem Sein

Für Scheier erfassen Wahrnehmen wie Denken ihre Gegenstände nur 
in den Zugängen, die emotionales Erleben im jeweiligen Ethos - im 
Zusammenwirken von Wertnehmen und Wertschätzung sowie von 
Triebbestimmtheit - freigelegt hat (vgl. GW VIII, 94). In diesem 
Sinn bezeichnet Ethos nicht nur die Weise einer je spezifischen Wert­
schätzung, sondern auch - über diese - die konkrete Weise, wie wahr­
genommen und erkannt wird. Sofern für Scheier ein Ethos durch ein 
genuin geistiges Wertschätzen, am höchsten im Akt des Liebens, ge­
kennzeichnet ist, sind es stets Akte des Vorziehens und Nachsetzens, 
die reine Soseinsgehalte für den Vollzug faktischen Erlebens allererst 
verfügbar machen. Die in einem Ethos erschlossene »Wertewesens­
welt«, wie sich Scheier in der Ordo amoris-Schrift ausdrückt, um­
grenze das je erkennbare Sein; das faktische Ethos bestimme Struk­
tur und Gehalt der jeweiligen Weltanschauung, der Welterkenntnis 
und des Weltdenkens (GW X, 357). So einverwoben in die jeweilige 
Weitsicht entzieht sich das Ethos dem Blick desjenigen Ethikers, der 
lediglich auf die Normstruktur gerichtet ist (vgl. GW III, 372). »Die 
natürlich-geschichtliche Weltanschauungsform und Ethosform einer 
Gruppe zu erkennen und zu beschreiben« sei, wie Scheier in Vom 
Ewigen des Menschen formuliert, »von größter Schwierigkeit«.

Person und Wert A- 93

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Rainer Sepp

Denn dies bedeute, »hinter die Urteile und Formeln zu sehen, die 
ausgesprochen werden«, zurückzugehen auf »das verborgene schwe­
bende Anschauliche, das jenseits von Urteil und Sprache die Gruppe 
geistig bewegt und beherrscht« (GW V, 178). Der mit >Ethos< um­
schriebene Bereich ist für Scheier mithin auch ein solcher, der nicht 
schon mit Rationalität und Sprache zusammenfällt; ein solcher, in 
dem sich dies beides vielmehr - in je geschichtlichen Formen - erst 
konfiguriert.

IL4. Ethos als Motor und Medium der Funktionalisierung

Scheiers Theorie der Funktionalisierung von Wesenserkenntnis ist 
der Versuch, die im Ethos erfolgende Vermittlung von reinen So- 
seinsbeständen an das faktische Erleben zu beschreiben (vgl. GW V, 
195 ff.). Das Ethos erfüllt dabei seine Vermittlungsfunktion nicht in 
der Weise, daß es >allgemeine< Sinnbestände >konkretisiert< oder daß 
es lediglich weiterreicht, was ihm selbst dargeboten wurde. Der per­
spektivische Zugang eines Ethos zum Wertekosmos setzt in seiner 
Auswahl bestimmter Werte diese für das faktische Erleben >in Funk­
tion^ indem er sie ins Dasein nimmt. Der werteröffnende Zugang 
wird zur Form, zur Fühlform und Wertungsform, die im Umkreis 
des entsprechenden Ethos, das selbst zur >Form<, zur Ethosform, wird, 
alles Fühlen und Werten leiten. Sofern aber Werterschließung für 
alles faktische Erkennen fundierend ist, und zwar gerade in dem 
Sinn, daß es im Wertschätzen, zuhöchst in der Liebe, nicht nur wert- 
haftes Sein, sondern darin auch reines Sosein erschließt, impliziert 
eine Ethosform auch eine Funktionalisierung der erschlossenen So- 
seinsbestände. Funktionalisierung besagt zugleich: Reines Sosein 
tritt nicht als solches in die Erscheinung, sondern nur im auswählen­
den Blick des werteröffnenden Ethos und seiner Triebstruktur, d. h. in 
einem von Ethos und Triebstruktur eröffneten räumlich-zeitlichen 
Kontext; es wird dadurch selbst vergeschichtlicht in einem ur­
sprünglichen Sinn (vgl. GW VIII, 199), doch zugleich so, daß es darin 
zu einer Denkform für den auf geschichtlich-faktische Tatsachen be­
zogenen Verstand funktionalisiert (vgl. GW V, 198). Scheier aner­
kennt daher - in ausdrücklicher Abgrenzung gegen Kant - entspre­
chend der Pluralität der Ethosformen in ihren Genesen auch eine 
Pluralität von je gewordenen Denkformen als Vernunftorganisatio­
nen für den praktisch-tätigen Verstand.

94 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Scheiers Begriff des Ethos

II.5. Das Ethos als Medium für seine eigene Umbildung

Scheier macht deutlich, daß die Bewegungen, die zu einer Umbildung 
eines Ethos und damit zum Ethos-Wandel führen, nicht von außen 
an dieses herangetragen werden. Ein Ethos bildet sich stets nur aus 
sich selbst heraus um. Die umbildende Potenz ist dasjenige, das selbst 
das Zentrum der Ethosgenese ausmacht: ihre personale Struktur. 
Schon derjenige Abschnitt des Formalismus-Buches, der das Verhält­
nis von Einzelperson und Gesamtperson behandelt, setzt die Ethos­
bildung in Bezug zur Personstruktur. Die Ethosbildung intensiviert 
sich in dem Maße, als die personale Ausgestaltung einer Gruppe, ihr 
Solidarsein, sich intensiviert: Besteht diese Solidarität auf der Stufe 
der infolge von Gefühlsansteckung sich bildenden »ethoslosen« Mas­
se (GW II, 529) noch gar nicht, so steigert sich die Verantwortlichkeit 
der Person von der Stufe der Lebensgemeinschaft zu der für Scheier 
bezüglich des Verhältnisses von Einzel- und Gesamtperson höchsten 
Stufe: derjenigen der Einzelperson, die als Personindividuum, nicht 
nur bezüglich ihrer Funktion als Gesamtperson, solidarisch mit allen 
anderen Einzelpersonen ist (vgl. ebd., 515-523). Für Scheier sind es 
stets Personen, die ein bestehendes Ethos durch eine Umwandlung 
seiner Sinngehalte modifizieren, ausgestalten oder umstürzen, je­
denfalls es am Leben und in lebendiger Verwandlung erhalten. Per­
sonen verwandeln ein Ethos jedoch nicht dadurch, daß sie einen Nor­
menkatalog entwerfen. Sie erfahren selbst ein Neues, erleiden selbst 
eine Verwandlung und wirken auf andere ein, indem sie selbst die 
eminenten Beispiele dieser Veränderungen sind, mit Scheiers Wor­
ten: Sie wirken als Vorbilder. Sowenig ihre Wirkung für Scheier in 
einer sittlichen Erziehungsfunktion besteht (ebd., 561), sowenig ist 
es bloße Nachahmung, die, den Vorbildern folgend, die Vorbereitung 
für die Umschaffung eines gruppenspezifischen Ethos bewirkt. Vor­
bilder in diesem Sinn weisen, so Scheier, nur ein Wie und geben nicht 
ein Was vor (vgl. ebd., 566). In den Zusätzen zur Abhandlung Vor­
bilder und Führer formuliert Scheier ein »Ursprungsgesetz« der 
»Idealbildung« (GW X, 321). Dieses Gesetz besagt, daß erst der 
Wechsel eines als vorbildlich wirkenden Menschentypus zum Wech­
sel sachlicher Idealbildungen führt, der seinerseits den Wechsel »der 
Spielräume der möglichen Geschichte je bestimmt« (ebd.). M.a.W.: 
Innerhalb eines bestehenden Ethos bildet dieses sich vermöge der 
Einwirkung personhafter Vorbilder um, und mit und in dem Ethos 
seine von ihm je eröffnete Geschichtlichkeit.

Person und Wert A- 95

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Rainer Sepp

II.6. Ethos als Stifter von Geschichtlichkeit

Ethos begründet Geschichtlichkeit, indem es als je bestimmtes Ethos 
allererst eine je bestimmte Geschichte eröffnet. Als dergestalt ge­
schichtseröffnend ist das Ethos selbst durch und durch geschichtlich 
in dem Sinn, daß es selbst die Geschichte ist, die es je eröffnet. Wenn, 
wie Scheier in der Ordo am oris-Schrift sich ausdrückt, zum Wesen 
des Wertekosmos selbst es gehört, sich »darzustellen«, d.h. Eingang 
in ein Ethos, Verkörperung in ihm zu finden, dann gehöre hierzu 
ebenso »die Form des zeitlichen Verlaufs dieser Darstellung in einer 
einmaligen Geschichte des Ethos selber« (GW X, 360). Die das Ethos 
konstituierende Erschließung der Werte geht Hand in Hand mit 
einer Verzeitlichung, die die geschichtliche Form des jeweiligen 
Ethos bildet. Im Formalismus-Buch spricht Scheier daher von der 
»innersten Geschichte des Ethos selbst« (GW II, 309): Dies wäre jene 
je einmalige, nur dem betreffenden Ethos zukommende Form seiner 
Zeitlichkeit, die mit der Perspektive des Ethos selbst aufgeht. Scheier 
fährt fort, daß diese innere Geschichte des Ethos zugleich die »zen­
tralste Geschichte in aller Geschichte sei« (ebd.). Dieser Satz enthält 
ein Mehrfaches. Zunächst besagt er, daß ein Ethos nicht exklusiv Ge­
schichtlichkeit konstituiert, es hat neben sich, um sich noch andere 
Geschichten; sodann weist der Satz darauf hin, daß in diesem Neben­
einander doch eine Schichtung, ja eine gerichtete Orientierung be­
steht: Das Ethos ist nicht eine neben anderen Geschichten, sondern 
die »zentralste«. Dies meint, daß die Geschichtlichkeit eines Ethos 
sich zu den Geschichten anderer Ethosformen je so verhält, wie etwa 
bei Husserl der Leib als Nullpunkt der Orientierung fungiert: Das 
Ethos, dem eine Person zugehört, bildet für diese zunächst und zu­
unterst das Zentrum ihrer geschichtlichen Orientierung. Dies 
schließt jedoch nicht nur nicht aus, daß von da aus andere Geschich­
ten, die Geschichten anderer Ethosformen, in den Blick treten, an 
ihnen sogar im Mit- und Nachfühlen partizipiert werden kann; im 
Gegenteil taucht dort, wo das eigene Zentrum als solches, d. h. also 
bezüglich seiner Grenze, erfaßt ist, das Periphere als das andere 
bezüglich des Zentrums auf. Da jeder Kontakt mit dem Peripheren 
als solchem eine Begegnung mit der Geschichte eines anderen Ethos 
ist, modifiziert solcher Kontakt die eigene Geschichtlichkeit, indem 
diese mit der fremden Geschichte verschmilzt, sie integriert, ohne die 
Orientiertheit des eigenen Ethos aufzugeben. Das Zentrum vermag 
das Periphere nie so zu sein, wie es selbst sein Zentrum einzunehmen 

96 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Scheiers Begriff des Ethos

vermag. Um mehr zu sein als nur sein Zentrum, um mehr zu erlan­
gen, als alles nur seinem eigenen Orientierungsschema anzumessen, 
muß es sich mit anderen Zentren austauschen, mit ihnen >ko- 
operierem.

II.7. Das Ethos im Verhältnis zu sich selbst

Die Kooperation der Ethosformen - ein Gedanke, der Scheier im 
Spätwerk zur Konzeption eines »Weltalters des Ausgleichs« führte 
- ist innerhalb seines Konzepts vor allem von zwei Gesichtspunkten 
gefordert, die beide nur das gleichsam jeweils andere >Ende< dersel­
ben Sachlage bezeichnen. Einmal vom Gesichtspunkt der Perspekti- 
vität und der daraus resultierenden Pluralität der Ethosformen her: 
Angesichts der faktischen Perspektivität und Pluralität dieser Welt 
vermag der Wertekosmos, so wie er bislang in aller Geschichte er­
schlossen ist, nur in einem größtmöglichen, gleichzeitigen, auf Grup­
pen und Kulturkreise bezogenen wie sukzessiven, auf Zeitalter ge­
richteten Austausch der Ethosformen erkannt zu werden. Zum 
anderen resultiert die Forderung der Kooperation aus dem Gesichts­
punkt der Schelerschen Ethik selbst: Besteht deren »höchster und 
endgültiger sittlicher Sinn der Welt«, wie Scheier im Formalismus- 
Buch schreibt, im »möglichen Sein höchstwertiger und positivwerti­
ger Personen [...] (Einzel- und Gesamtpersonen)«, dann fordert die­
ser Sinn selbst jene Kooperation der Ethosformen, da diese jenem 
Persontypus korrelativ ist. Denn der »höchstwertige und positivwer­
tige« Persontypus besteht für Scheier letztlich in der »unvertret­
baren Solidarität« derjenigen Personstufe, die die Stufen des gemein­
schaftlichen wie gesellschaftlichen Seins noch übersteigt (GW II, 
515-532). Unvertretbare Solidarität setzt aber die Anerkennung an­
derer >Zentren<, anderer Ethosformen in ihrer spezifischen Eigenart, 
voraus sowie die Bereitschaft zur Übernahme der Verantwortung für 
sie in ihrem jeweiligen Eigensein. Damit aber impliziert die Solidari­
tät auf der höchsten Stufe menschlichen Personseins die Solidarform 
in der Kooperation der Ethosformen: Die unvertretbare Solidarität 
der Einzelperson als Personindividuums realisiert sich letzten Endes 
so, daß sie sich zur Partizipation an jener »universellen und solidari­
schen Kooperation aller Zeiten und Völker«, von der Scheier in der 
Soziologie des Wissens (GW VIII, 154) spricht, erweitert.

Erst auf dieser Stufe könnte man davon sprechen, daß sich ein 
Ethos auch an sich selbst vermittelt hat, indem es auf diese Weise sich 

Person und Wert A- 97

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Rainer Sepp

selbst durchsichtig wurde: durchsichtig nicht nur bezüglich der je 
eigenen Geschichte, sondern bezüglich seines Herkommens, das ein 
solches immer nur im Verbund mit anderen Ethosformen ist. In die­
sem Sich-selbst-durchsichtig-Werden gelangt seine Geschichte nicht 
an ein Ende, sondern wird in eine neue Dimension der Geschichtlich­
keit übergeleitet, die dadurch gekennzeichnet ist, daß es sich auf diese 
Weise erst selbst errungen hat, daß es, in die Mit- und Vorgeschich­
ten anderer Ethosformen eingetreten, seine eigene Geschichtlichkeit 
erfahren hat. Doch auch für diese neue Qualität der Geschichtlichkeit 
im kooperierenden monadischen Verbund der Ethosformen gilt noch 
das, was Scheier im Formalismus-Buch für das einzelne Ethos fest­
gestellt hat: daß nämlich seine Bildung prinzipiell unabgeschlossen 
bleibt (GW II, 308) - unabgeschlossen, solange Bilden und Umbilden 
lebendig sind. Zur Endlichkeit menschlicher Existenz gehört es, die 
Lebendigkeit einer fortlaufenden Vorbildung von Ethosstrukturen 
nur zum Preis ihrer Situativität erkaufen zu können. Doch gerade 
darin liegt offensichtlich das Bewegungsmoment aller Geschichtlich­
keit.

III. Struktur des Ethos: Relative Autogenese

Ein abschließender Blick auf die Struktur des Ethos bei Scheier mag 
sie als eine solche relativer Autogenese bestimmen. Das Ethos reali­
siert sich autogenetisch, indem in ihm selbst die Tendenz zu seiner 
fortwährenden Umbildung liegt und es darin spezifisch geschichtlich 
ist und seine spezifische Geschichtlichkeit bildet - sich ausdifferen­
ziert zu jenem »gegliederten System«, wie Scheier selbst dies cha­
rakterisierte.

Diese Autogenese ist jedoch insofern eine relative, als sie ihr 
Grundmaterial einem Bereich entnimmt, zu dem sie zwar innigste 
Verbindung hat, der ihr selbst jedoch entzogen ist: der reinen Werte­
welt und dem kosmos noetos. Mit einem Wort: Die Maßstabsbildung 
geschieht im Umkreis des Ethos selbst, die Maßstäbe jedoch sind die­
sem Umkreis gegenüber transzendent. Diese Transzendenz verhin­
dert nicht die Möglichkeit, um sie (partiell) zu wissen: Alles Wissen 
um sie, einschließlich der philosophischen Vergewisserung darüber, 
ist für Scheier jedoch nur über die Maßstabsbildung, die Erschlie­
ßung der Maßstäbe in der Perspektive des jeweiligen Ethos, zu erlan­
gen. Wichtig ist es zu sehen, daß zwischen Maßstab und Maßstabs­

98 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Scheiers Begriff des Ethos

Bildung durchaus ein ontologischer Abgrund gähnt in dem Sinn, daß 
die Maßstäblichkeit reiner Werte nicht ein Normatives im selben 
Horizont des Ethos ist, sondern diesem gegenüber auf eine andere 
Dimension verweist. Werte- und Wesenskosmos sind bei Scheier 
keine hypostasierten Realitäten.

Person und Wert A- 99

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolf Lachmann

Ethos ohne Ethik?

Perspektiven der Wertethik

In der jüngeren Ethikdiskussion wird von verschiedenen Autoren 
eine wertethische Perspektive vertreten. Das Spezifikum dieses An­
satzes, so wie er insbesondere von Charles Taylor in Die Quellen des 
Selbst entwickelt wird, ist die Verbindung des Wertbegriffs mit dem 
Begriff des Selbst. Hans Joas hat darauf aufmerksam gemacht, daß 
Taylor die für seine Position wichtigen Vorarbeiten pragmatistischer 
Autoren, Joas nennt insbesondere William James, John Dewey und 
George Herbert Mead, aber auch die Ethik Max Scheiers, mit keiner 
Silbe erwähne. Taylors radikale Kritik an den neuzeitlichen Ethiken 
sei durch diese Konzeptionen in wichtigen Punkten bereits vorweg­
genommen worden.1 Mehr als ein historisches Interesse gewinnt 
eine solche Vergegenwärtigung dann, wenn diese Ethiken Einsichten 
beinhalten, die in der modernen Diskussion noch nicht hinreichend 
gewürdigt worden sind. Dies zeigt Joas in einigen Punkten hinsicht­
lich der pragmatistischen Ethik. Ich möchte dieser Frage in bezug auf 
die Ethik Max Scheiers nachgehen.

Ich werde mit einer Skizze der meines Erachtens zentralen Ein­
sicht Scheiers: seine Identifizierung des vortheoretischen Ausgangs­
und Bezugspunktes des Moralischen beginnen. Allerdings beinhaltet 
Scheiers - nach meiner Ansicht - richtige Position eine spezifische 
Problematik, der er nicht hinreichend Rechnung trägt. Dies betrifft 
sein Verständnis der kulturellen Bedingtheit der sittlichen Erkennt­
nis. Man kann Scheiers Ethik allerdings durch einen Blick auf Alfred 
North Whiteheads ganz ähnliche ethische Position eine symboltheo­
retische Wendung geben. Die sich daraus ergebenden Konsequenzen 
möchte ich durch eine Diskussion von Positionen Charles Taylors 
und Susanne K. Langers untersuchen. 1

1 Hans Joas, Die Entstehung der Werte, Frankfurt a. M. 1997, S. 221.

100 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethos ohne Ethik?

I. Max Scheiers Freilegung des »moralischen Ortes«

Entgegen dem charakteristischen Ansatz moderner Ethiken, die Fra­
ge der Begriindbarkeit moralischer Urteile ohne vorbereitende Un­
tersuchungen zu erörtern, fordert Scheier zunächst eine Beschrei­
bung des Phänomens der Moral. Begründungsfragen setzen stets 
Beschreibungen des in Frage stehenden Zusammenhangs voraus weil 
sie darin allererst die Anknüpfungspunkte für die Bestimmung des­
sen, worin das Begründungsproblem besteht, gewinnen. Gerade hier 
liegt nach Scheiers Auffassung das Defizit der bisherigen Ethiken. So, 
wie er gegen die psychologischen und philosophischen Wahrneh­
mungstheorien seiner Zeit einwendet, daß diese nicht fragen, was in 
unserer Wahrnehmung tatsächlich gegeben ist, sondern was darin 
gegeben sein könne, und aufgrund dieser falschen Fragestellung auch 
eine völlig unangemessene Theorie der Wahrnehmung liefern, for­
dert und unternimmt er eine Vergegenwärtigung des Phänomens der 
Moral und gewinnt darin die Grundlage seiner Einwände gegen die 
kantische, utilitaristische und eudaimonistische Ethik. Scheiers Ein­
wände bestehen in dem Nachweis, daß diese Ethiken mit einer unzu­
treffenden Bestimmung der tatsächlichen Gestalt des Moralischen 
beginnen und daher »leere« (GW II, 57) oder »pure Konstruktionen« 
(GW II, 357) seien. Sie konzipieren ihre Ethiken in unterschiedlicher 
Weise ausgehend von rationalen Stilisierungen. Scheier spricht in 
diesem Zusammenhang gelegentlich von einem »Intellektualismus« 
(GW II, 239). Damit ist gemeint, daß das moralische Bewußtsein in 
den höchstentwickelten geistigen Urteilsfähigkeiten angesiedelt wird 
und wesentlich als ein rationales Beurteilen, diskursives Prüfen oder 
Berechnen von Folgen konzipiert wird.

Demgegenüber behauptet Scheier, daß wir bereits auf einer ele­
mentaren Ebene moralische Bewertungen von Menschen und Situa­
tionen vornehmen. Schon die allererste Phase unseres Bewußtseins, 
noch vor jedwedem distinkten Auffassen von Eigenschaften, beinhal­
te moralische Bewertungen. Einer der von ihm angeführten Belege 
ist die uns allen bekannte Erfahrung, daß wir einen Menschen spon­
tan etwa als abstoßend, angenehm, rücksichtslos oder sympathisch 
empfinden, und zwar bevor wir ihn näher beobachtet oder rational 
beurteilt hätten. Diese Erfahrung deutet darauf hin, daß es in unse­
rem Bewußtsein eine Phase der Bewertung gibt, die einem aus­
drücklichen und distinkten Eigenschaftserfassen und Beurteilen vor­
aus und zugrunde liegt (GW II, 40). Scheier hält diese Position durch 

Person und Wert A- 101

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolf Lachmann

seine Unterscheidung zwischen einer »Wertkomponente« und einer 
»Bildkomponente« fest (GW II, 55). Demnach kommt es bereits zu 
einem klaren Erfassen der Werte von Handlungen, Menschen oder 
Situationen, bevor wir diese hinsichtlich ihrer distinkten Eigenschaf­
ten ausdrücklich wahrnehmen, also ein wirkliches »Bild« von ihnen 
haben. Wir haben ein primäres Werterfassen, Scheier spricht in die­
sem Zusammenhang von einem »Wertfühlen«, verschiedentlich 
auch von einem »prälogischen Erfassen« (GW II, 182), das - jeden­
falls im konkreten Urteilszusammenhang - frei von expliziten Beob­
achtungen und Beurteilungen sei.2

Dieses Wertfühlen ist nicht lediglich der Ausgangs- oder Durch­
gangspunkt einer sich erst daran anschließenden eigentlichen mora­
lischen Urteilsbildung. Vielmehr ist es der eigentümliche und eigent­
liche »Ort« des Moralischen, demgegenüber die späteren Phasen eine 
nachgeordnete Bedeutung haben. Die sittliche Stellung eines Men­
schen bestehe nicht in seinen ausdrücklichen Beurteilungen. Diese 
haben - insofern sie überhaupt als sittlich relevant angesehen werden 
können - einen sekundären Status. Entscheidend sei vielmehr, daß 
bereits in der prälogischen Schicht eine Ausrichtung auf höhere Wer­
te bestehe. Es sei für die »hochstehende sittliche Natur eines Men­
schen« charakteristisch, daß seine Neigungen unwillkürlich in Rich­
tung der höheren Wertverhältnisse tendieren (GW II, 63). In völliger 
Umkehrung des insbesondere in der Ethik Kants fokussierten Ver­
ständnisses, daß der wahre sittliche Wert erst jenseits einer durch 
Neigungen beeinflußten Willensbestimmung entstehe, schätzt Sche­
ier ausdrücklich den Menschen, dessen Neigungen bereits in Rich­
tung höherer Werte zielen, für sittlich höherstehend ein.3 Viel höher 
als der gegen seine Antriebe ankämpfende und sich daher an aus­
drücklichen Beurteilungen orientierende Mensch stünden Menschen 
in ihrem »unreflektierten Gutsein« (GW II, 237).

2 Die Wertschicht ist nach Scheier nicht nur elementarer, sondern auch richtunggebend. 
»Ja es ist uns, als sei sogar die Wertnuance eines Gegenstandes [...] sowohl das Primär­
ste, was uns von ihm zugeht, als auch der Wert des jeweiligen Ganzen, dessen Glied oder 
Teil er ist, gleichsam das >Medium<, in dem er erst seinen Bildinhalt oder seine begriff­
liche Bedeutung voll entwickelt.« (GW II, 40)
3 Vgl. auch GW II, 237: »[...] so gilt vielmehr, daß die sittlich höherstehende Persön­
lichkeit diejenige ist, der die Realisierung dieser Inhalte am wenigsten Mühe macht und 
kostet; wer am wenigsten Widerstände gegen das Gute hat, der ist der Beste.« Allerdings 
hat Scheier einen anderen Begriff der Neigung. Er versteht darunter eine »unmittelbare 
Hinbewegung zu einem Wert« (GW II, 230).

102 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethos ohne Ethik?

Auch der Person-Begriff steht in der Konsequenz dieses Ansat­
zes, gegen die leeren Konstruktionen auf das anschauliche Phäno­
men zurückzugehen. Scheier wendet sich zum einen gegen einen 
formalistischen Personbegriff, nach dem die Person lediglich der 
Ort einer unpersönlichen Vernunfttätigkeit sei und zum anderen 
gegen ein substanzialistisches Personverständnis. Insbesondere sei 
die Person nicht das Ich. Dieses sei nämlich gegenstandsfähig, d.h. 
könne aufgrund von Akten »innerer Wahrnehmung« angeschaut 
werden. Anders die Person. Sie sei prinzipiell nicht gegenstands­
fähig. Sie sei vielmehr dasjenige, was jedem durch Akte angeschau­
ten Ich noch zugrunde liege. Scheier charakterisiert die Person als 
den »einheitlichen Vollzieher« aller Akte (GW II, 380) und als »die 
unmittelbar miterlebte Einheit des Erlebens« (GW II, 372). Der 
Sinn dieser Charakterisierung besteht darin, daß Scheier auch hier 
auf eine dem distinkten und expliziten Auffassen vorgelagerte Pha­
se unseres Seins hinweist, aus der heraus sich unsere Welt erst auf­
baut. Damit wird auch die Person in der prälogischen Schicht ange­
siedelt.

Die Person ist der Zielpunkt der Schelerschen Ethik insgesamt, 
denn die Person ist der »ursprüngliche« (GW II, 49) Wertträger. Der 
moralische Leitgesichtspunkt besteht darin, daß die Person durch 
einen Übergang von niedrigeren zu höheren Werten ein »Wert­
wachstum« (GW II, 497) erfahre. Wie aber kann dieses Wertwachs­
tum stattfinden? Scheiers Antwort liegt ganz in der Linie seiner In­
tellektualismuskritik. Das Wertwachstum gelingt nicht aufgrund der 
Orientierung an einer Ethik, d. h. an einer ausdrücklichen Systema­
tisierung unserer sittlichen Einsichten. Der Artikulation unserer sitt­
lichen Einsichten in einer Ethik könne kein Gewicht zukommen, un­
sere sittliche Einsicht zu verbessern. Die Ethik sei eine nachträgliche 
und keineswegs für sich selbst verläßliche Theoretisierung. Scheier 
schreibt: »Wenn wir uns in ethischen Fragen nicht in gleicher Weise 
auf die Lösungen verlassen, die die Forscher der Moral geben, wie in 
der Astronomie auf die Astronomen, so liegt dies daran, daß alle 
>Ethik< die sittliche Einsicht als Evidenz im Fühlen, Vorziehen, Lie­
ben, Hassen bereits voraussetzt.« (GW II, 329) Es seien vielmehr 
Vorbilder, durch die das Wertwachstum einer Person befördert wer­
de. »Nicht abstrakte Sittenregeln allgemeingültiger Art wirken auf 
die Seele formend, gestaltend, sondern immer nur anschauliche Vor­
bilder.« (GW X, 263) Auch die Vorbilder werden nicht aufgrund ex­
pliziter moralischer Beurteilungen erfahren, sondern in einem prä­

Person und Wert A- 103

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolf Lachmann

logischen Erfassen ihrer Wertstruktur.4 Die prälogische Werterfah­
rung und ihr Wachstum ist daher auch der Zielpunkt der Moral.

Es ist diese Argumentationslinie einer konsequenten prälogi­
schen Verankerung der Moral, in der die Einheitlichkeit der Scheler- 
schen Position besteht. Scheier hebt die basale Schicht eines qualita­
tiven Auffassens hervor und macht sie zum Dreh- und Angelpunkt 
der Moralität. Allerdings gerät Scheier aufgrund dieser, meiner An­
sicht nach zu Recht vorgenommenen Fokussierung des Qualitativen, 
in eine umgekehrte Einseitigkeit. Denn daß Scheier trotz seiner Kri­
tik an der expliziten - durch Kriterien oder diskursive Gründe gelei­
teten - sittlichen Beurteilung nicht in einen ethischen Irrationalis­
mus gerät, liegt daran, daß er bereits das prälogische Erfassen als 
eine geistige Leistung begreift. So gesehen ist es dann konsequent, 
daß Scheier den theoretischen Explikationen und ausdrücklichen Be­
urteilungen keine weitere Berechtigung einräumt. Sie sind sekundä­
re Leistungen, die keineswegs als überlegene Instanzen der mora­
lischen Beurteilung gelten können. Allerdings ist im Rahmen seiner 
Argumentation überhaupt nicht mehr absehbar, inwiefern das von 
uns doch gelegentlich in Anspruch genommene moralische Beurtei­
len, Artikulieren und Reflektieren überhaupt eine Funktion haben 
kann. Scheier liefert keine Argumente, vom Wertbewußtsein zum 
Bildbewußtsein und zu weitergehenden Explikationen und Artikula­
tionen übergehen zu müssen.

Nun hat Scheier sicherlich recht, wenn er auf die geistige Natur 
des prälogischen Werterfassens hinweist. Auch ist Scheier darin zu 
folgen, daß diese geistige Leistung historisch variierbar und kulturell 
bedingt sei und daher zu »Variationen des Ethos« (GW II, 305) führe. 
Allerdings liefert Scheier keine nähere Analyse der kulturellen Be­
dingtheit der sittlichen Wertvorzugsregeln, weswegen er - aufgrund 
seiner antiintellektualistischen Position - zu einer falschen Bewer­
tung der Rolle sittlicher Artikulationen, etwa in Form der Ethik, ge­
langt. Wenn man davon ausgeht, daß die kulturelle Bedingtheit der 
Moral aufs engste mit den jeweiligen kulturell verfügbaren Artiku­
lationen und d. h. Symbolisierungen zusammenhängt, so verliert 
Scheiers Diskreditierung der Ethik ihre Plausibilität. Dies aus zwei 
Gründen: Zum einen gibt es sittliche Einsicht stets nur im jeweiligen 

4 Vgl. GW II, 564: »Es wäre die äußerste Naivität, anzunehmen, es müsse jemand auch 
etwas als sein Vorbild beurteilen können, damit es Vorbild sei, oder er müsse urteilen 
und aussagen können, was und wer sein Vorbild sei, damit es dieses oder dieser sei.«

104 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethos ohne Ethik?

Rahmen der symbolisch errungenen Deutungen und Verständnisse. 
Angesichts einer Vielzahl verschiedener Deutungsperspektiven 
müssen diese hinsichtlich ihrer jeweiligen Plausibilitäten und Be­
grenztheiten vergewissert werden. Wenn Scheier behauptet, daß der 
Ethik »keinerlei Wert über die intuitiven Evidenzen des Ethos selbst 
hinaus« (GW II, 312) zukomme, so übersieht er, in welchem Umfang 
die sittliche Artikulation an der Gestaltung unserer Wertorientierun­
gen beteiligt ist. Da die Sphäre sittlicher Erkenntnis eben nicht »von 
der Urteils- und Satzsphäre [...] völlig unabhängig« (GW II, 88) ist, 
entsteht die Aufgabe einer explizierenden Vergewisserung unserer 
Wertungen, und d. h. einer Ethik, die sehr wohl auch die Bedeutung 
der Kritik sittlicher Wertungen gewinnen kann.

Zum anderen übersieht Scheier, daß der Gewinn einer sittlichen 
Einsicht wesentlich mit der Artikulation dieser sittlichen Einsicht zu­
sammenhängt. Die sprachliche Äußerung ist nicht lediglich die äu­
ßerliche Objektivierung eines unabhängig davon bereits Gewußten 
oder Verstandenen. Vielmehr gewinnen wir die Einsicht erst indem 
wir eine symbolische Formulierung finden. Es gehört zu den wesent­
lichen Erkenntnissen symboltheoretischer Konzeptionen, daß wir 
erst durch die symbolische Artikulation ein Wissen gewinnen, das 
wir unabhängig davon nicht - jedenfalls nicht in derselben Form - 
haben.5 Anstatt eines linearen Verhältnisses von Einsicht und Arti­
kulation, so wie es Scheier behauptet,6 besteht zwischen ihnen ein 
Verhältnis gegenseitiger Bedingung und Korrektur. Um diesem 
Sachverhalt Rechnung zu tragen bedarf Scheiers Ethik einer sym­
boltheoretischen Transformation, die die Betonung der qualitativen 
Dimension aufrechterhält, diese aber im Rahmen der mehrfachen 
symbolischen Bedingtheiten unseres Verstehens deutet. Als Aus­

5 Vgl. Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Erster Teil, Die Sprache 
(1923), Darmstadt 1988, S. 18. Scheier formuliert genau diese Position in Wesen und 
Formen der Sympathie in bezug auf den künstlerischen Schaffensprozeß und die Selbst­
wahrnehmung überaus klar: »Wie der Maler erst im Prozeß der Darstellung in die 
Farben-, Licht- und Schattenfülle seines äußeren Gegenstandes eindringt, nicht aber 
zuerst sieht, um dann darzustellen - so ist auch die Selbstwahrnehmung daran gebun­
den, daß sich das Wahrzunehmende in Ausdruckstendenzen umsetze.« (GW VII, 245 f.) 
Dieser Einsicht hat Scheier in seiner Ethik nicht Rechnung getragen.
6 Solch ein lineares Modell scheint mir für Scheier typisch, wenn er auch in anderen 
Zusammenhängen die Möglichkeit einer Rückwirkung der »Äußerungen« auf den 
»Grund der Äußerung« bestreitet. Vgl. GW II, 132, wo er behauptet, daß die Gesinnung 
»primär varriert«, d. h. eigenständig und nicht erst aufgrund einer Rückwirkung der aus 
ihr entstehenden Absichtsbildungen.

Person und Wert A- 105

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolf Lachmann

gangspunkt für eine solche symboltheoretische Transformation der 
Wertethik möchte ich auf die ethische Position Alfred North White- 
heads eingehen. Daß dies kein willkürlicher Exkurs ist, sondern daß 
vielmehr grundlegend gemeinsame Motive und eine weitgehend 
konvergierende ethische Position vorliegen, möchte ich wenigstens 
durch einige Hinweise belegen.

II. Alfred North Whiteheads symboltheoretische Wertethik

Whitehead hat zwar keine seiner Untersuchungen direkt der Ethik 
gewidmet. Allerdings beinhaltet seine Metaphysik, eines deren zen­
traler Ziele die Verankerung des Wertbegriffs in der Natur des Seins 
ist, eine religionsphilosophische und auch ethische Position. Eine Par­
allele zu Scheiers Philosophie kann man bereits darin erkennen, daß 
sich Whitehead für die Entwicklung seiner Metaphysik neben zahl­
reichen anderen Quellen insbesondere auch auf eine Vergegen­
wärtigung stützt, die man als eine Phänomenologie menschlicher 
Erfahrung bezeichnen kann. Whitehead räumt der umfassenden Ver- 
gegenwärtung des Erlebensvorgangs sogar eine ausgezeichnete heu­
ristische Bedeutung für die Charakterisierung der Natur von Sein 
ein.7 Da auch unser Erleben ein reales Geschehen sei, liege hier ein 
ausgezeichneter Ausgangspunkt für ein Verständnis der Natur von 
Sein vor. Aufgrund dieser Annahme gewinnt Whitehead in der Ent­
wicklung seiner konsequenten Prozeßtheorie, die den neuzeitlichen 
Verständnisrahmen von passiver Materie und der Wirksamkeit un­
abhängig bestehender Natur-Gesetze überwindet, die Anknüpfungs­
punkte für die Einbeziehung der Dimensionen menschlicher Subjek­
tivität.

Seine phänomenologische Beschreibung unserer Erfahrung 
führt Whitehead zur Kritik an der Annahme bedeutungsloser, passi­
ver und wertloser Existenz.8 Jeder Erlebensvorgang ist ein Vorgang 
der Werterfahrung und der Wertrealisierung.9 Unser Erleben hat 

7 Vgl. Alfred North Whitehead, Prozeß und Realität. Entwurf einer Kosmologie (1929), 
Frankfurt a.M. 1987, S. 217.
8 Für eine ausführlichere Darstellung vgl. Rolf Lachmann, Ethik und Identität. Der 
ethische Ansatz in der Prozeßphilosophie A. N. Whiteheads und seine Bedeutung für 
die gegenwärtige Ethik, Freiburg 1994.
9 Vgl. Alfred North Whitehead, Modes of Thought (1938), New York 1968, S. 111.

106 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethos ohne Ethik?

nicht den Charakter einer »leeren Aktualität«, zu der erst nachfol­
gend Bewertungen und Emotionen hinzuträten. Vielmehr hat es 
einen durchgängigen Charakter von Bedeutsamkeit, emotionaler Fär­
bung und Werthaftigkeit. Whitehead verweist in diesem Zusammen­
hang auch auf in der Dichtung artikulierte Einsichten: »Wenn wir 
uns an die poetische Wiedergabe unserer konkreten Erfahrung erin­
nern, dann sehen wir, daß das Element des Werts, des Wertvollseins, 
des Werthabens, des Selbstzwecks und der Eigenständigkeit bei kei­
ner Erklärung eines Geschehnisses als das konkreteste wirkliche Et­
was vergessen werden darf. >Wert< ist das Wort, das ich für die innere 
Realität eines Geschehnisses verwende.«10 11 Es ist dieser Sachverhalt 
eines werthaften Erlebens, den Whitehead zum Bezugspunkt seiner 
Aussagen zur Ethik macht. Jeder Erlebensvorgang hat einen unter­
schiedlichen Grad von Erlebens- oder Erfahrungstiefe, Whitehead 
spricht auch von Intensität. Je nach Art des Prozesses handelt es sich 
um das Entstehen einer schwachen und trivialen oder einer bedeu- 
tungs- und wertvollen Erfahrung.11

Dies gilt nach Whiteheads Auffassung übrigens für alle, auch 
für Naturprozesse. Hier steht ein auf immer niedrigere Energie­
niveaus absinkender Verfallsprozeß einer gegenläufigen Aufwärts­
entwicklung, so wie sie die Evolution immer höherer und komplexe­
rer Lebewesen darstellt, gegenüber.12 So sind nicht erst die Evolution 
der Lebewesen oder die Entwicklung der menschlichen Zivilisation 
der Gewinn höherer Niveaus der Wertintensität, sondern bereits die 
Evolution der Elektronen, Moleküle und Sterne. Aber die deutlichste 
Exemplifizierung der Evolution höherer Werterfahrungsniveaus ist 
die Evolution der höheren Phasen der Erfahrung, als die Whitehead 
die Bewußtseinsleistungen des Menschen begreift.

Gut ist ein Vorgang dann, wenn ein bestehendes Wertniveau 
aufrechterhalten, und im besonderen Sinne dann, wenn eine höhere 
Werterfahrung realisiert wird. »Moralität besteht in der Kontrolle 
von Prozessen, um Bedeutung zu maximieren. Es ist das Ziel auf 
Tiefe der Erfahrung in den verschiedenen dazugehörigen Dimensio­

10 Alfred North Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt (1925), Frankfurt a. M. 
1984, S. 114.
11 Whitehead erläutert die Steigerung von Wertintensität genauer als das Herstellen 
einer »ausgewogenen Komplexität« der Prozeßelemente. Vgl. Whitehead, Prozeß und 
Realität, a.a.O., S. 505.
12 Vgl. Alfred North Whitehead, Die Funktion der Vernunft (1929), Stuttgart 1987, 
S. 23 f.

Person und Wert Ar- 107

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolf Lachmann

nen.«13 Das Phänomen des Schlechten besteht im Verlust höherer 
Werterfahrungen.

Bereits aufgrund dieser wenigen Hinweise werden sowohl Ge­
meinsamkeiten als auch Unterschiede zwischen Whiteheads und 
Scheiers Konzeptionen erkennbar, die aber an dieser Stelle nicht nä­
her erörtert werden sollen. Wichtig ist, daß Whitehead die symboli­
sche Natur und die interpretative Formung unserer Erfahrung insge­
samt verdeutlicht. Auf diese in Whiteheads Position stattfindende 
symboltheoretische Wendung möchte ich noch etwas näher einge­
hen. Whitehead stimmt mit Scheier darin überein, daß die Wert­
dimension nicht erst mit expliziten Beurteilungen entsteht, sondern 
den distinkten Wahrnehmungen und ausdrücklichen Beurteilungen 
bereits zugrunde liegt. Ganz analog zu Scheiers Unterscheidung 
zwischen der »Wertkomponente« und der »Bildkomponente« unter­
scheidet Whitehead zwischen »Wahrnehmungen im Modus der kau­
salen Wirksamkeit« und »Wahrnehmungen im Modus der präsenta- 
tiven Unmittelbarkeit«.14

Unter Wahrnehmungen im Modus der präsentativen Unmittel­
barkeit versteht Whitehead die in unserem alltäglichen Wachbe­
wußtsein vorliegende Wahrnehmungsvielfalt von Farben, Formen, 
Tönen usw. Diese sind die Summe dessen, was gemeinhin unter 
Wahrnehmung verstanden wird. Diese Wahrnehmungen erscheinen 
in unserer wachen Gegenwart als »direkt gegeben« oder als »unmit­
telbar präsent«, deshalb die Bezeichnung »präsentative Unmittelbar­
keit«. Hier werden wir mit einem komplexen Formenreichtum di- 
stinkter Wahrnehmungen konfrontiert. Dies entspricht Scheiers 
»Bildkomponente«.

Neben diesen Wahrnehmungen gibt es eine grundlegend andere 
Wahrnehmungsform, die in den neuzeitlichen Wahrnehmungstheo­
rien nahezu völlig ignoriert wurde. Whitehead bezeichnet diese 
Wahrnehmungsform als »Wahrnehmung im Modus der kausalen 
Wirksamkeit«. Es handelt sich hierbei um die Wahrnehmung, daß 
etwas auf uns einwirkt, um das Spüren einer kausalen Beeinflussung. 
Wenn etwa in einem dunklen Zimmer plötzlich das Licht angeschal­

13 Vgl. Alfred North Whitehead, Abenteuer der Ideen (1934), Frankfurt a.M. 1971, 
S. 469: »Die Moralität besteht im Abzielen auf das Ideale; und auf ihrem elementareren 
Niveau geht es ihr um das Verhindern des Rückfalls in niedrigere Zustände, weshalb die 
Stagnation ein tödlicher Feind der Moralität sein muß.«
14 Vgl. dazu insbesondere Alfred North Whitehead, Symbolism. Its Meaning and Effect 
(1927), New York 1985.

108 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethos ohne Ethik?

tet wird, so reagieren wir auf die blendende Helligkeit durch das Zu­
sammenkneifen unserer Augen. Was wir in dieser Situation wahr­
nehmen ist nicht nur ein Wechsel der Form- und Farbeindrücke, also 
das bloße Nacheinander verschiedener optischer Wahrnehmungen. 
Vielmehr ist unser Wahrnehmungsbewußtsein durch ein deutliches 
Spüren einer Beeinflussung gekennzeichnet. Wir fühlen eine kausale 
Beeinflussung, die unsere Reaktion, die Augen zu schließen, er­
zwingt. Dieses Wahrnehmen ist von einer hohen Massivität und 
emotionalen Bedeutsamkeit. Auch hat dieses Spüren einen ausge­
prägten Richtungscharakter. Wie auch immer vage, liegt an der Wur­
zel unseres Bewußtseins ein Erleben von Bewegung, Aktivität, An­
näherung, Entfernung und Übergang. Whitehead charakterisiert 
diese Wahrnehmungsform auch in ihrer Charakteristik eines »Zu­
rückweichens von« und eines »Hinstrebens zu«.15 Im Gegensatz zu 
den distinkten aber trivialen Wahrnehmungen im Modus der präsen- 
tativen Unmittelbarkeit, zeigt sich die massive Macht des Wirkungs­
erlebens in Ärger, Haß, Furcht, Liebe und anderen Emotionen. »Die 
Basis des Erlebens und der Erfahrung ist emotional; allgemeiner ge­
sagt: das fundamentale Faktum ist das Aufkommen einer affektiven 
Tönung, die von Dingen ausgeht, deren Relevanz bereits gegeben 
ist.«16 An der Basis unserer Erfahrung liegt ein vektorielles und rich­
tunggebendes Element.

Die verschiedenen Wahrnehmungsformen treten zum Zweck 
der Ausnutzung ihres unterschiedlichen Informationsgehaltes in ein 
symbolisches Verhältnis. Auf der elementaren Ebene sehen wir in 
den Wahrnehmungen im Modus der präsentativen Unmittelbarkeit 
Hinweise auf die physischen Kräfte, in denen wir stehen und verwen­
den sie so zur praktischen Orientierung. In der höheren Entwicklung, 
die sie im Zusammenhang der kulturellen Existenz des Menschen 
gewinnen, dienen distinkte Symbole zur Artikulation und Formung 
unserer bewegenden und richtunggebenden Orientierungen.

Whitehead hält es für ausgeschlossen, daß wir die verschiedenen 

15 Daher kann man Whiteheads Begriff der Erfahrung im Modus der kausalen Wirk­
samkeit auch durch Scheiers Charakterisierung der elementaren Schicht des Lebendigen 
erläutern. Scheier bezeichnet diese als »bewußtlose[n], empfindungs- und vorstellungs- 
lose[n]« »Gefühlsdrang« als der »unterste[n] Stufe des Psychischen«: ein jeder empfin­
dungsmäßigen Differenzierung vorausliegendes »bloßes >Hinzu<, z. B. zum Licht, und 
>Vonweg<, eine objektlose Lust und ein objektloses Leiden sind seine zwei einzigen Zu- 
ständlichkeiten« (GW IX, 13).
16 Whitehead, Abenteuer der Ideen, a.a.O., S. 326.

Person und Wert A- 109

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolf Lachmann

Wahrnehmungen in ihrer uninterpretierten Direktheit erfassen 
können.17 Wir stehen stets schon innerhalb symbolischer Interpreta­
tionszusammenhänge und können insbesondere die Richtungs- und 
Bewegungserfahrung nie in ihrer puren Gestalt erkennen. Wir haben 
keinen direkten Zugang zu den uns bewegenden Erfahrungen. Viel­
mehr sind sie unauflöslich mit symbolischen Interpretationen ver­
bunden und werden dadurch auch weitergebildet.18 Gerade deswegen 
besteht die Notwendigkeit ihrer Artikulation und einer daran anset­
zenden Kritik unserer Orientierungen.19 Gleich wohl bleibt unsere 
Werterfahrung sowohl Ausgangspunkt als auch die Zieldimension 
der ethischen - wie auch jeder anderen Beurteilung und Aktivität.

III. Charles Taylors Fokussierung der sprachlichen Artikulation

Man kann Charles Taylors ethische Position in Die Quellen des 
Selbst als eine Weiterführung Scheiers Position unter einem White- 
headschen Vorzeichen verstehen. Auch Taylors Ansatz steht der 
Ethik Scheiers in zentralen Hinsichten sehr nahe. Dies betrifft 
grundsätzlich bereits seine phänomenologische Herangehensweise.20 
Aufgrund dieses Ansatzes gewinnt auch Taylor einen sehr viel brei­
ter angelegten Blick auf die Moral als es im Rahmen einer reinen 
Sollensethik oder der ausschließlichen Frage nach der Begründbar- 
keit moralischer Urteile möglich ist. Hieraus ergibt sich ganz analog 
wie bei Scheier eine Emphase gegen die neuzeitliche formalistische 
Ethik mit dem Ziel, die Bedeutung inhaltlicher »qualitativer Unter­
scheidungen« zu rehabilitieren. Unter »qualitativen Unterscheidun­
gen« versteht Taylor Dimensionen des Wertens, »wonach eine ge­

17 Whitehead, Symbolism, a.a.O., S. 54: »Complete ideal purity of perceptive experi- 
ence, devoid of any symbolic reference, is in practice unobtainable for either perceptive 
mode.«
18 Zwar spricht auch Whitehead von der Möglichkeit einer »Intuition«, die aufgrund 
einer Urteilsenthaltung einen vollständigeren Blick auf das uns erfahrungsmäßig Gege­
bene wirft, aber diese Intuition ist kein völliges Verlassen aus unserer symbolisch kon­
stituierten Interpretationszusammenhängen. Es ist der Versuch, die volle Komplexität 
unserer Erfahrungen auch gegen unsere Symbolisierungen geltend zu machen. Dies 
gelingt allerdings immer nur als ein temporäres Distanzieren aus dem Fluß unserer 
Interpretationen. Vgl. dazu meine Darstellung in Ethik und Identität, a.a.O., S. 84-88.
19 Vgl. Whitehead, Symbolism, a.a.O., S. 69.
20 Vgl. Charles Taylor, Die Quellen des Selbst, Frankfurt a. M. 1994, S. 133 und S. 143, 
wo er seine Methode als eine »moralische Phänomenologie« bezeichnet.

110 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethos ohne Ethik?

wisse Handlung, eine Lebensweise oder eine Art zu fühlen unver­
gleichbar viel höheren Rang hat als die übrigen«21. Qualitative Un­
terscheidungen begründen Vorzugsakte und stellen somit bestimmte 
Rangordnungen her. Ein Fühlen, Handeln oder Leben wird als erfüll­
ter, reiner, tiefer oder bewundernswerter angesehen. Sowohl die Bei­
spiele als auch die Erläuterungen, die Taylor gibt, machen es nahelie­
gend, in den »qualitativen Unterscheidungen« eine Entsprechung zu 
Scheiers Wertbegriff zu sehen. Allerdings, und dies rechtfertigt die 
verschiedene Terminologie, verbindet Taylor damit nicht die Annah­
me einer zeitlosen Ordnung der Werte. Vielmehr handele es sich um 
eine historisch gewachsene und daher auch wandelbare Ordnung un­
seres Gespürs für höherstehende Lebensmöglichkeiten.22 Ganz ähn­
lich wie Scheier weist Taylor darauf hin, daß die »qualitativen Unter­
scheidungen«, oft nur empfunden und auf eine implizite Weise 
gewußt werden. Sie liegen zunächst in einer »Ebene der Inartiku- 
liertheit«. Dies ist für uns normalerweise kein Problem, weil wir ein 
ausgeprägtes »Gespür« dafür haben, was man hier und jetzt tun soll­
te. Auch Taylors Position ist daher eine - allerdings etwas anders 
gelagerte - Intellektualismuskritik.23

Nun ist es möglich, diese unartikulierten intuitiven Vorstellun­
gen zu artikulieren um sie uns ausdrücklich verständlich zu machen. 
Dabei werden sie »ausführlicher formuliert« und »ausbuchsta­
biert«24. Taylor schreibt: »Die Artikulierung unserer qualitativen 
Unterscheidungen ist eine Darlegung des Sinns unserer moralischen 
Handlungen. Sie erklärt mit größerer Vollständigkeit und Fülle die 

21 Taylor, Die Quellen des Selbst, a. a. O., S. 44.
22 Schließlich argumentiert auch Taylor für die unauflösliche Verknüpfung von Selbst 
und Moral. Grundsätzlich steht der Kern des Moralischen in engem Zusammenhang 
mit demjenigen, was er unterschiedlich unser Selbst, Person oder Identität nennt. Vgl. 
Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 15: »Das Selbst und das Gute, oder anders 
gesagt, das Selbst und die Moral sind Themen, die sich als unentwirrbar miteinander 
verflochten erweisen.«
23 Taylor warnt davor, zu große Stücke auf explizite Theorien zu legen, denn es bestehe 
auch die Gefahr der »Banalisierung« und der Nivellierung tatsächlicher moralischer 
Widersprüche. Seine antiintellektualistische Position zeigt sich auch in seiner durch­
gängigen Terminologie des Fühlens und des »impliziten Wissens«. Vgl. Taylor, Die 
Quellen des Selbst, a.a.O., S. 36: »das Gefühl, man verdiene Achtung«, S. 43: »Gefühl 
der Leere«, S. 82: »Gefühl für das Leben als Ganzes«, S. 34: »neuzeitlichen Gefühl«, 
S. 85: »Gefühl dafür, wo man sich in den qualitativen Unterscheidungen befindet«, 
S. 168: »Hintergrundgefühl«, S. 201: »Gefühl, wer man ist«.
24 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 25.

Person und Wert A- 111

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolf Lachmann

Bedeutung, die eine bestimmte Handlung für uns hat und worin ihr 
Gut- und Schlechtsein, ihre Pflichtgemäßheit oder ihr Verbotensein 
genau besteht.«25 Trotz seiner Vorbehalte gegen explizierende Inter­
pretationen, die nicht von den ihnen zugrundeliegenden Intuitionen 
abgekoppelt werden dürfen, argumentiert Taylor für die Notwendig­
keit der Artikulation unserer intuitiven moralischen Vorstellungen. 
Artikulationen seien grundsätzlich bereits deswegen notwendig, weil 
die moralischen Güter überhaupt nur durch ein gewisses Maß an 
Artikulierung allgemein zugänglich würden. Wenn über Gott nicht 
gesprochen oder die Menschenrechte nicht verkündet würden, wären 
sie als gemeinschaftliche Themen gar nicht zugänglich. Diese Ver­
mittlung wird durch zahlreiche Artikulationsformen, Taylor nennt 
an einer Stelle auch gestische Riten und Musik, erreicht. Allerdings 
argumentiert Taylor für die Notwendigkeit einer »Artikulation im 
engen Sinn«26, einer Artikulation in der Form der »philosophischen 
Prosa«27. Für eine solche »Artikulation im engen Sinn« führt Taylor 
drei Gründe an:

(1) Zunächst sei die Sprache kein beliebiges Medium mensch­
licher Artikulation, sondern eines, das als Ort der Vernunft Bestand­
teil des menschlichen Telos sei. (2) Ferner erweise sich die Artikula­
tion unserer moralischen Vorstellungen als ein Mittel, um uns Kraft 
zu geben, in Richtung unserer moralischen Vorstellungen besser zu 
werden. Die Artikulation werde so zu einer »Quelle der Moral«, sie 
verleihe uns Kraft, um uns in Richtung der durch sie gewonnenen 
Einsichten zu entwickeln. »Ohne alle Artikulation verlören wir jeg­
liche Verbindung zu dem Guten«.28 Die Plausibilität dieser Position 
ergibt sich daraus, daß das Selbst kein Gegenstand im üblichen Sinne 
des Wortes sei, denn »das Selbst wird zum Teil durch seine Selbst­
interpretationen konstituiert«29. (3) Drittens können wir nicht davon 
ausgehen, daß unsere moralischen Intuitionen wohlgeordnet und 
miteinander verträglich sind. Im Gegenteil: unsere moralische Situa­
tion sei voller »Ungereimtheiten« und konkurrierender moralischer 
Vorstellungen. Hier können wir nicht ohne Standpunkt bleiben. An­
gesichts konkurrierender Vorstellungen vom Guten müssen diese ar­

25 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 153 f.
26 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 176.
27 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 197.
28 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 187.
29 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 68. Allerdings können die Interpretationen 
des Selbst niemals völlig explizit sein.

112 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethos ohne Ethik?

tikuliert werden, wenn man vernünftig über sie nachdenken will. 
Aber nicht nur in diesem Zusammenhang einer ethischen Theo­
riebildung, sondern auch in der Perspektive des einzelnen Handeln­
den betont Taylor die Notwendigkeit einer sprachlich verfaßten 
Standortbestimmung. Der einzelne könne, so Taylor, seine eigene 
moralische Position, seine Nähe oder Annäherung an das Gute nur 
dadurch bestimmen, daß er eine Erzählung seiner eigenen Lebens­
geschichte liefere.

Taylors Argumentation für die sprachliche Artikulation sowohl 
in theoretischer Hinsicht zum Zweck der diskursiven Vergewisse­
rung und Kritik unserer Wertungen als auch in persönlicher Hinsicht 
zum Zweck der eigenen Lebens- und Handlungsprüfung ist kon­
sequent, wenn man die symboltheoretische Wendung mitvollzieht, 
nach der unsere Wertungen stets in sowohl kulturell als auch indivi­
duell variierbare Interpretationen eingeflochten sind, für die es keine 
Garantie ihrer theoretischen oder praktischen Richtigkeit und 
Endgültigkeit gibt. Allerdings steckt in Taylors Position noch ein 
Rest jenes Intellektualismus, den Scheier zu überwinden sucht. Tay­
lor Fokussierung der Sprache als der moralisch zentralen Artikula­
tionsform ist eine Verengung, die im Rahmen einer symboltheo­
retischen Perspektive nicht plausibel ist.

IV. Vorbilder

Um dies zu verdeutlichen, kann man erneut auf eine Einsicht Sche­
iers zurückgreifen. Denn in der Konsequenz seiner Intellektualis­
muskritik liegt die Hervorhebung der sittlichen Bedeutung von Vor­
bildern: »Nicht abstrakte Sittenregeln allgemeingültiger Art wirken 
auf die Seele formend, gestaltend, sondern immer nur anschauliche 
Vorbilder.« (GW X, 263) Scheier weist darauf hin, daß wir die Wert­
linien einer anderen Person oft gerade nicht aufgrund der detaillier­
ten Angabe ihrer Eigenschaften oder ihrer Lebensgeschichte ver­
stehen. Vielmehr sind wir in der Lage, aus »dem Gemenge von 
empirischen Einzelteilen heraus - gegebenenfalls nur an einer Hand­
lung, ja einer Ausdrucksgeste - die Linien ihres Wertwesens heraus­
zuschauen und herauszuarbeiten [...]; ein >Wesen< ihrer selbst, das 
uns durch die empirische, historische und psychologische Kenntnis 
ihres Lebens weit mehr verhüllt wird als aufgezeigt [...]« (GW II, 
480). Wir erkennen die Werte einer Person oft an Kleinigkeiten, etwa 

Person und Wert A- 113

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolf Lachmann

ihren konkreten Reaktionen in besonderen Situationen »in den Aus­
drucksphänomenen, in Lächeln, Gesten usw.« (GW II, 131).30 Wenn­
gleich auch solche Erkenntnis einer Person aufgrund einzelner 
Ausdruckserscheinungen durchaus nicht immer die zweifelsfreie Ge­
wißheit und Richtigkeit hat, die Scheier unterstellt, gibt es doch 
zweifelsohne eine solche Erkenntnismöglichkeit anderer Personen. 
Dies ist deswegen so, weil wir auch andere Personen zunächst in ihrer 
ungeteilten Ganzheit erfahren. »Wir lieben vielmehr und hassen zu­
nächst immer ganze, ungeteilte Personen auf Grund ihres Gesamt­
werteindrucks (Gestalt).« (GW X, 273)31

In dieser Position konvergieren Scheiers und Whiteheads Auf­
fassungen - allerdings mit dem Unterschied Whiteheads symbol­
theoretischer Akzentverschiebung. Denn auch Whitehead weist 
darauf hin, daß die kulturelle Formulierung gemeinsamer Wertrich­
tungen sich ganz verschiedener Typen der Symbolisierung bediene. 
In diesem Zusammenhang weist er insbesondere auf die »symboli­
sche Funktion großer Personen«32 - Whitehead nennt als Beispiele 
Washington und Jefferson - hin, die den historischen Sinn, die Rich­
tungen und Bewertungen der kulturellen und gesellschaftlichen Ent­
wicklung in hervorstechender Weise verkörpern.

Scheiers und Whiteheads Betonung der sittlichen und wertstif­
tenden Bedeutung von Vorbildern besagt, daß unsere Orientierun­
gen im sittlichen Raum, zwar symbolisch - nicht aber ausschließlich 
und möglicherweise auch gar nicht vornehmlich sprachlich konstitu­
iert sind. Dies gilt deswegen gerade für unsere sittliche Orientierung, 
weil diese es mit Qualitäten zu tun hat, die sich einer analysierenden 
und definierenden Anstrengung entziehen.33 Sowohl unsere indivi­
duelle als auch unsere kulturelle sittliche Entwicklung verläuft ent­
lang zahlreicher Symbolisierungsformen, die sich zum Teil wechsel­

30 Vgl. auch GW II, 477, wo Scheier darauf hinweist, daß wir es vermögen »sowohl von 
einer einzelnen Handlung, ja auch von jeder beliebigen Ausdruckserscheinung aus die 
Individualität der Person zu verstehen«.
31 Diesen Gedanken kann man auch auf die sittliche Selbsterkenntnis übertragen. Auch 
diese vollzieht sich wesentlich auf dem Wege des Erkennens repräsentativer Details. Wir 
erfahren etwas über uns selbst gerade aufgrund unserer Reaktionen angesichts konkre­
ter Herausforderungen. Nicht durch das Erzählen unserer Lebensgeschichte, sondern in 
unserem Bedauern, in einer Situation nicht beherzt genug gehandelt, die Initiative er­
griffen, eine Chance nicht wahrgenommen oder eine helfende Tat unterlassen zu haben, 
erkennen wir uns in sittlicher Hinsicht selbst.
32 Whitehead, Symbolism, a.a.O., S. 77.
33 Zu Scheiers These der Nichtdefinierbarkeit der Wertqualitäten vgl. GW II, 47.

114 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethos ohne Ethik?

seitig erhellen, aber auch eine partielle Eigenwirklichkeit besitzen 
und die sich jedenfalls nicht restlos aufeinander reduzieren oder aus­
schließlich an eine einzige Form binden lassen. Diesem Sachverhalt 
kann man mit Susanne K. Langer eine symboltheoretische Erklärung 
geben. Hierauf möchte ich abschließend eingehen.

V. Susanne K. Langers Konzeption der 
präsentativen Symbolisierung

Susanne K. Langer hat sich ausgehend unter anderem von White- 
heads Philosophie gerade mit den nicht-sprachlichen Formen der 
Symbolisierung befaßt und ihre Bedeutung in verschiedenen Rich­
tungen zu bestimmen gesucht. Wichtig ist insbesondere ihre Unter­
scheidung zwischen der »diskursiven« und der »präsentativen Sym­
bolisierung«.34 Kennzeichnend für die diskursive Symbolisierung ist 
ein Verstehen auf der Grundlage eines konventionell gesicherten Be­
stands bedeutungsdefiniter Symbole. In der idealen Form, in der sie 
in den Wissenschaftssprachen angestrebt wird, resultiert das Verste­
hen der Bedeutung einer komplexen Artikulation aus dem sukzes­
siven Verstehen der Eigenbedeutung der einzelnen Symbole (in 
Kenntnis der Verknüpfungsregeln). Das Verstehen präsentativer 
Symbole verfährt in genau entgegengesetzter Richtung. Auch prä- 
sentative Symbole - beispielsweise Bilder oder Musikstücke - sind 
hochkomplexe Artikulationen. Allerdings sind deren Elemente nicht 
von vornherein bedeutungsdefinit. Vielmehr gewinnen die Elemente 
ihre Bedeutung erst aufgrund der relationalen Anordnung im Ge­
samtzusammenhang aller anderen Elemente. Was ein einzelnes Ele­
ment bedeutet, ergibt sich nur aufgrund der Kenntnis des gesamten 
Formzusammenhangs. Daher geht das Verstehen hier einen anderen 
Weg. Leitend ist hier zunächst ein Gesamteindruck, die Wahrneh­
mung einer expressiven Qualität, ausgehend von der die einzelnen 
Elemente in ihrer Stellung und in ihrem Beitrag für den Sinn des 
Ganzen betrachtet werden.35

34 Susanne K. Langer, Philosophie auf neuem Wege (1942), Frankfurt a. M. 1984, S. 86- 
108.
35 Vgl. Susanne K. Langer, Feeling and Form. ATheory of Art Developed From Philoso- 
phy in a New Key, New York 1953, S. 379. Auf die Komplexität der Unterscheidung 
zwischen der diskursiven und der präsentativen Symbolisierung kann hier nicht näher 
eingegangen werden.

Person und Wert A- 115

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolf Lachmann

Genau dieses Charakteristikum der präsentativen Symbolisie­
rung begründe ihre spezifische Ausdruckskraft. Denn die für präsen- 
tative Symbole charakteristische wechselseitige Modifikation aller an 
der Artikulation beteiligten Elemente sei auch für organische und 
emotionale Prozesse typisch. Gerade die präsentativen Symbole sei­
en daher ein geeignetes Ausdrucksmittel solcher Phänomene. Diesen 
Gedanken belegt Langer durch eine Interpretation des mythischen 
Denkens, der Magie und der Rituale als spezieller präsentativer Sym­
bole. Sie legt diese Position dann aber insbesondere auch für ihre 
Philosophie der Kunst36 zugrunde und auch - wenn auch nicht in 
einer annähernd vergleichbaren Ausführlichkeit - für die moralische 
Qualität des Handelns.37

Langers Charakterisierung des Verstehensvorgangs präsentati­
ver Symbole entspricht nun genau der Charakterisierung, die Scheier 
für das Verstehen von Personen gibt, wenn er davon spricht, daß wir 
»zunächst immer ganze, ungeteilte Personen auf Grund ihres Ge­
samtwert eindrucks (Gestalt)« wahrnehmen. Es erscheint daher 
möglich Vorbilder in ihrer symbolischen Rolle, und näherhin in ihrer 
präsentativen Natur analysieren zu können. Ebenso wie die Expres­
sivität präsentativer Symbole, ist die Wertqualität einer Person nicht 
auf einzelne Aspekte reduzierbar, sondern besteht gerade in ihrer 
Verbindung und der wechselseitigen Bestimmung aller persönlichen 
Formelemente.

Allerdings gewinnt man ausgehend von Langers Konzeption 
eine Erweiterung, aufgrund der nicht nur Vorbilder, sondern auch 

36 Nach Langer sind Kunstwerke Symbolisierungen unseres Fühlens. Gemeint sind da­
bei nicht einzelne Gefühle (wie Traurigkeit oder Vitalität), sondern die generelle Form­
dynamik und Morphologie unseres Fühlens, die auch in gegensätzlichen Gefühlen iden­
tisch sein kann. In der Sprache können wir solche Strukturen nur benennen, aber nicht 
in ihrer komplexen relationalen Dynamik wiedergeben. Insbesondere in ihrer späteren 
Interpretation der Kunst verwendet sie ausdrücklich den Begriff der »Qualität«. Dem­
nach sind Kunstwerke von einer Qualität durchdrungen, die sich aus den artikulierten 
Formverhältnissen: Spannungen und Auflösungen, Bewegungen und Ruhepunkten 
aufbauen. Die Qualität ist nichts anderes als eine anschauliche Objektivierung von 
Gefühlen. Vgl. Susanne K. Langer, Mind: An Essay on Human Feeling, Vol. 1, Balti­
more 1967, S. 106 f.
37 Demnach ist die fundamentale Qualität des menschlichen Handelns ihre »intuitiv« 
stattfindende Beurteilung als vornehm, trivial, heilig und zahlreicher anderer Qualitä­
ten, für deren Bezeichnung Langer von ihrem »Ethos« oder »Wert« spricht. Darin zeigt 
sich möglicherweise ihre Aufnahme Scheiers Ethik, auf die Langer in anderem Zusam­
menhang verweist. Vgl. Susanne K. Langer, Mind: An Essay on Human Feeling, Vol. 3, 
Baltimore 1982. S. 102.

116 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethos ohne Ethik?

andere präsentative Symbolisierungen als Objektivierungen wert- 
hafter Qualitäten verstanden werden können. Die auf den ver­
schiedensten Weisen - so etwa durch das Design unserer Gebrauchs­
gegenstände, rituelle Zeremonien, alltägliche Umgangsformen, 
Kunstwerke, Architektur und die Musik - stattfindende Durchfor­
mung unseres Lebens hat einen großen Einfluß darauf, in welchen 
Weisen wir unser Fühlen und Erleben organisieren. Zur Bezeichnung 
dieses kulturellen und sittlichen Einflusses spricht Langer von der 
individuellen und kollektiven Stilbildung unseres Fühlens.38

VI. Schluß

Ich möchte die verschiedenen Gedanken zusammenführen und in 
einem Punkt verdeutlichen. Scheiers These ist, daß sich die Moral 
aus dem Erfassen von Wertqualitäten speist und auf ihre Realisie­
rung ausgerichtet ist. Allerdings, so habe ich mit Whitehead argu­
mentiert, muß diese Position symboltheoretisch reformuliert wer­
den. Die symboltheoretische Reformulierung bringt dann aber auch 
die Forderung nach einer expliziten Artikulation mit sich und 
schreibt der Artikulation die wichtige Funktion zu, auf unsere impli­
ziten Wertungen und unser prälogisches Erfassen von Werten for­
mend zurückzuwirken. Sicherlich ist die hervorstechende Form der 
symbolischen Artikulation die Sprache, denn nur so kann eine dis­
kursive und argumentative Prüfung unserer Verständnisse stattfin­
den. Dies ist die zentrale These von Taylor. Allerdings darf die Arti­
kulation weder individuell noch kollektiv auf die Sprache begrenzt 
werden. Vielmehr ist der zentrale Stellenwert gerade der präsentati- 
ven Symbolisierungen zu sehen.39 Auch wenn Taylor argumentiert, 
daß durch die Artikulation eine Verlebendigung stattfinde, so gilt 
dies gerade für die nicht-diskursiven Symbole weit eher als für dis­
kursive Artikulationen. Es sind fesselnde und begeisternde Men­
schen, aber auch Bilder, Gesten oder Musik, die in unserem Alltag 
als Quellen der Moral fungieren. Schließlich ist im Zusammenhang 

38 Vgl. dazu meinen Aufsatz Freiheit durch Form. Susanne K. Langers praktische Kul­
turphilosophie, in: G. Schweppenhäuser, J. Gleiter (Hg.), Kultur-Philosophische Spuren­
suche. Weimar (im Druck).
39 Daß dem so ist, wird bereits durch Taylors eigenen Hinweis auf moralische Ontolo- 
gien, die sich ausdrücklich gegen eine diskursive Artikulation wehren (z.B. das Kriege­
rethos), deutlich.

Person und Wert A- 117

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolf Lachmann

einer sprachlichen Artikulation zum Zweck einer rationalen Reflek- 
tion der permanente Rückbezug auf andere Artikulationen, in denen 
die qualitativen Unterscheidungen eine anschauliche Objektivierung 
gewinnen, unausweichlich. Der ethische Diskurs wird von nicht-dis- 
kursiven Einsichten getragen und muß seine Reflexionen darauf 
ebenfalls permanent beziehen, denn diese bilden den orientierungs­
stiftenden Zielpunkt der rationalen Argumentation.

Gerade weil die Moral es wesentlich und letztlich mit der Ge­
staltung unseres qualitativen Fühlens zu tun hat, gewinnen die nicht­
sprachlichen Symbole eine herausragende Bedeutung für unsere sitt­
liche Entwicklung. Es sind nicht nur Vorbilder, sondern auch andere 
präsentative Symbole, die sittlich formgebend und orientierungsstif­
tend sind. Wir handeln stets aus einer qualitativen Orientierung her­
aus, die unsere konkrete Absichtsbildung bestimmt. Diese ist durch­
aus labil und bedarf der Formgebung und Formstabilisierung. Sie ist 
empfänglich für Möglichkeiten ihrer Umbildung, die uns auf ver­
schiedenen Wegen entgegentreten können. Vor allem in einzelnen 
Menschen, vielleicht in besonderen Vorbildern, in anderen atmo­
sphärischen Bildern, die gleichsam als Lichtpunkte unserem Leben 
Richtungen andeuten, gewinnen wir Ansatzpunkte für unsere eigene 
Entwicklung.

Dies kann man ausgehend von Scheiers Begriff des »Bildungs­
wissens« einen Schritt weiter verdeutlichen. Unter Bildungswissen 
versteht Scheier ein Wissen, das zur Bildung, d.h. zur »freien[n] 
Selbstentfaltung aller Geisteskräfte der Person und für das Wachs­
tum des Geistes« (GW VIII, 206) dient. Dieses Wissen erläutert er 
in einer Terminologie des Gewinns eines Stiles unserer gesamten 
Persönlichkeit. So spricht er von Bildung als »Inbegriff aufeinander 
zur Einheit eines Stiles angelegter idealer beweglicher Schemata für 
die Anschauung, das Denken, die Auffassung, die Bewertung und 
Behandlung der Welt« (GW VIII, 209). An anderer Stelle charak­
terisiert er Bildung als »individuell eigentümliche Form, Gestalt, 
Rhythmik, in deren Grenzen und nach deren Maßstäben alle freien 
geistigen Tätigkeiten eines Menschen [...] ablaufen.« Und weiter: 
»Bildung - das ist [...] Prägung und Gestaltung einer lebendigen 
Ganzheit in der Form der Zeit, einer Ganzheit, die aus nichts besteht 
als Abläufen, Prozessen, Akten.« (GW IX, 89 f.) Es ist diese Termino­
logie von Stil, Rhythmik und prozessualer Ganzheit, die auf die Be­
deutung anderer als der sprachlichen Symbolisierung, und gerade auf 
die Bedeutung der Musik für die Persönlichkeitsbildung hinweist. 

118 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethos ohne Ethik?

»Ganzheit in der Form der Zeit«, durchgängige Aktivität, »Rhyth­
mik« und »Einheit eines Stiles« sind elementare Bestimmungen 
unserer Wahrnehmung des Musikalischen. Gerade deswegen kann 
Musik die Artikulation von Formen sein, an die wir in der Bildung 
unserer Persönlichkeit anschließen.40 Genau dieser Zusammenhang 
ist seit der antiken Philosophie im Begriff eines »Ethos der Musik« 
gesehen und behauptet worden.

Das von Scheier skizzierte Verhältnis von prälogischem Werter­
fassen und logisch-urteilsmäßiger Intellektualität bedarf einer Neu­
formulierung, für die an die Analyse der unterschiedlichen präsenta- 
tiven und diskursiven Logiken der Symbolisierung angeknüpft 
werden kann. Es ist unausweichlich, das Wertwachstum von Per­
sonen in ihrer Verflechtung mit der Vielzahl von Symbolisierungs­
formen zu sehen. Es sind kulturelle Artikulationen der verschieden­
sten Art, durch die die Bildung unserer Persönlichkeit wie auch 
unserer kulturellen Orientierung gestaltet wird. Sicherlich leisten 
die verschiedenen Symbolisierungsformen Verschiedenes. Für die 
philosophische Reflexion ist die sprachliche Artikulation unabweis­
bar. Aber andere Formen: die Formgebung unserer Alltagswelt, Ma­
lerei und Musik haben eine zum Teil viel größere Bedeutung. Es ist 
daher falsch, eine oder einige dieser Symbolisierungsformen einsei­
tig zu favorisieren oder voneinander abzugrenzen. Vielmehr ist ihre 
wechselseitige Durchlässigkeit zu sehen und für unsere sittliche Exi­
stenz zu nutzen. Eine zentrale Perspektive der Wertethik liegt daher 
in der Analyse und Verbindung der verschiedenen Symbolisierungs­
formen unter dem Gesichtspunkt ihrer Beiträge für die Entwicklung 
unserer Moral.

40 Sicherlich hat Scheier Recht, wenn er sich in GW IX, 104, dagegen wehrt, den Men­
schen als ein Kunstwerk zu begreifen.

Person und Wert A- 119

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen

Der >Formalismus< in der materialen Wertethik
Max Scheiers*

I. Formalismus überall

Die Rede vom >Formalismus< ist in vieler Munde! Sie tritt auf in 
erkenntnislogischen Kontexten ebenso wie in mathematisch-logi­
schen, im Bereich der Ästhetik nicht weniger wie im Gebiet der 
Ethik: In der mathematischen Grundlagenforschung meint Formalis­
mus eine axiomatische oder konstruktive Theorie, deren Aussagen 
und Sätze durch einen sog. >Kalkül< gewonnen werden können. Ins­
besondere wird Formalismus hier assoziiert mit dem formal-axioma­
tischen Programm D. Hilberts, das dann so stark von K. Gödel (wie 
auch von G. Frege)1 kritisiert wurde. Ästhetischer Formalismus be­
deutet wiederum eine ästhetische Theorie, die den ästhetischen Wert 
eines Kunstwerks ausschließlich an dessen Form heftet. Innerhalb 
der Ethik ist die Unterscheidung zwischen einer formalen Ethik und 
einer materialen Ethik wirkungsmächtig und systemtragend von
I. Kant eingeführt worden. Seither bricht die Debatte über die For­
malität der Ethik in den verschiedensten Traditionen und an den ver­
schiedensten systematischen Stellen immer wieder auf; insbesondere 
M. Scheier hat in einer exemplarischen Kritik (wie etwa Hegel oder
J. S. Mill vor ihm) Kant des Formalismus' bezichtigt - und dabei so­
wohl wichtige Mitstreiter (beispielsweise N. Hartmann)* 1 2 als auch be­
deutende Kritiker gefunden.

* Diese Studie wurde unterstützt von der »Niederländischen Organisation für wis­
senschaftliche Forschung« (NWO) sowie dem »Zentrum für Ethik der Universität 
Nijmegen« (CEKUN); beiden danke ich herzlich für ihre großzügige finanzielle Förde­
rung.
1 Vgl. dazu etwa E Kambartel, Zur Formalismuskritik und zum Logikbegriff Freges, in: 
Theorie und Begründung. Studien zum Philosophie- und Wissenschaftsverständnis, 
Frankfurt/M. 1976, S. 111-121 sowie: ders., Erfahrung und Struktur. Bausteine zu einer 
Kritik des Empirismus und Formalismus, Frankfurt/M.21976.
2 Vgl. N. Hartmann, Ethik (1926), Berlin/Leipzig, S. Vf. und Kapitel 11-13. Hartmann

120 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

Dem Phänomenologen Scheier zufolge, der sich allgemein ge­
gen Rationalismus und Intellektualismus in der Ethik wendet, 
gründet eine formale Ethik auf dem transzendentalen Apriorismus 
der Vernunft. Insofern das darin enthaltene ethische Apriori jedoch 
rein formal ist, vermag es Scheier zufolge keinen materialen Gehalt 
aufzuweisen: als formale Ethik bleibe die Ethik notwendig ohne In­
halt, also leer.3 Ethik sei vielmehr nur als eine materiale Ethik 
möglich, d.h. jetzt: als eine Ethik, die den Begriff des Moralischen 
am intendierten Inhalt festmacht - und daher nicht, wie Kant, den 
moralischen Geltungsgrund bloß in der vernünftigen Form des Wol­
lens findet. Genauer besehen wittert Scheier in Kants kategorischem 
Imperativ (»Sittengesetz«) qua Inhaltlichkeit bestenfalls die Forde­
rung, »den Widerspruch in der Zwecksetzung zu vermeiden« sowie 
die »Konsequenz des Wollens zu wahren« (GW II, 101).4 Aus diesen 
»>formalen< Gesetzen« lasse sich aber die »Idee des Guten« (selbst­
verständlich!) nicht gewinnen, sondern nur - unbegründet voraus­
setzen (GW II, 101).

Nicht zuletzt wegen der Herausforderung durch Scheiers Kant­
kritik und der damit verlangten Klärung des Sinnes der Kantischen 
Lehre sind die Kantforschung sowie der kantischen Tradition ver­
pflichtete Ethiker indes zur Meinung gelangt: (auch) Scheiers Forma­
lismusvorwurf verfehle den sachlichen Gehalt der Kantischen Ethik 
in grundlegenden Momenten:5 Eine formale Ethik kantischer Prä­

ist hinsichtlich Scheiers Interpretation von Kants Formalismus bisweilen auch kritisch - 
vgl. ders., Kants Metaphysik der Sitten und die Ethik unserer Tage (1924), in: Kleinere 
Schriften, Bd. 3, Berlin 1958, S. 345-350, hier: S. 348.
3 Scheier beurteilt Kants »Formalismus« als »leer und unfruchtbar« (GW II, 159); 
Kants Ethik sei ein »Koloß aus Stahl und Bronze«, deren »furchtbar erhabene Formel 
in ihrer Leere« der Philosophie »alle Sicht auf die Fülle der sittlichen Welt« raube 
(GW II, 30). Da Scheier von Kants formal bestimmtem Wollen behauptet, es sei ein 
Wollen ohne Inhalt, scheint er sogar zu meinen, eine formale Ethik sei ihrem Begriff 
nach ohne Materie (Inhalt) - letztlich ebenso unmöglich, wie ein Wille »der das nicht 
will, was er will« (GW II, 136; vgl. zur Sache auch noch GW II, 81).
4 Dem Konsequenzgedanken zufolge könne nach Scheiers Kant »jede beliebige Hand­
lung sowohl aus guter wie aus schlechter Gesinnung fließen« (GW II, 130). Da sich die 
»Bedeutung der Worte >gut< oder >böse<« nur in der »gesetzmäßigen oder gesetzwid­
rigen Form« erschöpfe, könne man qua Ethizität etwa die »Zwecke des Teufels« nicht 
von den Zwecken Gottes unterscheiden; beide seien gleichermaßen »systematisch« 
(GW II, 46 f.).
5 Vgl. etwa J. Schmucker, Der Formalismus und die materialen Zweckprinzipien in der 
Ethik Kants (1955), in: H. Oberer (Hg.), Kant. Analysen, Probleme, Kritik, Bd. 3, 
Würzburg, S. 99-157 (ursprünglich in: J. B. Lotz (Hg.), Kant und die Scholastik heute,

Person und Wert Ar- 121

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen

gung ermögliche nicht nur eine materiale Ausgestaltung der Ethik, 
sondern fordere sie geradezu. (Kant hat die inhaltliche Pflichtenlehre 
vor allem in seiner auf die Kritik der praktischen Vernunft (1788) 
aufbauenden Metaphysik der Sitten (1797) entwickelt;* 6 schon die 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) enthält jedoch eine 
>Ableitung< konkreter Pflichten aus dem Sittengesetz.)

Zu einem ganz und gar anderen Schluß kommen gegenwärtige 
Schelerforscher. Sie urteilen: Scheiers Kritik der Leerheit des Kanti- 
schen kategorischen Imperativs sei vom Anfang seines Denkens an 
»subtil, leistungsstark und akkurat«.7 Zwar meine Scheier nicht, 

Pullach/M. 1955, S. 155-205); J. Ebbinghaus, Die Formeln des kategorischen Imperativs 
und die Ableitung inhaltlich bestimmter Pflichten (1959), in: Gesammelte Schriften, 
Bd. 2, hg.v. G. Geismann, H. Oberer, Bonn 1988, S. 209-229; H. Wagner, Moralität 
und Religion bei Kant (1975), in: Kritische Philosophie. Systematische und historische 
Abhandlungen, hg.v. K. Bärthlein, W. Flach, Würzburg 1980, S. 339-348; R. Wimmer, 
Universalisierung in der ethischen Analyse. Kritik und Rekonstruktion ethischer Ratio­
nalitätsansprüche, Frankfurt/M. 1980, §1.3.7; K. Alpheus, Kant und Scheier, hg.v. 
B. Wolandt, Bonn 1981; O. O'Neill, Constructions of reason. Explorations of Kant's 
practical philosophy, Cambridge 1989; O. Höffe, Immanuel Kant, München 31992. - 
Das herausragende Werk über >Kant und Scheler< (nicht nur bezüglich des Formalis­
mus') ist zweifelsohne die Studie von Alpheus. Diesem, der Phänomenologie Husserls 
systematisch und methodisch durchaus verpflichtet (aber auch den Interpretationen Eb­
binghaus'), setzte sich ein Leben lang mit Scheiers Ethik und Kantkritik auseinander. 
Seine Dissertation Kant und Scheier (Freiburg 1930, erschienen 1936) macht etwa ein 
Viertel des 1981 von B. Wolandt herausgegebenen Buches Kant und Scheier aus - es 
handelt sich deshalb nicht um eine bloße Neuauflage, wie bisweilen angenommen wird.
6 P. H. Spader weist daraufhin, daß die anglophone Welt erst seit 1964 durch M. Gre­
gors The Doctrine of Virtue über eine Teilübersetzung von Kants Metaphysik der Sitten 
verfügt - vgl. P. H. Spader, Scheler's Criticism of the Emptiness of Kant's Formal Ethics, 
in: Ch. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hg.), Denken des Ursprungs - Ursprung 
des Denkens. Scheiers Philosophie und ihre Anfänge in Jena, Würzburg 1998, S. 121- 
136, hier: S. 133. Aber auch wenn man ganz absieht von den systematischen Zusam­
menhängen zwischen den Grundlegungsschriften und der Metaphysik, scheinen die 
vorliegenden Übersetzungen nur bedingt brauchbar - vgl. dazu G. Geismanns kritische 
Qualitätsbeurteilung anglophoner Übersetzungen von Kants rechts- und staatsphiloso­
phischen Schriften (M. Gregor, W. Schwarz, W. Hastie, J. Ladd, H. B. Nisbett) in: ders., 
World Peace. Rational Idea and Reality. On the Principles of Kant's Political Philosophy, 
in: H. Oberer (Hg.), Kant. Analysen, Probleme, Kritik, Bd. 2, Würzburg 1996, S. 265- 
319.
7 So P. H. Spader, Scheler's Criticism, a.a.O., S. 121. Auch P. Blosser, Scheler's Critique 
of Kant's Ethics, Athens, Ohio 1995, S. 69 ff., 139, 172 f., 176, unternahm unlängst eine 
Verteidigung der Formalismuskritik Scheiers; Blosser kommt trotz aller Vorsicht zum 
Schluß: Scheiers Kritik sei »in effect« triftig und Kants Notion der Pflicht ebenso blind 
wie sein Sittengesetz leer. Aber auch außerhalb der direkten Konfrontation Kant - Sche­
ier taucht der Formalismusvorwurf immer wieder auf: Der neu-aristoteliker A. Mac- 

122 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

Kants kategorischer Imperativ sei »vollständig« leer und bar jeglicher 
Materialität, aber Kant schließe alle nicht-formalen Werte aus der 
Grundlegung aus und behalte nur den formalen Wert der Gesetz­
mäßigkeit übrig. Damit entbehre Kants Ethik genau das, was eine 
»adäquate Ethik« brauche und worauf es für sie ankomme: »nicht­
formale Werte«.8 Transzendentale Prinzipien seien eben, wie es 
heißt, »zu arm an Gehalt«.9

Woher diese Diskrepanzen in der Wertschätzung des Formalis­
mus'? Ich meine, sie gründen in den differierenden Auffassungen 
über die Formalität von Prinzipien. Dabei geht es im folgenden nicht 
um die einzelnen Aufstellungen Scheiers, sondern um das Prinzipiel­
le; nicht um Kantinterpretation oder Scheiers Kantinterpretation, 
sondern um das Problem des Formalismus' in der Philosophie. Im 
übrigen ergab sich auch für Scheier selbst der Anschluß an Kant 
durch die historische Lage, und die Kantkritik war ihm nur »Neben­
ziel« des Formalismusbuches; es kam Scheier in seiner Kritik viel­
mehr auf die »Idee einer formalen Ethik überhaupt« an (GW II, 
7, 30).

II. Die Inhaltslogizität des kategorischen Imperativs

Der philosophische Formalismus läßt sich zu Beginn allerdings sehr 
wohl durch eine Betrachtung der inhaltslogischen Bedeutung von 
Kants kategorischem Imperativ erhellen; denn der Formalismus der 

Intyre etwa hält in seinem einflußreichen After Virtue. A Study in Moral Theory, Lon­
don 1981, S. 48 ff., Kant Formalismus vor; Hegels Vorwurf der fehlenden substantiellen 
Sittlichkeit bei Kant folgend, moniert auch der Hermeneutiker R. Bubner Formalismus: 
ders., Rationalität, Lebensform und Geschichte, in: H. Schnädelbach (Hg.), Rationalität. 
Philosophische Beiträge, Frankfurt/M. 1984, S. 198-217, hier S. 202 ff.
8 So bei P. H. Spader, Scheler's Criticism, a.a.O., S. 121 f. u.ö. Spader versucht das For­
malismusproblem bei Kant (in Scheiers Deutung) zu klären durch eine Reflexion auf das 
Verhältnis von Form und Inhalt. Spader setzt jedoch an mit der Feststellung, bei Kant sei 
die Unterscheidung zwischen formal und nicht-formal die zwischen a priori und a po­
steriori: Durch diese Gleichsetzung aber verliert Spader - wie Scheier in seinen Aus­
führungen über Apriorität bei Kant (vgl. GW II, insb. 65-99) - die Bedeutung der sehr 
wichtigen Unterscheidung von analytischen und synthetischen Urteilen a priori; damit 
verliert er zugleich die notwendige Einsicht in die Ermöglichungsfunktion (Transzen- 
dentalität) des Apriorischen und infolgedessen in die problemgeschichtlich eigentüm­
liche begründungstheoretische Tat Kants (>Kopernikanische Wende<).
9 Vgl. P. H. Spader, Scheler's Criticism, a.a.O., S. 126.

Person und Wert A- 123

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen

Kantischen Ethik hat mirabile dictu den Sinn, den Inhalt des Sitten­
gesetzes bestimmbar zu machen und damit das schlechthinnige in­
haltliche (materiale) Problem der Ethik zu lösen. Die Aufgabe dieses 
Formalismus' ist es, ein allgemeingültiges Kriterium (die >Idee des 
Gutem) zu finden, um den Inhalt des Sittengesetzes zu erkennen. 
Anders aber als eine materiale Ethik, die das Begehren einer be­
stimmten Materie zum obersten Grundsatz macht, präsentiert Kants 
formale Ethik die unbedingte Vernünftigkeit des Begehrens selbst als 
obersten Grundsatz. Dieser Grundsatz gebietet die Verwirklichung 
jener Materien, die Gegenstände eines unbedingt-vernünftigen Be­
gehrens (ethischen Wollens) sind.

Überhaupt zeichnet sich jedes, wodurch auch immer bestimmtes 
Wollen (vernünftiges Begehren) dadurch aus, daß es als solches nie 
inhaltslos ist, sondern eben Etwas will: es hat als Wollen notwendig 
einen Gegenstand, eine >Materie< - ein Wille, der nichts will, ist kein 
Wille, sondern eine Absurdität. Für Kants ethische Überlegung ist nun 
zunächst entscheidend, daß dieser Gegenstand des Wollens nicht zu­
gleich auch als Bestimmungsgrund des Wollens fungiert. Vernünf­
tiges Begehren ist vielmehr ein Begehren auf Grund von >Begriffem, 
>Grundsätzen< oder >Zweckem. Als Bestimmungsgrund vernünftigen 
Begehrens ist im Begehren daher etwas Allgemeines als Handlungs­
motiv, eine >Regel< für unsere Handlungen wirksam. Neben der mate­
rialen Bestimmtheit des Willens durch den Gegenstand bestimmt sich 
der jeweilige Wille auch durch eine subjektive Handlungsregel - ganz 
allgemein: durch sog. >Maximem. Freilich gibt es eine unendliche 
Fülle derartiger Maximen. Sie variieren in jedem Menschen, für jeden 
Bereich menschlichen Handelns oder Lebenszusammenhang; jeder 
Mensch lebt und verhält sich nach einer Unmenge solcher Maximen.

Aber nur deshalb weil wir, als die endlichen Vernunftwesen, die 
wir sind, Maximen besitzen, sind diese Maximen noch nicht zugleich 
ethisch gültig. Offensichtlich gibt es ethisch gültige und ethisch 
ungültige Maximen. Kants >kategorischer< (bedingungslos gebieten­
der) Imperativ fungiert nun trotz, oder besser: wegen seiner Forma­
lität, als Prinzip, als für den Willen eines jeden Vernunftwesens 
gültiges Kriterium, um aus der unendlichen Menge möglicher 
menschlicher Maximen jederzeit und unter beliebigen Lebens­
umständen die (de facto immer offen bleibende) Teilmenge moralisch 
gültiger Maximen auszusondern: der kategorische Imperativ ermög­
licht nichts weniger als den Inhalt des Sittengesetzes zu finden und 
zu erkennen.

124 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

Dadurch wird der kategorische Imperativ allerdings nicht zu 
einem moralischen Algorithmus utilitaristischer Prägung oder zu 
einer Art Prämisse für aus ihm >abzuleitende< ethische Konklusio­
nen. Als Kriterium des Ethischen ermöglicht er vielmehr die Selekti­
on jener Maximen, die Inhalte des Sittengesetzes sind.10 11 Und eben­
sowenig, wie das konkrete Wollen ohne Materie ist, ist es als 
vernünftiges Begehren (Begehren nach begrifflichen Vorstellungen) 
>außerhalb< des Sittengesetzes, dieser >Form< irgendwie >äußerlich< 
und >abstrakt< entgegengesetzt: Gerade die Vernünftigkeit des Wol­
lens zeichnet dieses doch als Wollen aus und unterscheidet es vom 
bloß sinnlichen Begehren (Begehren nach sinnlichen Vorstellungen). 
Insofern ist das Sittengesetz zugleich Prinzip aller möglichen >mate- 
rialen< kategorischen Imperative, d.i. aller besonderen »Imperative 
der Pflicht«.11

10 Es ist natürlich nicht nur möglich, die Inhalte des Sittengesetzes zu erkennen, son­
dern auch dieses selbst: Kant gewinnt die Formel des Sittengesetzes als eines synthe­
tisch-praktischen Satzes a priori aus dem Begriff des reinen Willens und damit aus der 
reinen praktischen Vernunft (vgl. etwa GMS BA 51). Wie bei den »reinen theoretischen 
Grundsätzen« erkennen wir »reine praktische Gesetze« dadurch, daß wir auf die »Not­
wendigkeit« achten, »womit sie uns die Vernunft vorschreibt« (KpV A 53) - I. Kants 
Werke werden nach der von W Weischedel besorgten Ausgabe wie folgt zitiert: KrV = 
Kritik der reinen Vernunft; KpV = Kritik der praktischen Vernunft; GMS = Grund­
legung zur Metaphysik der Sitten. Scheier dagegen verkennt die Eigenart transzenden­
talphilosophischer Begründungen und damit die hier waltenden systematischen Zusam­
menhänge: Ihm zufolge fehlt Kants Ethik eine »selbständige Erkenntnisquelle« für das 
»A priori des Wollens« (GW II, 89). In diesem Zusammenhang wundert es weiter nicht, 
daß Scheier auch im Kontext der theoretischen Erfahrung nicht versteht, wie unter 
Kants Voraussetzungen noch Begriffe wie »Ding, Wirklich, Kraft, Gleichheit, Ähnlich­
keit [...], ja auch Raum, Zeit, Zahl« zur »Erfüllung« gebracht werden können (GW II, 
82, 72). Genau auf diese Frage aber soll das transzendentale Verfahren und die damit 
verbundene Rede von Bedingungen der Möglichkeit und synthetischen Urteilen a 
priori< zumindest eine Antwort sein.
11 Vgl. I. Kant (GMS BA 52). Die inhaltliche Pflichtenlehre - sie ist also nicht mehr 
>Kritik<, sondern >Metaphysik< - liefert Kant in seiner Metaphysik der Sitten. Vgl. zu 
den Begründungsverhältnissen zwischen den praktischen Grundlegungsschriften und 
der Metaphysik der Sitten H. Oberer, Sittengesetz und Rechtsgesetze a priori, in: 
H. Oberer (Hg.), Kant. Analysen, Probleme, Kritik, Bd. 3, Würzburg 1997, 157-200. 
Auch in gegenwärtigen transzendentalphilosophischen Systematiken von H. Wagner, 
Philosophie und Reflexion, München/Basel 31980, S. 247f. und W. Flach, Grundzüge 
der Ideenlehre. Die Themen der Selbstgestaltung des Menschen und seiner Welt, der 
Kultur, Würzburg 1997, S. 76 ff., zeigt sich das >formale Prinzip< durchaus inhaltlich 
explizierbar: Es erweist sich hier als Inbegriff ethischer Werte; eine ausgeführte formale 
Ethik ist daher inhaltlich eine Wertethik.

Person und Wert A- 125

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen

III. Die erkenntnislogische Formalität des Prinzips

Damit werden wir auf den anfangs erwähnten erkenntnislogischen 
Formalismus zurückgeführt: Was soeben unter dem Stichpunkt For­
malismus in der Ethik diskutiert wurde, ist nur eine Spezifikation 
dessen, was es mit der Formalität des Logischen, allgemeiner: mit 
der Formalität von Prinzipien auf sich hat - und zwar, wie sie in der 
Moderne, bei Kant, insb. aber bei Hegel sowie im Neukantianismus 
und der gegenwärtigen Transzendentalphilosophie zum Durchbruch 
gekommen und entwickelt worden ist.

Zunächst: Unter Einfluß von Aristoteles' Bestimmung der for­
malen Logik als Organon beweisenden (>apodeiktischer<) Wissen­
schaft hat sich problemgeschichtlich eine Vereinseitigung des Be­
gründungsbegriffs durchgesetzt. Begründung gilt es hiernach vor 
allem am Muster des formallogisch-mathematischen Beweises zu ori­
entieren; entsprechend gestaltete sich die philosophische Begründung 
zu einem axiomatisch-deduktiven System, so etwa im neuzeitlichen 
Rationalismus oder in der neueren mathematischen Logik<.

Ein derartiger Begründungsbegriff vermag allerdings den An­
spruch einer philosophischen Begründung nicht zu erfüllen. Der An­
satz des Formalismus' verbietet es nämlich, die Voraussetzungen sei­
ner selbst auszuweisen: Versteht man unter Begründung nur die 
Ableitung von bzw. Rückführung auf andere Sätze, dann muß es er­
ste Grundsätze (>Atome der Wahrheit<) geben, die sich aus rein 
begriffslogischen Gründen nicht mehr begründen lassen. Wäre phi­
losophische Begründung nur als Deduktion aus gegebenen Prämis­
sen möglich - der >ist-Anspruch<, die Geltungsprätention der am 
Ausgang gesetzten Prämissen müßte für immer unbegründet blei­
ben. Die Einschätzung der philosophischen Logik als einer formal­
deduktiven Wissenschaft krankt prinzipientheoretisch ganz all­
gemein daran, daß eine derartige Wissenschaft die Aufstellung der 
Gesetze des deduktiven Verfahrens und deren Geltungsnachweis 
selbst nicht mehr deduktiv leisten kann: Dazu müßte das Verfahren 
der Deduktion schon als aufgestellt und legitimiert vorausgesetzt 
sein; wegen der Axiomatik des Formalismus' läßt sich die theoreti­
sche Geltung (>Idee der Wahrheit< u. dgl.) in ihrem absoluten Sinn 
also nicht mehr inhaltlich bestimmen, sondern nur unbegründbar 
präsupponieren.12 Der erkenntnislogische Formalismus vermag da­

12 Eine knappe Strukturanalyse der formalen Deduktion und ihrer logischen Grenze 

126 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

mit das philosophische Problem des Prinzips alles Wissens und aller 
Wahrheit genausowenig zu bewältigen, wie bloßer Formalismus im 
Bereich des Ethischen das Prinzip des Ethischen (die >Idee des Gutem) 
rechtfertigen kann.13

Prinzipien gilt es daher nicht - wie in der klassischen Logik oder 
in den neueren formalistischen (>mathematischen<, symbolischem) 
Logiken - formalistisch als bloß >abstrakte< (abstrakt-allgemeine) 
Formen unserer Gedanken zu begreifen, die dem konkreten Inhalt 
irgendwie >äußerlich< entgegengesetzt sind; als Konstituenten oder 
geltungslogische Voraussetzungen konkreter Gegenstände kann aus 
ihnen auch weniger etwas im tradierten Verständnis >abgeleitet< oder 
unter ihnen >subsumiert< werden -14 sie sind vielmehr auf jeder Ebe­
ne der Bestimmung von Gegenständen immer schon wirksam und 
werden (samt ihren Beziehungen) in dieser Bestimmung notwendig 
in Anspruch genommen.

Prinzipien, Grundsätze, ja Begriffe überhaupt zeichnen sich 
demnach keineswegs durch ihre abstrakte Allgemeinheit aus,15 son­

findet sich bei W. Cramer, Das Absolute und das Kontingente, Frankfurt/M. 21976, 
S. 60 ff. Daß eine bloße Formallogik das Noema nur seiner fertigen Gestalt, nicht aber 
seiner Konstituiertheit nach zu fassen vermag und deshalb die Eigenbestimmtheit des 
Noemas nicht hinreichend versteht, ist eine Einsicht, die bei Kant wie im deutschen 
Idealismus, bei den Neukantianern wie in Husserls Phänomenologie, Heideggers Fun­
damentalontologie oder der Transzendentalphilosophie H. Wagners und W. Flachs zur 
Geltung gebracht worden ist.
13 Ethischer Formalismus meint hier vor allem die sog. >deontische Logik< (>Normenlo- 
gik<) - eine von J. Bentham begründete, utilitaristisch motivierte ethische Disziplin, die 
versucht, normative Sätze formallogisch zu analysieren. Analog der formallogischen 
Reduktion philosophischer Begründungen liefert sie daher prinzipiell kein hinreichen­
des ethisches Begründungstheorem: Die >Idee des Gutem muß von ihrer formallogi­
schen Betrachtung unbegründet und unbegründbar in Anspruch genommen werden. 
Vgl. für eine Übersicht der deontischen Logik: P. Geach (Hg.), Deontic Logic. Introduc- 
tory and Systematic Readings Dordrecht 1971 sowie P. Geach (Hg.), New Studies in 
Deontic Logic. Norms. Actions and the Foundations of Ethics, Dordrecht/Boston/Lon- 
don 1981.
14 Der geläufigen Rede von >Ableitung< und >Subsumtion< liegt vor allem die wirkungs­
mächtige Aristotelische Konzeption von Logik und Wissenschaft zugrunde. Wie im 
wissenschaftlichen Beweis das Besondere aus dem Allgemeinen abgeleitet oder dedu­
ziert wird und die Syllogistik (Schlußlehre) als Zentrum der Aristotelischen Logik fun­
giert, so werden der Aristotelischen Forschungslogik (Topik) zufolge Begriffe aus einem 
allgemeineren Begriff abgeleitet durch Hinzufügen eines besonderen Merkmals (diffe- 
rentia specifica). Dieses ist im Genus als abstrakte Allgemeinheit, als abstrahiertes Pro­
dukt des Gegebenen nicht enthalten; es tritt vielmehr >von äußern hinzu.
15 Nach G. W. F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grund-

Person und Wert A- 127

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen

dern durch ihre eminent gegenstandsermöglichende Funktion. Diese 
Funktion ist von einer philosophischen Logik auf ihren Begriff zu 
bringen. Das Denken oder die >Vernunft< als Prinzip möglicher Ge­
genstandsbeziehung ist sowohl im Theoretischen als auch im Ethi­
schen oder in sonstigen Kulturbereichen alles andere als >bloß for- 
mal<, >leer< oder >abstrakt<. Die Formalität des recht verstandenen 
Formalen besteht geradezu in dessen Funktion, Bestimmungsbedin­
gung des Konkreten zu sein. Die angeblich >bloß< formalen Prinzi­
pien enthalten als logisches Prius die Bestimmungen des Konkreten 
in seiner Konkretheit - ob des Konkret-Wahren, Konkret-Guten oder 
Konkret-Schönen. Als Konkreta, d. h. >Zusammengewachsene<, eig­
net ihnen nichts von den Prinzipien Abgelöstes und Äußerliches; sie 
sind vielmehr immer nur aus Prinzipien >Zusammengewachsenes<.* 16

risse (1830), hg. v. F. Nicolin/O. Pöggeler, Hamburg 81991, S. 6, ist die »Idee überhaupt, 
die konkrete, geistige Einheit«; der »Verstand« aber faßt die »Begriffsbestimmungen« 
nur in ihrer »Abstraktion, und damit in ihrer Einseitigkeit und Endlichkeit«; er macht 
sie so zur »abstrakten, geistlosen Identität«. (Wohin abstraktes Denken führt, zeigt in 
eher polemischer Weise übrigens Hegels Wer denkt abstrakt? von 1807.)
16 Diese intrinsische, wechselseitige und wohlgeordnete Beziehung von Prinzip und 
Konkretum ist im Neukantianismus klar gesehen und prägnant herausgearbeitet wor­
den. Vgl. dazu etwa: Windelbands Auffassung der Synthetizität des Bewußtseins; ders., 
Immanuel Kant (1881), in: Präludien. Aufsätze und Reden zur Philosophie und ihrer 
Geschichte, Tübingen 51915, Bd. I, S. 112-146; ders., Kulturphilosophie und transzen­
dentaler Idealismus (1910), in: Präludien, a. a. O.; Bd. 2, S. 279-294; ders., Die Prinzipien 
der Logik, in: A. Rüge (Hg.), Encyclopädie der philosophischen Wissenschaften, Bd. 1: 
Logik, Tübingen 1912, S. 1-60. Rickerts >Gegenstandsmodell<, in dem Inhalt als logisch 
äquivalenter >formaler< Faktor innerhalb der noematischen Geltungsstruktur aufge­
nommen ist - ders., Das Eine, die Einheit und die Eins. Bemerkungen zur Logik des 
Zahlbegriffs, Tübingen 21924, S. 8 ff.; ders., System der Philosophie. Erster Teil: All­
gemeine Grundlegung der Philosophie, Tübingen 1921, S. 50 ff.; bzw. Rickerts Ableh­
nung einer abstrakt-allgemeinen Fassung des >Wertes< oder der >Form<, ders. Das Eine, 
a. a. O., S. 51 f.; ders., Die Probleme der Geschichtsphilosophie. Eine Einführung, Heidel­
berg 31924, S. VIII; ders., Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, Tübingen 
6u 71926, S. 170 f. Anm. 2; ders., Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbil­
dung. Eine logische Einleitung in die historischen Wissenschaften, Tübingen 61929, 
S. 702 ff.; ders., Grundprobleme der Philosophie. Methodologie. Ontologie. Anthropolo­
gie, Tübingen 1934, S. 175. B. Bauchs Bestimmung des Logischen als >abstrahent< und 
>konkreszent<; ders., Über den Begriff des Naturgesetzes, in: Kant-Studien 19 (1914), 
S. 303-337, hier: S. 325 f.; ders., Wahrheit, Wert und Wirklichkeit, Leipzig 1923, 
S. 283 f.; ders., Die Idee, Leipzig 1926, S. 133 f.; bzw. des Begriffs als »allgemeiner Bedin­
gung des Besonderen«; ders., Wahrheit, Wert und Wirklichkeit, a.a.O., S. 276 ff.; ders., 
Die Idee, a.a.O., S. 131. E. Cassirers Unterscheidung des >Substanzbegriffs< vom >Funk- 
tionsbegriff<, ders., Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über die 
Grundfragen der Erkenntnistheorie (1910), Darmstadt 41976. Jene Beziehung ist freilich 

128 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

Das Logische heißt also nicht deshalb formal, weil es einen Inbegriff 
irgendwelcher >leeren Hülsen< darstellt, sondern deshalb, weil es die 
prinzipielle, konkret-allgemeine Struktur gegenständlichen Sinnes 
ausmacht.

IV. Vernünftige Begründung

Der soeben eruierte inhaltslogische Formalismus erfüllt (zumindest 
prinzipiell) die mit dem menschlichen Selbst- und Weltverständnis 
immanent verbundene Forderung nach Geltungsbegründung seiner 
Leistungen.17 Die Begründungsforderung besteht darin, die Eigen­
bestimmtheit der in jenem Selbst- und Weltverständnis voraus­
gesetzten letztbestimmenden Begriffe wie etwa >wahr<, >gut< oder 
>schön< geltungsfunktional zu bestimmen. Schon der Wissenschafts­
anspruch wissenschaftlicher Erkenntnis in direkter Gegenstands­
zuwendung macht deutlich, daß mit dem Begriff wissenschaftlicher 
Erkenntnis der Begriff des Grundes und der Begründung verbunden 
ist. Wissenschaftliche Erkenntnis ist begründetes Wissen - Wissen, 
das in methodisch geregelter und gerechtfertigter Weise die Warum- 
Frage beantwortet hat. Die Methode der Wissenschaft ist insofern 
geradezu die wissenschaftliche Begründung selbst. Da die wissen­
schaftliche Erkenntnis die Begründungstendenz wesentlich in sich 
trägt, läßt sich das direkt-intentionale wissenschaftliche Erkennen 
von Weltstücken in einer endlichen Zahl an Schritten zu einer Er­
kenntnis der Erkenntnis und der Wahrheit selbst drängen: Nicht 
nur läßt sich die Geltung eines Urteils ausschließlich durch den 

auch über den Neukantianismus hinaus festgehalten worden. Vgl. dazu etwa: N. Hart­
mann, Der Aufbau der realen Welt. Grundriss einer allgemeinen Kategorienlehre, Ber­
lin 31964, S. 2 f., 39, 71, 247 f., 383 ff.; ders., Systematische Methode (1912), in: Kleinere 
Schriften, a.a.O., S. 22-60, hier S. 28, 38 ff.; H. Wagner, Philosophie und Reflexion, 
a.a.O., S. 252, 257 f., 323, 353, 368; ders., Die Würde des Menschen. Wesen und Norm­
funktion, Würzburg 1992, S. 232 ff.; W. Flach, Grundzüge der Erkenntnislehre. Er­
kenntniskritik, Logik, Methodologie, Würzburg 1994, S. 181; O. Höffe, Kategorische 
Rechtsprinzipien. Ein Kontrapunkt der Moderne, Frankfurt/M. 1994, S. 122.
17 Vgl. zur Notwendigkeit dieser Forderung ausführlicher meine Aufsätze: Das philoso­
phische Problem ethischer Grundlagen und das Grundproblem der Evolutionären Ethik, 
in: Zeitschrift für philosophische Forschung 53 (1999), S. 77-100, sowie: Begründung 
als Aufgabe, in: M. Düwell (Hg.), Moralbegründung und angewandte Ethik. Die Bei­
träge des dritten Treffens der Ethikzentren in Nijmegen und Tübingen, Tübingen o.J. 
(1999), S. 21-29.

Person und Wert A- 129

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen

Nachweis seiner zureichenden Begründung in anderen Urteilen er­
bringen; zugleich führt dieser Begründungsregreß als Movens wis­
senschaftlicher Forschung letztlich auf die Voraussetzungen und 
Grundlagen der Geltung des konkreten wissenschaftlichen Wissens 
selbst. Er führt damit auf seine Geltungsprinzipien. Die Thematik der 
Erkenntnisbegründung ist also prinzipientheoretische Thematik der 
Geltung. Analoges gilt beispielsweise für die Ethik: Die Ethik liefert 
die Bestimmung der Eigenbestimmtheit des >Guten< als die in allem 
Konkret-Guten implizit oder explizit vorausgesetzte Bestimmtheit.

Prinzipientheoretisch betrachtet, liefert die philosophische Tra­
dition drei Paradigmen, um die Frage nach der Geltung unserer Lei­
stungen (>Objektivationen<) zu bewältigen: (1) das metaphysische, 
(2) das empiristische und (3) das transzendentalphilosophische Be­
gründungstheorem:

Dem metaphysischen Begründungstheorem zufolge verbürgt 
ein jenseits des empirisch Seienden liegendes >metaphysisch< oder 
>transzendent< seiendes Prinzip den Grund der Geltung; exempla­
risch sei dazu auf Platons Lehre der Idee als übersinnlich seiender 
Entität verwiesen. Dem empiristischen Begründungstheorem zufol­
ge sichert die Rückführung auf das empirisch oder immanent Seiende 
(>Tatsachen<) die Geltung des Geltenden: durch >sensations< (Locke), 
>impressions< (Hume), >Beobachtungssätze< (Schlick) oder >Basissät- 
ze< (Popper). Das Denken (>Verstand^ >Geist<) wiederum wird im em­
piristischen Theorem nur in seiner formallogischen Funktionalität 
anerkannt: Dem Denken kommt es zu, die Erkenntnisinhalte gemäß 
formal-logischen Bedingungen zu komplexeren Erkenntnisgebilden 
zu verarbeiten, ohne das diese methodische Verarbeitung der rezep­
tiven Basis gegenüber Neues erschafft.

Das jiqgjtov tpEÜÖog dieser beiden Begründungsansätze ist: Sie 
setzen ein empirisches oder metaphysisches Prinzip außerhalb der 
Zuständigkeit des Denkens voraus, um die Geltung unserer Erkennt­
nisse zu begründen. Gründe aber, die der Objektseite des zu be­
gründenden Wissens angehören, können nur dann als Geltungs­
gründe in Anspruch genommen werden, wenn das Wissen um sie 
selbst bereits gesichert ist. Nun hat keine Form empirischer oder me­
taphysischer Erkenntnis das Denken selbst als Prinzip möglichen 
Gegenstandsbezugs zum Gegenstand; folglich fehlt den skizzierten 
Begründungstheoremen prinzipientheoretisch gesehen die erforder­
liche >Reflexivität<: Sie vermögen es nicht, die Geltungsprinzipien, 
denen sie ihre eigene Geltung verdanken, reflexiv einzuholen und 

130 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

zu begründen (was etwa die früh-neuzeitliche Diskussion zwischen 
Rationalisten und Empiristen um die angeborenen Ideen< ebenso 
dokumentiert wie die sog. >Protokollsatzdebatte< innerhalb des neue­
ren Empirismus).

Dagegen soll gerade das transzendentale Begründungsverfahren 
diese Geltungsbegründung mitleisten. Das (in sich gestufte und ge­
gliederte) Transzendentale ist wesentlich der Inbegriff dieser Grün­
de.18 Es wird nicht mehr durch einen Rückgang auf ein Seiendes ex­
pliziert, sondern durch einen reflexiven Rückgang auf das Denken, 
auf die >reine Vernunft< (Kant) als Grund aller Geltung. Die objektive 
Gültigkeit konkreter Sinnleistungen findet ihren Grund in einem 
Inbegriff von Geltungsprinzipien (>Bedingungen der Möglichkeit/); 
die objektive Gültigkeit dieser Geltungsprinzipien ist aber nicht 
mehr in einem Seienden außerhalb der Erkenntnisrelation fundiert: 
Sie liegt darin, daß jene Prinzipien sich funktional als Bedingungen 
möglicher kultureller Leistungen >deduzieren< lassen. Transzenden­
talphilosophische (Letzt-)Begründung etwa der Erkenntnis heißt 
eben dies: eine Prinzipienlehre der Erkenntnis, die den Geltungs­
grund jeglicher Erkenntnis nicht in einem konkret-inhaltlichen 
Wissen von empirisch oder metaphysisch Seiendem findet, sondern 
einzig und allein in der allumfassenden, strukturalen, geltungsfunk­
tionalen Bestimmtheit der Erkenntnis. Die theoretische Geltung fin­
det damit ihren Geltungsgrund in der geltungsfunktional bestimm­
ten Eigenbestimmtheit des theoretischen Denkens - gänzlich in und 
aus >Vernunft<.

Ist damit nicht jedwede bloß formale Fassung der Prinzipien 
völlig überwunden? Tatsächlich versucht eine transzendentalphilo­
sophische Begründung gerade das Verhältnis von Prinzip und Kon­

18 Kants Frage nach und Neubestimmung von >a priori< und >a posteriori in der Kritik 
der reinen Vernunft steht unter dem Duktus einer transzendental gemodelten Erkennt­
nisbegründung. Synthetische Urteile a priori dienen Kant als Bedingungen der Mög­
lichkeit der Erfahrung und der Gegenstände der Erfahrung<. A priorische Erkenntnis 
ermöglicht damit a posteriorische Erkenntnis. Die Bedeutung von a priori wird also 
durch die des Transzendentalen überformt. Hier kommt es auf die Funktion an, die a 
priorische Erkenntnisse für die Erkenntnis überhaupt innehaben: Die Aprioritäten 
Kants figurieren als spezifische Gesetzlichkeiten, die andere Erkenntnisse (insb. empiri­
sche Erkenntnisse) ermöglichen (fundieren) - vgl. etwa die »Anmerkung« Kants, »die 
sich auf alle nachfolgenden Betrachtungen erstreckt« (KrV B 80). Vgl. zum transzen­
dentalen Gedanken Kants ausführlicher die nach wie vor lesenswerte Studie R. Zochers, 
Kants Grundlehre. Ihr Sinn, ihre Problematik, ihre Aktualität, Erlangen 1959.

Person und Wert A- 131

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen

kretum (Prinzipiatum) nicht als äußerliches Verhältnis von Abstrak­
ta zu durchschauen und zu bestimmen, sondern als ein Verhältnis 
innerhalb des Denkens zu begreifen - eben als Prinzipiationsverhält- 
nis.™ Die geltungsreflexive Bestimmung der Eigenbestimmtheit des 
Denkens umfaßt daher die Bestimmung des Denkens: (1) als Prinzip; 
(2) als Konkretum (Prinzipiatum, gegenständlicher Sinn); (3) als Be­
ziehung zwischen Prinzip und Prinzipiatum, näherhin als wechsel­
seitiges Implikations- und einseitiges Begründungsverhältnis des 
Konkreten durch das Prinzip.

Blickt man auf das bislang Erreichte zurück, so ergibt sich: Der 
Formalismusvorwurf verhält sich dem transzendentalphilosophi­
schen Begründungsprogramm gegenüber selbst >konstruktivistisch< 
und >formalistisch<, denn es wird eine äußerliche Entgegensetzung 
von Form und Inhalt bloß ausgedacht, die gerade von der Idee der 
transzendentalphilosophischen Begründung aufgehoben werden soll.

V. Die Evidenz des Wertes und der Wert der Evidenz

Um deutlich zu machen, inwiefern die inhaltslogische Funktion des 
transzendentalphilosophischen Formalismus' in Scheiers Phänome­
nologie systematisch verkannt wird, gibt es vielleicht kein illustrati­
veres Lehrstück als das programmatisch wichtige Theorem der Evi­
denz. Zweifelsohne ist es ein entscheidendes Merkmal der von 
Husserl begründeten Phänomenologie, daß gemäß ihrem »Prinzip 
aller Prinzipien« nur das unmittelbare Sehen, die »originär gebende 
Anschauung«, die originäre >Evidenz< als Geltungs- oder »Rechts­
quelle« der Erkenntnis fungiert.19 20 Die Phänomenologie beschreibt 
sodann das originär Gegebene in Wesensbegriffen, wobei auch das 
Wesen als das Gegebene der Wesensanschauung ein >Gegenstand<, 

19 Deshalb muß der transzendentale Idealismus notwendig jedweden >hyletischen Sen- 
sualismus< zurückweisen. Das Schema formloser Stoff - Form - geformtes Gebilde< ist 
ein Residuum der direkt-gegenständlichen Betrachtung. Gegen dieses Hypostasieren 
und diesen Ontizismus von Momenten innerhalb der Objektivationsbeziehung gilt es 
den transzendentalen Status und damit den >rein semantischem (R. Zocher) oder funk­
tionalem (B. Bauch, E. Cassirer) Sinn der Form-Inhalt-Korrelation anzuerkennen. Als 
Ganzes geltungsfunktionaler Strukturmomente liegt in dieser Korrelation der Idee nach 
weder eine einseitig rationalistische Beschränkung auf die Form noch eine einseitig 
empiristische Favorisierung des selbständigen Inhalts.
20 Vgl. die berühmte Stelle bei E. Husserl, Hua III, S. 52. E. Husserls Werke werden 
falls nicht anders vermerkt nach der Husserliana-Ausgabe wie folgt zitiert: Hua Band, S.

132 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

eben ein eidetischer Gegenstand ist.21 Das alles gilt für Scheiers22 
Auffassung von Phänomenologie nicht weniger als etwa für diejeni­
ge Heideggers23. Dennoch ist die Kritik am Evidenztheorem der Phä­
nomenologie bis heute nicht verstummt.24 Zwar propagiert die evi­
denzmetaphysische Tradition von Aristoteles25 bis Descartes über 
Brentano bis Husserl Evidenz als Erfahrungs- bzw. Begründungswei­
se der Geltung von Grundsätzen; aber trotz seiner ehrwürdigen Ab­
stammung haften gerade am phänomenologischen Evidenztheorem 
schwerwiegende prinzipientheoretische Mängel:

Erstens widerstreitet das Evidenztheorem der das wissenschaft­
liche Wissen auszeichnenden Begründungstendenz; denn offensicht­
lich fungieren nicht weiter begründbare, aber unmittelbar geltende 
Einsichten als Grundlage für dadurch begründete, mittelbare Ein­
sichten. Aber auch von diesen sog. >unableitbaren< Einsichten muß 
die Wissenschaft qua Wissenschaft eine Begründung fordern - und 
zwar nicht durch Berufung auf Evidenz, sondern durch Anerkennung 
des >akroamatischen< (diskursiven) Charakters philosophischer Ar­
gumente:26 Sie müssen als Grundlagen (>Möglichkeitsbedingungen<) 
aller Begründung aufgedeckt und nachgewiesen werden. Mit dieser 

21 Vgl. E. Husserl, Hua III, 14; vgl. 47; Hua V, 142 ff. oder ders., Erfahrung und Urteil. 
Untersuchungen zur Genealogie der Logik, hg. v. L. Landgrebe, Hamburg 1948, S. 421.
22 Vgl. z. B. den richtungweisenden Aufsatz Phänomenologie und Erkenntnistheorie 
(GW X, 381 ff.) sowie die nicht weniger programmatischen Ausführungen am Anfang 
des Kapitels über Formalismus und Apriorismus im Formalismusbuch (GW II, 66-72; 
vgl. speziell zum Wert noch 37, 41, 259ff.).
23 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit (1927), Tübingen 161986, §7.
24 Neuerdings hat W. Röd, Metaphysik ohne Evidenz, in: J. Brandl, A. Hieke (Hg.), 
Metaphysik. Neue Zugänge zu alten Fragen, St. Augustin 1995, S. 33-43, das Evidenz­
theorem in der rationalistischen Metaphysik und der Transzendentalphilosophie analy­
siert und sich bemüht klar zu stellen, daß Brentano sowie die von ihm abhängigen Ver­
treter der Evidenzlehre ein längst überholtes Ideal zu erneuern versuchen.
25 Vgl. Aristoteles, Organon, Bd. 3/4: Erste Analytik; Zweite Analytik, hg.v. G. Zeki, 
Hamburg 1998., S. 71 b 20 ff.: Von der Metaphysik als apodiktischer Wissenschaft heißt 
es: Sie ruhe auf Prämissen, die wahr, die ersten, unmittelbar sowie bekannter und früher 
als der Schlußsatz sind und dessen Grund bilden - also auf, wie man später sagt: evi­
dentem Sätzen.
26 I. Kant beispielsweise unterscheidet diskursive Grundsätze von intuitiven, d.i. von 
Axiomen des mathematischen Denkens; der Philosophie spricht er die Möglichkeit von 
intuitiven und evidenten Grundsätzen ab: Philosophie als »Vernunfterkenntnis nach 
Begriffen« (KrV B 760) erfordert sog. >Deduktionen< (KrV B 761). Insofern die Philoso­
phie das Allgemeine durch Begriffe (>in abstracto<) denkt, sind ihre Beweise »akroama- 
tische (diskursive)« (KrV B 763) - und damit unanschauliche Gedanken.

Person und Wert A- 133

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen

Forderung oder Idee von Wissenschaftlichkeit hängt der jetzt folgen­
de zweite Punkt eng zusammen:

Wenn jene höchsten Prämissen also den Grund ihrer Geltung in 
sich selbst finden, aber weder grundlos (evident) gelten sollen, noch 
ihre Begründung durch Rückführung auf oder Ableitung von ande­
ren Prämissen erhalten dürfen, dann kann das nur heißen: Die ober­
sten Bestimmungen erhalten ihre Bestimmtheit gegeneinander; sie 
stellen ein sich wechselseitig bedingendes, bestimmendes und be­
gründendes Geflecht von (in sich gestuften) Prinzipien dar, die zu­
sammen die Möglichkeit der >Erfahrung< (ob als theoretische oder als 
atheoretische) begreiflich machen. Gemäß diesem Grundsatz der Re- 
lationalität der Prinzipien erhalten Prinzipien nur durch ihren Zu­
sammenhang ihre begründete Bestimmtheit, ebenso wie sie nur 
durch ihren Zusammenhang das Konkretum ermöglichen: Die bei 
Scheier wie beim frühen Husserl wirksame Isolation von Prinzipien 
muß damit als >abstrakt< und bloß >formal< zurückgewiesen werden:27 
Weder die Sphäre der theoretischen noch die Sphäre der atheoreti- 
schen Geltungen ist ein Gefüge von selbständigen, nicht-relationalen 
Einheiten; immer handelt es sich um prinzipiell nicht erfahrbare Im- 
plikationsver/zä/fmsse und Begründungszusammenhänge.

Drittens gilt es den entscheidenden und den beiden skizzierten 
Punkten gleichsam nochmals fundierenden Aspekt in der Begrün- 

27 Für Scheier gibt die phänomenologische Erfahrung die Tatsachen »selber« und »un­
mittelbar«, und zwar als »Tatbestand der Anschauung«, als das »was im jeweiligen Akte 
des Erfahrens selbst anschaulich ist« (GW II, 70). Die Erkenntnis dieser Tatsachen er­
fordert Scheier zufolge nicht, wie im Feld der Beobachtung und der Induktion^ eine 
»(prinzipiell unabschließbare) Reihe von Beobachtungen«: Die Tatsachen sind samt 
ihren Zusammenhängen »>einsichtig< oder >evident<«, werden >rein und unmittelbar 
erfahren (GW II, 71, vgl. auch 116 über die im Fühlen unmittelbar gegebene Absolut­
heit des Wertes). So »blitzen« nach Scheiers Auffassung im >Vollzug< der »intentionalen 
Funktionen und Akte« auch die »Werte und ihre Ordnungen« auf. Das gilt beispiels­
weise nicht weniger vom Höhersein eines Wertes: es ist in der »unmittelbaren Intuiti­
on« gegeben (GW II, 115). Die Selbstgegebenheit eines Gemeinten ist für Scheier eine 
in »unmittelbarer Anschauungsevidenz« (GW X, 382). Husserl dagegen versucht seit 
den Ideen I gerade die Erlebnistatsächlichkeit der Evidenz durch ihren beständigen Re- 
lations- bzw. Synthesischarakter zu überformen. Vgl. dazu vor allem, was Husserl über 
die Grenzenlosigkeit im Fortgang< der Bestimmung (nach einer Regel des Fortschrei­
tens) schreibt (Hua III, S. 366-370). Evidenz kann jetzt nicht mehr, wie bei Scheier, als 
bloße »Erlebnistatsache« (Hua I, 96) verstanden werden, sondern nur als Bewährungs­
zusammenhang aller Erfahrung (Hua I, 97): Sie schließt sich zu einer unendlichen »To­
talevidenz« zusammen (Hua I, 98); vgl. auch Husserls Ausführungen über den Synthe­
sischarakter des Bewußtseins (Hua I, §17).

134 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

düng durch Evidenz hervorzukehren. Er betrifft vor allem die die 
Phänomenologie insgesamt auszeichnende Anschaulichkeit oder Er- 
fahrbarkeit von Prinzipien und damit die Gegenständlichkeit des Ei­
detischen: Wie bei Husserl führt auch bei Scheier die phänomeno­
logische Reduktion zu einer Erfahrungssphäre mit Gegenständen 
eigener Art - zu eidetischen Gegenständen. Die phänomenologische 
Reduktion, die bei Scheier die Realitätsdimension aller erfahrbaren 
Dinge neutralisieren soll, öffnet den Blick auf »reine Tatsachen« oder 
auch: »Phänomene«, die in »reiner Intuition« »anschaubar« sind.28

Damit weist die phänomenologische Reduktion zwar eine 
grundsätzliche Differenz auf zwischen dem Reich der Wesenheiten 
als Grund und dem Reich der Realität als Begründetem - bei beiden 
Reichen jedoch handelt es sich um Gegenstände, stets betrifft es an­
schauliche Größen, erfahrbare Entitäten. Also: Das Implikationsver­
hältnis von Prinzip und Prinzipiatum (Konkretum), von Grund und 
Begründetem ist lädiert; die Gegebenheitsweise des Konkreten läßt 
sich nicht mehr unterscheiden von derjenigen des Prinzips; denn 
jeder Art von Gegenständen eignet ihre eigene Art der Gegebenheit 
und jeder Region möglicher Gegenstände eine ihr zukommende 
Grundart von originär gebender Anschauung und originärer Evidenz 
(Selbstgebung).29 Das intuitionistische Evidenztheorem selbst ist es, 
das gerade im Geltungsgrund den Unterschied annihiliert zwischen 
Grund und Begründetem, zwischen Prinzip und Konkretum, zwi­
schen Bedingung und Bedingtem, zwischen Konstituiertem und 
Konstituierendem.30 Die Erfahrungsstruktur übergreift sowohl das 

28 Vgl. etwa die in Anm. T7 genannten Stellen oder GW X, 443 ff. Eine auf Phänome­
nologie gegründete Philosophie hat nach Scheier als »Grundcharakter« den »lebendig­
sten, intensivsten und unmittelbarsten Erlebnisverkehr mit der Welt selbst« (GW X, 
380). Sofern »selbstgegeben« nur heißen kann, was nicht durch ein »Symbol«, d.i. als 
>Erfüllung< eines vorher definierten >Zeichens< gemeint ist, intendiere die Phänomeno­
logie geradezu eine fortwährende »Entsymbolisierung der Welt« (GW X, 384); erst 
durch sie werde alles »Transzendente und nur Gemeinte einem Er-leben und Anschauen 
>immanent< - [...] Materie der Anschauung« (GW X, 386).
29 Nach Husserl entspricht jeder Region und Kategorie prätendierter Gegenstände 
einem »Grundtypus von originärer Evidenz« (Hua III, S. 340; 1948 a.a.O., S. 12 u.ö.). 
Auch Scheier unterscheidet für verschiedene Gegenstände verschiedene Evidenzarten 
(GW X, 216 f.; V, 18).
30 R. Zocher trifft daher genau den Punkt wenn er hinsichtlich der Phänomenologie 
schreibt, daß durch die gemeinsame eidetische Struktur die »methodisch disparaten 
Sphären der Fundierung und des Fundierten wieder nivelliert werden«; ders., Die phi­
losophische Grundlehre. Eine Studie zur Kritik der Ontologie, Tübingen 1939, S. 21 
Anm. 1, vgl. S. 20 f. Zum Schluß des Nivellierens kommt auch H. Wagner, Kritische 

Person und Wert A- 135

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen

Fundierte als auch das Fundierende. Im letzten Grund kontaminieren 
daher das Eine und das Andere; sie werden anstatt durch ihr Verhält­
nis zum letzten Grund unterscheidbar - ununterscheidbar. Entspre­
chend verliert durch diese >Abstraktion< der Grund sein Grundsein 
für das Begründete nicht weniger wie das Begründete sein Be­
gründetsein. Derselbe Rechtsgrund kommt dem Prinzip und dem 
Konkreten, dem Grund und dem Begründeten als den Gegenständen, 
die sie sind, zu: originäre, anschauliche, erfahrbare Selbstgegebenheit 
(Evidenz).

Durch diese Nivellierung wird zugleich das Phänomen des Sin­
nes und dessen Geltungsdifferenz illegitimerweise auf Sein oder 
Nichtsein (von Gegebenem) reduziert. Selbstverständlich fungiert 
auch für Scheier Evidenz nicht als bloß subjektive Gewißheit, gar als 
psychische Größe, sondern als objektives Erkenntniskriterium der 
Einsichtigkeit von Sach- bzw. Wertverhalten. Aber Scheier bestimmt 
beispielsweise Werte als »unreduzierbare Phänomene der fühlenden 
Anschauung« (GW II, 270)31 und faßt das intentionale Fühlen als 
spezifisches Erkenntnisvermögen der Werterkenntnis auf; damit 
provoziert er geradezu die Frage: Liegt denn in der Anschauung als 
solcher ein hinreichender Grund für die Unterscheidung des Gülti­
gen vom Ungültigen und damit ein Maßstab für die Kritik des Gelei­
steten?32 Beweist nicht gerade die auch von Scheier anerkannte 

Betrachtungen zu Husserls Nachlass (1953), in: ders., Kritische Philosophie. Systemati­
sche und historische Abhandlungen, a.a.O., S. 362-396, hier S. 393.
31 Vgl. auch Scheiers Rede von den Werttatsachen als >nicht weiter erklärbaren Urphä- 
nomenem (GW II, 258); »definierbar«, so Scheier, sei hier natürlich »nichts« (GW II, 47).
32 Scheier freilich versucht den objektiven Charakter der Evidenz als »Erkenntnisprin­
zip des unmittelbaren Hineinleuchten von Sachverhalten [in den Geist]« aufrechtzuer­
halten und als das »letzte und entscheidendste Erkenntniskriterium« zu propagieren 
(GW V, 17). Zwar erkennt Scheier Evidenztäuschungen an, aber, so lautet sein Argu­
ment in formalisierter Form: nur unter Rekurs auf Evidenz lasse sich eine Evidenztäu­
schung als Täuschung erkennen (GW V, 18f.). Gerade in dieser Argumentationsfigur 
tritt jedoch die Dogmatik einer nicht-transzendentalphilosophischen Begründung deut­
lich hervor. Ganz im Sinne des viel diskutierten >Münchhausen-Trilemmas< (vgl. H. Al­
bert, Traktat über kritische Vernunft, Tübingen. 51991, S. 9-18 u.ö.) vermag Scheier 
den drohenden infiniten Begründungsregreß nur durch einen dogmatischen Abbruch 
des Begründungsverfahrens zu umgehen - und zwar: durch die Absolutsetzung einer 
anderen konkreten, doch prinzipiell nicht weniger täuschbaren Evidenzerfahrung. Dabei 
läßt sich genau genommen die Geltungsvalenz der einen von der anderen Evidenz gar 
nicht phänomenologisch unterscheiden: beide sind in derselben Weise gegeben. Der 
Neukantianer H. Rickert, Kennen und Erkennen. Kritische Bemerkungen zum theoreti­
schen Intuitionismus, in: Kant-Studien 39 (1934), S. 139-155, hier S. 143, hat übrigens 

136 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

Täuschbarkeit des unmittelbaren Wertbewußtseins, daß die unmit­
telbare, fühlend-anschauende Wertgewißheit keinesfalls das leistet, 
was begründungstheoretisch von ihr erwartet wird?33 Umfaßt die 
Täuschbarkeit nicht die sittliche Geltungsbestimmtheit sowohl des 
konkreten Wollens als auch des unmittelbaren Wertbewußtseins 
selbst? Spottet Begründung durch unmittelbare fühlend-anschauen­
de Wertgewißheit nicht vielmehr der (Selbst-)Erfahrung endlicher 
Vernunftwesen, nämlich der Erfahrung der Geltungsdifferenz ihrer 
Leistungen ebenso, wie sie gerade wegen ihrer Unmittelbarkeit un­
fähig ist, die intersubjektive Verbindlichkeit (Vernünftigkeit) des 
Wertes darzutun?34

Unmittelbare Vergewisserung der Geltungsbestimmtheit des 
konkreten Wollens und des Wertes in aktualen Evidenzerfahrungen 
kann allenfalls ein Ansatz für das reflexive Wissen um die Geltungs­
bestimmtheit des Einen wie des Anderen bilden - am Ende aber steht 
notwendig das in aller prätendierten Wertbestimmtheit voraus­
gesetzte Wissen um die Werte in ihrer Geltung. Eben darin gründet 
z. B. die Aufgabe einer philosophischen Ethik als Wissenschaft: Sie ist 
ein völlig dem begründenden theoretischen Erkennen des Guten (des 
Systems der sittlichen Werte) verpflichtetes Wissen.35 In der Ethik 
kulminiert der jedwedem konkreten sittlichen Agieren immanente 

ganz in diesem Sinne gegen Heideggers intuitionistische Wahrheitstheorie bemerkt, 
daß in dieser Konzeption implizite »zwei ganz verschiedene Arten der Anschauung« 
wirksam sind: die »verhüllende und die wahre«; die Differenz beider aber vermag die 
bloße Anschauung oder das bloße Vernehmen selbst niemals zu zeigen.
33 Scheier sieht sehr wohl, daß Werte nicht von Anfang der Menschheitsgeschichte an 
und bei allen Völkern und Individuen in gleicher Weise gegeben sind, so daß sich auch 
hier induktiv keine absolut gültigen Werte gewinnen lassen (GW II, 308, 300-331; I, 
385 ff.). Schon dadurch müßte sich erneut die Frage nach dem Erkenntniswert unseres 
unmittelbaren Wertbewußtseins stellen. Das gilt abermals, wenn man bedenkt, daß et­
wa unsere Gesinnung Scheier zufolge einerseits eine »aktuelle anschauliche Gegeben­
heit« ist (GW II, 133); Scheier aber anderseits akzeptiert, daß es auch »Gesinnungstäu­
schungen« gibt und sich die Gesinnung eben nicht immer >bewährt< (GW II, 135). 
Genau dasselbe läßt sich z. B. auch hinsichtlich unserer »Tugend« anführen; denn auch 
von dieser »tatbereiten und tatkräftigen Gesinnung einer bestimmten Art« (GW II, 144 
Anm. 2) gibt es Scheier zufolge ein »unmittelbares Bewußtsein« (GW II, 244).
34 Auch Kant hat in seiner vorkritischen Ethik das >moralische Gefühl< als Organon 
sittlicher Erkenntnis aufgefaßt - diesen Gedanken aber dann aufgegeben wegen seiner 
Unfähigkeit, ein allgemeinverbindliches >Sollen< zu begründen. Vgl. zu Kants früher 
Ethik insb. J. Schmucker, Die Ursprünge der Ethik Kants, Meisenheim 1961.
35 Scheiers formalistischer Ethikauffassung zufolge kommt einer wissenschaftlichen 
Ethik allerdings »keinerlei Wert« zu, der über die »intuitiven Evidenzen des Ethos« 
hinausgeht; sie besitzt keinen »Erkenntniswert«, der mehr ist als »ökonomische Formu­

Person und Wert A- 137

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen

Wertbezug und die ihm immanente Aufgabe der Vergewisserung 
seiner Geltungsprätention. Anstatt den Wert bloß formal als in sich 
selbständige, unreduzierbare evidente Gegebenheit anzuerkennen, 
gilt es auch im Wertbegriff das inhaltslogische Prinzipiationsverhält- 
nis zur Geltung zu bringen.36 Es kommt also auch hier nicht so sehr 
auf die Apriorität als vielmehr auf die Transzendentalität des Wertes 
an.37

lierung (aufgrund der formalen Logik und ihrer Gesetze)«; die wissenschaftliche Ethik 
formuliere nur das Bestehende ohne Fähigkeit zur Kritik (GW II, 312).
36 Bekanntlich hat W. Wundt Husserl vorgeworfen, er sage zunächst bloß, was die Din­
ge nicht seien, um am Ende mit einer leeren Tautologie abzuschließen. Scheier hat 
darauf eine Antwort gegeben, die das Begründungsproblem seiner Phänomenologie ver­
anschaulicht: Der Sinn einer phänomenologischen Untersuchung liege darin, etwas zur 
»Er-Schauung« zu bringen, das seinem »Wesen« nach nur zur Er-Schauung gebracht 
werden könne; theoretische Abhandlungen erfüllten nur die Funktion eines hinweisen­
den »Zeigestabes« auf das nicht-definierbare »es selbst« (GW X, 391 f.).
37 Transzendentale Werttheorien sind vor allem bei den Neukantianern, insb. den sog. 
Südwestdeutschen (W. Windelband, H. Rickert, E. Lask, B. Bauch, J. Cohn) zu finden. 
Ebenso wie Scheier versuchen sie den Sinn und die Sinneinheit der Kultur darzulegen; 
vgl. dazu auch meinen Aufsatz: Philosophieren im Schatten des Nihilismus. Eine 
Hinführung zum neukantianischen Beitrag, in: Ch. Krijnen, E. W. Orth (Hg.), Sinn, 
Geltung, Wert. Neukantianische Motive in der modernen Kulturphilosophie, Würzburg 
1998, S. 11-34. Transzendentale Werttheorien finden sich des weiteren bei H. Wagner, 
Philosophie und Reflexion, a. a. O. sowie bei W. Flach, Grundzüge der Ideenlehre, a. a. O. 
Wenn ich recht sehe, muten sie der Philosophie jedoch ebensowenig wie die Neukantia­
ner oder auch wie Husserl - aber anders als Scheier (VI, 20 ff.) - eine »positive Setzung 
von Weltanschauung« zu.

138 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

Geist und Leib.

Phänomenologie der Person bei Scheier und Merleau-Ponty

Der Begriff der Person wird häufig unterschätzt, indem man Per­
sonalität mit dem Leib identifiziert, oder überschätzt, wenn Person 
mit reinem Bewußtsein gleichgesetzt wird: Die Person, so die phi­
losophische Zwickmühle, kann einerseits nicht unabhängig vom Leib 
gedacht werden, andererseits ist die Person mehr als der Leib - in ihm 
drückt sich nämlich Bewußtes, Geistiges, Individuelles oder eben Per­
sonales aus. Daß gerade der menschliche Leib die Bühne darstellt, auf 
der die Idealität des Geistes resp. des Personalen zum konkreten Aus­
druck ihrer selbst kommt, bewog Edmund Husserl in den Ideen II 
dazu, dem einen Leib eine »zweiseitige Realität« zuzuschreiben: Der 
Leib ist »Realität hinsichtlich der Natur als der anschaulichen Sa­
chenwelt und zugleich Realität hinsichtlich des Geistes«.1 Ähnliches 
hebt auch Ernst Cassirer 1929 im dritten Band seiner Philosophie der 
symbolischen Formen hervor, wenn er ausführt, daß das Verhältnis 
von Seele und Leib »das erste Vorbild und Musterbild für eine rein 
symbolische Relation«1 2 ist, in der gleichursprünglich Innen und Au­
ßen, Vorher und Nachher, Wirken und Bewirktes walten.

Blickt man nun auf die Philosophien Scheiers und Merleau- 
Pontys, so werden vordergründig zwei unterschiedliche Angebote 
vorgestellt, die einer Überschätzung resp. Unterschätzung der Person 
nahekommen. Der eine - Max Scheier - definiert die Person über den 
Geist als Gesamtsphäre der Akte, der andere - Maurice Merleau- 
Ponty - sieht die Personalität des Menschen als >bloßen< Appendix 
eines anonym fungierenden leiblichen Verhaltens. Folgte man dieser

1 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie, Zweites Buch, Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, 
Husserliana IV, hrsg. von Marly Biemel, Den Haag 1952, S. 284.
2 Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Band 3: Phänomenologie der 
Erkenntnis (1929), Darmstadt 91990, S. 117.

Person und Wert A- 139

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

schlichten Gegenüberstellung, so müßte man nur noch zwischen den 
Alternativen wählen: Leib oder Geist. Mit dieser Wahl würde nun 
aber genau das verspielt, was beide Philosophen in eins zu denken 
versuchen und was beide als Phänomenologen kennzeichnet. Es geht 
Scheier wie auch Merleau-Ponty um eine phänomenologische Aus­
legung des Menschen, die jenseits der etablierten Kategorien von 
Idealismus und Empirismus ein personales Menschsein aufweist als 
ein in der weltlichen und leiblichen Verankerung sich übersteigendes 
und gleichzeitig wieder zentrierendes Verhalten. Wie Verankerung, 
Überstieg und Zentrierung von beiden Philosophen gedacht wird, 
dies soll im folgenden geschildert werden.

In einem ersten Teil wird die Scheier-Rezeption Merleau-Pontys 
nachgezeichnet, um kenntlich zu machen, in welcher Perspektive 
Merleau-Ponty Scheier liest und welche Themen den französischen 
Phänomenologen bei Scheier besonders interessieren. In einem zwei­
ten Abschnitt soll im Ausgang von Scheiers Untersuchungen im For­
malismus gezeigt werden, daß sein Begriff der Person, obwohl von 
ihm emphatisch herausgestellt, in einem anthropologischen Sinne 
ein offenes Projekt bleibt. Und insoweit weisen Scheiers und Mer­
leau-Pontys Philosophien mit Blick auf eine Phänomenologie der 
Person als anthropologische Fragestellung eine strukturelle Ähnlich­
keit auf: Personalität ist keine zuständliche Auszeichnung des Men­
schen, so daß sie ihm einfach gegeben oder mittels seiner empiri­
schen Organisation schlicht mitgegeben wäre, Personalität ist 
vielmehr dem Menschen als Menschen aufgegeben. In einem dritten 
Teil soll abschließend die Differenz zwischen Scheier und Merleau- 
Ponty angedeutet werden. Der Unterschied zwischen beiden Den­
kern besteht, so wird zu zeigen sein, nicht in der Deutung der Rela­
tion zwischen Personalität und Leiblichkeit; sie gründet vielmehr in 
einer weiterführenden Auslegung der Person durch Scheier, wonach 
der Person noch ein Korrelat, nämlich >die Welt<, zugesprochen wer­
den muß.

I. Merleau-Pontys Scheier-Rezeption

Als Scheier 1928 verstarb, besuchte Merleau-Ponty, der im Jahre 
1908 geboren wurde, die ficole Normale Superieure. Er lernte dort 
neben Jean-Paul Sartre und Simone de Beauvoir auch Jean Hyppolite 
kennen, dessen Hegel-Studien aus den späten vierziger Jahren Mer- 

140 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

leau-Ponty sehr schätzte.3 Im Rückblick Sartres auf den Beginn sei­
ner Freundschaft mit Merleau-Ponty heißt es: »In der ficole Normale 
Superieure kannten wir uns, ohne uns häufig zu sehen. [...] Dennoch 
bereiteten wir uns, ohne es zu wissen, darauf vor, uns zu begegnen: 
jeder von uns versuchte, so gut er konnte und mit den Mitteln, die 
ihm zur Hand waren, die Welt zu verstehen. Und wir hatten diesel­
ben Mittel - sie hießen damals Husserl und Heidegger [...].«4 Für 
Merleau-Ponty war in der Tat das erste philosophische Mittel, die 
Welt zu verstehen, die Phänomenologie Edmund Husserls. Freilich 
kannte und schätze er auch Heidegger, doch dessen ontologischen 
Differenzierungen folgte er ungern. In der 1945 publizierten Phäno­
menologie der Wahrnehmung bemerkt Merleau-Ponty lapidar, daß 
Sein und Zeit »aus einem Hinweis Husserls« hervorgegangen sei 
»und nichts anderes als die Auslegung des matürlichen Welt­
begriffs^ zum Thema habe.5 Heidegger selbst bestätigt in einem 
Brief von 1972 an Hannah Arendt die Einschätzung, daß Merleau- 
Ponty eigentlich nie richtig bei seiner, also der Heideggerschen, Fun­
damentalontologie angelangt sei, wenn er in mehrdeutigen und auch 
selbstgefälligen Worten ausführt, daß Merleau-Ponty »auf dem Weg 
von Husserl zu Heidegger« war, er aber das Ziel nicht erreichte.6

Die Husserlsche Phänomenologie ist für Merleau-Ponty das 

3 Zu Sartre vgl. Maurice Merleau-Ponty, Un auteur scandaleux (1947), in: ders, Sens et 
non-sens (1948), Paris 1996, S. 53-60; zu Hyppolite vgl. Maurice Merleau-Ponty, L'exi- 
stentialisme chez Hegel (1946), in: ders., Sens et non-sens, a.a.O., S. 79-87. Einen Über­
blick über Merleau-Pontys philosophischen Gedankenweg bis 1945 bietet: Theodore 
F. Geraets, Vers une nouvelle philosophie transcendentale. La genese de la philosophie 
de Maurice Merleau-Ponty jusqu'ä la >Phenomenologie de la perceptiom, Den Haag 
1971. Einen Einstieg in Biographie und Philosophie Merleau-Pontys findet sich in: 
Christian Bermes, Maurice Merleau-Ponty zur Einführung, Hamburg 1998; Bernhard 
Waidenfels, Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt/M. 1987, S. 142-216.
4 Jean-Paul Sartre, Freundschaft und Widersprüche, in: ders., Sartre über Sartre. Auf­
sätze und Interviews 1940-1976, hrsg. von Traugott König, Reinbek bei Hamburg 1997, 
S. 68-118, hier: S. 68 f.; Sartres Aufsatz erschien zuerst 1961 als Merleau-Ponty vivant 
in der Sonderausgabe der lange Zeit von Merleau-Ponty mitgestalteten Zeitschrift 
>Temps Modernes< (Nr. 184/185) anläßlich des Todes von Merleau-Ponty.
5 Maurice Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung (1945), aus dem 
Französischen übers, und eingef. durch eine Vorrede von Rudolf Boehm, Berlin 1966, 
S. 3/1 (Wird aus den deutschen Übersetzungen der Schriften Merleau-Pontys zitiert, so 
verweist die zweite Ziffer der Seitenangabe auf die entsprechende Seite der einschlägi­
gen französischen Ausgabe).
6 Vgl. Hannah Arendt/Martin Heidegger. Briefe 1925 bis 1975 und andere Zeugnisse, 
aus den Nachlässen hrsg. von Ursula Ludz, Frankfurt/M. 1998, S. 226. Obgleich Hei­
degger zugesteht, daß er Merleau-Pontys »Arbeiten nicht genügend« kenne, gestattet er

Person und Wert /V- 141

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

Medium schlechthin, mittels dessen er sich philosophisch orientiert. 
Die Methodik Husserls - die er insbesondere durch das Studium des 
Nachlasses aus der späten Schaffensphase Husserls kennenlernt - gilt 
ihm dabei nicht als starre Dogmatik des Philosophierens; auch faßt er 
die Husserlschen Texte nicht als Gegenstand philologischer Beschäf­
tigung auf. In seiner zu Anfang der 50er Jahre gehaltenen Vorlesung 
am College de France Die Humanwissenschaften und die Phänome­
nologie - auf die später noch zurückzukommen ist, da Merleau-Pon- 
ty dort das Verhältnis Heideggers und Scheiers zu Husserl bespricht 
- erläutert er seine Zugangsart zu den phänomenologischen Texten. 
Merleau-Ponty führt aus, daß er »die Gedanken der Phänomenolo- 
gen« »nicht aufgrund ihrer Texte, sondern vermehrt ihrer Intention 
nach auslegen« werde und daß er nicht »davor zurückschrecke«, 
»phänomenologische Texte anhand phänomenologiefremder Krite­
rien zu erhellen«.* * 7 Für Merleau-Ponty gilt, was er schon 1945 kurz 
und bündig zum Ausdruck gebracht hat: »Phänomenologie ist zu­
gänglich nur in phänomenologischer Methode«8 - und diese Metho­
de bedeutet für ihn besonders zu Anfang seiner philosophischen 
Laufbahn Arbeit an den wissenschaftlichen Fakten der Psychologie. 
Daß angesichts dieser Art der Integration Husserlscher Gedanken in 
das eigene Philosophieren die Konturen zwischen Husserl und Mer­
leau-Ponty sich zuweilen verwischen, dieser Sachlage ist sich der 
Nachdenker Husserls sehr wohl bewußt. Er formuliert den Sachver­
halt 1959 explizit in dem Aufsatz Der Philosoph und sein Schatten, 
den er anläßlich der hundertsten Wiederkehr des Husserlschen Ge­
burtstags veröffentlicht und der als Merleau-Pontys Credo der Phä­
nomenologie gelesen werden kann.9 Gleich im zweiten Satz führt 
Merleau-Ponty aus, daß gerade wenn man Husserl viel verdanke, 
man zugleich außerstande sei, »genau zu erkennen, was eigentlich 

sich doch die Einschätzung, daß die »Franzosen [...] sich schwer [tun] mit ihrem einge­
borenen Cartesianismus.«
7 Maurice Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phänomenologie, in: 
ders., Vorlesungen I, aus dem Französischen übers, und eingef. durch ein Vorwort von 
Alexandre Metraux, Berlin/New York 1973, S. 131-226, hier: S. 133/3 (frz. Paris 1951)
8 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a. a. O., S. 4/II
9 Es ist freilich darauf zu verweisen, daß diese Schrift in die späte Schaffensphase Mer­
leau-Pontys gehört und dementsprechend das Phänomenologieverständnis wiedergibt, 
wie es sich besonders in dem Fragment gebliebenen Nachlaßband Das Sichtbare und das 
Unsichtbare ausdrückt. Gleichwohl gelten die oben angeführten Äußerungen auch für 
den Merleau-Ponty der Phänomenologie der Wahrnehmung.

142 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

ihm gehöre«.10 11 Doch so nah Merleau-Ponty auch Husserl immer 
stand, und so sehr der Leser in seinen Schriften immer wieder an 
Husserlsche Gedankengänge erinnert wird, so sehr unterscheidet 
sich der französische Denker von seinem deutschen Vordenker. Mer­
leau-Ponty philosophiert, wie bereits der Titel des genannten Auf­
satzes von 1959 anzeigt, mit Absicht aus dem Schatten Husserls, aus 
dem Schatten und den dunklen Rändern der offiziellen Phänomeno­
logie. Der Schatten nämlich ist ausgezeichnet: Er konnte nur Schat­
ten werden durch die Phänomenologie. Husserls Denken wirft nicht 
nur Licht in vergessenes oder übersehenes Terrain, es schattet zu­
gleich neue Gebiete ab, die zuvor noch nicht einmal im Dunklen lie­
gen konnten. Diese Zonen sind selbst nur indirekt, im Ausgang von 
dem noch Unbedachten und im Durchgang durch die phänomenolo­
gische Methode zu begreifen. Zudem zeigt Merleau-Pontys Sprach­
spiel mit Licht und Schatten, daß die Phänomenologie selbst nicht 
vollständig transparent ist, sondern ihr ein Grad an Unvollständig­
keit zukommt, der sich z. B. darin ausdrückt, daß die Leistung der 
phänomenologischen Reduktion nie vollständig durchgeführt wer­
den kann.

Wenn Simone de Beauvoir 1963, zwei Jahre nach dem Tod Mer­
leau-Pontys, im Rückblick schreibt, daß dieser »eine Vorliebe für Nu­
ancen« hatte, so bestätigt sie insbesondere den Unterschied zu Sartre, 
der im Vergleich zu Merleau-Ponty hastig durch die philosophischen 
Probleme eilt, ohne sich um die Details zu sorgen; wenn die Gefähr­
tin Sartres dann aber fortfährt und ausführt, daß Merleau-Ponty 
»sich mehr für die Randbezirke des Denkens, für die dunklen Seiten 
des Daseins als für den festen Kern«11 interessierte, so trifft sie genau 

10 Maurice Merleau-Ponty, Der Philosoph und sein Schatten (1959), in: ders.: Das Auge 
und der Geist. Philosophische Essays, hrsg. und übers, von Hans Werner Arndt, Ham­
burg 1984, S. 45-67, hier: S. 45/201 (die Seitenangabe des französischen Textes bezieht 
sich auf den Sammelband Signes (1960) von Merleau-Ponty).
11 Simone de Beauvoir, Der Lauf der Dinge (1963), übers, von Paul Baudisch, Reinbek 
bei Hamburg 1970, S. 67. Vgl. hierzu beispielsweise das Urteil eines Zeitgenossen Sche­
iers zu dessen Philosophie: Paul Menzer, Deutsche Metaphysik der Gegenwart, Berlin 
1931, S. 78: »Vor allem war er [Scheier] in einzigartiger Weise mit den geistigen Strö­
mungen der Gegenwart verbunden, er hatte eine eigentümliche Witterung für das, was 
in einer bestimmten Lage gesagt werden mußte, man kann geradezu sagen für das Sen­
sationelle. Ideen aus dem Moment geboren und vielleicht von kurzer Lebensdauer. Die 
Kritik ist seinen Gedanken gegenüber in schwieriger Lage, da ein früher Tod ihn an der 
Vollendung seines Werkes hinderte. So wie sie ausgesprochen sind, bestehen sie kaum 
vor einer schärferen Prüfung.«

Person und Wert A- 143

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

den Punkt: Merleau-Ponty philosophiert auf die Phänomenologie zu; 
er philosophiert nicht im Ausgang von einem unbekümmerten, re­
duzierenden phänomenologischen Ich, sondern er sucht von den un­
wägbaren, gleichzeitig aber grundlegenden faktischen Vollzügen her, 
die Möglichkeit der Phänomenologie als einer der Wirklichkeit nach­
folgenden und diese aufhellenden Denkweise zu etablieren.

Diese Vorgehensweise findet sich 1934 bereits angedeutet in 
einem Verlängerungsantrag eines Stipendiums, das Merleau-Ponty 
1933 gewährt wurde. 1934, als er 26jährig auch seine beiden Dokto­
ratsthemen einreicht - La nature de la perception und Le probleme 
de la perception dans la phenomenologie et dans la >Gestaltpsycho- 
logie< begründet Merleau-Ponty die herausgehobene Stellung der 
Phänomenologie: Sie zeichne sich gegenüber der traditionellen Phi­
losophie dadurch aus, daß sie erstens eine Grundlegung der Erkennt­
nistheorie liefert, die von den kritizistischen Ansätzen, die eine Er­
kenntnistheorie postulieren, verschieden ist; und zweitens sei es die 
phänomenologische Reduktion, die es gestattet, die psychologischen 
Grundbegriffe im Terrain der Psychologie selbst aufzuklären, ohne 
in einen Psychologismus zu verfallen und ohne die Psychologie 
durch die Phänomenologie ersetzen zu wollen.12 Derartige Ankündi­
gungen bleiben für Merleau-Ponty in den kommenden Jahren keine 
bloßen Versprechen. In einer beeindruckenden Manier bearbeitet er 
die psychologische Literatur seiner Zeit. Dabei kam ihm eine sozusa­
gen philosophische, wenn nicht gar phänomenologische Neuorientie­
rung der Psychologie, wie er sie in der Gestaltpsychologie, aber auch 
in anderen psychologischen Schulen vorfand, zu Hilfe.

Erinnert sei hier z. B. an die Überlegungen Paul Schilders in sei­
ner 1923 erschienen Schrift Das Körperschema, auf die auch Scheier 
im Vorwort zur dritten Auflage des Formalismus verweist, wenn er 
auf den Umstand aufmerksam macht, daß gerade der Formalismus 
bis in die Psychologie hinein gewirkt hat (GW II, 24). Schilder plä­
diert für eine fruchtbare Aufnahme unterschiedlicher psychologi­
scher Strömungen; und es ist seiner Ansicht nach irrig zu meinen, 
Phänomenologie und Psychoanalyse müßten bei der Lösung patho­
logischer Organ- oder Gehirnstörungen »abseits stehen«. Schilder ist 
gegenüber assoziationspsychologischen Ansichten seiner Zeit der 
Auffassung, »daß die Lehre vom Organismus sich [besser] einfügen 

12 Maurice Merleau-Ponty, Le primat de la perception et ses consequences philosophi- 
ques, Grenoble 1989, S. 21 ff.

144 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

läßt in eine psychologische Betrachtungsweise, welche das Leben und 
das Ich als Ganzes sieht«.13 Schließlich kann Schilder darlegen, daß 
eine adäquate Beschreibung des Phantomglieds - ein paradigmati­
sches Beispiel für Merleau-Ponty, die Grundkategorien seiner Phi­
losophie herauszustellen14 - nur möglich ist, wenn mit den Katego­
rien von Wahrnehmungs- und Bedeutungsintention gearbeitet wird 
und nicht mit den traditionellen Begriffen von Reiz und Empfin­
dung.15 Auf derartige Überlegungen stößt Merleau-Ponty in der psy­
chologischen Literatur. Es handelt sich um phänomenologische An­
sätze, die z.T. zumindest von Scheier initiiert wurden und die sich 
bereits in psychologischen Forschungen niedergeschlagen haben. 
Von hier aus führt Merleau-Pontys Weg zurück zur Philosophie resp. 
Phänomenologie, indem er die z. T. noch unklaren Begriffe der Psy­
chologie aufklärt und gleichzeitig die phänomenologischen Ansätze 
zurückbezieht auf die faktische Forschungsarbeit.

1935 publiziert Merleau-Ponty - zu jener Zeit war er Repetitor 
an der ficole Normale Superieure - seine erste kleine akademische 
Schrift. Es handelt sich um eine Besprechung der französischen Über­
setzung von Scheiers Ressentiment im Aufbau des Moralen, die 
1933, also mehr als 20 Jahre nach der deutschen Publikation, in Paris 
erschien.16 Merleau-Pontys kundige und umfangreiche Auseinander­
setzung mit Scheiers Aufsatz besitzt weniger den Charakter einer 
Kritik, die voraussetzen darf, daß der zu kritisierende Gegenstand - 
also der phänomenologische Ansatz Scheiers - bereits wohlbekannt 

13 Paul Schilder, Das Körperschema. Ein Beitrag zur Lehre vom Bewußtsein des eigenen 
Körpers, Berlin 1923, S. 1 f. Ähnlich argumentiert auch Rümke - auf den Scheier ebenso 
verweist - mit Blick auf den Jaspersschen und Schelerschen Begriff der Phänomenolo­
gie; Henricus Cornelius Rümke, Zur Phänomenologie und Klinik des Glücksgefühls, 
Berlin 1924: »Die phänomenologische Bearbeitung erwies sich als eine durchaus not­
wendige Vorarbeit beim Bestreben, die klinisch beobachteten Glückssyndrome näher zu 
charakterisieren.« (S. III) »Eine sehr merkwürdige und wie ich glaube für weiteres Stu­
dium ergiebige Analyse des Glücksgefühls gibt der Philosoph Max Scheier in seinem 
Buche >Der Formalismus in der materiellen [sic!] Wertethik.« (S. 7, vgl. S. 7ff., S. 96f.).
14 Vgl. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 100-114/92- 
105.
15 Schilder, Das Körperschema, a.a.O., S. 29.
16 Die zuerst in der Zeitschrift >La Vie Intellectuelle< abgedruckte Rezension ist neuer­
dings wieder leichter zugänglich in einem Sammelband früher Schriften Merleau-Pon­
tys; vgl. Maurice Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment. Compte rendu de la 
traduction fran^aise de Fouvrage de Max Scheier >L'Homme du ressentiment<, in: ders., 
Parcours. 1935-1951, mit einführenden Bemerkungen zusammengestellt von Jacques 
Prunair, Paris 1997, S. 9-33.

Person und Wert A- 145

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

sei. Eher darstellend und an einigen Stellen auch die phänomenolo­
gische Methode Husserls und Scheiers explizierend und dem fran­
zösischen Publikum vorstellend offeriert Merleau-Ponty den Inhalt 
der Schelerschen Schrift. In einer Fußnote fragt sich der Autor, war­
um eine derartig lange Zeit vergehen mußte, bis Scheiers Text ins 
Französische übersetzt wurde.17 Merleau-Ponty gibt darauf keine 
Antwort, doch zeigt seine Rezension, warum er an Scheier inter­
essiert ist. In Scheiers Denken findet er eine Phänomenologie, die 
die phänomenologische Methode auf psychologische Fragestellungen 
anwendet und mittels einer Wesensuntersuchung ein von Idealismus 
und Empirismus verschiedenes Beschreibungsmodell am Faktum, 
dem Faktum der Erlebnisse aufzeigt.18 So verteidigt Merleau-Ponty 
Scheier beispielsweise gegen idealistische Einwände, indem er auf­
zeigt, daß eine vollständige Definition des reinen Denkens, wie sie 
der Idealismus anstrebt, der Philosophie zwar eine gewisse Trans­
parenz verleihe, dieser Ansatz aber auch dazu führe, daß die Philo­
sophie nicht mehr erkennen kann, was ist, wenn sie allein einem 
reinen Denken nachspürt.19

In Merleau-Pontys 1938 abgeschlossenem, aber erst 1942 publi­
ziertem Werk Die Struktur des Verhaltens findet sich noch eine An­
spielung auf Scheiers Schrift über das Ressentiment.20 Doch Mer­
leau-Ponty beschränkt sich zu jenem Zeitpunkt nicht mehr auf die 
zuvor rezensierte Schelersche Publikation, er bezieht sich zugleich 
auf den Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, die 
Wissensformen und die Gesellschaft und die Stellung des Menschen 
im Kosmos. Und in seinem Magnum opus, der 1945 erschienenen 

17 Vgl. Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment, a.a.O., S. 17 in Fn. 18. Später, 
1955, wird in der von Merleau-Ponty und Sartre betreuten Reihe >Bibliotheque de phi- 
losophie< Scheiers Formalismus in einer Übersetzung von Maurice de Gandillac erschei­
nen.
18 Vgl. Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment, a.a.O., S. 17 f., 32 f.
19 Vgl. Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment, a.a.O., S. 33. Dieses Argument 
taucht in den folgenden Schriften Merleau-Pontys immer wieder auf, und es begründet 
seine Forderung, die Transzendentalphilosophie als sozusagen einzig richtige Variante 
des Idealismus wieder rückzubinden an die faktische Erfahrung, aus der sie auch aller­
erst entstehen konnte. Nicht soll das Wirkliche dem Möglichen nachfolgen; vielmehr 
gründet das Mögliche im Wirklichen.
20 Vgl. den Hinweis von Bernhard Waidenfels auf S. 206 in Fn. (a), in: Maurice Mer­
leau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens (1942), aus dem Französischen übers, und ein- 
gef. durch ein Vorwort von Bernhard Waidenfels, Berlin/New York 1976 (in der fran­
zösischen Ausgabe vgl. S. 194.).

146 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

Phänomenologie der Wahrnehmung, nennt er neben den bereits an­
geführten Schriften des weiteren die französische Übersetzung der 
Phänomenologie und Theorie der Sympathiegefühle und die 1927/ 
28 im Philosophischen Anzeigen publizierte Schelersche Arbeit 
Idealismus-Realismus.

Es kann nach dem bisher Ausgeführten nicht mehr verwundern, 
daß sich Merleau-Ponty in den beiden großen Werken von 1942 und 
1945 auf die Schelersche Kritik an einem postivistischen oder em­
piristischen Empfindungs- resp. Reizbegriff beruft und Teile der 
Schelerschen Wahrnehmungsbeschreibungen übernimmt. Merleau- 
Ponty stimmt mit Scheier darin überein, daß eine reine und be­
stimmte Empfindung, wenn überhaupt, dann nur in einer späten 
Lebensphase »auf eine annähernde Realisierung der Idee der Emp­
findung« zulaufe21 - die reine Empfindung ist somit kein Faktum, 
sondern eine bloße Idee. Und nicht anders verhält es sich mit dem 
Begriff der Qualität, von dem Merleau-Ponty sagt, daß ein reines 
quäle uns nur gegeben sein könne, »wäre die Welt ein Schauspiel 
und der eigene Leib ein Mechanismus, von welchen beiden ein unbe­
teiligter Geist bloß Kenntnis nähme«.22 Und bei Scheier heißt es, daß 
derartige Theorien, »im Grunde nur aus der älteren mechanischen 
Naturansicht geschlossen waren« (GW VIII, 323).

In Übereinstimmung mit Scheiers Ansichten kommt Merleau- 
Ponty auch auf dessen Untersuchungen im dritten Abschnitt des For­
malismus - >Materiale Ethik und Erfolgsethik< - zu sprechen, die u. a. 
eine phänomenologische Fundierung des Reizbegriffs beinhalten.23 
Merleau-Ponty und Scheier stimmen hinsichtlich der Ablehnung 
des »prinzipiellen Irrtums« überein, dem Organismus als Korrelat 
eine tote Natur gegenüberzustellen und die Umwelt als bloße Vor­
stellung anzusehen (GW II, 168). Die traditionelle und philosophisch 
wirksame, nach Scheiers Ansicht gleichwohl aber »mythologische« 

21 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 30/19, vgl. auch 
S. 375/370 L; das Zitat Scheiers findet sich in Scheiers Die Wissensformen und die Ge­
sellschaft (1926), GW VIII, 426. Zur Analyse von Halluzinationen und Illusionen vgl. 
Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 40f./28, 45/33, 433/ 
435; und Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, a.a.O., S. 238/222. An diesen 
Stellen bezieht sich der französische Philosoph positiv auf Scheiers Idole der Selbst­
erkenntnis und Die Wissensformen und die Gesellschaft.
22 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 75/64.
23 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 371/371; vgl. GW II, 
165 ff.

Person und Wert Ar- 147

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

Differenzierung des Geistes in Verstand und Sinnlichkeit (GW II, 
175, 259) ist angesichts der tatsächlichen Wahrnehmungen nicht 
mehr haltbar; dieser Dualismus, so fordern Scheier und Merleau- 
Ponty einmütig, ist zugunsten einer dynamischen Beziehung eines 
Organismus zu seiner Umwelt resp. Milieuwelt zu ersetzen (GW II, 
168).24

Diese Aufnahme und Integration Schelerscher Untersuchungen 
in das Projekt Merleau-Pontys gründet in der gemeinsamen Front­
stellung der beiden Autoren gegenüber bloß empiristischen oder rein 
idealistischen Ansätzen.25 Die meisten psychologischen, aber auch 
philosophischen Versuche, die Wahrnehmung zu erklären, verken­
nen die Komplexität leiblichen Verhaltens, wenn Teile des Verhaltens 
isoliert werden und eine an der Physik orientierte kausale Verbin­
dung der Teile zueinander postuliert wird.26 Die Wahrnehmung, so 
Scheier und Merleau-Ponty, öffnet sich demgegenüber bereits im 
Vorgriff mittels einer ihr inhärenten Bedeutungsintention den Rei­
zen, das Verhalten ist eingebettet in Milieus resp. Strukturen, und 
das Verhältnis des Menschen zur Welt ist nicht das einer Abhängig­

24 Vgl des weiteren GW II, 251, wo Scheier ausführt, daß die Umweltdinge nicht als 
Reize gegeben sind. Scheier spricht (GW II, 154) auch davon, daß die Milieudinge einem 
»Zwischenreich« »zwischen unserem Perzeptionsinhalt und seinen Gegenständen und 
jenen objektiv gedachten Gegenständen angehören«. Es ist Merleau-Ponty, der immer 
wieder die Rede auf das Zwischenfeld oder Zwischenreich lenkt, aus dem heraus sich die 
Wahrnehmungsleistungen erst adäquat verstehen lassen. Und bezeichnend ist in diesem 
Kontext der Rekurs Merleau-Pontys auf die Rede Scheiers von der >Kryptomechanik< 
der natürlichen Anschauung, die es aufzubrechen gilt: »Nichts ist schwerer zu wissen, 
als was wir eigentlich sehen. >So steckt in der natürlichen Anschauung selbst schon eine 
Art >Kryptomechanik<, die wir gerade zerbrechen müssen, um zum phänomenalen Sein 
zu gelangen< [es folgt ein Verweis auf Scheiers Idole der Selbsterkenntnis], oder eine 
Dialektik, durch die die Wahrnehmung sich vor sich selbst verbirgt«; vgl. Merleau- 
Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 82/71; das Zitat Scheiers findet 
sich in Die Idole der Selbsterkenntnis (1912), GW III, 272.
25 So schreibt z. B. Merleau-Ponty: »Der Intellektualismus lebt von der Widerlegung 
des Empirismus, und zumeist bedient er sich der Berufung auf das Urteil, um der 
Möglichkeit einer Zerstreuung aller Empfindungen entgegenzutreten«; Merleau-Ponty, 
Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 53/40. Und er verweist auf die Scheler- 
sche Formulierung: «... die Humesche Natur bedürfte eines Kantischen Verstandes, um 
zu existieren; und der Hobbesche Mensch bedürfte einer Kantischen praktischen Ver­
nunft, sofern sich beide dem Tatbestände der natürlichen Erfahrung wieder annähern 
sollen«; vgl. GW II, 85.
26 Vgl. hierzu z.B. GW II, 72, 85, wo Scheier gegen die »mythologische Annahme« 
argumentiert, ein Chaos von Empfindungen sei gegeben, das erst mittels einer synthe­
tischen Leistung zu einem Kosmos der Erfahrung geformt werden müsse.

148 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

keit, aber auch nicht das einer Beherrschung, sondern in einem ersten 
Sinne das einer leiblichen Verankerung.27

So sehr Merleau-Ponty auch in diesen Problemfeldern den 
Schelerschen Untersuchungen folgen kann, so wenig bezieht er sich 
auf die Ausführungen Scheiers zum Begriff der Person. Wenn auch 
dem Leser der Phänomenologie der Wahrnehmung bald klar wird, 
daß die Prädikate wie z. B. >reine Aktualität im Erlebnisvollzug< und 
>Gegenstandsunfähigkeit<, die Scheier im Formalismus dem Akt resp. 
der Person zuschreibt, von Merleau-Ponty dem Leib zugesprochen 
werden, so wird Scheier dennoch nicht explizit kritisiert. Die Kritik 
reicht Merleau-Ponty in seiner bereits genannten Vorlesung Die Hu­
manwissenschaften und die Phänomenologie nach. Merleau-Ponty 
ist zwischenzeitlich Professor für Kinderpsychologie und Pädagogik 
an der Sorbonne geworden, und er steht kurz vor der Berufung zum 
Philosophieprofessor an das College de France. In seiner letzten Vor­
lesung an der Sorbonne, der einzigen in jenen Jahren, in der ein phi­
losophisches Thema wieder im Mittelpunkt steht,28 kommt Merleau- 
Ponty auf das Verhältnis Husserls zu seinen >Schülern< Heidegger 
und Scheier zu sprechen.

Merleau-Ponty zeigt sich hier verwundert, denn aus seiner Sicht 
versuchten Heidegger und Scheier eigentlich »früher als Husserl, 
nicht-rationale Elemente [...] in die Philosophie einzuflechten.« »Sie 
haben«, so Merleau-Ponty weiter, »die Analyse nicht nur der Er­
kenntnis, eines bei Husserl noch privilegierten Gebietes, sondern 

27 Vgl. z.B. GW II, 152: »Der Mensch ist nicht das passive Wesen, [...] das zuerst von 
den Dingen um es her Einwirkungen und daraus resultierende sinnliche Gefühlszustän­
de erhalten müßte, um seinem Wollen einen Inhalt zu geben, der sich dann nach der 
Auswahl solcher Inhalte bestimmte, welche die größte Lust bereiten und am wenigsten 
Unlust. Diese sinnlichen Zustände sind fundiert und folgen erst auf die erlebten Wider­
stände [...], denen sein Wollen begegnet. Es ist das dynamische Verhältnis von >Wirken 
und Leidem, >Siegen und Unterliegen^ von >Überwinden und Nachgebenmüssem, das 
unserer praktischen Erfahrung primärer Gehalt ist. Und es ist nicht erst der Erfolg 
faktischen Tuns, sondern es sind die im reinen Wollen bereits (erfahrungsmäßig) erleb­
ten Widerstände, welche die Absichtsinhalte des Tunwollens bestimmen.« Vgl. ebenso 
GW II, 146 ff., wo Scheier die Bewegungsintention als in einem gewissen Sinne unab­
hängig von der Bewegungsempfindung herausstellt.
28 Merleau-Ponty verweist in den Jahren an der Sorbonne, in denen er zumeist psycho­
logische Fragestellungen erörtert, zuweilen noch auf Scheier; vgl. Maurice Merleau- 
Ponty, Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne 1949-1952, hrsg. und mit 
einem Vorwort versehen von Bernhard Waidenfels, aus dem Französischen von Antje 
Kapust, mit Anmerkungen von Antje Kapust und Burkhard Liebsch, München 1994, 
S. 52, 57, 59, 61 ff.

Person und Wert A- 149

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

auch der >Logique du coeur<, wie Scheier sagt, und des >In-der-Welt- 
Seins^ wie Heidegger sich ausdrückt, willentlich in Angriff genom­
men.«29 Man könnte Merleau-Ponty zufolge also vermuten, daß 
Scheier bereits im Formalismus den späten Husserl der Lebenswelt­
analysen vorwegnimmt. Doch nichts dergleichen findet sich bei 
Scheier. Heidegger wie Scheier, so der Vorwurf Merleau-Pontys, blei­
ben philosophisch naiv und sind nicht naiv in einem guten phänome­
nologischen Sinne. Scheier ist philosophisch naiv hinsichtlich der Be­
hauptung im Formalismus, eine materiale Wertethik könne »von 
gegenständlicher Erfahrung (erst recht von der Erfahrung der Wir­
kung der Gegenstände auf das Subjekt) völlig unabhängig« sein 
(GW II, 61 f., vgl. 166). Auch ist er in einem negativen Sinne naiv, 
wenn er an einer anderen Stelle ausführt, daß es im Wesen der phä­
nomenologischen Analyse liege, »von den spezifischen Organisatio­
nen der Aktträger und den Wirklichkeitssetzungen der Gegenstände 
abzusehen, um herauszuarbeiten, was im Wesen dieser Aktarten und 
ihrer Materien gründet«, und somit die Phänomenologie »von aller 
Psychologie und Anthropologie so verschieden« sei »wie die phäno­
menologische Analyse des Denkens von der Denkpsychologie« 
(GW II, 84). Dies alles ist für Merleau-Ponty noch keine radikale 
Philosophie,30 da der Philosoph sich noch als Souverän seiner Gedan­
ken zu überblicken vermag und eine »absolute Macht philosophi­
schen Denkens«31 einfordert, die, nach Merleau-Pontys Auffassung, 
prinzipiell jedoch nicht zu erreichen ist. Das »Postulat einer un­
bedingten philosophischen Intuition« scheint Scheier »keinerlei 
Schwierigkeiten zu bereiten.«32 Ohne weiteres Nachdenken, so Mer­
leau-Ponty, beharren Scheier wie Heidegger »auf der einfachen Ge­
gensätzlichkeit von Philosophie und Humanwissenschaften«.33 Im 
eigentlichen und positiv-phänomenologischen Sinne naiv kann eine 
Philosophie aber nur dann sein, wenn der Philosoph im Philosophie­
ren sich selbst bedenkt und an dem Faktum der leiblichen Veranke-

29 Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phänomenologie, a.a.O., S. 186.
30 Zum Begriff einer radikalen Reflexiom vgl. Merleau-Ponty, Phänomenologie der 
Wahrnehmung, a.a.O., S. 257/253: »Radikal ist erst eine Reflexion, die mich erfaßt im 
Begriff, die Idee des Subjekts und die Idee des Objekts zu bilden und zu formulieren, die 
den Ursprung beider Ideen zutage legt, die nicht allein operierende, sondern in dieser 
Operation ihrer selbst bewußte ist.«
31 Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phänomenologie, a.a.O., S. 187.
32 Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phänomenologie, a.a.O., S. 187.
33 Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phänomenologie, a.a.O., S. 188.

150 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

rung in der Welt erkennt, daß - wie Merleau-Ponty in der Phänome­
nologie der Wahrnehmung formuliert - die »wichtigste Lehre der 
Reduktion« »die Unmöglichkeit der vollständigen Reduktion«34 ist - 
und dies heißt die Unmöglichkeit, sich vollständig aus der leiblichen 
Weltverankerung zu lösen.

Merleau-Ponty achtet Scheiers weitreichende Aufnahme psy­
chologischer und soziologischer Fakten; im einzelnen wird er kaum 
einer der durchgeführten Wahrnehmungsanalysen in Zweifel zie­
hen. Jedoch verkennt Scheier in den Augen Merleau-Pontys die 
Funktion seiner Wesensanalysen. Sie können nicht im Dienst einer 
letztgültigen philosophischen Transparenz stehen, ob diese nun wie 
der Idealismus ein reines Ich oder wie Scheier einen Kosmos von 
Werten entdeckt. Werte und Wesen verdanken ihre Existenz viel­
mehr dem Faktum des Menschseins und müssen auf dieses Faktum 
auch wieder zurückbezogen werden. »Wie Netze vom Meeresgrund« 
- so Merleau-Ponty - »das zuckende Leben der Fische und Algen ans 
Licht heben, so müssen die Wesen Husserls [und man könnte hin­
zufügen: die Werte Scheiers] in sich die Erfahrung in all ihren leben­
digen Bezügen einfangen.«35

Merleau-Ponty vermutet bei Scheier noch Reste idealistischen 
Denkens, gegen die Scheier nicht radikal genug vorgegangen ist. Eine 
ähnliche Kritik an Scheier findet sich in Ernst Blochs 1935 erschiene­
ner Schrift Erbschaft dieser Zeit: Der »feudale Idealismus« der Sche- 
lerschen Wert- und Wesensanalysen, wie Bloch sich ausdrückt, 
enthülle allenfalls eine interessante, jedoch keine echte Person.36

Vielleicht jedoch stand Scheier Merleau-Ponty hinsichtlich der 
Relation zwischen Personalität und Leiblichkeit näher, als dieser ver­
mutete. Dies soll im folgenden untersucht werden, indem insbeson­
dere Merleau-Pontys Ausführungen in der Phänomenologie der 
Wahrnehmung und Scheiers Untersuchungen im Formalismus zu­
grunde gelegt werden.

34 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 11/VIII.
35 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 12/X. »Der notwen­
dige Durchgang durchs Wesen bedeutet nicht, daß es zum Gegenstände der Philosophie 
wird, sondern im Gegenteil, daß unsere Existenz so gänzliche benommen ist von der 
Welt, daß sie nicht im gleichen Moment, in dem sie der Welt sich zuwirft, sich selbst als 
solche zu kennen vermag, es vielmehr, um ihre Faktizität selbst zu erkennen und uns 
zuzueignen, des Feldes der Idealität bedarf« (S. llf./IX).
36 Ernst Bloch, Erbschaft dieser Zeit (1935), in: ders., Gesamtausgabe, Bd. 4, Frank- 
furt/M. 1977, S. 304 f.

Person und Wert A- 151

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

II. Die Wirklichkeit des Leibes und die Möglichkeit der Person

Die offensichtlich durch die zeitliche Differenz bedingten Unter­
schiede zwischen Scheier und Merleau-Ponty sollen im Verlauf der 
folgenden Darstellung, die auf der Suche nach Berührungspunkten 
zwischen beiden Denkern bezüglich der Frage nach der Personalität 
ist, nicht überdeckt werden. Sie müssen in Rechnung gestellt und 
fixiert werden; sie dürfen aber nicht voreilig, bevor die eigentliche 
philosophische Frage formuliert ist, als Argument benutzt werden. 
Die Unterschiede resultieren z. T. aus der phänomenologischen Per­
spektive selbst. Es ist evident, daß eine Phänomenologie, die die Lo­
gischen Untersuchungen zur Grundlage hat, anders an die Fragestel­
lungen herangeht als ein Philosophieren, das sich auf die Ideen oder 
auf die Krisis der europäischen Wissenschaften beruft. Merleau- 
Ponty stützt sich im wesentlichen auf die Spätschriften Husserls, die 
eine transzendentalphilosophische Grundlegung der Phänomenolo­
gie im Ausgang von der Lebenswelt intendieren. Er greift dement­
sprechend auf den umgedeuteten transzendentalen Ansatz Husserls 
zurück,37 wie er auch die Notwendigkeit einer genetischen Betrach­
tung nicht nur in Rechnung stellt, sondern sie geradezu mit der 
Hilfestellung Eugen Finks resp. Hegelscher Gedanken potenziert.38 
Scheier hingegen philosophiert im Ausgang von der eidetischen Phi­
losophie und betont immer wieder, vielleicht auch zu häufig, eine 
reine und absolute Wesensanalyse.

Neben der Methode ist aber auch die einleitende Aufgabenstel­
lung und Zielsetzung eine andere. Merleau-Pontys Absicht ist es, wie 
er gleich zu Anfang der Struktur des Verhaltens ankündigt, »ein Ver­
ständnis zu gewinnen von den Beziehungen zwischen dem Bewußt­
sein und der Natur - der organischen, der psychologischen oder 
selbst der sozialen Natur«39. Scheier hingegen kündigt im Formalis­

37 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 5/3: »Zurückgehen 
auf die >Sachen selbst< heißt zurückgehen auf diese aller Erkenntnis vorausliegende 
Welt, von der alle Erkenntnis spricht und bezüglich deren alle Bestimmung der Wissen­
schaft notwendig abstrakt, signitiv, sekundär bleibt, so wie die Geographie gegenüber 
der Landschaft, in der wir zuerst lernten, was dergleichen wie Wald, Wiese und Fluß 
überhaupt ist.«
38 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 153f./146f.: »Die 
Rückkehr zu kausalem Denken und Naturalismus wird solange gerechtfertigt bleiben, 
[...] solange die Phänomenologie nicht zur genetischen Phänomenologie geworden ist.«
39 Merleau-Ponty, Struktur des Verhaltens, a.a.O., S. 1/1; vgl. auch Merleau-Ponty, 

152 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

mus eine wissenschaftliche Grundlegung der philosophischen Ethik 
an, die »im Geist eines strengen ethischen Absolutismus und Objek­
tivismus« als Versuch einer in der Person fundierten und materialen 
Werten folgenden Ethik aufzufassen ist.40 Und im Anschluß an das 
Vorhaben, den Personbegriff zu bestimmen und das Wesen der Per­
son zu erfassen,41 sucht Scheier zwischen Körper, Leib, Bewußtsein, 
Ich (empirisches und transzendentales Ich), Person und den dazu­
gehörigen Korrelaten Grenzen zu ziehen (GW II, 157 f. in En. 1, 195, 
334 ff.).

Demgegenüber besteht Merleau-Pontys Interesse nicht in erster 
Linie darin, eine Konzeption der Personalität im Unterschied zum Ich 
oder zum Leib zu entwickeln oder einen elaborierten Begriff der Per­
son selbst aufzuzeigen.42 Jedoch schweigt er sich hinsichtlich der phi­
losophischen Frage nach der Personalität nicht aus. Bevor jedoch 
sinnvoll von >Person< gesprochen werden kann, ist es dem Autor der 
Phänomenologie der Wahrnehmung mehr als ein Anliegen zu er­
weisen, daß »der Leib, mit dem wir wahrnehmen, gleichsam ein 
natürliches Ich und selbst das Subjekt der Wahrnehmung ist.«43 Die 
phänomenologische Analyse der leiblichen Verankerung in der Welt, 
wie Merleau-Ponty sie durchführt, entdeckt ein personales Sein als 
sekundäres Phänomen; die Analyse der Wahrnehmungserfahrung 

Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 185/180, wo er das Ziel seiner Unter­
suchungen gleichsam tiefer legt, indem er den Ausgangspunkt des Philosophierens im 
Vollzug der Akte in statu nascendi erkennt: »Unser beständiges Ziel ist die Aufklärung 
der primordinalen Funktion, durch die wir Raum, Gegenstände und Werkzeuge für uns 
sein lassen und uns zu eigen machen, und die Beschreibung des Leibes als des Vollzugs­
ortes dieser Zueignung.«
40 Scheier, Der Formalismus in der Ethik, a. a. O., S. 9, 14.
41 Eine sehr konzise Darstellung des Schelerschen Personalismus bietet Heinz Leonardy, 
Liebe und Person. Max Scheiers Versuch eines >phänomenologischen< Personalismus, 
Den Haag 1976, vgl. bes. S. 115-192.
42 An diesem Punkt wurden z. T. die Unterschiede zwischen Scheier und Merleau-Ponty 
fixiert; vgl. Bernhard Lorscheid, Das Leibphänomen. Eine systematische Darbietung der 
Schelerschen Wesensschau des Leiblichen in Gegenüberstellung zu leibontologischen 
Auffassungen der Gegenwartsphilosophie, Bonn 1962, S. 130: »Obschon Merleau-Pon­
ty mit dem nicht in Psychisches und Physisches aufzugliedernden Leiberleben sachlich 
die psychophysische Indifferenz des Leibes herausstellt, obschon er in dem Vergleich des 
in die Welt verflochtenen Leibes mit dem >Sich-zu-einer-Welt-Verhalten< des Tieres 
wohl die Tatsache berührt, daß der Leib Bezugszentrum für die Umwelt ist, gelangt doch 
auch er nicht [etwa im Gegensatz zu Scheier, wie der Autor meint] zur eigentlichen 
Erhellung des subjektiv erlebten Leibes.«
43 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 243/239.

Person und Wert A- 153

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

zeigt primär, »daß man in mir wahrnimmt, nicht, daß ich wahr­
nehme.«44 Personale Akte greifen auf die Anonymität vorgängiger 
Wahrnehmungen zurück und schaffen neue Situationen, ohne sich 
jedoch von der Permanenz des Leibes je lösen zu können.45 »Das ei­
gentlich persönliche Existieren« ist in den Augen Merleau-Pontys, 
»ein je und je zeitweiliges, und sowie seine Flut sich zurückzieht, 
vermögen die in ihm gefaßten Entschlüsse dem Leben nur mehr 
einen gezwungenen Sinn zu geben.«46 Dies bedeutet nicht, daß Mer- 
leau-Ponty eine bloß aktualistische Theorie der Person vertritt. Per­
sonale Akte sedimentieren sich im habituellen Leib und wirken dort 
als Stil des menschlichen Lebens fort. Man kann demgemäß Persona­
lität bei Merleau-Ponty als die ausgezeichnete Möglichkeit des Men­
schen ansehen, die in seinem wirklichen Verhalten als Zur-Welt-sein 
mittels leiblicher Verhaltungen gegeben ist. Das Zur-Welt-sein selbst 
erlaubt es, die Wirklichkeit der natürlichen und leiblichen Veranke­
rung in der Welt ständig zu einer kulturellen und sinnfälligen Ver­
ankerung hin zu übersteigen, ohne daß der Leib jedoch in einem 
absoluten Sinne je transzendiert werden könnte.

Auf einen ersten Blick scheint Scheier Merleau-Ponty z. T. zu­

44 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 253/249; vgl. S. 280/ 
277.
45 Vgl. dazu die bereits von Merleau-Ponty in der Struktur des Verhaltens, a.a.O., 
S. 197/186, geäußerten Vorbehalte gegenüber einer voreiligen Auffassung des Bewußt­
seins: »Da die Unterscheidung von sinnlichem Gehalt und apriorischer Struktur eine 
sekundäre Unterscheidung ist, berechtigt zwar in der Welt der Naturobjekte, von der 
das Erwachsenenbewußtsein Kenntnis hat, aber undurchführbar im kindlichen Bewußt­
sein, - da es bestimmte Arten von >materialem Apriori< [es folgt ein Verweis auf Sche­
iers Formalismus] gibt, wandelt sich die Idee, die wir vom Bewußtsein zu bilden haben, 
von Grund auf. Man kann das Bewußtsein nicht mehr definieren als universale Funk­
tion der Ordnung der Erfahrung, die all ihre Gegenstände den Bedingungen der logi­
schen und der physischen Existenz unterwirft [...] und die ihre Spezifikation einzig der 
Mannigfaltigkeit der Gehalte verdankt.«
46 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 109/100. Die Bedeu­
tung der Zeit für die Untersuchungen Merleau-Pontys wird ersichtlich, wenn er an 
gleicher Stelle ausführt: »Die Verschmelzung von Leib und Seele im Akt, die Sublimie­
rung des biologischen Daseins zur persönlichen Existenz und der natürlichen Welt zur 
Kulturwelt empfängt ihre Möglichkeit wie auch ihre Gebrechlichkeit aus der Zeitstruk­
tur unserer Erfahrung. Jede Gegenwart erfaßt letztlich durch ihre Horizonte unmittel­
barer Vergangenheit und nächster Zukunft hindurch das Ganze aller möglichen Zeit; sie 
überwindet so die Zerstreuung der Augenblicke und vermag selbst der Vergangenheit 
noch erst ihren endgültigen Sinn zu geben, ja der persönlichen Existenz noch jene Ver­
gangenheit aller Vergangenheiten anzueignen, die uns die Stereotypie des Organischen 
am Ursprung alles willentlichen Seins erraten läßt.«

154 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

zustimmen, um sich dann aber um so radikaler von ihm abzugren­
zen. Scheier stellt bekanntlich heraus, daß die Person die »unmit­
telbar miterlebte Einheit des Er-Lebens« ist und »nicht ein nur ge­
dachtes Ding hinter und außer dem unmittelbar Erlebten«.47 Diese 
Bestimmung der Person ergänzt Scheier durch eine strenge Abgren­
zung vom Leib. Dem Autor des Formalismus gilt nämlich jede end­
liche Person als ein Individuum qua Person - »und auch nicht erst 
durch den Leib« (GW II, 371). So wie Personalität nach Scheier nur 
dem »wesenhaft vollsinnigen und mündigen Menschen« (GW II, 
472) zukommen kann, so muß die Person als Person auch unabhän­
gig vom Leib gedacht werden, wie auch das Ich des Erlebens vom Leib 
getrennt werden muß: »Auch einer faktischen, bestimmten Leib­
lichkeit oder gar eines bestimmten organischen Körpers bedarf das 
individuelle Erlebnisich nicht zu seiner Identifizierung als dieses 
individuellen.« (GW II, 377) Und als wollte Scheier direkt gegen 
Merleau-Ponty argumentieren, führt er aus, daß das »mit Person 
Gemeinte« »dem Ich gegenüber etwas von einer Totalität« hat, »die 
sich selbst genügt« (GW II, 389), daß »der Leib nicht zur Person­
sphäre und Aktspähre, sondern zur Gegenstandssphäre eines jegli­
chen Bewußtseins von etwas< und seiner Arten und Weisen gehört« 
(GW II, 397), um schließlich auszuführen, daß Personalität »Herr- 

47 Zum Begriff der Person vgl. GW II, 14: »[...] alle Werte [sind] den Personwerten 
unterzuordnen«; GW II, 50f.: »Denn die Person ist weder selbst ein Ding, noch trägt 
sie das Wesen der Dinghaftigkeit in sich, wie dies allen Wertdingen wesentlich ist. Als 
die konkrete Einheit aller nur möglichen Akte steht sie der ganzen Sphäre möglicher 
>Gegenstände< [...] gegenüber [...]. Sie existiert nur im Vollzug ihrer Akte«; GW II, 103 
in Fn. 1: »Person ist kontinuierliche Aktualität«; GW II, 371: »[...] daß nämlich Person 
niemals als ein Ding oder eine Substanz gedacht werden darf [...] Person ist vielmehr 
die unmittelbar erlebte Einheit des Er-lebens - nicht ein nur gedachtes Ding hinter und 
außer dem unmittelbar Erlebten«; GW II, 382 f.: »Person ist die konkrete, selbst wesen­
hafte Seinseinheit von Akten verschiedenartigen Wesens, die an sich [...] allen wesen­
haften Aktdifferenzen [...] vorhergeht. Das Sein der Person >fundiert< alle wesenhaft 
verschiedenen Akte«; GW II, 384: »Vielmehr steckt in jedem voll konkreten Akt die 
ganze Person und >variiert< in und durch jeden Akt auch die ganze Person«; GW II, 385: 
»Da die Person ihre Existenz ja eben erst im Erleben ihrer möglichen Erlebnisse voll­
zieht, hat es gar keinen Sinn, sie in den gelebten Erlebnissen erfassen zu wollen [...] 
Vielmehr ist es die Person selbst, die, in jedem ihrer Akte lebend, auch jeden voll mit 
Eigenart durchdringt«; GW II, 389: »D.h. zum Wesen der Person gehört; daß sie nur 
existiert und lebt im Vollzug intentionaler Akte. Sie ist also wesenhaft kein Gegen­
stands; GW II, 471: »[...] 1) Jede psychologische Objektivierung ist mit Entpersonali- 
sierung identisch. 2) Person ist jedenfalls als Vollzieher intentionaler Akte gegeben, die 
durch die Einheit eines Sinnes verbunden sind«; vgl. auch GW II, 475.

Person und Wert A- 155

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

schäft über den Leib« voraussetzt: »Das Phänomen der Personalität 
ist aber nicht nur auf den wesenhaft vollsinnigen und mündigen 
Menschen beschränkt, sondern auch nur auf solche Menschen, in 
denen die Herrschaft über ihren Leib unmittelbar in die Erscheinung 
tritt und die sich selbst unmittelbar als Herren ihres Leibes fühlen, 
wissen und erleben. [...] Wer vorwiegend in seinem Leibbewußtsein 
so lebt, daß er sich mit dessen Gehalt identifiziert, ist keine Person.« 
(GW II, 472)

Um diese Sätze adäquat zu verstehen, ist die Perspektive nach­
zuvollziehen, die Scheier einnimmt. Scheier sagt nicht, daß der 
Mensch prinzipiell nichts mit dem Leib zu tun hat, sondern er sagt, 
daß, wenn Personalität als Möglichkeit des Menschseins zum Thema 
wird, so muß dies als unabhängig von der faktischen Situation und 
Organisation des Menschen geschehen; denn es ist gerade das Cha­
rakteristikum des Menschen, sich über das Wirkliche zu erheben, 
indem er sich als Person zu begreifen vermag. Man würde - mit an­
deren Worten - das Phänomen der Personalität reduzieren und auch 
am Menschen vorbeigehen, würde Personalität einzig auf den kon­
kreten Leib als Körper reduziert. Ähnliches konstatiert auch Mer- 
leau-Ponty, wenn er ausführt, daß personale Existenz sich nur im 
Überstieg aus der leiblichen Verankerung ergeben kann, daß der 
Keim der Personalität im Vollzug des Zur-Welt-seins zu suchen ist. 
Hier kommt die noch stumme Erfahrung zum Ausdruck ihres eige­
nen Sinnes.

Unter dieser Perspektive werden auch die Sätze Scheiers ver­
ständlich, die in einem ersten Durchgang den zuvor angeführten 
Aussagen bezüglich der Unabhängigkeit der Person vom Leib zu wi­
dersprechen scheinen. Gleichzeitig nämlich gilt für Scheier, daß die 
Leiblichkeit im Sinne einer »materialen Wesensgegebenheit« »als 
Form der Wahrnehmung fungiert« (GW II, 397) und daß der »Zu­
sammenhang von >Ich< und >Leib< selbst« ein »Wesenszusammen­
hang« (GW II, 402) ist. Und dies wird noch einmal deutlich von Sche­
ier unterstrichen durch die Aussage, »daß wir durchaus nicht erst 
durch >Erfahrung< [...] >lernen< müssen, daß wir keine Engel sind, 
sondern einen Leib besitzen« (GW II, 401). Diese Aussagen blieben 
unverständlich, faßte man die zuvor angeführten Sätze Scheiers zur 
Person als Aussagen über den Menschen. Der Wesensbegriff der Per­
son ist unabhängig vom Wesensbegriff des Menschen, gerade weil 
Person und Mensch einen Wesenskern teilen: Der Mensch »ist ein 
Ding, das sich selbst und sein Leben und alles Leben transzendiert.

156 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

Sein Wesenskern - abgesehen von aller besonderen Organisation - 
ist ebenjene Bewegung, jener geistige Akt des Sichtranszendierens!« 
(GW II, 293)

Im Resume dieser Gedankengänge ergibt sich, daß Scheier den 
Menschen als ein sich über seine leibliche und milieubedingte Ver- 
faßtheit transzendierendes Wesen begreift und daß der Mensch sich 
in diesem Überstieg unabhängig vom Faktum des Leibes zu seiner 
Personalität als Einheit aller Akte hin zentrieren kann. Der Mensch 
ist das Wesen, das sich im Vollzug seiner Akte, wie Scheier 1928 in 
der Philosophischen Weltanschauung sagen wird, zur Person »nur [!] 
aktiv sammeln kann« (GW IX, 83), ohne eine letzte Gegenständlich­
keit oder Zuständlichkeit in einer Personensubstanz je erreichen zu 
können. Personalität kommt dem Menschen demnach als Aufgabe 
zu, ohne daß jedoch eine objektivierte Person je erreicht werden 
könnte.48 In diesem Sinne nähert sich Scheier Merleau-Pontys Auf­
fassung bis auf die Tatsache, daß Merleau-Ponty erstens dem Leib 
weitgehendere Fähigkeiten zuspricht und er zweitens die Rede von 
Gott und Welt, die Scheier insbesondere mit der Person verknüpft, 
vermeidet.

Hinsichtlich der Fähigkeiten, die Merleau-Ponty dem Leib zu­
spricht, ist zu sagen, daß der französische Phänomenologe tatsächlich 
in seinen Forschungen zu zeigen vermag, daß dem Leib als handeln­
dem Leib mehr zuerkannt werden muß als Scheier vermutet. Mer­
leau-Ponty lehnt die berühmte Schelersche Differenzierung zwi­
schen >Seele<, >Körperleib<, >Ich< und >Leib< auf der einen Seite und 
den dazugehörigen Korrelaten >Leibich<, >toter Körper<, >Außenwelt< 
und >Umwelt< auf anderen Seite als strikte und endgültige - nicht 
jedoch als funktionale - Trennungen ab, weil er in seinen Unter­
suchungen aufzeigen kann, daß diese Differenzen - sowohl in ver­
tikaler Hinsicht auf die Stufen als auch in horizontaler Hinsicht auf 

48 Vgl. auch Scheiers Tod und Fortleben (1913/14), GW X, 46 f: »Was gehört zum We­
sen der Person, wenn im Sterbensakt der Leib aufhört zu sein - zur Person als der selbst 
noch aktuellen, konkreten Einheit aller Akte, zur Idee dieses einheitlichen, konkreten 
Tatfaktors, der an keine sog. >Substanz< angeheftet werden darf? Ich antworte: Es gehört 
dann zum Wesen der Person genau das nämliche, was zu ihrem Wesen gehörte, als der 
Mensch lebte - nichts Neues also daß so, wie sich während des Lebens ihre Akte 
>hinausschwangen< über die Leibzustände, sich nun sie selbst auch hinausschwinge über 
ihres Leibes Zerfall. Und nur dieses Schwingen, dieses Fort- und Hinausschwingen, 
dieser dynamische Actus, der zu ihrem Wesen gehört - er allein wird und muß im 
Sterben das volle Erleben und Sein der Person sein.«

Person und Wert A- 157

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

die Korrelate - im faktischen Verhalten des Eigenleibes ineinander 
übergehen resp. die Unterschiede im leiblichen Verhalten selbst 
gründen. Doch eine derartige Auffassung führt nicht dazu, daß die 
Dignität der persönlichen Existenz bei Merleau-Ponty dadurch ge­
fährdet würde. Ganz im Gegenteil: Wenn bereits dem leiblichen Ver­
halten beispielsweise die Konstitution von Subjektivität und Objek­
tivität zugesprochen werden kann,49 so kann erst die personale 
Existenz diese zur Aussprache ihres eigenen Sinnes bringen. - An­
ders aber steht es mit der von Scheier der Person als Korrelat zuge­
ordneten Welt.

III. Die Welt als Korrelat der Person und 
der Mensch als Gottsucher

Die vorigen Ausführungen thematisierten den Begriff der Person als 
anthropologisches Radikal im Kontext einer phänomenologischen 
Analyse des Menschseins. Hiervon unterscheiden kann man einen 
metaphysischen Begriff der Person, der über den genuin anthropolo­
gischen Kontext hinausreicht. Erkennbar wird dieser metaphysische 
Ansatz, wenn Scheier der Person als Sachkorrelat die Welt im Gegen­
satz zur Umwelt zuordnet. Hier, und nicht in der Auffassung von 
Person und Leib, liegen die entscheidenden Thesen, die Scheier von 
Merleau-Ponty trennen.

Erst der Person kann nach Scheiers Ansicht im Unterschied zum 
Ich oder zum Leib, dem eine Umwelt gegeben ist, eine Welt als Kor­
relat zugesprochen werden, die alle Umwelten umgreift. Diese Welt 
aber ist die Welt einer Person, nicht die aller Personen. Erst mit 

49 In diesen Kontext gehört Merleau-Pontys Beispiel, das er von Husserl übernommen 
hat, daß die Berührungen der rechten Hand durch die linke Hand und umgekehrt im 
Keim die Kategorien von Subjektivität in sich tragen. Scheier kommt selbst auf dieses 
Beispiel zu sprechen, jedoch diskutiert er es einzig unter dem Gesichtspunkt der Identi­
tät des Eigenleibes, nicht unter dem der Etablierung kategorialer Begriffe; vgl. GW II, 
399: »Mag es auch eines Lernens und einer allmählichen >Entwicklung< bedürfen, die 
rechte Hand, deren Sein, Gestalt, Fingerbewegung ich als Bestandteil meines inneren 
Leibbewußtseins besitze und in der es mir z.B. jetzt >weh< tut, als dasselbe Ding zu 
nehmen, das ich jetzt mit der Linken befühle und dem mein optisches Bild entspricht 
[...], so betrifft dieser Lernprozeß doch immer nur 1. die Zuordnung der sich entspre­
chenden Teile der >Seiten< des einen >Leibes< [...], bei der die unmittelbare Identität des 
ganzen von außen und innen gegebenen Leib-Gegenstandes bereits vorgegeben ist 
[...].«

158 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

einem als konkreter Person mitgesetzten Gott50 kann der Mikrokos­
mos der Personalwelt zu einem Makrokosmos einer einheitlichen 
und identischen Welt aller Personalwelten werden.

Zugleich aber qualifiziert Scheier den Menschen als »Gott­
sucher«. Der Mensch ist als transzendierendes Wesen nur Träger 
einer Tendenz in »Richtung auf das Göttliche« (GW II, 296); inner­
halb dieses Vollzugs kann er sich zur Person sammeln. Auf einer 
höheren Stufe, und hier scheidet sich der anthropologische vom me­
taphysischen Ansatz, muß diese Person, wie gesehen, mit dem Postu­
lat eines Makrokosmos als Einheit aller konkreten Personalwelten 
zugleich Gott als eine konkrete Person mitsetzen.

Merleau-Ponty weicht an diesem Punkt von Scheier entschei­
dend ab. Die Welt ist kein Korrelat der Person; der Mensch ist viel­
mehr als Mensch zur Welt. Für Merleau-Ponty ist die Vorstellung 
phänomenologisch nicht ausweisbar, eine Person könne sich auf ihre 
Personalwelt oder einen Makrokosmos beziehen, wenn die Person als 
Einheit des Erlebens bestimmt wird. Hierfür können weder Anhalts­
punkte in der faktischen Wahrnehmung gefunden werden noch ist 
eine derartige Ansicht durch phänomenologische Intuition zu erfas­
sen. Die Hypothese Scheiers ist aus der Sicht Merleau-Pontys eine 
bloße, nicht ausgewiesene Konstruktion. Phänomenologisch einsich­
tig ist einzig die Welt als Horizont, in dessen Atmosphäre sich der 
Mensch verhält, nicht jedoch als starres Korrelat. Deutlich wird die­
ses Problem bei Scheier, wenn er ausführt: »Nur die Person ist nie­
mals ein >Teil<, sondern stets das Korrelat einer >Welt<: der Welt, in 
der sie sich erlebt.« (GW II, 392) Hierauf würde Merleau-Ponty ant­
worten, daß die Person, wenn sie sich in einer Welt erlebt, freilich ein 
Teil derselben sein muß, Personalität aber nicht ausgezeichnet ist, 
durch das Sein in Differenz zu einer Welt, sondern durch das Sein 
zu einer Welt als Horizont.

Hinsichtlich der Personalität als anthropologischer Konstante 
stimmt Merleau-Ponty mit Scheier überein. Er würde sicherlich auch 
noch Scheier zustimmen können, wenn dieser den Menschen als 
Gott-Sucher beschreibt, ohne daß jedoch je Gott gesetzt oder im Be­

50 Vgl. GW II, 396: »Und wer >die< konkrete absolute Welt sagt und setzt, und dabei 
nicht seine eigene meint, der setzt auch die konkrete Person Gottes unweigerlich mit.« 
Scheier selbst verweist freilich im Vorwort zur dritten Auflage des Formalismus (GW II, 
17) darauf, daß er die hier vorgestellten Ansichten nicht mehr teile und daß gerade seine 
anthropologischen Untersuchungen darüber Aufschluß geben werden.

Person und Wert A- 159

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Bermes

zug auf den Makrokosmos mitgesetzt wird. Der These Scheiers je­
doch, daß sich die Person selbst wiederum einen Halt schaffen könne 
jenseits der menschlichen Sammlungsbewegung und leiblichen Ver­
ankerung, so wie Scheier dies zumindest insinuiert,51 bestreitet Mer- 
leau-Ponty.

Merleau-Pontys Gründe hierfür liegen auf der Hand. Wenn die 
Person nichts anderes sein kann als die Einheit des Erlebens, so ist sie 
genau das und nichts weiter. Der Person kann gar kein Korrelat zu­
geordnet werden, wenn sie sich nicht selbst objektivierte, was aber 
nach Scheier eigentlich nicht möglich ist. Dies bedeutet nach Mer- 
leau-Ponty aber nicht, daß der Mensch oder die Person welt-los 
wären: Der Mensch als sich transzendierendes Wesen und als Gott­
sucher, trägt im Erleben selbst und stets den Keim der Welt, nämlich 
als Zur-Welt-sein, wie der Terminus technicus bei Merleau-Ponty 
heißt. Einen Makrokosmos oder eine Personalwelt kann der Mensch 
sich zwar als eine sich bewährende Hypothese bilden, jedoch immer 
nur eingedenk der Konstitutionsleistung des Zur-Welt-seins: »Das 
Problem der Welt, und zu allem Anfang das des eigenen Leibes, ist 
eben dies, daß alles darin bleibt.«52

Wieder anders verhält es sich mit dem ethischen Personalismus 
Scheiers. Wenngleich Merleau-Ponty mit guten Gründen Scheiers 
metaphysischen Personbegriff ablehnt, so stellt sich doch die Frage, 
ob die Ethik nicht einen Begriff der Person benötigt, der über die 
anthropologische Charakterisierung hinausreicht. Hierauf gibt Mer­
leau-Ponty keine explizite Antwort. Der französische Denker scheint 
nur das auszuführen, was Friedrich Hebbel 1838 in seinen Tagebü­
chern zur Philosophie notiert hat. Hebbel skizziert kurz, daß die Phi­
losophie eigentlich nur eine »höhere Pathologie« ist: »Es ist nicht 
nötig, daß alle Fragen beantwortet werden, es reicht bei den wichtig­
sten schon hin, wenn sie nur aufgeworfen werden«.53 Freilich müssen 
sich Hebbel und Merleau-Ponty nicht nur fragen lassen, inwieweit 
denn eine Ethik ohne Antworten auskommen kann, sie müssen sich 

51 Vgl. GW II, 396: »[...] so ist auch alle Wesensgemeinschaft von individuellen Per­
sonen nicht in irgendeiner >Vernunftgesetzmäßigkeit< oder einer abstrakten Vernunfti­
dee gegründet, sondern allein in der möglichen Gemeinschaft dieser Personen zur Per­
son der Personen, d.h. in der Gemeinschaft mit Gott. Alle anderen Gemeinschaften 
sittlichen und rechtlichen Charakters haben diese Gemeinschaft zum Fundament.«
52 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 233/230.
53 Friedrich Hebbel, Tagebücher, Auswahl und Nachwort von Anni Metz, Stuttgart 
1987, S. 58 (Nr. 1170 und 1171).

160 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist und Leib

darüber hinaus auch fragen lassen, wie eine Ethik durch eine Patho­
logie begründet werden kann, wo doch die Ethik dafür sorgen sollte, 
daß der Mensch zumindest nicht allzu früh in die Hände des Patho­
logen gerät.

Person und Wert A- 161

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

Zwischen Thomas von Aquin und Kant.

Max Scheiers Augustinus-Rezeption

Im Sommersemester 1921 hielt Martin Heidegger in Freiburg i.Br. 
eine Vorlesung über: Augustinus und der Neuplatonismus. Wenige 
Monate zuvor erschien Max Scheiers Werk Vom Ewigen im Men­
schen, das Heidegger interessiert gelesen hatte. Als Heidegger nun 
in einer knappen Einleitung zu seiner Vorlesung einen groben Über­
blick über die Geschichte des Augustinismus gab, beschloß er seine 
Ausführungen mit der abfälligen Bemerkung, daß das, was Scheier 
heute mache, lediglich eine sekundäre Übernahme des Augustinis­
mus sei, »aufgeputzt mit Phänomenologie«.1 Heidegger bezog sich 
mit seiner abfälligen Bemerkung eindeutig auf Scheiers Vom Ewigen 
im Menschen, der darin im Vorwort zur ersten Auflage, datiert auf 
den 17. Oktober 1920, berichtet, daß er mit seiner Abhandlung »der 
Öffentlichkeit zum ersten Male einige Früchte der religionsphiloso­
phischen Gedankenarbeit« übergebe, »die den Verfasser seit vielen 
Jahren beschäftigte - die ersten Fundamente des systematischen Baus 
einer >natürlichen Theologien« (GW V, 8). Diese ersten Fundamente 
einer natürlichen Theologie hielt Scheier »für gesicherter als die 
überlieferten und auch für geeignet, vom heutigen Menschen tiefer 
verstanden und besser gewürdigt zu werden als die traditionellen 
Systeme der Religionsbegründung, die entweder mehr auf Thomas 
von Aquin oder auf Kant und Schleiermacher beruhen« (GW V, 8). 
Über viele Jahre hinweg suchte Scheier damals nach einer Möglich­
keit, zwischen den beiden Konfessionen und ihren traditionellen re­
ligionsphilosophischen Systemen zu vermitteln und orientierte sich 
dabei als Vermittler, wie er vorgab, weder an Thomas noch an Kant, 
sondern an Augustinus.1 2

1 Martin Heidegger, Augustinus und der Neuplatonismus, in: ders., Phänomenologie 
des religiösen Lebens (GA 60), Frankfurt a.M. 1995, S. 157-299, hier: S. 159.
2 Das Verhältnis der beiden großen christlichen Konfessionen und eine Möglichkeit der 
Vermittlung auf dem Gebiet ihrer Religionsphilosophien beschrieb Scheier in seinem 

162 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Im Vorwort zu Vom Ewigen im Menschen spricht Scheier von 
seiner tiefen Überzeugung, »daß weder auf dem Boden der Philo­
sophie des Thomas von Aquin noch auf dem Boden der durch Kant 
eingeleiteten philosophischen Periode die natürliche Gotteserkennt­
nis je wieder diese einende Aufgabe zu erfüllen vermag. Sie wird sie 
nur erfüllen, wenn sie den Kern des Augustinismus von seinen zeit­
geschichtlichen Hüllen befreit und mit den Gedankenmitteln der 
phänomenologischen Philosophie neu und tiefer begründet; d. h. der 
Philosophie, die die Wesensgrundlagen alles Daseins mit gereinigten 
Augen zu schauen unternimmt und die Wechsel einlöst, die eine all- 
zuverwickelte Kultur auf sie in immer neuen Symbolen gezogen hat. 
Dann wird sie jenen unmittelbaren Kontakt der Seele mit Gott im­
mer klarer aufweisen, den Augustin mit den Mitteln des neuplato­
nischen Denkens an der Erfahrung seines großen Herzens immer 
neu aufzuspüren und in Worte zu fassen bemüht war. Nur eine 
Theologie der Wesenserfahrung des Göttlichen vermag für die ver­
lorenen Wahrheiten Augustins die Augen wieder zu öffnen« (GW V, 
8 ff.).

In Scheiers hier zum Ausdruck gebrachten Wertschätzung Au­
gustins klingen die drei wichtigsten Motive seiner Augustinus-Re­
zeption an: 1) Scheier führt Augustinus als Vermittler zwischen Tho­
mas von Aquin und Immanuel Kant ein, was ein ganz bestimmtes 
Licht auf seine Augustinus-Interpretation zurückwirft. 2) Scheier 

Vortrag Der Friede unter den Konfessionen, ebenfalls im Jahre 1920: »Bis jetzt besteht in 
unserem Lande der widersinnige Zustand, daß die beiden christlichen Konfessionen in 
allen Fragen der Philosophie und der natürlichen Religion, besonders infolge des Gegen­
satzes zwischen Kant und Thomas von Aquin, noch weit stärker auseinandergehen als in 
der positiven und geschichtlichen Theologie. Es ist widersinnig, wenn gerade das, was 
(wie die natürliche Theologie und Religionsphilosophie) ausschließlich das Werk spon­
taner Vernunfterkenntnis sein soll, am meisten traditionalistisch betrieben wird. Im 
protestantischen Kantianismus (der Kantscholastik, wie man sie mit Recht genannt hat) 
ist das eher in noch höherem Maße der Fall als in der thomistischen Scholastik, wo 
freilich auch die bekannten Gottesbeweise und anderes allzusehr nur eingelernt, nicht 
immer neu geprüft und erwogen werden. Die Gründe, aus denen heraus ich glaube, daß 
nur eine Neubildung der augustinischen Grundanschauung und deren tiefere Ver­
knüpfung mit den Ergebnissen der gegenwärtigen Philosophie eine natürliche Theo­
logie ergeben könnte, die sich zum Fundament für die Auseinandersetzung der Be­
kenntnisgruppen eignen und von beiden Seiten wahrhafte Anerkennung finden würde, 
und nicht glaube, daß eine natürliche Theologie auf dem Boden Kants oder auf dem 
Boden Thomas von Aquins dieses je leisten wird, habe ich anderwärts dargelegt« 
(GW VI, 242). Scheier verweist dabei näher auf seine Abhandlung Probleme der Reli­
gion in Vom Ewigen im Menschen (GW V, 101-354).

Person und Wert Ar- 163

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

unterscheidet einen »von seinen zeitgeschichtlichen Hüllen befreiten 
Kern des Augustinismus« und die »Gedankenmittel der phänomeno­
logischen Philosophie.«3 3) Er umschreibt schließlich mit dem letzten 
Satz des obigen Zitates: die Mystik.4

Bedenkt man Scheiers hohe Wertschätzung Augustins, so ver­
wundert doch die Tatsache, daß seine Augustinus-Rezeption bislang 
noch kaum untersucht wurde.5 Der Grund liegt wohl bei Scheier 
selbst. Zwar durchziehen zahlreiche Hinweise auf Augustinus Sche­
iers Werk und vermitteln so den Eindruck geistiger Nähe, anderer­
seits lassen sich Scheiers Bezugnahmen kaum auf Augustins Schrif­
ten zurückführen. Es ist auffallend, daß in Scheiers Gesamtwerk 
Zitate und Textbelege aus den Schriften Augustins so gut wie über­
haupt nicht vorkommen.6 Spricht Scheier von Augustinus, dann sind 
dies zumeist geistesgeschichtliche Allgemeinplätze.7 Selbst als Sche­
ier eine Grundformel für alle religiösen Akte aufstellt und sich dabei 
des augustinischen Zitates »inquietum cor nostrum, donec requiescat 
in te« (GW V, 245)8 bedient, kann man nicht von vorneherein sagen, 
dahinter stünde eine größere geistige Auseinandersetzung Scheiers 
mit Augustinus. Dieses berühmte Zitat aus Augustins Confessiones 
1,1 wirkt eher wie ein Griff Scheiers in eine allgemeine Zitatensamm­

3 Vgl. GW IX, 257 und GW VII, 318.
4 Dies erhellt z. B. Scheiers Vorrede zur zweiten Auflage zu Vom Ewigen im Menschen, 
wo er von der Gotteserfahrung spricht, »die jeder Mensch im Grunde seiner Persönlich­
keit und im mystischen Kontakt dieses seines geistig-persönlichen Seelengrundes mit 
der Gottheit unter bestimmten disponierenden Bedingungen und inneren Bereitschaf­
ten zu machen vermag« (GW V, 21).
5 »Eine eingehende Untersuchung der Augustinus-Rezeption Scheiers fehlt noch im­
mer.« Michael Gabel, Intentionalität des Geistes. Der phänomenologische Denkansatz 
bei Max Scheier, Leipzig 1991 (Erfurter Theologische Studien; 61), S. 228, Anm. 468. 
Eine erste ausführliche Annäherung: Johan Grooten, L'augustinisme de M. Max Scheier, 
in: Augustinus Magister II. Communications, Paris 1954 (£tudes Augustiniennes; Sup­
plement), S. 1111-1120. Vgl. zu Scheiers Kritik an Augustinus: Guido Cusinato, Scheier 
interprete inattuale del Cristianesimo, in: Filosofia e Teologia 1/1999, S. 138-161, hier 
S. 150-155.
6 Vgl. Gabel, Intentionalität des Geistes, a.a.O., S. 228, Anm. 468.
7 Vgl. GW V, 95 und 131 f.; GW XI, 256.
8 »Das schärfste, obzwar nur negative diagnostische Kennzeichen eines religiösen Aktes 
im Unterschiede zu allen anderen geistigen Akten ist daher die in ihm mitgegebene 
unmittelbare Einsicht in seine wesensmäßige Unerfüllbarkeit durch irgend einen der 
>Welt< angehörigen oder die Welt selbst ausmachenden endlichen Gegenstand. In die­
sem Sinne ist das Augustinische: inquietum cor nostrum, donec requiescat in te eine 
Grundformel für alle religiösen Akte« (GW V, 245). Vgl. dazu GW V, 374 und GW IV, 
528 f.

164 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

lung.9 Helmut Kuhn, der bei Scheier von einer »augustinischen Me­
taphysik« spricht, hatte den Eindruck, daß diese in Scheiers Werk 
»keinen ihr angemessenen literarischen Ausdruck gewonnen« ha­
be.10 11 »Dennoch wurde in all diesen literarischen Äußerungen der 
Umriß eines großen Ganzen sichtbar.«11 Kuhn hat insofern recht, als 
Augustinus von Scheier zwar kaum erwähnt und nur selten inter­
pretiert wird, aber dennoch im Denken Scheiers präsent ist.12 Besitzt 
Scheier vielleicht so etwas wie eine »anima naturaliter augusti- 
niana«?13

Das gedruckte Werk Scheiers läßt keine Rückschlüsse auf den 
Umfang und die Gründlichkeit seiner Augustinus-Kenntnisse zu. 
Andere Quellen oder Indizien wären notwendig: Seine akademischen 
Lehrer als Augustinus-Interpreten, von Scheier in seinem Werk zi­

9 Dieser Eindruck ändert sich selbst dann nicht, wenn Helmut Kuhn dieses Augustinus- 
Zitat zur Grundlage der augustinischen Metaphysik Scheiers erhebt: »Mit Hilfe einer 
Phänomenologie des Innenlebens will er [Scheier] die moralischen Bedingungen der 
philosophischen Erkenntnis herausarbeiten - und damit gerät er allerdings in die un­
mittelbare Nähe Augustins, des Lehrers, der aus dem >unruhigen Hetzern den Erkennt­
nisaufstieg hervorgehen ließ. Mehr noch: indem er den Akt des >Aufschwungs< als fun­
damentale Bedingung philosophischer Erkenntnis kennzeichnet, bringt er den Urquell 
der metaphysischen Tradition zum Fließen.« Helmut Kuhn, Max Scheier als Faust, in: 
Paul Good, Max Scheier im Gegenwartsgeschehen der Philosophie, Bern/München 
1975, S. 29-37, hier: S. 32.
10 Kuhn, Max Scheier als Faust, a. a. O., S. 32. Kuhn fährt fort, daß wir die augustinische 
Metaphysik Scheiers niedergelegt finden, »immer in fragmentarischer Form, in zwei 
Sammelbänden Vom Umsturz der Werte (1915) und Vom Ewigen im Menschen (1921), 
in den drei Kriegsbüchern und in dem Nachlaßband von 1933 (21957).«
11 Kuhn, Max Scheier als Faust, a. a. O., S. 32.
12 »Scheier se refere volontiers ä saint Augustin, mais, etant tres peu historien, il inter- 
prete sa pensee plus qui'il ne la eite.« Grooten, L'augustinisme de M. Max Scheier, 
a.a.O., S. 1111. »Clearly as a Christian, Scheier Stands well within the Augustinian 
tradition. He had never given up this attachment despite the metaphysical ideas of his 
last years.« Manfred S. Frings, Max Scheier. On the Ground of Christian Thought, in: 
Franciscan Studies 27 (1967), S. 176-189, hier: S. 176. Vgl. auch Heinrich Fries, Die 
katholische Religionsphilosophie der Gegenwart. Der Einfluß Max Scheiers auf ihre 
Formen und Gestalten. Eine problemgeschichtliche Studie, Heidelberg 1949, S. SOS­
SOS. Erich Przywara, Zum Problem Max Scheier, in: Stimmen der Zeit 108 (1925), 
S. 78-80.
13 Vgl. Grooten, L'augustinisme de M. Max Scheier, a.a.O., S. 1111. »Max Scheier 
(+1928) entwarf eine Religionsphilosophie augustinischer Prägung. Seine Lehren von 
der Wesensschau Gottes, vom Primat der Liebe, seine Dreiteilung der Seele in eine 
erkennende, wollende und liebende sollen die augustinische Tradition in moderner Wei­
se fortführen.« Fritz Hoffmann, Artikel »Augustinismus«, in: Heinrich Fries (Hg.), 
Handbuch theologischer Grundbegriffe I, München 1962, S. 145-151, hier: S. 151.

Person und Wert A- 165

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

tierte Sekundärliteratur zu Augustinus, der Nachlaß Scheiers, un­
veröffentlichte Manuskripte, die Bestände an Augustinuswerken 
oder der Sekundärliteratur zu Augustinus in Scheiers privater Biblio­
thek.14 Letztlich gibt es nur zwei Stellen, wo Scheier sich ausführ­
licher mit Augustinus auseinandersetzt und wo er ihn näher inter­
pretiert.

Im gedruckten Werk Scheiers findet sich eine einzige ausführ­
lichere Passage über Augustinus, nämlich im Aufsatz Liebe und Er­
kenntnis von 1915 (GW VI, 77-98). Scheier gibt einmal selbst zu, 
daß seinen Untersuchungen über »Liebe und Erkenntnis« eine ge­
wisse historische Fundierung mangele, doch er fügt hinzu, daß diese 
Erich Przywara in seinem Buch Religionsbegründung von 1923 
nachgeliefert habe.15

Eine zweite eingehende Beschäftigung Scheiers mit Augustinus 
findet sich in dem bislang noch unveröffentlichten blauen Heft 
Nr. 175 aus dem Nachlaß Scheiers in der Bayerischen Staatsbiblio­

14 Die private Bibliothek Max Scheiers ist nur teilweise noch erhalten, was nur bedingte 
Schlußfolgerungen zuläßt. Die noch vorhandenen Bestände stehen im Nachlaß Scheiers 
in der Münchener Staatsbibliothek und sind katalogisiert.
15 Scheier: »Diese Untersuchungen sind durch Przywara historisch recht interessant 
unterbaut worden, ihre Resultate dagegen sind nur teilweise von ihm anerkannt wor­
den, im Kerne aber zugunsten der thomistischen Lehre bestritten« (GW IX, 257). Die 
Hochschätzung, die Scheier Erich Przywara entgegenbrachte, geht aus zwei Briefen 
Scheiers an seine zweite Frau Märit hervor. Scheier schrieb ihr am 17. November 1923 
aus Köln nach Freiburg: »[...] Ich las jetzt die zwei Bücher über mich von Geyser u. 
Przywara's >ScheIer u. Newman<. Przywara ist gut; Geyser nicht ungründlich, aber doch 
sehr langweilig.« Vier Wochen später, am 17. Dezember 1923, schrieb er erneut: »[...] 
Przywaras Buch ist geradezu ausgezeichnet. Es ist scharf, gelehrt und von einer begriff­
lichen Kultur, der gegenüber Geyser u. alle meine Kritiker geradezu Bauern an Primiti­
vität sind. Natürlich hat in dieser Frage nur Przywara recht (wie es auch mein Vorwort 
sagt zur 2. Aufl.) Geysers Polemik ist billig, flach u. kinderleicht zu widerlegen. Przy­
wara hat ja fast alle meine >Kritiker< vorauswiderlegt. Ich staune geradezu über Przywa­
ras Feinheit, Scharfsinn u. Weisheit. Natürlich irrt in Vielem auch er. Aber wie gescheit 
ist das gegen Geyser. [...] Das Bild, das er von meiner Religionsphil. gibt, ist völlig 
verzeichnet. Von allen meinen kath. Kritikern versteht mich nur Przywara. Dazu redet 
Geyser ja immer nur von einem Punkt u. unterschlägt alles Wesentliche meines Sy­
stems. (S. Przywaras >Vorrede<). Auch daß er mich von Gratry bestimmt annimmt, ist 
pure Construktion u. willkürliche Mache. [...]« Bei den beiden von Scheier erwähnten 
Büchern handelt es sich um: Erich Przywara, Religionsbegründung. Max Scheier - J. H. 
Newman, Freiburg 1923; Joseph Geyser, Augustin und die phänomenologische Reli­
gionsphilosophie der Gegenwart mit besonderer Berücksichtigung Max Scheiers, 
Münster 1923. Einmal verweist Scheier auf Erich Przywara, ohne daß er dabei seine 
Quelle nennt: GW XI, 63. An dieser Stelle bezieht er sich auf Przywara, Religions­
begründung, a. a. O., S. 57 f.

166 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

thek in München: Über Augustinus und Mystik (Sign. Ana 315, B, I, 
175).16 Darin liegen uns wohl die Aufzeichnungen Scheiers vor, die er 
sich für einen Vortrag im Sommer 1924 in der alten Abtei Pontigny 
in Burgund über Augustinus und die Mystik gemacht hatte.17

Wenn sich Scheier also zweimal in seinem Gesamtwerk mit 
Augustinus eingehend beschäftigt und dabei das Verhältnis »Liebe 
und Erkenntnis« sowie die »Mystik« (d.h. das liebende Streben des 

16 Ca. 1923/24 (12 Seiten und zwei angefügte Blätter), vgl. Catalogus codicum manu 
scriptorum Bibliothecae Monacensis X: Die Nachlässe der Münchener Phänomenologen 
in der Bayerischen Staatsbibliothek, verzeichnet von Eberhard Ave-Lallemant, Wies­
baden 1975, S. 67.
17 Ernst Robert Curtius, der Scheier nach Pontigny mitnahm, berichtet über seine Er­
lebnisse dort: »In diesem Sommer hieß das Thema der ersten Dekade >La Muse et la 
Gräcec die Beziehungen zwischen Poesie und Mystik sollten erörtert werden. Was 
trennt, was verbindet die dichterische und religiöse Eingebung? Haben künstlerische 
Inspiration und theopatische Erleuchtung eine gemeinsame Wurzel? Was ist die Eigen­
art einer mystischen Dichtung, wie wir sie bei Johann vom Kreuz kennen? Plotin und 
Eckhart, Augustin und Bernhard von Clairvaux, platonisch-christliche Geistesmystik 
und orphisch-dionysische Vitalmystik wurde uns erläutert und nahegebracht. Wir 
hörten die Stimmen der Völker in der mystischen und symbolischen Dichtung Italiens 
und Spaniens, Rußlands und Englands, Deutschlands und Frankreichs. Fernstes in Zeit 
und Raum trat verwandt zusammen und fügte sich in die unverrückbare Architektur des 
ideellen Kosmos. >Vom Ewigen im Menschern - dieser Titel, den Max Scheier einem 
seiner Bücher gegeben hat, bezeichnete auch die geistige Atmosphäre der Dekade. Und 
es traf sich glücklich, daß Scheier selbst, dem Wunsche der Franzosen folgend, gegen­
wärtig war. Seine deutsch vorgetragenen, tiefdringenden und überlegen klärenden 
Darlegungen über abendländische und morgenländische Mystik, über die Gegenwarts­
bedeutung des Augustinismus, über neue Wege der philosophischen und metaphysi­
schen Methodik wurden allgemein als einer der wesentlichsten Eindrücke der Tagung 
empfunden und haben, wie mir manches Gespräch bezeugte, bei Hörern aller Länder ein 
starkes Interesse für die geniale Gedankenarbeit dieses Mannes erweckt, dessen Werk 
mir wie kein anderes bestimmt scheint, den Beitrag des deutschen Geistes an der wer­
denden europäischen Kultursynthese zu verkörpern.« Ernst Robert Curtius, Pontigny, 
in: Französischer Geist im neuen Europa, Berlin/Leipzig 1925, S. 327-344, hier: S. 339. 
Scheier selbst berichtet von der Tagung an seine zweite Frau Märit in einem Brief aus 
Pontigny nach Berlin vom 10. August 1924: »Hier ist es wundervoll, [...]. Morgen 
spreche ich über die Mystik Augustins« (Bayerische Staatsbibliothek: Nachlaß Scheier, 
Sign. Ana 385, E, I, 1). Zu Pontigny: »In diesen Dekaden, die in der Bourgogne statt­
fanden, in den desakralisierten Gebäuden der alten Abtei von Pontigny, vereinigte Pro­
fessor Paul Desjardins Vertreter europäischer Länder, um literarische, künstlerische, 
religiöse und politische Probleme zu diskutieren. Die Dekaden hatten 1910 begonnen 
[...], wurden 1914 unterbrochen und 1922 wieder aufgeommen. Paul Desjardins wollte 
das internationale Verstehen fördern.« Adrien Meisch, Ernst Robert Curtius und Lu­
xemburg, in: Wolf-Dieter Lange (Hg.), >In Ihnen begegnet sich das Abendlands Bonner 
Vorträge zur Erinnerung an Ernst Robert Curtius, Bonn 1990, S. 23-27, hier: S. 24 f.

Person und Wert A- 167

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

geistig-persönlichen Seelengrundes zur Gottheit) seine Hauptthe­
men sind, kann man vorerst einmal festhalten, daß Scheier vornehm­
lich an Augustins Liebesbegriff philosophisch interessiert ist. Drei 
wichtige Motive kennzeichnen Max Scheiers Augustinus-Rezeption: 
1) Scheier führt Augustinus als Vermittler zwischen Thomas von 
Aquin und Immanuel Kant ein, was ein ganz bestimmtes Licht auf 
seine Augustinus-Interpretation zurückwirft. Seine erkenntnistheo­
retische Fragestellung orientiert sich an der augustinischen Verhält­
nisbestimmung von Liebe und Erkenntnis. 2) Scheier unterscheidet 
einen »von seinen zeitgeschichtlichen Hüllen befreiten Kern des 
Augustinismus« und die »Gedankenmittel der phänomenologischen 
Philosophie.« 3) Scheier interessiert sich für die (augustinische) 
Mystik.

Augustinus zwischen Thomas und Kant

Max Scheier konvertierte im September 1899 in München vom jüdi­
schen Glauben zum Katholizismus.18 Sein besonderes Interesse galt 
der Möglichkeit einer Einigung unter den christlichen Konfessionen 
auf dem Gebiet der natürlichen Theologie und der Überwindung der 
Gegensätze zwischen Protestantismus und Katholizismus. Diese Ei­
nigung und die Überwindung der Gegensätze erachtete er dann für 
möglich, wenn beide Konfessionen sich auf Augustinus als Vermitt­
ler zwischen ihnen zurückbesännen.19 Damit griff er in seinem Vor­
wort zu Vom Ewigen im Menschen einen seit der Jahrhundertwende, 
also bereits über 20 Jahre andauernden Streit auf, der zwischen dem 
einseitigen Kantianismus des Protestantismus und dem ausschließ­
lichen Thomismus des Katholizismus tobte. Der Protestant Friedrich 
Paulsen eröffnete im Jahre 1900 in den Kant-Studien seinen Aufsatz 
Kant, der Philosoph des Protestantismus mit dem Vorwurf: »Der 
Neuthomismus, die Philosophie des restaurierten Katholizismus der 

18 Vgl. Wolfhart Henckmann, Die Anfänge von Scheiers Philosophie in Jena, in: Chri­
stian Bermes,Wolfhart Henckmann,Heinz Leonardy (Hg.), Denken des Ursprungs - 
Ursprung des Denkens. Scheiers Philosophie und ihre Anfänge in Jena, Würzburg 1998 
(Kritisches Jahrbuch der Philosophie; 3), S. 11-33, hier: S. 23.
19 Klaus Rieß, Religionsphilosophie jenseits von Thomas von Aquin und Kant: Max 
Scheier, in: ders., Gott zwischen Begriff und Geheimnis. Zu einem Ende natürlicher 
Theologie als Aufgang neuzeitlicher Religionsphilosophie, St. Ottilien 1990 (Münche­
ner Theologische Studien; 11/47), S. 263-304.

168 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Gegenwart, sammelt seine Kräfte zum Angriff auf Kant, ihn nieder­
zuringen erscheint als die grosse Aufgabe der Zeit.«20 Er reagierte 
damit auf die Warnung Papst Leos XIII. vor der Kantischen Philo­
sophie, die dieser am 8. September 1899 an die französischen Bi­
schöfe gerichtet hatte.21 Mit seiner ablehnenden Haltung knüpfte 
Leo XIII. an seine Enzyklika Aeterni Patris an, in der er am 4. August 
1879 alle katholischen Lehranstalten aufgefordert hatte, die Philo­
sophie des hl. Thomas von Aquin zur Verteidigung und Ehrung des 
katholischen Glaubens, zum Wohl der Gesellschaft und zum Gedei­
hen aller Wissenschaften zu erneuern.22 Thomas von Aquin war seit­
dem der Philosoph des Katholizismus. Die Päpste Pius IX. (1846- 
1878), Leo XIII. (1878-1903) und Pius X. (1903-1914) haben »in 
mehr als 30 offiziellen Schreiben die Lehre des Aquinaten autoritativ 
empfohlen und seine Arbeitsweise als das Ideal der katholischen For­
scherarbeit auf dem Gebiete der Philosophie und Theologie hin­
gestellt.«23 Kants Kritik der reinen Vernunft hingegen stand schon 
seit dem 1. April 1827 auf dem römischen Index.24 »Hie Thomas! 
Hie Kant! lautet darum heute die Parole, und Thomismus und Kan- 
tianismus sind die Pole geworden, um die das Geistesleben der Ge­
genwart auf dem Gebiete des philosophischen Denkens sich be­
wegt.«25

20 Friedrich Paulsen, Kant der Philosoph des Protestantismus, in: Kant-Studien 4 (1900), 
S. 1-31, hier: S. 1. Wiederabdruck in: ders., Ecclesia militans. Gegen Klerikalismus und 
Naturalismus. Berlin 1908, S. 29-83, hier: S. 29.
21 Vgl. Pierre Colin, Le Kantisme dans la crise moderniste, in: Dominique Dubarle 
(Hg.): Le Modernisme, Paris 1980 (Philosophie; Institut Catholique de Paris), S. 9-81, 
hier: S. 11.
22 Roger Aubert, Die Enzyklika >Aeterni Patris< und die weiteren päpstlichen Stellung­
nahmen zur christlichen Philosophie, in: Emerich Coreth, Walter M. Neidl, Georg Pfli- 
gersdorffer (Hg.): Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahr­
hunderts II. Rückgriff auf scholastisches Erbe, Graz/Wien/Köln 1988, S. 310-332.
23 Theodor Droege, Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin und das moderne Den­
ken, in: Historisch-politische Blätter 149 (1912), S. 6-35, 81-96, hier: S. 8f.
24 Colin, Le Kantisme dans la crise moderniste, a. a. O., S. 14. Vgl. Albert Sleumer (Hg.), 
Index Romanus. Verzeichnis sämtlicher auf dem römischen Index stehenden deutsch­
sprachigen Bücher, Osnabrück 71920, S. 81. Zu Friedrich Nietzsche auf dem Index Ro­
manus als interessanter Parallele zu Immanuel Kant vgl. Peter Köster, Der verbotene 
Philosoph. Studien zu den Anfängen der katholischen Nietzsche-Rezeption in Deutsch­
land (1890-1918), Berlin/NewYork 1998 (Supplementa Nietzscheana, 5), S. 107-124.
25 Droege, Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin und das moderne Denken, a. a. O., 
S. 8. Vgl. Joseph Feldmann, Thomas von Aquin in der modernen Philosophie, in: Theo­
logie und Glaube 16 (1924), S. 1-24; Gerhard Krüger, Thomas von Aquin. Der Lehrer 

Person und Wert A- 169

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

Die Kant-Studien dokumentieren diesen konfessionellen Streit 
um Thomas und Kant zwischen 1900 und 1920 in mehreren Aufsät­
zen, Berichten und bibliographischen Notizen: 1901 erschien z. B. ein 
Bericht ohne Verfasserangabe: Ultramontane Stimmen über Kant26, 
ebenso einige Bibliographische Notizen27, die die breite Rezeption 
des Artikels von Friedrich Paulsen auf katholischer wie auf protestan­
tischer Seite wiedergeben. Fritz Medicus, der die Doktorarbeit von 
Max Scheier in den Kant-Studien 1901 rezensierte28 29, schrieb im sel­
ben Jahr über den einflußreichen Löwener Neothomisten und späte­
ren Kardinal Desire Mercier (1851-1926) den Artikel Ein Wort­
führer der Neuscholastik und seine Kantkritik23 Rudolf Eucken 
versuchte 1901 ebenfalls in den Kant-Studien in seinem Aufsatz 
Thomas von Aquino und Kant. Ein Kampf zweier Welten nach­
zuweisen, »weshalb für einen, der sich im Thomistischen Gedanken­
kreise festgelegt hat, ein Verständnis der Kantischen Philosophie 
schlechterdings unmöglich ist«, und »weshalb für jeden, der von 
Kantischem Geist berührt ist und der die weltgeschichtliche Arbeit 
der letzten Jahrhunderte zu würdigen versteht, sich eine Rückkehr zu 
Thomas verbietet.«30 Die Gegensätze scheinen demnach als unüber­
brückbar. Für drei fruchtlose Versuche, im Katholizismus für Kant zu 
werben und zwischen den Fronten zu vermitteln, stehen die Namen 
Carl Güttler, Karl Gebert und Hugo Otczipka.

Carl Güttler, bei dem Max Scheier im WS 1894/95 in München 
eine Vorlesung über die Enzyklopädie der Philosophie hörte31, stand 
an der Katholisch-Theologischen Fakultät auf einsamem Posten32 - 
ebenso sein Schüler Karl Gebert.33 Hugo Otczipka veröffentlichte 

der katholischen Kirche, in: Erich Dinkler (Hg.), Zeit und Geschichte. Dankesgabe an 
Rudolf Bultmann zum 80. Geburtstag, Tübingen 1964, S. 571-588.
26 Kant-Studien 5 (1901), S. 384-400.
27 Kant-Studien 6 (1901), S. 104-110 und S. 336-347.
28 Kant-Studien 6 (1901), S. 320-322.
29 Kant-Studien 5 (1901), S. 30-50.
30 Rudolf Eucken, Thomas v. Aquino und Kant. Ein Kampf zweier Welten, in: Kant- 
Studien 6 (1901), S. 1-18. Vgl. GW VII, 321. Scheier besaß einen Sonderdruck dieses 
Aufsatzes von Eucken in seiner Privatbibliothek: vgl. Nachlaß Scheier in der Münchener 
Staatsbibliothek, Ana 315 (Bibliothek, Nr. 1249).
31 Vgl. Henckmann, Die Anfänge von Scheiers Philosophie in Jena, a. a. O., S. 17.
32 Zur Person Carl Güttlers vgl. Otto Weiß, Der Modernismus in Deutschland. Ein 
Beitrag zur Theologiegeschichte, Regensburg 1995, S. 274, Anm. 8. Informativer Nach­
ruf auf Güttler von Arthur Liebert, in: Kant-Studien 29 (1924), S. 21.
33 Vgl. Weiß, Der Modernismus in Deutschland, a.a.O., S. 272-291.

170 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

1913 das Buch Kant als Philosoph des Katholizismus (Berlin) unter 
dem Pseudonym Hugo Bund, um in den Wirren des Modernismus­
streites nicht indiziert zu werden und keine kirchlichen Repressalien 
zu erleiden. Max Scheiers Bemühen, mit Augustinus zwischen Tho­
mas und Kant zu vermitteln, war demnach ein ebenso gewagtes wie 
ehrgeiziges Unternehmen, mit dem er sich nach eigenen Worten vie­
le Jahre befaßt hatte - betonte er doch im Vorwort zu Vom Ewigen im 
Menschen, daß er mit seiner Abhandlung »der Öffentlichkeit zum 
ersten Male einige Früchte der religionsphilosophischen Gedanken­
arbeit« übergebe, »die den Verfasser seit vielen Jahren beschäftigte« 
(GW V, 8).34

Max Scheier forschte unter der Ägide von Rudolf Eucken (1846- 
1926). Bei ihm promovierte er 1897, bei ihm habilitierte er sich 1899. 
Durch die Vermittlung Euckens wurde Scheier Mitherausgeber der 
Kant-Studien 7 (1902) und 8 (1903)35 und 1903/04 gehörte er der 
Redaktion der Kant-Studien an.36 Dadurch waren ihm die in den 
Kant-Studien geführten konfessionellen Auseinandersetzungen be­
kannt.37 Scheier hat Kant intensiv studiert und rezipiert, auch Tho­

34 Erst 1929 bemühten sich zwei Jesuiten, Erich Przywara SJ und Bernhard Jansen SJ um 
eine kritische Auseinandersetzung mit den zentralen philosophischen Einsichten Kants. 
Vgl. Bernhard Jansen, Die Religionsphilosophie Kants, Berlin/Bonn 1929. Vgl. dazu 
Lydia Bendel-Maidl, Tradition und Zeitgenossenschaft. Zur Geschichtsdeutung des Je­
suiten Bernhard Jansen, eines Lehrers von Karl Rahner, in: Archiv für schlesische Kir­
chengeschichte 57 (1999), S. 67-100. - Vgl. Erich Przywara, Ringen der Gegenwart. 
Gesammelte Aufsätze 1922-1927, Bd. II, Augsburg 1929.
35 Siehe jeweils das Titelblatt.
36 Vgl. Wolfhart Henckmann, Max Scheier, München 1998, S. 18.
37 Durch seine Enzyklika Pascendi dominici gregis vom 8. September 1907 verurteilte 
Papst Pius X. den Modernismus, d.h. den >Agnostizismus<, die >vitale Immanenz< und 
den >Subjektivismus<. Vgl. Franz Padinger, Die Enzyklika >Pascendi< und der Antimoder­
nismus, in: Emerich Coreth, Walter M. Neidl, Georg Pfligersdorffer (Hg.), Christliche 
Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts II. Rückgriff auf 
scholastisches Erbe, Graz/Wien/Köln 1988, S. 349-361, hier: S. 352. Vgl. Weiß, Der 
Modernismus in Deutschland, a.a.O., S. 112 f.

Die Stoßrichtung der Enzyklika ging gegen Kant: »Kant galt in römischen Kreisen, 
und sicher auch bei den Verfassern der Enzyklika, als Inbegriff eines typisch deutschen 
und protestantischen Individualismus.« (Weiß, Der Modernismus in Deutschland, 
S. 25) Im Jahr darauf erschien von Bruno Bauch in den Kant-Studien der Artikel: Kant 
in neuer ultramontan- und liberal-katholischer Beleuchtung, in: Kant-Studien 13 
(1908), S. 32-56.

Noch 1922, in seinem Aufsatz Die deutsche Philosophie der Gegenwart, schließt 
sich Scheier seinem Lehrer Rudolf Eucken an: »Überblickt man diese und andere hier 
aus Raummangel nicht genannten Erscheinungen der protestantischen Religionsphi-

Person und Wert A- 171

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

mas von Aquin. Schon in seiner Dissertation setzte sich Scheier mit 
Thomas von Aquin und dem Thomismus auseinander (vgl. GW I, 
30-34).* 38 Als Scheier 1905/06 gezwungen war, sich von der Univer­
sität Jena beurlauben zu lassen, setzte er alle Hebel in Bewegung, an 
eine andere Universität umhabilitiert zu werden. München nahm ihn 
auf. Dem katholischen Inhaber des Münchner Konkordatslehrstuhls 
Georg von Hertling (1843-1919) stellte Scheier nun seine philoso­
phische Position dar. Wegen der großen Vorbehalte auf katholischer 
Seite gegen den Urvater des den Glauben bedrohenden Subjektivis­
mus, den >Alleszermalmer< Kant, ging Scheier in seiner Darstellung 
geschickt vor; er gibt aber auch einen wichtigen Hinweis für seine 
Augustinus-Rezeption. Scheier schreibt: »2. Ich gehe von Kant aus 
insofern, als ich es für richtig halte, daß die Gegenstände der Er­
kenntnis, wie Kant gezeigt hat, in Denk- und Anschauungsgesetzen 
gründen, die nicht auf Erfahrung gründen, sondern diese möglich 
machen; ich suche von hier aus eine radikale Überwindung des sub­
jektiven Idealismus [...], insbesondere der subjektivistischen Ele­
mente in Kants eigener Philosophie, anzubahnen. [...] 4. In der Ethik 
und Religionsphilosophie stehe ich Kant ferner wie in der theoreti­
schen Philosophie [...], da ich die Gemeinschaft der individuellen 
Vernunftperson voranstelle und die reine Liebe für eine von den 
sinnlichen Empfindungen und Gefühlen, mit denen sie Kant zusam­
menwirft, unabhängige Funktion des Geistes halte, die dem Ver­
nunftprinzip der Gerechtigkeit übergeordnet ist.«39 Soweit Scheier.

losophie und Theologie und vergleicht sie mit den augustinisch gefärbten Arbeiten in­
nerhalb des katholischen Kulturkreises, so eröffnet sich eine Aussicht, die nach meiner 
Meinung von größter Tragweite ist. Es ist die Aussicht auf eine mählich fortschreitende 
Einigung der Forscher verschiedener Konfessionen über die Grundfragen wenigstens 
der natürlichen Theologie und der Religionsphilosophie. Solange auf der einen Seite 
einseitigster Kantianismus, auf der anderen Seite ein ausschließlicher Thomismus tradi­
tionalistisch herrschten, war auch der bloße Versuch einer solchen Einigung völlig aus­
geschlossen« (GW VII, 321).
38 In Scheiers privater Bibliothek findet sich eine Ausgabe der Summa Theologica des 
Thomas von Aquin (Bari 1873-74) sowie zahlreiche Sekundärliteratur zu Thomas. Zu 
Scheiers Bibliotheksbeständen vgl. Anm. 14. Die einzelnen Bände der Ausgabe haben 
die Bibliotheksnummern: Tom. I = 379, Tom. II = 368, Tom. III = 369, Tom. IV = 585, 
Tom. V = 378, Tom. VI = 377, Tom. VII = 366, Tom. VIII = 367). Zu Scheiers Ausein­
andersetzung mit Thomas von Aquin siehe z. B. die Sachregister der Bände GW III, 
442 f.; GW V, 486 und GW VI, 449 (Stichwort >Thomismus<) sowie GW VIII, 521 
(Stichwort >Scholastik<).
39 Vgl. Heinrich Finke, Internationale Wissenschaftsbeziehungen der Görresgesell- 
schaft. Köln 1932, S. 49 f. Zitiert bei: Henkmann, Max Scheier, a.a.O., S. 19 f.

172 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Und nun folgt die Überraschung. Er fährt nämlich fort: »Meine Lehr­
meister sind in diesen Dingen, vor allem der Augustinismus, Pascal, 
von neueren Eucken [...]. Ich bin Theist und Realist, suche aber den 
großen Wahrheiten der christlichen Mystik nach Möglichkeit ge­
recht zu werden.«

Dieses Dokument gibt einige ganz wichtige und recht auf­
schlußreiche Hinweise. In der Auseinandersetzung mit Kant gewann 
Scheier durch Augustinus und die sein Denken weiterentwickelnde 
Tradition des Augustinismus die Einsicht, daß die reine Liebe eine 
unabhängige Funktion des Geistes ist, die wiederum dem Vernunft­
prinzip übergeordnet sein muß. Scheier analysierte das emotionale 
Erleben. Seine Analyse »gipfelt sowohl in der >Materialen Wertethik< 
und in >Zur Phänomenologie und Theorie der Sympathiegefühle und 
von Liebe und Haß< wie auch in einigen Aufsätzen und in den Ma­
nuskripten aus dieser Zeit in der Bestimmung von Liebe bzw. Haß als 
der alle geistigen Vollzüge fundierenden Weise des Selbstvollzuges 
von Geist. Er geht dabei so vor, daß er nach negativen Abgrenzungen 
in der phänomenologischen Analyse das Wesen der Liebe als geisti­
gen Akt beschreibt. In diesem Zusammenhang stellt er das Lieben als 
den ursprünglichen, allen anderen geistigen Vollzügen zugrunde­
liegenden Akt des Geistes dar.«40 Diese neue, von Kant sehr stark 
abweichende, aber für Scheiers gesamtes Denken grundlegende Ein­
sicht verdankt er also dem Augustinismus, und dies vor dem Jahre 
1906, also in seiner frühen Periode.41

Man könnte einwenden, Scheier habe den Augustinismus we­
gen Georg von Hertling aus taktischen Gründen ins Feld geführt. 
Georg von Hertling veröffentlichte 1901 eine Augustinus-Biogra­
phie, mit der er alle Neo-Thomisten enttäuschte, »schien es doch so, 
als gebe der angesehene Präsident der Görres-Gesellschaft den Kir­
chenvater den Gegnern des katholischen Objektivismus preis, als er­
blicke er in ihm einen Subjektivisten, als nähere er die Erkenntnis­
theorie des Bischofs von Hippo derjenigen des >Alleszermalmers< 
an.«42 In katholischen Kreisen wurde, der Weisung Papst Leos XIIL 

40 Gabel, Intentionalität des Geistes, a.a.O., S. 211 £
41 Damit ist Helmut Kuhn (Max Scheier als Faust, a. a. O., S. 32) und Michael Gabel 
(Intentionalität des Geistes, a. a. O., S. 228), der sich Kuhn anschließt, zu widersprechen, 
die die Augustinus-Rezeption Scheiers auf seine mittlere Schaffensperiode eingrenzen. 
Scheier hat Augustinus schon sehr früh - in der Auseinandersetzung mit Kant, aber 
auch mit Thomas - rezipiert.
42 Christoph Weber, Der Religionsphilosoph Johannes Hessen (1889-1971). Ein Gelehr­

Person und Wert A- 173

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

von 1879 folgend, der große Kirchenvater Augustinus möglichst weit 
in die geistige Nähe zu Thomas von Aquin gebracht und thomistisch 
interpretiert - zu Unrecht, wie Georg von Hertling 1904 in seiner 
Abhandlung Augustinus-Zitate bei Thomas von Aquin43 nachwies: 
Thomas hatte Augustinus stillschweigend assimiliert, leicht kor­
rigiert oder gewaltsam interpretiert, also verfälscht. »Das Verfahren 
war so einfach und mühsam, wie es historisch-philologische Metho­
den immer sind: die Augustinus-Zitate des Princeps Scholasticorum 
wurden mit den originalen Stellen des Kirchenvaters genau vergli­
chen und die Frage gestellt, ob Thomas die originale Denkintention 
tradiert, oder, wenn er sie ablehnt, wenigstens genau dem Leser vor­
legt. Das Ergebnis war - für einen korrekten Neuscholastiker - 
erschütternd: ganz negativ. Thomas hatte, so Hertling, Augustinus 
so interpretiert, daß er zu einem Aristoteliker wurde.«44 Der Ein­
wand, Max Scheier hätte sich möglicherweise in der Darstellung 
seiner philosophischen Position gegenüber Georg von Hertling aus 
taktischen Gründen auf Augustinus berufen, ist deshalb unwahr­
scheinlich, weil Scheier in seinem Denken immer nur an Augustins 
Liebesbegriff interessiert war, und diesen lernte er nicht durch Georg 
von Hertling kennen. Scheier greift aus einem anderen Grund auf 
Augustinus und die Tradition des Augustinismus zurück: Er führt 
Augustinus gegen den Intellektualismus Kants ins Feld.

Wie ist er aber auf Augustinus gestoßen? Es ist nicht zulässig, 
Scheier augustinische Einflüsse zu bescheinigen, ohne daß Spuren 
der Auseinandersetzung Scheiers mit Augustinus in seinem Werk 
oder im Nachlaß vorhanden wären. Wenn Scheier sich bereits in sei­
ner frühen Periode auf Augustinus beruft, so ist es naheliegend, seine 
akademischen Lehrer näher zu betrachten, die sich auch mit Augu­
stinus beschäftigt und ihren Studenten in ihren Vorlesungen oder 
Büchern ein bestimmtes Augustinus-Bild vermittelt haben: Rudolf 
Eucken, Wilhelm Dilthey und Wilhelm Windelband.

tenleben zwischen Modernismus und Linkskatholizismus, Frankfurt/Main u.a. 1994 
(Beiträge zur Kirchen- und Kulturgeschichte; 1), S. 46. Vgl. Johannes Hessen, Graf von 
Hertling als Augustinusforscher, Düsseldorf 1919. Diese Schrift von Hessen über Hert­
ling findet sich in Scheiers Bibliothek (Nr. 1714).
43 Vortrag in der philosophisch-philologischen Klasse der Kgl. Bayerischen Akademie 
der Wissenschaften am 3. Dezember 1904, abgedruckt wieder in: Georg von Hertling, 
Historische Beiträge zur Philosophie, hrsg. von J. A. Endres, Kempten-München 1914, 
S. 97-151.
44 Weber, Der Religionsphilosoph Johannes Hessen (1889-1971), a.a.O., S. 47.

174 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Max Scheier befaßte sich in seiner Dissertation mit dem Bösen 
und mit dem Wissen vom Bösen. Dabei erwähnte er, Augustinus ha­
be in seinen Confessiones die Lehre von der Erkenntnis des Bösen »in 
großartigster Weise«45 entwickelt. Es stellt sich die Frage, ob Scheier 
die Confessiones Augustins selbst gelesen hat oder ob er hier auf 
seinen Doktorvater Rudolf Eucken Bezug nimmt. Ein Beweis für 
Scheiers Lektüre der Confessiones kann aus seinem Werk nicht er­
bracht werden. Die zu Rudolf Eucken führende Spur, der sich in sei­
nem Buch Lebensanschauungen der großen Denker (21896) intensiv 
mit Augustinus beschäftigt hat und dabei ausführlich auf die Frage 
nach dem Bösen bei Augustinus eingegangen ist,46 besitzt zumindest 
eine gewisse Wahrscheinlichkeit. Diese Wahrscheinlichkeit erhöht 
sich, weil Scheier und Eucken, der seinem Schüler ein »väterlicher 
Freund«47 war, viele Jahre zusammen arbeiteten48 und Scheier die 
Lebensanschauungen der großen Denker nur in der Einleitung zu 
seiner Dissertation Beiträge zur Feststellung der Beziehungen zwi­
schen den logischen und ethischen Prinzipien bei der Darstellung des 
Problems in der Geschichte der Philosophie mehrfach zitiert (GW I, 
23 f.; 26; 35 f.; 39; 42; 46 f.; 50).

Welches Bild zeichnet Rudolf Eucken von Augustinus in seinen 
Lebensanschauungen der großen Denker? Eucken schildert Augusti­
nus in seiner Gesamtart als einen Menschen, in dem schroffe Gegen­
sätze Zusammenstößen. Den Ausgangspunkt seiner Lebensanschau­
ung sieht Eucken in der Unzufriedenheit Augustins mit unserer 
Welt, hauptsächlich mit der Lage des Menschen. »Kaum hat jemand 
die Leiden des menschlichen Daseins aus bewegterem Herzen und 
mit grelleren Farben geschildert als Augustin.«49 Dabei machte 
Augustinus die Erfahrung, daß das Leben einen unerschütterlichen 

45 Max Scheier, Beiträge zur Feststellung der Beziehungen zwischen den logischen und 
ethischen Prinzipien, GW I, 131.
46 Rudolf Eucken, Die Lebensanschauungen der grossen Denker. Eine Entwicklungs­
geschichte des Lebensproblems der Menschheit von Plato bis zur Gegenwart, Leipzig 
121918, S. 211-244: Über das Böse, S. 227-231.
47 Henckmann, Max Scheier, a.a.O., S. 17.
48 Eucken hat sich während seiner Basler Zeit 1871-1874, als er Kollege von Friedrich 
Nietzsche war, intensiv dem Studium der Kirchenväter, darunter auch Augustinus, ge­
widmet. Vgl. Fritz Medicus, Rudolf Eucken zum Gedächtnis, in: Kant-Studien 31 (1926), 
445-454. Auch Scheier zitiert öfters Kirchenväter, deren zitierte Werke er zumeist 
selbst in seiner privaten Bibliothek besaß. Hat er vielleicht die Kirchenväter durch sei­
nen Lehrer Eucken kennen- und schätzen gelernt?
49 Eucken, Die Lebensanschauungen der grossen Denker, a.a.O., S. 214.

Person und Wert A- 175

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

Grund sucht, den es letztlich nur in Gott findet. »Nur in einem 
weltüberlegenen, vollkommenen Sein, nur in Gott kann das neue 
Leben wurzeln. Die Wirklichkeit dieses göttlichen Seins gilt Augu­
stin als das Erste und Allergewisseste, als die Grundwahrheit, die uns 
allererst des eigenen Seins versichert; so gewiß wir überhaupt etwas 
sind, so gewiß sind wir in Gott gegründet und werden von göttlichem 
Leben getragen.« (S. 215 f.) Gott ist jedoch nicht nur das echte Sein, 
sondern auch das höchste Gut und echtes Glück. Daraus erwächst die 
unmittelbare Beziehung der menschlichen Persönlichkeit mit Gott, 
die Welt mit ihrer bunten Mannigfaltigkeit bleibt außerhalb dieser 
Beziehung. »Zwischen Gott und dem Menschen, dem Vollkom­
menen und dem Gefallenen, dem Heiligen und dem Sündigen eröff­
net sich hier eine unermeßliche Kluft, die Folge der Schuld; aber zu­
gleich wird sie durch eine freie Tat der göttlichen Liebe aufgehoben, 
und im innersten Wesen eine völlige Einigung von Göttlichem und 
Menschlichem gewonnen. Dabei beharren schwere Kämpfe und 
Stürme, aber über ihnen kann ein seliger Friede schweben und durch 
die Bekenntnisse Augustins der Grundton klingen: >Du hast uns zu 
dir hin geschaffen, und unser Herz ist ruhelos, bis es ruhet in dir.<« 
(S. 218 f.) Will der Mensch Gott schauen, so liegt in diesem mysti­
schen Schauen ein Selbstzweck: Gott will um seiner selbst willen 
angeschaut werden, weil er das höchste Gut ist. Er wird nicht um 
des Menschen willen geschaut, da Gott sonst nur ein Mittel zum 
Glück wäre. »Allerdings wahrt Augustin auch im Anschluß an die 
Mystik seine Eigenart. Mit dem Schauen verbindet sich ihm aufs 
engste die Liebe, der Affekt wird nicht sowohl unterdrückt als ver­
edelt, ein warmes Gefühlsleben strömt in die Mystik ein und verleiht 
auch dem Ausdruck eine ungekannte Innigkeit. Niemand mehr als 
Augustin hat der christlichen Mystik einen unterscheidenden Cha­
rakter aufgeprägt.« (S. 218) Die christliche Mystik und der Begriff 
der Liebe sind seit Augustinus aufs engste verbunden.50 Deshalb geht 

50 »Seit Augustinus, dem die christliche Kunst in wahrer Erkenntnis seines Wesens ein 
brennendes Herz als Emblem beigab, hat den mittelalterlichen Denker wie den mittel­
alterlichen Frommen die Frage nach dem Wesen der Liebe nicht wieder losgelassen. Max 
Scheier spricht von einer >Bewegungsumkehr der Liebe< durch Augustinus. [...] Christ­
liche Liebe ist ein Ergriffenwerden durch die Gnade Gottes, ein Umfangensein des ge­
samten Menschen - nicht nur seines Intellekts - von der unendlichen Liebe, die Gott 
selbst ist. >In tantum cognoscitur deus, in quantum diligitur<, sagt Augustinus. Gottes­
erkenntnis, Gottschau sind nur dem möglich, der beschenkt ist durch die Liebe Gottes.« 
Grete Lüers, Die Auffassung der Liebe bei mittelalterlichen Mystikern, in: Friedrich 

176 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Eucken auf Augustins Verständnis der Liebe ein, »die nach Augustins 
Überzeugung den Kern des christlichen Lebens bildet. Fragen wir, ob 
jemand ein guter Mensch sei, so fragen wir nicht, was er glaubt und 
was er hofft, sondern was er liebt; die Seele ist mehr da, wo sie liebt, 
als da, wo sie lebt, sie wird, was sie liebt; nicht der Glaube und die 
Hoffnung, nur die Liebe reicht über das Leben hinaus in das Jenseits. 
Alle Tugenden erhöht und veredelt die Liebe, die uns von Gott, vor­
nehmlich mittels der sakramentalen Einrichtungen, zuströmt. Ja die 
Tugend wird grundsätzlich als die >Ordnung der Liebe< definiert, d. h. 
als die rechte Richtung oder das rechte Maß der Liebe« (S. 237).51

Es ist auffallend, daß sich einige zentrale Motive von Rudolf 
Euckens Augustinus-Bild bei Max Scheier wiederfinden.52 Dies ist 
zwar noch lange kein Beweis dafür, daß Scheier Augustinus durch 
die Vermittlung von Eucken kennengelernt und studiert hat, aber 
die Wahrscheinlichkeit ist doch sehr groß. Hinzu kommt eine zweite, 
chronologisch gesehen sogar frühere Möglichkeit der Vermittlung 
augustinischen Denkens: die Begegnung Scheiers mit Wilhelm Dilt- 
hey, bei dem er in Berlin 1895/96 zwei Semester studiert und dabei 
eine Vorlesung über die Geschichte der Philosophie gehört hatte. 
Diese Vorlesung hat Scheiers Vorstellung, wie man Geschichte der 
Philosophie zu betreiben habe, nach eigenen Aussagen nachdrücklich 
geprägt.53

Wilhelm Dilthey brachte 1883 den ersten Band seiner Einlei­
tung in die Geisteswissenschaften heraus.54 Darin untersucht er die 
abendländische Metaphysik als Grundlage der Geisteswissenschaften 
und widmet auch dem Kirchenvater Augustinus ein ganzes Kapitel.55 

Heiler (Hg.), Östliche und westliche Mystik, München 1940/41 (= Eine heilige Kirche. 
Zeitschrift für Kirchenkunde und Religionswissenschaft 22), S. 110-118, hier: S. 110 f.
51 Bei Max Scheier heißt die >Ordnung der Liebe< ordo amoris, vgl. GW X, 345-376.
52 Scheier ähnelt insofern seinem Lehrer Eucken im Stil, als der ebenfalls Zitate Augu­
stins nicht nachweist, ganz im Gegensatz zu den sehr gründlich arbeitenden Wilhelm 
Dilthey und Wilhelm Windelband.
53 Vgl. Henckmann, Die Anfänge von Scheiers Philosophie in Jena, a.a.O., S. 18.
54 Wilhelm Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grund­
legung für das Studium der Gesellschaft und der Geschichte, Bd. I, Stuttgart-Göttingen 
[4883] 91990; über Augustinus: S. 255-267.
55 Martin Heidegger hat das Augustinus-Kapitel Diltheys sehr treffend zusammen­
gefaßt, in: Augustinus und der Neuplatonismus (GA 60), a.a.O., S. 164. Zum Einfluß 
von Diltheys Augustinus-Bild auf das Denken Heideggers vgl. Johannes Schaber, Zur 
philosophischen Aktualität der augustinischen Trinitätslehre. Martin Heidegger und 
Augustinus, in: Münchener Theologische Zeitschrift 47 (1996), S. 385-407, hier: 

Person und Wert A- 177

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

Mit Blick auf Scheier sind dabei Diltheys Gegenüberstellung von 
griechisch-antikem und christlich-antikem Denken, seine Hinweise 
auf die innere Erfahrung und die Selbstbesinnung als dem Ausgangs­
punkt für eine neue Metaphysik56 und seine Hinweise zur Trinitäts­
lehre und Mystik besonders interessant. Scheier hat sich mit Dil­
theys Einleitung in die Geisteswissenschaften befaßt. Inwieweit ihn 
das darin skizzierte Augustinus-Bild Diltheys beeinflußt hat oder 
inwieweit für ihn Dilthey der Vermittler augustinischen Denkens 
war, läßt sich aus dem veröffentlichten Werk Scheiers anhand seiner 
Bezugnahmen auf Augustinus nicht rekonstruieren. Wichtig ist je­
doch, daß Scheiers akademische Lehrer Eucken und Dilthey Augusti­
nus-Kenner sind, deren genannte Werke mit ihren darin enthaltenen 
Augustinus-Interpretationen auf breiter Basis rezipiert wurden, so 
wahrscheinlich auch von Scheier.

Scheier setzte sich auch mit einigen Werken des Neukantianers 
Wilhelm Windelband (1845-1915) auseinander, z.B. in seiner Dis­
sertation mit Windelbands Lehrbuch der Geschichte der Philosophie 
(vgl. GW I, 27f.; 55; 60).57 Darin kommt Windelband in sehr unter­
schiedlichen Zusammenhängen immer wieder auf Augustinus zu 
sprechen58, er widmet ihm sogar ein ganzes Kapitel (§22) über Die 
Metaphysik der inneren Erfahrung.59 An Augustinus hebt Windel­
band hervor: »Als Theologe hat Augustin durch alle seine Unter­

S. 395 f. Dilthey kommt in seiner Einleitung in die Geisteswissenschaften etwas später 
noch einmal ausführlich auf Augustinus zu sprechen im Zusammenhang der mittel­
alterlichen Metaphysik der Geschichte und Gesellschaft, weil Augustins Opus magnum 
De Civitate Dei die Grundlage der mittelalterlichen Metaphysik der Geschichte und der 
Gesellschaft war: Dilthey Einleitung in die Geisteswissenschaften, a.a.O., S. 334-343, 
S. 349 f.
56 »So ist die Selbstbesinnung des Augustinus nur der Ausgangspunkt für eine neue 
Metaphysik. Und in dem Inneren dieser Metaphysik ist schon der Kampf zwischen den 
veritates aeternae, in welchen der Intellekt die Gedankenmäßigkeit der Welt besitzt, und 
dem Willen Gottes, der dem praktischen Verhalten des Menschen gewiß ist.« Dilthey, 
Einleitung in die Geisteswissenschaften, a.a.O., S. 264. Vgl. dazu Scheier GW V, 131 
und GW XI, 256.
57 Das Werk ist entstanden 1889-1891. Scheier zitiert die Ausgabe Freiburg 1892, wir 
zitieren nach der Billig-Ausgabe, hrsg. von Heinz Heimsoeth, Tübingen 1935. Zu Sche­
ier und Windelband vgl. Michael Gabel, Die logischen und ethischen Prinzipien bei 
Scheier in ihrem Verhältnis zur Religionsphilosophie, in: Christian Bermes, Wolfhart 
Henckmann, Heinz Leonardy (Hg.), Denken des Ursprungs - Ursprung des Denkens, 
a.a.O., S. 68-82.
58 Vgl. im Namensregister die Stichworte >Augustinus< und >Augustinismus< (S. 611).
59 Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, a.a.O., S. 232-241.

178 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

suchungen hindurch den Begriff der Kirche als Richtpunkt im Auge: 
als Philosoph konzentriert er alle seine Ideen um das Prinzip der 
Selbstgewißheit des Bewußtseins. Durch die Doppelbeziehung auf 
diese beiden festen Voraussetzungen geraten bei ihm alle Fragen in 
lebendigen Fluß. [...] Für die Geschichte der Philosophie erwächst die 
Aufgabe, aus dieser Verwicklung diejenigen Ideen herauszulösen, 
durch welche Augustin weit über seine Zeit und ebenso über die 
nächstfolgenden Jahrhunderte hinausgewachsen und zu einem der 
Urheber des modernen Denkens geworden ist. Alle diese aber haben 
ihren letzten Grund und ihre sachliche Vereinigung in dem Prinzip 
der selbstgewissen Innerlichkeit, das Augustin zuerst mit voller Klar­
heit ausgesprochen und als Ausgangspunkt der Philosophie formu­
liert und behandelt hat.«60

Versteht man Augustinus, wie Wilhelm Windelband eben, als 
»den Urheber des modernen Denkens«, so zieht Augustinus auch 
das entsprechende Interesse als ernstzunehmender Gesprächspartner 
auf sich.61 Anhand des gedruckten Werkes von Scheier läßt sich seine 
Rezeption des Augustinus-Bildes von Windelband nicht rekonstruie­
ren oder gar beweisen, es läßt sich lediglich eine hohe Wahrschein­
lichkeit aufweisen. Dennoch zeigen Eucken, Dilthey und Windel­
band, daß Scheier schon in frühen Jahren vielfach auf Augustinus 
gestoßen ist, was soweit ging, daß er ihn 1899 in seiner Habilitations­
schrift einen »souveränen und ohne Gleichen kraftvollen Geist« 
(GW I, 207) nennt und ihn 1906 gegenüber Georg von Hertling in 
der Darstellung seiner philosophischen Position sogar als »Lehrmei­
ster« bezeichnet. Wenden wir uns nun also Scheiers Interpretationen 
zu Augustinus zu.

60 Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, a.a.O., S. 232.
61 Vgl. Bernhard Jansen, Augustinus. Ein moderner Denker, in: Stimmen der Zeit 98 
(1920), S. 29-40. Vgl. auch Johannes Hessen, Die Begründung der Erkenntnis nach dem 
hl. Augustinus, Münster 1916 (Beiträge zur Geschichte des Mittelalters; XIX, Heft 2), 
S. 112. Dieses Heft findet sich in Scheiers Bibliothek (Nr. 1036). Vgl. Rudolf Michael 
Schmitz, Aufbruch zum Geheimnis der Kirche Jesu Christi. Aspekte der katholischen 
Ekklesiologie des deutschen Sprachraums von 1918 bis 1943, St. Ottilien (Münchener 
Theologische Studien; 11/46), S. 21-27.

Person und Wert A- 179

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

Liebe und Erkenntnis

Wenn Max Scheier sich zweimal in seinem Gesamtwerk mit Augu­
stinus eingehend beschäftigt, in seinem Aufsatz über Liebe und Er­
kenntnis (1915/GW VI, 77-98) und in seinem Vortrag Über Augu­
stinus und Mystik (1923/24), so läßt sich allein daraus schon deutlich 
ablesen, in welchem Zusammenhang er Augustinus rezipiert. Sche­
ier kommt in seinem Gesamtwerk immer wieder auf die zentrale 
Bedeutung des Liebens als das ursprüngliche Grundphänomen 
schlechthin (GW VII, 160) zu sprechen.62 Dabei interessiert ihn das 
Verhältnis von Liebe und Erkenntnis, besonders in der augusti- 
nischen Konzeption als einem Paradigma des christlichen Liebesver­
ständnisses. Scheier wählt als Ausgangspunkt in seinem Aufsatz die 
konträren Bestimmungen Goethes und Leonardo da Vincis, die zwar 
beide Liebe und Erkenntnis in eine tiefe und innerliche Beziehung 
von gegenseitiger Förderung gebracht haben, »jedoch so, daß bei 
Goethe jeweilig die Bewegung der Liebe den Akt des Erkennens, bei 
Leonardo der Akt der Erkenntnis den Akt der Liebe fundiert« 
(GW VI, 77).

Wie aber verhalten sich Liebe und Erkenntnis wirklich zuein­
ander? Obwohl Scheier der Sinn fürs Historische ein wenig mangelt, 
schildert er den Unterschied zwischen der indisch-buddhistischen, 
der griechisch-antiken und der christlichen, speziell augustinischen 
Liebesidee sowie deren jeweiliges Verhältnis zur Erkenntnis. In der 
Lösung dieser großen Frage sieht Scheier »eine gewisse welthistori­
sche Typik« (GW VI, 77). Scheier sieht auf der einen Seite die christ­
liche Liebesidee, auf der anderen Seite die indisch-buddhistische und 
die griechisch-antike Konzeption. Trotz einiger noch aufzuzeigender 
Unterschiede haben die indische und die griechische Konzeption der 
Liebe zahlreiche Gemeinsamkeiten, die sie von der christlichen Lie­
besidee grundsätzlich unterscheidet. Bei beiden folgt die Liebe auf die 
Erkenntnis.63 Während also in der indischen und griechischen Kon­
zeption die Liebe »ganz intellektualistisch nur als Abhängige des Er­

62 Vgl. Gabel, Intentionalität des Geistes, a.a.O., S. 211, Anm. 392.
63 »Bei Indern und Griechen sind, ontologisch gesehen, die Werte Funktionen des Seins; 
noetisch aber ist die Liebe eine abhängige Funktion der Erkenntnis. Dort ist der höchste 
Wert jene Entwirklichung des Gegenstandes, die ihn in bloße Bildhaftigkeit erhebt - 
hier der höchste Seinsgrad, das öviocng öv Platons. Gerade daß die Werte hier und dort 
in so grundverschiedener, ja entgegengesetzer Weise Seinsfunktionen sind, läßt die an­
geführte sachliche Einheit der Lehren um so plastischer hervortreten.« (GW VI, 78)

180 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

kenntnisfortschrittes, als Übergang und >Bewegung< einer ärmeren 
zu reicherer Erkenntnis verstanden wird« (GW VI, 83), ist das christ­
liche Liebesverständnis hingegen durch eine »Bewegungsumkehr« 
(GW III, 72; GW VI, 88) gekennzeichnet.

Der positivste und zentralste Wert des indischen Geistes haftet 
am Nichtsein, »und das heißt hier vor allem an dem im Fortgänge des 
>Heilsweges< zunehmenden Schwinden des Wirklichkeitskoeffizien­
ten der puren Inhalte und Washeiten der Welt.« (GW VI, 78) Analog 
dazu ist Erkenntnis »ein steigendes Überwinden der Wirklichkeits­
akzente an den Inhalten der Welt. Sie erfolgt durch steigende Ver- 
gegenständlichung und asketische Willkürlichmachung der diesen 
Akzenten korrelaten Begierden und ihrer für den natürlichen Men­
schen automatischen Bewegungsfolgen.« (GW VI, 79) Die Liebe ist, 
nach ihrer inhaltlich-gegenständlichen Seite hin betrachtet, »der 
Übergang, die Tendenz und Bewegung des wirklichem oder des Be­
gierde-Widerstandes zum immer außerwirklicher werdenden Er­
kenntnis-Gegenstände - und eben damit die steigende Fülle dieses 
Erkennntisgegenstandes; nach ihrer Aktseite aber ist sie der bloße 
erlebte Übergang von Nichtwissen in Wissen. [...] Überall muß sie 
hiernach zunächst als Folge, nie als Ursprung der Erkenntnis erschei­
nen. Auch was an der Liebe ethisch und religiös gewertet wird, ist 
lediglich Frucht dieser Erkenntnis« (GW VI, 79).

Anders als das indische Verständnis zielt die griechische Ver­
hältnisbestimmung von Liebe und Erkenntnis nicht auf das Nicht­
sein, sondern auf ein positives Sein und eine positive Vollkommen­
heit, d.h. auf das höchste Gut. »Und seit der Zeit der Griechen bleibt 
diese letzte Seinsbejahung gleichsam das Apriori aller europäischen 
Religion und Spekulation. Je reicher und gesteigerter das Sein als 
Gegenstand der Erkenntnis ist [...], desto absoluter und reiner ist 
auch die Erkenntnis. Absolute Erkenntnis ist darum Erkenntnis des 
övTOCDg öv« (GW VI, 82). Analog ist auch die Liebe »eine primäre 
Hinwendung zu einem positiven Wert, d.h. zu einer Seinsgestalt 
einer gewissen Seinsfülle; sie ist nicht ursprüngliche Abwendung 
von einer solchen. Sie ist Seinsbemächtigung in der Erkenntnis - also 
nicht Seinserlösung wie bei den Indern« (GW VI, 82). Für Scheier 
besteht das Wesentliche »in der Bewegungsrichtung, die gemäß der 
antiken Moral und Weltanschauung die Liebe hat. Alle antiken Den­
ker, Dichter, Moralisten sind darin einig: Liebe ist ein Streben, eine 
Tendenz des >Niederen< zum >Höherem, des >Unvollkommneren< 
zum >Vollkommneren<, des >Ungeformten< zum >Geformten< [...] 

Person und Wert A- 181

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

Schon Platon sagt: >Wären wir Götter, würden wir nicht liebem. 
Denn im vollkommensten Sein kann kein >Strebem, >Bedürfen< mehr 
sein. Liebe ist nur ein >Weg< hier, eine >Methodos<« (GW III, 71 f.).64 
Bei Aristoteles ist die Liebe »ein dem Weltall einwohnendes dyna­
misches Prinzip, das diesen großen >Agon< der Dinge um die Gottheit 
bewegt« (GW III, 72).

Sowohl in der indisch-buddhistischen wie auch in der altgriechi­
schen Konzeption von Liebe und Erkenntnis wird die Liebe ganz 
intellektualistisch verstanden, immer abhängig vom Erkenntnisfort­
schritt, als Übergang und >Bewegung< einer ämeren zu einer reiche­
ren Erkenntnis.65

Diesen beiden Konzeptionen stellt Scheier nun die christliche 
gegenüber: »Da findet etwas statt, was ich die Bewegungsumkehr 
der Liebe nennen möchte. Hier schlägt man dem griechischen Axiom 
der Liebe, daß Liebe ein Streben des Niederen zum Höheren sei, keck 
ins Gesicht. Umgekehrt soll sich die Liebe nun gerade darin erweisen, 
daß das Edle sich zum Unedlen herabneigt und hinabläßt, der Gesun­
de zum Kranken, der Reiche zum Armen, der Schöne zum Häß­
lichen, der Gute und Heilige zum Schlechten und Gemeinen, der 
Messias zu den Zöllnern und Sündern« (GW III, 72). »An Stelle des 
ewigen >ersten Bewegers< der Welt tritt der >Schöpfer<, der sie >aus 
Liebe< schuf. Das Ungeheure für den antiken Menschen, das nach 
seinen Axiomen schlechthin Paradoxe, soll sich in Galiläa begeben 
haben: Gott kam spontan herab zum Menschen und ward ein Knecht 
und starb am Kreuz den Tod des schlechten Knechts!« (GW III, 73) 
Die griechische Bewegungsrichtung wird durch den christlichen Lie­
besbegriff umgekehrt. War bei den Griechen die Gottheit nur Gegen­

64 Scheier verweist selbst (GW VI, 88) auf seinen Aufsatz Das Ressentiment im Aufbau 
der Moralen in seinem Buch Vom Umsturz der Werte (GW III, 33-148, hier S. 70-95) 
als Interpretationshilfe.
65 Scheier sagt von der Liebe im indisch-griechischen Typus: »Überall muß sie hiernach 
zunächst als Folge, nie als Ursprung der Erkenntnis erscheinen. Auch was an der Liebe 
ethisch und religiös gewertet wird, ist lediglich Frucht dieser Erkenntnis. Niemals spielte 
hier die Liebe, so wie als christliche >Gottes- und Nächstenliebe^ eine gleich ursprüngli­
che oder gar eine ursprünglichere Rolle als die Erkenntnis. Das indische Axiom steht in 
strengstem Gegensatz zum Christentum, dessen größter Denker Augustin die Liebe 
ausdrücklich zur ursprünglichsten Bewegungskraft des göttlichen wie menschlichen 
Geistes macht; der auch im offenbaren Gegensatz zu der Lehre vom seligen Nous des 
Aristoteles, sagt, daß sie >mehr als alle Vernunft beseligen Die indische Liebesidee ist 
also ebenso schroff intellektualistisch wie die griechische des Platon und des Aristoteles« 
(GW VI, 79). Vgl. auch GW VI, 83.

182 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

stand der Liebe, aber nicht selbst liebend, so ist es im Christentum 
Gott, der liebt und aus Liebe die Welt erschaffen hat.66 Für Platon ist 
das höchste Ziel, »zu dem all geistige Befähigung, zu dem auch Liebe 
in ihrer reinsten Form leiten kann, nämlich die >Ideenschau< des Phi­
losophen, von einem >Schaffen und Zeugern am allerweitesten ent­
fernt. Sie ist nur Anteil am Wesen, Vermählung mit dem Wesen« 
(GW VI, 85). Im Christentum tritt an die Stelle der indisch-griechi­
schen Selbsterlösung durch Erkenntnis die Idee des Erlöstwerdens 
durch die göttliche Liebe. »Nicht die Mitteilung einer neuen Gottes­
erkenntnis und Gottesweisheit an die Welt erfolgt durch Christus 
[...], sondern aller neue Erkenntnisgehalt über Gott ist durch die 
Liebestat seines Selbsterscheinens in Christo als von ihrem schöpfe­
rischen Grund getragen. Vorbild der >Nachfolge<, Lehrer und Gesetz­
geber ist daher Christus nur abgeleiteterweise und nur infolge seiner 
Würde als göttlicher Erlöser, d. h. als personale und fleischgewordene 
Gestalt Gottes selbst und seines Liebeswillens. Über die personale 
Gestalt hinaus gibt es nach früh- und echt christlicher Anschauung 
keinerlei >Idee<, keinerlei >Gesetz<, keinerlei >Sachwert<, keinerlei 
>Vernunft<, an der sie selbst noch zu messen wäre oder mit der sie, 
um als >heilige< erkennbar zu sein, irgendwie >übereinzustimmen< 
hätte. Christus >hat< nicht die Wahrheit, er >ist< sie« (GW VI, 89). 
Wenn der Mensch liebt, antwortet er auf die Liebe Gottes, die zuvor 
schon an ihn in Jesus Christus ergangen ist. In dieser ganz neuen 
Bewegungsrichtung der christlichen Liebesidee kommt zur Gottes­
liebe die Nächstenliebe gleichmäßig hinzu. »Es ist ja selbstverständ­
lich, daß da, wo die Liebe zum Wesen Gotttes gehört und aller reli­
giöse Heilsprozeß nicht in menschlich-spontaner Tätigkeit, sondern 
in der göttlichen Liebe seinen Ausgangspunkt hat, die Liebe >zu Gott< 
immer gleichzeitig ein Mitlieben der Menschen, ja aller Kreaturen 
mit Gott - ein amare mundum in Deo - in sich einschließen muß. 
>Amor Dei et invicem in Deo< ist Augustins feste Formel für die un­
teilbare Einheit dieses Aktes« (GW VI, 90). Die Liebe des Menschen 

66 Die Folge war, »wo immer diese doppelte Bestimmung der Liebe wiederkehrt in der 
Geschichte, daß sie dynamisch der Erkenntnis nicht vorhergehe, sondern folge, und daß 
sie teleologisch nur Weg, Methodos zum Ziele der wachsenden Erkenntnis sei, da war 
die theologische Konsequenz stets das heidnische Trugbild jener starren, nur in sich 
selbst glänzenden Gottheit, die nicht wiederliebt, die nur Gegenstand der Anbetung 
der Kreaturen ist, nicht aber mittätiges Subjekt jener vertraulichen Wechselrede der 
Seele mit Goth, als die schon Gregor von Nyssa das christliche Gebet definiert« 
(GW VI, 83 f.).

Person und Wert A- 183

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

zu Gott und zu den Menschen als Antwort auf die zuvor empfangene 
Liebe Gottes prägt die christliche Liebesidee. Während die indisch­
griechische Konzeption durch den Primat der Erkenntnis vor der Lie­
be gekennzeichnet ist, besteht in der christlichen Liebesidee eindeu­
tig der Primat der Liebe vor der Erkenntnis. »Der Mensch ist, ehe er 
ein ens cogitans ist oder ein ens volens, ein ens amans« (GW X, 356). 
Der Liebesprimat liegt »selbst der Kirchenidee und aller christlichen 
Ethik zugrunde« (GW VI, 91).

Hellenisierung des Christentums

Nachdem Max Scheier die Gemeinsamkeiten und Unterschiede der 
drei Konzeptionen des Verhältnisses von Liebe und Erkenntnis er­
arbeitet hat, kommt er auf das Problem der »Hellenisierung des 
Christentums«67 zu sprechen, d.h. auf die Verbindung des christ­
lichen mit dem griechischen Denken, das durch den Neuplatonismus 
und durch die Aristoteles-Rezeption wirkmächtigen Einfluß auf die 
christliche Theologie fand: »Mit Ausnahme der mystischen Erbau­
ungsliteratur und spezifisch augustinischer Traditionen, in denen 
dieser Grundsatz im allgemeinen festgehalten ist, hat sich die sog. 
christliche Philosophie< durchaus dem griechischen Typus ange­
schlossen. Hierdurch entsprang die innere Disharmonie zwischen 
dem religiösen Bewußtsein und der mit ihm verknüpften Weltweis­
heit« (GW VI, 91). Scheier kritisiert Thomas von Aquin, daß er die 
griechischen Bestimmungen festhalte, »daß Liebe zu einem Gegen­
stände Erkenntnis des Gegenstandes voraussetze, daß im Ontischen 
aber die Werte nur Funktionen der Seinsvollkommenheit seien 
(omne ens est bonum), daß Liebe kein elementarer Grundakt des 
Geistes, sondern nur eine Sondertätigkeit des strebenden und wol­
lenden Tätigkeitsvermögens der Seele sei« (GW VI, 91). Scheier kri­
tisiert an Thomas außerdem, daß bei ihm jeder Tätigkeit des Strebe­
vermögens eine Tätigkeit des Verstandes vorhergehen muß: »Liebe 
und Haß sowie die gesamte Gefühlswelt stellen sich unter dieser 
Auffassung nur als Modifikationen des strebenden Seelenvermögens 
dar. Daß in diesem intellektualistischen psychologischen System der 

67 Zu Harnacks Hellenisierungsthese vgl. Thomas Böhm, Die Christologie des Arius. 
Dogmengeschichtliche Überlegungen unter besonderer Berücksichtigung der Helleni- 
sierungsfrage, St. Ottilien 1991 (Studien zur Theologie und Geschichte; 7), S. 16-23.

184 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Liebe nur eine ganz untergeordnete Stelle zukommt, ist ohne wei­
teres ersichtlich« (GW VI, 92). Die Konsequenzen sieht Scheier dar­
in, daß die »Offenbarung Gottes in Christo nicht mehr Folge einer 
liebe- und gnadengeleiteten göttlichen Erlösungstat« ist, »die im 
kleinen innerlich mitzuvollziehen gegen die Niedrigen, Armen und 
den Menschen, vom Menschen überhaupt aber gegen die übrigen 
Kreaturen erst wahre Gottnähe verhieße, sondern die Erlösung durch 
Christus ist nur mehr der zentralste Teilinhalt der nun ganz intellek- 
tual gedachten >Offenbarung< selbst, die, im Dogma formuliert, als 
Ganzes mit diesem Zentralinhalt >pflichtgemäß< zu glauben ist. [...] 
So wird mit der Wiederaufnahme des griechischen Fundierungssat­
zes zwischen Erkenntnis, Liebe und Wollen auch indirekt der Primat 
ausgesprochen und hergestellt des selbstgenügsamen aristotelischen 
Weisengottes über den christlichen Erlösungsgott, des lehrenden und 
regimentalen Priesters über den homo religiosus der Nachfolge, der 
Macht- und Seinsfülle über das Gute, des Gesetzesstatus über die 
gesetzesüberlegene Liebe und Demut« (GW VI, 93).

Weil sich die Christen in den ersten Jahrhunderten in der be­
grifflichen Feststellung ihres Glaubens in Dogmen der griechischen 
Philosophie und deren Welt- und Lebensbild bedient und nicht eine 
neue, eigene und genuin christliche Philosophie hervorgebracht ha­
ben, wirft Scheier der christlichen Tradition vor, daß sie »in fast un­
begreiflicher Weise versagt« habe (GW VI, 87; vgl. GW VIII, 80). »Es 
gibt in diesem Sinne und gab nie eine christliche Philosophie^ sofern 
man unter diesen Worten nicht, wie üblich, eine griechische Philoso­
phie mit christlichen Ornamenten, sondern ein aus der Wurzel und 
dem Wesen des christlichen Grunderlebnisses durch selbstdenkeri­
sche Betrachtung und Erforschung der Welt entsprungenes Gedan­
kensystem versteht« (GW VI, 87). Es gibt für Scheier jedoch einen 
Kirchenvater, der eine Ausnahme darstellt: »Nur bei Augustinus und 
seiner Schule finden wir starke Ansätze, eine unmittelbare Umset­
zung des christlichen Erlebnisgehaltes in philosophische Begriffe zu 
gewinnen - Ansätze, deren volles Gelingen aber immer wieder durch 
die tiefgehende Abhängigkeit Augustins vom Neuplatonismus und 
durch den seinen spekulativen Willen noch überragenden autoritären 
Willen zur Einheit der kirchlichen Institution gehemmt war« 
(GW VI, 88).

Person und Wert A- 185

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

Max Scheiers Augustinus-Rezeption

Der Hintergrund, vor dem Max Scheier Augustinus rezipiert, ist 
durch die christliche Verhältnisbestimmung von Liebe und Erkennt­
nis soweit herausgestellt. Scheier meint nun, daß die verschiedenen 
Strömungen in der christlichen Theologie, je nachdem inwieweit sie 
griechisches Denken rezipiert haben, am klarsten werden, »wenn 
man einen Vergleich zieht zwischen den eigentlichen Geistesvätern 
der griechischen Kirche, Clemens und Origenes, und dem einfluß­
reichsten Kirchenvater des Westens, Augustin. Wie Harnack treffend 
zeigt, ist >die morgenländische Kirche in kultureller, philosophischer 
und religiöser Hinsicht das versteinerte 3. Jahrhunderte Sie ist Hel­
lenismus auf der Stufe des 3. Jahrhunderts, und alle evangelischen 
Grundideen sind in die Gedanken und Lebensformen dieses Helle­
nismus eingezwängt. [...] Und was ist die Seele dieses Hellenismus? 
Allem voran dies, daß Gott oder das höchste Gut gemäß der alten 
platonischen Eroslehre nicht als Urquell aller Liebe und Schöpfer­
kraft, sondern als bloßes Ziel der zu Gott emporstrebenden Kreatur: 
als in asketischer Kontemplation zu fassendes und dann ästhetisch zu 
beschauendes und zu genießendes reines Sein vor der Seele steht. (In 
der weiteren Idee eines Stufenreiches dieser Bewegung zu Gott - 
eines Reiches, das ebenso die gesamte Welt wie die Ordnung der 
Gemeinschaft abspiegelt - ist die Wurzel für allen Byzantinismus 
und seine Form der Autoritätsidee gegeben). Dieser Gedanke ist nun 
auch der Zentralgedanke des Clemens und Origenes. Augustin aber 
gelingt es zuerst, in dem großen Maßstabe seines Gedankensystems 
die christliche evangelische Geistesbewegung auch begrifflich zu fas­
sen: Die Idee des absoluten Seins ist bei Augustin selbst - und nicht 
nur die Vorstellungen über den Weg zu ihm und die Vereinigung mit 
ihm - vollständig umgebildet. Dieses Sein selbst ist Augustin bis in 
seinen Kern schöpferische Liebe und gleichzeitig allbarmherziger 
Drang der Selbstmitteilung, der Selbsterschließung. Ist aber solches 
das Wesen des absoluten Seins - sind es also nicht bloß nachträgliche, 
durch Spekulation gefundene Bestimmungen seiner -, so kann es 
dem Menschen gar nicht anders zur Gegebenheit kommen als so, 
daß er seiner Seele Quell unmittelbar in diesen Urquell alles bloß 
statischen Seins hineingestellt und von ihm gespeist erlebt; daß er 
also die Liebesbewegung, die ja eben Gott ist, nachvollzieht, mitvoll­
zieht. Ist weiter ein Ziel dieser göttlichen Liebesbewegung Erbarmen 
mit dem Menschen, Liebe zum Menschen, so kann es Gottesliebe, die 

186 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

nicht zugleich Nächstenliebe wäre, auch gar nicht mehr geben. Nicht 
zwei getrennte Akte sind es nach Augustin, in denen wir in der Got­
tesliebe Gott und in der Menschenliebe den Nächsten umfassen - 
etwa nur, um ein >Gebot Gottes< zu erfüllen. Und noch weniger ist, 
wie bei jenen großen Alexandrinern, die Nächstenliebe nur ein Glied 
im Gefüge der negativen, asketischen Leistungen, durch die wir uns 
entleiblichen, entsinnlichen und hierdurch erkennend mit Gott in 
Berührung treten sollen. In der Kontinuität eines und desselben 
Actus vielmehr, in welchem sich die Seele in der Gottesliebe zu Gott 
erhebt, neigt sie sich auch zum Menschen - und das wäre nicht der 
allbarmherzige Gott, sondern nur ein starrer hellenischer Seinsgötze, 
den sie erfaßt, bliebe das Ausschlagen der Gottesliebe in Nächsten­
liebe aus. Damit aber ist jene vorher gekennzeichnete eigentümliche 
Doppelbewegung westlicher Religiosität: des gleichzeitigen Hinaus- 
und Herabsehens, der Erhebung zu Gott und der Erwirkung des 
Göttlichen im Umkreise der Welt, in der Gottesidee und im Grund­
verhältnis des Menschen zu Gott selbst verwurzelt. In dieser augusti- 
nischen Auffassung des Doppelgebotes der Gottes- und Nächsten­
liebe (Matth. 22) als eines dynamischen Aktes ist die Seele der 
westlichen Christlichkeit in klassischer Weise formuliert worden - 
ja die Seele der echten evangelischen Christlichkeit überhaupt. Und 
das ist das Wesentliche, daß die großen Theologen der griechischen 
Kirche, Clemens und Origenes und ihre Nachfolger, im Gegensätze 
zu Augustin, trotz aller Einzelkämpfe gegen Neuplatonismus und 
Gnosis, von der geistigen Bewegungsrichtung des Platonismus ab­
hängig bleiben: von jener Richtung, die nur eine eindeutige Be­
wegung der Seele nach >oben<, nach Gottverähnlichung durch 
Sprengung der Leibesbanden ist. Dieser >Platonismus< setzt immer 
irgendwie das Gute dem Geiste, das Böse dem Sinnlichen gleich. Er 
kennt keine Scheidung von Gut und Böse innerhalb des geistigen 
Willens selbst, und andrerseits keine Durchwirkung und Eingestal­
tung des Guten in die sinnliche irdische Sphäre. Und analog muß er 
der Erkenntnis den Vorrang vor der Liebe geben und in einer kon­
templativ-ästhetischen Haltung zum Göttlichen endigen.«68 Deshalb 
beruht für Scheier die augustinische Spielform des Christentums 

68 Max Scheier, Über östliches und westliches Christentum, in: GW VI, 99-114, hier: 
S. 109-111. Zu Adolf Harnacks Augustin-Bild vgl. Wilhelm Geerlings, Christus Exem- 
plum. Studien zur Christologie und Christusverkündigung Augustins, Tübingen 1978 
(Tübinger Theologische Studien, 13), S. 12-20.

Person und Wert A- 187

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

»mehr auf Tat, Liebe, und auf Einbau eines Gottesreiches in die Welt 
als auf Spekulation, Kontemplation, Weltflucht und asketischer Gno­
sis (wie im Morgenlande)« (GW V, 422).

Augustinus und die Mystik

In der Verhältnisbestimmung von Liebe und Erkenntnis sieht Scheier 
»eine gewisse welthistorische Typik« (GW VI, 77). In dieser Verhält­
nisbestimmung gibt es verschiedene Möglichkeiten. Die christliche 
Liebesidee kennt einzig den Liebesprimat vor der Erkenntnis.69 Für 
Scheier war es Augustinus, der den Liebesprimat eindeutig verteten 
hat, ohne daß er mit dem griechischen Typus Kompromisse einge­
gangen wäre wie später z. B. Thomas von Aquin durch seine Aristo­
teles-Rezeption. Augustinus hat seine ganze Theologie auf dem 
Liebesprimat aufgebaut: seine Trinitätslehre, sein Offenbarungsver­
ständnis, seine Schöpfungslehre, Christologie, Erkenntnislehre, Gna­
denlehre und Psychologie (vgl. GW VI, 95). »Von der mystischen 
Erbauungsliteratur abgesehen, der spezifisch philosopischer Sinn 
mangelt, finden wir einzig bei Augustinus und der augustinischen 
Tradition bis zu Malebranche und Blaise Pascal ernsthafte Anfänge, 
das christliche Grunderlebnis über die Beziehung von Liebe und Er­
kenntnis auch im Zusammenhang mit außerreligiösen Problemen 
begrifflich zu fassen« (GW VI, 93).

Aus diesem Abschnitt wird ersichtlich, daß sowohl Augustinus 
als auch eine bestimmte Art der christlichen Mystik den Liebespri­
mat, also den Kern des christlichen Glaubens, das christliche Grund­
erlebnis, vermittelt haben.70 Sie haben die Ursprünglichkeit des 

69 »Was man bei Augustin Willensprimat nennt, ist faktisch Liebesprimat: Primat des 
Liebsaktes sowohl vor der Erkenntnis als auch vor dem Streben und Wollen; ist zugleich 
Primat der interessenehmenden Akte als niedrigerer Regungen der >Liebe<, vor den 
wahrnehmenden, vorstehenden, erinnernden und Denk-Akten, d. h. vor allen jenen Ak­
ten, die Bild- und Bedeutungsinhalte (>Ideen<) vermitteln. [...] So folgen also Wollen 
und Vorstellen bei Augustin gleichmäßig der Liebe als einer dritten, ursprünglichsten 
Einheitsquelle alles Bewußtseins. Dies aber geschieht so, daß die Liebe an erster Stelle 
das Erkennen und erst durch diese vermittelt das Streben und Wollen bewegt.« (GW VI, 
94)
70 Scheier: »Unter Mystik verstehen wir den Versuch des menschlichen Geistes, sich mit 
dem, was als das absolut Wirkliche >gilt< auf eine solche Weise zu >einigen<, daß er an 
seinem Sein und Leben bis zur Daseins- oder doch Soseinsidentifizierung unmittelbar 
teilhat (mit oder ohne Mithilfe dieses absoluten wirklichen selbst; unio mystica). Unter 

188 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

christlichen Glaubens bewahrt und ihre Inhalte nicht vom griechi­
schen Denken abgeleitet.71 Anders als die Erbauungsmystik hat Au­
gustinus dabei jedoch trotzdem philosophiert, ohne sich, trotz neu­
platonischer Einflüsse, allzu sehr in der fremden Begriffwelt des 
griechischen Denkens aufzuhalten. Augustinus war nach Scheier dar­
um bemüht, eine christliche Philosophie aus dem christlichen 
Grunderlebnis heraus, dem Liebesprimat, zu entwickeln.72 Augustins 
Religionsphilosophie ist der christliche Prototyp einer Religionsphi­

>Mystik< ist also im allgemeinsten Sinne des Wortes zu verstehen ein Versuch [der 
Einigung mit einem absoluten Wirklichen] und eine technisch geordnete Verhaltungs­
weise - nicht aber eine Satzung bestimmter Inhalte dieses Wirklichen. Je nachdem in 
diesem Verhalten mehr Anschauung, Emotion und Wille überwiegt, kann man von 
intellektualistischer, emotionaler und praktisch-asketischer Mystik reden« (GW XI, 23). 
Scheier ausführlich über das Wesen der Mystik, in: GW XI, 23-28. Eine ausführliche 
Typisierung der verschiedenen Formen von >Mystik< beschreibt Scheier, in: GW VIII, 
30 f.
71 »Was die Geschichte der Religion und ihrer soziologischen Formen, der Kirchen, der 
Sekten usw., betrifft, so erblicke ich ein wichtiges Mittel, die geistige Atmosphäre für 
einen rechten konfessionellen Frieden vorzubereiten, darin, das überwiegende Interesse 
an den Zeiten religiös-kirchlicher Kämpfe zurückzustellen und sich Zeitaltern und Men­
schen religiös ursprünglicher und schöpferischer Bewegungen zuzuwenden, die in Kul­
turbeseelung und Menschenformung über den Bezirk ihres konfessionellen Ursprungs 
hinaus wirkten. Anschauliche und packende Darstellungen der benediktinischen, bern- 
hardinischen, franziskanischen, ignatianischen Bewegung, der wichtigsten typischen 
Formen der christlichen Mystik, kurz, die Verlebendigung solcher religiöser Zeitalter, 
Menschen und Bewegungen, in denen Religion und kirchlicher Gedanke ohne Anleh­
nung und ohne Dienstschaft an fremde Interessen eine ursprüngliche Wirksamkeit ge­
äußert haben, sollte in dem Menschen der Gegenwart das durch die eigenen nationalen 
Lebenserfahrungen der letzten Jahrzehnte tief untergrabene Vertrauen auf die Macht 
ursprünglicher, nicht abgeleiteter religiöser Glaubensbildung und -Wirksamkeit wieder 
erwecken helfen. Nur durch Vertiefung in solche Zeiten und durch inneres Nacherleben 
der homines religiosi, die ihre Führer waren, kann der tieferschütterte Glaube an die 
Selbständigkeit der Religion wiedergewonnen werden.« Max Scheier, Der Friede unter 
den Konfessionen (1920), in: GW VI, 227-258, hier: S. 242 f. Zu Augustinus in diesem 
Zusammenhang: »Mit der steigenden Zurückstellung der Ideen Augustins und der Leh­
ren seiner Schule in der mittelalterlichen Entwicklung brachen die Versuche, aus dem 
christlichen Grunderlebnis eine neue Auffassung des Verhältnisses von Erkenntnis und 
Liebe zu gewinnen, vollständig zusammen.« (GW VI, 97f.)
72 Nach meinem Vortrag haben mir Frau Bibliotheksoberrätin Dr. Sigrid von Moisy von 
der Münchener Staatsbibliothek und Herr Prof. Dr. Eberhard Ave-Lallemant, München, 
eine Kopie von Scheiers blauem Heft Nr. 175 Über Augustinus und Mystik (1923/24) 
zur Verfügung gestellt. Dafür möchte ich ihnen herzlich danken. Soweit Scheiers Hand­
schrift in der Kürze der Zeit zu entziffern war, bringt das Heft keine neuen Erkennt­
nisse. Ich werde jedoch in einem Aufsatz über Scheiers Mystik-Verständnis ausführlich 
darauf zurückgreifen.

Person und Wert A- 189

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Schaber OSB

losophie. Thomas von Aquin, Descartes und auf diesen aufbauend: 
Kant haben das Verhältnis von Liebe und Erkenntnis zugunsten der 
Erkenntnis und des Bewußtseins verschoben oder gar umgedreht. 
Von diesem Augustinus-Bild aus muß man das Vorwort von Scheier 
zu seiner eigenen Religionsphilosophie, die er in seinem Werk Vom 
Ewigem im Menschen vorgelegt hat, noch einmal lesen: »Der Ver­
fasser ist der tiefen, hier nicht zu begründenden Überzeugung, daß 
weder auf dem Boden der Philosophie des Thomas Aquinas noch auf 
dem Boden der durch Kant eingeleiteten philosophischen Periode die 
natürliche Gotteserkenntnis je wieder diese einende Aufgabe zu 
erfüllen vermag. Sie wird sie nur erfüllen, wenn sie den Kern des 
Augustinismus von seinen zeitgeschichtlichen Hüllen befreit und 
mit den Gedankenmitteln der phänomenologischen Philosophie neu 
und tiefer begründet; d. h. der Philosophie, die die Wesensgrundlagen 
alles Daseins mit gereinigten Augen zu schauen unternimmt und die 
Wechsel einlöst, die eine allzuverwickelte Kultur auf sie in immer 
neuen Symbolen gezogen hat. Dann wird sie jenen unmittelbaren 
Kontakt der Seele mit Gott immer klarer aufweisen, den Augustin 
mit den Mitteln des neuplatonischen Denkens an der Erfahrung sei­
nes großen Herzens immer neu aufzuspüren und in Worte zu fassen 
bemüht war. Nur eine Theologie der Wesenserfahrung des Gött­
lichen vermag für die verlorenen Wahrheiten Augustins die Augen 
wieder zu öffnen« (GW V, 8 f.).

Bedenkt man, daß Max Scheier schon 1905/06, als er Georg von 
Hertling im Zuge seiner Umhabilitation nach München seine phi­
losophische Position schilderte, sagte, er stehe Kant in der Ethik und 
Religionsphilosophie ferner als in der theoretischen Philosophie und 
sehe in der reinen Liebe eine unabhängige Funktion des Geistes, die 
dem Vernunftprinzip der Gerechtigkeit übergeordnet sei, so wird 
hier schon sein Standpunkt aus deutlich, von dem aus er weiter ge­
sucht hat. Scheier fügte hinzu: »Meine Lehrmeister sind in diesen 
Dingen, vor allem der Augustinismus, Pascal, von neueren Eucken 
[...]. Ich bin Theist und Realist, suche aber den großen Wahrheiten 
der christlichen Mystik nach Möglichkeit gerecht zu werden.«73

Damit ist nachgewiesen, daß sich Scheier schon sehr früh mit 
Augustinus und der augustinischen Tradition beschäftigt hat, nicht 
erst in seiner mittleren Periode, wie Kuhn und Gabel meinen.74 Wie 

73 Zitiert bei Henckmann, Max Scheier, a.a.O., S. 20.
74 Siehe oben Anm. 41.

190 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Scheier auf Augustinus gestoßen ist? Mit welcher leitenden Fra­
gestellung er Augustinus gelesen hat, sofern er ihn selbst gelesen 
hat und ihn nicht nur aus Gesprächen oder aus der Sekundärliteratur 
kannte?75 Aussagen über den Umfang und die Gründlichkeit der 
Augustinus-Kenntnisse Scheiers lassen sich aufgrund seines Ge­
samtwerkes nicht machen. Um Scheier auf die Spur zu kommen, sind 
andere Informationen und Hinweise nötig. Es steht jedoch fest, daß 
Augustinus Scheier über all die Jahre hinweg begleitet hat. Das zeigt 
die an Umfang permanent wachsende Sekundärliteratur zu Augusti­
nus in Scheiers Privatbibliothek, das zeigt eine Äußerung von ihm 
selbst: Als Scheier im April 1920 in Cleve zur Kur im Hause des 
Sanitätsrates Dr. Wilhelm Bergmann weilte, schrieb er seiner zwei­
ten Frau Märit am 20. April: »Ich las neben dem christlichen] Mo­
nismus viel Augustin hier.«76 Am 17. Oktober 1920 schrieb Scheier 
das Vorwort zur ersten Auflage seiner Religionsphilosophie Vom 
Ewigen im Menchen, in dem er Augustinus als Vermittler zwischen 
Thomas und Kant ins Gespräch brachte. Scheier versucht also in sei­
nem ganzen Denken Augustinus zu folgen und dessen Bestimmung 
des Liebesprimats mit dem Vorzug vor der Erkenntnis nachzuvoll­
ziehen. Insofern kann man Helmut Kuhn beipflichten, der feststellte, 
daß »Scheiers augustinische Metaphysik [...] keinen ihr angemesse­
nen literarischen Ausdruck gewonnen habe«, »dennoch wurde in all 
diesen literarischen Äußerungen der Umriß eines großen Ganzen 
sichtbar.«77

75 In Scheiers Privatbibliothek ist kein einziges Werk von Augustinus vorhanden. Da 
seine Bibliothek jedoch nicht vollständig erhalten ist, ist es auch nicht möglich, Schlüsse 
daraus zu ziehen.
76 Scheier-Nachlaß in der Bayerischen Staatsbibliothek München, Sign.: Ana 385, E, 
I, 1. Wenige Tage zuvor, am 15. April 1920, schrieb Scheier noch von zuhause aus Köln 
an seine Frau Märit, die gerade im Benediktinerkloster Beuron weilte: »[...] Schönsten 
Dank für den Augustinus-Vortrag von Pater Mager, dem ich herzlich danke. [...]«. Bei 
dem angesprochenen Aufsatz handelt es sich um: Alois Mager, Die Staatsidee des Au­
gustinus, München 1919, 21920. Pater Alois Mager OSB (1883-1946) war Benedikti- 
nermönch der Erzabtei St. Martin zu Beuron im oberen Donautal bei Sigmaringen und 
wurde durch seine Forschungen zur Mystik bekannt; vgl. Johannes Schaber, (Art.) Ma­
ger, Alois, in: Traugott Bautz (Hg.), Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, 
Bd. XIV, Herzberg 1998, S. 1209-1222.
77 Kuhn, Max Scheier als Faust, a.a.O., S. 32.

Person und Wert A- 191

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter H. Spader

Scheler’s Ethics vs. the Ethics of Success

Max Scheler's ethical personalism is rooted in a novel understanding 
of both non-formal values and the person, an understanding which 
he believed freed them from the contingency of the empirical with- 
out having to retreat to the formalism of Kant. Yet, for Scheier, moral 
values are co-realized along with the realization of non-moral values, 
and at least in some cases these non-moral values are realized in the 
physical world. How, then, can Scheier save moral values from de- 
pendence upon our success in the physical world? In short, how is 
Scheler's ethics not an ethics of success? It is the goal of this paper 
to answer this question, and in doing so to shed light on the new path 
in ethics which Scheier pioneers.

In order to see why Scheler's ethics is not an ethics of empirical 
success, we must begin with a short development of Scheler's under­
standing of values. From the beginnings of his work Scheier distin- 
guished between values and the empirical. For Scheier, values are not 
things or goods (Güter). Values are pure essences, pure quäle. 
Although Scheier shows this by focusing us on the experience of 
values, he also draws a number of distinctions which help to illumi- 
nate the difference between values and the empirical. The first is 
between values and their bearers. As he States in a key passage in 
the Formalism in Ethics and Non-Formal Ethics of Values: A New 
Attempt toward the Foundation of an Ethical Personalism (Der For­
malismus in der Ethik und die Materiale Wertethik: Neuer Versuch 
der Grundlegung eines Ethischen Personalismus): "The ultimate in- 
dependence of the being of values with regard to things, goods, and 
States of affairs appears clearly in a number of facts. We know of a 
stage in the grasping of values wherein the value of an object is al- 
ready very clearly and evidentially given apart from the givenness of 
the bearer of the value. Thus, for example, a man can be distressing 
and repugnant, agreeable, or sympathetic to us without our being 
able to indicate how this comes about; in like männer we can for the

192 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scheler’s Ethics vs. the Ethics of Success

longest time consider a poem or another work of art 'beautiful' or 
'ugly', 'distinguished' or 'common', without knowing in the least 
which properties of the contents of the work prompt this. Again, a 
landscape or a room in a house can appear 'friendly' or 'distressing', 
and the same holds for a sojourn in a room, without our knowing the 
bearers of such values. This applies equally to physical and psychical 
realities." (GW II, 40)1

Pure values are not the same as their bearers, and so we can 
grasp both values and their relationships without dependence upon 
their physical (or for that matter their non-physical) bearers. Scheier 
had noted earlier that: "there are authentic and true value-qualities 
and that they constitute a special domain of objectivities, have their 
own distinct relations and correlations, and, as value-qualities, can be, 
for example, higher or lower. This being the case, there can be among 
these value-qualities an Order and an order of ranks, both of which 
are independent of the presence of a realm of goods in which they 
appear, entirely independent of the movement and changes of these 
goods in history, and 'a priori' to the experience of this realm of 
goods." (GW II, 37-38)1 2

The importance of the distinction between values and their 
bearers for our concern is also signaled by the fact that when Scheier 
began to sketch the a priori relationships between values in the 
Formalism he did not start with the relationships between the ranks 
of value-modalities which are so central to his view of the world of 
values. Instead he began with the "A Priori Relations between the 
Heights of Values and 'Pure' Bearers of Value", and the fourth dis­
tinction he makes is between the "Values of the Basic Moral Tenor 
[Gesinnungswerte], Values of Deeds, and Values of Success" (GW II, 
118)3. Scheier clearly wishes to distinguish between moral values and 
values of success. To see how he can do so even in the face of the 
realization of values we need to next turn to Scheler's quite novel 
understanding of the bearers of moral values - the person.

Just as Scheier rejects the idea that values are things, he rejects 
the idea that persons are or can be objects. To find the person we must 

1 Max Scheier, Formalism in Ethics and Non-Formal Ethics of Values. A New Attempt 
toward the Foundation of an Ethical Personalism, Translated by Manfred S. Frings and 
Roger L. Funk, Evanston, 111.1973, p. 17.
2 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 15.
3 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 101.

Person und Wert A- 193

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter H. Spader

look to acts, not objects, because: "the person is the concrete and 
essential unity of being of acts of different essences which in itself 
[...] precedes all essential act differences (especially the difference 
between inner and outer perception, inner and outer willing, inner 
and outer feeling, loving and hating, etc.). The being of the person is 
therefore the 'foundation' of all essentially different acts." (GW II, 
382-3Ö3)4

Furthermore, for Scheier the person is not a substance separate 
from the acts he or she performs. Instead: "the whole person is con- 
tained in every fully concrete act, and the whole person 'varies' in 
and through every act - without being exhausted in his being in any 
of these acts, and without 'changing' like a thing in time. But this 
concept of 'Variation' as a pure 'becoming different' implies no time 
that makes change possible, nor does it imply a fortiori any thinglike 
changes. Nor is anything given here of a 'succession' in this becom­
ing different [...] And for this very reason there is no necessity for an 
enduring being that subsists in this succession in order to safeguard 
the 'identity of the individual person'. Identity lies solely in the qua­
litative direction of this pure becoming different." (GW II, 384- 
385)5

Indeed, not only is the person as the unity of acts separate from 
objects and things, the value of the person is separate as well. The 
very first distinction Scheier makes between values and their bearers 
is that between the "Values of Persons and the Values of Things 
(Sachwerte)" and: "The values of the person pertain to the person 
himself, without any mediation. Values of things pertain to things 
of value as represented in 'goods'. (Güter) Again, goods may be ma­
terial (goods of enjoyment, of usefulness), vital (all economic goods), 
or spiritual (science and art, which are also called cultural goods). In 
contrast to these values there are two kinds of values that belong to 
the human person: (1) the value of the person 'himself', and (2) the 
values of virtue. In this sense the values of the person are higher than 
those of things. This lies in their essence" (GW II, 117)6

From these passages it is clear that Scheier believes that both 
values and persons are separate from the physical. Yet Scheier is, in 
these passages, pointing to another important distinction when he 

4 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., pp. 382-383.
5 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 385.
6 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 100.

194 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scheler’s Ethics vs. the Ethics of Success

contrasts values of the person and values of things: the distinction 
between moral and non-moral values. For Scheier a moral value, such 
as the good, is co-realized along with the realization of non-moral 
values, or as he puts it: "The value 'good' - in an absolute sense - is 
the value that appears, by way of essential necessity, on the ad of 
realizing the value which (with respect to the measure of cognition 
of that being which realizes it) is the highest. The value 'evil' - in an 
absolute sense - is the value that appears on the act of realizing the 
lowest value." (GW II, 47)7

Clearly there is a distinction here between the value "good" and 
the non-moral value which, when it is realized, co-realizes the value 
good. Although the moral value "appears on" (erscheint ... an) the 
act of realization of a non-moral value, we must be very careful not to 
conflate the two values, or their bearers. As Scheier says (while 
agreeing with Kant that the moral values cannot be the "content" of 
willing, but disagreeing that moral values are formal): "The value 
'good' appears by our realizing a higher positive value (given in pre- 
ferring). This value appears on the act of willing. It is for this reason 
that it can never be the content of an act of willing. It is located, so to 
speak, on the back of this act, and this by way of essential necessity; it 
can therefore never be intended in this act." (GW II, 48-49)8

A number of things hang on this distinction. At this point in the 
Formalism Scheier is making this distinction to show that one does 
not become morally good by trying to "do good" directly (this ap- 
proach leads to pharisaism). Yet this distinction is also a key element 
in saving morality and the person from dependence on the empiri- 
cally contingent, for it emphasizes the independence of the moral 
value and its realization from the realization of the non-moral value. 
The realization of the moral value in the person is separate from, 
though related to, the realization of non-moral value. Thus neither 
the person nor the moral values are empirical.

The distinction between the moral values (good and evil), and 
both the non-moral values and their bearers, still does not fully show 
the relationships between the moral values, the non-moral values, 
the realization of these non-moral values which co-realize the moral 
values, and the bearers of these now realized values. Scheier must not 
only show that the roots of morality lie in the person and are not 

7 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 25.
8 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 27.

Person und Wert A- 195

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter H. Spader

dependent upon the physical, empirical world, or other "bearers" of 
the non-moral values for that matter; he must also show how moral- 
ity in the person is related to these bearers. Letting the moral sphere 
become dependent upon the physical is fatal to any ethics. Cutting off 
the roots of morality totally from the real world (including the real 
physical world) is equally fatal. Indeed, a core test of Scheler's ethics 
is his ability to show how the moral values are related to the non­
moral values and their bearers in the case where we are talking about 
physical realization. In this case how can Scheier not make good and 
evil dependent upon our success in the real physical world?

Scheier devotes an entire section of the Formalism, entitled 
"Non-Formal Ethics and Ethics of Success", to countering the claim 
by Kant that all non-formal ethics must be ethics of success. He re- 
cognized the importance of this challenge by making the claim that 
"every non-formal ethics is of necessity an ethics of success" (GW II, 
30)9 the third Kantian "presupposition" which the Formalism was to 
counter.

Scheier begins his defense against this Kantian "presupposition" 
by agreeing with Kant that: "It is, in principle, nonsense to make the 
moral relevance of practical acting dependent upon a calculation of 
probable consequences based on real States of affairs and their causal 
relationships." (GW II, 127)10 11

Scheier then explores Kant's attempt to locate the values of good 
and evil within the "basic moral tenor" of a person. Although he 
approves of Kant's attempt to free this basic moral tenor from the 
empirical, he believes it is ultimately flawed because of Kant's retreat 
to the formal. For Scheier the "basic moral tenor" is not simply an 
unexperiencable form of positing an intention. It is, rather, "the di- 
rectedness of willing toward a higher (or lower) value and its con- 
tent", and it "contains a non-formal value-quality (Wertmaterie) 
that is independent of success, even of all further levels of an act of 
willing." (GW II, 130)11

Now what Scheier is here, following Kant, calling the "basic 
moral tenor", is rooted in what Scheier calls the "Ordo Amoris". 
For Scheier what we can see of the ränge of non-moral values is 
hedged in by our loves and hates. As he notes in the aptly entitled 

9 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 7.
10 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 111.
11 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 115.

196 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scheler’s Ethics vs. the Ethics of Success

Ordo Amoris (GW X, 347-376)12 essay: "Man, before he is an ens 
cogitans or an ens volens, is an ens amans. The fullness, the grada- 
tions, the differentiations, and the power of his love circumscribe the 
fullness, the functional specificity, and the power of his possible spirit 
and of the possible ränge of contact with the universe. Of all that is 
actually worthy of love - the essences of which circumscribe a priori 
the concrete goods which are accessible to his power of comprehen- 
sion - he has access to only a part." (GW X, 356)13

The Ordo Amoris is at the core of the person. As Scheier says: 
" Whoever has the ordo amoris of a man has the man himself He has 
for the man as a moral subject what the crystallization formula is for 
a crystal. He sees through him as far as one possibly can. He sees 
before him the constantly simple and basic lines of his heart [Gemüt] 
running beneath all his empirical many-sidedness and complexity. 
And heart deserves to be called the core of man as a spiritual being 
much more than knowing and willing do. He has a spiritual model of 
the primary source which secretly nourishes everything emanating 
from this man. Even more, he possesses the primary determinant of 
what always appears to surround and enclose the man: in space, his 
moral environment; in time, his fate, that is, the quintessence [Inbe­
griff] of possibilities belonging to him and him alone. Nothing in 
nature which is independent of man can confront him and have an 
effect on him even as a Stimulus, of whatever kind or degree, without 
the Cooperation of his ordo amoris. Man is encased, as though in a 
shell, in the particular ranking of the simplest values and value-qua- 
lities which represent the objective side of his ordo amoris, values 
which have not yet been shaped into things and goods. He carries this 
shell along with him wherever he goes and cannot escape from it no 
matter how quickly he runs." (GW X, 348)14

The connection between the Ordo Amoris and the basic moral 
tenor is confirmed in the 'Ethics of Success' section of the Formalism 
as Scheier says: "Therefore the basic moral tenor does not unilater- 
ally determine intentions, something done on purpose, or deeds. But 

12 Max Scheier, Ordo Amoris, in: Selected Philosophical Essays, Translated, with an 
Introduction, by David R. Lachterman, Evanston, 111. 1973, pp. 98-135. This Latin 
phrase can be translated as the "order or ordering of love", but since it marks such a 
basic element in Scheler's thought the tradition is to leave it untranslated. This essay 
will be referred to below as Max Scheier, Ordo Amoris.
13 Max Scheier, Ordo Amoris, op. cit., pp. 110-111.
14 Max Scheier, Ordo Amoris, op. cit., p. 100.

Person und Wert A- 197

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter H. Spader

whatever can become their content is nevertheless dependent on the 
value-content of the basic tenor in that the peculiarity of its content 
determines what can become in a special case of intention, something 
done on purpose, or a deed. Hence the importance of the basic moral 
tenor consists in the delineation of a non-formal a priori field for the 
formation of possible intentions, acts done on purpose, and deeds, 
including the kinematic intention that directly guides a deed. The 
basic moral tenor permeates all levels of a deed up to its success with 
its own value-content." (GW II, 130-131)15

As we see Scheier tracing the moral tenor to its roots in the Ordo 
Amoris, we see the moral tenor is not dependent upon the empirical. 
It is not totally disconnected from it either, however. The basic moral 
tenor is the ground of the moral. Yet as we will now show, the reali- 
zation of non-moral values, even when it is physical realization, is 
important too. How can Scheier show this without, however indir- 
ectly, making his ethics an ethics of success?

The exact relationship Scheier works out between the basic mor­
al tenor and intention, willing and deeds is complex and we will not 
reproduce all of it here in detail, but there are several points impor­
tant for our present concerns. First is the definition of an ethics of 
success. As Scheier points out in the Formalism, an ethics of success 
is "an ethics which makes the value of persons and acts of willing - 
indeed, of all acting - dependent upon the experience of the practical 
consequences of their efficacy in the real world." (GW II, 127)16 This 
is important to note, for it allows Scheier to distinguish between the 
immediate sense of realizing a value and the "remote" consequences 
of that realization.

We see this as Scheier develops his understanding of deeds 
(Handlung) (a deed is "the experience of the realization of a state of 
affairs in acting", GW II, 142).17 Even here the moral value, depen­
dent upon the realization of the non-moral value, is not dependent 
upon the remote success of this realization in the physical world. 
Scheier makes this especially clear in a passage in which he distin- 
guishes between seven elements that are united in any deed. Element 
six is "the experienced realization of the content (the 'perfor- 
mance')-" (GW II, 137)18 This sounds very much like the experience 

15 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 115.
16 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 111.
17 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 127.

198 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scheler’s Ethics vs. the Ethics of Success

of success, but Scheier counters this reading of it immediately upon 
completing the list when he says of this sixth element: "No doubt the 
sixth belongs to a deed. But the causal effects of a deed, which can be 
inferred on the basis of an assumption of the realization of the con- 
tent (before or after a deed), do not belong to a deed. A deed must be 
sharply distinguished from its effects; for the latter, unlike the reali­
zation of a deed, are not experienced in a deed itself. If one considers a 
deed or its ultimate component of realization as a mere 'effect' of 
willing, a false ethics of the moral tenor is introduced at once. 
Whereas a deed with its ultimate element (its experienced realiza­
tion) is a bearer of moral values, its causal effects can never be re- 
garded as such. If a deed were a mere 'effect of willing', it could not be 
considered a bearer of moral values. The realization of a deed, how- 
ever, is a 'part' of it, belonging to its unity. This difference must not 
be taken as only a 'relative' or 'arbitrary' one. For whatever is experi­
enced as belonging to my deed, and whatever is phenomenally man- 
ifested as its simple effect, can never be 'relative'. Objective causal 
relations that are taken into consideration in a deed have nothing to 
do with this fact. It may be that a content of willing, i.e., what I will 
to be real, represents a remote effect of what I am realizing in acting - 
e.g., an effect that I previously 'calculated'. But this effect does not 
belong to my deed, nor is it the 'success of my deed' [Handlungser­
folg]; it is, rather, the 'success of my speculation and calculation'. At 
the beginning of a deed, then, this very content is 'given', not as 
content of the will-to-do, but as the 'consequence of this doing', 
which is not contained at all in the phenomenal content of acting. 
The fulfillment (or non-fulfillment, i. e., conflict) consists in the ex- 
ecution with respect to the will-to-do (when I experience myself as 
doing what I will to do), not in the execution with respect to what I 
will to be real. This distinction is clearly manifest in the differences 
between a misdeed [Fehlhandlung] and the mistakes and errors that 
we make in our calculations concerning causal relations in which we 
are about to be engaged, or concerning the means and tools that we 
use in such an engagement. The nature of a misdeed consists in my 
not actually experiencing my doing what I will to do, not in my not 
accomplishing what I will." (GW II, 137-138)18 19

Thus we see that the remote success of the realization in the 

18 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 121.
19 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., pp. 121-122.

Person und Wert A- 199

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter H. Spader

deed is not part of the realization of the value. Yet despite this it 
may still be suggested that although Scheier does separate values 
and persons from dependence on the remote success (consequences), 
there is still the need to succeed in the physical world in that im- 
mediate experience (the deed). Does this not still make success 
(however immediate) necessary, and does this not still tie values 
and the person to this contingency of the empirical (at least in those 
cases where the realization is in the physical world), however lim­
ited that tie may be?

The answer is no, and this is shown when Scheier considers 
whether a physically disabled person can have moral worth equal to 
that of an able-bodied person. While defending the idea that the deed 
represents only a "symbolic value" of the moral tenor, Scheier States 
that: "But this is not to deny that a deed as a deed possesses its own 
value. An example may clarify this point. The ethics and the notion 
of the basic moral tenor that we are criticizing here would maintain 
the following in regard to this Situation: If a paralyzed person hap­
pens to see someone drowning, he is no less moral than someone eise 
not paralyzed who actually rescues the man - provided, of course, 
that the paralyzed person has the will to come to the rescue. In both 
cases the same type of moral tenor can be present, and hence the two 
men would be of equal moral value. But it would be too much to 
assert that the same act of willing with its moral value is present in 
the 'paralyzed' person. For this cannot be the case, simply because in 
his Situation there is no possibility of a 'willing-to-do'. Much as the 
paralyzed man may 'wish' to perform the rescuing act, he cannot 
'will' it. Concerning his relation to this willing-to-do and its value, 
he is in the same Situation as someone absent from the scene who has 
the 'same moral tenor' and recognizes the fact that drowning people 
ought to be rescued. Hence we are not faced with the same moral 
state of affairs in these two cases. The paralyzed person is, of course, 
not at all subject to moral reproach. But neither is he subject to any 
part of the moral praise that belongs to the rescuer. Any opinion that 
would refute the above view and regard the moral tenor as the only 
bearer of moral value must be reduced to the ressentiment of 'dis­
abled' people.'' (GW II, 134-135)20

Now this may sound as if Scheier is allowing that the moral 
worth is dependent upon the contingent realization of the rescue,

20 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 119.

200 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scheler’s Ethics vs. the Ethics of Success

but it is not. The difference lies not in whether the paralyzed person 
actually realizes the rescue in the deed, but whether or not he can 
actually perform the deed. Willing is an integral part of the unity of 
the deed (GW II, 137)21, and as Scheier notes later: "I maintained that 
he is not in a position to will the rescue of the drowning man because 
he is not in a position to will the rescue. He may be 'prepared' to will, 
but not in reality. But in another case a different Interpretation is 
possible, namely, when he experiences his paralyzed state on the oc- 
casion of such an event. For then he would have the experience of 
resistance, setting in against his kinematic intention and the subse- 
quent graduated series of kinematic Impulses, as an experience of the 
practically 'impossible'. In that case there is an attempt to act on his 
part which is equal to a factual deed of rescue (at least insofar as a 
moral evaluation is concerned)." (GW II, 136)22

Notice that in this last case the actual realization does not occur, 
yet because the willing does, it has some moral worth. For Scheier the 
deed, with its immediate realization of the value as part of its unity, 
does not control the moral worth of that unity of acts (that person). 
As he goes on to note: "a deed is immediately directed toward the 
realization of a specific value [...] a deed ernanntes from a moral 
tenor and is at the same time guided by it." (GW II, 136)23

The realization of a value, even the immediate realization as 
contrasted with the remote consequences (success) does not threaten 
the autonomy of values or the person because the realization of the 
non-moral values, even when it is a realization in the physical world, 
is the subordinate part of the unity that is the person. Although the 
deed is part of the co-realization of both the non-moral value in a 
physical bearer and the moral value in the person, the deed Controls 
neither the act of realization, nor the person. Up from the acts of love 
and hate which determine the non-moral values accessible to the per­
son, the acts of preference and "placing after" which place those va­
lues in their rank, on up through intention, willing and the deed - all 

21 It is the third of the seven elements Scheier distinguishes between. See Max Scheier, 
Formalism in Ethics, op. cit., p. 121.
22 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 120.
23 Max Scheier, Formalism in Ethics, op. cit., p. 120.

Person und Wert A- 201

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter H. Spader

of these acts are part of the unity that is the person. As a person that 
realization, that deed, is only a part of what is experienced in this 
unity when a moral value is being realized. Thus that small part 
which is empirical and contingent is in no way Controlling of either 
the values realized or the person, even though physical realization is 
an integral part of the total unity of acts that is the person when 
moral value is realized in the person (and as we saw in the example 
of the paralyzed person, an important part).

What Scheier is developing here is of the greatest significance, 
and not only for his countering Kant's formal ethics or for his pro- 
tecting the autonomy of non-formal values and the person. There has 
always been a complementary incompleteness to Kant's deontologi- 
cal ethics on the one side, and teleological ethics (such as utilitarian- 
ism) on the other. As it is somewhat simplistically put: deontological 
ethics ignore "consequences", while utilitarian ethics ignore "inten- 
tions". For Kant what really happens in the real physical world has 
little or no moral worth because it is contaminated with contingency. 
It is what I will that is morally significant, and so we must ignore 
what happens in the real world. For the utilitarian, the consequences 
are all, and the moral worth of what I do is thus determined, ulti- 
mately, by often remote physical consequences of my action, physical 
consequences over which I have, at best, only partial control or fore- 
knowledge. Both approaches lead to absurdity, and worse, because 
both must leave out half the story of our moral life.

What Scheier is pointing out here is that our moral experience is 
not that of either of these extremes. My moral tenor is basic, but the 
deeds in which I realize a non-moral value are important too, for it is 
in the deed that moral values are co-realized in me as a person. Yet 
that realization of non-moral values is not some remote "causal con- 
sequence" of my deed, but what I experience as realized in the deed, 
in the act. What is created by me in the physical world may well, 
ultimately, fail in light of its ultimate consequences. Yet if, in the 
actual doing of "the deed", a positive, higher non-moral value is rea­
lized, as a person I become the bearer of the moral value good.

Once again, Scheier has displayed a grasp of subtle elements and 
distinctions rarely focused upon in ethics (or philosophy in general), 
elements and distinctions we live each day. If one does not see the 
distinctions he draws and uses, however, all sorts of apparent dilem- 
mas arise. Recreating in yourself Scheler's insights is not easy, for his 
writings are as incomplete as they are intriguing. He has left us the 

202 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scheler’s Ethics vs. the Ethics of Success

maps of a pioneer. Yet careful study of his texts, and the continual 
turn and return to lived experience, helps us to understand both 
Scheier and ourselves. It is well worth the trouble, for I believe Max 
Scheler's ethical personalism opens before us one of the most promis- 
ing approaches in ethics ever envisioned.

Person und Wert A- 203

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

Orientierungssuche im Zeitalter 
der Kulturkreise

Eine Konstante im Werk Max Scheiers

Blickt man zurück auf das 20. Jahrhundert, so zeigt sich als das viel­
leicht bedeutsamste Ereignis die Herausbildung der großen Kultur­
kreise als politisch auftretende Einheiten. Das Jahrhundert begann 
unter der Vorherrschaft der europäischen Nationalstaaten mit ihrer 
auslaufenden >Gleichgewichtspolitik< untereinander, es wurde dann 
jahrzehntelang verwüstet durch den ideologisch fundierten Europäi­
schen Bürgerkrieg< (Ernst Nolte), und fand sich in seinem letzten 
Jahrzehnt deutlich akzentuiert durch die großen globalen Kulturkrei­
se vor. Samuel Huntington hat das am ausdrücklichsten zum Be­
wußtsein gebracht mit seinem Buch The Clash of Civilizations von 
1996, zu dessen ins Deutsche übertragenem Titel Kampf der Kultu­
ren1 zwei Anmerkungen zu machen sind: 1. >Clash< heißt nicht 
>Kampf<, sondern >Zusammenprall<, >Zusammentreffen< oder Zu­
sammenstoß^ ob es dabei zum Kampf kommt, wie Huntington zwar 
befürchtet, aber keineswegs für unausweichlich hält, steht dahin - es 
könnte ja auch eine Intensivierung der Begegnungen der Kulturkrei­
se, ein Zusammenwirken und ein >Ausgleich< (Scheier) zwischen 
ihnen eintreten. 2. Die Übersetzung von >Civilizations< mit >Kultu- 
ren< - womit unsere Kulturkreise gemeint sind - zeigt eine Differenz 
in der west- und mitteleuropäischen >Weltanschauung< und der die­
ser folgenden Begriffsbildung an, die schon lange bemerkt wurde. 
Darauf wird noch zurückzukommen sein. Sachlich entscheidend ist 
für uns jetzt, daß Huntington eben das herausstellt, was ich oben zu 
formulieren versuchte: Im 20. Jahrhundert beginnen sich die globa­
len Kulturkreise als politische Einheiten herauszubilden.

Der Terminus >Kulturkreis< stammt, soviel ich feststellen konn-

1 Samuel P. Huntington, Der Kampf der Kulturen - Die Neugestaltung der Weltpolitik 
im 21. Jahrhundert, München/Wien, 41997, 4996; Originalausgabe: The Clash of Civi­
lizations, New York 1996.

204 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

te, von dem Afrikaforscher Leo Frobenius (1873-1938) und wurde 
von ihm zur Bezeichnung organisch zusammengehöriger Stammes- 
einheiten geprägt.2 Bei Max Scheier wird er, wie ich gleich anführen 
werde, zur Bezeichnung personal bestimmter übernationaler Einhei­
ten verwendet. In seiner ab etwa 1914 präsentierten3 »Theorie von 
allen möglichen sozialen Wesenseinheiten überhaupt, die voll zu 
entwickeln und dann zum Verständnis der faktischen sozialen Ein­
heiten (Ehe, Familie, Volk, Nation usw.) anzuwenden das Grundpro­
blem einer philosophischen Soziologie und die Voraussetzung jeder 
Sozialethik ausmacht« - so schreibt er im zweiten Teil seiner Wert­
ethik von 1916 in Husserls Jahrbuch (jetzt GW II, 515) -, haben auch 
die Kulturkreise als übernationale >Kulturgesamtpersonen< ihre be­
stimmte Stelle. Wenn ich recht sehe, spricht Scheier ausdrücklich 
vom Kulturkreis zuerst in seinem Buch Der Genius des Krieges 
wo er sich in dem für diese Situation4 bemerkenswerten Kapitel >Die 
geistige Einheit Europas und ihre politische Forderung< Gedanken 
über »den Begriff des >Europäers<« macht (GW IV, 181). Als Antwort 
formuliert er: »Der Kern dieser Einheit ist eine bestimmte Geistes­
struktur, z. B. eine bestimmte Form des Ethos, eine bestimmte Art des 
Weltanschauens und der tätigen Weltformung. Gerade dieser euro­
päische Geist, den man immer >ableiten< möchte, sei es aus Rasse, 
Klima, Milieu - ist der unableitbare Kern im Begriff des Europäi­
schen. Und was gefragt werden kann, das ist nur dies: Wie sich die 
Spannweite dieses Kuhurgedankens >Europa< zu anderen Einheiten, 
wie z.B. zur Einheit der Bewohnerschaft bestimmter geographisch 
abgegrenzter Territorien oder zu Einheiten von Generationsras­
senzügen verhält, welche er von letzteren Einheiten noch umfaßt, 
welche nicht.« (GW IV, 182) Scheier fügt hinzu, »daß diese europäi­
sche geistige Einheit und ihre Unzerlegbarkeit, daß Europa als Lie­

2 Vgl. dazu den Artikel: Kulturmorphologie, Kulturkreislehre, von G. Roth im Histori­
schen Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4, Darmstadt 1976.
3 Wobei zweifellos der Ausbruch des Ersten Weltkrieges einen entscheidenden Anstoß 
gegeben hat; vgl. dazu GW IV, insbesondere auch den unten in Anm. 13 zitierten Text. 
Dazu auch vom Verfasser: Die Aktualität von Scheiers Politischer Philosophie, in: Ernst 
Wolfgang Orth (Hg.), Studien zur Philosophie von Max Scheier, Phänomenologische 
Forschungen Bd. 28/29, Freiburg/München 1995, S. 134 ff., und Wolfhart Henckmann, 
Scheiers Idee von Europa im >Weltalter des Ausgleichs<, in: Zeitschrift für Politik 44/2 
(1997), S. 131 ff. Ich verdanke Henckmanns Artikel, der während der Ausarbeitung mei­
nes Themas erschien, viele wertvolle Hinweise.
4 Das Vorwort des Buches ist datiert »Berlin, in der ersten Hälfte des November 1914« 
(GW IV, 10), also im vierten Kriegsmonat.

Person und Wert A- 205

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

bes- und Geistesgemeinschaft erst im letzten Halbjahrhundert zur 
Entdeckung gekommen ist« (ebd.), und sagt an anderer Stelle: »Der 
Patriotismus Europas - er wird im Blute und Eisen dieses Krieges erst 
jetzt geboren!« (GW IV, 174) Und dann unter ausdrücklicher Ver­
wendung unseres Terminus: »Mit dem Begriff des Kulturkreises z. B. 
des Europäertums verhält es sich auf höherer Ebene nicht anders als 
mit dem bisher so viel mehr und so viel präziser untersuchten Begriff 
der Nation [...] Nur eine Idee genau derselben Art, aber eine Idee auf 
höherer Stufe, ist auch jene der >Geistesstruktur< und des ihr zugehö­
rigen >Kulturkreises<, von denen unser Europa [...] ein Beispiel ist: 
eine Liebes- und Geistesgemeinschaft, welche die großen Nationen 
so in sich befaßt, wie diese einzelne Völkerstämme, Rassen, Reli­
gionsgemeinschaften, die aber dennoch als ein Eigentümliches sich 
zugleich über sie erhebt.«5

»Vom Kulturkreise rede ich da,« sagt Scheier in der Wertethik 
(GW II, 542, Anm. 2), »wo zwar eine Struktur des Weltanschauens 
und der ihr entsprechenden Seinsformen sowie ein identisches Ethos 
noch vorliegt, aber jenes reflexive Bewußtsein von dieser Identität 
noch nicht ausgebildet ist, das die Nation charakterisiert. Existenz 
einer Gruppe als Nation setzt immer eine Zugehörigkeit zu einem 
Kulturkreis voraus [...]« So sieht er es zu Beginn des Jahrhunderts. 
Inzwischen dürfte die Herausbildung jenes reflexiven Identitäts­
bewußtseins auch für die Kulturkreise die Forderung der Stunde< 
sein, um es mit einer von Scheier immer wieder gebrauchten Wen­
dung Goethes zu sagen. Zur Orientierung, die hier erforderlich ist, 
hat Scheier wie vielleicht kein anderer Denker in vielfacher Weise 
beigetragen, wovon ich im Folgenden sprechen möchte.

Scheier entwickelt seine Bestimmung des Kulturkreises am Bei­
spiel Europas. In der Tat scheint mir die kritische Orientierungssuche 
zu dessen Standortbestimmung eine, wenn nicht die Konstante oder 
der rote Faden in Scheiers gesamtem Lebenswerk zu sein, nachweis­
bar durch alle drei Phasen, worauf ich am Schluß zu sprechen kom­
men möchte. Die politischen Schritte in Richtung auf die Bildung 
einer Europäischen Union, die nach dem Zweiten Weltkrieg einsetz - 

5 Konkret schreibt Scheier: »[...] unser Europa (geographisch Westeuropa) [...]« Auf 
diese bedeutsame Akzentuierung komme ich im Zusammenhang mit der Raumzeit­
gestalt Europas zurück. Lt. Henckmann (a.a.O., S. 135) geht die Bezeichnung der Na­
tion als »Liebesgemeinschaft« auf Ferdinand Tönnies (s. unten, Anm. 20) zurück, sie ist 
aber auch sachlich in Scheiers Anthropologie fundiert.

206 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

ten, hat er nicht mehr erleben können; sie zeigen die Akzentverlage­
rung für Europa deutlich an. Aber auch für die anderen großen Kul­
turkreise läßt sich das Hervortreten einer entsprechenden Konturie­
rung, wenn auch auf anderen Wegen, in unserem Jahrhundert 
feststellen. Indien war zu Beginn des Jahrhunderts eine britische 
Kronkolonie; die britische Königin bezeichnete sich6 in Personal­
union als Kaiserin (Empress) von Indien, das von einem britischen 
Vizekönig regiert wurde. Indiens Unabhängigkeitsbestrebungen, die 
vor allem mit dem Namen Gandhis verbunden sind, führten 1947 zur 
Unabhängigkeit (wenn auch nicht in der von Gandhi gewünschten 
Form).7 Im Unterschied zu Europa begann hier die Staatsbildung 
auf der Kulturkreisebene, während die den europäischen Nationen 
entsprechenden sozialen Einheiten, kenntlich an den je eigenen Spra­
chen, gleichsam weltpolitisch latent geblieben sind. China lag zu Be­
ginn des Jahrhunderts unter der letzten Kaiser-Dynastie den europäi­
schen Zugriffen wehrlos ausgesetzt da. 1911 durch Sun Yat-Sen zur 
Republik umgewandelt, entwickelte es sich unter dessen Nachfolgern 
Tschiangkaischek (ab 1937) und Mao Tse-Tung (ab 1949) zu neuer 
Selbständigkeit und zur politischen Großmacht und kommenden 
Weltmacht. Hier hat die zentralisierte politische Einheit auf Kultur­
kreisebene uralte Wurzeln; auch sprachlich überwiegt das Chinesi­
sche, wogegen die zahlreichen anderen Sprachen innerhalb des Kul­
turkreises offenbar eine untergeordnete Rolle spielen. Anders und 
wieder anders steht es mit Japan, mit den islamischen Staaten, mit 
Afrika usf.8 Die je aktuelle konkrete Wirklichkeit ist stets bunt und 
aufs erste unübersichtlich, aber die untergründig mit ihren Gestal­

6 Es war Benjamin Disraeli als Premierminister, der 1877 Königin Viktoria die Annah­
me des Titels einer Kaiserin von Indien empfahl.
7 Gandhis Ziel war es, die hinduistischen und die moslemischen (das spätere Pakistan 
und Bangladesh) Teile Indiens als politische Einheit zu erhalten; vgl. dazu Vanamali 
Gunturu, Mahatma Gandhi - Leben und Werk, München 1999, S. 156 ff.
8 Huntington unterscheidet an gegenwärtigen >Civilizations< resp. Kulturkreisen den 
sinischen, den japanischen, den hinduistischen, den islamischen, den westlichen, den 
lateinamerikanischen und den afrikanischen Kulturkreis. Unter dem Gesichtspunkt ei­
genständiger Philosophien führt R. A. Mall die chinesische, die indische, die europäi­
sche, und spurenhaft eine afrikanische und eine lateinamerikanische Kultur an (Ram 
Adhar Mall, Philosophie im Vergleich der Kulturen, Darmstadt 1995). - Vgl. auch die 
früheren, auch historisch ältere Kulturkreise einbeziehenden bekannten Werke von 
Spengler (Der Untergang des Abendlandes) und Toynbee (A Study of History), davor 
schon Hegel (Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte) und Herder (Ideen 
zur Philosophie der Geschichte der Menschheit).

Person und Wert A- 207

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

tungen gegebenen Strukturen erschließen sich den aus der Wesens­
analyse gewonnenen Kategorien - wie in unserem Falle speziell der 
des Kulturkreises.

Eine Orientierungsgewinnung auf diesem Felde kann wesent­
lich dazu beitragen, daß sich der >Clash of Civilizations< im positiven 
Sinne gestaltet. In dieser Hinsicht hat Scheier unserer Zeit bereits 
einen bedeutsamen Dienst geleistet. Wohin ihn seine Orientierungs­
suche dabei geführt hat und einige Ausblicke, die sich im Anschluß 
an seine eigenen Ausführungen eröffnen, möchte ich im Folgenden 
aufzugreifen versuchen. Ich werde dabei wie folgt vorgehen:

In einem ersten Teil soll die Bestimmung der Kulturkreiskate­
gorie in Scheiers »sozialer Mannigfaltigkeitslehre« nach Stellung, 
Bedeutung und Seinsgewicht vergegenwärtigt werden.

Im zweiten Teil möchte ich davon ausgehend drei aktuelle The­
men aufgreifen und Ausblicke zu gewinnen suchen, für die bei Sche­
ier Ansätze zu finden sind. Der erste betrifft das Verhältnis der Kul­
turkreise zum >Ewigen im Menschern (Scheier). Zur Konstitution 
Europas gehört hier die christliche Tradition, erwachsen aus der 
historischen Symbiose mit der Kirche. Daraus ergibt sich die Frage 
nach der europäischen und der globalen Bedeutung einer christlichen 
Kultur und speziell auch einer Christlichen Philosophie^ wozu in 
Scheiers Werk bemerkenswerte Stellungnahmen vorliegen. Ein 
zweiter bietet die Möglichkeit einer Konturierung der raumzeitli­
chen Grundgestalten der großen Kulturkreise, was ich am Beispiel 
Europas exemplifizieren will. Zum dritten gibt die gegenwärtige 
Weltsituation Anlaß zur Frage nach einer Ethik der Kulturkreise 
und generell einer »Sozialethik« der sozialen Einheiten unterein­
ander.

Zuletzt will ich schließlich in einem dritten Teil in Kürze die 
These vorbringen, daß Scheiers philosophisches Gesamtwerk aus 
dem Grundmotiv einer selbstkritischen Besinnung auf die Kultur­
gestalt Europas erwachsen ist, der er sich in schicksalhafter Solidari­
tät verbunden sah. Sofern dies für alle drei Perioden seines Werkes 
gilt, mit Einschluß besonders auch der letzten, zeigt sich hier eine 
Konstante in Scheiers Lebenswerk, ein roter Faden, der alle Um­
brüche in seinem Denken verbindet.

208 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

Scheiers Veröffentlichungen, die seine Bestimmung des Kulturkrei­
ses als solchen enthalten, fallen, wie schon gesagt, in die Anfangs­
jahre des Ersten Weltkrieges. Sie finden sich in seinen Ausführungen 
anläßlich des Krieges, die jetzt in GW IV gesammelt sind,9 im zwei­
ten Teil der Wertethik, jetzt GW II,10 11 und in Berliner Vorträgen, ins­
besondere Über Geist und Ethos der Nationen, woraus jetzt Teile in 
GW VI zu finden sind.11 Die Bestimmung des Kulturkreises gehört 
in Scheiers »Soziale Mannigfaltigkeitslehre« (GW II, 543), die er am 
ausführlichsten in der Wertethik gebracht und in den Berliner Vor­
trägen am übersichtlichsten zusammengefaßt hat.12

Scheier gewinnt die Wesenskategorie des Kulturkreises zusam­
men mit der der Nation am Beispiel Europas13 und hat selbst die 
besondere Dringlichkeit ihrer Einbeziehung in die weltanschauliche 
und politische Orientierung anläßlich des Ersten Weltkrieges hervor­
gehoben.14 Diese Dringlichkeit hat im weiteren Gang unseres Jahr­

9 Insbesondere in Der Genius des Krieges und der Deutsche Krieg (zuerst als Buch, 
Leipzig 1915), und Soziologische Neuorientierung der deutschen Katholiken nach dem 
Kriege (zuerst als Reihe in: Hochland, 1916, dann in Krieg und Aufbau (Leipzig 1916); 
in letzterem siehe besonders GW IV, 379-397.
10 Abschnitt >Einzelperson und Gesamtpersom, GW II, 509-548. (Zuerst erschienen in: 
Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, Bd. 2, Halle 1916.)
11 Der wichtigste Text daraus wurde erst 1963 in GW VI von Maria Scheier veröffent­
licht unter der von ihr formulierten Überschrift Der allgemeine Begriff von >Nation< 
und die großen Nationalideen (334-347). Der Anfang der Berliner Vorlesung liegt in 
Scheiers Nachlaß in der Bayerischen Staatsbibliothek unter der Signatur Ana 315 B I 
270 (Transkription CCV 1), wovon S. 1-6 noch ungedruckt sind, der Rest wie oben 
angegeben in GW VI veröffentlicht. Andere Teile des Vorlesungsthemas wurden in 
Der Genius des Krieges und Krieg und Aufbau veröffentlicht, jetzt GW IV, 218 ff. sowie 
GW VI, 121 ff. und 131 ff.
12 Einen Einblick in frühere Stadien bieten Scheiers jetzt veröffentlichte Manuskripte 
zu seiner Vorlesung Grundlagen der Geschichtswissenschaft von 1909; vgl. GW XIII, 
231 ff.
13 »Die Nation als Gruppenform ist eine ausschließlich dem Abendlande der modernen 
Welt angehörige Gruppenform geistiger Gesamtpersonen [...]« (GW VI, 119). »Die na­
tionalen Geistesstrukturen sind aber immer zugleich Glieder und Elemente umfassen­
derer Strukturen, die wir solche von Kulturkreisen nennen wollen: so z.B. die Struktur 
des europäischen Geistes gegenüber jenen der asiatischen Kulturen, der indischen, der 
chinesischen, der japanischen [...]« (GW VI, 343). Zur Bezeichnung beider Gruppen­
formen als >Kulturgesamtpersonen< vgl. den folgenden Text.
14 Der im Gang befindliche Krieg stelle »den lebenden Erdengenerationen und den 
Europäern voran eine einzigartige Gelegenheit dar [...] - wer darf sagen, daß sie die

Person und Wert A- 209

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

hunderts immer noch zugenommen und es wäre eine gefährliche 
Täuschung zu meinen, sie habe etwa nach dem Ende des Zweiten 
Weltkrieges an Bedeutung verloren.15 Der gegenwärtige Krieg auf 
dem Balkan sollte uns nachdrücklich daran erinnern.

Um uns zu vergegenwärtigen, wie Scheier den Kulturkreis be­
stimmt, zitiere ich nun seine klassische Zusammenfassung aus den 
Berliner Vorträgen (GW VI, 334): »Zu allen Zeiten, wo Menschen 
wohnen, finden wir diese in irgendwelchen Formen von bewußten 
Verbänden vor: Familie, Sippe, Gens, Stamm, Volk, Staat, religiöse 
Gemeinschaft. Die zufällig vorgefundenen Verbandsformen aber 
sind nicht immer dieselben. Wie immer und wie wechselreich diese 
faktischen Verbände aussehen mögen - durch sie hindurch greifen 
stets gewisse Wesensarten möglicher Verbände überhaupt, als deren 
Mischungen verschiedenen Grades alle faktischen Verbände angese­
hen werden können. Die Wesensarten entsprechen dem Aufbau der 
menschlichen Natur selbst und können zunächst rein ideal entwickelt 
werden. Für die Scheidung dieser Wesensarten möglicher Verbände 
gibt es zwei Prinzipien der Einteilung: 1. die Art und das Zustande­
kommen der selbstbewußten Verknüpfung, 2. die Werte- und Güter­
arten, auf die der Verband und auf die seine Glieder miteinander 
hinschauen und die sie zu verwirklichen haben. Hiernach scheiden 
wir vier solcher Wesensarten: 1) die Masse (bei den Tieren: Herde), 
2) die natürlichen, organisch fundierten Lebensgemeinschaften (Fa­
milie, Sippe, Gemeinde, Stamm, Volk mit ihren Umwelten >Woh- 
nung<, >Heimat<, >Vaterland<), 3) die künstlichen, auf Versprechen 
und Vertragsbeziehungen beruhenden Gesellschaften, 4) die geisti­
gen, aber nicht künstlichen, sondern realen Gesamtpersonen, als da 
vor allem sind Staat (Reich) = Willens- und Herrschaftsgesamtper­
son; Nation, Kulturkreis (z.B. europäischer Kulturkreis) = Kultur­
gesamtpersonen, und Kirche = Gesamtheilsperson (im weitesten 

Vorsehung noch einmal uns geben werde? - zur Neuorientierung über den Sinn und das 
Wesen der Grundarten menschlicher Gemeinschaft überhaupt. Was ist Volk, Nation, 
Staat, Kirche und was sollen sie? Wie stehen sie zu Gott und wie zu Sinn, Wert und Ziel 
des Menschenlebens?« Das Gebot der Stunde für ganz Europa sei: »Läuterung und Er­
leuchtung zuerst unserer Herzen und Ideen über den Sinn der Gemeinschaftsarten und 
über das Maß von Liebe, die wir ihnen und ihren Gliedern geben sollen, über Art und 
Maß der Pflichten, die wir ihnen schulden; dann aber je nach dem Ausfall dieser für 
jedes Individuum wie für jede Gesamtheit notwendigen Einkehr und Selbstprüfung die 
Entscheidung, worin weiterzugehen ist auf alter Bahn, und worin es nötig ist, sich zur 
Umkehr zu entschließen.« (GW IV, 376)
15 Vgl. dazu meinen in Anm. 3 genannten Beitrag.

210 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

Sinn). Eine Eigenrealität, unabhängig von der Summe der Indivi­
duen, eine Realität gleichzeitig mit selbständigen Formen und Re­
geln der Entfaltung und des Niedergangs, besitzen von diesen We­
sensarten menschlicher Verbände alle außer der Gesellschaft. Diese 
allein ist eine bloße Summe von mündigen, verständigen Individuen, 
die egoistische Interessen haben und diese durch Verträge auf Grund 
vorzüglich des Privatrechts ordnen. Sie ist also nichts als eine Summe 
von gleichzeitigen Beziehungen - nicht eine eigene Realität. Inner­
halb aller Verbandsformen gibt es aber den Unterschied von Führern 
und Geführten, Vorbildern und Nachfolgenden.« - Eine differenzier­
tere Ausführung über die Konstitution der Verbandsformen findet 
sich in Scheiers Wertethik, auf die ich schon hingewiesen habe; dort 
ist vor allem deren Beziehung zu den »Grundwerten« (GW II, 126) 
entsprechend zu deren Rangordnung näher ausgeführt.

Was angesichts der von Scheier präsentierten sozialen Wesens­
formen zuerst auffällt, ist deren sehr selektive Berücksichtigung in 
der heutigen Diskussion, was eine Verarmung bewirken muß. In der 
>Grundwertdebatte< in der Bundesrepublik Deutschland etwa,16 die 
dafür repräsentativ erscheint, treten als Faktoren nur die Gesell­
schaft, der Staat und die Kirche auf. Gerade jene Sozialform, welche 
Scheier zufolge auf die Nationen und die Kulturkreise zutrifft, die 
>Kulturgesamtperson<, wird in der Auseinandersetzung gar nicht ins 
Spiel gebracht. Dazu kommt, daß die Gesellschaft, wie Scheier in 
dem eben angeführten Zitat vermerkt, gerade jene Sozialform ist, 
der »nichts als die Summe von gleichberechtigten Beziehungen - 
nicht eine eigene Realität« zukommt. In diesem Licht erscheint un­
sere Situation als eine solche, in der in geschichtlicher Abfolge der 
vorherrschenden Sozialformen17 zwar der Schritt über die Lebens­
gemeinschaft hinaus zur Gesellschaft vollzogen wurde, die Orientie­
rung an der letzteren aber einseitig fixiert und daher überrepräsen­
tiert ist; der ausstehende Schritt zur >Gesamtperson<, in der die 
beiden genannten Positionen >aufgehoben< sind (im dreifachen He- 
gelschen Sinne), wäre dann nicht nur nicht vollzogen, sondern seine 
Gebotenheit nicht einmal erkannt worden. Das könnte die Beständig­

16 Vgl. dazu den Beitrag von Hans Maier Die Grundwertdebatte in der Bundesrepublik 
Deutschland 1976-1999 im vorliegenden Band.
17 Die aber Scheier zufolge »in irgendeinem Maße alle« mitsamt dem ihnen entspre­
chenden Ethos »überall und gleichzeitig in verschiedenen Mischungen vorhanden« sind 
(GW II, 529).

Person und Wert A- 211

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

keit ebenso wie die Vergeblichkeit der Bestrebungen erklären, zur 
>Gemeinschaft< in irgendeiner Form zurückzufinden.

Die Einseitigkeit dieser Situation müßte heraustreten, wenn die 
Realitätsbedeutung der von Scheier zusammengestellten Grundkate­
gorien des >Menschenreiches< - wie man entsprechend der Redeweise 
von den drei großen Naturreichen, dem Tier-, Pflanzen- und Mine­
ralienreich sagen kann - adäquat erfaßt würde. Angesichts einer ein­
seitig nachwirkenden nominalistischen resp. konzeptualistischen 
Auffassung derselben muß ihr - je qualitativ eigenartiger - Seins- 
charakter im Sinne der Schelerschen Bestimmung des esse cum re 
gefaßt werden.18

Zur vergleichenden Illustration sei hier auf die seit Linne her­
ausgearbeitete natursystematische (Scheier GW IX, 12) Kategoriali- 
tät des Tierreiches verwiesen. Ich führe dazu ein Beispiel an, das ich 
dem Buch Abstammungslehre (München 21949, S. 386) von Hedwig 
Conrad-Martius entnehme: »Ein in den Dschungeln Indiens lebender 
Tiger ist: 1. der Rasse nach: ein bengalischer Königstiger (im Unter­
schied zu dem ostsibirischen oder Mandschutiger, dem Insel- oder 
Sundatiger usw.); 2. der Art nach: ein Tiger (felis tigris) (im Unter­
schied zum Löwen, zum Jaguar, zur Wildkatze usw.); 3. der Gattung 
nach: eine echte Katze (im Unterschied zu den Luxen, den Geparden 
oder Jagd-Leoparden usw.); 4. der Familie nach: ein katzenartiges 
Raubtier (Felide) (im Unterschied zu den Hyänenartigen, den Wolf­
artigen, den Bärenartigen usw.); 5. der Ordnung nach: ein Raubtier 
(im Unterschied zu den Affen, Nagetieren, Insektenfressern, Huftie­
ren usw.); 6. der Klasse nach: ein Säugetier (im Unterschied zu den 
Reptilien, Vögeln, Amphibien usw.); 7. dem Stamm (oder Kreis) 
nach: ein Wirbeltier (im Unterschied zu den Gliedertieren, Weichtie­
ren, Stachelhäutern usw.« Conrad-Martius arbeitet gegenüber der in 
der Biologie ihrer Zeit vorherrschenden Sicht heraus, daß es sich hier 
nicht um eine nur logisch systematische Über- und Unterordnung 
handelt, sondern um je qualitativ eigenartige und untereinander un­
vertauschbare Konstituentien im Aufbau der konkreten Vielfalt des 
Tierreiches.

Die Konstituentien des >Menschenreiches< haben freilich einen 
anderen Charakter als die der Natursystematik, deren neuzeitlicher 
Begründer Linne gewesen ist. Dieser hatte bekanntlich in seinem 

18 Zu dieser von Scheier neu eingeführten Position im Universalienstreit vgl. GW IX, 
40 und 251.

212 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

Systema naturae ab 1735 auch den Menschen eingeordnet, indem er 
ihn innerhalb der Säugetiere an die Spitze der sogenannten Primaten 
setzte und ihm eine Kennzeichnung gab, welche zum Namen Homo 
die Sondereigenschaft »Nosce te ipsum« hinzufügte. Erst die Philoso­
phische Anthropologie hat eindeutig klargestellt, daß es sich hier 
nicht um ein zoologisches Prädikat, sondern um ein Wesenskonsti- 
tuens des Menschen gegenüber dem Tier handelt, der die zoologische 
Systematik sprengt und dem ein eigenes >Reich< zuzuordnen ist.19 
Scheier spricht bekanntlich von der »tückischen Zweideutigkeit« in 
Wort und Begriff >Mensch<, wodurch der anthropologisch unzurei­
chende »natursystematische Begriff« dem »Wesensbegriff des Men­
schen« gleichgestellt werde (GW IX, 11 f.). Scheier hat diesen We­
sensbegriff scharf herausgearbeitet und damit die Philosophische 
Anthropologie des 20. Jahrhunderts eröffnet, und er hat, möchte ich 
hinzufügen, überdies auch die Grundkategorien der Konstitution des 
>Menschenreiches< bereitgestellt und so einem Linne des Menschen­
reiches den Boden bereitet.

Anders als die reinen Naturwesen gehört der Mensch >zwei 
Weitem an, als organisches Lebewesen der Natur, und der geistigen 
Welt als Person. Den Unterschied zwischen dem Tierreich und dem 
Menschenreich hat Hans Eduard Hengstenberg in seiner Philosophi­
schen Anthropologie (Stuttgart 1957, S. 360) so formuliert: »Der 
Mensch besitzt an Stelle des Seins der Gattung und Art etwas ande­
res: das Sein in Gemeinschaft. Die Gemeinschaft ist das, was die ein­
zelnen Menschen trotz der Absolutheit ihrer Individualität in echter 
Weise verbindet. [...] Wenn dem Menschen zutiefst wesentlich ist, 
unwiederholbar zu sein, dann ist es ihm mit dem gleichen ontologi­
schen Gewicht eigen, daß er von Anbeginn mit dem anderen durch 
ein Gemeinsames verbunden ist. Dem entsprechend kann man sagen, 
daß das Sein von Gattung und Art bei Tieren und Pflanzen ein Ersatz 
für die Gemeinschaft ist, die allein das geistige Wesen auszeichnet. Es 
ist dem Menschen wesentlich, in Gemeinschaften zu sein, das ist nur 

19 Conrad-Martius spricht übrigens in ihrer Nachbemerkung zum bereits angeführten 
Buch ausdrücklich von einem solchen: »Es gibt ein >Reich< der Pflanzen und ein solches 
der Tiere. Man kann dem Wesen des Pflanzlichen wie auch des Tierischen auf den Grund 
gehen und versteht, daß es sich hier um zwei >Reiche< handelt. Geht man dem Wesen des 
Menschlichen auf den Grund, was natürlich genau so gut möglich ist, so würde sich als 
selbstverständliche Folge ein >drittes Reich< auftun.« (a.a.O., S. 383) - Vom Mineral­
reich ist an dieser Stelle nicht die Rede, weil es sich nur um Ursprung und Aufbau des 
lebendigen Kosmos handelt (so der Titel der Erstauflage 1938).

Person und Wert Ar- 213

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

das ontologische Korrelat dazu, daß es ihm wesentlich ist, absolute 
Individualität zu sein.« Überschreiten wir die Brücke dieses Hinwei­
ses in Richtung auf die von Scheier herausgearbeiteten und einander 
zugeordneten Grundkategorien seiner »Sozialen Mannigfaltigkeits­
lehre«, so finden wir uns mitten in der konstitutionellen Aufbauord­
nung des >Menschenreiches< als des vierten der großen Reiche irdi­
scher Wirklichkeit.

Entscheidend ist nun, insbesondere auch für das Verständnis des 
Kulturkreises, den Scheier ja, wie die Nation, als eine Kulturgesamt­
person bezeichnet, was unter der >Gesamtperson< zu verstehen ist. 
Zum ontologischen Status der sozialen Verbandsformen weist Sche­
ier mit Nachdruck darauf hin, daß wir uns originär stets gleich­
ursprünglich als Einzelindividuen und zugehörig zu sozialen Ver­
bänden gegeben sind. Phänomenologisch gründet das darin, daß 
»besondere singularisierende Akte notwendig sind, um uns als Ein­
zelperson zur Gegebenheit zu bringen« (GW II, 513) - eine Tatsache, 
wie Scheier hinzufügt, deren Übersehen leicht zu einer metaphysi­
schen Hypostase der Einzelperson führe. »Das Sein der Person als 
Einzelperson konstituiert sich innerhalb einer Person und ihrer Welt 
überhaupt in der besonderen Wesensklasse der singularisierenden 
Eigenakte; das Sein der Gesamtperson aber in der besonderen We­
sensklasse der sozialen Akte. Der jeweilige Gesamtgehalt alles Erle­
bens von der Art des >Miteinandererlebens< (im Verhältnis zu dem 
das >Verstehen< nur eine Abart darstellt) ist die Welt einer Gemein­
schaft, eine sog. Gesamtwelt, und ihr konkretes Subjekt auf der Akt­
seite ist eine Gesamtperson. Der jeweilige Gehalt alles Erlebens von 
der Art der singularisierenden Akte und des Für-Sich-Erlebens ist die 
Welt eines Einzelnen oder eine Einzelwelt, und ihr konkretes Subjekt 
auf der Aktseite ist die Einzelperson. Zu jeder endlichen Person 
>gehört< also eine Einzelperson und eine Gesamtperson; zu ihrer Welt 
aber eine Gesamtwelt und eine Einzelwelt: beides wesensnotwendige 
Seiten eines konkreten Ganzen von Person und Welt. Einzelperson 
und Gesamtperson sind also innerhalb jeder möglichen konkreten 
endlichen Person noch aufeinander beziehbar, ihr Verhältnis aber er­
lebbar.« (GW II, 513 f.)

Mit der >Gesamtperson< haben wir »eine vierte und höchste 
Wesensart« sozialer Einheit (nach jener der Masse, der Lebens­
gemeinschaft und der Gesellschaft) vor uns, die Scheier als »die Ein­
heit selbständiger, geistiger, individueller Einzelpersonen >in< einer 
selbständigen, geistigen, individuellen Gesamtperson« charakteri­

214 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

siert (GW II, 522).20 »Jede endliche Person ist auf dieser Stufe gleich­
zeitig Einzelperson und Glied einer Gesamtperson, und dies ebenso­
wohl zu sein als sich so zu erleben liegt im Wesen einer (in ihrem 
vollen Wesen auch erkannten) Person schlechthin.« Hier ist »jeder 
Einzelne und die Gemeinschaft se/bstverantwortlich (= für sich ver­
antwortlich), gleichzeitig aber ist ebensowohl jeder Einzelne mitver­
antwortlich für die Gesamtperson (und für jeden Einzelnen >in< der 
Gesamtperson), als die Gesamtperson mitverantwortlich für jedes 
ihrer Glieder ist. Die Mitverantwortlichkeit ist also zwischen Einzel- 
und Gesamtperson eine gegenseitige und schließt gleichzeitig Selbst­
verantwortlichkeit beider nicht aus.« (ebd.) Scheier fügt hinzu: »Das 
Solidaritätsprinzip in diesem Sinne ist uns also ewiger Bestandteil 
und gleichsam ein Grundartikel eines Kosmos endlicher sittlicher 
Personen.« (GW II, 523) Wie sich von hier aus die konkreten Solida- 
ritäts- und Verantwortungsverhältnisse aufbauen, hat Scheier schon 
1913 in der ersten Fassung des Sympathiebuches ausgeführt (jetzt 
GW VII, 188 ff.).21

20 Eine entscheidende, offensichtlich in ihrer Bedeutung noch nicht erkannte Differen­
zierung der durch Ferdinand Tönnies' Buchtitel von 1887 bekannt gewordenen Unter­
scheidung von Gemeinschaft und Gesellschaft^ Vgl. dazu Scheiers Anmerkung GW II, 
517. - Die Unterscheidung von Lebensgemeinschaft und Gesamtperson könnte m. E. ein 
Schlüssel sein für eine Fundamentalkritik des ambivalenten Phänomens des >realen Na- 
tionalsozialismus< des >Dritten Reichest wofern dieser eine blinde Intention auf die 
Nation bzw. den Kulturkreis nach dem Bilde der Lebensgemeinschaft zu forcieren ver­
suchte. Vgl. dazu auch Hedwig Conrad-Martius, Utopien der Menschenzüchtung, 
München 1955, S. 290 f.
21 Hier wird zugleich die Wurzel des >Humanitarismus< sichtbar: »Gewiß ist das Indivi­
duum >Menschheit< an sich würdiger geliebt zu werden als z. B. jedes Volk und Vater­
land! Dies aber schon nicht mehr unter der Voraussetzung, daß auch wieder ein Mensch 
qua Mensch Träger des Liebesaktes ist. Denn mit ihm ist auch bereits gesetzt, daß ihm 
das Ganze des Artkollektivindividuums, dessen Glied er ist, in seiner Eigenschaft als 
Wertträger niemals mit gleicher Adäquation gegeben sein kann wie diejenigen Teilkol­
lektivindividuen, denen er als Glied notwendig angehört. Darum ist für einen Menschen 
die Vaterlandsliebe z.B. wesensgesetzlich eine wertvollere Liebe als die Liebe zur 
Menschheit; sie ist es, da das Vaterland wesensgesetzlich eine größere positive Wertfülle 
für die mögliche Erfahrung eines Menschen überhaupt repräsentiert als die Menschen­
lieben Nur Gott liebt die Menschheit als historisches Gesamtindividuum mehr als ein 
Volk; nur Gott darf es und hat gleichsam >das Recht dazun Die allgemeine Menschen- 
liebe< der positivistischen Schulen ist indes nicht diese eben beschriebene >Liebe zur 
Menschheit< als Individuum, als ein Ganzes in Zeit und Raum, dessen Glieder mitein­
ander nach unserem früher genannten Prinzip >solidarisch< sind, wo und wann sie im­
mer tatsächlich gelebt haben mögen, sondern sie ist jene sehr fragwürdige vorgegebene 
Liebe zu dem jeweiligen Querschnitt dieses Zeitindividuums, d.h. der gegenwärtig le­

Person und Wert A- 215

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

Scheier fügt die Bemerkung hinzu (die erkennen läßt, wo er die 
Idee der >Gesamtperson< durch Ideierung gewonnen hat): »Diese Ein­
heit ist zugleich diejenige, von der wir behaupten, daß sie und sie 
allein der Kern und das ganz Neue des echten altchristlichen Gemein­
schaftsgedankens ausmache und hier gleichsam zuerst zur histori­
schen Entdeckung kam - eines Gemeinschaftsgedankens, der Sein 
und unaufhebbaren Selbstwert der individuellen (kreationistisch ge­
faßten) >Seele< und Person (gegenüber der antiken Korporationsidee 
und dem jüdischen >Volks<gedanken) in ganz einzigartiger Weise mit 
dem auf die christliche Liebesidee gegründeten Gedanken der Heils­
solidarität Aller im corpus christianum (gegenüber allem bloß gesell­
schaftlichen, jede sittliche Solidarität leugnenden Ethos der Gesell­
schaft^ vereinigt.« (GW II, 522)

II

Wenn es zum menschlichen Leben gehört, sich als Einzelner wie mit 
seinen sozialen Zugehörigkeiten in den Koordinaten jener Struktu­
ren zu finden, deren Kategorien Scheier herauszustellen gesucht hat, 
dann muß auch jede Orientierung in einer konkreten Lebenssitua­
tion unter der Berücksichtigung dieser Aspekte geschehen. Daß dies 
heute im Besonderen im Hinblick auf die Kulturkreise aktuell ist, 
war meine Ausgangsthese, und auf die Behauptung, daß die kritische 
Arbeit innerhalb des eigenen Kulturkreises im Bewußtsein der Zu­
gehörigkeit zu ihm als Grundmotiv der Schelerschen Lebensarbeit 
angesehen werden kann, möchte ich am Schluß zurückkommen. 
Scheier selbst war stets nach zwei Seiten hin gerichtet: auf die Her­
ausarbeitung der Grundkategorien, die unsere Situation als Men­
schen - anthropologisch und metaphysisch - bestimmen, und von 

benden Menschheit, deren Glieder dann nur dahin betrachtet werden, was sie an Werten 
>gemeinsam< haben; desgleichen wieder, was an Gemeinsamkeiten den verschiedenen 
qualitativ differenten Querschnitten in der Progression der Zeit eigen ist. Hierdurch 
lösen sich mit den Wertdifferenzen aber auch die im Range am höchsten Werte am 
ehesten auf [...] « »Da die Liebe zur Menschheit als Individuum Liebe zu einem Gegen­
stände ist, der Gott - und nur Gott allein - in seiner letzten Werttotalität gegeben ist, so 
gibt es nur eine Liebesintention zur Menschheit als Individuum: das ist jene, die durch 
Gott hindurch führt, die Gottes auf die Menschheit gehenden Liebesakt >mit<vollzieht, 
ohne daß dem Träger dieses mitvollziehenden Aktes je auch gegeben wäre, was Gott in 
seiner Liebe und nur Ihm gegeben ist. D. h. die wahre Liebe zur Menschheit ist fundiert 
im >amare in Deo<.«

216 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

den erarbeiteten Einsichten her - in Funktionalisierung der gewon­
nenen Wesenserkenntnis, um seine eigenen Termini heranzuziehen 
(GW V, 198 ff.) - in kritischer Beziehung auf unsere eigene konkrete 
Situation hic et nunc. Die zweite Arbeitsrichtung ist schon in seiner 
Jenenser Zeit für Scheier mit dem Thema Arbeit und Ethik (1899) 
leitend, und vor dem Ersten Weltkrieg besonders in seiner Kapitalis­
muskritik, die ebenso auf die europäische Situation gerichtet, also 
kulturkreisbezogen ist. Mit dem Ausbruch des Krieges rückt der 
Schwerpunkt auf die kritische Ortsbestimmung innerhalb der drei 
>Gesamtperson<-Kategorien Nation, Kulturkreis und Kirche und de­
ren Verhältnis zueinander, während sich in den letzten Jahren der 
Blick auf die existenzielle Situation unseres Kulturkreises unter den 
anderen der Erde richtet.

Aus den Themen der zweiten Richtung, die mir von besonderer 
Bedeutung für unsere Situation im beginnenden Zeitalter der Kul­
turkreise zu sein scheinen, möchte ich drei fundamentale nennen: 
1. Das Verhältnis der Kulturkreise und insbesondere des unseren zu 
den beiden benachbarten >Gesamtpersonen<, Kirche und Nation, und 
die Bedeutung dieser Beziehungen für das >Grundwesen< resp. den 
>Grundcharakter<22 des Kulturkreises. Daraus ergibt sich zunächst 
die Frage nach dem Verhältnis Europas als christlich geprägte Kultur 
zum Christentum schlechthin und der christlichen Kirche, sodann die 
nach dem Verhältnis Europas als gegliederter Kulturkreis zu den ihm 
zugehörigen Nationen. 2. Von Europas Grundwesen her fällt auch 
Licht auf dessen raumzeitliche Gestalt im geschichtlichen und geo­
graphischen Sinne, darauf, wie dieses im heute vorfindlichen empi­
rischen Wesen< (Pfänder) oder der empirischen Gegenwartsgestalt 
zur Geltung kommt. 3. Im Zeitalter der Kulturkreise wird es wesent­
lich darauf ankommen, wie sich das Verhältnis derselben beim ge­
genwärtigen >clash< (Huntington) im Umgang miteinander gestaltet. 
Das gibt Anlaß, sich generell über eine Ethik der Sozietäten Gedan­
ken zu machen. Wie im einzelpersonalen Umgang die positiven 
Rechtssetzungen eine vorrechtliche Ethik des Umgangs miteinander 
voraussetzen, so dürfte auch das >VöIkerrecht< eine >Völkerethik< zur 
Voraussetzung haben. - Für alle drei Themenschwerpunkte kann auf 

22 Ich verwende hier zwei von Alexander Pfänder geprägte Termini in Übertragung vom 
einzelpersonalen auf den gesamtpersonalen Aspekt; vgl. dazu Alexander Pfänder, Die 
Seele des Menschen, Halle 1933, und Grundprobleme der Charakterologie, in: E. Utitz 
(Hg.), Jahrbuch für Charakterologie I, Berlin 1928.

Person und Wert A- 217

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

das Werk Scheiers zurückverwiesen werden. Ich möchte im Folgen­
den nur auf das erste dieser Themen näher eingehen und daraus ins- 
besonere auf das Verhältnis Europas als >Kulturgesamtperson< zur 
Kirche als >Gesamtheilsperson<.

In der gegenwärtigen westeuropäischen (im Sinne der fest­
lichen Wertegemeinschaft<), besonders der deutschen Politik werden 
heute die qualitativen Unterschiede zwischen den nationalen, kultu- 
kreisbedingten und religiös-konfessionellen Prägungen gegenüber 
einem allgemein-menschlichen Verständnis (im Sinne des Humani­
tarismus) als nahezu bedeutungslos erachtet. Bei den Bemühungen 
um eine europäische Union kommt dies in besonderer Weise im 
Verhältnis zur Türkei zum Tragen. Das hat einen wesentlichen 
Grund in den unterschiedlichen Zugehörigkeiten zu zwei verschiede­
nen >Weltreligionen<: der christlichen für das >klassische< Europa, der 
islamischen für die Türkei. Daraus erwuchsen geschichtlich zwei un­
terschiedliche Kulturen, deren Koexistenz ihre besonderen Voraus­
setzungen hat. Diese wurden im letzten halben Jahrhundert aus 
pragmatischen Gründen nicht nur überstiegen, sondern auch igno­
riert: zuerst im >Kalten Krieg< durch das westliche Bündnissystem 
unter Führung der USA, um die Türkei in die westliche Seite hinein­
zubinden, was zum Eintritt in die NATO führte; sodann mit dem sich 
entfaltenden deutschen Wirtschaftsaufschwung durch die Anwer­
bung von Gastarbeitern, was nicht notwendig, aber de facto zur Zu­
wanderung von fast drei Millionen Muslimen, überwiegend aus der 
Türkei, geführt hat. In einem Vortrag des Präses Christoph Morgen- 
er vor Politikern im Mai dieses Jahres, dem ich diese Zahl entnehme, 
heißt es zur gegenwärtigen Situation in Deutschland: »Manche 
Stadtteile befinden sich heute geradezu in türkischer Hand. Gegen­
wärtig gibt es in Deutschland 29 große Moscheen, 2200 Gebetshäuser 
und -räume und ebenso viele Koranschulen. Das irritiert Ungezählte 
in unserem Land.«23 In der >Westlichen Wertegemeinschaft<, ins­
besondere aber in Deutschland, herrscht die Tendenz, die realen Wur­
zeln dieser Problematik zu übersehen. Ein deutscher Bundesprä­
sident sagte laut Pressemeldung in der Türkei, Europa sei »kein 
Christenclub«. Das mag so ausgedrückt wohl zutreffen, aber es geht 
an der Wirklichkeit des Problems vorbei, das darin begründet ist, daß 
Europa von Herkunft und Prägung eine christliche Kultur ist. Hier 

23 Christoph Morgener, Wie tolerant ist christlicher Glaube? Vom Umgang mit anderen 
Religionen, in: idea Dokumentation 10/99, Wetzlar, S. 11.

218 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

steht die Realität unseres Kulturkreises (und mit ihm resp. in ihm die 
unserer Nation) in Frage, aber im Blick steht stattdessen nur >die 
Gesellschaft^ Scheier hat das im Anschluß an Nietzsche als Haltung 
des >Humanitarismus< kritisch gezeichnet,24 die in der Tat unsere 
>Westliche Wertegemeinschaft< charakterisiert, aber zugleich eine 
gefährliche Blindheit für die Realität der Kulturkreise anzeigt, die 
keinem der beteiligten Partner gerecht zu werden vermag. Erst eine 
Folge davon ist dann jene >Fremdenfeindlichkeit<, die man als Ur­
sache für das Nichtgelingen eines guten Verhältnisses anzuführen 
pflegt. In Wirklichkeit geht es um berechtigte nicht nur, sondern le­
bensnotwendige Selbstbewahrung der eigenen Identität, und das auf 
beiden Seiten.

Das lenkt den Blick auf die offenbar weithin übersehene Frage 
nach der Bedeutung des Christlichen für Europa. Die >Säkularisation< 
macht dieses Thema keineswegs gegenstandslos.25 Zu jeder Kultur 
gehört die lebendige Beziehung zu ihrer eigenen Geschichte, die 
nicht ersetzt und ohne Schaden auch nicht ignoriert werden kann. 
Max Scheier war sich dessen stets bewußt und brachte es immer wie­
der zum Ausdruck. In unserem Land ist das Thema seit einiger Zeit 
virulent im Zusammenhang mit der Debatte um die Bedeutung un­
seres Grundgesetzes, das bekanntlich aus historischen Gründen seit 
nunmehr fünfzig Jahren an der Stelle einer staatlichen Verfassung 
unseres Gemeinwesens steht. Bekannt und viel zitiert ist die Fest­
stellung von E. W. Böckenförde, daß unser Staat von Voraussetzun­
gen lebt, die er sich nicht selber geben kann. Ich zitiere dazu noch 
einmal aus dem schon angeführten Vortrag von Christoph Morgen- 
er: »Unser Staat basiert auf Überzeugungen, die in der Präambel des 
Grundgesetzes verankert und deshalb nicht veränderbar sind. Die 
Väter unserer Verfassung bezeichneten ihren Standort deutlich: >in 
Verantwortung vor Gott und den Menschern. Damit haben sie ein 
klares Vorzeichen für unser Staatswesen markiert. Auch wenn sich 
unser Staat weltanschaulich neutral verhält und wir keine Staatskir­
che haben: Unser Grundgesetz atmet christlichen Geist. Nach dem 
unseligen Dritten Reich haben die Väter unserer Verfassung bewußt 

24 Vgl. insbesondere GW III - die Ressentiment-Arbeit. Zum Humanitarismus: 
E. Haffner, Der >Humanitarismus< und die Versuche seiner Überwindung bei Nietzsche, 
Scheier und Gehlen, Würzburg 1988.
25 Das gilt wie für Europa ebenso für die moderne Türkei im Sinne der Bestrebungen 
seit Mustafa Kemal Atatürks Präsidentschaft ab 1923.

Person und Wert A- 219

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

auf die christlichen Wurzeln geachtet, die den neuen Staat tragen 
sollen. Sie waren davon überzeugt: Der Staat kann sich seine inneren 
Grundlagen nicht selber schaffen. Sie sind ihm vorgegeben.«26 Und 
weiterhin: »Toleranz darf nicht bedeuten, daß die christlich geprägte 
Werteordnung stillschweigend zur Disposition gestellt wird.« Und in 
diesem Zusammenhang: »Die Freiheit, die das Grundgesetz gewährt, 
darf sich nicht gegen das Grundgesetz und seine Positionen rich­
ten.«27

Scheier hat die europäische Kultur - und damit die Konstitution 
unseres Kulturkreises - immer als christlich mitgeprägt erfaßt. Er hat 
sie schon früh in Abhebung von der griechischen Kultur einerseits, 
der indischen andererseits zu bestimmen gesucht, vorzüglich hin­
sichtlich des jeweiligen Gottesverständnisses resp. des Verhältnisses 
zum Absoluten.28 Während dabei die antike griechische und römi­
sche Kultur - und anders übrigens auch die (vorchristlich-) jüdische 
(vgl. GW VII, 94) - als voreuropäisch anzusehen sind, handelt es sich 
bei der indischen um einen parallelen Kulturkreis.29 Gegenüber der 

26 Morgener, Wie tolerant ist christlicher Glaube, a.a.O., S. 8. Auf die Folgerungen 
eingehend, fährt der Verfasser fort: »Dieser Grundüberzeugung zufolge sind in unse­
rem Staat bestimmte Werte festgeschrieben: >Die Würde des Menschen ist unantastbare 
>Die ungestörte Religionsfreiheit wird gewährleistete Wir gehen von der Gleichberech­
tigung von Mann und Frau aus. Wir achten die Freiheit der einzelnen Persönlichkeit 
hoch. Presse- und Meinungsfreiheit gelten selbstverständlich. Wird diese Basis aus­
gehöhlt, gerät das Ganze unseres Staatsgefüges und seiner inneren Grundordnung ins 
Rutschen. Unser Staat muß deshalb darauf achten, daß die christlichen Wurzeln ge­
pflegt werden, denen er sich verdankt, und daß christliche Institutionen und christliches 
Gedankengut gefördert werden. Denn aus ihnen erwachsen die Werte, die im Grund­
gesetz niedergelegt sind. Diese Werte verstehen sich nicht von selbst noch fallen sie vom 
Himmel, sondern sie müssen vermittelt, d.h. in einem christlichen Grundklima ein­
geübt und gepflegt werden [...] Diese Wertebasis wird im sogenannten vorpolitischen 
Raum gebildet; in der Erziehung der Kinder, im Schaffen der Kultur, im geistigen Klima 
der Medien. Es sind Institutionen erforderlich, die diese Werte vermitteln.«
27 Morgener, Wie tolerant ist christlicher Glaube, a.a.O., S. 9. Kein Ersatz dafür kann 
ein >antifaschistischer Grundkonsens< sein, so berechtigte Momente er auch enthalten 
mag.
28 Vgl. insbesondere die Ressentiment-Abhandlung von 1912 (GW III, darin 70 ff.) und 
Liebe und Erkenntnis von 1915 (GW VI, 77 ff.), dazu auch im neu eingefügten Teil des 
Sympathiebuches 21923 (GW VII, 87ff.).
29 Diesen faßt Scheier hier in Abhebung zunächst nur gleichsam negativ - auf den 
Punkt gebracht GW IX, 48: »Ich bin [...] der Meinung, daß die gesamte indische Kultur 
die spezifisch griechische und abendländische Kategorie des >Geistes< nicht besaß. Alle 
indischen Systeme sind entweder positiver oder negativer Biologismus, und dies sowohl 
der Eigenart des Anorganischen gegenüber, wie der Eigenart des Geistigen« -, während 

220 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

griechischen Gottesbeziehung sieht Scheier die entscheidende Wen­
de in der mit der Menschwerdung Gottes vollzogenen und die Nach­
folge hervorrufenden »Bewegungsumkehr der Liebe« (GW III, 72 f.), 
die das personale Gottesverhältnis begründet: »Hier schlägt man dem 
griechischen Axiom der Liebe, daß Liebe ein Streben des Niederen 
zum Höheren sei, keck ins Gesicht. Umgekehrt soll sich die Liebe 
nun gerade darin erweisen, daß das Edle sich zum Unedlen her­
abneigt und hinabläßt, der Gesunde zum Kranken, der Reiche zum 
Armen, der Schöne zum Häßlichen, der Gute und Heilige zum 
Schlechten und Gemeinen, der Messias zu den Zöllnern und Sündern 
- und dies ohne die antike Angst, dadurch zu verlieren und selbst 
unedel zu werden, sondern in der eigentümlich frommen Überzeu­
gung, im Aktvollzug dieses >Beugens<, in diesem Sichherabgleiten- 
lassen, in diesem >Sichverlieren< das Höchste zu gewinnen - Gott 
gleich zu werden. Die Umformung der Idee Gottes und seines 
Grundverhältnisses zu Welt und Mensch ist nicht der Grund, son­
dern die Folge dieser Bewegungsumkehr der Liebe. [...] So wird Gott 
von selbst zur >Person<, die keine >Idee des Gutem, keine >formvolle 
Ordnung<, keinen Logos mehr über sich hat - als Folge seiner Liebes­
tat. Und er wird selbst >liebender Gott< - ein hölzernes Eisen für den 
antiken Menschen, eine unvollkommene Vollkommenheit! ... 
Nach der christlichen Vorstellung ist Liebe ein unsinnlicher Akt des 
Geistes (kein bloßer Gefühlszustand wie für die Modernen), aber 
gleichwohl kein Streben und Begehren, und noch weniger ein 
Bedürfen. Für diese Akte ist es ein Gesetz, daß sie sich in der Ver­
wirklichung des Erstrebten verzehren, während die Liebe das nicht 
tut. Sie wächst in ihrer Aktion. Und nun gibt es keine rationalen 
Prinzipien mehr, kein Gesetz und keine >Gerechtigkeit<, die, unab­
hängig von der Liebe und vor ihr vorhergehend und über ihr, ohne 
Aktion und deren Verteilung an die Wesen, je nach deren Werte, 
leiten dürften! Alle, die Freunde und Feinde, die Guten und Bösen, 
die Edlen und die Gemeinen sind der Liebe wert. Und bei jeder Er­
scheinung von fremder Schlechtigkeit muß ich sie mir selber zur 
Mitschuld rechnen, da ich mir immer sagen muß: >Wäre dieser 
Schlechte schlecht, wenn du ihn genug geliebt hättest ?<«

Auf die Auswirkung dieser Grundeinsicht Scheiers auf die Ge­

er später im Zusammenhang mit der Notwendigkeit des Ausgleichs, mit der Einsfüh­
lung, der >Leidenstechnik< und dem Pazifismus die positiven Errungenschaften heraus­
hebt.

Person und Wert A- 221

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

staltung seines Werkes und dessen Verlauf komme ich im dritten Teil 
zurück. Um Mißverständnisse zu vermeiden, sei hier aber noch 
angefügt: Natürlich ist, wie Scheier ausdrücklich betont, Europas 
christliche Kultur nicht mit dem Christentum als solchem identisch. 
Letzteres realisiert sich in der Welt mit der Kirche als >Gesamtheils- 
person< mit Singularitätscharakter, während Europa als Kulturkreis 
eine der prinzipiell pluralen >Kulturgesamtpersonen< ist (GW II, 
542). Der mit dem Christentum verbundene Missionsauftrag (Mat- 
thäusevangelium 28, 19-20) hat also nichts mit >Europäisierung< zu 
tun. Umgekehrt ist aber die europäische Kultur mit dem Christen­
tum konstitutiv verbunden, so daß eine Stellungnahme zu diesem 
Erbe zur Teilnahme an dieser Kultur gehört. Für den neuzeitlichen 
Europäer mit seinem >Anspruch auf Mündigkeit30 setzt das die 
Kenntnis der in Frage stehenden >Sache selbst voraus, so daß zur 
europäischen Bildung die Unterscheidung des Christlichem (Guar- 
dini) gehört - wie auch immer die Glaubensentscheidung des Einzel­
nen dann ausfallen mag. Keine Entscheidung zu fällen würde aber 
den >Anspruch auf Mündigkeit unerfüllt lassen. Entsprechend wäre 
für alle Kulturkreise die Notwendigkeit zu einer Neubesinnung auf 
ihre Beziehungen zu ihren religiösen und metaphysischen Grund­
lagen gegeben (Scheier: Heilswissen), komplementär zu ihrer insti­
tutionellen >Säkularisierung<. Dabei wären zwei Abwege zu vermei­
den, die man den säkularistischen und den fundamentalistischen 
nennen könnte. Den rechten Weg könnte man den der Orthodoxie 
nennen - nicht im konfessionellen Sinne der einen der drei großen 
europäischen >Kirchen<, sondern im Sinne der Wortbedeutung als in 
Mündigkeit aufgenommener Gläubigkeit, wie sie z. B. für sich G. K. 
Chesterton in seinem gleichnamigen Buch von 1908 dargelegt hat.31 
Dies vorausgesetzt, scheint es mir für die Kulturkreise keine bessere 
Empfehlung zu geben als die Lessings in der bekannten Ringparabel 
von Nathan dem Weisen: »Es eifre jeder seiner unbestochenen / Von 
Vorurteilen freien Liebe nach!« (Dritter Aufzug, Siebenter Auftritt) 
Die Folge wäre dann jener von Scheier in seiner Spätphilosophie ins 

30 Hellmut Diwald, Anspruch auf Mündigkeit - 1400-1555, Frankfurt a.M. etc. 1975; 
Eröffnungsband der Propyläengeschichte Europas in 6 Bänden.
31 Orthodoxy - A Personal Philosophy, weiter in zahlreichen englischen Auflagen und 
auch in deutscher Übersetzung. Quentin Lauer hat Chesterton in einem Buch treffend 
Philosopher without a Portfolio genannt (New York 1988). Chesterton, der, gleichen 
Geburtsjahres wie Scheier, etwa mit diesem zugleich in Deutschland bekannt wurde, 
stimmt auch in der Essenz seiner Werke mit Scheier bemerkenswert überein.

222 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

Auge gefaßte Ausgleich nicht nur der Wissensarten und Bebens­
technikern (GW IX, 159 ff.), sondern generell »der Mentalitäten, der 
Selbst-, Welt- und Gottesauffassungen der großen Kulturkreise«32 
(GW IX, 152 und 170), wobei jedem Kulturkreis dennoch weiterhin 
die primäre Repräsentanz seines eigenen Erbes, weil ursprünglicher 
Verbundenheit damit, zufallen würde. Was letztere angeht, so ist ge­
genwärtig wieder die in der Geschichte oft verdunkelte33 Unvertret­
barkeit des biblischen Judentums bewußt geworden, von der schon 
der Apostel Paulus gesprochen hat (Römerbrief 11).

Bevor ich zum Schlußteil übergehe, noch einige wenige Bemer­
kungen zu den anderen von mir oben erwähnten aktuellen Themen. 
Scheier läßt keinen Zweifel an der bleibenden Bedeutung der Natio­
nen34 und der ihnen zugrundeliegenden Völker, die in den Kultur­
kreisen nur wie in einer Familie als eigenständige Persönlichkeiten 
zusammengehören. Ein solches Verhältnis entspricht dem vielzitier­
ten Ausspruch de Gaulles vom »Europa der Vaterländer«. Auf das 
besondere Verhältnis der Nationalitäten zu ihren Eigensprachen 
weist Scheier in einer Anmerkung zur Wertethik hin (GW II, 535). 
Schon vor der Herausbildung der europäischen Nationen und Natio­
nalstaaten wurden an den Universitäten die Landsmannschaften 
nach ihren Sprachen in >nationes< zusammengefaßt. In der Zeit der 
nationalen Einigungsbestrebung Deutschlands im 19. Jahrhundert 
beantwortete Ernst Moritz Arndt die selbstgestellte Frage »Was ist 

32 »Vor allem Asiens und Europas«, fügt Scheier hinzu. An anderer Stelle sagt er: »Ein 
Ausgleich größten Maßstabes, der die Formung des Menschen betrifft, ist auch der 
längst eingeleitete Ausgleich zwischen Europa und den drei großen asiatischen Zentren, 
Indien, China und Japan, vermittelt durch die Welt des Islam« (GW IX, 159).
33 In unserem Jahrhundert in Deutschland innerhalb der Kirche bei den sich selbst so 
bezeichnenden >Deutschen Christern, außerhalb ihrer in dem sogenannten Antise­
mitismus^ der in der nationalsozialistischen Ideologie kulminierte und sich die >Elimi- 
nierung< des Judentums seiner Vorstellung zum Ziel gesetzt hatte. Die damit verbunde­
ne Blindheit für die Wurzel der jüdischen Kultur hat gleich nach Beginn der deutschen 
Epoche des >Dritten Reiches< C. S. Lewis in einem Brief vom 5.11.1933 über Hitler so 
formuliert: »Did you see that he said >The Jews have made no contribution to human 
culture and in crushing them I am doing the will of the Lord.< Now as the whole idea of 
the >WiIl of the Lord< is precisely what the world owes to the Jews, the blaspheming 
tyrant has just fixed his absurdity for all to see in a single sentence [...]« (Walter Hooper 
(Hg.), They Stand Together - The Letters of C. S. Lewis to Arthur Greeves, New York 
1979, S. 468.) Hitler sagt in >Mein Kampfe »Indem ich mich des Juden erwehre [...]« 
Die Blindheit des >Ariertums< für die jüdische Kultur hat eine längere Vorgeschichte.
34 Mit denen er sich eingehend befaßt hat, vgl. Anm. 11, dazu meine in Anm. 3 genann­
te Abhandlung.

Person und Wert A- 223

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

des Deutschen Vaterland?« mit den Worten »Soweit die deutsche 
Zunge klingt [...]«; damit war ein natürliches Kriterium genannt, 
nicht schon ein politischer Anspruch erhoben. - Im Hinblick auf den 
oben von mir vorgenommenen Vergleich der Strukturen des Tier­
reichs mit dem Menschenreich wäre noch eine bemerkenswerte Ent­
sprechung nachzutragen, auf die hier nur hingewiesen werden kann: 
Wie Hedwig Conrad-Martius aufgewiesen hat, gibt es im Tierreich 
eine Typusart mit absoluter Vorzugsstellung: jene, »die einem leben­
den Wesen [...] von den höheren Typenarten aus gerechnet, zum 
erstenmal einen vollanschaulich geprägten und in dieser Weise un­
mittelbar identifizierbaren Charakter verleiht. Es ist ungefähr das, 
was es einem jeden geistig erwachenden Kinde ermöglicht, das be­
treffende Tier oder die Pflanze im Bilderbuch wiederzuerkennen 
und zu benennen, was aber auch die typische anschaulich-konkrete 
Darstellung im naturwissenschaftlichen Bilderatlas erlaubt. [...] Ja, 
die eigentliche, ursprüngliche Namengebung knüpft an diesen Typus 
an. Es ist das, was man zoologisch-systematisch mit Großart oder 
Gattung bezeichnet«.35 Eine entsprechende Stellung scheint im 
>Menschenreich< dem Volk bzw. der Nation zuzukommen. Scheier 
sagt in seiner Vorlesung über Grundlagen der Geschichtswissen­
schaft 1909: Von den kollektiven Einheiten »ist aber die des >Volkes< 
die ursprünglichste und wichtigste [...] Eine jede reale Entwicklung 
findet zunächst an Völkern statt und ihren konkreten Inhalten des 
Lebens« (GW XIII, 231). Nationen wiederum sind auf Völkern fun­
diert. Es ist deshalb vielleicht nicht nur zeitbedingt, daß die Be­
mühungen um ein globales politisches Zusammenwirken im >Völker- 
bund< (>League of Nations<) und in den >Vereinten Nationen< (UNO) 
Gestalt gewannen.

Henckmann (a. a. O., S. 136) spricht im Sinne Scheiers auch von 
der Menschheit als einer »auf dem Prinzip der Solidarität beruhen­
den Gesamtperson«. Ich habe bei Scheier eine solche Bezeichnung 
nicht gefunden, doch liegt sie ohne Zweifel in der Linie seiner Kon­
zeption. Die positive Bestimmung müßte freilich wohl von einem 
Blickpunkt aus geschehen, der alle vier irdischen Reiche zusammen 
als der Erde zugehörig zu fassen erlaubte.36

Zur Konturierung der Raumzeitgestalt Europas als Kulturkreis 

35 Bios und Psyche, Hamburg 1949, S. 45. Dort auch über das fundamentum in re dieser 
Sachlage.
36 Ein erster philosophischer Ansatz dazu liegt in Gustav Theodor Fechners Zend Ave­

224 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

haben zwei ebenfalls anthropologisch - im Sinne der vier Grundfra­
gen Kants - ansetzende Denker, beide gute Kenner Scheiers, an den 
sie auch mit anknüpfen, Wesentliches zum Verständnis des heute 
gegenüber dem Jahrhundertbeginn erstaunlich gewandelten Europa 
beigetragen. Alois Dempf hat in seinem Buch Sacrum Imperium - 
Geschichts- und Staatsphilosophie des Mittelalters und der Renais­
sance (1929,21954) gezeigt, wie die Geschichtsgestalt Europas hinter 
den Zeitpunkt des >Anspruchs auf Mündigkeit (Diwald) in die An­
fänge des christlichen Kaisertums mit seinen beiden großen 
Gründungsgestalten Konstantin und Karl dem Großen zurückreicht, 
und zugleich, daß nur mit der Wiedereinbeziehung dieser Tradition 
dem >Anspruch auf Mündigkeit, dessen Erfüllung heute noch aus­
steht, entsprochen werden kann. Die Einlösung setzt die Entspre­
chung zu Scheiers Kategorie der >Gesamtperson< voraus, die Scheier 
bis in seine letzte Werkperiode festgehalten hat (siehe GW XIII, 59). 
Die einseitig westeuropäische Akzentuierung Europas, deren Her­
ausbildung über das abendländische Kaisertum und den entsprechen­
den Reichsgedanken und beider Ablösung Dempf eingehend charak­
terisiert, ist bei ihm dennoch keine absolute. Ihre Relativität haben 
zu Recht besonders Georg Stadtmüller und Fedor Stepun betont. - 
Auch bei August Vetter wird die Zugehörigkeit des Ostens zur euro­
päischen Grundgestalt bestätigt und anthropologisch begründet. In 
einer bemerkenswerten Studie von 1949 Der christliche Untergrund 
der west-östlichen Spannung,37 unternommen als »Versuch, die 
weltpolitische Situation der Zeit aus ihrem geistesgeschichtlichen 
Hintergrund aufzuhellen und sie für das Verstehen gleichsam durch­
sichtig zu machen« (S. 355), zeichnet Vetter ein bemerkenswertes 
Bild der Grundgestalt Europas, wie es sich in der Neuzeit geogra­
phisch herausgebildet hat. In Entsprechung zu den drei großen 
christlichen Konfessionen ergibt sich ein dreigegliedertes Spektrum 

sta von 1851 vor (5. Auflage von Curd Laßwitz, Leipzig 1922). Ich selbst habe dazu eine 
Untersuchung in Arbeit unter dem Titel Die Erde als Thema der Philosophie.
37 Abgedruckt in August Vetter, Die Wirklichkeit des Menschlichen, Freiburg/München 
1960. - Zu Vetters zentralem Werk >Natur und Person< (Stuttgart 1949) schrieb Alois 
Dempf: »Eines der ganz wenigen Bücher echter Weisheit, das wohl den ersten entschei­
denden Schritt über Max Scheier, die Tiefenpsychologie und die Charakterkunde hinaus 
in der heranreifenden philosophischen Menschenlehre macht.« - Von den vorher Ge­
nannten vgl. Georg Stadtmüller, Grundfragen der europäischen Geschichte, München 
1965, und Fedor Stepun, Der Bolschewismus und die christliche Existenz, München 
4962, 4959.

Person und Wert A- 225

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

mit dem alten Europa als Mitte, dessen Enden sich im Laufe der Neu­
zeit als Amerika über den Atlantik und als Rußland bis Sibirien aus­
gedehnt hat. Unser Jahrhundert war dadurch gekennzeichnet, daß die 
alte Mitte unter die Vorherrschaft der beiden Flügelmächte geriet, 
deren Einflußbereiche am >Eisernen Vorhang< des geteilten Europa 
und Deutschland aufeinanderstießen. Eine Situation, deren Ende 
mit der zunächst geographischen Restitution Zentraleuropas zu An­
fang der neunziger Jahre Vetter nicht mehr miterlebt hat. In solchem 
Zusammenhang ergibt sich die Frage der Zugehörigkeit Rußlands zu 
>Europa< unabhängig von der Kontinentalzuweisung natürlicherwei­
se so, daß es an Zentraleuropa angrenzt (mit seiner Westgrenze), 
aber zu Gesamteuropa gehört. Die stets umstrittene >Uralgrenze< 
würde ebenso gegenstandslos werden wie die Zugehörigkeitsfrage 
zu >Europa<, etwa im Unterschied zu den USA. Einer solchen Gestal­
tung würde von den politischen Institutionen die >Konferenz zur Si­
cherheit und Zusammenarbeit in Europa< (KSZE) entsprechen, wäh­
rend die NATO eindeutig >westlich< geprägt und gegen >den Ostern 
gerichtet ist.

Was schließlich die Idee einer >Völkerethik< in Ergänzung zu 
den Bemühungen um das >Völkerrecht< betrifft, so wäre diese Teil 
einer Sozietätenethik, im Unterschied zur Individualethik und zu 
einer Sozialethik, die sich auf das Verhältnis zwischen den Einzelnen 
und den Sozietäten, denen sie angehören, bezieht. Eine Sozietäten­
ethik hätte dagegen die Beziehungen zwischen den Sozietäten als 
solchen zum Gegenstand; konkret repräsentiert natürlich in den 
ihnen angehörigen Einzelnen, aber als solchen: mich als Deutschen, 
als Europäer usw. ginge das an. Die Entwicklung einer solchen Sozie­
tätenethik könnte sich m. E. besonders auf Scheiers Ausführungen zu 
Politik und Moral (GW XIII) stützen.

III

In meinem Schlußteil möchte ich nun auf meine These zurückkom­
men, daß mit unserem Thema eine Konstante in Scheiers Gesamt­
werk angesprochen ist, ein roter Fader sozusagen sich zeigt, der sich 
durch allen Wandel hindurchzieht. Wie ich diese Linie sehe, kann ich 
hier nur noch skizzenhaft andeuten. Immer spricht Scheier als Den­
ker, der sich der Zugehörigkeit zu seinem Kulturkreis bewußt ist, also 
als Europäer, aber nie als Europäist. Als bewußter Europäer tritt er in 

226 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

den Dialog der Kulturen ein. Das macht seine besondere Aktualität 
im beginnenden Zeitalter der Kulturkreise aus.

Schon die Dissertation soll Vorarbeit leisten zu einer in der eu­
ropäischen Philosophie im Anschluß an Kant ausstehenden »Wert­
kritik des Bewußtseins« (GW I, 12), zu der Scheier in seiner Habili­
tationsschrift eine adäquate Methode herauszuarbeiten sucht, dort 
im Anschluß an Eucken »noologische Methode« genannt (GW I, 
336). In seinem Kant-Aufsatz von 1904 nennt er das Grundproblem, 
das er im geistigen Leben Europas sieht: die Diskrepanz zwischen 
dem das Leben leitenden christlich bestimmten Ethos und dem von 
der - griechischen und römischen - Antike bestimmten Denken 
(GW I, 366 ff.). Den bedeutendsten frühen Ansatz zu deren Überwin­
dung sieht Scheier bekanntlich bei Augustinus (vgl. schon GW I, 
367). In diesem Zusammenhang findet sich die auf den ersten Blick 
erstaunliche Formulierung: »Es ist das ganz Einzigartige in der 
Leistung I. Kants, daß er zuerst von allen Denkern, die nach Jesus 
gelebt haben, eine innere logische Angleichung der evangelischen 
Grundideen und Lebensfermente mit den Fakten der modernen Er­
forschung der Natur hergestellt hat. Lange vor Kant gab es eine 
christliche Lebensführung; erst seit Kant gibt es eine christliche Phi- 
losophie< -, nicht im Sinne eines konfessionell gebundenen Denkens, 
sondern im Sinne einer den Grundideen des Christentums adäquaten 
Weltauffassung.« (GW I, 367f.) Kant als christlicher Philosoph< 1 
Das wird verständlich, wenn man ihn als Begründer des >Personalis- 
mus< versteht. Diese Stellungnahme Scheiers bleibt festzuhalten, 
wenn man die phänomenologisch begründete vehemente Kant-Kri­
tik in der Wertethik nachvollzieht. Bezeichnenderweise lautet deren 
Untertitel ja auch: Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen 
Personalismus.

Die zweite Periode des Schelerschen Werkes bringt diesen An­
satz zur vielseitigen Entfaltung: In der Klärung gegenüber Fehldeu­
tungen wie der Nietzsches, in der Entfaltung des Sinnes tradierter 
Begriffe (in >Rehabilitierungen< und positiven Wesensanalysen), in 
der kritischen Beleuchtung gegenwärtig vorherrschender Tendenzen 
Europas (besonders in der Kapitalismuskritik). Im Ersten Weltkrieg 
sucht Scheier im Lichte der dabei gewonnenen Erkenntnisse die Ge­
genwartssituation seiner Nation und seines Kulturkreises zu fassen 
und darin Wege aufzuzeigen, Orientierung für verantwortliches 
Handeln zu gewinnen. Diese Bemühungen kulminieren nach dem 
für Deutschland katastrophalen Ende des Ersten Weltkrieges in drei 

Person und Wert A- 227

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

Versuchen der Wegweisung in der neuen Situation, die nach dem 
Zweiten Weltkrieg von unveränderter Aktualität blieben, doch da­
mals fast gänzlich im Nachlaß verborgen waren: Vorträge bzw. Vor­
tragsfolgen über die Themen Christliche Demokratie, Christlicher 
Sozialismus als Antikapitalismus und Probleme einer christlichen 
Philosophie. Das erste Thema, 1919 vorgetragen, behandelt die im 
Zuge des deutschen Zusammenbruchs eingeführte und plötzlich als 
»neuer Gott der Zeit« (GW IV, 676) angesehene Demokratie (dassel­
be wiederholte sich 1945) »nicht vom Standpunkt eines Parteipro­
gramms, sondern zwecks Bildung richtiger Ideen« (ebd.) und sucht 
sie aus dem Geiste christlicher Haltung positiv zu fassen.38 Die zweite 
Abhandlung wurde weitgehend am 8. und 9. April 1919 in Münster 
vorgetragen; ihr Inhalt wurde durch eine ausführliche Besprechung 
des Veranstalters Johann Plenge bekannt39 und ihr Anfang von Sche­
ier selbst im Oktober des gleichen Jahres im Hochland (XVII) veröf­
fentlicht unter dem Titel Prophetischer oder marxistischer Sozialis­
mus (jetzt GW VI); der Rest blieb im Manuskript liegen, dessen 
Hauptteil ebenfalls erst in GW IV zum Abdruck kam.40 Der dritte, 
bis heute unpublizierte (und zum Teil noch untranskribierte) Text 
lag der erwähnten Vortragsfolge Probleme einer christlichen Phi­
losophie zugrunde, die im Winter 1919/20 begonnen, aber nicht zu- 
endegeführt wurde.41 In ihr setzte Scheier an, in extenso auszu­
führen, was er in Liebe und Erkenntnis in kompakter Kürze zur 
Situation einer christlichen Philosophie< festgestellt hatte (GW VI, 
87 ff.) und sie mit der Gegenwartssituation der Philosophie in Bezie­
hung zu setzen.

38 Das Manuskript wurde 1982 von M. S. Frings als Zusatz in GW IV im Druck zugäng­
lich (676-687).
39 Vgl. dazu den Briefwechsel Scheiers mit Plenge, hg. von Bernhard Schäfers in: Sozia­
le Welt XVII/1, Göttingen 1966, S. 73-76.
40 Vgl. dazu Sigrit von Moisy, Zwei wiederentdeckte Manuskripte Max Scheiers im 
Nachlaß Carl Muths, in: Zeitschrift für philosophische Forschung XXXIII/4 (1979), 
S. 621 ff. sowie das Nachwort des Herausgebers M. S. Frings in GW IV, 697 f.
41 Das Originalmanuskript von 23 Seiten liegt in Scheiers Nachlaß unter der Signatur 
Ana 315 B I 200. Dazu gibt es bearbeitete Nachschrift-Notizen von Herbert Leyendek- 
ker im Umfang von 24 Seiten in dessen Nachlaß ebendort unter der Signatur Ana 375 
B III; sie enden mit dem Vermerk: »Der Cyclus wurde nicht zu Ende geführt!« Bemer­
kenswert ist dazu, daß laut einem Zettel aus B III 18 in Scheiers Nachlaß für dessen 
Abhandlung Probleme der Religion (jetzt GW V) ein abschließendes Kapitel mit der 
Überschrift >Christliche Philosophie; Idee einer solchem vorgesehen war.

228 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise

Die genannten Manuskripte fallen in das Ende der zweiten Pe­
riode von Scheiers philosophischem Werk, unmittelbar vor der Wen­
de zu seiner Spätphilosophie, die so viele seiner christlichen Freunde 
erschüttert hat. Im Gegensatz zu diesen vermag ich darin nicht einen 
Bruch in der tiefsten Motivationslinie Scheiers zu sehen, sondern in 
dieser Linie einen Schritt voran. Veranlaßt war er möglicherweise in 
der Einsicht, daß die Erwartung einer unmittelbaren Wirkung seiner 
Darlegungen unrealistisch sei, weil ohne eine entsprechende Disposi­
tion >des Lebens< alle geistigen Hinweise unaufgenommen bleiben 
müßten und der Geist als solcher folglich ohnmächtig bliebe. Dann 
aber müßte die Aufnahmebereitschaft >des Lebens< erst heranwach­
sen und so lange müßte nicht nur die Politik, sondern jede unmittel­
bar auf die Verwirklichung des Geistes (und damit des kommenden 
Gottesreiches) gerichtete Tätigkeit ineffektiv bleiben. Sie müsse sich 
geduldig nach dem Stand der Möglichkeiten richten. Also keine Re­
signation, sondern Realismus! Nicht nur alle Ideologien, sondern 
auch alle kurzschlüssigen Vorstellungen der Förderung des Kom­
mens des Gottesreiches müßten suspendiert bleiben. Das aber scheint 
mir durchaus eine Annäherung an biblische Perspektiven zu sein. Es 
wäre dann ein Schritt nicht in Richtung einer Suspension des christ­
lichen und damit des traditionellen europäischen Ethos, sondern zu 
dessen wirklichkeitsangemessenerer Erfüllung. War so die Intention 
Scheiers, so bleibt uns nur zu fragen, ob er deren Erfüllung in ange­
messener Weise gesehen und seine Spätphilosophie entsprechend 
ausgestaltet hat. Das wäre ein eigenes großes Thema. Alle Anzeichen 
deuten jedenfalls darauf hin, daß Scheier selbst nicht sein Leben als 
umgewendet und sein Werk in anderer Grundmotivation als früher 
sah. Dafür nur ein Zeugnis, das als repräsentativ gelten kann. Nach 
dem Bericht von Walter Biemel über einen Besuch bei Maria Scheier 
notierte H. L. Van Breda in seinem Tagebuch: »Es ist [...] nach Maria 
Scheiers Auffassung falsch, von einem Abfall vom Katholizismus zu 
sprechen. Er [Max Scheier] habe ihr wiederholt gesagt, er sei mit Leib 
und Seele katholisch und selbst wenn er wollte, könne er seine katho­
lische Verwurzelung nicht verleugnen. Seine Reaktion richte sich 
jedoch gegen die Organisation des Katholizismus, der er seine Vor­
würfe gemacht habe.«42 Wenn man dies »nicht im Sinne eines kon­

42 Ich verdanke die Kenntnis dieses in deutsch wiedergegebenen Textes Heinz Leonardy, 
der auch die freundliche Erlaubnis ihn zu zitieren gegeben hat.

Person und Wert A- 229

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eberhard Ave-Lallemant

fessionell gebundenen Denkens, sondern im Sinne einer den Grund­
ideen des Christentums adäquaten Weltauffassung« (GW I, 368), 
eines »Christentums schlechthin« (C. S. Lewis) in Fortführung euro­
päischer Tradition versteht, erscheint es mir als sehr überzeugend.

230 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

La valeur europeenne du formalisme

»In I. Kant lebt etwas von dem Geiste jener großen Gesetzgeber 
Moses, Lykurg, Solon, welche die Menschheit zu verehren nie 
aufhören wird« (GW I, 354).

La critique du formalisme par Scheier vise Kant principalement. Or 
Scheier a fortement loue Kant. Particulierement dans un article: Kant 
und die moderne Kultur (1904) aujourd'hui publie dans Frühe Schrif­
ten (GW I). Cet article est anterieur au Formalismus. Mais l'eloge de 
Kant se retrouve souvent dans Scheier. S'agit-il simplement d'une 
devotion envers une grande figure de la tradition? Certes, Kant, ce 
n'est pas seulement le formalisme, et la louange pourrait s'adresser ä 
tout ce que Kant represente en dehors du formalisme. Mais la ques- 
tion du formalisme lui-meme n'est pas simple, eile ne se laisse pas 
oublier. En s'attaquant au formalisme Scheier touche ä l'une des 
grandes caracteristiques de la culture europeenne.

Scheier est d'accord avec Nietzsche sur un point: le « Verstand », 
c'est la «volonte de puissance» qui, en Occident, s'autonomise et 
tente de se substituer ä la « Vernunft »L La « Science positive », en ne 
retenant que les relations (Beziehungen), qui permettent la maitrise 
des choses, est dejä «formelle» par lä meme. Toute chose est «rem- 
pla^able » (ersetzbar) par une autre. Or Scheier loue Kant d'avoir ete 
le fondateur de la culture europeenne moderne. Sans doute (contrai- 
rement ä Nietzsche) Kant n'identifie-t-il pas Verstand et Vernunft, et 
la Vernunft, en sa totalite, conserve-t-elle chez Kant la « direction », 
die Führung: il y a pour Kant une verite propre ä la raison, au delä de 
la verite du Verstand, de la verite propre ä la volonte-de-puissance. 
Kant, en donnant tout son röle au Verstand, ä la « Science positive », 
ouvre un champ immense au formalisme des ambitions de la moder- 
nite europeenne, mais en meme temps il laisse aussi, en revanche, un

1 Cf. GW XV, 157.

Person und Wert A- 231

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

champ au formel de la raison, en dehors de tout recours ä 1'Über­
natürliches, et en dehors du Verstand: une activite forte, et libre ä 
l'egard de toute Autorität, une autonomie du lumen naturale, en 
dehors ä la fois de la Science positive et de 1' Übernatürliches, une 
pensee qui sera formelle pour une grande part. Cela, precisement, 
caracterise aussi pour Scheier la Neuzeit, qui ne se limite plus ainsi 
ä l'activite du Verstand mais s'etend, dans son activisme meme, jus- 
qu'ä la Vernunft, et ä l'independance complete ä l'egard de tout pre- 
donne, concepts ou choses. Scheier, si souvent critique ä l'egard de la 
modernite, par ce biais confesse son admiration pour au moins quel- 
ques-uns de ses aspects.

Surtout, le formalisme, qui est l'une des grandes caracteristiques 
de la modernite, en est certainement aussi l'une des forces vives. 
« Science positive » et formalisme sont lies. Mais sont aussi lies for­
malisme, formes, formel, apriori. Le formalisme ne peut pas etre sim- 
plement du negatif. Scheier sait que le formalisme est non seulement 
une base de la modernite mais un moyen pour Kant, dans le cadre 
d'une problematique, qu'il designe lui-meme comme celle de l'«idee 
d'une l'ethique absolue »2 (« die Idee einer absoluten Ethik »). Scheier 
accepte aussi absolument cette problematique, qu'il deplace seule­
ment sur le terrain de l'ethique materiale («und zwar materialer 
Art»). Or rien de plus difficile ä realiser qu'une teile ethique dans la 
finitude. Surtout quand on entend la finitude ä la maniere de Kant, 
tel du moins que Scheier le comprend: non seulement faiblesse des 
forces trop humaines de la raison (et ensuite, pour Scheier, du 
«coeur»), mais limitation insurmontable par quelque secours ou 
gräce que ce soit, en raison du caractere inacheve du monde, dont, 
des lors, les contenus ne peuvent qu'etre anticipes « formellement».

La Logik (1905/06, GW XIV) abordait dejä ces questions. Sche­
ier refusait les « significations en soi», le « platonisme » des verites 
dejä toutes faites: les formes de la pensee et le devenir historique, 
dans leurs relations, devaient donc assumer le röle exclusif de l'eta- 
blissement du sens dans la finitude, sans aucune garantie exterieure. 
Or la finitude, c'est l'impossibilite d'une domination exercee sur les 
«contenus». 11 faut que le monde «devienne» d'abord (et il reste 
beaucoup de «non-devenu»!). La rupture avec l'ancienne culture 
s'est produite, du reste, au milieu de Revolution de Kant, qui fut 

2 Cf. GW I. Jusqu'ä l'epoque recente, le « relativisme ethique » a domine (« mit Aus­
nahme des formalen Absolutismus Kants »!).

232 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La valeur europeenne du formalisme

d'abord pour Scheier un homme de la premiere epoque de 1'Aufklä­
rung, qui supposait encore un monde, une societe, un homme « Sta­
hles», susceptibles d'explications courtes et definitives, de progres 
calculables vers un «etat» de bonheur definitif. La «nouvelle cul- 
ture», au contraire «die neue Einsicht» (GW I, 356) de l'Europe 
admet au contraire brutalement que «le monde tout entier, interieur 
et exterieur, nature et moralite » n'est pas un « ordre donne, etabli» 
ou « quelque chose de simplement fonde en soi» (« etwas schlechthin 
Insichbegründetes »), mais un monde «inacheve » (« die unvollendete 
Welt»). Auparavant, il y avait au moins des concepts absolus qui 
constituaient ä leur maniere un « Gegebenes » pour 1'« intelligence ». 
Le devenir reel fait disparaitre tout cela. Telle est la conscience philo- 
sophique de Kant pour Scheier. Mais, deuxieme aspect: malgre cela, le 
scepticisme et le relativisme sont exclus. Au-dessus de toutes les ex- 
periences futures d'un monde inacheve, tout savoir, y compris celui 
du coeur, ne peut etre que formel: l'esprit decouvre que dans ce qu'il a 
produit, au cours de son experience (Scheier dira de son «travail», 
Arbeit}, il dispose de principes explicatifs qu'il pretend pouvoir pro- 
jeter au devant de «toute experience possible» future. Scheier aper- 
£oit bien la Situation de la finitude: si le devenir est reel, si l'«hera- 
cliteisme » est plus qu'une simple Weltanschauung dans un monde 
sans veritable renouvellement, c'est non pas « regressivement» qu'il 
faut proceder pour aller chercher des principes d'eclaircissement (l'es- 
prit s'enfermerait vainement dans quelques situations historiques), 
mais « progressivement», au cours meme de la creation des experien- 
ces, de toutes les experiences. Dans la finitude, on est reduit ä penser 
avec les contenus dont on dispose, toujours limites, toujours relative- 
ment vides.

La relation entre formel et formalisme est complexe chez Kant. 
Surtout dans la metaphysique, qui met en jeu la finitude. On pense le 
«positif» avec du «negatif», comme disait Kant dans le cas, par 
exemple, tres significatif pour la finitude, de la pensee de «la fin de 
toutes choses» (Das Ende aller Dinge, 1794). Comment penser cette 
« fin de tout temps », demande Kant, sinon en envisageant seulement 
le «cours moral des choses» relatif ä la valeur morale ultime des 
hommes? Or notre raison ne peut penser que formellement le «ju- 
gement dernier»: personne ne peut faire le compte moral de qui- 
conque ni de lui-meme! Mais nous pouvons concevoir formellement 
le probleme. Et cela est positif. Le formalisme serait alors une tenta- 
tive audacieuse mais illusoire pour accroitre la force de pensee du 

Person und Wert A- 233

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

formel dans la finitude: absolutiser quelques contenus dans tous les 
domaines, par exemple, comme dit Scheier, en supposant qu'ils sont 
les «fonctions» de quelque «sujet», Je, mythique. Mais la question 
du formel dans la finitude, et pour une culture qui croit ä un devenir 
reel d'un monde inacheve, demeure intacte.

Ce que Scheier appelle « die Übung und Vervollkommnung des 
Herzens » (GW XV, 161), Raffinement (Verfeinerung) du sentir, est 
aussi un devenir pendant lequel la pensee reste « formelle », partiel- 
lement « vide ». 11 faut tenter, en effet, dans la finitude, comme Kant, 
une «ethique absolue»! En 1927 {Aphorismen aus der Spätlehre, 
GW XV, 181), Scheier indiquait que tout ce qu'il est possible de faire 
est un Vorentwurf, un «avant-projet» du «royaume des valeurs». 11 
rappelait ce qu'etait «l'erreur de Platon »: « Für ihn war Natur Anlaß, 
um ewige geometrische Wahrheit zu gewinnen». «Das Reich der 
Werte» schelerien ne sera donc pas un simple «etre de participa- 
tion», pour lequel l'histoire serait seulement une «occasion» (An­
laß): « Für uns ist reine Mathematik als Ganzes nur Vorentwurf we­
sensmöglicher Natur. Dasselbe gilt für das Reich der Werte. Es ist 
< Vorentwurf> für eine mögliche zu schaffende historisch gesell­
schaftliche Ordnung - nicht ein Sein der Anteilhabe, zu dem Historia 
nur Anlaß wäre». Une problematique majeure se cache derriere la 
question du « formalisme »: la necessite d'un formel sans formalisme. 
Sans doute est-ce pourquoi Kant demeure pour Scheier une reference 
essentielle.

Europe, Occident, modernite, Neuzeit: l'absolutisation du lo- 
gique, du deductif, de l'application de principes ä «toute experience 
possible», en est, pour Scheier, une caracteristique. En est-ce une 
valeur? Sans doute, si l'on admet que toute grande aire de culture 
existe par ses grands caracteres, avec meme leurs exces. Le forma­
lisme permet de «travailler »jusqu'ä 1'« activisme », en « meprisant», 
en « dedaignant» tout ce qui dans le reel resiste aux « buts » librement 
choisis. L'Ecole de Francfort devait accentuer encore sur ce point la 
critique de la «raison occidentale », tenue egalement pour l'un des 
axes de la «reussite» europeenne. Pour Scheier, le formalisme est 
une valeur negative surtout parce qu'il rend «aveugle» (blind) ä la 
richesse de l'experience, au monde meme. Alors, valeur absolument 
negative, en definitive? Pourtant il ne faut pas confondre «forma­
lisme » (qui n'est que l'absolutisation du formel, de la deduction) et 
«intellectualisme ». L'« Intellect» est le plus dangereux. Produit de la 
vie adaptative, il transforme la raison en simple habilete engluee dans 

234 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La valeur europeenne du formalisme

la matiere. 11 faut donc, dejä, revenir au formalisme en ses formes les 
plus nobles. Celles de Kant. Certes d'une certaine fa^on, il est pueril, 
de mettre le formalisme au fondement de l'action, comme fait Kant: 
comment oser pretendre que le simple devoir d'imposer purement et 
simplement aux projets humains la regle de l'universalite logique 
permettra de resoudre les problemes imposes par la «matiere» de 
l'experience et de l'histoire? Comme le dit Scheier, le formalisme, 
c'est ä la fois «trop» et «trop peu»3. Ce sont lä, dejä, les themes 
majeurs des premiers ecrits de Scheier (Beiträge zur Feststellung der 
Beziehungen zwischen den logischen und ethischen Prinzipien 
(1899), Die transzendentale und die psychologische Methode 
(1900), GW I). Trop, car c'est trop demander que de demander ä l'in- 
dividu de se placer sans cesse, lui, simple particulier, au point de vue 
de l'universel, alors qu'il s'agirait le plus souvent d'agir simplement 
conformement ä une valeur particuliere. Trop peu: car c'est condam- 
ner les hommes ä vivre avec des concepts, des sentences, des 
commandements qui sont des sortes de «spectres», de fantömes, 
d'ombres (Schatten, GW I, 262), en dehors des problemes reels de 
chaque epoque, en dehors du «travail» pris en son sens le plus large, 
du « combat» (Kampf) avec les « resistances » du monde. Neanmoins, 
il existe un formalisme noble, celui de Kant, car le formalisme pro- 
prement dit entre simplement dans le cadre « formel» (voici les for­
mes de la pensee preservees du formalisme!) de la tentative de reali- 
ser l'«idee» de l'«ethique absolue», c'est-ä-dire celle qui refuse le 
«relativisme», 1'« historisme». Dans l'article Eine kritische Über­
sicht der Ethik der Gegenwart, en 1914 (GW I), qui est une sorte de 
commentaire sur son propre Formalismus, Scheier presente Kant 
comme le seul penseur qui ait pendant longtemps maintenu au pre- 
mier plan cette «idee » d'ethique absolue. Car sous des formes multi­
ples, l'on a souvent, parmi les modernes, « absolutise » l'ethique « do­
minante», celle du moment, alors que l'on voulait, soi-disant, 
« fonder » la morale de fa^on solide. Ainsi, pour Scheier, existe une 
grande dualite dans Kant: d'une part, il a meconnu (c'est l'essence du 
«formalisme» selon Scheier) qu'il existait d'autres «forces de la 
connaissance » que celles de l'entendement, de la raison logique et 

3 « Formale Erkenntnisprinzipien sind, sofern sie absolut für alle mögliche Erfahrung 
gültig sein sollen, zu reich an Inhalt, um diesen Anspruch durchzusetzen [...] Zu einer 
tatkräftigen Anwendung innerhalb der positiven Wissenschaft und des positiven sitt­
lich-praktischen Handelns sind sie zu arm an Inhalt. » (GW I, 285).

Person und Wert A- 235

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

meme transcendantale: en particulier les forces du « sentir » (« noch 
andersartige Erkenntniskräfte im Menschen»! GW XV, 50). 11 exi- 
sterait une autre « objectivite » que l'objectivite theorique. D'une cer- 
taine maniere cette « objectivite » schelerienne des valeurs est desti- 
nee par lui ä remplir le cadre bien vide de l'«idee» d'«ethique 
absolue » introduite par Kant.

Mais la täche est difficile: comment l'ethique materiale peut-elle 
effectivement donner un «contenu» süffisant ä l'idee «formelle» 
d'ethique absolue? Scheier est devant le meme probleme que Kant: 
le depassement du « formalisme», car toute «idee d'ethique abso­
lue», meme si eile se veut materiale, qui croirait disposer dejä d'un 
contenu süffisant pour affronter le devenir, risque de verser dans le 
formalisme. L'«idee» Kantienne de l'ethique absolue etant fonda­
mentale, il faut lui donner un autre «contenu» que celui de Kant. 
Mais la meme difficulte s'impose: devant le devenir des valeurs dans 
un monde inacheve, meme 1'«ordre hierarchique des valeurs» reste 
formel, ce que Scheier admet du reste.4

Ainsi on ne sort pas facilement de la relation forme-contenu! 
Combien de temps l'ethique materiale restera-t-elle, elle-meme, en 
grande partie formelle, car meme si le sentir nous donne acces ä l'ab- 
solu des valeurs, nous savons, qu'en fait, c'est-ä-dire reellement, le 
«contenu» de cette ethique materiale restera «formel», en grande 
partie «vide», peut-etre meme «aveugle», lui aussi. Par exemple: je 
« sens » que la vie, teile vie meme sont des valeurs plus hautes que la 
technique, je «sens» que l'esprit, teile experience de l'esprit, sont 
superieurs ä la vie, mais, pour une grande part, je ne sais pas encore 
vraiment ce par quoi la vie vaut (son intensite, sa generosite, etc.?). 11 
existe donc un probleme de relation entre forme et contenu dans 
l'ethique materiale meme: cette relation, continuellement chan­
geante, selon Scheier, entre forme et contenu, joue ici encore. Pour 
Scheier, toute forme n'est qu'un contenu capable (provisoirement le 
plus souvent) d'eclairer, d'expliquer, d'autres contenus. Que reste-t-il 
du formel quand on le debarrasse du formalisme? On ne peut sortir 
totalement du formel, c'est ä dire d'un « vide » relatif, parce que, dans 
la finitude et dans un monde inacheve, nous ne disposons jamais de 

4 « Die historische Form des Eindringens in die metaphysisch-absolute Wertewelt durch 
die Geschichte der Ethosformen der Zeitalter und der Gruppen, ist eine im Wesen dieser 
Wertewelt (von der die Wertordnung nur die formalste, generellste apriorische Verfas­
sung angibt) und ihres zeitlosen Werdens selbst angelegte [...] »; GW VIII, 154.

236 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La valeur europeenne du formalisme

tous les contenus, parce qu'il faut neanmoins aller « au devant» de 
l'experience (Entwurf, Vorwurf), de l'histoire, du devenir, avec certai- 
nes « forces de pensee » (l'apriori), meme dans le cas de l'ethique ma­
teriale. Et meme dans le cas oü nous avons renonce ä rever sur le 
« suprasensible », oü nous voulons rester dans les limites de l'expe­
rience, comme disait Kant, ici, dans le cadre de l'experience intuitive 
des valeurs. 11 existe un probleme de la relation entre forme et conte- 
nu meme quand nous renongons ä tout autre « absolu » que celui des 
valeurs memes.

Ce fut une naivete de 1'Aufklärung, en effet, que de croire qu'il 
suffirait de se limiter ä l'experience, de sortir des confusions, des re- 
veries sans fin sur l'absolu, sur le supra-sensible, pour que l'entende- 
ment, base sur l'experience, discerne avec facilite les grandes clartes 
du petit monde fini. La question est ici: qu'impose le devenir du 
monde fini, 1'« histoire » ä la pensee finie? Rien de plus vague, de plus 
« formel» que les interpretations du « devenir ». Devenir de la pensee, 
devenir de l'homme? Quelle sorte de Werdegang, de devenir reel, 
pour le monde fini, pour l'absolu lui-meme? Scheier n'accepte ni le 
relativisme absolu ni son oppose, ä la fagon antique ou medievale, 
d'un devenir comme simple passage dans la « matiere » (corruption 
et souffrance) d'etres lies ä leur destin par leurs natures soi-disant 
fixees de toute eternite. 11 faut donner au devenir, qui englobe tout, 
toute son effectivite: « Dans le temps absolu il n'y a aucune repetition 
du meme. Tout y est nouveau ».5 Comment prend place ici l'apriori? 
Comment jouent les relations vide relatif-plein relatif, forme-con- 
tenu, d'une pensee formelle sans formalisme? Pour Scheier, l'essence 
n'est que «la maniere dont quelque chose est »6, cela concerne aussi le 
«monde des valeurs», et cette «maniere» est un formel toujours 
indetermine, une pensee formelle sans auto-absolutisation forma- 
liste, subjectiviste ou ontologique.

Certes, il ne s'agit plus de primat de la forme-universalite, des 
formes de la logique formelle comme l'identite (les seules vraiment 
sans contenu, remarque Scheier), mais d'une pensee formelle, corres- 
pondant ä un apriori «vivant» et faite de «Ideenzusammenhänge » 
(GW I, 286), de complexes d'idees, comme dit Scheier. L'apriori qui 

5 «In der absoluten Zeit gibt es keine Wiederholung desselben. Da ist alles < neu > und 
alles ist nur durch die ganze Kette des Verlaufs bestimmt» (GW XV, 186).
6 « Die Weise, wie etwas ist, und sein Wesen, sind untrennbar» (GW XV, 187).

Person und Wert A- 237

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

permet de «travailler» le monde au sens d'une tentative pour le 
transformer autant qu'il est possible selon le bien.

Ideenzusammenhänge, dans le domaine pratique comme dans le 
domaine theorique. Kant lui-meme en a donne l'exemple. La meta- 
physique « negative », qui refuse toute ascension visionnaire dans le 
suprasensible, utilise neanmoins tous les contacts avec l'absolu que 
l'on peut avoir, selon Kant, dans la finitude meme, pour penser for- 
mellement celle-ci: la liberte reduite ä l'accomplissement du devoir 
selon la regle, ä la fois, donc, saisie absolument et pensee formelle- 
ment car «inconceptualisable », permettrait selon Kant de s'elever 
d'un coup au dessus de la vie instinctive (de la vie tout simplement!), 
de se situer en dehors d'elle, en evitant tout risque de « corruption », 
de faiblesse humaine. Scheier releve que le formalisme Kantien du 
devoir possede un contenu: l'action est saisie selon un contenu deter- 
mine et tres limite, eile est ethiquement definie par la seule qualite 
du vouloir, qualite comprise elle-meme comme force logique d'uni- 
versalisation: c'est un «prejuge sans fondement que de faire exclusi- 
vement du vouloir le porteur des valeurs ethiques »7. Or ce contenu, 
qui est paradoxalement chez Kant «material» est aussi «formel», 
non plus au sens de la logique formaliste, mais de l'apriori indeter- 
mine, du contenu partiellement vide et aveugle, dans la mesure oü il 
tente, en fait, hypothetiquement, de concevoir la « superiorite » de 
l'homme sur la nature, d'une maniere radicale, mais indeterminee, 
non-conceptualisable pour Kant lui-meme. Le meme probleme for- 
mellement defini se retrouve du reste dans Scheier: la possibilite d'un 
mode d'existence absolument non-instinctif. Dans Scheier, ce pro­
bleme s'oriente vers le sentir d'une suite de valeurs qui, sans etre 
encore les valeurs specifiques de la personne ou du sacre, attestent 
neanmoins, au contact meme des instincts, une aptitude ä «culmi- 
ner » (übergipfeln) juste au dessus de la nature: l'homme « maitrise » 
(meistert), «admire», (bewundert), «explore» (erforscht, GW XV, 
159). La valeur de ces modes d'etre reside bien dans le pouvoir, ä 
travers la matiere meme, au sein meme du «terrestre », de prendre 
au serieux des activites qui ne visent pas principalement l'utilite ou la 
jouissance. Cela suffit-il ä faire de l'homme un etre vraiment «ä 
part», «separe» de la nature, tout en demeurant proche d'elle, en 
relation de Sympathie meme, comme le croit Scheier? Pour Kant, la 

7 «[...] ein unbegründetes Vorurteil, wenn Kant und andere ausschließlich das Wollen 
zum Träger sittlicher Werte machen [...] » (GW I, 403).

238 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La valeur europeenne du formalisme

liberte ä 1'egard de la vie instinctive n'existe que par le devoir. Avec 
Scheier, la Separation entre les niveaux de valeurs, et leur Subordina­
tion reciproque, demeure un formel encore indetermine, comme 
N. Hartmann l'avait note entre les valeurs ethiques et religieuses.

En fait, la question de la distinction de l'homme en face de la 
nature (« Der Mensch ist das am meisten unterschiedene, am meisten 
geschiedene Wesen der Natur»; GW XV, 159) demeure formelle en 
ce sens que meme les riches nuances de valeurs ne nous font pas 
encore sortir de l'argumentation, parce qu'il faut encore se contenter 
de « contenus limites », non seulement par suite des incertitudes du 
sentir mais en raison de l'inachevement meme du devenir naturel et 
humain: le devenir du monde ne semble-t-il pas, par exemple s'orien- 
ter vers une evolution oü la vie semble « n'etre lä que pour la pro- 
duction d'une vie belle», pour le «perfectionnement du coeur» 
(Romeo et Juliette pris au serieux!), le serieux de l'«affinement» 
(Verfeinerung) rempla^ant l'ascese du travail comme Gottesdienst.8 
Le formel de Kant est-il vraiment « depasse » par le formel schelerien 
de la «personne»: cet apriori anticipateur qui saisit des «actes» qui 
sont «ethiques» sans etre en rien des «actes du vouloir», comme 
pardonner, supporter, promettre, etc.? Le formel schelerien est plus 
vaste encore puisqu'il vise 1'« action » qui serait, par elle-meme, « por- 
teuse de valeurs ethiques », une action directement bonne par elle- 
meme?9

Le formel de Kant est, en effet, si bien un contenu, qu'il permet 
de penser formellement la finitude humaine comme ne pouvant evi- 
ter les fautes morales, et, tout simplement encore l'engluement dans 
le sensible, la Verstrickung, que par le recours ä la regle d'universalite 
ethique. 11 y a lä un apriori, un formel, d'importance: toutes les deri- 
ves, les «decadences» dependent-elles en definitive fondamentale- 
ment de l'emploi simple, mais radical, de notre liberte qui consiste- 
rait, par le recours ä la logique de l'universalite morale, ä nous situer 
d'un coup et absolument au niveau superieur, non vital, de l'existence 
humaine finie? Seul l'acte de la liberte absolue, selon Kant, pourrait 
d'un coup situer l'homme ä son niveau specifique, sa Bestimmung, 
en quelque sorte predestine. Scheier lui-meme, tout en renon^ant au 
formalisme, a cherche un formel, parallelement ä Kant, dans le sentir 

8 « Das Leben ist da nur zur Produktion < schönen Lebens >» (GW XV, 161).
9 «[...] Akte wie Verzeihen, Dulden, Versprechen usw., und die Handlung selbst, als 
Träger sittlicher Werte »; (GW I, 403).

Person und Wert Ar- 239

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

des niveaux d'existence, dans le sentiment du devoir d'agir selon le 
bien et le mal senti dans toute leur Opposition evidente et absolue 
dans les moindres occasions de l'existence, par des personnes singu- 
lieres. Le formel de Kant permet de ne pas accuser hätivement la 
raison, la technique, l'industrialisme, etc., de tout le mal multiplie 
dans et par l'Occident, si la rupture avec le monde instinctuel est 
indispensable ä une existence ethique et repose sur le seul devoir 
formaliste qui, si souvent omis en fait, dechaine l'intensification de 
rindustrialisme. Mais l'ensemble ideel formel de Kant se clöt tres 
vite sur lui-meme: impossibilite de « concevoir » la liberte en dehors 
du simple accomplissement formaliste du devoir. Scheier replonge le 
formel dans une pensee et un sentir ouvert sur l'experience finie de la 
liberte elle-meme, de son autonomie et de sa dependance relatives ä 
l'egard des determinations. Quoi qu'il en soit, «l'ensemble ideel» 
(Ideenzusammenhang), formel bien plus que formaliste, de la meta- 
physique negative de Kant permet une conceptualisation formelle 
positive et effective de la condition humaine, quoique bien vide en- 
core en raison de la limitation extreme des «contenus». Car, Scheier 
le remarque ä propos de la phenomenologie, les evidences des conte­
nus varient selon les personnes, les societes et les moments: un conte- 
nu etroit, limite ä l'extreme, comme dans le cas de Kant, est peut-etre 
le contenu precis qui « fait le sens » au cours d'une visee: il y a tou- 
jours un point precis oü une question «obtient son sens»10 («ihren 
Sinn gewinnt»). On ne peut dire en effet que Kant, en posant la pre- 
ponderance logique, n'offre que du formalisme, si l'on admet, par 
ailleurs, que son formalisme se situe dans un questionnement oü le 
« contenu », formellement enon^able comme la « dignite » exception- 
nelle de l'homme, a sa place. On pourrait aller jusqu'ä dire que le 
formalisme de Kant est insere dans un formel qui repose lui-meme 
sur un Fühlen, certes limite mais peut-etre decisif pour l'Ideen- 

10 Cf. GW X, 382. Scheier, dans un exemple remarquable, cherche ä repondre ä la que­
stion des «criteres de la verite». 11 dit: «Die Idee eines Kriteriums der Selbstgegenheit 
ist widersinnig, da alle Frage nach Kriterien ihren Sinn erst da gewinnt, wo die Sache 
eben nicht <selbst>, sondern ein <Symbol> für sie gegeben ist». Une pensee peut donc 
etre decisive bien qu'elle ne dispose pas encore de tous les contenus possibles, en ce sens 
soit encore formelle. L'interet de 1'« intuition » phenomenologique est d'obtenir un « Ge­
halt » decisif quoique parfois tres incomplet (Est-ce le cas de la liberte de Kant relative- 
ment ä la condition humaine? Est-ce le cas de sa metaphysique negative, qui pourrait 
etre en ce sens tres positive?). Mais rien ne garantit l'intuition phenomenologique, 
plongee dans le devenir du monde et des personnes! Pratiquement tout retombe dans 
le formel, mais un formel material.

240 PHÄNOMENOLOGIE ♦ KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La valeur europeenne du formalisme

Zusammenhang de la question. De fait, Scheier semble admettre qu'il 
y a aussi chez Kant un debut d'ethique «materiale»: ce ä quoi Kant 
etait sensible, selon Scheier, etait «l'activite pour laquelle il cherchait 
des lois », le « domaine total de l'activite rationnelle », bien specifique, 
«par laquelle il lui semblait seulement valable que les peuples, les 
nations, l'humanite vivent».11 Le formalisme de Kant (la preponde- 
rance du logique dans l'ethique) s'insere dans une pensee formelle, 
qui dispose d'un certain contenu, material, concernant la Suprematie 
de l'homme sur la nature.

Dans le cas de Kant, en effet, le jeu forme-contenu concerne 
l'absolu (la liberte) present dans la finitude (les instincts, l'expe- 
rience): le contenu ne peut manquer d'etre pauvre (Kant nous dit 
peu de chose en definitive sur cette liberte «absolue»!). Mais l'en- 
semble ideel formel obtenu par lui doit neanmoins permettre de four- 
nir ä l'homme un guide tout ä fait süffisant, par sa mysterieuse radi- 
calite formelle, un Leitfaden dirait Scheier, pour orienter l'homme, 
respectueux de sa dignite supra-sensible, dans le monde dangereux de 
sa propre nature et du monde. Le caractere radical, brutal meme, de la 
rupture de la liberte avec le monde, chez Kant, rend peut-etre inutile, 
malgre son caractere formel, bien vide encore, s'il est vraiment deci- 
sif, l'exploration de tous les contenus possibles concernant en parti- 
culier l'essence de la liberte et de ses relations multiples avec les 
conditionnements qui ont retenu, par contre, Scheier. Mais la pheno- 
menologie de Scheier est hantee aussi, par delä l'espoir d'obtenir par 
gräce personnelle le moment decisif d'un sens, par l'idee de la totalite 
d'un phenomene. La veritable oppposition du material au formel se 
situe ici sans doute: l'apriori schelerien doit exprimer, meme dans la 
Position de rencontre decisive entre le vivre et l'objet monde (« an der 
Berührungsstelle von Er-leben und Gegenstand»), le contact le plus 
dense et le plus vivant («in diesem dichtesten, lebendigsten Kon­
takt »). Mais l'apriori risque de retomber dans le formel en etant alors 
plonge dans l'experience effective du devenir absolu.

Scheier ne se situe pas, comme Kant, dans la relation sensible- 
suprasensible: au sein meme de la finitude, reduite ä elle-meme, par­
ier de formel signifie pour lui que nous sommes conscients du carac­
tere toujours relativement «vide» de nos intuitions. Mais ce contenu 
toujours relativement vide (en ce sens nos concepts, pour parier 

11 «[...] das Gesamtgebiet der Vernunfttätigkeit überhaupt, um derentwillen es ihm 
allein wert schien, daß Völker, Nationen, die Menschheit leben »; GW I, 354)

Person und Wert A- 241

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

comme Kant demeurent « negatifs ») permet, neanmoins, de repon- 
dre positivement ä l'aventure aleatoire du devenir au sens fort du 
terme. Tel est sans doute le sens de 1'« apriori» que recherche Scheier 
dans ses ecrits autour de 1900. Mais si, ensuite, son ethique « mate­
riale» lui permet de surmonter le formalisme logique de l'apriori, 
neanmoins cette ethique demeure en grande partie « formelle » en- 
core, ä la recherche de contenus decisifs. Sinon, Scheier n'attacherait 
pas autant d'importance ä la Cooperation entre personnes, groupes, 
cultures, civilisations. D'une certaine maniere, les problemes se 
transforment: malgre l'apport de « contenus » de plus en plus riches. 
Les questions demeurent formellement posees. Au cours de Revolu­
tion de Scheier, le contenu « material» lui-meme se modifie. A cet 
egard les Zwei Ergänzungstexte et les Aphorismes (GW, XV) sont 
d'un grand interet: ils montrent bien les ouvertures possibles des 
grands resultats encore formels du Formalismus.

Quand on admet un apriori « material», il faut affronter, en ef- 
fet, le probleme de la connaissance effective du contenu de cet apriori. 
La solution de Kant etait radicale: l'apriori disposait de l'universalite 
en devenant une fonction du sujet, qui disposait lui-meme du juge- 
ment universel. Scheier ecarte cette solution. Le Je de Kant est inutile, 
inoperant, imaginaire, peut-etre meme suppose pour « resoudre » ce 
probleme. Mais alors comment affronter ce probleme de la connais­
sance effective de cet apriori qui etant «material», en effet, est 
concret, riche, c'est-ä-dire d'autant plus difficile ä connaitre. Car, me­
me si l'intuition des valeurs est « absolue », eile est incomplete Sche­
ier l'admet, eile est soumise ä l'experience humaine de l'histoire et ä 
la valeur des personnes. D'une certaine maniere la pensee des valeurs 
restera relativement «vide». C'est-ä-dire «formelle», meme si eile 
n'est pas « formaliste ». Scheier l'admet: nous ne connaissons 1'« Ord­
nung» des valeurs que d'une maniere « formelle ». 11 ne s'agit plus de 
penser le «suprasensible» avec la seule experience. Mais avec les 
contenus aprioriques dont nous disposons, il nous faut tenter de pen­
ser la hierarchie et le contenu des valeurs « objectivement», tels qu'ils 
sont. Plus que jamais une pensee formelle, certes non formaliste, est 
indispensable, meme si eile ne doit etre ni «logique» ni «dialec- 
tique». Or, pour obtenir cette pensee qui exclut le «Systeme», nous 
ne disposons plus de la securite, illusoire pour nous, les « modernes », 
des concepts «preKantiens », qui, en raison de leur portee ontolo- 
gique, pouvaient surmonter facilement, gräce ä une simple «logique 
formelle », les aventures de la contingence et de l'histoire. La pensee 

242 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La valeur europeenne du formalisme

« moderne » ne peut plus passer du « possible » au « reel» (GW I, 
360). D'une certaine maniere le sentir des valeurs et de leur ordre 
nous donne le reel directement: c'est la sachliche Beziehung par ex- 
cellence. Le sentir des valeurs pourrait-il jouer le röle que tenait ä 
l'epoque preKantienne la pensee conceptuelle ontologique? 11 n'en 
est pas question pour Scheier: pas seulement parce que l'homme est 
un etre de la finitude, de YEndlichkeit. Mais la finitude est en devenir, 
et le monde meme est dans le devenir. 11 y aura de l'inacheve, de 
l'incomplet, dans l'apriori meme. La pensee de l'apriori est vouee ä 
un certain «vide». Elle demeure fragmentaire, une «mosaique »12. 11 
lui faut, ä partir de ce qu'elle est seulement, penser ce qu'elle n'est 
pas, ce qui est au delä d'elle-meme, mais pas seulement ä la maniere 
d'une pensee «intentionnelle» (husserlienne?) qui n'aurait qu'ä 
tourner la face du cube pour se completer. Le contenu concret de l'ex- 
perience future, et son apriori, sont aussi eloignes de l'homme que 
l'etait le supra-sensible de Kant, malgre le Fühlen. La pensee « objec- 
tive » des valeurs ne peut manquer, en ce sens, d'etre formelle.

Le « formalisme », pour Scheier, c'est fondamentalement l'oubli 
qu'il existe d'autres «forces de connaissance» que l'entendement 
(Verstand). Depasser le formalisme, c'est donc introduire les qualites 
de valeur, le sentir. En ce qui concerne la raison elle-meme, et le Vers­
tand, le formalisme c'est la deduction (Kant!), 1'Ableitung, de toute 
experience possible ä partir d'un contenu pose comme forme. Ou bien 
encore (GW I, 386): «l'ethique ne devra jamais plus se proposer le 
but faux consistant ä etablir, en n'importe quel moment de l'histoire, 
un formel unique, absolument valable et englobant toutes les valeurs 
ethiques possibles». 11 peut donc exister d'autres types de « formel», 
qui ne soient pas du « formalisme ». Et ce ne peut etre qu'un formel, 
mais non formaliste, que Scheier se propose en tentant de fonder un 
nouvel «absolutisme ethique» (ibid.). Car l'ethique materiale ne 
consiste pas seulement ä faire appel ä la conscience du sentir, mais 
eile correspond ä la tentative de realiser une «idee», celle d'une 
«ethique absolue», qui s'opposera au «relativisme ethique domi­
nant». 11 ne s'agira plus de deduire, comme le formalisme de Kant le 
pretendait, toutes les actions ethiques possibles ä partir d'une univer- 
salite logique (Scheier appelle cela le Nomismus), mais, neanmoins, 

12 « Der Gegensatz der Phänomenologie gegen die rationalistische Philosophie besteht 
vor allem darin, daß die Phänomologie ein buntes unabschließbares Mosaik philosophi­
scher Untersuchungen zu eröffnen scheint [...] » (GW XV, 182).

Person und Wert A- 243

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

ce que Scheier vise est l'idee de la « plenitude totale des valeurs mo­
rales et des ordres hierarchiques existant entre elles » (GW I, 387). Ce 
n'est pas simplement une maniere de parier « generale » (un sens de 
formel justement ecarte), mais c'est un verkable «formel»: impli- 
quant des relations renouvelees entre les valeurs, la plupart jouant 
tantöt le röle de forme tantöt le role de contenu, au cours de la reali- 
sation de cette idee. L'idee-guide, l'ordre des valeurs, implique que 
« de tous cötes », et, particulierement, « de tous les peuples » viennent 
« successivement et progressivement», les « penetrations du coeur » 
(Durchblicke). Comme il ne peut s'agir que d'un «processus jamais 
acheve»13, le formel de la realisation de l'idee implique encore, avec 
l'afflux constant de nouvelles valeurs et de nouvelles regles de pre- 
ferences (« neue Werte und neue Vorzugsregeln »), que les « ancien- 
nes, sans etre renversees, soient tout au plus relativisees »14. Sans 
doute, dans ce «processus historique oü les aptitudes des differents 
peuples et races interviennent de plus en plus intensement», il ne 
peut etre question d'un «calcul des contenus», que Scheier recuse 
depuis longtemps. Mais le nouveau formel de cette idee d'«ethique 
absolue » ne peut se realiser que guidee par une pensee qui tient le 
role d'« orientation » (Richtung). Spontanement, les Durchblicke de 
valeurs obtenus selon le mode de la preference: « superieur » et «in- 
ferieur» («die innere Rangordnung <nach höher> und <nach nie­
der >»; GW I, 375) se produisent sans cesse au cours du devenir, mais 
il reste ä obtenir que l'ensemble des intuitions puissent elles aussi se 
ranger selon le plus haut et le moins haut relatifs. Cela peut-il se 
realiser effectivement? Il s'agit toujours lä d'un probleme qu'il faut 
savoir poser formellement dans l'experience meme de la vie, d'une 
maniere juste, comme dit Scheier dans Der Mensch im Weltalter des 
Ausgleichs ä l'occasion du probleme «politique» qui se pose alors 
dans les annees vingt.15 Devant l'afflux de valeurs souvent fort diver­
ses et etrangeres les unes aux autres qui se voient mises en face les 
unes des autres par la penetration historique reciproque, de fait, entre 
les civilisations contemporaines, il faut que le sentir selon le « höher » 
et le « nieder » reussisse ä ordonner, ä la fa^on, en somme, d'un prin­

13 « Der ethische Absolutismus schließt es durchaus nicht aus, ja fordert es vielmehr, 
daß [...] eben dieser Prozeß niemals als abgeschlossen gelten kann» (GW I, 387).
14 « Die alten werden dadurch nicht umgestoßen, sondern höchstens relativiert» (GW I, 
387).
15 « Und jede formal richtig gestellte politische Aufgabe [...]» (GW 1X, 153).

244 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La valeur europeenne du formalisme

cipe formel, toute cette heterogeneite, pour que les decisions poli- 
tiques evitent les heurts mortels.

Meme au niveau le plus eleve de la reflexion philosophique, 
comme on le voit lorsque Scheier entreprend d'ordonner tous les 
moments de l'apriori de la valeur « vie », la täche est difficile et ne se 
fait pas sans correction. En fait toutes les « estimations spontanees » 
(Schätzungen) se heurtent, et risquent d'etre «detruites» (Zerstö­
rung) dans ce processus d'unification, d'Einigung, qui vise ä ordonner 
hierarchiquement toutes les valeurs disponibles. 11 faut donc que 
l'idee de l'ethique absolue demeure au-dessus de l'histoire, il faut 
que le « formel» tente d'obtenir sa plus grande richesse de contenu, 
mais sous la forme d'un Entwurf, d'un projet, d'un «Schema», 
comme dit parfois Scheier. Seul le formel, et meme le formel le plus 
general, comme il le dit encore, peut «conduire, guider» (leiten) ce 
processus. Ces problemes, comme dira Scheier dans Der Mensch im 
Weltalter des Ausgleichs, concernent des « evenements » de l'histoire. 
Comment des appreciations singulieres, qui sont faites par des peu- 
ples ou des personnes, qui tendent ä s'imposer comme absolues, qui 
sont portees par la force inherente ä la realite historique, qui s'igno- 
raient entre elles le plus souvent, pourront-elles subir la Subordina­
tion ä d'autres valeurs, et conserver chacune en meme temps la plus 
grande valeur possible par rapport ä toutes celles qui doivent entrer 
dans ce meme processus de la « realisation de valeur la plus pleine de 
sens»?16 Il ne peut s'agir d'une procedure logique. Cette relativisa- 
tion sans relativisme est un « formel» selon l'idee de l'ethique abso­
lue qui modifie sans cesse ses contenus, et son apriori meme, et qui 
affronte le devenir historique, pas seulement les contingences d'un 
monde stable, comme l'antiquite et le christianisme medieval, mais 
les nouveautes du devenir reel d'un monde lui-meme en devenir. Et 
pourtant il s'agit d'un formel qui doit permetre ä l'esprit de conduire 
le mieux possible cette Operation.

Que signifie ici « conduire », « diriger » cette Operation selon un 
formel non formaliste qui doit tenir compte de toute valeur suscep- 
tible de se reveler dans un devenir qui n'a aucun modele « preforme » 
ä respecter, contrairement ä la pensee «premoderne» («pre-Kan- 
tienne » dit Scheier), contrairement, par exemple, ä la grande tradi- 
tion aristotelicienne oü toute matiere nouvelle, quand eile ne realisait 

16 «[...] in den Dienst des Heiles der Menschheit und sinnvoller Wertwirklichung » 
(GW IX, 153).

Person und Wert A- 245

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

pas la « forme » attendue (l'essence, la nature, « die Forma des Aristo­
teles»), etait depreciee (Unwirkliches, Wesenloses; GW VI, 360) 
comme ayant eu pour seid röle d'en empecher le devenir « stable », 
« preetabli», la realisation conforme (« absolute Starrheit»!).

Le formalisme exprime la pretention d'imposer ä toute expe- 
rience possible, au delä de quelques principes de logique formelle, 
certains contenus limites, selon un imperialisme logique qui exprime, 
lui, la volonte de puissance de la Neuzeit, de la modernite. Kant 
semble donc inseparable de l'hyperactivisme europeen, Occidental. 
La meconnaissance de l'apriori material, qui correspond, pour Scheier 
ä l'incapacite d'affronter les problemes concrets oü se joue le destin 
des societes contemporaines, conduit cet activisme dans les aventures 
du positivisme et du pragmatisme. Les problemes reels de l'epoque 
echappent au formalisme, ce sont les valeurs, dans leur diversite, qui 
donnent un sens ä ces problemes.17 Le formalisme oscille, lui, entre 
une pensee sans epaisseur, une sorte de «spectre» de pensee, et, 
d'autre part une anarchie dans la vie. Kant n'est sans doute pas tout- 
ä-fait exempt de ces erreurs, pour Scheier. Mais, pour lui, neanmoins, 
le röle de Kant se definit en dehors de ces aspects negatifs.

Pour Scheier, si l'on saisit le formel de la modernite dans son 
aspect d'Entwurf anticipateur, jete au devant de sa propre experience 
du devenir recent de la Neuzeit, l'hyperactivisme Occidental ne defi­
nit pas l'essentiel de la modernite. Sans doute est-il lie ä cette 
croyance que, dans l'organisation de la nature et de l'homme, rien 
n'est «inchangeable » (unwandelbar; GW I, 366). 11 est vrai que Kant 
plus que quiconque a voulu cette rupture avec l'«intellectualisme » 
anterieur qui cherchait les reponses ä tous les problemes ä l'interieur 
d'un monde sans devenir verkable. Meme le christianisme, malgre la 
rupture avec le monde acheve, stable, qu'avaient apporte la parole et 
le mode d'existence de Jesus (GW I, 367), etait reste craintif devant 
l'infinite, devant le caractere heracliteen du monde (GW I, 362). Or 
Kant rompt enfin cet intellectualisme: les choses ne sont plus que des 
points d'attache (Anknüpfungspunkte) pour l'infinite des relations 
possibles et des actions. Desormais, c'est l'action humaine qui inter- 
rompt provisoirement le flux habituel, fixe, des choses.18 Mais ce dy- 

17 Ce sont lä des themes de Die transzendantale und die psychologische Methode 
(GW I).
18 « Der folgende Weltzustand ist noch unbestimmt, solange ich mich nicht entschloß » 
(GW I, 369).

246 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La valeur europeenne du formalisme

namisme moderne ne conduit pas ineluctablement, du moins pour le 
« dernier » Scheier, dans l'hyperactivisme de l'acquisition, du travail 
sans limite et sans frein. Le dynamisme de la Neuzeit, lie au sentir du 
devenir effectif de toutes choses, est, quand il est strictement limite ä 
son essence originaire, par lui-meme une valeur elevee. Ce sont des 
preferences-de-valeur bien particulieres, et en somme secondaires, 
dans l'histoire europeenne, qui ont conduit la Science positive et la 
technique dans l'hyperactivisme du bien-etre et de la force (Wohl­
fahrt und Macht; GW I, 355), finalement, dans le devenir le plus 
recent, du «surhomme» (GW I, 395): ce caractere Occidental est une 
derive du dynamisme europeen de haute valeur, celui de Kant. En ce 
sens, rien de plus anti-Kantien (unkantischl; GW 1, 355) que les so­
cietes occidentales modernes, celles des multitudes humaines pretes ä 
s'assujettir aux fetiches autoritaires de toutes sortes, hommes ou cho­
ses! Kant a simplement dit que le monde, pour l'homme, aussi bien 
theoriquement que moralement, est « un probleme infini» (GW I, 
367): le monde entier («die gesamte Welt»), interieur et exterieur, 
n'etant pas un « ordre < donne >, < fixe >» (« nicht eine < gegebene >, < fer­
tige > Ordnung »; GW I, 356), des lors «toute nature » (« alle Natur ») 
devient simple moyen pour des buts humains (« Mittel ihrer Ziele »; 
GW I, 367). Mais c'est lä un formel qui ne dit rien encore sur ce que 
seront ces buts! 11 faut donc distinguer avec soin d'une part des 
hommes qui, comme Kant, donnent les «directions» aux societes, 
et, d'autre part, ce que ces societes deviennent. Les societes concretes, 
reelles, perdent souvent les caracteres specifiques des principes de 
direction qui les ont initialement dotees de valeurs elevees, comme 
l'idee d'un total « ebranlement» possible (Erschütterung) du monde. 
C'est en demeurant fideles ä ces principes d'«Orientation» (Rich­
tung) que les societes reelles peuvent eviter de s'enfoncer (Verstrik- 
kung) dans les decadences et dans les valeurs inferieures. Meme si 
l'epoque contemporaine est unkantisch, ce n'est jamais l'epoque qui 
dirige un penseur comme Kant, mais c'est lui qui dirige malgre tout 
l'epoque, si l'on y peut trouver encore quelque valeur elevee comme 
principe de direction.19 Or quelle est cette valeur precisement? 11 nous 
faut, pour cela, en guise d'exemple, revenir ä la pensee formelle (et 
materiale) de la Beherrschung. En quoi consiste la maitrise de la 
nature? La valeur fondamentale, essentielle, de la modernite?

Nous nous situons dans la finitude, dans le moment Kantien, 

19 «Indes - ein Denker wie Kant richtet die Zeit, nicht die Zeit ihn » (GW I, 355).

Person und Wert A- 247

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

nous ne disposons que de fragments, dans un ensemble ouvert sur le 
«non encore devenu». En cela, pensee formelle, sans formalisme. 
Kant a senti que l'homme, « qui n'a pas de prix, est le seul parmi les 
choses du monde ä avoir une dignite » (GW I, 354), l'homme peut 
etre «une fin pour lui-meme». C'est la valeur de la personne qui 
etablit le sens de la Beherrschung. Les Anciens et le christianisme 
encore avaient « senti» 1'Erhabenheit de l'homme dans le cadre de 
l'intellectualisme, du naturalisme, du conceptualisme fixiste qui im- 
pliquaient une dependance absolue de l'homme. Dans le moment 
Kantien de ['Erhabenheit de la personne, au contraire, dans un monde 
en devenir reel, la personne « culmine » (übergipfelt) en cessant d'etre 
l'«effet» de quoi que ce soit, eile n'est pas l'effet «d'un Dieu, ni de 
l'äme ni de la nature»20. Mais la «Suprematie et la souverainete de 
l'esprit» (« das Übergewicht und die Souveränität des Geistes ») ne 
peut, justement pour cela, consister qu'en la suppression de toute 
contrainte venant de la « simple force » (« alles, was mit bloßer Macht 
ausgerüstet zwingen, überwältigen will»). Ainsi la Beherrschung des 
mecanismes est une lutte contre la simple force, contre la simple force 
des mecanismes: le «probleme ethique infini» est un «combat» 
(Kampf) contre la souffrance et le mal, dira Scheier dans les textes 
les plus recents,21 mais aucunement une maitrise en vue de Wohl­
fahrt et Macht. Wohlfahrt et Macht ne sont aucunement les visees 
du formel originaire de la Beherrschung. Cette evolution du formel 
vers Wohlfahrt et Macht est un processus secondaire de l'histoire des 
societes occidentales. L'utilisation des mecanismes en vue de Wohl- 
fart est toujours relativement facile: ce n'est jamais un combat. Cer- 
tes, l'idee des debuts de ['Aufklärung: un « etat de bonheur definitif », 
demeure une Utopie, et non pas un formel authentique. Mais le for­
mel d'une lutte qui supprime la force de contrainte dont disposent les 
mecanismes ä l'egard de la personne, un formel theorique et pratique 
qui utilise en meme temps ces mecanismes pour obtenir la disparition 
du mal et de la souffrance, c'est ['Entwurf au devant du «non-deve- 
nu» du devenir (das Ungewordene), ['Entwurf theorique et pratique 
dans une tout autre direction que celle de la Wohlfahrt. Car il s'agit lä 
d'un formel limite avec precision ä ['Erhabenheit de la personne spi­
rituelle en tant que teile. Kant a donc «saisi d'un regard genial la 

20 «[...] nicht eine Wirkung irgendeines Dinges, sei es Gott, Seele, oder Natur, nicht 
eine Zutat zur Welt» (GW I, 356).
21 Äußere und innere Lebensüberwindung: Kampf und Geduld (1927), GW XV, 145.

248 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La valeur europeenne du formalisme

source-de-vie de la nouvelle culture».22 La lutte contre le mal et la 
souffrance est un « combat» difficile, incertain, finalement peut-etre 
jamais acheve sans doute, et qui ne se conclut pas par une victoire. 
C'est pourquoi la relation de la personne avec les « mecanismes » de la 
nature, et avec la vie, ce qui constitue le « noyau de l'accomplissement 
de la civilisation occidentale entiere » (GW XV, 148) est « une activite 
heroique »23. Scheier exprime bien le caractere de ce formel qui reunit 
ensemble des moments bien specifiques et tout-ä-fait independants, 
heterogenes par rapport aux valeurs de l'utile et de l'agreable (qui 
n'ont rien d'« heroique»!), en le presentant comme le chemin si par- 
ticulier de la domination sur la nature d'un homme « ä la fois fier et 
humble»24: fier, car il s'agit de maitriser les mecanismes au point de 
chercher dans les techniques memes le moyen de triompher des souf- 
frances que l'heroisme Occidental peut lui-meme causer (GW XV, 
149). Humble: car ce combat ne peut guere triompher en definitive 
que des « souffrances superficielles » (« Kampf gegen die flachen Lei­
den»; GW XV, 150).

Scheier loue Kant d'avoir cherche son apriori dans les oeuvres 
dejä realisees par l'homme: Kant, ainsi, ne s'est pas seulement ap- 
plique ä deduire, par formalisme pur, toutes les experiences possibles. 
11 a eu dejä un sens historique, un sens du devenir reel. Certes, il fut 
encore un penseur du debut de 1'Aufklärung: il a cru que l'apriori 
pouvait se reduire ä des concepts fermes sur eux-memes. Mais il a 
tente aussi, avec les contenus dont il disposait concernant la pensee 
et la liberte humaine, de se prononcer sur ce qui n'est pas « concep- 
tualisable » dans la finitude: le destin de l'humanite, le devenir lui- 
meme dans son effectivite, et meme «la fin de toutes choses». Dans 
un devenir qui n'est pas «acheve», dans un monde qui n'est pas 
« accompli» (« eine unvollendete, durchaus unbestimmte Größe, ein 
ewiges Fragezeichen und eine ewige Aufgabe »; GW I, 356), la pensee 
reste « formelle » sans formalisme quand eile demeure en grande par- 
tie « negative », au moment meme oü eile cherche ä saisir le reel ä 
partir des seuls contenus dont eile dispose ä tel ou tel moment. Cela 
se produit meme dans une ethique «materiale». En 1917, Scheier 
ecrivait: « L'epoque qui est en train de passer n'a pas encore vu le sens 

22 « [...] die Lebenswurzel der neueren Kultur mit genialen Blicke [...] » (GW I, 356).
23 «[...] der vorwiegende Weg der abendländischen aktiv-heroischen Zivilisation [...]» 
(GW XV, 145).
24 « stolz-demütig » (GW I, 370).

Person und Wert Ar- 249

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henri Leroux

de la mecanisation» (GW XV, 158). En 1926: «La mecanisation est 
seulement lä pour realiser des formes (Gestalten) et pour superposer, 
sur ces formes, des phenomenes et des valeurs». Le devenir contem- 
porain permettait de saisir des valeurs nouvelles (unite de la psyche 
et du corps, Einfühlung, nouvelles disciplines conscientes, personnel- 
les, spirituelles, dans la jouissance du monde et de soi, nouvelles for­
mes de verite que Nietzsche a meconnues; GW XV, 157), car elles 
tendent ä relever desormais de la personne et de l'esprit plus que de 
la «volonte de puissance». Les forces de connaissance qui devoilent 
les formes du Wille zur Macht dans l'entendement, la morale, Part, 
ne peuvent le faire que parce qu'elles-memes ne relevent pas du 
Wille zur Macht!. « La vie est au milieu », entre la nature sans vie et 
l'esprit, en direction duquel eile va (GW XV, 158). Ce «formel» 
concernant en meme temps les «Grundphänomene des Lebens» 
(GW XV, 192), et l'apparition du Geist, reunit un formel tres struc- 
ture et tres indetermine ä la fois (Ideenzusammenhang!). Pour la vie, 
le formel tente de determiner la caracteristique bien vide encore de la 
vie («kraftvolles, aufsteigendens Leben»). Qu'est «das Merkmal der 
ursprünglichen Aktivität», en quoi consiste « die Steigerung des Le­
benswertes »? Cette caracteristique sera aussi bien opposee ä la sim­
ple «Conservation» (Erhaltung) qu'ä la simple «intensite» (Intensi­
tät). La «direction» principale («die Richtung der Lebenstendenz») 
sera cherchee, dans ce formel complexe, vers le «sacrifice» (Opfer­
trieb) et meme vers «la tendance ä la structure et ä la forme » (« Ten­
denz zur Struktur und Form über seinem dynamischen Charakter »). 
Pour la personne et l'esprit, combat contre le mal et la souffrance, 
d'un cöte, et, d'autre part, « bonheur » de la personne se substituant 
lentement, dans le devenir present de l'epoque, au « devoir » exclusif 
(GW XV, 160). Ce formel de la Beherrschung technique («die volle 
Macht über die Dinge [...], die im < Wesen> der menschlichen Natur 
gelegen ist») peut ainsi s'orienter en deux directions opposees, d'une 
part l'hyperindustrialisme techniciste et violent, d'autre part la lutte 
commune contre le mal (« der gemeinsame Kampf der Menschen ge­
gen das Übel»). Formel renouvele qui unit, comme valeur de la per­
sonne, Eros und Güte: «Macht und Geist ne faisant plus qu'un»25. 
Mais ce formel-lä est, quand Scheier le formule, en grande partie 
indetermine et bien vide encore. En cela reside sa valeur: celle de la

25 « Am Ende der Weltgeschichte, besser der < Geschichte aus dem Leben Gottes >, die 
Welt heißt, wird Macht und Geist, Eros und Güte - eins sein » (GW XV, 160).

250 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La valeur europeenne du formalisme

Bestimmung de la finitude engagee dans un monde inaccompli («die 
unvollendete Welt»). Dans la civilisation occidentale, rien n'est en- 
core joue, concernant le formel fondamental de l'esprit: la «souve- 
raine puissance sur les choses» («die volle Macht über die Dinge»), 
entre un simple hyperactivisme et une veritable « civilisation de l'ac- 
tivite heroique» («der Weg der abendländischen aktiv-heroischen 
Zivilisation», «der Naturbeherrschung»)26. Une Beherrschung qui 
s'orienterait ä l'oppose de Wohlfahrt und Macht.

26 Cf. GW XV, 145,148,149.

Person und Wert A- 251

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eugene Kelly

Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

In seiner bekannten Schrift Ordo Amoris (GW X, 345-76) spricht 
Max Scheier vom Sinn des Schicksals im menschlichen Leben. In 
einer vor kurzer Zeit erschienenen Arbeit1 versuchte ich zu erklären, 
wie Scheiers Schicksalsbegriff es ihm ermöglichte, die menschliche 
Person als eine Einheit zu deuten, d. h. wie nach Scheier die mensch­
liche Person den »Zusammenhang eines durchgehenden Sinnes« ent­
deckt, der die sittliche Einheit seines >Selbst< bildet. Wir sahen dort, 
wie Scheier Strukturen im Kern der Person entdeckte, die es dem 
Menschen erlauben, sich selber als sittliches Wesen teilweise zu ent­
decken und teilweise zu schaffen. In dieser Arbeit möchte ich in den 
späten Schriften Scheiers danach suchen, wie wir einen ähnlichen 
wenn auch dunkleren Vorgang angehen können, nämlich wie nach 
Scheier der Zusammenhang eines durchgehenden Sinnes der Welt 
als eines Ganzen überhaupt erreicht wird. Wir finden diesen Sinn 
nicht im Personzentrum des von Scheier postulierten Ens a se, denn 
das Ens a se erscheint nicht erst als Person. Wir erfahren ihn eher auf 
dem Weg zum Ursprung des Menschen, d.h. wir begegnen in der 
Evolution des organischen Lebens der Selbstoffenbarung eines Wer- 
deseins, das nach einer Sinneseinheit der Welt tendiert. Wie die 
menschliche Person die Einheit ihres Soseins durch die strukturbe­
dingte Integration seines Seins als Geisteswesen, vitales Lebewesen, 
und physisches Ding erreicht, so erreicht das Ens a se die Einheit 
seines Soseins erst in der >Verleibung< des Dranges im Werden der 
organischen und anorganischen Welt, und die Einheit seiner Person 
im Personsein der Menschen.

Daß die mögliche Einheit der Welt als solche mit der möglichen 
Einheit eines Menschenlebens verbunden sein sollte, ist in Anbe­

1 Eugene Kelly, Der Begriff des Schicksals im Denken Max Scheiers, in: Christian Ber- 
mes, Wolfhart Henckmann, Heinz Leonardy (Hg.), Denken des Ursprungs - Ursprung 
des Denkens, Kritisches Jahrbuch der Philosophie, Band 3, Würzburg 1998.

252 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

tracht der späten Lehre Scheiers über den Makrokosmos und seinen 
Panentheismus nicht überraschend. Da das Ens a se und der Mensch 
isomorph sind, erwarten wir auch zu finden, daß die Strukturen, die 
in der menschlichen Person den Bezug auf diese Einheit ermöglichen, 
auch im Ursein und im Kosmos funktionieren. Und wir finden tat­
sächlich in Scheiers später Metaphysik und philosophischer Anthro­
pologie Beispiele dafür, wie die Ergebnisse der Schelerschen Phäno­
menologie vom Wertsein der menschlichen Person noch lebendig 
sind - und in seiner Lehre vom Werdesein der Welt noch fortwirken. 
Diese Fortwirkung dürfen wir sicherlich erwarten, denn, wie er 
schreibt, »Metaphysik [ist] stets Verknüpfung apriorisch synthetisch 
Wesenswissens mit den Induktionen und deduktiven Resultaten der 
positiven Wissenschaften.« (GW VIII, 85) Keine metaphysische Leh­
re soll also den Ergebnissen der reinen Phänomenologie widerspre­
chen. Im Gegenteil, diese Ergebnisse können erst recht in der Meta­
physik und der philosophischen Anthropologie verwertet werden.

Ich möchte hier also auch versuchen, das, was im späten Werk 
für Scheiers Wertethik noch Lebendiges und Wertvolles ist, zu finden 
und zu bergen.2 In früheren Arbeiten habe ich die Metaphysik Sche­
iers nicht nur als unbeweisbar, sondern auch als bedrohlich für seine 
Personlehre scharf kritisiert.3 Wenn ich jetzt diese Kritik mäßige, so 
sollte es nicht überraschend sein, daß mein Blick erst im späten Werk 
darauf fällt, was schon in der »klassischen« oder phänomenologi­
schen Periode Scheiers als Vorahnung seiner Metaphysik und seiner 
philosophischen Anthropologie fühlbar ist. Wir sehen in drei Berei­
chen dieses Philosophierens denselben Bezug auf Einheit - in der 

2 Klare und wertvolle Arbeit dieser Art haben die zwei Schriften von Heinz Leonardy 
geleistet, die kurz nach dem Erscheinen der Nachlaßbände II und III festzulegen ver­
suchten, was aus der phänomenologischen Periode im späten Werk noch lebendig ist. Cf. 
La derniere philosophie de Max Scheier, in: Revue philosophique de Louvain (79,1981); 
ders., Es ist schwer, ein Mensch zu sein, in: Phänomenologische Forschungen 28/29 
(1994).
3 Eugene Kelly, Structure and Diversity. Studies in the Phenomenological Philosophy of 
Max Scheier, Dordrecht, 1997; ders., Ethical Personalism and the Unity of the Person, in: 
Steven Schneck, (Hg.), Max Scheler's Ethical Personalism, Rodopi Press, im Erscheinen 
begriffen. Ich habe in dieser zweiten Schrift die Ansicht vertreten, daß die Folgen der 
späten Metaphysik und die Verleugnung des Theismus die Einheit der menschlichen 
Person bedrohen, die für Scheiers ethischen Personalismus unbedingt notwendig ist. 
Diese Kritik ist von den Überlegungen in diesem Referat nicht angetastet. Ich gehe hier 
in die andere Richtung: in welchem Sinne das frühere Werk dem späteren dient.

Person und Wert A- 253

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eugene Kelly

Selbstwerdung des Einzelmenschen, im Ursprung und in der Evolu­
tion des Kosmos und in der Personwerdung des Ens a se.

Im allgemeinen zeigt das späte Werk ein wachsendes Interesse 
an Realitätsfragen, d. h. am Sein, am Ursprung und an der Geschichte 
der Welt, des Menschen und der Zivilisation, und ein nachlassendes 
Interesse an Wesen und Wesenszusammenhängen, die der Gegen­
stand der phänomenologischen Forschungen waren. Besonders kenn­
zeichnend für Scheiers späte Wende ist die Ablehnung des Theismus 
und das damit verbundene Leugnen des Personseins des Ens a se. Die 
Deitas wird nach 1920/21 hinsichtlich der zwei Attribute des Geistes 
und des Dranges verstanden. Durch die Geschichte des Kosmos 
kommt die Deitas zu sich als organismusähnliches Dasein. (GW XI, 
157) Die metaphysischen und philosophisch-anthropologischen An­
sätze, die diese Geschichte untersuchen, verlangen deshalb tiefes 
Nachdenken über die Ergebnisse der empirischen Biologie. Sein gan­
zes Leben hindurch hat Scheier ein Interesse für die Biologie gezeigt, 
und sein Wissen um den Stand der Naturwissenschaften während 
seiner Lebzeiten ist erstaunlich, ja verblüffend. Er behandelte thema­
tisch die damaligen Theorien der biologischen Evolution und prüfte 
sie nach ihren metaphysischen Voraussetzungen. In dieser Zeit vor 
den ersten Anfängen der modernen Genetik waren zwei Grundrich­
tungen der Evolutionslehre zu unterscheiden. Die erste war mit dem 
Namen Darwins verbunden. Dieser postulierte eine mechanische 
Entwicklung aller lebendigen Formen aus einem Urkeim des Lebens; 
der Fortschritt des Lebens durch die Zeit sollte rein aus einem 
»Kampf ums Leben« zu erklären sein. Die zweite setzte eine Lebens­
energie voraus, die die Lebewesen zu ihrer eigenen Fortpflanzung 
sowie zur Adäquation an die physische Umgebung wie auch zur Ver­
wandlung in etwas Neues und Höheres trieb.

Obwohl Scheiers Theorie eine Verwandschaft mit und eine 
Ähnlichkeit zu Theorien der zweiten Form zeigt, insbesondere zur 
Theorie des elan vital Bergsons, dessen Philosophie Scheier beein­
flußte, lehnt er Theorien beider Arten als unvereinbar mit seiner 
Metaphysik und mit seinen werttheoretischen Ansätzen ab. Darwin­
sche wie Bergsonsche Evolutionstheorien geben uns nach Scheiers 
Ansicht keine Einsicht in das Ursein, woraus alles Lebendige und 
Nichtlebendige fließt. Theorien der mechanistischen Art verstehen 
das Leben als ein nicht erklärbares und überraschendes Ereignis, das 
unerwartet und aus reinem Zufall zu der anorganischen Natur hin­
zugetreten ist. Die Entwicklung der Arten nach Darwin geschieht in 

254 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

einer schon vorhandenen empirischen Zeit und schreitet qualitativ 
und quantitativ von den einfachen zu den hochentwickelten Formen 
- und von wenigen Arten zur heutigen Fülle der Gattungen hinauf. 
Theorien der Bergsonschen Art setzen mit Recht einen Lebensdrang 
und die reine Dauer voraus, woraus die evolution creatrice die me­
chanisch unableitbaren biologischen Gattungen spontan schafft. 
Doch für Scheier fehlt in dieser Theorie der Bezug auf das Ursein, 
das Ens a se, das allein die Einheit des Weltprozesses, innerhalb des­
sen der spontane schöpferische Drang seinen Platz hat, erblicken läßt. 
Diese Suche nach Struktureinheit in der Mannigfaltigkeit der Dinge 
war Scheier immer eigen, und sie ähnelt auf der metaphysischen und 
moralischen Ebene der heutigen Suche nach einer vereinten Theorie 
der Relativitäts- und Quantenmechanik. Auch in der »klassischen« 
Phase hat Scheiers Seinsbegriff nach Ganzheit und Einheit verlangt: 
Wie jeder Person eine Welt entspricht, so entspricht auch dem Geist 
als Attribut Gottes ein Kosmos. Zwar stellt sich der Gott wesens­
mäßig personhaft in den phänomenologischen Arbeiten dar, im spä­
ten Werk jedoch wird er als Person nur durch die Taten der Menschen 
realisiert. Da aber im späten Werk das Ursein noch nicht eine Person 
ist, sondern eine Person im Werden, so dürfen wir die Welt noch 
nicht als etwas Ganzes oder Fertiges begreifen. Durch die Metaphysik 
wird zwar die Personalität Gottes wie auch die Sinneseinheit der 
Welt skizzenhaft als Wesensmöglichkeit sichtbar, jedoch noch unfer­
tig-

Was Scheier für seine Metaphysik suchte, und was erst in seinen 
Schriften nach 1920/21 erschienen ist, ist ein ontologischer Grund­
begriff, der seinem Bild der Welt als einem lebendigen Organismus 
einen Rahmen geben würde. Diese Ontologie begreift die Welt als 
ein Werdesein - nicht nur in dem Sinn, daß die Welt oder das Da­
seiende als solches etwas Gewordenes ist, sondern daß das Sein in 
seinem Kern ein Werden ist. Zum Vergleich mit diesem genialen 
Gedanken können wir die Prozeß-Philosophie hinzuziehen, die 
hauptsächlich in den Vereinigten Staaten nach 1929 entwickelt wur­
de. In diesem Jahr erschien Process and Reality von Alfred North 
Whitehead - ein Buch, das der Verfasser als eine »Philosophie des 
Organismus« charakterisierte. Whiteheads Ansatz ist einfach zu be­
greifen. Aristoteles stellte fest, daß das Denken immer einen Gegen­
stand hat, und daß dieser Gegenstand, worauf sich alle anderen Kate­
gorien des Denkens in der Form des Prädizierens beziehen, eine 
Substanz ist. Anstatt, wie alle bisherigen Philosophien, sich an die 

Person und Wert A- 255

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eugene Kelly

aristotelische Kategorienlehre zu halten, richtet sich nach Whitehead 
alles Prädizieren nach dem Prozeß, oder dem Übergehen selbst, den 
er actual occasions nennt. Damit rückt für Whitehead das Werden - 
oder das In- und Durcheinanderfließen, das Übergehen von etwas in 
etwas Anderes - als das ontologisch Primäre in den metaphysischen 
Vordergrund. So auch für Scheier, der schreibt: »Das Sein [darf man] 
[...] nicht dem >Werdern entgegensetzen, sondern nur das Werde- 
sein dem Gewordensein. Auch das Werden ist eine Art des Seins, die 
Art des Seins, in der ein primär gegebenes ideales Sosein ins Dasein 
übergeht.«4 (GW XI, 235-36) Gerade weil Scheier die Welt als ein 
Fließen und Drängen nach Übergängen deutet, sucht er in der Quan­
tenmechanik Halt: Solche spontanen und nicht vorhersehbaren Über­
gänge sind wie Quantensprünge. Sie entstehen je nach Probabilitäts- 
gesetzen, nicht nach Kausalgesetzen. Und dieser Begriff funktioniert, 
wie wir sehen werden, auch in Scheiers Evolutionslehre.

Im Werdesein der Welt steht der Drang dem ohnmächtigen 
Geist als Realitätsprinzip gegenüber. Der Drang ist nicht die Schöp­
fung des Geistes; er ist als Tätigkeitsattribut mit ihm gleichursprüng­
lich. Im Drang liegt eine das zufällige und bildhafte Sosein der Rea­
lität setzende Phantasie. (GW XI, 189) In diesem Setzen funktioniert 
der Drang als das Alleben. So schreibt Scheier: »Das Alleben ist also 
eine >Stufe des Dranges<, der als relative >höhere Stufe< die Stufe des 
Dranges entspricht, auf die die Realität der anorganischen Welt, d. h. 
die Kraftzentrenfelder, zurückgehen, die den >Bildern< (Körpern) der 
anorganischen Welt und ihren [raumzeitlichen?] Beziehungen zu­
grunde liegen.« (GW XI 218 f.) Der Drang selbst aber ist ursprüng­
lich weder anorganisch noch organisch. Der Drang kann noch unent­
schieden sein, sagt Scheier, ob er »sich materiieren oder vitalisieren 
will.« (GW XI, 157) Wenn der Drang sich entscheidet, zu >materiie- 
ren< oder zu >vitalisieren<, so realisiert er erst Kraftzentrenfelder, 
woraus organische und anorganische Bilder ins Dasein treten. Die 
Bilder sind nicht absolut real, denn das würde der Relativitätstheorie 
widersprechen. Sie sind dem Bewußtsein transzendent und können 

4 Trotzdem spricht Scheier in einigen späten Fragmenten über >Substantia< als ontolo­
gischen Grundbegriff, ja sogar als identisch mit dem Ens a se. »Die Substantia ist das 
ewig sich selbst setzende Sein - erhaben auch über Werden und Gewordenheit.« 
(GW XI, 212) Die Begriffe sind schwer in Einklang miteinander zu bringen. Vgl. Man­
fred S. Frings, The Mind of Max Scheier, Milwaukee 1997, S. 191 f.

256 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

als objektive »Vorspiegelungen« des Dranges charakterisiert werden. 
(GW XI, 131) Hier finden wir den physischen, biologischen und auch 
psychischen Ursprung des Kosmos. Wie der Geist und der Drang, so 
leben auch die organische und anorganische Welt in einer Art von 
Symbiose zusammen, deren Schicksal ein zukünftiger Ausgleich ist. 
Das ideale Ende des Prozesses, wodurch das Alleben die tote Welt 
>einkörpert< und zum Diener des Eros macht, ist »der Ausgleich von 
Organismus und Körper: Das Werden der Körperwelt zum Leib­
körper des Weltorganismus.« (GW XI, 185)

Wenn aber das Sein ein Werdesein ist, so muß man neu über das 
Sein der Zeit nachdenken. So schreibt Scheier schlicht: »Da reines 
Leben reines Werden ist, ist die Zeit die Form seines Werdens selbst.« 
(GW XI, 160) Vor diesem Werden gibt es keine Zeit: »Es gibt also 
keine zeitliche Schöpfung< der Welt, da ja jeder Punkt der (absolu­
ten) >Zeit< als der Form und Spur des >Werdens< der göttlichen Kraft­
wirkung im Verhältnis zum Dasein der Welt jedem anderen Punkte 
völlig gleich ist.« (GW XI, 201) Diese absolute Zeit, obwohl sie rela­
tiv auf das Attribut »Geist« im Ens a se ist, ist der Grund der biolo­
gischen Entfaltung vom Organischen, d. h. sie bestimmt Übergänge 
mit Bezug auf Geburt, Altern, und Tod. Lebendiges fließt immer 
rhythmisch aus der Drangphantasie von einem Ursprung zum Tode 
hin; sein Gesetz ist immer »Stirb und Werde.« Durch ihr Drängen 
wird die Welt: »Die Welt als >Leib< Gottes ist die in jedem Augenblick 
neu werdende Verleiblichung< des ewigen >Dranges< gemäß den Ide­
en und Werten des göttlichen Geistes. Sie ist nicht creatio continua, 
wohl aber kontinuierliches vom Geist >zugelassenes< und >geord- 
netes< Erzeugtwerden durch den gotthaften Eros aus dem Material 
der Drangphantasia.« (GW XI, 201) Der Unterschied zwischen der 
absoluten Zeit und der relativen oder empirischen Zeit liegt nach 
Scheiers Ausführungen darin, daß die letztere »einem fließenden 
Gegenwartspunkt [gleicht], der beliebig erfüllt sein kann. Jeder 
Punkt [ist] ebensowohl als Vorher als Nachher bestimmbar. Darum 
müssen wir leugnen, daß die physikalische Zeit eine sogenannte 
Richtung hat.« (GW XI, 154) Dieses Vorher und Nachher in der phy­
sikalischen Zeit ist aber relativ und umkehrbar; in der absoluten Zeit 
gibt es aber ein unumkehrbares Werden, einen Rhythmus, der dem 
Leben eigen ist. Die Frage bleibt, ob diese absolute Zeit entweder 
wissenschaftlich zu bestätigen ist, obwohl sie nicht meßbar ist, oder 
ob sie phänomenologisch evident ist. Es kann sein, daß der Begriff 
phänomenologisch nur auf die Tatsachen des Wechsels, Fließens, 

Person und Wert A- 257

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eugene Kelly

und Übergänge hindeutet, ohne auf ein von ihnen unabhängiges 
Urphänomen hinzudeuten.

Die absolute Zeit selbst, schreibt Scheier, hat keinen Anfang, da 
jeder »Anfang« Zeit und Inhalt voraussetzt - sie hat demnach nur 
einen Ursprung. (GW XI, 201) Dieser Ursprung ist aber sehr dunkel, 
wie alles Denken von dem Ursprung der Welt aus einem Nichtvor­
handenen. Dunkel ist aller Anfang auch nach der modernen Astro­
physik, die wie Scheier festhält, daß die Zeit finit ist und zum Wesen 
der Materie und der Energie gehört. Wir können auf dem Boden des 
gegenwärtigen Standes der Wissenschaft und der Sätze der Quanten- 
und Relativitätstheorie über einen vermutlichen Urzustand der Ener­
gie und Materie spekulieren und dann daraus folgern, wie die Welt 
sich weiter entwickelte; doch was die erste Tat bzw. der erste Zustand 
war, die alles auslöste, ist wohl eine illegitime, vielleicht sogar sinn­
lose Frage. Denn im Urzustand selbst sollen Zustände gegeben sein, 
die mit allen Gesetzen der Physik ungleich sind. Der erste Akt des 
sich setzenden Ens a se, seine Selbstenthemmung, schreibt Scheier, 
ist die »Folge eines unerkennbaren Werdens«. (GW XI, 212) Seine 
Beobachtungen über dieses Thema sind skizzenhaft, doch es ist klar, 
daß er dem Ursein eine Art von Bewußtsein oder Vorstellungskraft 
zuspricht, wodurch das Ens a se vor der Entstehung aller Ideen, Bil­
der, Wesen und Entwürfe erkennen konnte, was es durch den Akt 
seiner Selbstenthemmung würde erleiden müssen. Im zeitlosen oder 
überzeitlichen Urzustand des Ens a se mußte es wenigstens ein Be­
wußtsein des Wechsels gegeben haben, das das phänomenologisch 
Erste im Werden eines zeitbedingten Universums war.5 Im vorraum- 
zeitlichen Ursein könnte es also nicht eine absolute Unbeweglichkeit 
gegeben haben; Veränderung gehört zum Wesen aller Dinge.

Was ist aber wissenschaftlich durch diese Spekulationen gewon­
nen? Auf Grund dieser ontologischen Ansicht konnte Scheier die 
Gegebenheiten der Natur anders deuten, als es der mechanistische 
Naturalismus tat. Man spürt diese Grundansicht in solchen ein­
fachen Aussprüchen: »Ein Lebendiges wächst nicht, weil es sich er­
nährt; es ernährt sich, weil es wächst.« (GW III, 315) Das Werden ist 

5 Manfred Frings hat klar dargestellt, wie schon in einer Vorlesungsreihe Scheiers von 
1907/08 die Grundzüge dieser später in seinen metaphysischen Tragweiten entwickelten 
Theorie von Raum und Zeit vorhanden waren; vgl. Bemerkungen zu den Manuskrip- 
ten< GW XIV, 442 f.

258 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

primär; das Ernähren entsteht erst aus dem Entwicklungsprozeß des 
Lebewesens, und ist also nicht der Grund, der ihn ermöglicht.

Die Frage der Evolution ist damit aber noch nicht gestellt. Wor­
auf oder wohin wird das Werden? Wir müssen zumindest im Drang 
auch so etwas wie ein Bewußtsein von den »skizzenhaften« Gegen­
ständen seiner Phantasie postulieren, so daß der werdende Gott ein 
Verständnis dafür hat, worum es in seiner Verleihung als Welt geht. 
Ohne ein »Worauf« wäre das Leben die bloße Summierung einer an 
sich sinnlosen Reihe gesetzmäßiger Ereignisse, wie der Naturalismus 
das Weltgeschehen denkt. Aber das Menschenleben ist nicht die blo­
ße Summierung von Ereignissen, und das kann auch nicht für den 
Makrokosmos der Fall sein. Wir müssen fragen: Woher aber be­
kommt der Kosmos die Möglichkeit einer Einheit eines durchlaufen­
den Sinnes?

Auf diesem metaphysischen Hintergrund und mit dieser Frage 
können wir nun Scheiers Lehre der biologischen Evolution und des 
Ursprungs des Menschen ins Auge fassen.

Scheier beginnt seine philosophische Anthropologie mit einer 
Kritik von Aristoteles, und zwar mit dem auch heute überall unkri­
tisch angenommenen Begriff des Menschen als animal rationale. 
Nach dieser Wesensbestimmung soll der Mensch ein unabänder­
liches Sein besitzen, dessen Stellung im Kosmos als Krone der Schöp­
fung auf seinem Anteil am Logos beruht. Dieses Bild kommt nun 
aber ins Schwanken durch die Ontologie des Werdeseins. Der 
Mensch muß durch den Prozeß seiner >Vergeistung< auch das unfer­
tige und ohnmächtige geistige Ursein, dem er in seinem Sein ähnelt, 
noch vollbringen. So erhalten wir einen neuen Blick auf den Men­
schen, auf Gott und die Beziehung zwischen Mensch und Gott: »Der 
Wesens-Mensch (geistiges Lebewesen und Mikrokosmos) ist dasje­
nige Wesen, in dem der Ens a se seiner dualen Attribute und ihrer 
Spannung >bewußt< [wird] und in den und durch das das unmittel­
barste >Gottwerden< geschieht.« (GW XI, 220) Dieses Gottwerden 
braucht lange Vorbereitung, und es ist nicht mit dem ersten Geist­
träger getan.

1. Das organische Leben ist nicht auf dem Boden des Anorgani­
schen gewachsen, denn beide Daseinsformen sind gleichursprüng­
lich. Auf dem Boden des zeitlosen reinen Wechsels realisiert sich 
der Drang in Kraftfeldern, aus welchen das Leben oder die Materie 
entstehen können. Das Leben setzt also eine im Raum und in der Zeit 
schon vorhandene materiale Welt nicht voraus. Besonders ist auch 

Person und Wert A- 259

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eugene Kelly

hier die Tatsache zu bemerken, daß für Scheier das Psychische und 
das Lebendige gleichursprünglich sind: »Was die Grenze des Psychi­
schen betrifft, so fällt sie mit der Grenze des Lebendigen überhaupt 
zusammen.« (GW IX, 12) Aus jenen Kraftfeldern, die sich in der 
Richtung des Lebens realisieren, bildet sich der »Gefühlsdrang«, der 
die unterste Stufe des Psychischen ist. Diese »Kraftfunktionen des 
Dranges, die das organische Leben bedingen, [...] regeln den Rhyth­
mus des Lebensgeschehens in der absoluten Zeit.« (GW, VIII, 186- 
87) Organisches und Anorgansiches unterscheiden sich dadurch, daß 
der sich als organisch setzende Drang den Rhythmus des Lebens be­
dingt, der, wie wir gesehen haben, das zeitlich nicht umkehrbare Phä­
nomen des Alterns setzt, das allem Leben eigen ist. Hierin liegt aber 
die Möglichkeit der Einheit der Natur, denn »die Anpassungen der 
lebendigen und der toten Natur [sind] eine Gegenseitige [...] und [sie 
sind] verständlich nur durch die Einheit des Dranges.« (GW XI, 
186 f.) Die darwinsche These, es geschähe der Fortschritt des Lebens 
in einem rein mechanisch sich verändernden physischen Milieu, wel­
ches gegenüber dem Leben vor dem Anfang der Evolution indifferent 
sei, ist damit abgelehnt.

2. Obwohl Darwin spekulierte, daß alles Leben aus einem ur­
sprünglichen Lebenskeim entstanden sei, und dabei vermutete, daß 
die Einheit des Lebens auf dieser gemeinsamen Elternschaft beruhe, 
steht Scheier zu einer polyphyletischen Theorie des Lebens. Um si­
cherzustellen, daß die Einheit des Lebens keineswegs durch diese Ver­
neinung des »Satzes einer allumfassenden empirischen blutsver­
wandtschaftlichen Einheit des Lebens« angetastet wurde, schreibt 
Scheier: »Es hat zu allen Zeiten, da es überhaupt Lebendiges gab, eine 
reichgegeliederte Vielheit von Formen- und Artenkreisen gegeben, 
die untereinander an Zahl und Wesen in fremddienlichen Beziehun­
gen zueinander standen [...] und für deren Existenz eine ganz be­
stimmte Verteilung der anorganischen Substanzen auf ihrem jewei­
ligen Sternmilieu notwendig war, eine Verteilung, die niemals aus 
den physikalischen und chemischen Gesetzen gefolgert werden kann 
- auch wenn alle möglichen dieser Gesetze bekannt wären.« 
(GW XII, 84) Im Vergleich dazu führt der Darwinismus zu der Er­
wartung, daß die Zahl der Gattungen über die Jahrmillionen gewach­
sen ist. Für Scheier gehört der Artentod, wie auch der Tod selber, zum 
Rhythmus des Lebens, und braucht keine weitere Erklärung. Ob die 
Frage nach der relativen Zahl der Gattungen durch die Zeitentwick­
lung empirisch beantwortet werden kann, ist schwer zu sagen.

260 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

Natürlich sind mehr Gattungen aus neuerer Zeit als aus der Urzeit 
erhalten, wo die meisten noch von mikroskopischer Gestalt waren, 
und die Bedingungen der Versteinerung nur selten erfüllt wurden. 
Hier ist aber zu bemerken, daß Scheier nicht die übliche Definition 
von Spezies verwendet, die eine Gruppe von Lebewesen als eine Gat­
tung identifiziert, wo die Mitglieder fähig sind, lebendige Nachkom­
men zu haben. Scheier benutzt die weit vageren Ausdrücke »For­
men« und »Arten«.

Zwei Grundzüge der Schelerschen Theorie werden nach diesen 
Ausführungen klar: Erstens, die Einheit des Lebens wird nicht kausal 
durch Blutverwandtschaft und gemeinsame Abstammung bestimmt, 
sondern durch die Tatsache, daß dieselben Lebenskräfte und die ge­
setzmäßige Weise ihrer Entfaltung in allem Lebendigen wie in allem 
Anorganischen immanent sind. Dies, meint Scheier, wird durch das 
Phänomen der gegenseitigen Bedingung vom Organischen und An­
organischen bestätigt, das überall in der Natur sichtbar ist. Und zwei­
tens, die »gegenseitigen teleoklinen Abhängigkeiten der Formen und 
Arten voneinander« (GW XII, 89) machen alle unzureichenden te­
leologischen Erklärungen der Evolution durch die Mitarbeit einer 
baumeisterlichen Intelligenz überflüssig.

3. Da alle bisherigen teleologischen und kausalen Erklärungen 
der Evolution nach Scheier abgelehnt werden müssen, wird die 
größte Herausforderung an Scheiers Evolutionslehre also darin be­
stehen, der vermutlichen Entwicklung des Lebens in eine Richtung, 
die die Entfaltung des werdenden Gottes ermöglicht, eine ausführli­
che Darlegung zu bieten, die nicht auf kausale oder teleologische 
Grundsätze baut. Scheiers erster Ansatz ist, wie wir gesehen haben, 
metaphysischer Natur, d. h. die Evolution wird im Seinsbegriff selbst 
als Werdesein eingebettet. Die Arten und Formen des Lebens entste­
hen demzufolge aus dem göttlichen Urdrang, dessen Phantasie 
Formmöglichkeiten entwirft. Nun behauptet Scheier, daß die Einheit 
der Natur und des Lebens, sofern sie sich in der Immanenz des Dran­
ges in allen Dingen manifestiert, auf eine gewisse Richtung des Gan­
ges der Evolution schließen läßt. Dieser ganze Prozeß ist wohl plan­
los, doch nicht zufällig oder willkürlich, wie auch in der Darwinschen 
Lehre. Scheier schreibt: »Das Ziel des Dranges ist ein Maximum 
1. des Realen, 2. der qualitativen Formen, 3. mit Minimum von An­
strengungen an Energieaufwand: >Prinzip der kleinsten Wirkung<. In 
diesem Sinne ist der Drang streng zielmäßig, und alle seine Teile sind 
wie die Erscheinungen, die sie bestimmen, aufeinander bezogen. Der 

Person und Wert A- 261

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eugene Kelly

Drang ist aber - auch ohne Geist - stets also zielhaft - aber gleich­
wohl ganz alogisch, wertfrei und zweckfrei.« (GW XI, 186). Später 
fährt Scheier fort: »Zwecktätigkeit ist nur, wo der Verstand den End­
zustand antizipiert. Im Zieltätigsein ist nur ursprüngliche Richtung 
der Agentien A,B,C die mit dem Wesen A,B,C übereinstimmt und 
konstant mit ihm - ohne Antizipation.« (GW XI, 194) Damit ist die 
Teleologie im Sinne eines zielhaften Strebens abgelehnt.

Da aber jede neue Lebensmöglichkeit, die ins Dasein tritt, eine 
Art von Erfahrung - sogar eine Art von kosmischem Experiment - 
darstellt, und da die Drangphantasie von ihren positiven und negati­
ven Erfahrungen profitieren kann, so sollte man erwarten dürfen, 
daß das Leben Züge von Fortschritt, Differenzierung, und Entwick­
lung zeigen würde. Untaugliches würde ausgeschieden. Noch mehr: 
Da die Einheit des Lebens nicht in der Blutverwandtschaft aller Le­
bewesen besteht, sondern darin, daß derselbe Drang mit denselben 
Mitteln in der Natur tätig ist, so sollten wir eine Art von wachsender 
Einheit im Gang der Evolution erblicken können. Der Weg dorthin 
ist jedoch unsicher, denn diese Mittel arbeiten nicht mit strenger 
kausaler Gesetzmäßigkeit. Wie bei der Quantentheorie Plancks gibt 
es ein Prinzip der kleinsten Wirkung in diesem drängenden Gesche­
hen. Scheier verknüpft hier formalmechanische und teleologische 
Ursachen dadurch, daß die Kette des »drangeinheitlichen Gesche­
hens« durch eine formalmechanische und kontinuierliche Gesetz­
lichkeit bestimmt wird, die aber wie in der Quantenmechanik Zu­
fallsbedingungen hat - denn alle mechanischen Gesetze haben nach 
Scheier die Form von Probabilitätsaussagen. Teleologie und Kausa- 
tion sind also zwei begrenzte Seitenansichten desselben struktuie- 
renden Prozesses, der nicht auf diese reduziert werden kann.

4. Trotzdem gibt es noch etwas Bedenkliches an dieser Lehre. 
Wenn der Drang alogisch und wert- und zweckfrei ist, wie kommt 
es dann dazu, daß es einen Fortschritt der Kompliziertheit in der 
physischen Organisation und der psychischen Rückwirkungskraft in 
den Arten und Formenkreisen gibt, die die Natur hervorbringt, und 
welche die Paläontologie überall bestätigt? Warum gibt es nicht eine 
reine Zufälligkeit? Scheiers Antwort auf diese Frage ist interessant, 
doch auch unvollkommen und am Ende unbefriedigend. Da die Na­
tur weder einer baumeisterlichen Übersicht noch einem kausalen 
Zwang ausgesetzt ist, so ist der Gang der Evolution im Grunde nicht 
vorhersehbar, auch nicht von einer göttlichen Intelligenz. Woraufhin 
der Gang im Rhythmus von Ursprung, Altern und Tod der Lebewe­

262 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

sen gedrängt wird, ist allein die Vervollkommnung jeder gegebenen 
Art (diese wird erst von der Drangphantasie als Formmöglichkeit er­
blickt) und die Erzeugung von höheren Beispielen jeder Art, und nicht 
ein neuer Fromkreis. In dem Sprung zu einem Jenseits des Formkrei­
ses, von den »höheren Beispielen« einer Gattung zu einer neuen Gat­
tung, ist das Prinzip der kleinsten Wirkung tätig. Diese Übergänge 
von Art zu Art geschehen durch Mutationen, die vermutlich erst in 
den höheren Bildungen jeder Art vorkommen. Dabei bleiben »die 
Grundrichtungen des All-Lebens [...] konstant; und wohl auch die 
Größe der Lebensenergie. Die Arten sind Anpassungen dieser >Rich- 
tungen< an anorganische Verhältnisse, insonderheit die Gesamt­
beurteilungen der chemischen und physikalischen Größen in den Erd­
epochen [...] Und die Lebensenergie wird unter Wachstum oder 
Funktionalisierung des Allebens nur immer neu verteilt.« (GW XII, 
98) Das Alleben als Form des Dranges nützt die in den höheren Bei­
spielen vorkommenden Zufälle aus, um seine Ziele zu erreichen: d. h. 
die Verteilung seiner Energien in neuen bzw. qualitativ höheren For­
menkreisen durch die kleinste Verwendung seiner Kräfte.

Aus diesem Prozeß entstand der Mensch. Die Urform unserer 
Art findet Scheier in der Tertiärzeit bei einer gemeinsamen Stamm­
form der Anthropomorphen und der Ostaffen. (GW XII, 99) Die 
Theorie der Menschwerdung stellt uns vor einen Prozeß in der abso­
luten Zeit, der von einem Urzustand unseres Formkreises durch Ket­
ten von einer Vielheit von Hominiden führt, und mit der Geistestä­
tigkeit endet, die unsere Gattung kennzeichnet. Jedes neue 
Experiment mit Formen des menschlichen Leibes tendierte von 
einem Anfangszustand zu einem Endzustand, dem Artentod. Unter­
wegs erschienen an manchen Stellen die »höheren Formen« von Ur­
menschen. Irgendwo in der Reihe der menschenähnlichen Lebewesen 
machte das Alleben durch die Mutationen einen spontanen Sprung, 
womit eine mit Geist begabte Menschenart erreicht wurde, und wo­
nach die älteren Formen den Artentod erlitten. Der Weg dahin war 
nicht einspurig, d. h. daß es zu einer gegebenen Zeit nur eine Men­
schenart gegeben hätte, und wo jede neue Form sich auf die eben 
ausgestorbenen Formen baute. Der Sprung zum Höheren, bei den 
Menschen wie überall in der Natur, kommt immer nur am Ende der 
Entwicklung der Art: »Höchste Blüte und Reife einer Art ist also 
immer zugleich Todesnähe [...] Nicht also sogenannter Fortschritt, 
sondern das >Stirb und Werde< ist das Grundbild des Artenwandels 
in der lebendigen Natur.« (GW XII, 99)

Person und Wert A- 263

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eugene Kelly

Die Kausalbedingung der Menschwerdung ist nach Scheier die 
Sublimation der Lebensenergie, wodurch Energiemengen von den 
bloßen Anpassungfunktionen des Leibes auf das Nervensystem um­
gestellt werden. Die ersten Geistträger brauchten nicht einmal die 
bestimmte leibliche Form anzunehmen, die sie tatsächlich erworben 
hatten. Das Wertzentrum im Menschen, der Geist, hätte auch andere 
leiblichen Formen annehmen können. Der Mensch unterscheidet 
sich vom Tier erstens nicht in den Einzelheiten morphologischer Dif­
ferenzen; noch zweitens in der körperlichen und vitalen Organisa­
tion. Er unterscheidet sich nur stufenweise und graduell von den 
Tieren, und Scheier bietet etwa dreißig Beispiele an, wo menschliche 
Seelenorgane auch beim Tier in Anfangsformen vorkommen. 
(GW XII, 127) Der Mensch unterscheidet sich vom Tier drittens 
nicht durch eine quantitative Steigerung dieser seelischen Prozesse, 
denn ein ähnlicher Steigerungsprozeß ist auch beim Tier zu beobach­
ten.

Die Sublimierung brachte es mit sich, daß die Menschen sich für 
Einzelheiten in ihrer Umgebung, die für ihre biologischen Funktio­
nen nicht von Belang sind, als solche interessieren können. Der rich­
tige Umschwung, der das Werden des Menschen als eine mit Geist 
begabte Person vorangetrieben hat, wurde von einem »organischen 
Dilettantismus des Menschen« ermöglicht. Es war nach Scheier die 
»relativunspezifische Organanpassung an bestimmte Milieus, die 
Gehirnentwicklung, die Form gewordene Sublimierung seiner Triebe 
und die neue physiologische Energieverteilung von Gehirn und Or­
gansystem, [...] die die weltoffene Form des menschlichen Verhal­
tens und die Disponierung zum Geistträger befördert hat.« (GW XII, 
95) Der Umschwung zum Menschen lag also darin, daß, was im Tier 
Mittel zur Lebenserhaltung ist, in dem Menschen Selbstzweck wur­
de: eine »Umkehrung der Grundbeziehung, die zwischen dem orga­
nischen Leben und der geistigen Ordnung besteht«. (GW XII, 129) 
Dieser durch Kausalfaktoren bedingte doch auf sie unreduzierbare 
Sprung hat zur Folge, daß das Attribut des Urseins, das Geist heißt, 
im Menschen funktionell in der Form der Person erscheint. Damit 
öffnen sich die Seins- und Gegenstandssphären (GW VIII, 56 ff.) 
und dadurch entsteht das Phänomen des Habens einer Welt, das für 
Scheier der ontologische Grund des Wissens ist. Diese Weltoffenba­
rung und Personwerdung sind Leistungen des Geistes, die nur auf 
Grund des werdenden Ens a se möglich sind. Dadurch wird ein Tier 
zum erstenmal ein Mikrokosmos, und der Mensch erreicht als Person 

264 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

seine Stellung als Wertzentrum des Kosmos. Wichtig für Scheier ist, 
daß der Fortschritt zum Menschen als Geistträger nicht ohne Ver­
luste vonstatten ging. Da der Mensch phylogenetisch aus einer 
Mensch und Affe gemeinsamen Urstammform und nicht aus einer 
sehr spezifisch angepaßten Lebensform entstanden ist, so ist es 
möglich, daß er »für die Erkenntnis der Welt hochwichtige Fähigkei­
ten [...] zurückgebildet hat«. (GW XII, 95) Es sind wohl diese see­
lischen Fähigkeiten wie »die >warme Sympathie< mit dem All des 
Lebendigen, [...] die kontemplative Wesensbetrachtung, [...] die 
funktionelle Einheit des Geistes unter der allein Religion und Meta­
physik blühen können«, die der Mensch heute zurückgewinnen muß. 
(GW XII, 95 f.) Denn diese sind gerade die Geisteshaltungen, die 
Scheier in seiner Bildungs- und Ausgleichslehre als von tiefer Bedeu­
tung für das Schicksal der westlichen Zivilisation hielt, und in den 
Vordergrund der Kulturentwicklungen seiner Zeit rücken wollte.

Daß durch diese Metaphysik nichts vom Ursprung des Men­
schen kausal oder teleologisch erklärt werden kann, muß noch ein­
mal betont werden. In diesem Evolutionsschema ist also wenig em­
pirisch zu bestätigen oder zu widerlegen. Es bringt uns auf keine 
neuen empirischen Befunde. Unsere tiefe Unwissenheit vom Ur­
sprung des Bewußtseins aus den Kraftfeldern des ziellosen Allebens 
bleibt hier unangetastet. Doch der Sinn des ganzen Kosmos als der 
werdenden Einheit der Person Gottes gibt uns Aufschluß über das 
Werden der Einheit des menschlichen Selbst. Wie durch die Taten 
des Allebens und durch die Mutationen, die der Urgeist zu seinen 
eigenen Zwecken verwertet, bekommt die ganze Wandlung ihren 
zielhaften Sinn »für das Leben im Drang - für Gott« (GW XII, 54); 
ebenso bekommt auch die menschliche Person durch die Taten und 
Akte seines Geistes, insofern sie durch die Bedeutungsinhalte der 
Welt wandert, den »Zusammenhang eines durchgehenden Sinnes« - 
seines Soseins. Die Parallele zwischen dem Bild des werdenden Kos­
mos im späten Werk Scheiers und seiner Phänomenologie des wer­
denden menschlichen Selbst sind vielfach zu finden, und sie sind ein­
leuchtend. Durch das Wertbild des Menschen, das er in den 
phänomenologischen Schriften entwarf, wird die späte philosophi­
sche Anthropologie Scheiers klarer und überzeugender.

Im folgenden seien vier der Parallelen angeführt.
1. Die Entstehung des »Zusammenhangs des durchgehenden 

Sinnes« in einem Menschen ist nach den Ausführungen im Forma­

Person und Wert A- 265

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eugene Kelly

lismus und in dem nachgelassenen Aufsatz Ordo Amoris, durch drei 
Strukturen bedingt: das Milieu, das Schicksal, und die individuelle 
Bestimmung. Das Wort »Schicksal« bezieht sich für Scheier auf die 
zeitliche Dimension der Begegnung, die ein Mensch mit den ihm 
umgebenden Gegenständen und Ereignissen erlangt. So schreibt 
Scheier in Wesen und Formen der Sympathie: »Das >Schicksal< ist 
die Reihe, [...] die Schar der >Gegebenheiten<, die wir, obwohl wir 
sie in keiner Weise >gesucht<, >vorausgeschaut<, >erwartet< oder >er- 
wählt< haben, doch in einer ganz einzigen Weise als zu unserem So- 
sein gehörig erst finden«. (GW IX, 196) Der Begriff findet auch in 
der philosophischen Anthropologie seinen Platz. »Die Linien unseres 
Schicksals«, so schreibt Scheier, »unserer geistigen Aktivitäten und 
Taten [haben] eine Bedeutsamkeit hinaus über die Geschichte dieser 
Erde«, denn die Anstrengungen der Menschen, und aller Lebewesen, 
haben eine »metaphysische Folge für das Urseiende selbst«. (GW XI, 
217) Das Alleben wächst »solidarisch« in allen Lebensindividuen. 
Das Wort »Schicksal« verweist auch in der philosophischen Anthro­
pologie auf die Wendepunkte in der Entwicklung der Triebsysteme 
der psychischen Organismen. Wie der Mensch so ist auch die Welt 
eine Geschichte, in welcher es ihr Schicksal ist, ein Wachstum an 
Werten zu erleben und zu vollbringen. (GW XII, 307 f.). Die Einheit 
des in der absoluten Zeit sich selber entfaltenden Dranges ist also 
vom Schicksal bedingt, nicht aber so, daß es von einer überpersonalen 
Macht dirigiert wird - das wäre wieder eine Art von Teleologie -, 
sondern derart, daß der Drang, sich selber in den ihn umgebenden 
Werten und Ereignissen widergespiegelt findet. Mensch und Drang 
finden ihr Sosein in einem ihnen unabhängigen Weltprozeß, der 
ihnen immer neue Wertmöglichkeiten vorhält.

Die Kausalität in der empirischen Entwicklung der Lebenswerte 
- Gestalt auf Gestalt bauend nach dem Gesetz der kleinsten Wir­
kung - bezeichnet Scheier als eine Kausalität des Schicksals, »die we­
der mechanisch noch teleologisch ist, in die bei aller qualitativen Er­
neuerung je höhere, umfassendere teleokline, aber nur selektive [...] 
Funktionen eintreten, die sich aber erst im Eintritt nach Opportunität 
spezifisch gestalthaft bestimmen (spontan).« (GW XII, 55) Dieses 
Schicksal des Dranges steht nach Scheier dem veralteten Begriff der 
Vorsehung gegenüber (GW XII, 73); Schicksal in diesem Sinne, und 
nicht also eine göttliche Leitung, ist die Weise, in der der Drang eine 
Einheit eines Wollens erreicht. Wie die Einheit der Farmen und Ar­
ten in ihren gegenseitigen teleoklinen Abhängigkeiten zeigt, und wie 

266 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

die Bildung des Sinnes der ganzen Bewegung des Lebens lehrt, so 
sehen wir, wie ein Mensch durch die gegenseitig abhängigen, in der 
Zeit wiederkehrenden Begegnungen mit den Werten, Gegenständen 
und Ereignissen in seinem Milieu die Sinneseinheit seines Lebens zu 
erkennen und zu erreichen vermag. Das eventuelle Fehlen der Ein­
heit offenbart das Phänomen des Tragischen im menschlichen Leben. 
Deshalb kann Scheier auch eine gewisse Tragödie im Werden des 
Kosmos finden. Denn wie es dem Menschen fehlen kann, so kann es 
dem Ens a se auch fehlen, sein Schicksal mit seiner individuellen 
Bestimmung in Einklang zu bringen; und damit fehlen auch die 
höchsten Werte, die ihm die Liebe offenbart, sein Leben funktionell 
zu gestalten. Scheier sagt mehrmals in seinem Metaphysiknachlaß, 
daß das Werden der Person Gottes noch unsicher ist. Das Werden des 
Allebens, wie alles Leben, ist noch nicht vollkommen, solange es lebt, 
und sein Sinn und Ausgang bleiben unsicher. Und so verhält es sich 
auch mit jedem Menschen.

2. Das in dem Zitat angeführte Wort »spontan« deutet auf zwei 
weitere Phänomene hin, die für die Ethik als Personenwertlehre wie 
auch für den Kosmos als werdende personhafte Gottheit bedeutend 
sind. Mensch und Kosmos werden von keiner Teleologie geleitet. Die 
Einheit des durchgehenden Sinnes eines Menschenlebens baut sich 
nicht darauf, daß ein Mensch stets nach einem ihm vorgegebenen 
Ziel strebt. Die Liebe disponiert ihn zwar dazu, das Schöne und Gute 
und Heilige, die in den Akten des Fühlens und Vorziehens gegeben 
sind, spontan zu vollbringen. Und die Weisheit, die Scheier im For­
malismus einen Grundbegriff der Ethik nennt, gibt ihm klare Ein­
sicht in die Werttafel, die in unserem Herzen als Ordo Amoris 
geschrieben ist. Doch sieht man wenig von einem »moralischen 
Kampf« nach höheren Tugenden in Scheiers Schriften. Ein Kampf 
um ein qualitatives Plus an Leben, auch ein Ringen des Geistes um 
Klarheit und Einsicht, dies gibt es im menschlichen Dasein. Doch der 
Kampf geht nicht auf das Erreichen von geistig Höherem und Wert­
vollerem, denn der Geist hat keine vom Drang unabhängige Macht. 
Übrigens nennt Scheier die meisten Versuche, ein »besserer Mensch« 
zu werden, eine Art von >Pharisäismus<. Der Mensch ist nicht ein 
Wille, sich selbst zu überwinden! Sittliches Handeln und das Streben 
nach Werhöherem, wenn es uns als echt erscheint, erweckt in uns 
deshalb immer den Anschein, als ob ein unerklärlicher spontaner 
Sprung genommen werden muß, und nicht, als ob das gezielte Stre­
ben nach der Erfüllung eines vorgegebenen Planes die entscheidene 

Person und Wert 267

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eugene Kelly

Rolle im Handeln spielt. So auch im Kosmos. Gott als Geist strebt 
nicht, er »enthemmt sich« nur. »Die Folge der göttlichen Selbstent­
hemmung ist, daß der Drang zuerst als Eros aktuiert, und dann moti­
viert (gelockt) [wird], durch das göttliche Liebesbild von sich. Die 
Folge davon ist, daß der Drang durch das göttliche Liebesbild als Eros 
motiviert (gelockt).« (GW XI, 212) Der Drang strebt auch nicht nach 
der Erzeugung von höheren Arten von Lebewesen; er drängt sich nur 
nach Realisierung von vitalen Werten, einem Plus an Leben durch 
die Erzeugung von höheren Beispielen jeder Gattung. So sucht der 
Mensch in verschiedenen Wertbereichen sich selbst zu vervoll­
kommnen, nicht nach einem invarianten Musterbild, das ihm seit 
der Geburt eigen war, sondern je nach dem idealen, doch skizzenhaft 
gegebenen Wertbild von sich, das er als die Linien seines Schicksals, 
die er in der Welt (ihm transzendent) als ihn ansprechend entdeckt 
hat. Das Schicksal für den Mikrokosmos wie für den Makrokosmos 
funktioniert als eine Art von Ermahnung, sich in das skizzenhaft 
gegebene, doch ideale Bild seines eigenen Wesens spontan entfalten 
zu lassen. Nach Scheier genügt der Wille nicht, das Sosein zu bestim­
men, denn ein Mensch schafft nicht sein ideales Bild von sich, noch 
hat er die Kraft in sich, das Ideale zu erreichen. Er ist mehr der Ent­
decker von sich selbst als sein Schöpfer.

3. Das zweite Phänomen, worauf das Wort »spontan« hindeutet, 
bezieht sich auf die Frage, was die Okkasionen solcher Ermahnungen 
sind. Scheier spricht in den phänomenologischen Schriften von einer 
»Forderung der Stunde«, d.h. von Ereignissen, in welchen wir am 
klarsten den möglichen Einklang zwischen unserem Schicksal und 
unserer Berufung empfinden. Wir fühlen uns von einer uns tran­
szendenten Stelle angesprochen. Diese Stimme gibt unserer Nei­
gung, nach Werthöherem zu suchen und in das ideale Bild von uns 
zu wachsen, Inhalt und Richtung. In solchen Augenblicken stehen 
alle Wertelemente, die wir als wichtig für unser Leben erkannt haben 
- unser Selbstwertbild und -zweck - klar vor unseren Augen. In un­
serer Antwort auf die Forderung der Stunde fühlen wir, daß es uns 
freisteht, das zu vollbringen, worauf wir uns im Leben, vielleicht 
ohne es klar zu wissen, vorbereitet haben, und das zu erfüllen, was 
unser Schicksal als wiederkehrenden Sinn unseres Lebens erblicken 
ließ. Durch das Schicksal werden also Ereignisse Symbole für den 
möglichen Sinn und für die Einheit unseres Lebens. Etwas Ähnliches 
finden wir wieder im Werden des Allebens. Getrieben vom Eros, 
sucht das Alleben die höchste Qualität in jeder Gattung durch ein 

268 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

Minimum an Aufwand seiner Energie zu erreichen. Die Welt ist der 
Drangphantasie immer als Werdesein vorgegeben. Diese findet sich 
also immer schon in einer Welt mit Gestalten und Energien im ge­
genseitigen Austausch untereinander und sie kann nicht in die Zu­
kunft blicken.

Die Spontaneität, die, wie wir gesehen haben, der Natur überall 
eigen ist, ist die Quelle der Handlungsfreiheit des Menschen und 
auch der Freiheit des sich im Kosmos durch zufällige Mutationen - 
also nicht kausal und teleologisch - >verleibenden< Dranges. In unse­
rer Freiheit haben wir also an der Urfreiheit der sich setzenden Gott­
heit teil.6 (GW XII, 36) Die Mutationen, die in der Natur vor­
kommen (und wir wissen heute, daß sie viel öfter in der Natur 
vorkommen, als es zu Scheiers Zeit geahnt wurde) spielen in Scheiers 
Denken die Rolle des Kairos in der Einheitsbildung eines Menschen­
lebens. Sie sind die Gelegenheiten, die das Alleben zur Tat ermahnt: 
hier kannst Du spontan einen Sprung zum sinnvolleren und werthö­
heren Leben vollziehen! Wie der Mensch so lernt das Alleben durch 
diese Forderung, daß es vollbringen kann, was es ist, und was es wer­
den kann und soll. Die Einheit eines Menschenlebens und die des 
Kosmos wird also auf dieselbe Weise möglich: sie geschieht auf dem 
Grund eines Entwurfs von Wesensmöglichkeiten. Durch die Begeg­
nung mit dem eigenen Schicksal, getrieben vom vitalen Eros und 
gehemmt und gelenkt von der geistigen Liebe, versucht das Alleben, 
die Qualität und Quantität des eigenen Lebens zu erhöhen, und viel­
leicht, wie der Mensch, in sein eigenes ideales Wertbild zu wachsen. 
Der Mensch und der Kosmos müssen dem weisen Mandarin ver­
gleichbar sein, der nach langem Untersuchen der Wertinhalte seiner 
Situation erlaubt, sich durch einen Sprung in die Richtung des Bes­
seren und Vornehmeren ziehen zu lassen. Die Idee mag sonderbar, 
sogar wunderlich vorkommen, aber Scheier hat keine Angst, Worte 
wie »Schicksal« und »Umschwung«, »Liebe« und »Lust«, die sitt­
lichen Wert haben, in seiner Metaphysik zu benutzen. Der Gedanke, 
daß alles strenge Wissen wertfrei sein muß, liegt ihm bekanntlich 
fern.

6 Man sieht in der Lehre von dem Menschen als Mikrokosmos eine frühe Formulierung 
des >Anthroposprinzips< der gegenwärtigen Astrophysik, welches behauptet, daß alle 
empirischen Gesetzen, die über die Weltordnung seit ihrem ersten Anfang herrschen, 
mit der Möglichkeit der Entstehung von Intelligenz verträglich sein müssen. Die Welt 
wird uns also immer erscheinen, als ob sie genau die Bedingungen erfüllte, die die 
Erzeugung von Intelligenz fördert.

Person und Wert A- 269

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eugene Kelly

4. Es steht ähnlich in der phänomenologischen Wertethik, wo 
der Weg zum sittlichen Aufschwung - die Vorarbeit für eine Wende 
zum Besseren in der Gesinnung, sogar in dem Ordo Amoris eines 
Menschen - durch die Erscheinung von Vorbildern und Führern, z. B. 
vom »Helden« oder vom »Weisen« vollzogen wird. Diese »höheren 
Menschen« zeigen durch das Vorbildhafte in ihrem Wesen, was ein 
Mensch an Tugend erreichen kann. Oft erblicken junge Menschen 
die Züge von ihrem eigenen Schicksal in dem Leben und in den Taten 
dieser höheren Wertpersontypen. Wieder sehen wir, daß die Einheit 
eines Menschenlebens eine Funktion von Werten ist, die der Mensch 
auf dem Weg zur Entdeckung und Entfaltung seines Selbst, funktio­
nell in sein Leben, Weben und auch Streben eingliedert. Dem All­
leben geht es ebenso. Wir sahen, wie das Alleben in einem bestimm­
ten Formkreis nicht darauf aus ist, ein Telos jenseits der Gattung zu 
erreichen und zu erfüllen, sondern immer nur die immanenten We­
sensmöglichkeiten der Lebewesen in einer Gattung, die sie schick- 
salshaft verkörpert, zu ihrer Vervollkommnung zu bringen. Wenn 
der Artentod nahe ist, und die höchsten Beispiele einer Art erreicht 
worden sind, kann das Alleben einen Sprung nach neuen Formen und 
Arten versuchen, sollten die richtigen Mutationen vorhanden sein. 
Dieser Sprung war nicht vom Ens a se vorgesehen, wie auch ein jun­
ger Mensch nicht vorhersehen kann, welche Forderung der Stunde, 
worauf sein Schicksal ihn vorbereitet hat, ihm zufallen wird, oder, 
welche Antwort er darauf geben wird. Was ein Mensch ist, und was 
er an Werthöheren leisten kann und soll, kann durch keine himm­
lische Vorsehung bestimmt oder erklärt werden. Unser Leben, wie 
das Leben des Ens a se, vollzieht sich auf einem Kampfplatz, wo jeder 
spontan nach neuen Aufforderungen und neuen Möglichkeiten grei­
fen darf - und auch versagen kann.

Es ist einsichtig, daß Scheiers Ethik, seine Metaphysik und seine 
philosophische Anthropologie die Menschen und den Kosmos im 
Sinne eines sittlichen Kampfs inszenieren: nicht ein Kampf um die 
Tugend, sondern um die Vergeistung des menschlichen Lebens - und 
dadurch das Werden der göttlichen Person. Er stellt die Menschen in 
ihrer höchsten Würde dar: nicht mehr als bloße Schulkinder Gottes, 
sondern als Paladine im Weltprozeß, wenn die Deitas versucht, in der 
Welt als Leibkörper des Dranges und in der göttlichen Person als 
Urform des Geistes das ideale Bild ihrer Vervollkommnung zu errei­
chen. Der ganze leibliche und vitale Mensch, nicht nur seine Person 
als Geist, wird in diesen Kampf geschickt. Scheier meint, daß seine 

270 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier

nichttheistische Metaphysik es den Menschen wie zum ersten Mal 
erlaubt, den wahren Sinn ihres Verantwortungsbewußtseins zu ver­
stehen. (GW XII, 52). Klar ist auch, daß, obwohl Scheier immer ver­
sucht, seine Metaphysik in Einklang mit dem Wesenswissen und der 
Naturwissenschaft zu bringen, seine Forschungen in der Metaphysik 
der Evolutionstheorie immer auf Bildungszwecke zielen. Es geht ihm 
um die Würde des ganzen Menschen, und die Bedeutung seines 
Schicksals für das Werden eines Endzustands der Welt und der 
menschlichen Geschichte, wo alle Spannungen zwischen vitalen Wer­
ten und den Werten des Geistes ausgeglichen sein werden. Es geht 
ihm ebenso um die Tatsache, daß das Leben der Menschen tief in dem 
Leben des Kosmos und in dem Leben Gottes verwurzelt ist. Die Frag­
mente seiner Metaphysik und seiner philosophischen Anthropologie 
haben vielleicht wenig Tragweite für empirische Forschungen in der 
Entwicklung der Gattung, obwohl die moderne Biologie mit Scheier 
darin übereinstimmt, daß das Werden des Lebens auf der Erde unvor­
hersehbar, unwahrscheinlich und gar wunderlich ist. In dieser Rich­
tung aber liegt nicht der Wert von Scheiers Evolutionslehre. Die Be­
deutung von diesen Fragmenten, worin Scheier darum ringt, Klarheit 
über das menschliche Schicksal zu erlangen, liegt darin, daß die 
Zwecke seiner materialen Wertethik auf einer neue Ebene weiter ver­
folgt werden. Hier geben die Fragmente uns, die am Ende des alten 
Jahrhunderts stehen, auch einiges zu bedenken. Einige Denker grei­
fen heute wieder nach dem Theismus, andere versuchen, den Begriff 
der Teleologie zu erneuern, und noch andere bleiben beim Naturalis­
mus. In diesem Streit bietet Scheiers Lehre die Anfänge einer alter­
nativen metaphysischen Anschauung, die sich nicht auf Glauben, 
sondern auf die unsichere Hoffnung baut, daß der Gang der Welt 
noch weiter in die Richtung der >Vergeistigung< ujjd des Werthö­
heren führt. Diese Hoffnung zu erfüllen, verlangt nicht nach Ehr­
furcht und Anbetung und noch weniger nach reinem Denken, son­
dern nach einer sokratischen Kehre, die uns als Geistträger in die 
Richtung des Werthöheren weiter führt.

Person und Wert Ä- 271

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manfred S. Frings

Politik und Moral

Wir werfen im folgendem einen Blick auf Max Scheiers These, wo­
nach sich Politik und Moral wesensbegrifflich ausschließen sollen. 
Erinnern wir uns zunächst daran, daß seine Abhandlung Politik und 
Moral in engem Zusammenhang mit der Abhandlung Zur Idee des 
Ewigen Friedens und des Pazifismus steht, bzw. die letztere Abhand­
lung den zweiten Teil seiner Untersuchungen ausmacht (GW XIII, 7- 
121). Eine bibliographische Vorbemerkung sei vorausgeschickt: Inso­
fern Scheier beide genannten Abhandlungen zwischen Ende 1926 
und Frühjahr 1928 niederschrieb, ist es ratsam, für unser Thema die­
se Schriften Scheiers aus der genannten Zeitspanne heranzuziehen. 
Am Ende des dritten Vorworts seines Formalismus in der Ethik und 
die materiale Wertethik, geschrieben Dezember 1926, schreibt Sche­
ier »daß er in einem Vortragszyklus über >Moral und Politik< (an der 
>Hochschule für Politik<, Berlin, Winter 1926/27) und einem anderen 
Vortrag über den >Ewigen Frieden< (im Reichswehrministerium 
1927) eine besondere Anwendung der im Formalismus gefundenen 
Prinzipien auf die hier genannten Fragen eingehend durchgeführt 
hat« (GW II, 25). Diese Zyklen, sagt Scheier weiter, deuteten auch 
auf die Richtung der Fortentwicklung seiner Wertethik.

Jene »Anwendung« der Prinzipien des Formalismus ist aber we­
der im Vortragszyklus noch sonstwo von Scheier näher beleuchtet 
worden. Wir haben uns deshalb die Aufgabe gestellt, einmal der be­
sagten Anwendung einiger Prinzipien im Formalismus nachzugehen, 
ohne dabei dem Anspruch einer vollständigen Behandlung gerecht 
werden zu können. Gemäß dem Thema Person und Wert ziehen wir 
zwei Prinzipien des Formalismus heran, die Scheiers These vom ge­
genseitigen Ausschluß von politischem und moralischem Verhalten 
erhärten: a) die Personlehre, b) die Wertlehre.

Was die Arbeit über den Ewigen Frieden anbelangt, ziehen wir 
noch das historische »Richtungsschrittgesetz« heran, wie es in Pro­
bleme einer Soziologie des Wissens (GW VIII, 15-190) und vor al- 

272 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politik und Moral

lern in Philosophie und Geschichte1 erklärt ist. Anders gesagt: Wir 
versuchen zu zeigen, daß die in den Jahren von 1926 bis 1928 ver­
faßten Schriften von Politik und Moral und Zur Idee des Ewigen 
Friedens sowohl mit dem Formalismus als auch mit Philosophie und 
Geschichte und den wissenssoziologischen Arbeiten verflochten sind. 
Sie unterstützen Scheiers These von der Kluft zwischen politischem 
und moralischem Verhalten. Wir weisen zudem darauf hin, daß in 
den Abhandlungen über Politik und Moral und der Idee des Ewigen 
Friedens sich die Ausdrücke von politischem und moralischem »Ver­
halten« weitgehend mit »Politik und Moral« decken.

Methodisch könnte man nun so vorgehen, daß man Politik und 
Moral kritisch referiert. Wir entscheiden uns aber dafür, den Teil A, 
der die vier geschichtlichen Typen behandelt, die das Verhältnis von 
Politik und Moral eingegangen sind, sowie die Behandlung der Be­
stimmung des Menschen, die Wertordnung zu realisieren, am An­
fang bzw. am Schluß unseres Refereats nur zu streifen. Mit dieser 
Politik und Moral einschränkenden Methode möge es uns gelingen, 
die heutzutage etwas befremdlich klingende These, wonach sich Pol- 
itk und Moral gegenseitig ausschließen sollen, in einen dreifachen 
Brennpunkt des Referats zu stellen: 1. der besagte gegenseitige Aus­
schluß in Hinsicht auf die Personlehre, 2. in Hinsicht auf die Wert­
lehre, und 3. werfen wir dabei noch einen Blick auf das historische 
Richtungsschrittgesetz, das zur Zeit der Abfassung von >Politik und 
Moral eine zunehmend wichtige Rolle in Scheiers Spätphilosophie 
darstellt.

1. Der gegenseitige Ausschluß von Politik und Moral 
im Licht der Personlehre.

Denkt man an die Kriege und Gewalttaten unseres zu Ende gehenden 
Jahrhunderts, so verwundert es, daß Scheier überhaupt von einem 
gegenseitigen Ausschluß von Politik und Moral spricht, so als hätten 
sie nichts miteinander zu tun. Schon bei den ersten beiden geschicht­
lichen Typen des Verhältnisses zwischen Politk und Moral, die Sche­
ier neben anderen ablehnte, i. e., die Alternative der Unterordnung 
der Moral unter die Politik oder umgekehrt, die Unterordnung der 
Politik unter die Moral, kann man fragen, ob nicht gerade in unserem 

1 GW XIII s. Sachregister: »Entwicklung«.

Person und Wert A- 273

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manfred S. Frings

Jahrhundert die Moral der Politik untergeordnet gewesen ist, wie 
beim vergangenen Marxismus und Nationalsozialismus. Auch kann 
man, wie es Scheier selbst tut, anführen, daß umgekehrt die Politik 
des europäischen Mittelalters der christlichen Moral untergeordnet 
worden ist. Ferner: Richtet sich nicht jüngst die Politik des Irans nach 
islamischer Moral, oder war nicht die indische Politik Ghandis dem 
moralischen Prinzip des Nichtwiderstandes untergeordnet worden? 
Schon diese Beispiele, die nur zwei Typen des besagten Verhältnisses 
geltend machen, erhärten den Teil A von Politik und Moral. Auch 
andere Beispiele, die Scheier selbst erwähnt, passen in das Ganze der 
vierfachen Möglichkeit, das Verhältnis von Politik und Moral zu um­
schreiben.

Man kann diesen Verhältnisarten zwischen Politik und Moral 
gewiß geschichtlich zustimmen, und sie können auch einem Staats­
mann nützlich sein, um die Bedeutung einer geschichtlichen Situati­
on zu ermeßen. Diese Typen besagen aber nicht, ob mit ihnen das 
Wesensverhältnis von Politik und Moral getroffen ist - und genau 
hier schlägt Scheier eine Bresche in jene vier Verhältnisarten zwi­
schen Politik und Moral. Denn diese in der Geschichte vorfindbaren 
Verhältnisarten haben alle einen Nachteil gemein: Sie unterschlagen 
sowohl den Wert der individuellen Person, wie auch die Rangord­
nung der Werte, die, wie sich zeigen wird, sich nicht in der histori­
schen Typenaufgliederung der Verhältnisse von Politik und Moral 
eingliedern läßt.

Zur Begriffsklärung von Politik und Moral lassen wir Scheier 
zuerst einmal selbst sprechen: Was ist Politik? »Politik ist Machtstre­
ben, ist machttriebhaft gebundenes Wollen mit dem Ziel, positive 
Werte in den Grenzen der Wertordnung im Gemeinwesen souverän 
zu verwirklichen«. Was ist Moral? >Moral< als Gebotssystem ist eine 
Technik, die je im Ethos lebende Wertordnung im Privatleben zwi­
schen Einzelwesen zu verwirklichen«. 2

2 GW XIII, 48. Merken wir zur obigen Moraldefinition noch an, daß die Moral im For­
malismus (GW II) an dritter Stelle des Abschnittes über die »Historische Relativität der 
ethischen Wertschätzungen und ihrer Dimensionen« steht. Die Variationen von Mora­
len betreffen Typen von Institutionen, Gütern und Handlungseinheiten, die aber alle 
trotz ihrer Verschiedenheiten auf Wertverhalten beruhen. Der obige Ausdruck »je im 
Ethos« meint in einem je gegebenen Ethos, d. h. der Variationen des Ethos (GW II, 303- 
305). Denn eine Moral ist durch eine jeweilig »herrschende« materiale Wertrangord­
nung und deren spezifischen Wertvorzugsregeln bestimmt (GW II, 45). Scheier setzt in 
Politik und Moral die Variationen der Moralen voraus.

274 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politik und Moral

Die beiden Definitionen besagen erstens, daß Politik sich in Ge­
meinwesen, d.h. vor allem im Staat, ereignet, und zweitens, daß die 
Moral sich im Privatleben ereignet, d.h. zwischen Einzelpersonen.

Gemäß der Unterscheidung von Gemeinwesen und Einzelper­
son ist alles politische Verhalten bereits wesensverschieden von mo­
ralischem Verhalten. Denn das politische Verhalten liegt im Interesse 
eines Gemeinwesens oder eines Kollektivums (des Staates). Bereits 
hierdurch ist die individuelle Person aus der Sicht des politischen 
Verhaltens nur als ein Mittel gegeben, Werte für dieses Kollektivum 
zu verwirklichen. Zweitens ist die Person innerhalb eines staatlichen 
Gemeinwesens ein Faktor, mit dem man in der Politik, wie Scheier 
treffend sagt, nur zu »rechnen« hat. Demgegenüber kann man aber 
nicht bei moralischem Verhalten mit dem Anderen rechnen. Mora­
lisches Rechnen mit Mitmenschen gibt es nicht (GW II, 127). Kurz 
gesagt: die individuelle Person ist dem Gemeinwesen des Staates mit 
seinen politisch zu erstrebenden Werten untergeordnet. Schon dar­
um kann sie in der Politik nicht der Wert aller Werte sein, als was sie 
im Formalismus aufgezeigt wurde.

Wir brauchen hier nicht auf die Selbstwertigkeit der einzelnen 
Person einzugehen, die im Formalismus aufgewiesen wird und die 
bei jeder individuellen Person einen verschiedenen Selbstwert hat. 
Es genügt darauf hinzuweisen, daß im Gegensatz zur Moral in der 
Politik der Selbstwert der Person zum mindesten affiziert, wenn 
nicht vermindert ist, bzw. bei politischen Systemen wie den Diktatu­
ren und Semi-Diktaturen, der personale Selbstwert zugunsten eines 
diktatorischen Gemeinwesens in praxi sogar ausgelöscht werden 
kann. In der materialen Wertethik aber wird gezeigt, daß ein be­
stimmter Selbstwert jeder Person einwohnt, gleich welcher Rassen-, 
Geschlechts-, Altersgruppenzugehörigkeit und gleich welchen politi­
schen Systemen die Einzelperson angehören mag. Hierdurch ist die 
Person ein »überbewusstes Sein« (GW II, 391 f.), ein Begriff, der in 
der Politik insofern nicht gilt, als vom Staat her betrachtet die Person 
nur unterstaatlich fungiert. Demgegenüber kann die Person nicht 
nur überstaatlich, sondern ihre Intimsphäre sogar »außerstaatlich« 
sein (GW II, 503).

Rücken wir noch kurz unser Thema in eine Erlebniseinheit des 
menschlichen Gemütes, die alle praktischen Systeme und Techniken 
des Menschen durchzieht: Das Ressentiment im Aufbau des Mora­
len. Wir beschränken uns auf das moderne Ressentiment von Gleich­
setzungsbestrebungen (GW III, 114-122), in denen die Affekte des 

Person und Wert A- 275

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manfred S. Frings

Neides, der Bosheit, der Hämischkeit und nicht zuletzt der Affekt des 
Rachegefühls zumeist nur verschwommen vorkommen, gerade dar­
um aber das moderne Ressentiment der Gleichsetzungstendenzen 
verdecken.

Der gegenseitige Auschluß von Politik und Moral erscheint als 
eine berechtigte Annahme bei den nicht zu gering anzuschlagenden 
heutigen politischen Tendenzen nach Egalisierung und Gleichstel­
lung der Menschen untereinander. Scheier ordnete die Gleichstel­
lungsbestrebungen dem Ressentiment der >Schlechtweggekom- 
menen< zu, die eben andere Menschen auf das tiefste Niveau emotiv 
herabziehen. Man muß nun aber eine sehr wichtige Unterscheidung 
bei den Gleichheitsbestrebungen machen.

Die politische Gleichheit wie sie z.B. in der amerikanischen De­
claration of Independence von 1776 und im bekannten Schlagwort 
der französischen Revolution (1789) genannt ist, schließt - selbst 
wenn sich politische Gleichheit unter Menschen idealiter ganz reali­
sieren ließe - keineswegs moralische Gleichheit ein, durch die das 
Egalisierungsressentiment auftaucht. Das Ergebnis des Formalismus 
(GW II, 500), wonach die (moralische) Aristokratie »im Himmel« 
keineswegs die politische Demokratie »auf Erden« ausschließt, son­
dern sie sogar fordert, deutet einerseits auf die ursprüngliche Kluft 
zwischen moral-wertdifferenzierter Ungleichheit und politisch-de­
mokratischer Gleichheit bzw. Gleichheit vor dem Recht andererseits 
hin. Denn die politische Forderung einer demokratischen Gleichheit 
unter Menschen bezieht sich nicht auf geistige Werte, sondern auf die 
gleiche Verteilung der teilbaren, vital-relativen Werte, die z. B. glei­
che Verteilung von Wohnraum, von Nahrungsmitteln und der Be­
friedigung des Nahrungstriebes Abhilfe schaffen resp. erfüllen. Diese 
Werte beziehen sich auf solche Güter, die den je dringlicheren, vital­
relativen Bedürfnissen des Menschen entsprechen. Die obige For­
derung nach Demokratie auf Erden, ist eine politisch-rechtliche 
Gleichheitsforderung, keineswegs kann sie die moralisch faktischen, 
individuellen Ungleichheiten tangieren. Die von Scheier immer wie­
der beteuerte moralische Selbstwertverschiedenheit der Personen un­
tereinander ist von den politisch egalisierenden vital-relativen Wer­
ten und teilbaren Gütern wie durch einen Abgrund getrennt. Die 
moralische Ungleichheit unter Menschen bezieht sich auf die höhe­
ren, für die Politik irrelevanten unteilbaren Werte, die ausschließlich 
in der individuellen Wertperson auftreten und von ihr auch klar im 
moralischen Verhalten erfaßt und gefühlt werden können.

276 PHÄNOMENOLOGIE ♦ KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politik und Moral

Dies führt uns zum zweiten Argument, das wir auch wieder dem 
Formalismus entnehmen und das die Schelersche These weiter erhär­
tet.

2. Der gegenseitige Ausschluß von Politik und Moral 
im Licht der Wertlehre.

Wie angedeutet kommen für die Politik zunächst die Vitalwerte in 
Frage und vor allem diejenigen, die die Wohlfahrt des Staates för­
dern. Dies deshalb, weil die obige Defintion die Politik mit einem 
machttriebhaft gebundenem Wollen und Machtstreben identifiziert. 
Ein Machtstreben kann nur solche Werte verwirklichen, die durch 
Macht zu verwirklichen sind. Dies sind eben die vital-relativen Wer­
te. Das heißt auch: keine geistigen Werte, einschließlich der mora­
lischen Werte von gut und böse, lassen sich durch Machtstreben 
herstellen. Also sind die den Vitalwerten überlegenen geistigen 
Werte nicht durch politisches Verhalten zu verwirklichen. Sie kön­
nen, wie Scheier auch sagt, in der Politik lediglich »gepflegt« wer­
den (GW XIII, 52), z. B. durch Bedingungen wie in einem Erzie­
hungswesen. Noch können geistige Werte durch Politik überhaupt 
erzeugt werden, eben weil sie unteilbar sind. Dem fügen wir noch 
hinzu, daß geistige Werte von der Politik auch benutzt werden 
können, z. B. wenn eine politische Ideologie - sei es durch Architek­
tur, sei es durch Literatur - gegründet oder motiviert wird.

Ein weiteres Argument für die in der Politik ausgeschlossenen 
geistigen Werte ist auch darin zu sehen, daß die geistigen Werte wie 
Recht, Schönheit, Erkenntnis der Wahrheit und die Heiligkeitswerte 
von den vital-relativen Werten dadurch verschieden sind, daß sie in 
einem Wertfühlen gegeben sind, das sich scharf von allem vital-rela­
tiven Fühlen unterscheidet. Im geistigen Fühlen liegt das geistige Vor­
ziehen geistiger Werte, weil sie überhaupt nicht auf biologische Ge­
setzmäßigkeiten zurückführbar sind (GW II, 124 f.). Das Korrelat 
geistigen Fühlens sind eben solche »geistigen Werte«, die die mora­
lischen Werte von gut und böse einschließen. Die geist-gefühlten 
Werte sind nicht nur unabhängig von der Vitalrelativität des Leibes 
und der ihm biologisch eingepaßten bzw. politisch zuordnungsfähigen 
Umwelt, sie sind ebenso unabhängig von der organisch internen und 
externen Taktilität des Leibes; weiterhin unabhängig vom Wechsel 
der sinnlichen und vitalen Gefühlszustände. Deshalb heißt es auch:

Person und Wert A- 277

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manfred S. Frings

»Politik hat es also primär mit Lebenswerten des Ganzen zu tun, 
weder mit dem >Glück der großen Zahl<, noch mit geistigen Werten« 
(GW XIII, 52).

Weiterhin ist es auch durch das geistige Vor- und Nachsetzen 
der nicht vital-relativen, geistigen Werte, auf die wir hier nicht wei­
ter einzugehen brauchen, möglich, daß die zwischenmenschlichen 
Phänomene von Liebe und Haß in streng personalen Sinn auftreten. 
Sie besitzen in ihrem Ursprung überhaupt keine politische Relevanz. 
Allenfalls können Liebe und insbesondere der Haß wieder gleich den 
geistigen Werten zu politischen Zwecken benutzt bzw. gepflegt wer­
den, wie etwa bei politisch gelenktem Rassenhaß.

Ein Letztes sei hervorgehoben, das in der Politik den Prinzipien 
des Formalismus widerspricht.

Wir hörten, daß Politik machttriebhaft gebundenes Wollen und 
Machtstreben ist. Die Grundlage der Politik liegt also im Triebleben 
und hier in einem der drei Haupttriebe, dem Machttrieb. Keineswegs 
kann ein Trieb den »Überschwang des Geistes« (GW II, 354) und 
seine Form, die Person, und ihre in der Moral ständig variierenden 
geistigen Aktvollzüge tangieren. Wenn die Schelersche Fundierung 
der Politik in machttriebhaft gebundenem Wollen verankert ist, so 
müssen wir uns dabei im klaren bleiben, daß umgekehrt ein nicht­
machttriebhaft gebundenes Wollen auch keine positive Macht be­
sitzt. Dieses reine Wollen kann nur machtvoll werden, wenn es sich 
auch mit den anderen beiden Haupttrieben, dem Geschlechts- und 
Nahrungstrieb, und den etwa vierundzwanzig Nebentrieben ver­
mischt. Dann wird das reine Wollen ein »Wirken des Geistes« 
(GW XIII, 142). Ist das Wollen aber ohne jeden Bezug zum Wider­
standspol des Dranges und seiner Triebeinheit, bleibt das Wollen als 
reines machtlos, und das heißt ohnmächtig.

Die altbekannte, bereits zu Scheiers Lebzeiten häufig mißver­
standene Redewendung von der Machtlosigkeit und Ohnmacht des 
Geistes, will sagen, daß der Geist zweistrahlig ist: 1. Der Geist wirkt 
oder wirkt nicht auf die Eigenkausalität des individuellen Triebzen­
trums im Leib, das von der Triebeinheit des individuellen Drangs, in 
welcher Einheit die verschiedenen Triebe noch nicht getrennt sind, 
seinen Ausgangspunkt nimmt.3 2. Zum anderen bringt der Geist 

3 Zu den ehemals fast geläufigen Mißverständnissen bezüglich der Ohnmacht des Gei­
stes gehört auch Heideggers Kritik des dem Geiste korrelativen Kerns des Dranges, der 
Widerständigkeit. Er beurteilte in Sein und Zeit (1927) das Widerstandsproblem bei 

278 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politik und Moral

ideale Gegenstände hervor, die »mit« (»cum rebus«) den Stoffen der 
wissenssoziologischen Realfaktoren gebildet werden - aber nur inso­
fern, als sie der Geist frei und unabhängig von den Trieben schafft. Er 
ist in diesem Fall nicht durch Wollen auf Veränderung der Welt ge­
richtet, sondern ruht »vielmehr in sich und in seinen eigenen Ge­
schöpfen« (GW XIII, 142). Dieser Überschwang des Geistes, in dem 
die moralischen Werte von >gut< und >böse< und das moralische Ver­
halten selbst liegen, stehen in extremem Gegensatz zum machttrieb­
haft gebundenem Wollen politischen Verhaltens.

Wenden wir uns schließlich der Abhandlung Zur Idee des Ewi­
gen Friedens und des Pazifismus zu. Wir setzen diesen Abschnitt 
unseres Beitrags unter den Titel:

3. Politik und Moral im Licht des
historischen Richtungsschrittgesetzes.

In der Abhandlung vom Ewigen Frieden wird nun die Frage gestellt, 
ob der Krieg trotz seines relativen Wertes für Einigungstendenzen 
der Menschen untereinander sowie für den Ursprung ihrer Kulturen 
auf eine Richtung hindeutet, die einer riesigen historischen Entwick­
lungskurve der menschlichen Geschichte zu folgen scheint. Diese 
Richtung könnte den Schluß zulassen, daß Kriege und Kriegsmö­
glichkeiten sich in einem langsamen Abnahmeprozeß zugunsten 
einer gleichzeitigen Zunahme von Friedensmöglichkeiten befinden, 
durch die die Geschichte zukünftig »unhistorischer und undramati­
scher« werden soll.4 Scheiers Geschichtsprognose zeigt, daß sich die­

Dilthey negativ und kritisierte dabei auch Scheier. Sicherlich ohne Absicht war Heideg­
ger dabei aber voreilig. Denn die Veröffentlichung der Teile II und III von Idealismus- 
Realismus (GW IX, 183-241) im Jahre 1927/8 überschnitt sich ungefähr mit derjenigen 
von Sein und Zeit. Scheier legte seine eigenen Ansichten zur Widerständigkeit qua 
Realität eingehender in dieser Abhandlung dar und gleich Heidegger unterwarf er selbst 
Dilthey einer Kritik. In allen späteren Ausgaben von Sein und Zeit ist Heideggers un­
zutreffende Kritik am Widerstandsvermögen im Kern des Drangs ohne Kommentar 
stehen geblieben.
4 GW XIII,164. Scheiers Ansichten über den Krieg finden sich hauptsächlich in den 
politisch-pädagogischen Schriften (GW IV). Es scheint, daß eine generelle Analyse jener 
Ansichten in der Sekundärliteratur fehlt. Seine Erkenntnisse über den Krieg reichen 
vom »Gewitter der moralischen Welt«, dem analog im Seelenleben des Menschen eine 
gewisse innere Reinigung folgt, über die verschiedenen Arten von Kriegen, die Kriegs­
schuld, die Erlebnisformen vom Krieg bis zur besagten aufkommenden >Undramatik<

Person und Wert A- 279

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manfred S. Frings

se Möglichkeit, wenn auch nur in sehr weiten Zeitspannen realisie­
ren, werde, wenn nicht müsse. Sein Nachweis bezieht sich dabei so­
wohl auf seelische Enticklungen der Menschheit, besonders aber auf 
eine spezifische historische Entwicklung der drei Haupttriebe: des 
Geschlechts-, des Macht- und des Nahrungstriebs des Menschen. In 
der wie unten weiter angegebenen Phasenentwicklung der Triebe 
spielen dabei vor allem die Variationen des Machttriebes eine durch­
gängig wichtige Rolle. Es werden drei Richtungsschrittgesetze für die 
Entwicklung der Triebe und des Seelenlebens der gesamten Mensch­
heit aufgestellt. Sie entsprechen mutatis mutandis den Richtungen 
und wechselnden Vorherrschaften jener Haupttriebe, die in den drei 
Lebensperioden von Jugend, Reife und Alter des Einzelmenschen 
vorliegen. Hierzu bedarf es einer kurzen Bemerkung darüber, was 
das Richtungsschrittgesetz überhaupt bedeutet.

Das Richtungsschrittgesetz ist eigentlich kein Gesetz im her­
kömmlichen Sinne, sondern eine Ordnung von Phasenabläufen. Die 
Triebentwicklung zeigt die Geschichte nicht nur als ein fortlaufendes 
Geschehen in einer horizontalen Richtung von Vergangenheit über 
die Gegenwart in eine Zukunft in der objektiven Zeit an, die etwa 
einem sichtbaren horizontalen Wellenfluß des Wassers vergleichbar 
ist. Demgegenüber zeigt die Triebentwicklung des Menschen die Ge­
schichte auch als Richtung von Phasenabläufen, vergleichbar nicht 
sichtbaren, vertikalen auf und ab verlaufenden Bewegungensrich­
tungen, die sich unterhalb der Oberfläche des sichtbaren Wellen­
flusses abspielen.

Es handelt sich nun um folgende Triebvorherrschaftsgesetze des 
Richtungsschrittgesetzes:

1. Die erste Vorherrschaft liegt im Geschlechtstrieb, der seiner­
seits die »Macht über Menschen« als Triebobjekt hat.  Ihre weite 
Zeitspanne ist stark mit verschiedenen Kriegsarten, an erster Stelle 
dem der Rassen, belegt. Die Vorherrschaft des Geschlechtstriebes hat 

5

der Geschichte. Die letztere steht im Gegensatz zu Clausewitz' eschatologischer, kata- 
klysmischer und politischer Art von Kriegen. Clausewitz' Kriegstheorien waren Scheier 
bekannt. Der Krieg, der auch für Scheier ein Urzustand der Menschheit - bzw. als kos­
mischer Streit bei Heraklit Vater aller Dinge ist fügt sich in der Literatur der Ansicht 
Dostojewskis im Gegensatz zu Tolstoi ein. Vgl. zu verwandten Themenkreisen über den 
Krieg auch Manfred S. Frings, Zur Idee des Friedens bei Kant und Max Scheier, in: Kant- 
Studien 66 (1975), S. 85-101.
5 Auf eine phänomenologische Erhellung eines Objekts »im« Trieb können wir hier 
nicht eingehen.

280 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politik und Moral

ihren Beginn im dunklen uns unbekannten Anfang der Phasenrich­
tungen einer historischen Entwicklungskurve.

2. Die Vorherrschaft des Geschlechtstriebes geht über in die Vor­
herrschaft des Machttriebs. Durch den Machttrieb wird das langsam 
ausklingende Triebobjekt des Geschlechtstriebes von Macht über 
Menschen erweitert durch Machtstreben über Dinge der Natur. Auch 
dieser Prozeß treibt die Richtung des Entwicklungsschrittgesetzes im 
Triebleben in ein neues Segment der Entwicklungskurve.

3. Dann schließlich nimmt die Vorherrschaft des Machttriebs ab 
und geht langsam über in eine neue Triebvorherrschaft: die des Nah­
rungstriebes. Sein Triebobjekt verdrängt das Machtstreben über 
Menschen und die Natur nun dergestalt, daß nur noch das Trieb­
objekt der Bemächtigung über die Natur übrigbleibt. In jenem drit­
ten Segment der Entwicklungskurve tritt das sog. »Weltalter des 
Ausgleichs« auf, in dem Kriege, wenn auch sehr langsam, aber doch 
merklich zugunsten globaler Friedensbestrebungen in asympto­
tischer Richtung auf einen sog. >Ewigen Friedem abnehmen. Phäno­
menologisch-metaphysisch ausgedrückt: Durch das nun vorherr­
schende Triebobjekt im Nahrungstrieb entwickelt sich eine 
technologische Bewußtseinseinstellung und Interessenperspektive 
auf die Eroberung des Seienden, in der aber das Sein des Seienden 
nicht nur vergessen, sondern nach uns fast der (Heideggerschen) Ver­
borgenheit anheimfällt. An dieser Stelle nimmt Scheier in einem 
Manuskript, betitelt Meta-Historia, einen »Umschlag der Geschich­
te« an, so daß Gott den kritischen Punkt seines eigenen Selbst-Wer­
dens überwindet (GW XIII, 164).

Im Rahmen unseres Zusammenhangs sei hinzugefügt, daß den 
drei historischen Entwicklungsschritten soziologisch entsprechen:
1. die genealogische Lebensgemeinschaft, 2. die politische Gesell­
schaft und 3. die aufkommende ökonomische Gesellschaft. Dadurch, 
daß mit den Richtungsschritten ein Wachstumsprozeß des mensch­
lichen Geistes  einhergeht, ist die ökonomische Gesellschaft der Zu­
kunft von der Bewußtseinseinstellung und Einsicht getragen, daß 
sich Kriege wirtschaftlich überhaupt nicht lohnen. Der Krieg ist eben 
kein Geschäft, und wenn er eins ist, nur ein schlechtes. Auch darum 
schreitet die zukünftige Menschheit auf globale Solidarität hin.

6

Die Frage, an welcher Stelle der Entwicklungskurve des Rich­
tungsschrittgesetzes die Menschheit heutzutage steht, hat Scheier 

6 Zum Wachstumsprozeß des Geistes siehe z. B. GW VIII, 24-29.

Person und Wert A- 281

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manfred S. Frings

nicht eindeutig beantwortet. Einerseits wird uns gesagt, daß wir den 
Anfang und das Ende der triebbedingten Bewegungsänderungen der 
Entwicklungskurve der Menschheit nicht kennen, und deshalb auch 
nicht wissen, wo wir heute in dieser Kurve stehen (GW XIII, 94). 
Positiv aber beantwortet Scheier die Frage in seiner Metaphysik. 
Hiernach ist die Menschheit in der »Mitte der Zeit« angekommen, 
wo die Welt ihrer >Ent-werdung< entgegenschreitet (GW XI, 198). 
Gemäß der letzteren Beantwortung der Frage steht die Menschheit 
von heute zwar noch im zweiten macht-politischen Entwicklungs­
schritt einer politischen Gesellschaft, geht aber bereits über in die 
Kurvenrichtung des dritten Entwicklungsschritts einer ökono­
mischen Gesellschaft und des aufkommenden Weltalters des Aus­
gleichs, das für Scheier seit den ersten globalen Bevölkerungskontak­
ten während des Ersten Weltkriegs begonnen hat. 7

Was haben nun die Entwickungsschrittgesetze mit dem gegen­
seitigen Ausschluß von Politik und Moral zu tun? Wagen wir die 
Antwort.

Ist dem so, daß die Entwicklung der Geschichte an Richtungs­
schrittgesetzen des Trieblebens und seiner Objekte mitorientiert ist, 
daß sich ferner auch Verschiebungen von Interessenperspektiven des 
Geistes nach jenen Richtungsschritten vollziehen, so ist es denkbar, 
der bunten Geschichte der Moralen Verschiebungen zuzuordnen, die 
in Funktion mit den besagten Richtungsschrittgesetzen des sich ve­
rändernden Trieblebens stehen. Einer solchen Ansicht widerstreitet 
aber bereits, was Scheier über die moralische Konstanz der Gutheit 
und Schlechtheit des Menschen in der Geschichte sagt. Denn die Mo­
ralen zeigen, daß der Mensch geschichtlich weder besser noch 
schlechter geworden ist. Es gibt keine »moralische Entwicklung«, ge­
schweige denn moralische Entwicklungsschrittgesetze, die denen der 
Triebentwicklung entsprechen. Ob der Mensch gut oder böse ist, un­
terliegt nur der freien Tat der Einzelperson und ihrer Gesinnung.

7 Wir können hier nicht auf die Wichtigkeit eingehen, wonach das geschichtliche Ent­
wicklungsschrittgesetz durch Triebübergänge der »absoluten Zeit« bestimmt ist. In der 
Metaphysik Scheiers hat die (nicht meßbare) absolute Zeit drei Aspekte: 1. Die Zeithaf- 
tigkeit während des Übergangs von einem A zu einem B hin, 2. die Deckung von Phase 
und Inhalt, 3. die Simultaneität von Werden und Entwerden. Eingehendes findes sich in 
Manfred S. Frings, The Mind of Max Scheier. The First Comprehensive Guide Based on 
the Complete Works, Milwaukee 1997.

282 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politik und Moral

Ferner, ist die Menschheit auch durch Ethik keineswegs besser gewor­
den ist.8

Der gegenseitige Ausschluß von Politik und Moral ist aber 
durch obige Hinweise noch nicht in seinem Wesen getroffen. Das 
Wesen dieses gegenseitigen Ausschlusses von Politik und Moral geht 
über die Prinzipien des Formalismus hinaus, insofern diese Wesen im 
Gegensatz von Bewegung und Konstanz, bzw. im althergebrachten 
philosophischen Gegensatz von Werden und Sein gesehen werden.

Denn die Relativität aller moralischen Wertschätzungen, der 
»Palette mit umgestürtzten Farbtöpfen« (GW II, 300f.), hat ihr Fun­
dament in der konstanten Wertordnung des ordo amoris (GW X, 
345-376). Die Wertordnung ist nicht an dynamische Triebgewebe 
nach Macht über Menschen und sich verändernden Triebvorherr­
schaften gebunden. Die Wertrangordnung macht überhaupt den 
Kern dessen aus, was dem rechnerisch politischen Verhalten völlig 
fehlt: der tief liebende Zug im Menschen nach positiven, vor allem 
geistigen Werten, ihrer bleibenden Ordnung und der menschlichen 
Bestimmung ihrer Realisierung.

Zwar ist die Realisierung der Rangordnung der Werte eine Auf­
gabe auch politischen Verhaltens. Denn die Politik, insbesondere die 
eines überparteilichen Staatsmanns, hat gleich der Moral zur Ver­
wirklichung des Guten und der Wertrangordnung beizutragen, 
welche Verwirklichung Scheier ja die Bestimmung des Menschen 
nannte. Politik und Moral unterstehen zusammen, trotz ihres gegen­
seitigen Ausschlusses, dieser Bestimmung (GW XIII, 51 ff.) - eine 
Bestimmung, die sowohl politisch allgemeingültig wie moralisch in­
dividualgültig ist (GW IV, 519).

Fassen wir das Gesagte zusammen:
1. Im politischen Verhalten ist die Person zunächst nur ein Mit­

tel, politische Interessen und Werte des Gemeinwesens eines Staates 
zu verwirklichen. In diesem Verhalten wird mit der Person gerech­
net, keineswegs hat sie die Rolle als eigentlicher Träger aller Werte 
und eines unteilbaren individuellen Selbstwerts.

2. In schroffem Gegensatz zu einem Moralsystem ist die Politik 
fundiert im Trieb nach Macht. Politische Wertrealisierung zielt auf 
Lebenswerte, die eben einer rechnerischen Bemächtigung auch fähig 
sind. Moralische Wertrealisierung zielt aber auf geistige und mora­

8 GW XI, 69. GW II, 88.

Person und Wert A- 283

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manfred S. Frings

lische Werte, die keiner rechnerischen Bemächtigung fähig sind. Die 
moralische Wertrealisierung hat keine Fundierung im Bereich des 
vital-relativen Machttriebs.

3. Der gegenseitige Ausschluß von Politik und Macht zeigte sich 
für uns auch in einer Gegenüberstellung der Bewegungsrichtungen 
der Triebvorherrschbarkeiten samt deren machttriebhaften Objekten 
bzw. phänomenologischen Noemen (Macht über Menschen, Macht 
über Menschen und Dinge der Natur sowie Macht über die Natur 
überhaupt) mit der »historischen Relativität der ethischen Wert­
schätzungen und ihrer Dimensionen« und ihrer Fundierung in der 
konstanten Wertordnung.

Die Politik gründet in ständig sich bewegenden Veränderungen 
der Interessenperspekiven und Machttriebsvorherrschbarkeiten und 
deren Objekten. Die Moralen und deren Relativität gründen in der 
Konstanz der Wertrangordnung, d.h. im ordo amoris. Veränderung 
und Konstanz liegen demnach im Wesen des gegenseitigen Aus­
schlusses von Politik und Moral.

Geschichtsphilosophisch aber gehört die Veränderung einerseits 
und die Konstanz andererseits zum vorsokratischen Denkfeld von 
sich veränderndem Werden und der Konstanz des Seins im Seienden, 
d.h. zum Denkfeld Heraklits und Parmenides'.

284 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Maier

Die Grundwertedebatte
in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999

Die Bundesrepublik Deutschland ist eine wehrhafte Demokratie. Be­
wußt setzten die Väter und Mütter des Grundgesetzes dem Wert­
relativismus Weimars einen Ordnungs-, Verfahrens- und Wertkon­
sens entgegen, welcher der Zweiten Republik das Schicksal der Ersten 
Republik ersparen sollte. Diese wertgebundene Ordnung gründete 
nicht in der Idee einer vorgegebenen Homogenität von Staat und 
Bürgern. Sie sollte auch nicht den in einer pluralistischen Demokra­
tie ganz unvermeidlichen (und legitimen!) politischen Streit unzu­
lässig eingrenzen. Es galt vielmehr - auf der Basis fundamentaler 
Gemeinsamkeiten - Streitaustrag in geordneten Formen möglich zu 
machen, ohne daß die Konflikte sich verselbständigen und den 
Grundkonsens, wie in Weimar, gefährden und zerreißen konnten. 
Mit Recht wird heute in dieser sicheren, über viele Jahre erfolgrei­
chen Balance von Konflikt und Konsens die eigentliche Leistung des 
nunmehr fünfzigjährigen Grundgesetzes gesehen.

Eine solche Balance setzt jedoch zweierlei voraus: einmal daß 
Kämpfe und Konflikte tatsächlich artikuliert und ausgetragen wer­
den. Das ist vor allem eine Frage an die Parteiendemokratie, die nicht 
zur Konkordanzdemokratie verkümmern darf. Auch Streit, der nicht 
ausgetragen wird, kann ein Gemeinwesen belasten. Meinungen, die 
nicht mehr offen ausgesprochen werden dürfen, werden giftig. Zum 
anderen ist das Wertfundament, auf dem die Verfassung beruht, 
nicht einfach voraussetzungslos und deutungsfrei gegeben. Es muß 
im ständigen Diskurs, in einer dauernden Reflexion der »Vernünf­
tigen und Gerechtdenkenden« immer wieder geprüft, diskutiert, 
zeitgerecht erneuert werden. Es ist daher kein Krisenzeichen, son­
dern eher ein Zeichen für die Gesundheit und Normalität der Ver­
hältnisse, daß das Halbjahrhundert der Geltung des Grundgesetzes 
stets von Grundsatzdebatten begleitet wurde, für die sich in den sieb­
ziger Jahren das Wort »Grundwertedebatte« einbürgerte. Das be­
ginnt schon in den fünfziger Jahren, erreicht um 1968 eine besondere

Person und Wert A- 285

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Maier

Schärfe, verbreitert sich in den siebziger Jahren zu einem prinzipiel­
len Diskurs über Werte, Rechte, Normen - und lebt unter den neuen 
Bedingungen des »Wertewandels«, der Wiedervereinigung und der 
umfassenden »Globalisierung« in den neunziger Jahren wieder auf. 
Zwei Ausschnitte aus diesem langen und komplexen Diskussionspro­
zeß will ich in diesem Vortrag herausgreifen: die »Grundwertedebat­
te« von 1976 - und die ähnliche, jedoch mit anderen Begriffen 
geführte Debatte über das, was den Staat - oder die Gesellschaft - 
zusammenhält, in den neunziger Jahren.

I. Die »Grundwertedebatte« der Siebziger jahre

Am 10. Dezember 1970 nahmen der Ratsvorsitzende der Evangeli­
schen Kirche in Deutschland, Landesbischof Dietzfelbinger, und der 
Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz, Kardinal Döpfner, in 
einer Schrift »Das Gesetz des Staates und die sittliche Ordnung« 
Stellung zur Diskussion über die Reform des Eherechts und des 
Strafrechts.1 Sie baten die Öffentlichkeit, die von Christen beider 
Konfessionen geäußerten Sorgen bei den Beratungen gebührend zu 
berücksichtigen. Der Punkt der Kontroverse ist damals, zu Beginn 
einer jahrelangen Auseinandersetzung, genau bezeichnet: es geht 
nicht darum, »in der staatlichen Gesetzgebung spezifische Moral­
vorstellungen von Religionen oder Weltanschauungen rechtlich zu 
fixieren«. Es gelte vielmehr »den sittlichen Wertvorstellungen von 
allgemeiner Gültigkeit« (Hervorhebung von mir) Gehör zu verschaf­
fen. Verzichte man auf diesen Grundbestand an sittlichen Normen, 
so seien schwerwiegende Folgen zu erwarten. Letztlich laufe ein sol­
cher Verzicht auf eine Selbstzerstörung von Staat und Gesellschaft 
hinaus.1 2

In den folgenden Jahren verschärfte sich die Diskussion mit dem 
Fortschreiten der von der Bundesregierung und der sozialliberalen 
Koalition in Gang gebrachten Gesetzesreformen. Neuralgische 
Punkte waren Jugendschutz und Pornographie, die Reform des Ehe­
rechts und endlich die Änderung des § 218.1976 nahmen die Ausein­
andersetzungen grundsätzlichen Charakter an. Am 7. Mai 1976 
veröffentlichte die Deutsche Bischofskonferenz ihr Wort »Gesell-

1 Das Gesetz des Staates und die sittliche Ordnung, 1970.
2 Ebd., Vorwort.

286 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999 

schaftliche Grundwerte und menschliches Glück«; am 22. Mai folgte 
das Zentralkomitee der deutschen Katholiken mit seiner Politischen 
Erklärung zur Bundestagswahl. In beiden Äußerungen wird fest­
gestellt, das Wertbewußtsein in der Bundesrepublik sei im Schwin­
den. Das rief die Politiker auf den Plan, die nun ihrerseits begannen, 
ihre Grundsatzpositionen (und die ihrer Parteien) darzulegen: so vor 
allem Helmut Schmidt für die SPD, Helmut Kohl für die CDU/CSU 
und Werner Maihofer für die FDP. Das Thema schlug Wellen im 
Wahlkampf 1976, doch hörte die Diskussion nach dem Wahltag am 
3. Oktober keineswegs auf.

Der zentrale Punkt dieser ersten Grundwertedebatte betraf die 
Herkunft der Werte und die Verantwortung für sie. Gehörten sie 
zum Staat - oder bildeten sie sich in der Gesellschaft? War der demo­
kratische und soziale Rechtsstaat selbst wertbezogen - oder war er 
nur ein formales Gehäuse, um Werte, die sich »draußen«, in der Ge­
sellschaft gebildet hatten, aufzunehmen? War er Wertgestalter, zu­
mindest Mitgestalter - oder nur Wert-Notar? Kaum jemand bestritt, 
daß eine Gemeinschaft von Menschen verbindender Grundüberzeu­
gungen bedurfte. Streitig war aber, wo diese Werte herkamen, wo sie 
ihren Legitimationsgrund hatten. Die Zuständigkeit wurde in der 
Diskussion zwischen »Staat« und »Gesellschaft« hin- und hergescho­
ben. Manchmal glich das einem Schwarzer-Peter-Spiel. Sagten die 
einen, der Staat habe die Grundwerte zu schützen, er sei für ihren 
Bestand verantwortlich, so erwiderten die andern, der Staat könne 
nur schützen, was sich in der Gesellschaft an konkreten Wertvorstel­
lungen gebildet habe; gegen ein Absinken des moralischen Pegelstan­
des sei er machtlos, ja er dürfe gar nicht eingreifen, weil er sonst 
Gefahr laufe, seinen freiheitlichen Charakter zu verlieren. Beharrten 
die einen auf einer Wertordnung, die dem Staat vor- und aufgegeben 
sei, so appellierten die anderen an die Werte-Verteidiger, doch erst in 
der Gesellschaft durchzusetzen, was sie vom Staat beanspruchten. 
Der Staat solle kein Büttel sein, er solle nicht erzwingen wollen, was 
die Gesellschaft in »Selbstregulierung« nicht mehr zuwege bringt - 
das war ein breiter Meinungsstrom in der damaligen Diskussion. Zu­
grunde lag die Vorstellung eines Staates, der nur subsidiär eingreift, 
wenn die inneren Steuerungen der Gesellschaft versagen, der sich 
aber in Fragen der Werte, der Weltanschauung, des Lebenssinns be­
wußt zurückhält.

Nun ist kein Zweifel, daß der moderne Staat ein religiös und 
weltanschaulich neutraler Staat ist. Er kann kein geschlossenes Wert-

Person und Wert A- 287

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Maier

System, sei es von Kirchen oder Weltanschauungen, rechtsverbind­
lich machen. Denn er ist ein säkularer Staat, er hat, theologisch ge­
sprochen, keinen Schlüssel zum jenseitigen Heil. Civitas non est dux 
ad caelestia, der Staat ist kein Führer zum Himmel - so hat es ein 
Papst, Leo XIII., formuliert. Und ebenso ist klar, daß dieser moderne 
säkulare Staat, eben weil er kein moralischer Zwingherr ist, auf das 
sittliche Bewußtsein seiner Bürger angewiesen, ja von ihm abhängig 
ist. Ist es zerstört, so können Gesetze es kaum neu erschaffen. Daß in 
einem Staat Werte gelten, setzt einen freien Konsens in einer offenen 
Gesellschaft voraus. Ohne Wertengagement des einzelnen keine ob­
jektivierte öffentliche Moral.

Heißt das aber - und das ist die entscheidende Frage -, daß zwi­
schen dem Ethos der Gesellschaft und dem Recht des Staates nur eine 
äußere Beziehung waltet: hier die frei sich bildenden Werte - dort 
ihre rechtliche Rezeption und Absicherung? Ist der Staat, anders ge­
fragt, nur eine Hohlform, in die sich, je nach Zeitumständen, unter­
schiedliche, im Zweifel kontroverse Werte der Gesellschaft »ein­
lagern«? Man könnte es denken, wenn man in Helmut Schmidts 
Rede vor der Katholischen Akademie in Hamburg am 23. Mai 1976 
den Satz liest: »Nur das, was in der Gesellschaft an ethischen Grund­
haltungen tatsächlich vorhanden ist, kann in den Rechtssetzungspro­
zeß eingehen, kann als Recht ausgeformt werden.«3 Aber dieser Satz 
ruft sofort die Gegenfrage hervor: Ist nicht auch das ausgeformte 
Recht, ist nicht vor allem die Verfassung als Grundwille der Gesell­
schaft ein orientierendes Datum für den Prozeß der Wertbildung in 
der Gesellschaft?

Spätestens an dieser Stelle zeigte sich, daß das der Diskussion 
zugrunde liegende Modell des Gegenübers von Staat und Gesell­
schaft zu einfach war: Es verzerrte die Proportionen des Problems. 
Der Staat erschien in dieser Perspektive als bescheidener Signatar 
einer werteschaffenden Gesellschaft, als ein Gebilde, das zur Kennt­
nis nimmt, ausformt, sichert, was ihm »von draußen« zugereicht 
wird. Umgekehrt ist die Gesellschaft ein fast autonomer Raum der 
Diskussion, ein Testfeld, in dem Werte entwickelt werden, eine 
schöpferische Werkstatt von Ideen und Lebenshaltungen. Kein Wun­
der, daß sie bezüglich der Normen, die sich im öffentlichen Leben 
Gültigkeit verschaffen, gegenüber dem Staat in der Vorhand ist.

3 Helmut Schmidt, Ethos und Recht in Staat und Gesellschaft, in: Günter Gorschenek 
(Hg.), Grundwerte in Staat und Gesellschaft, 1977, S. 13-28 (22).

288 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999

Wie sieht aber die Wirklichkeit aus? Man kann drei Einwände 
gegen das Modell erheben, das der Grundwertedebatte von 1976 zu­
grundelag. Sie betreffen 1. den Staat, 2. die Gesellschaft, 3. einen we­
sentlichen, hier in Rede stehenden Bereich der Gesellschaft - die Kir­
che.

1. Was den Staat betrifft, so wird hier ein Bild beschworen, das 
der modernen Realität kaum mehr entspricht - nämlich das Staats­
bild des frühliberalen Nicht-Interventionsstaates. Dieser Staat be­
schränkte sich in der Tat - zumindest in den Lehrbüchern des 
Staatsrechts - auf öffentliche Sicherheit, gute Münze, solide Ver­
kehrsbedingungen und ließ im übrigen den Bürger in seinen für pri­
vat erklärten religiösen und anderen Meinungen ungeschoren. Dazu 
genügte es, daß der Staat in den als autonom, ja autark erklärten 
Freiraum des Bürgers (und der Gesellschaft) nicht eingriff - oder 
doch nur unter genau fixierten berechenbaren Bedingungen. So war 
staatliches Handeln an enge Rechtsschranken gebunden, Initiative 
und Aktivität lagen bei der »Gesellschaft« - ganz im Sinne jener 
Kaufleute, die zum Landesfürsten sagten: »Sire, schlagen Sie gutes 
Geld, sorgen Sie für Sicherheit auf den Straßen - und im übrigen 
lassen Sie uns machen.« Oder um einen führenden Staatslehrer des 
Liberalismus, Bluntschli, zu zitieren, der die Konsequenz dieses 
Staatsgedankens für den geistigen Bereich gezogen hat: »[...] die bei­
den entscheidenden Mächte, welche das sittliche Leben bestimmen 
und bedingen, der göttliche Geist und der individuelle Menschen­
geist, sind außerhalb des Staatsbereichs. Das Reich der Sittlichkeit 
ist viel umfassender als das Reich des Staates. Wenn der Staat das­
selbe beherrschen will, so überschreitet er die Schranken, die ihm 
gesetzt sind und wirkt schädlich für die Sittlichkeit.«4

So berechtigt diese Warnungen im Licht späterer Entwicklun­
gen sind, so wenig kann man an der Tatsache vorübergehen, daß der 
hier skizzierte frühliberale Nicht-Interventionsstaat nicht mehr der 
heutige Staat ist. Auch nicht mehr der heutige Rechts- und Verfas­
sungsstaat, die heutige parlamentarische Demokratie! Oder will man 
den heutigen Staat, einen Staat der immer noch wachsenden Auf­
gaben, mit jener vergleichsweise freundlichen Frühform des moder­
nen Leviathan gleichsetzen - den heutigen Staat, der in einem früher 
unvorstellbaren Maß als Lenker, Schlichter, Umverteiler des sozialen 
Lebens auftritt, der erzieht, fördert, subventioniert, stabilisiert, aus­

4 J. C. Bluntschli, Allgemeine Staatslehre, 51875, S. 359.

Person und Wert A- 289

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Maier

gleicht und mit dem Bürger - ganz außerhalb altmodisch-berechen­
barer »Eingriffe« - in einer Unzahl subtiler Formen des Planens und 
Vorsorgens, der Angebote und Abrufe, der Wenn-dann- und do-ut- 
des-Geschäfte Umgang pflegt? Kann man sich wirklich vorstellen, 
daß dieser Staat keine andere Schranke kennt als die der Freiheit des 
Bürgers (wo er eingreift) oder der Gleichheit (wo er fördert) ? Gibt es 
für ihn keine Wertbindung in den weiten Bereichen, wo er diffusen 
Einfluß ausübt und wo heute seine eigentlichen, schwer überschau­
baren Wirkungen liegen, tappt er da wirklich wertblind einher, ein 
riesiger Golem mit tönernen Füßen?

2. Der zweite Einwand bezieht sich auf die »Gesellschaft«. Sie 
wurde in der damaligen Wertediskussion ebensooft in einer frühlibe­
ralen Perspektive gesehen - und mißverstanden - wie der heutige 
Staat. Unterschätzte man auf der einen Seite den Staat, so über­
schätzte man auf der anderen Seite die Gesellschaft - so als sei diese 
noch jener stabile Binnenraum, in dem sich Anschauungen, Lebens­
weisen, »Sitten« im älteren Sinn des Wortes zu festen, das öffentli­
che Leben leitenden Werten formten - zu jenem Moralischen also, 
das sich nach altem Spruch »von selbst versteht«. In der Tat war dies 
die Leistung der älteren Gesellschaft. Sie war noch kein System der 
Bedürfnisse, sondern eine konkrete Lebensordnung, eine societas ci­
vilis in der Sprache der älteren Politik. Daher konnte der Rechtsstaat 
des 19. Jahrhunderts sich in noch relativ weitem Umfang auf ein­
heitliche sittliche Auffassungen in dieser Gesellschaft berufen - die 
meisten inneren Direktiven des »Öffentlichen«, die meisten in Ge­
neralklauseln verwahrten sittlichen Indices stammen aus dieser 
Überlieferung. Der im Rechtsstaat gewonnenen Freiheit des Bürgers 
entsprach im übrigen ein strenges inneres Pflicht- und Erziehungs­
ethos. Wer die großen Denker der liberalen Tradition liest, entdeckt 
staunend, wie weit sie vom Geist einer »permissive society« entfernt 
sind; oft muten Locke, Kant und selbst Mill dem einzelnen mehr zu 
als Prediger heutiger Kirchen.

Doch diese pflichtenethisch gebundene ältere Gesellschaft kön­
nen wir heute nicht mehr ohne weiteres voraussetzen. Längst sind 
die Voraussetzungen ihrer früheren Homogenität entfallen. Nicht 
nur daß Konfessionen und Weltanschauungen in einer auf Dauer 
gestellten Pluralität Zusammenleben, auch die Mobilität im Ganzen 
der Gesellschaft hat unvergleichlich zugenommen, Aufstieg ist in 
weit höherem Maße möglich als früher, Lebensformen, Berufe, Tä­
tigkeiten sind stärker austauschbar. Hinzu kommt die Verstärkung

290 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999 

der Kommunikation, die raschere Abnützung von Lebensweisen und 
Gewohnheiten, die Mühsal, Beständiges zu entwickeln unter den Be­
dingungen von Fortschritt, Wachstum, rascherem Lebenstempo in 
allen Bereichen. Kurz, wenn die Last des Staates, Werte zu bewahren, 
nicht gering ist, so ist die Schwierigkeit der Gesellschaft, Werte zu 
entwickeln, nicht geringer. Und es wäre eine Selbsttäuschung, zu 
glauben, die relativ flüchtigen Signale, die von Meinungen, Moden, 
Strömungen in der Gesellschaft ausgehen, könnten das Wertbewußt­
sein der Öffentlichkeit dauerhafter orientieren als die staatliche 
Rechtsordnung.

3. So zog man sich denn in der Grundwertedebatte der siebziger 
Jahre vom weiten und vagen Begriff der »Gesellschaft« auf den kon­
kreteren der Kirche zurück - in der Hoffnung, damit innerhalb der 
Gesellschaft eine institutionelle Größe zu finden, die der Wertkreati­
on, der Sinnstiftung fähig ist. Hierin herrschte unter den Diskutan­
ten eine erstaunliche und schon fast beunruhigende Übereinstim­
mung. So sprach Helmut Schmidt den Kirchen eine »tragende 
Funktion«  für die Vermittlung und das Lebendighalten der Grund­
werte und sittlichen Grundhaltungen zu; für Werner Maihofer 
waren sie gar »Garanten der Moralität« und der »Solidarität einer 
Gesellschaft«, während Helmut Kohl vorsichtiger von Ordnungs­
mächten sprach, die »in einer säkularisierten Welt die Frage nach 
einer die Gesellschaft übersteigenden Wirklichkeit, nach einer letz­
ten Sinngebung der menschlichen Existenz offenhalten«.  Es war 
nicht zu bestreiten, daß die Kirchen und die Christen in der Diskus­
sion über die Grundwerte in besonderem Maße gefordert waren; aber 
waren sie es allein? Es war auch richtig, daß man von ihnen, über den 
eigenen Verantwortungsbereich hinaus, eine Anwaltschaft für den 
Menschen (und nicht nur für den Christen, Katholiken oder Pro­
testanten) erwartete - aber war das ein Alibi für andere gesellschaft­
liche Gruppen oder für den Staat? Unmöglich konnte von den 
Kirchen erwartet werden, daß sie religiöse Normen in der Gesamt­
gesellschaft durchzusetzen in der Lage waren - wer das meinte, er­
wartete von ihnen Dinge, für die die Macht mittelalterlicher Theo­
kratie kaum ausgereicht hätte. Noch weniger aber konnte von ihnen 
erwartet werden, daß sie zu funktionalen Dienstleistungsbetrieben 
der »Sinnvermittlung« in einer sinnarmen Zeit und Gesellschaft

5

6

5 Schmidt, a. a. O., (wie Anm. 3), S. 24.
6 Gorschenek (wie Anm. 3), S. 52 ff., 88 ff.

Person und Wert A- 291

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Maier

würden - damit wäre ihre Aufgabe rationalistisch eingeschränkt, ihre 
Stellung gegenüber Staat und Gesellschaft verkannt worden.

So endete die erste Grundwertedebatte ohne konkretes Er­
gebnis.

Immerhin, die Strukturen der Diskussion, die Muster, nach de­
nen der Diskurs ablief, wurden sichtbar. Die Aufgabe der Wert­
begründung des öffentlichen Zusammenlebens wurde abwechselnd 
dem Staat, der Gesellschaft, den Kirchen zugeschoben - mit der still­
schweigenden oder laut geäußerten Begründung, man selbst sei nicht 
zuständig, die anderen täten aber leider zu wenig. Das konnte 
natürlich nur eine taktische Lage in einem unabgeschlossenen Prozeß 
der Meinungsbildung sein. Wertbegründung - oder sagen wir 
schlichter: die Sorge für ein vernünftiges, sinnvolles Leben und Zu­
sammenleben - ist ja eine Aufgabe aller Bürger. Sie kann nur durch 
gemeinsame Anstrengung gemeistert werden - nicht durch Spezial­
zuweisungen, Inkompetenzerklärungen und Alibis. Mögen Bürger, 
Politiker, Christen in den pragmatischen Geschäften des Alltags zu 
Recht verschiedene Wege gehen: in den hier gestellten Grundfragen 
stehen alle gemeinsam vor der gleichen Aufgabe. Daher kann die 
Antwort auf die Frage: Werte - wessen Sache? nur lauten: Werte sind 
die Sache aller. In der Grundwertedebatte - soviel war 1978 deutlich - 
ging es nicht, zumindest nicht nur, um ein Tua res agitur, sondern um 
ein Nostra res agitur.

II. Die Neunzigerjahre - Kontinuitäten und Unterschiede

Auch in den Neunzigerjahren wurde heftig über Werte, Rechte, Nor­
men gestritten. Zugleich weitete der Diskurs sich aus: zu den Politi­
kern, Juristen, Kirchenleuten kamen die Historiker, Sozialwissen­
schaftler, Volkswirte und Ethiker hinzu. Vier Stichworte mögen die 
veränderte Situation in Deutschland andeuten: 1. Wertewandel,
2. Globalisierung, 3. die neue Lage der Kirchen nach der Vereini­
gung, 4. der Ruf nach einer politischen Ethik.

1. Was den Wertewandel angeht, so ist er ein Geschehen, das 
seit den sechziger Jahren in vielen Ländern zu beobachten ist. Er hat 
jedoch erst allmählich genauere Beachtung und wissenschaftliche 
Untersuchung erfahren. Nirgends stehen sich daher Vorurteile, pau­
schale Ansichten und empirisch geprüfte Tatbestände so unvermit­
telt gegenüber wie bei diesem Wort. Als Kern der Beobachtungen 

292 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999

stellen sich zwei soziale Trends heraus: in den entwickelten Indu­
striegesellschaften bewegen sich seit den sechziger Jahren die Gene­
rationen stärker auseinander als in früheren Jahren, ja Jahrzehnten - 
nirgends übrigens so stark wie in der Bundesrepublik Deutschland, 
wo die statistisch meßbaren Einstellungen zu erzieherischen, sozia­
len, politischen Fragen, zur Sexualethik und zur Religion deutliche, 
oft extreme Unterschiede zwischen Alt und Jung erkennen lassen 
(den Gegenpol relativ großer Homogenität der Generationen bilden 
die Vereinigten Staaten!). Der zweite Trend ist ein Wandel in der 
Sache selbst: neben den alten Pflicht- und Akzeptanzwerten treten 
Werte der Persönlichkeitsentfaltung, die Selbstverwirklichung stär­
ker hervor. Die früher vorherrschenden sozialen Einstellungen ver­
schwinden zwar nicht; sie werden aber ergänzt und oft überlagert 
von dem, was man heute - oft mit vorwurfsvollem Ton - Individua­
lismus, Individualisierung nennt. Der Vorgang hat viele Seiten, po­
sitive und negative; bei ganz jungen Menschen ist er vielfach beglei­
tet von erhöhter Mobilität und Risikobereitschaft, von aktivem 
Realismus und unternehmerischem Sinn. Lust und Pflicht werden 
nicht mehr pathetisch gegeneinander gestellt. Man betont die Eigen­
verantwortung, die Selbständigkeit. Das geht freilich oft genug Hand 
in Hand mit der Unlust, sich in Organisationen und kollektiv be­
stimmte Handlungsmuster einzufügen. Mobile Ubiquität tritt an 
die Stelle regelhafter Verfügbarkeit »vor Ort«, »Zeitsouveränität« - 
ein magisches Wort! - gilt höher als die pünktliche Verpflichtung zu 
Arbeit, Präsenz, Partizipation. Alle Organisationen, alle kollektiv or­
ganisierten Sicherungssysteme wissen davon ein Lied zu singen - 
von Kirchen und Parteien bis zu Gewerkschaften, Verbänden, Sport­
vereinen, Krankenkassen. Alle leiden unter Mitgliederschwund, alle 
müssen das früher selbstverständliche Dabeisein und Dazugehören 
neu begründen, alle müssen werben für etwas, in das man noch vor 
wenigen Jahren einfach hineinwuchs, ja hineingeboren wurde: ein 
neuer Tatbestand, auf den die Institutionen noch keine angemessene 
Antwort gefunden haben.

2. Nicht minder stark verändert die Globalisierung unser Sozial­
und Wertesystem. Auch sie hat positive und negative Züge und ent­
zieht sich einer pauschalen Beurteilung oder Verurteilung. Ohne die 
mediale Überwindung der Grenzen (schon seit den sechziger Jahren!) 
hätten die totalitären Regime unseres Jahrhunderts möglicherweise 
wesentlich länger überlebt - der Aufstand auf der Danziger Werft 
1980 wäre ohne das Fernsehen ein Ereignis ohne Folgen geblieben. 

Person und Wert A- 293

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Maier

Ohne die bildliche Allgegenwart des Elends und der Unterdrückung 
in der Welt hätten sich nie effektive Systeme kollektiver Sicherheit, 
Formen der Entwicklungshilfe und Entwicklungszusammenarbeit 
entwickelt. Die weltweite Wirtschafts- und Handelsfreiheit hat ohne 
Zweifel dazu beigetragen, daß in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhun­
derts kollektive Hungerkatastrophen - trotz gewaltiger, immer noch 
ansteigender Bevölkerungsvermehrung - selten geworden sind. 
Auch eine weltweite Menschenrechtspolitik wäre schwerlich vor­
stellbar ohne den Areopag der Vereinten Nationen und ohne die Wir­
kungen einer globalen öffentlichen Meinung. Doch ebenso sicher ist, 
daß die Globalisierung neben nützlichem Wettbewerb auch ruinöse 
Konkurrenz bewirkt hat, daß es rund um unseren Planeten Globali­
sierungsgewinner und Globalisierungsverlierer gibt. Zu den letzten 
gehören, sehr pauschal gerechnet: die nicht-angelsächsischen Spra­
chen und Kulturen; die nicht weltweit vernetzten nationalen Ökono­
mien; der Sozialstaat, der mit seinen Standards - bisher wenigstens - 
auf ein nationalstaatliches Gehäuse angewiesen ist, da es ein inter­
nationales Sozialrecht erst in Ansätzen gibt. Noch ist es keineswegs 
ausgemacht, ja eher unwahrscheinlich, daß der entwickelte Sozial­
staat durch Formen einer aktiven Bürgergesellschaft abgelöst und 
ersetzt werden kann. Richard Münch hat Entwicklung und Zukunfts­
perspektiven der Globalisierung wie folgt gekennzeichnet: »Der glo­
bale Wettbewerb bricht den nationalen Wohlfahrtsverbund auf und 
reißt einen Graben auf [...] In der Situation zerrissener Solidarität 
stemmen sich nationalistische Gegenbewegungen gegen den Trend 
zu europäischer und weltweiter Vergesellschaftung. Die Verlierer 
des Solidaritätswandels bilden ein breiter werdendes Rekrutierungs­
potential für diese Bewegungen [...] Die globale Arbeitsteilung ist 
die letzte Stufe dieses Entwicklungsprozesses, auf der die diffuse me­
chanische Solidarität der Nationalstaaten zum Anachronismus wird 
und von der vielschichtigeren und spezifischeren Solidarität weltweit 
vernetzter Individuen verdrängt wird. Die mechanische Solidarität 
der Nationalstaaten beruht auf einem starken Gefühl der Zusam­
mengehörigkeit von relativ Gleichen, die organische Solidarität der 
Weltgesellschaft wird sich stattdessen auf das Bewußtsein der gegen­
seitigen Abhängigkeit zwischen Ungleichen, auf spezifische und 
punktuelle Vergemeinschaftung durch Zusammenarbeit an gemein­
samen Projekten und auf lose verknüpfte Netzwerke stützen [...] Die 
in der Umbruchphase auftretenden Krisen können nur in dem Maße 
überwunden werden, in dem es gelingt, die globalen Beziehungen

294 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999 

auf neue rechtliche und moralische Grundlagen zu stellen. Es bedarf 
eines Wertewandels, der an die Stelle der konkreten, inhaltlich be­
stimmten Gerechtigkeit des Teilens zwischen Gleichen die abstrakte 
und formale Gerechtigkeit zwischen Ungleichen setzt. Diese Aufgabe 
übernimmt das Konzept der Gerechtigkeit als Fairness.«7

3. Wertewandel und Globalisierung wirken heute massiv auch 
auf die Kirchen ein. Insofern befinden sich diese gegenwärtig in einer 
anderen, schwierigeren Lage als in den siebziger Jahren, als sie die 
erste Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland mit 
ihren Stellungnahmen noch weithin beherrschten. Sowohl in Ost­
wie in Westdeutschland zeigt sich heute - verglichen mit den ersten 
beiden Jahrzehnten nach dem Krieg - ein deutlicher Vitalitätsverlust 
der Kirchen, eine Krise vor allem in der Tradierung des Glaubens und 
der religiösen Gewohnheiten. Verändert haben sich nicht so sehr die 
formalen Schemata der Kirchenzugehörigkeit, auch nicht die recht­
liche Stellung der Kirchen, auch nicht die öffentlichen Erwartungen 
an sie (die vielfach höher sind als früher!) - verändert haben sich 
vielmehr Zahl, Entschiedenheit, Engagement und öffentliche Prä­
senz der Gläubigen. Die Gottesdienstgemeinden in der Bundesrepu­
blik Deutschland sind durch erhebliche Überalterung gekennzeich­
net. Lediglich 25 % der Jugendlichen erfahren den Glauben als 
vitale Kraft. Auch aus der Familie verschwinden die religiösen Tradi­
tionen, so das tägliche Tischgebet und das Kreuzzeichen. Immer we­
niger Eltern wirken positiv und aus eigener Überzeugung an der re­
ligiösen Erziehung ihrer Kinder mit. Nur 15 % aller befragten 
Bundesbürger sehen in der religiösen Erziehung der Kinder ein vor­
rangiges Erziehungsziel. Noch niedriger liegt die Zahl bei der erzie­
henden Elterngeneration: Nur 10% der 25- bis 44jährigen sehen in 
der Hinführung zum Glauben eine Erziehungsaufgabe für sich 
selbst. So wundert es nicht, daß 41 % der heute unter 30jährigen 
angeben, in einem faktisch areligiösen Elternhaus aufgewachsen zu 
sein. Immer mehr junge Menschen wachsen ohne Berührung mit 
Werten des Glaubens, religiösen Traditionen und einem auch nur 
bescheidenen religiösen Grundwissen heran.

Die Tradierungskrise des Glaubens drückt sich besonders scharf 
im Verhältnis von Eltern und Kindern in der Bundesrepublik aus. 
Darauf hat schon die internationale Wertestudie von 1981 aufmerk-

7 Richard Münch, Wie verändert die Globalisierung unser Sozial- und Wertesystem?, 
in: Zeitschrift zur politischen Bildung - Eichholz Brief 3/98, S. 17-24 (19, 21).

Person und Wert Ar- 295

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Maier

sam gemacht. Das überraschende Ergebnis war, daß in der (alten) 
Bundesrepublik Deutschland im Ländervergleich die Übereinstim­
mung der Jugendlichen mit den Eltern am geringsten ausfällt. Die 
heutigen Zahlen (1998) verschärfen noch das Bild. Übereinstimmung 
in der Einstellung zur Religion äußern 39 % der Jugendlichen der 
Bundesrepublik gegenüber 69 % der Jugendlichen in den USA, bei 
der Einstellung zur Sexualität sinkt diese Zahl auf 14 % bei den Ju­
gendlichen in der Bundesrepublik gegenüber 43 % bei den Jugend­
lichen in den USA, in der Einstellung zur Moral insgesamt stimmten 
77 % der Jugendlichen in den USA mit den Eltern überein gegenüber 
38 % der Jugendlichen in der Bundesrepublik. Soziologisch ergibt 
sich mithin, daß in der Bundesrepublik Deutschland wesentlich stär­
ker als in den USA die Generationen auseinanderstreben und sich 
nicht mehr in zentralen Wertvorstellungen treffen.

Diese Tendenz dürfte sich in den nächsten Jahren noch verstär­
ken. Das hat auch politische Gründe. Die Wiedervereinigung der ge­
trennten Teile Deutschlands im Jahr 1990 hat ja nicht nur die politi­
sche Landkarte verändert. Auch die religiösen Verhältnisse sind nicht 
mehr die gleichen wie früher. Deutschland werde künftig protestan­
tischer, nördlicher, östlicher sein - so prophezeite 1990 Volker Rühe, 
damals Generalsekretär der CDU. Auf den ersten Blick hatte er recht: 
War das Verhältnis von Katholiken und Protestanten in der alten 
Bundesrepublik nahezu ausgeglichen (26 zu 25 Mio), so wies das 
wiedervereinigte Deutschland eine protestantische Mehrheit von 
rund drei Millionen auf. Doch viel wichtiger war, daß mit der Wieder­
vereinigung die Zahl der Konfessionslosen in Deutschland deutlich 
zunahm; in Ostdeutschland ist sie heute höher als die der christlichen 
Konfessionen. So veränderte der Einigungsprozeß die überlieferten 
Grundlagen des Staat-Kirche-Verhältnisses: zum ersten Mal in der 
deutschen Geschichte seit der Christianisierung sind in einem Drittel 
Deutschlands die Ungetauften gegenüber den Getauften in der 
Mehrheit. Die überlieferte christliche Kultur ist im Gebiet der ein­
stigen DDR nur noch in Restbeständen vorhanden; christliche Erzie­
hung und Bildung muß »vom Nullpunkt« her ansetzen. Das verbin­
det sich mit einer religiösen Lage im Westen, die gleichfalls seit mehr 
als zwanzig Jahren durch einen Säkularisierungsschub, durch Glau­
bensschwund und Kirchenferne gekennzeichnet ist.

4. Es wundert nicht, daß sich in den letzten Jahren in den Dis­
kurs über Werte und Normen eine alt-neue Stimme eingemischt hat: 
die Ethik. Darin zeigt sich ein prinzipieller Wandel an. Waren die 

296 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999

»Ethics« als philosophische Disziplin in nachkantischer Zeit nur in 
den angelsächsischen Ländern erhalten geblieben, so sind sie heute 
im Begriff, auf den Kontinent zurückzukehren. Ethik = praktische 
Philosophie ist heute wieder eine gesuchte und geschätzte philoso­
phische Disziplin. Sie kann mit breitem öffentlichem Interesse rech­
nen. Ethikkommissionen überall; neue Lehrstühle für Wirtschafts-, 
Sozial-, Umwelt-, Bioethik in einer Zeit allgemeinen Stellenabbaus: 
die Nachfrage nach ethischer Orientierung wächst, und sie wächst 
gerade dort, wo die geistige Bewältigung der Probleme mit der Dy­
namik technisch-ökonomischer Veränderung, mit Wertewandel und 
Globalisierung nicht Schritt gehalten hat. Welch ein Unterschied zu 
der Zeit, in der praktische Philosophie an den deutschen Universitä­
ten kaum existierte (oder in die Wirtschafts- und Staatswissenschaf­
ten abgedrängt war)! Scheiers Versuch der Neubegründung einer ab­
soluten Ethik materialer Art blieb von begrenzter Wirkung. 
Wittgenstein und Heidegger verbannten die Ethik aus dem Zentrum 
der Philosophie. Heute dagegen sind Ethiker wie Ludger Honnefeider 
und Vittorio Hösle davon überzeugt, daß die praktische Philosophie 
im nächsten Jahrhundert Hochkonjunktur haben werde. Vorausset­
zung ist freilich, daß sie über die Kasuistik der Ethikkommissionen 
hinauswächst und das Moralprinzip philosophisch neubegründet.

III. Wertkonsens als Werk der Freiheit

Wie könnte eine ins Ethische erweiterte Neuaufnahme der Grund­
wertedebatte aussehen? Sie müßte neben den alten Partnern - Staat, 
Gesellschaft, Kirchen - stärker die Wissenschaften ins Spiel bringen, 
und zwar in einem Spannungsbogen, der von den normativen Dis­
ziplinen (Theologie, praktische Philosophie, Recht) bis zu den empi­
rischen Gegenpositionen (Geschichts- und Sozialwissenschaften) 
reicht. Die Überschneidungsbereiche von Wirklichkeit und Norm 
müßten thematisiert werden. Ethische Impulse und Momente in 
Recht und Wirtschaft bedürften einer verläßlichen wirklichkeitswis­
senschaftlichen Interpretation. Vor allem müßte ein neues Verständ­
nis dafür geweckt werden, daß unsere Verfassung, das fünfzigjährige 
Grundgesetz, ein Stück allgemeiner Ethik einschließt: jene Wahrhei­
ten und Maximen des vernünftigen Zusammenlebens, welche die 
amerikanische Verfassung »self-evident« nennt.

Es ist in jüngster Zeit oft daran erinnert worden, unter welchen 

Person und Wert A- 297

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Maier

Umständen dies geschah und welcher politische Grundwille darin 
wirksam war. Man wollte, indem man Freiheit und Menschenwürde 
auf den Schild erhob, dem neuen Staat ein positives Ziel setzen - in 
Abhebung vom Totalitarismus brauner wie roter Herrschaftssyste­
me. Man wollte sich aber auch abheben von einem positivistischen 
und formalistischen Verständnis der Demokratie, wie es in der Wei­
marer Zeit vorgeherrscht hatte. War Demokratie damals ein bloßes 
Datum, jederzeit aufhebbar durch den Willensakt des souveränen 
Volkes, so gehört sie für das Grundgesetz zu den grundlegenden Nor­
men, die der Änderung durch den Verfassungsgesetzgeber entzogen 
sind. Weil dem Grundgesetz ein materialer Begriff von Demokratie 
zugrundeliegt, kann es auch als Schranke gegen antidemokratische 
Betätigung wirksam werden. Die Wendung zur »wehrhaften Demo­
kratie«, von der man gesagt hat, daß sie sich freiwillig und bewußt 
des »Rechts auf Selbstmord« begebe, ist untrennbar verbunden mit 
der Wendung zu einem inhaltlich bestimmten Demokratiebegriff. 
Und diese Entscheidung fällt intra constitutionem - sie ist kein Ap­
pell an Werte jenseits der Verfassung, sondern ein Stück konkreter 
Wertausfüllung eines Rechtsbegriffs.

Ist dies alles naturrechtlicher Überschwang der Stunde Null ge­
wesen? Gilt es nicht mehr in pragmatischen und saturierten Zeiten? 
Seit vielen Jahren erleben wir, wie der in der Verfassung umschriebe­
ne ethische Grundkonsens der Nation schwächer wird - wie die Ver­
fassung selbst an leitender, integrierender Kraft verliert. Einerseits 
durch Unterforderung: Die 1949 geschichtsmächtig durchgesetzte 
Blanko-Rezeption ethischer Grundnormen - deutlich vor allem in 
der Nennung des Sittengesetzes in Art. 2 I GG - stößt auf Verlegen­
heiten; man kann wohl kaum sagen, daß sie von der Rechtsprechung 
weiter entfaltet worden wäre. Verfassungsimmanente Bestimmun­
gen wie die aller staatlichen Gewalt vorausliegende Menschenwürde 
werden zu Einbruchsstellen von Naturrecht für Grenz- und Notfälle 
zurückinterpretiert, wo es doch gälte, sie im Verfassungsalltag ohne 
Pathos, aber auch ohne falsche Wertprüderie wirksam zu machen. 
Andererseits gibt es auch Überforderungen der Verfassung, Ontolo- 
gisierung, ja Theologisierung von Verfassungsbestimmungen; dann 
wird die Verfassung zum großen »Weltenei« (Ernst Forsthoff), zum 
universellen Versprechen, zum beliebig zu detaillierenden Anwen­
dungskatalog - ein ähnliches Mißverständnis, nur mit anderen Vor­
zeichen. Ob nicht gerade das Vordringen von Interpretationsmustern 
der kritischen Theorie oder des Positivismus mit jenem Ausfall adä-

298 PHÄNOMENOLOGIE ■ KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999 

quater Interpretation zusammenhängt? Ob sich darin nicht, ähnlich 
wie in unseren Schulen und Hochschulen, Versäumnisse spiegeln, 
allzulanges Festhalten am scheinbar Selbstverständlichen, in Wahr­
heit längst Problematisierten, Unfähigkeit, den ethischen Grundkon­
sens zeitgerecht zu thematisieren?

Hier liegen wesentliche Aufgaben für die nächsten Jahre vor 
uns. Verfassungsethik kann sich nur aus konkretem Verfassungsver­
ständnis entwickeln. Werden die ethischen Elemente der Verfassung 
nicht thematisiert und wie Verlegenheiten umgangen, so kann die 
Verfassung ihre Kraft zur Homogenisierung nicht entfalten. Sie 
kann der pluralistischen Gesellschaft keine Basis anbieten. Im Ernst­
fall verfällt sie. Denn »was nicht mehr begriffen werden kann, ist 
nicht mehr«.8 Es kommt daher alles darauf an, die Verfassung als 
geschichtlichen Grundwillen unseres Volkes den Bürgern und beson­
ders der Jugend begreiflich zu machen - jene »Entschlossenheit zur 
Freiheit«, die den Wertkonsens begründet und in der alle sekundären 
Konflikte ihre Lösung finden können.

Eine solche Verlebendigung der Verfassung und ihrer ethischen 
Kräfte stößt heute auf eine doppelte Schwierigkeit. Einmal erlebt der 
Bürger stetig, wie die Politik vor Partikularkräften - Verbänden, Ta­
rifparteien, Aktionsgruppen - in eine quasi-notarielle Rolle zurück­
weicht. Wie soll der integrierende, das Ganze repräsentierende Cha­
rakter der Verfassung verdeutlicht werden, wenn die Alltagspolitik 
ihn oft so augenscheinlich verleugnet? Zum andern erlebt der Bürger 
umgekehrt, wie tragende Grundwerte der Verfassung in der öffentli­
chen Diskussion unversehens in Partikularethik von Gruppen ver­
wandelt werden. Diese Verwandlung geschieht teils naiv und unbe­
wußt, teils folgt sie einem strategischen Konzept. Was man gern 
loswerden möchte, weil es als beengend empfunden wird, erklärt 
man zum bonum particulare einer Gruppe der Gesellschaft - und 
hat damit die Begründung, es aus der Verfassung herauszulösen. 
Was man aufsprengen möchte, weil es als Ganzes Verpflichtungen 
mit sich bringt, verwandelt man aus einem integralen Wert in ein 
Bündel kontroverser Interessen - und erreicht damit das gleiche Ziel. 
Die Verfassung ist aber keine Bündelung subjektiver Ansprüche, 
sondern ihre Objektivation in einer dauerhaften rechtlichen Ord-

8 G. E W. Hegel, Gesammelte Werke, Bd. 5, Schriften und Entwürfe (1799-1808), 
Fragmente einer Kritik der Verfassung Deutschlands (1799-1803), Fragmente einer 
Reinschrift, Düsseldorf 1998. S. 161.

Person und Wert A- 299

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Maier

nung. Verfassung ist kein Abbruchsunternehmen, und in einer »hy­
pothetischen Zivilisation« (Robert Spaemann), in der alles denkbar 
ist, hat das Recht keine Stelle.

Ziehen wir ein Fazit: der Streit um die Grundwerte spielt nicht 
zwischen drinnen und draußen, zwischen einem der Neutralität ver­
pflichteten Staat und einzelnen Gruppen - er spielt im Inneren der 
Verfassung selbst. Er ist daraus entstanden, daß Gruppen den Staat in 
Dienst nehmen wollen; er ist daraus entstanden, daß der Staat viel­
fach seine eigenen Verpflichtungen nicht mehr ernst nimmt. Es geht 
nicht darum, daß der Staat das Gesetz der Gesellschaft (oder der Kir­
che) zu vollziehen hätte; es geht auch nicht darum, daß die Gesell­
schaft (oder die Kirche) gewissermaßen für Ethik »abgestellt« wird; 
es geht darum, daß der Staat sein eigenes Gesetz vollzieht, nach dem 
er angetreten ist: ein religiös und weltanschaulich neutraler, aber 
nicht ein wertneutraler, vielmehr ein wertoffener und wertgebunde­
ner Staat zu sein.

»Der freiheitliche Staat«, so hat es Paul Kirchhoff ausgedrückt, 
»gewinnt somit seine tatsächliche Gestalt in der Freiheitsausübung 
seiner Bürger. Würden diese sich nicht erwerbswirtschaftlich betäti­
gen, sondern dem Vorbild des Diogenes in der Tonne folgen, wäre der 
Finanzstaat ohne Finanzen. Würden die Menschen sich nicht für das 
Kind und dessen erzieherische Begleitung entscheiden, wäre der 
Staat ohne Zukunft. Würden die Grundrechtsberechtigten ihre Kul­
turfreiheit nicht ausüben, bliebe der Kulturstaat in seiner Freiheit­
lichkeit gedanken- und sprachlos und verlöre sein durch die Vielfalt 
der kulturellen Initiativen geprägtes Gesicht. Ginge kein Wähler zur 
Wahl, gäbe es keine Demokratie.«9

Zu Werten, Grundwerten können die konkreten Freiheiten des 
Bürgers nur dann werden, wenn sie sich an den Regeln des Zusam­
menlebens orientieren, wie sie in Verfassung und Rechtsordnung 
niedergelegt sind. Insofern ist die hier umrissene politische und so­
ziale Ordnung ein Maßstab - zumindest ein Orientierungsdatum - 
des Freiheitsgebrauchs. Aber auch das Umgekehrte gilt: ohne tägliche 
Umsetzung der Freiheit, ohne das Risiko glücklicher oder verfehlter 
Freiheitspraxis bleibt die Wertsubstanz der Verfassung ein abstrakter 
Besitz ohne Wirkung für das Leben des einzelnen. Grundwerte sind

9 Paul Kirchhoff, Die Verläßlichkeit einer Wertordnung als Grundlage einer freiheitli­
chen Demokratie, Vortrag bei der Akademie der älteren Generation in Karlsruhe am 
19. Oktober 1999 (MS), 10.

300 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999

nicht nur tradiertes Gut, sie sind nicht nur ein Erbe, von dem man 
zehrt - entscheidend ist, daß sie sich erneuern in einem Kreislauf 
subjektiver Aneignung und objektiver Bestätigung. Nur dann haben 
sie die Kraft, lebensgestaltend zu wirken.

Ein solcher Wertkonsens als Werk der Freiheit setzt freilich vor­
aus, daß die Fülle der Alternativen, die der konkrete Freiheits­
gebrauch eröffnet, auf den zentralen Grund der Freiheit bezogen 
bleibt. Robert Spaemann hat es so umschrieben: »Freiheit hat zwei 
Seiten: der ist nicht frei, der immer nur eine Sache tun darf. Der ist 
auch nicht frei, der alles tun darf, was er will, aber keinen Gesichts­
punkt hat, sich zu einer Sache zu bestimmen. Tun können, was ich 
will, ist konstitutiv für Freiheit. Aber noch wichtiger ist: wollen 
können. Und zwar wollen können in dem genauen Sinne des: Wis­
sen, warum ich tue, was ich tue. Wenn die Gesichtspunkte und Maß­
stäbe ihrerseits wieder Gegenstand einer Wahl sind, wenn das han­
delnde Subjekt von keinem verbindlichen Maßstab getragen ist, dann 
wird die Wahl blind. Aber eine blinde Wahl ist eine unfreie Wahl. 
Insofern eine hypothetische Zivilisation die Reproduktion verbindli­
cher Maßstäbe und Überzeugungen, die Reproduktion von Sinn er­
schwert, nimmt sie mit der einen Hand, was sie mit der anderen gibt: 
Freiheit. Denn Freiheit heißt: mit sich identisch sein können. Aber 
diese Identität kann nicht eine abstrakte, von allen Inhalten abgelöste 
Subjektivität sein, sie setzt vielmehr Identifikationsmöglichkeiten 
voraus. Und diese können nicht die Form der Hypothese, die Form 
des >vielleicht< haben. Es gibt keine Freiheit ohne jene einsehbare und 
nachvollziehbare Notwendigkeit, die wir >Sinn< nennen.«10

Zuletzt: welche Aufgabe bleibt den Kirchen, den einzelnen Chri­
sten? Zunächst sollten sie sich Rechenschaft darüber geben, daß sie in 
Dingen der Wertordnung und der Grundwerte nicht klüger sind als 
die nichtchristlichen Zeitgenossen; daß sie sich, wie sie, um eine red­
liche Analyse der sozialen und politischen Gegebenheiten bemühen 
müssen. Sie sollten auch der Versuchung widerstehen, spezifische 
Inhalte der christlichen Offenbarung in aktuelle Grundwertlücken 
einzusetzen. Denn in Verfassungen geht es um säkulare Werte - 
Werte, die sich zwar auf einem christlichen Hintergrund entwickelt 
haben, die aber heute prinzipiell »für alle« gelten.

Die Aufgabe, Grundwerte lebendig zu halten, sie neu zu be­

10 Robert Spaemann, Überzeugungen in einer hypothetischen Zivilisation, NZZ vom 
26.11.1976.

Person und Wert TV- 301

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Maier

gründen, kann nicht gelöst werden von einer Kirche, die sich inner­
halb eines komplexen Funktionsganzen Moderne Gesellschaft als 
spezifische Funktion der »Sinnvermittlung« bestimmt. Kirche ist 
keine Nutznießerin eines Zustands gesellschaftlicher Sinnleere. Sie 
gedeiht nicht in Marktnischen und Begründungslücken eines noch 
nicht voll rationalisierten Systems. Dann wäre sie selbst nur eine 
Hypothese, die entbehrlich wird, sobald das Problem gesellschaft­
licher Selbststabilisierung gelöst ist. Vielmehr muß die Kirche, wenn 
sie der Gesellschaft zu neuer Wertbegründung helfen will, Identität 
und Kontinuität ihres Glaubens in der Öffentlichkeit vertreten - ge­
gen alle Versuchung, diesen Glauben auf die bequeme Rückzugslinie 
der »Gesellschaftsrelevanz« zu verkürzen. Nur dann kann sie deut­
lich machen, daß sie zu Fragen der Gesellschaft aus einem Auftrag 
spricht, der von der Gesellschaft nicht abgeleitet ist.

Ein zweites: Die Kirche kann Werte und Wertbegründungen im 
heutigen Zustand der Gesellschaft nicht in einer Form gesellschafts­
praktisch durchsetzen, wie sie dies durch Jahrhunderte getan hat: 
nämlich in Gestalt eigener, mit Autonomie und Rechtsmacht aus­
gestatteter gesellschaftlicher Modelle. Dazu fehlt ihr in der moder­
nen Gesellschaft - und gerade in einer volkskirchlichen Ordnung mit 
weitgehender Verflechtung von Christ und Bürger! - die äußere 
Möglichkeit, aber auch die innere Legitimation. Was die Kirche in 
die Welt hinein verkündet, was sich um diesen Kern der Verkündung 
an erzieherischen, sozialen, humanen Aktivitäten kristallisiert, ist 
zeichenhaftes Angebot, nicht machtvolle Behauptung einer gesell­
schaftlichen Eigensphäre. Gerade weil christliche Forderungen der 
Freiheit, der Menschenwürde, der sozialen Gerechtigkeit im moder­
nen Verfassungsstaat aufbewahrt sind (ohne sich unter säkularen Be­
dingungen je voll realisieren zu können), kann die Kirche darauf ver­
zichten, sich in eine gesellschaftliche und ordnungspolitische 
Idealkonkurrenz auf vielen Gebieten (wie im Mittelalter und der 
frühen Neuzeit) einzulassen. Ihr zentraler Auftrag, Zeichen und 
Schutz der Transzendenz der menschlichen Person zu sein,11 wird 
am besten glaubhaft gemacht werden können, wenn sie auf Hast, 
Wirkungsbreite um jeden Preis und gesellschaftspolitischen Aktivis- 
mus am falschen Ort verzichtet. Wichtig ist, daß der ethische Diskurs 
mit der Zeit ein festes Fundament erhält - ein festeres jedenfalls als 

11 II. Vat. Konzil, Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute.

302 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999

das heutige Programm der Einigung in Richtung des geringsten 
Widerstands.

Und endlich: Die Kirche und die Christen können der nach 
Orientierung, Werten, Lebenssinn tastenden Gesellschaft am besten 
dadurch ein Beispiel geben, daß sie selbst sich den Aufgaben der Zeit 
stellen; daß sie die konkrete Geschichte annehmen und nicht schwär­
merisch aus ihr auswandern; daß sie die widerständige Welt nicht 
hoffnungsfroh im Feuer der Eschatologie untergehen lassen, sondern 
sich als »Friedensstifter«12 in dem, was ist, bewähren. Realismus und 
Weltzuwendung sind also gefragt. Darin könnte der Dienst der Kir­
chen auch in gegenwärtigen und künftigen Wertdiskussionen liegen.

12 Mt5,9.

Person und Wert A- 303

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinweise zu den Autoren

Eberhard Ave-Lallemant (München)
Jahrgang 1926, PD für phänomenologische Philosophie an der 
Universität München, ehemaliger Mitarbeiter in der Handschrif­
tenabteilung der Bayerischen Staatsbibliothek München. Mitglied 
des wissenschaftlichen Beirats der Max-Scheler-Gesellschaft. For­
schungsschwerpunkte: Phänomenologische Methode, Philosophische 
Kosmologie, Politische Philosophie. Veröffentlichungen mit Schwer­
punkt Phänomenologie und Realontologie, besonders auch zum Phi­
losophen- und Themenkreis der >Münchener Phänomenologien 
Buchpublikationen: Die Nachlässe der Münchener Phänomenologen 
in der Bayerischen Staatsbibliothek (1975); (Hg. mit H. Kuhn und 
R. Gladiator) Die Münchener Phänomenologie (1975); (Hg. mit 
H. Spiegelberg) Pfänder-Studien (1982); (Hg.) Hedwig Conrad-Mar- 
tius. Schriften zur Philosophie I-III (1963-65); (Hg.) Adolf Grimme. 
Sinn und Widersinn des Christentums (1969).

Christian Bermes (Trier)
Jahrgang 1968, Wissenschaftlicher Assistent im Fach Philosophie an 
der Universität Trier. Geschäftsführer der Max-Scheler-Gesellschaft 
und des Instituts für Medien und Kultur an der Universität Trier. 
Forschungsschwerpunkte: Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts; 
Phänomenologie, Metaphysik, Sprachphilosophie, philosophische 
Anthropologie und Kulturphilosophie. Buchveröffentlichungen: Phi­
losophie der Bedeutung (1997), Merleau-Ponty zur Einführung 
(1998); (Hg.) Sprachphilosophie (1999); (Hg. mit W. Henckmann 
und H. Leonardy) Denken des Ursprungs - Ursprung des Denkens 
(1998).

Urbano Ferrer (Murcia)
Jahrgang 1948, Professor im Fach Moralphilosophie an der Univer­
sität Murcia (Spanien), Mitglied der Phänomenologischen Gesell­
schaft in Spanien. Forschungsschwerpunkte: Phänomenologie, Ethik,

304 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinweise zu den Autoren

Analytische Philosophie, Politische Philosophie. Buchpublikationen: 
Perspectivas de la acciön humana (1990); Desarrollos de Etica feno- 
menolögica (1992); Conocer y actuar. Dimensiones fenomenologica, 
etica y politica (1992); Los implicitos eticos del lenguaje (1993); La 
autodeterminaciön y sus parädojas. Diälogo entre el pensamiento 
anglosajön actual y los autores cläsicos (1996); Filosofia moral (1997); 
(Hg.) Husserl y la teleologia (1995); (Hg.) Edith Stein (1998).

Manfred S. Frings (Albuquerque, New Mexico)
Jahrgang 1925, Professor emeritus DePaul University of Chicago. 
Ehrenpräsident der Max-Scheler-Gesellschaft. Hrsg, der Gesammel­
ten Werke von Max Scheier. Hrsg, von Schriften Martin Heideggers 
in der Gesamtausgabe (Parmenides, Heraklit). Forschungsschwer­
punkte: Max Scheier, Vorsokratiker, Rationalismus, Idealismus. 
20. Jahrhundert, Phänomenologie, Ethik, philosophische Anthro­
pologie, Seinsphilosophie. Neuere Buchveröffentlichung: The Mind 
of Max Scheier. The First Comprehensive Guide Based on the Com- 
plete Works (1997). Übersetzungen ins Chinesische, Französische, 
Japanische, Deutsche.

Michael Gabel (Erfurt)
Jahrgang 1953, wissenschaftliche Ausbildung am Philosophisch- 
Theologischen Studium Erfurt, der einzigen Hochschule für katho­
lische Theologie in der ehemaligen DDR in staatlich unabhängiger 
kirchlicher Trägerschaft. Seit 1993 Verwaltung des Lehrstuhls für 
Fundamentaltheologie und Religionswissenschaft am ehemals Phi­
losophisch-Theologischen Studium Erfurt, jetzt Theologische Fakul­
tät Erfurt. Mitglied des wissenschaftlichen Beirats der Max-Scheler- 
Gesellschaft. Neben Dissertation Intentionalität des Geistes. Der 
phänomenologische Denkansatz bei Max Scheler<, 1991 als Bd. 61 
der >Erfurter theologischen Studien< erschienen, und Aufsätzen zur 
Phänomenologie und Religionsphilosophie Scheiers weitere religi­
onsphilosophische Studien sowie Arbeiten über den ostdeutschen 
Dichter Franz Fühmann.

Wolfhart Henckmann (München)
Jahrgang 1937, Professor für Philosophie an der Ludwig-Maxi­
milian-Universität in München, Honorarprofessor der Shandong 
Teachers Universität in Jinan (VR China), Präsident der Max-Sche­
ler-Gesellschaft. Zahlreiche Publikationen zur Phänomenologie, zur 

Person und Wert A- 305

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinweise zu den Autoren

Philosophie Max-Schelers, zur Ästhetik und Anthropologie und zur 
Philosophie des deutschen Idealismus. (Hg.) Hegel. Einleitung in die 
Ästhetik (1985), (Hg.) Jean Paul. Vorschule der Ästhetik (1990), (Hg. 
mit C. Bermes und H. Leonardy) Denken des Ursprungs - Ursprung 
des Denkens (1998), Max Scheier (1998).

Eugene Kelly (New York)
Jahrgang 1941; Professor für Philosophie am New York Institute of 
Technology, Old Westbury, NY (USA). Fachrichtung: deutsche Phi­
losophie des 20. Jahrhunderts. Buchpublikationen: Max Scheier 
(1977); (Hg. mit L. Winters u. A. Viglione) Continental Philosophy 
and the Arts (1983); (Hg. mit L. E. Navia) The Fundamental Ques- 
tions (1985); Structure and Diversity (1997). Veröffentlichungen in 
J. of Social Philosophy, J. of Aesthetic Education, J. of Value Inquiry, 
Listening. Redakteur (mit T. Kasachkoff) American Philosophical 
Association Newsletter on Teaching.

Christian Krijnen (Amsterdam)
Jahrgang 1965, Forscher an der philosophischen Faktultät der >Vrije 
Universiteit Amsterdam< im Auftrag der Niederländischen Organi­
sation für wissenschaftliche Forschung< (NWO), bis 1999 ebenfalls 
Mitarbeiter am Zentrum für Ethik der Universität Nijmegen 
(CEKUN). Arbeitsschwerpunkte: Erkenntnistheorie, praktische Phi­
losophie, Kulturphilosophie, Transzendentalphilosophie. Veröffentli­
chungen zu: Kant, Neukantianismus, Evolutionäre Ethik, Tierrechts- 
Debatte, Begründungstheorie.

Rolf Lachmann (Berlin)
Jahrgang 1959, Privatdozent am Institut für Philosophie der Hum­
boldt-Universität zu Berlin. Forschungsschwerpunkte: Kulturphi­
losophie, Ethik, philosophische Anthropologie, Wissenschaftstheorie 
der Kulturwissenschaften. Buchveröffentlichungen: Ethik und Iden­
tität. Der ethische Ansatz in der Prozeßphilosophie A. N. White- 
heads und seine Bedeutung für die gegenwärtige Ethik (1994), 
Medizinische Gerechtigkeit. Patientenauswahl in der Transplanta­
tionsmedizin (1997), Susanne K. Langer. Die lebendige Form 
menschlichen Fühlens und Verstehens (2000).

306 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinweise zu den Autoren

Heinz Leonardy (Louvain-La-Neuve)
Jahrgang 1945, Professor für Philosophie an der Universite Catho- 
lique de Louvain, Vizepräsident der Max-Scheler-Gesellschaft. Ehe­
maliger Mitarbeiter des Husserl-Archivs zu Löwen. Forschungs­
schwerpunkte bilden die Phänomenologie und die Philosophie Max 
Scheiers. Zahlreiche Publikationen zur Philosophie Scheiers und zur 
Phänomenologie.

Henri Leroux (Grenoble)
Jahrgang 1928. Agregation de philosophie. Professor an der Univer­
sität Grenoble. Centre d'Etudes sur l'Actuel et le Quotidien (Paris). 
Forschungsschwerpunkte: Philosophie (Phänomenologie, Kunst, 
Recht, Religion), Soziologie (Wissenssoziologie, Alltäglichkeit). Pu­
blikationen sei 1985: Spengler ou la fascination de la decadence; La 
legitimation du capitalisme selon Sombart, Scheier et Weber; Saint- 
Bernard au present; Les structures mentales de l'anarchisme; Les 
valeurs de l'homme Weber; Bible et theisme Occidental; Michel 
Foucault et l'Ecole de Francfort.

Hans Maier (München)
Jahrgang 1931, Professor für Christliche Weltanschauung, Religions­
und Kulturtheorie an der Universität München. Zahlreiche Veröf­
fentlichungen über Verfassungs- und Verwaltungsgeschichte, Staats­
kirchenpolitik, Geschichte der christlichen Parteien; u. a. Revolution 
und Kirche, Studien zur Frühgeschichte der christlichen Demokratie 
(1959, 51988, auch englisch und französisch); Die ältere deutsche 
Staats- und Verwaltungslehre (1966, 31986); Kritik der politischen 
Theologie (1970); Demokratie in der Kirche (mit J. Ratzinger) (1970, 
auch engl., frz., sp., port., itaL); Kirche und Gesellschaft (1972, 
21979); Stellungnahmen (1978); Worauf Frieden beruht (1981, 
41985); Die Deutschen und die Freiheit (1985, 21986); Verteidigung 
der Politik (1990); Die christliche Zeitrechnung (1991,21992); Nach­
denken über das Christentum (1992); Das Freiheitsproblem in der 
deutschen Geschichte (1992); Begegnungen mit Schriftstellern 
(1993); Politische Religionen (1995); Eine Kultur oder viele? (1995); 
>Totalitarismus< und Politische Religionen< (Band I 1996, Band II 
1997); Wie universal sind die Menschenrechte? (1997); Von Orgeln, 
Chören und Kantoren (1997); Cäcilia unter den Deutschen (1998).

Person und Wert A- 307

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinweise zu den Autoren

Johannes Schaber OSB (Ottobeuren)
Jahrgang 1967, Benediktiner von Ottobeuren (1987), Ordentliches 
Mitglied der Europäischen Akademie der Wissenschaften und 
Künste< (1997), Pfarrer von Ottobeuren (1999). Forschungsschwer­
punkte: Die Augustinus- und die katholische Kant-Rezeption im 18.,
19. und 20. Jahrhundert; Mönchtum und Philosophie im 20. Jahr­
hundert. Zahlreiche Beiträge in Fachzeitschriften und Lexika.

Hans Rainer Sepp (Prag)
Jahrgang 1954, tätig am Center for Theoretical Study in Prag, Lehr­
tätigkeit an der Karls-Universität. Forschungsschwerpunkte: Phäno­
menologie, Metaphysik, Ästhetik, Ethik, Philosophie des 19. und
20. Jahrhunderts, Interkulturelle Philosophie. Buchpublikationen: 
(Hg. mit Th. Nenon) Husserliana Bd. XXV und XXVII (1987, 1989); 
(Hg.) Edmund Husserl und die Phänomenologische Bewegung 
(1988); (Hg. mit H.-M. Gerlach) Husserl in Halle (1994); Praxis und 
Theoria. Husserls transzendentalphänomenologische Rekonstruk­
tion des Lebens (1997); (Hg.) E. Stein: Potenz und Akt (1998); (Hg. 
mit L. Hagedorn) Jan Patocka - Texte, Dokumente, Bibliographie 
(1999); (Hg.) Metamorphose der Phänomenologie (1999).

Peter H. Spader (Scranton)
Jahrgang 1938, Professor für Philosophie an der Marywood Univer- 
sity (Scranton). Forschungsschwerpunkt bildet u.a. die Philosophie 
Scheiers. Zahlreiche Publikationen zu Scheier: Max Scheler's Prac- 
tical Ethics and the Model Person, in: American Catholic Philosophi- 
cal Quarterly LXIX (1995) und Scheler's Criticism of the Emptiness 
of Kant's Formal Ethics, Kritisches Jahrbuch der Philosophie Band 3 
(1998).

Robert Spaemann (München)
Jahrgang 1927, Professor für Philosophie an der Universität Mün­
chen. Forschungsschwerpunkte: Ideengeschichte der Neuzeit, Natur­
philosophie, Ontologie, Ethik, politische Philosophie und Religions­
philosophie. Neuere Buchpublikationen: Glück und Wohlwollen. 
Versuch über Ethik (41998); Moralische Grundbegriffe (51994); Per­
sonen (21998); Philosophische Essays (21994); Übersetzungen in 13 
Sprachen.

308 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sonja Rinofner-Kreidl

Edmund Husserl.
Zeitlichkeit und Intentionalität
2000. 828 Seiten. Reihe Phänomenologie. Kontexte, Band 8.
ISBN 3-495-47922-8

IVluß eine phänomenologische Philosophie einen dogmatischen Intuitionismus 
vertreten? Ist Husserls transzendentale Phänomenologie ein cartesisches Letzt­
begründungsvorhaben? Als Leitfaden zur Beantwortung dieser Fragen dient der 
Zusammenhang der Intentionalitäts-, Subjekt- und Zeitbewußtseinslehre. Me­
thodischer Ansatz und Ergebnis der Zeitbewußtseinsanalysen Husserls werden 
in Auseinandersetzung mit den diesbezüglichen Untersuchungen Alexius Mei- 
nongs und Franz Brentanos bestimmt. Die Autorin verteidigt eine Interpretation 
der Phänomenologie, die es erlaubt, den Einwand des Dogmatismus und 
Certismus zu relativieren bzw. zu entkräften, die Neuartigkeit und Eigentüm­
lichkeit des phänomenologischen Idealismus (in Abgrenzung von einer Tran­
szendentalphilosophie Kantischen Typs) klar herauszustellen und die Zeitbe­
wußtseinsanalysen, die in systematischer und werkgeschichtlicher Hinsicht 
eine zentrale Stellung einnehmen, für eine konstruktive Kritik der Idee der Phä­
nomenologie fruchtbar zu machen.

Aus dem Inhalt:
Teil A: Die Grundlagen der Phänomenologie
I. Das Modell der Intentionalität
II. Die Methode
Teil B: Zeitlichkeit, Intentionalität, Subjektivität
I. Zeitbewußtsein
II. Die Bedeutung der Zeitanalysen im Zusammenhang einer Phänomenologie 
des Bewußtseins
Teil C: Phänomenologie - Metaphysik oder Methode?
I. Die These vom absoluten Sein des Bewußtseins in den Ideen 1
II. Das Problem der Wissenschaftlichkeit in der Phänomenologie

Verlag Karl Alber Freiburg / München

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologie. Texte und Kontexte
Herausgegeben von Karl-Heinz Lembeck (Würzburg),
Emst Wolfgang Orth (Trier) und
Hans Rainer Sepp (Freiburg i.Br. / Prag)

Die Reihe repräsentiert grundsätzlich alle phänomenologischen Rich­
tungen und Methoden. Sie ist ein Forum, auf dem sich Tradition und 
Zukunftsorientierung vereinen und die phänomenologische Sachfor­
schung auf breiter Basis vorangetrieben wird. Der geistige Austausch 
zwischen der international und der im deutschen Sprachraum lebendi­
gen Wissenschaft sowie die gegenseitige Annäherung von östlichem 
und westlichem Denken bilden ein besonderes Anliegen der Reihe.
In der Abteilung TEXTE werden Primärwerke ediert, in der Abteilung 
KONTEXTE werden Forschungsarbeiten als Monographien und Sam­
melbände vorgelegt.

Außer dem vorliegenden Band sind in der Reihe 
bisher erschienen:

Emmanuel Levinas: Vom Sein zum Seienden.
TEXTE 1. 1997. 186 Seiten. ISBN 3-495-47632-6

Michel Henry: „Ich bin die Wahrheit.“
Für eine Philosophie des Christentums.
TEXTE 2. 1997. 406 Seiten. ISBN 3-495-47856-6

Bernhard Casper: Das Ereignis des Betens.
Grundlinien einer Hermeneutik des religiösen Geschehens.
TEXTE 3. 1998. 176 Seiten. ISBN 3-495-47894-9

Jose Ortega y Gasset: Schriften zur Phänomenologie.
TEXTE 4. 1998. 320 Seiten. ISBN 3-495-47845-0

Hans Rainer Sepp: Praxis und Theoria.
Husserls transzendentalphänomenologische Rekonstruktion 
des Lebens.
KONTEXTE 1. 1997. 328 Seiten. ISBN 3-495-47842-6

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paolo Volonte: Husserls Phänomenologie der Imagination.
Zur Funktion der Phantasie bei der Konstitution von Erkenntnis.
KONTEXTE 2. 1997. 304 Seiten. ISBN 3-495-47874-4

Peter Trawny: Martin Heideggers Phänomenologie der Welt.
KONTEXTE 3. 1997. 388 Seiten. ISBN 3-495-47865-5

Andrea Roedig: Foucault und Sartre.
Die Kritik des modernen Denkens.
KONTEXTE 4. 1997. 224 Seiten. ISBN 3-495-47860-4

Hans-lllrich Lessing: Hermeneutik der Sinne.
Eine Untersuchung zu Helmuth Plessners Projekt einer „Ästhesiologie 
des Geistes“ nebst einem Plessner-lneditum.
KONTEXTE 5. 1998. ISBN 3-495-47871-X

Rolf Kühn: Husserls Begriff der Passivität.
Zur Kritik der passiven Synthesis in der Genetischen Phänomenologie.
KONTEXTE 6. 1998. ISBN 3-495-47884-1

Hans-Rainer Sepp (Hg.): Metamorphose der Phänomenologie.
Dreizehn Studien von Husserl aus.
KONTEXTE 7. 1999. ISBN 3-495-47855-8

Sonja Rinofner-Kreidl: Edmund Husserl. Zeitlichkeit und Intentio­
nalität.
KONTEXTE 8. 2000. ISBN 3-495-47922-8

Lieferung über den Buchhandel.

Verlag Karl Alber Freiburg / München

https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993613 - am 16.01.2026, 10:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort
	Einleitung: Person und Wert. Zur Genesis einer Problemstellung
	Daseinsrelativität der Werte
	Phänomenologische Rekonstruktion personaler Akte
	Identität und Relation im Begriff der Person
	Max Scheiers Begriff des Ethos
	Ethos ohne Ethik? Perspektiven der Wertethik
	Der ›Formalismus‹ in der materialen Wertethik Max Scheiers
	Geist und Leib. Phänomenologie der Person bei Scheier und Merleau-Ponty
	Zwischen Thomas von Aquin und Kant. Max Scheiers Augustinus- Rezeption
	Scheler's Ethics vs. the Ethics of Success
	Orientierungssuche im Zeitalter der Kulturkreise - Eine Konstante im Werk Max Scheiers
	La valeur europeenne du formalisme
	Vom Ursprung des Menschen bei Max Scheier
	Politik und Moral
	Die Grundwertedebatte in der Bundesrepublik Deutschland 1976-1999
	Hinweise zu den Autoren

