
XIII  Einsamkeit und Kommunikation 

Wahrnehmen heißt immer schon mehr wahrnehmen: Wahrnehmend füge ich 
dem Wahrgenommenen meine Wahrnehmungsweise hinzu. Ich kann nicht tren-
nen zwischen dem Wahrgenommenen und der Art meiner Wahrnehmung – und 
muss es doch. Daher denke ich; ich wende mein Grundwissen, dass Wirklichkeit 
erscheinende Wirklichkeit ist – dass Erscheinung und das, wovon es Erschei-
nung ist, nicht identisch sind , aufs von mir Wahrgenommene an. 

Sich Sinn öffnen: sich Zeit verschaffen 

Während ich, etwas wahrnehmend, nicht zwischen dem Wahrgenommenen und 
mir als Wahrnehmenden unterscheiden kann, trete ich denkend bereits den Ge-
genbeweis an. Ich weiß nämlich, woher auch immer, dass, was erscheint, mir er-
scheint, dass ich es bin, der etwas wahrnimmt. Weiterdenkend wende ich mein 
Grundwissen sowohl auf meine Wahrnehmungen als auch auf mich als Wahr-
nehmenden an. Vor die Erscheinungshaftigkeit der Wirklichkeit gestellt, sehe ich 
mich selber wie von außen. Ich nehme an mir wahr, wie ich etwas oder jeman-
den wahrnehme. Meine Wahrnehmungen reflektierend, öffnet sich mir mit der 
mit wahrgenommenen Differenz zwischen mir als Wahrnehmenden und dem 
von mir Wahrgenommenen etwas mich unsichtbar mit ihm Verbindendes. Die-
ses trennend-verbindende Dritte von Innen (Wahrnehmung) und Außen (Wahr-
genommenem) erfahre ich als Sinn. Ihm unterstelle ich mein heutiges Empfin-
den, Denken und Handeln. Dieser Sinn ist offen, in dem Maße, wie er sich über 
die Öffnung eines Dritten von Innen und Außen erst herausbildet. Auf ihn hin 
nehme ich zu gleichen Teilen Abstand zu meinen Wahrnehmungen und mir als 
Wahrnehmendem, um von dorther in Koevolution mit dem mich umgebenden 
Außen wie mit mir selber zu treten. 

Sinn erschließt sich über die Abstandnahme des ihn Suchenden zu sich. Er 
erfüllt sich nicht über eine Suche, sondern als ein jähes Gefundenhaben, als 
neue, überraschende Sicht auf die Dinge und mich selber. Sinn ist insofern nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


196 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

konstruierbar. Dafür führt er mich in meiner Selbstkonstruktion: als Vorausbild 
einer bewältigten Innen-Außen-Differenz in Hinblick auf ein Drittes von Innen 
und Außen, das mich aus deren Umklammerung herausführt. Nichts ist leichter, 
als Sinn trivialrealistisch zu bestreiten; er zeigt sich ja nirgends, weder innen 
noch außen. Er kündet einzig und allein von der Meisterbarkeit der Differenz 
von Innen und Außen, von der wir jeweils bestimmt sind, davon, dass wir in der 
Lage sind, in uns Dominanz über ein uns Dominierendes herzustellen. Die Meis-
terbarkeit der uns hier und heute bestimmenden, in die Enge treibenden, uns die 
Enge zugleich perspektivisch erschließen lassende Differenz von Innen und Au-
ßen ist Ausweis des autopoietischen Vermögens unseres Inneren. Wir werden 
nie an dessen Grund gelangen, weil es gerade darin besteht, dass sich unser Inne-
res in Differenz zu sich selber befindet und immer neu bringt, sich gleichsam 
teilt und kraft dieser Teilung in ein Verhältnis zu sich selber bringt.  

Dass ich Abstand zu mir herstellen kann, ist im jaspersschen »Bewusstsein 
überhaupt« vorgebildet: Alles, was sich ihm – mir – zeigt, zeigt sich in Form ei-
ner Subjekt-Objekt-Spaltung. Das Bewusstsein dieser primären Spaltung ver-
schafft mir Einlass in die weitergehende – sich auf Subjekt- und Objektseite fort-
setzende – Differenz von Innen und Außen. Sie durchlaufend, entfalte ich sie; 
ich entfalte sie in und mit mir. Im Durchgang der mich hier und jetzt bestim-
menden Differenz von Innen und Außen gewinne ich mit dem Abstand zu mir 
den für meine Individuation nötigen Spielraum: Zeit. Bewusstsein haben heißt, 
nach Lévinas, Zeit haben.1 Ich gewinne hier und heute Abstand zum Hier und 
Heute. Je rückhaltloser ich mich in die gegebene Differenz von Innen und Außen 
begebe, desto mehr wird sich mein Sinn für Mögliches weiten. Im Maße dieser 
Weitung feie ich mich gegen die Versuchung, mir für die Zukunft Notwendig-
keiten auszuklügeln, die doch nur mein heutiges Eingeklemmtsein in einer In-
nen-Außen-Differenz extrapoliert. So halte ich mich noch in meinen Antizipati-
onen einem Nichtantizipierbaren, nicht zuletzt der Überraschbarkeit von mir 
selber, offen. Von der Überraschbarkeit von mir kaum mehr überraschbar, werde 
ich gegenüber meinen Verspätungen mir selbst gegenüber zunehmend gelasse-
ner; im Gegenteil, sie werden mir zum Kapital meiner Selbstverantwortung, die 
sich als Absolvenz der von mir selbst induzierten Zeitschleifen aus Erinnerung 
und Versprechen vollbringt.  

So sehr dem trivialen Realismus die Wirklichkeit etwas Geschlossenes, 
Wiss- und Aussagbares ist, identifiziert er Sinn mit der Bedeutsamkeit, die ich 
als jeweils Wahrnehmender dem von mir Wahrgenommenen zumesse. Ich messe 

                                                
1  Vgl. Emmanuel Lévinas: Totalität und Unendliches. Versuch über die Exteriorität. 

Freiburg i. Br. und München 1987, S. 348. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 197

ihm in dem Maße eine feste Bedeutung zu, wie ich versäume, mich als Wahr-
nehmenden mit wahrzunehmen und auf ein Drittes von Wahrgenommenem und 
Wahrnehmendem – also mich – zu reflektieren. So wenig ich mich reflektiere, so 
wenig gibt es einen von meinem Willen nach Sinn unabhängigen Sinn, genauso 
wenig wie es eine von meinen Wahrnehmungen unabhängige Wirklichkeit gibt, 
fremdes Selbstsein, das meinem widersteht. Abzüglich der von mir der äußeren 
Wirklichkeit zugemessenen Bedeutsamkeit, über die ich mich jener gegenüber 
sozusagen über Wasser halte, ist Wirklichkeit bloße, entmutigende Faktizität. Ihr 
Entmutigendes besteht in der Verletzung meines Grundwissens, dass die Wirk-
lichkeit, wie sie mir erscheint, nicht in ihren Erscheinungen aufgeht. Es besteht 
darin, dass schiere Faktizität die Idee realen Selbstseins, eines Bevölkertseins der 
Wirklichkeit von wirklichen Einzelwesen, die als diese verstanden werden wol-
len, radikal ausschließt.  

Damit verschließe ich mich gleichzeitig in mir selber. Ich beraube mich eines 
Anlasses zu lernen, mich über den Umweg des Außen selbst kennenzulernen. Ich 
beraube mich eines mir Widerstand bietenden Gegenübers, an dem ich meine 
Fähigkeit, eine sich mir bietende Innen-Außen-Differenz auf eigene, innengelei-
tete Weise zu durchlaufen, erprobe. Statt mich selber der Wirklichkeit als einem 
mir entgegenstehenden Selbstsein näherzubringen, an das ich mich, ihm mein In-
neres leihend, aktiv vergäße, generiert bloße, trivialrealistische Faktizität Pseu-
donotwendigkeiten, mit denen ich mich ebenso pseudosouverän selber aufspiele: 
Wo sich die Gelegenheit böte, mich für etwas, das ich nicht schon selber bin, zu 
öffnen, d.h. mich auf eine bestehende Innen-Außen-Differenz einzulassen, sehe 
ich mich bemüßigt, ein mich herausforderndes fremdes Wirkliches, sei es abzu-
wehren, sei es zu überwältigen. 

Realismus der »wirklichen Variationen« 2 

Für Piaget stellt Wirklichkeit, vor aller Faktizität, ein funktionelles Zusammen-
spiel von Möglichkeit und Notwendigkeit dar. Jedes reale Phänomen ist danach 
als Aktualisierung eines Möglichen zu denken. Zugleich erweist es sich als so 
notwendig, wie es bereits Bestandteil der Gesamtheit möglicher Variationen ge-
wesen sein muss. Wirklichkeit, wie wir sie jetzt und hier vorfinden, stellt die ak-
tuelle Überschneidung von Möglichem und Notwendigem dar.2 Es ist diese 
Überschneidung, die das jeweilige Erscheinen von Wirklichkeit bewirkt. Indem 
der triviale Realismus, faktizistisch, unseren Sinn für Wirklichkeit von unserem 

                                                
2  Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget – ein Selbstporträt in Gesprächen, S. 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


198 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Grundwissen um ihre Erscheinungshaftigkeit, die Differenz von Erscheinung 
und dem, wovon es Erscheinung ist, entkoppelt, tut es uns – tun wir uns selbst – 
Gewalt an. Er wird uns zur Quelle gleichermaßen unserer Selbstüberschätzung 
wie -erniedrigung.  

Die uns trivialrealistisch suggerierten ›Notwendigkeiten‹ bedrängen uns so 
sehr, wie wir uns als Zuschauer einer filmhaft ablaufenden äußerlichen Wirk-
lichkeit aus dem allgemeinen koevolvierenden Werden heraushalten und darüber 
letztlich den Kontakt zu uns selbst verlieren. Wollen wir dies vermeiden, müssen 
wir uns von den Suggestionen eines Pseudonotwendigen einerseits, vom Zwang 
zur Pseudosouveränität andererseits befreien. Wir brauchen uns lediglich der uns 
hier und jetzt bestimmenden Differenz von Innen und Außen auszusetzen, um 
uns inmitten jener wirklichen Variationen vorzufinden, deren Bestandteil wir 
nicht nur selber sind, sondern die wir als Teilnehmer der Wirklichkeit mit der 
Entfaltung unserer selbst mitschaffen, d.h. Mögliches wirklich werden lassen. 
Jede mich bestimmende Differenz von Innen und Außen konkretisiert sich, von 
mir durchlaufen, zu einer wirklichen Variation. Ihr muss ich mich, um ›durchzu-
kommen‹, akkommodieren. Ich passe mich damit nicht nur den mich bestim-
menden Bedingungen meiner Existenz an, sondern ihnen ein: Ich mache mich 
zum Agenten der Überschneidung von Möglichem und Wirklichem, indem ich 
die vorgefundenen Verhältnisse meinen mitgebrachten Intentionen und Bedürf-
nissen assimiliere. 

Um nichts als meines eigenen Durchkommens willen gehe ich in die mich 
aktuell bestimmende Innen-Außen-Differenz hinein. Im Zuge ihrer Absolvenz 
assimiliere ich die sich herausbildenden wirklichen Variationen meinen Bedürf-
nissen und Vorhaben, wie ich zuvor meine Bedürfnisse und Vorhaben an die be-
stehenden wirklichen Variationen akkommodiert habe. Innen und Außen wech-
seln dabei mehrmals die Plätze: Ich mache das Außen, dem ich mich viabel 
mache, mir selber viabel; ich verinnerliche es, um wiederum aus mir herauszuge-
hen, das mir Eingeprägte zu entfalten, das Entfaltete – mich als Werdenden – 
dem Außen hinzuzufügen. Ich ›konstruiere‹ mich auf diese doppelte Weise mei-
ner Selbstentfaltung einerseits, meiner Selbsthinzufügung andererseits. Kon-
struktionen sind Herstellungen von Selbstverhältnissen inmitten vorgefundener 
wirklicher Variationen. Selbstverhältnisse wiederum sind Entfaltungen absol-
vierter Innen-Außen-Differenzen; durch sie hindurchgehend, individuieren wir 
uns. Medium unserer Individuationen ist unsere Freiheit, die uns, inmitten von 
Unfreiheit, als innere Freiheit gegeben ist. Sie bewirkt in uns zugleich ein sich 
vertiefendes Gefühl unseres Unterschiedenseins von allem, noch von uns selber. 
Es ist dieses Gefühl, das uns in unserer Verlorenheit für das uns Verbindende 
sensibilisiert.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 199

»Wahrheit ist«, sagt Jaspers, »was uns verbindet – und: in der Kommunikati-
on hat Wahrheit ihren Ursprung.«3 Auch wenn wir die Wahrheit niemals er-
kenntnismäßig werden ermitteln können, können wir sie doch ethisch, an unserer 
Lebensführung, erweisen. Wir können als in uns stehende, aus uns handelnde 
Wesen, die von ihrer Umwelt unterschieden und darüber mit ihr strukturell ver-
koppelt sind, in all unserer Verlorenheit unsere Verbundenheit miteinander reali-
sieren, indem wir unsere akosmische Vernunftbegabtheit dafür einsetzen, einen 
antifaktischen Bereich der Verbundenheit zu schaffen, durch unseren einfachen 
guten Willen zu einvernehmlichem Verhalten, der bereits unsere Fähigkeit zu 
ihm bekräftigt.4  

In uns selbst bereits haben wir an einem Umfassenderen als uns selber teil. 
Wir haben teil an ihm in unserem Sinn für ein Selbstverständliches, noch dann, 
wenn es alltäglich dementiert wird. Wir verhalten uns zueinander, wie wir zu uns 
selber stehen – im Positiven wie im Negativen. Was wir für uns selber erreichen 
wollen, können wir nur mit den Anderen erreichen5, in Kopplung an die Verhält-
nisse, die uns umgeben und bestimmen. In gleicher Weise wirkt mein kommuni-
katives Vermögen von innen nach außen und von dorther zurück auf mein Inne-
res. Um mich auszudrücken, muss ich aus mir herausgehen; im Herausgang aus 
mir nehme ich mein Inneres nach draußen mit. Damit exponiere ich mich nicht 
nur vor den Anderen, sondern auch vor mir selber. Nicht nur, dass ich nach au-
ßen trete und mein Inneres dorthin mitnehme; ich beginne, mich und mein Inne-
res meinerseits wie von außen zu sehen, um von dorther, mit den Augen der An-
deren (die ich mit meiner Sicht auf mich ausstatte), das Maß meines Heraus-
gangs aus mir zu regulieren.  

Kommunizierend trete ich aus meiner Selbstumschlossenheit heraus, gehe 
auf den Anderen in der Hoffnung zu, mich ihm – und über ihn mir selber – ver-
ständlich machen zu können. Ich sende Zeichen des Michzeigens aus, die die 
semiotische Ebene der Kommunikation vorgeben, auf der ich vom Anderen ge-
sehen und verstanden werden will. Ich schaffe einen immateriellen Kontext, in-
nerhalb dessen ich als innerliches Wesen mit anderen innerlichen Wesen auf äu-
ßerliche Weise verkehre, auf eine Weise, die ihn und mich als innerliche Wesen 
bewahrt. Ich schaffe einen mich mit dem Anderen verbindenden Kontext, indem 
ich mich mit Worten und Gesten verständlich zu machen, aus mir, meiner 

                                                
3  Karl Jaspers: Der philosophische Glaube, S. 46. 
4  Vgl. Humberto R. Maturana: Erkennen: Die Organisation und Verkörperung von 

Wirklichkeit. Ausgewählte Arbeiten zur biologischen Epistemologie. Braunschweig 
und Wiesbaden 1985, S. 29f. 

5  Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


200 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Selbstumschlossenheit, meinem In-Sprache-Sein sprechend herauszutreten su-
che, um mich so dem Außen als von ihm Unterschiedenen hinzuzufügen. 

Um meiner eigenen Verstehbarkeit willen öffne ich mich dem Anderen. Ich 
lasse mich von ihm gleichsam aus der Fassung bringen, d.h. ich nehme ihn zum 
Anlass, mich in mir zu dezentrieren. Aus der Fassung gebracht, werde ich mir – 
in meiner Unterschiedenheit von mir selber – näher gebracht. Es ist ein Ausweis 
von Identität, von sich selbst abzusehen, sich für anderes als sich selber zu inter-
essieren und zu engagieren.6 Von daher halte ich dem Anderen gerade darüber 
stand, dass ich die durch ihn ausgelöste Destabilisierung mit freiwilliger Selbst-
dezentrierung kontere: ihn zum Anlass eines Lernens nehme. Auf diese Weise 
wende ich an mir selber die Erfahrung doppelter Kontingenz als Regel unseres 
von Ungleichzeitigkeit bestimmten Miteinanders an. Ich lerne, mich im eigenen 
Handeln als innerliches Wesen zu bewahren und darüber dem Anderen Platz für 
die Achtung seiner Andersheit zu machen. 

Kritik der Intersubjektivität 

Es ist noch ein Akt meiner Innerlichkeit, aus mir heraus-, auf den Anderen zuzu-
gehen, mit ihm zu kommunizieren. Die Kommunikation, d.h. der äußerliche 
Verkehr mit den Anderen, kann mich nicht davon entlasten, auf meine eigene, 
einsame Weise durch die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen zu 
gehen. Jaspers bringt den Gedanken in eine Kreisform: Um ich selbst zu sein, 
brauche ich die Kommunikation mit den Anderen, während ich erst aus meiner 
Einsamkeit in Kommunikation mit ihnen trete.7 Das jeweilige Dritte von Innen 
und Außen, woraufhin jeder Einzelne in Absolvenz der ihn bestimmenden Diffe-
renz von Innen und Außen unterwegs ist, ist nicht schon unser gemeinsames 
Drittes. Aber es macht uns bereit zu ihm. Was uns zu ihm bereit macht, ist das 
Wissen, dass uns gerade das, was uns voneinander unterscheidet, miteinander 
verbindet. Wir erkennen einander in unserer eigenen Unterschiedenheit von al-
lem, noch von uns selber, wieder: Die Verlorenheit des einen rührt an die des 
anderen.  

Zu Recht wendet sich Ernst von Glasersfeld gegen das Konzept eines auf der 
Vorstellung eines intersubjektiven Wissens beruhenden sozialen Konstruktivis-
mus. Wir können ein gemeinsames, intersubjektives Drittes lediglich praktisch 
wollen, nicht aber theoretisch voraussetzen. Wäre es voraussetzbar, brauchten 

                                                
6  Vgl. Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus, S. 157. 
7  Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 201

wir es nicht mehr praktisch zu wollen. Soziales Wissen stellt sich immer nur in 
Erfahrung des Abgrunds zwischen Einzelnem und Einzelnem her, wo jeder je-
dem eine Blackbox ist, wo jeder jedem nur über die Äußerlichkeit seines Han-
delns und die Zeichen, die er aussendet, nachvollziehbar ist, nicht aber als er sel-
ber.8 Es gibt mithin kein Wissen des Sozialen, nur das der doppelten Kontingenz: 
nie schon zu wissen, was der Andere gerade denkt und zu tun beabsichtigt. Wir 
können den sozialen Zusammenhalt so wenig konstruieren wie den Sinn, den wir 
suchen. Wir können ihn bestenfalls aus der erfahrenen doppelten Kontingenz, 
die zwischen uns waltet, rekonstruieren. Wir können ihn aus den wirklichen Va-
riationen, in deren Mitte wir uns jeweils vorfinden, extrahieren, derweil jeder für 
sich einen Ausweg aus der aktuellen Umklammerung von Innen und Außen, ein 
Drittes von beidem, das aus ihr herausführt, sucht. Entscheidend ist die Indirekt-
heit, über die sich ein sozialer Zusammenhang herstellt. Er ist das Ergebnis unse-
rer koevolutionären Individuationen auf ein sich immer erst noch öffnendes Drit-
tes hin, von dem her wir uns in aller Unterschiedenheit voneinander miteinander 
verbunden erfahren. Erich Jantsch erblickt denn auch nur dort einen »echten 
Dialog«, wo zwei Wesen weniger intersubjektive Unterstellungen austauschen, 
als dass sie aus dem Moment ihrer Begegnung heraus, interaktiv, ein ihnen be-
reits gemeinsames Drittes entbergen und somit etwas Sichtbares zu konstituie-
ren.9

Während ich, vor ein konkretes Problem gestellt, auf ein sich mir öffnendes 
Drittes von Innen und Außen hoffe, das mir einen Ausweg bietet, weiß ich nicht, 
wovon die Anderen bedrängt sind. Ich weiß nur, dass unsere Probleme wie deren 
Bewältigungen eine vergleichbare Struktur aufweisen: Jeder muss seine Antwort 
auf die ihn bedingende Differenz von Innen und Außen finden; jeder muss die 
Differenz auf seine Weise durchlaufen, um sich, auf ein Drittes von Innen und 
Außen bezogen, von deren Bedrängung zu befreien; jeder muss aus sich heraus-, 
auf die Anderen zugehen, sich aus seiner Selbstzentriertheit lösen, um sich, 
wenn auch stolpernd, immer wieder aufs Neue in eine vorlaufend-vorläufige Ba-
lance zu bringen. Um meiner eigenen Balance willen muss ich eine umfassende-
re Balance im Blick haben. Von dieser her bringe ich überhaupt erst die Kraft zu 
jener auf. Um mit mir, nach innen hin, im Gleichgewicht zu sein, bedarf es des 
Ausgleichs nach außen hin, mit den Anderen. Dieser Ausgleich untersteht dem 

                                                
8  Vgl. Drittes Siegener Gespräch über Radikalen Konstruktivismus. Ernst von Glasers-

feld im Gespräch mit Lumis. In: Ernst von Glasersfeld: Radikaler Konstruktivismus, 
S. 344. 

9  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 282. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


202 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Gebot eines uns verbindenden Selbstverständlichen, materialisiert sich dieses 
auch nirgends.  

Es ist die Aufgabe der Vernunft, dieses Selbstverständliche – vor allem Ver-
stehen Verständliche – antifaktisch zu vertreten. Sie vertritt es, so Jaspers, in 
Form »universellen Mitlebens« und »totalen Kommunikationswillens«.10 Auch 
wenn uns allen Vernunft gegeben ist, so einigt sie uns nicht schon, sondern erst 
unser Wille, von ihr Gebrauch zu machen: uns freiwillig in unserem Inneren auf 
ein zu Lernendes – und uns miteinander Verbindendes – hin zu dezentrieren. 
Dabei hilft uns unser Sinn fürs Selbstverständliche, das Verbindende der Wahr-
heit selbst. Wir kommunizieren, als zu Kommunikation Fähige, aus einem uns 
bereits Verbindenden heraus, als, in all unserer Irrtumsfähigkeit, habituell auf 
Wahrheit Bezogene, die aus der Erfahrung ihrer Verbundenheit heraus aus eige-
nen Kräften ein Verbindendes zu schaffen versuchen. Per Kommunikation er-
weisen wir aneinander unsere Friedensfähigkeit zu, indem wir die Erwartung des 
Normalfalls eines uns in aller Unterschiedlichkeit zum Trotz Verbindenden an 
uns und unseresgleichen herantragen, auf dass wir diesen Normalfall mit unse-
rem eigenen Handeln beglaubigen.  

Wo Sprache nicht verbindet: Wahn und Totalisierung 

Jaspers kontrastiert die Normalität dieser Erwartung am Gegenbeispiel ihres psy-
chopathologischen Ausfalls. So existiert keine den Schizophrenen gemeinsame 
Welt, in der Schizophrene einander als Schizophrene erkennen und sich darüber 
verständigen könnten. Es kann so wenig eine ihnen gemeinsame Welt geben, wie 
die Differenz von Innen und Außen in der Schizophrenie als nicht bewältigbar 
erlebt wird: sei es, dass sich die Betroffenen komplett mit der äußeren Welt iden-
tifizieren, sei es, dass sie sich selbst wie auf einen Punkt zusammengezogen er-
leben, sei es, dass sie glauben, alle Welt könne in ihr Innerstes blicken.11

Wo ich dagegen die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen als 
absolvierbar erfahre, um sie aus dieser Erfahrung heraus auf zunehmend selbst-
bestimmte, innengeleitete Weise zu durchlaufen, erfahre ich Wirklichkeit als 
Widerstand gegen mich. An ihm erfahre ich mich als von ihr, von allem, noch 
von mir selber, unterschieden. Über den Umweg der Wirklichkeit, kraft meines 
Bezugs zu dem, was vor mir schon da ist, demgegenüber ich mich von allem An-

                                                
10  Vgl. Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 115 und 967. 
11  Vgl. ders.: Allgemeine Psychopathologie. 8. unveränderte Auflage. Berlin – Heidel-

berg – New York 1965, S. 105f. und 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 203

fang an verspäte, in Erinnerung an mich, der ich schon nicht mehr bin, stoße ich 
auf ›mich‹. Ich stoße auf mich als ein Bewusstseinswesen, dem alles, die Welt, 
es selbst, nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung gegeben ist, während er in 
der Lage ist, sich mit dem, wovon er getrennt ist, immateriell, über Sprache, zu 
verbinden. Ich erlebe Sprache, aller Verschiedenheit, ja, Unübersetzbarkeit der 
Sprachen zum Trotz, als etwas mich immer schon mit den Anderen Verbinden-
des. Vor dem Hintergrund des prinzipiell Verbindenden unseres In-Sprache-
Seins können wir es uns leisten, aus uns herauszugehen, ohne uns verloren zu 
gehen. Wie erst aufgrund unserer Fähigkeit, uns von außen zu sehen, uns in den 
Anderen hineinzuversetzen, Moralität möglich ist, arbeitet unser Sprachvermö-
gen dieser Fähigkeit vor. So antizipiere ich sprechend je schon den Standpunkt 
des Anderen, insofern er mich hören soll und ich mich ihm verständlich machen 
will. Ich setze, bevor ich etwas Bestimmtes sage, einen Kontext struktureller ge-
genseitiger Verstehbarkeit voraus, der mich darauf vertrauen lässt, mit dem, was 
ich sage, grundsätzlich nachvollziehbar zu sein.12

Dieses Grundvertrauen scheint wiederum in der Psychose auszufallen. Wäh-
rend wir im Normalfall, d.h. im Fall einer als bewältigbar erlebten Differenz von 
Innen und Außen, zwischen Selbst- und Fremdbeobachtung changierend, uns der 
Zeichensysteme unserer Sprachen bedienen, um uns einander mit- und nachvoll-
ziehbar zu machen, machen Psychotiker selbstabschließend-privaten Gebrauch 
von Sprache, in einer Weise, die Sprache als Kommunikationsmedium ad absur-
dum führt, so, als solle Sprache trennen und nicht verbinden.13 Dementsprechend 
beschreibt Karl Jaspers genuin philosophische Positionen wie Nihilismus und 
Skeptizismus in ihren Extremen als psychotische Zustände.14 Sie sind in dem 
Maße psychotisch, wie sie einen endgültigen Rückzug von der Außenwelt, den 
Selbstausschluss aus der mich bestimmenden Innen-Außen-Differenz, exekutie-
ren. Diesen Selbstausschluss, jenen Rückzug bezahlt der Kranke mit Wahnfanta-
sien: Mit ihnen muss er die Welt, die ihm untergegangen ist und immer neu un-
tergeht, immer neu aufbauen.15 So wenig ich in diesen Fällen denkenderweise 
auf etwas vertrauen kann, wovon mein Denken bereits getragen wäre (um auf-
grund dessen aus mir heraus-, in Kommunikation mit Anderen zu treten), werde 

                                                
12  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 23. 
13  Vgl. Fritz B. Simon: Psychopathologische Konstruktionen. In: Gebhard Rusch und 

Siegfried J. Schmidt (Hg.): Konstruktivismus in Psychiatrie und Psychologie. 
Frankfurt/M. 2000, S. 96. 

14  Vgl. Karl Jaspers: Allgemeine Psychopathologie, S. 247. 
15  Vgl. Sigmund Freud: Über einen autobiographisch beschriebenen Fall von Paranoia. 

A.a.O., Bd. VII, S. 192f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


204 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

ich im Denken Totalität anstreben: eben die, derer ich real entbehre. Anstatt 
meine Idee von Ganzheit (die ich als Person bereits mitbringe) an die äußere 
Wirklichkeit heranzutragen und daran meine bleibende Unterschiedenheit von 
allem – mich in meiner exzentrischen Position – sowohl zu erfahren als auch 
auszudrücken, fühle ich mich gezwungen, das Ganze als solches, totalisierend, in 
Ausschluss meiner selbst, zu denken.  

Das Gefühl eigenen Ganzseins, von Selbstkohärenz im Sinne Antonovskys, 
stellt sich über gelungene Integrationen von Begrenzendem, Verschiedenarti-
gem, Widerstrebendem bei gleichzeitigem Loslassen innerer Fixierungen, Ängs-
ten wie Erwartungen, her. Es nimmt ab und verhärtet sich zu Zwanghaftigkeit 
mit Abnahme der Bereitschaft, mich mit der mich augenblicklich bestimmenden 
Innen-Außen-Differenz zu konfrontieren. So beginnt sich mein Denken nicht als 
antwortend, sondern als vorgebend misszuverstehen. Erik H. Erikson unterschei-
det zweierlei Gestalten des Ganzen: »Ganzheit« und »Totalität«.16 Erfahre ich 
Ganzheit bereits an mir selber, als organisches Zusammenwirken von Heteroge-
nem bei fortschreitender Wechselbeziehung zwischen Funktionen und Teilen 
meiner selbst als lebendigen Organismus, so stellt Totalität ein konturiertes Gan-
zes dar, wo Innen und Außen geschieden sind, wo, was innen ist, nicht draußen 
bleiben darf, während Äußeres drinnen nicht geduldet wird, kurz, das in gleich 
absoluter Weise aus- wie einschließt.  

Aufs Ganze vertrauend, überlasse ich mich der Selbstorganisation dieses 
Ganzen analog zu der sich autopoietisch herstellenden Ganzheit meiner eigenen 
Person. Noch, ja, gerade dort, wo ich mich von allem unterschieden weiß, mache 
ich die Erfahrung eines mich latent Haltenden. Zugleich muss ich mich zu dieser 
Erfahrung erst bereit machen, mich diesbezüglich selber konditionieren, etwa in-
dem ich mich bereit mache, mich der mich hier und heute bestimmenden Diffe-
renz von Innen und Außen zu konfrontieren, in einem nächsten Schritt in sie 
hineinzugehen, um mich in einem weiteren Schritt einem sich mir draußen un-
verhofft Öffnenden innerlich zu öffnen. Die daran geknüpfte Erfahrung, selber 
immer nur antworten, nichts erschaffen zu können, das nicht der Möglichkeit 
nach schon da wäre, also nie über die erste Initiative zu verfügen, verdichtet sich 
mir zum Gedanken einer mich mit dem Anderen verbindenden Conditio humana. 
Er verbindet uns, wie er uns an unsere Unterschiedenheit von allem, noch von 
uns selbst, erinnert. Überall dort, wo ich den Gedanken einer unserer Macht und 
Intelligenz grundsätzlichen entzogenen menschlichen Bedingtheit herunterspiele, 
bin ich gezwungen, um meiner selbst sicher zu sein, einerseits mein Umfeld kon-
trollieren und zu manipulieren und andererseits mich selber immer neu erfinden 

                                                
16  Vgl. im Folgenden Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus, S. 168 (Anm.). 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 205

zu müssen, ohne jemals der sein zu dürfen, der ich bin. Ich muss, nach innen wie 
nach außen hin, permanent konstruktive Leistung aufwenden: totalisieren.  

Auf die Dauer meines eigenen Lebens wird hierzu meine Kraft und Intelli-
genz nicht ausreichen. Es wird meinem Denken nicht gelingen, einen Zustand 
innerer Sicherheit herzustellen, der nicht wieder von meinem Weiterdenken de-
mentiert würde. Genauso werde ich meine Umwelt nicht dauerhaft unter Kon-
trolle halten oder manipulieren können, ohne dass ich das Selbstsein meiner 
Umwelt als Widerstand zu spüren bekäme. In dem einen wie dem anderen Fall 
werde ich unablässig damit beschäftigt sein, Lücken, die sich mir auftun, zu 
schließen, ohne dass sich je eine Geschlossenheit des Ganzen herstellen würde, 
in und an dem ich endgültige Sicherheit fände.  

Der Existenzialismus des radikalen Konstruktivismus und der 
radikale Konstruktivismus des Existenzialismus 

Kierkegaard nennt es, wie gesehen, das »Ärgernis« des Verstandes, etwas den-
ken zu müssen, das er gar nicht denken kann. Er kann es insofern nicht denken, 
als unser Denken immer nur auf die ihm zugrunde liegende Differenz von Innen 
und Außen antworten kann. Das Ärgernis des Verstandes – die Gewaltbereit-
schaft totalisierenden Denkens – geht, so Kierkegaard, aus einer »akustischen 
Täuschung« hervor, der Verkennung dieses jetzigen Augenblicks, demgegenüber 
sich der Verstand im Maße seines Veranlasstseins durch ihn verspätet.17  

Wo ich Vertrauen in ein vorexistentes Ganzes, ein sich immer wieder neu 
öffnendes Drittes von Innen und Außen, durch gedachte Totalität ersetze (mit all 
den vorweggenommenen Pseudonotwendigkeiten im Schlepptau), beginne ich, 
nicht nur diesen Augenblick, sondern alle noch kommenden Augenblicke nie-
derzuhalten. Ich beginne, mit der Wirklichkeit selbst zu konkurrieren. Dabei 
kann ich nur verlieren. So im Fall des radikalen Konstruktivismus Ernst von 
Glasersfelds, wenn dieser seine fugenlose Leugnung einer objektiven Wirklich-
keit durch seine Theorie einer komplett selbstbezüglichen Subjektivität überaus-
gleicht. Wobei sich sein erkenntnistheoretischer Radikalismus bei Nachfrage als 
lebenspraktische Selbstbehauptung eines Einzelnen zu erkennen gibt, der keine 
Muttersprache sein eigen nennen kann: Von Glasersfeld beschreibt seine Hin-
wendung zum Konstruktivismus als für ihn, der er als Kind gleichermaßen im 
Italienischen, Französischen und Deutschen aufwuchs, als einzig gangbaren 

                                                
17  Vgl. Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-

schrift, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


206 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Weg, aus dieser Differenzerfahrung heraus sich (s)eine Welt(en) zu konstruie-
ren.18 Was die Radikalität seines Konstruktivismus mit einem Schlag nachvoll-
ziehbar macht – allerdings weniger nach Maßgabe der in seiner Theorie ausge-
sprochenen epistemologischen Verwerfungen als eines dieser Theorie impliziten 
Existenzialismus: eines Denkens der Verlorenheit par excellence.  

Umgekehrt ist der Existenzialismus Jean-Paul Sartres seinerseits eine Art ra-
dikaler Konstruktivismus, verknüpft er doch die freie Selbstwahl des Einzelnen 
mit dem epistemologischen Dogma, wonach das Subjekt seine eigene Subjekti-
vität zu keinem Zeitpunkt überschreiten könne.19 Weder Sartre noch von Gla-
sersfeld sind denn auch mit ihren theoretischen Mitteln zu einem tragfähigen 
Begriff des Politischen gekommen. Gerade dafür hätte es eines Rests an naivem 
Realismus bedurft. Unter politischem Gesichtspunkt nämlich ist ein solcher alles 
andere als naiv, nämlich alternativlos. Er geht aus unserem natürlichen Weltbe-
griff, dem zufolge uns die Sonne, allem besseren Wissen zum Trotz, immer neu 
›unter‹- und ›aufgeht‹ und die Erde ein bewohnbar zu machendes Haus und eben 
kein nur sich im Weltraum drehender und irgendwann verglühender Planet sei. 

Das Politische des naiven Realismus besteht darin, dass voneinander Unter-
schiedene sich nicht nur eine Welt des Gemeinsamen ersehnen, sondern antifak-
tisch-alltagstauglich konstruieren. Wir konstruieren ein Gemeinsame notwendi-
gerweise äußerliche Art, auf dass wir als an einem Gemeinwesen Beteiligte das 
Gemeinsame eben dieses Gemeinwesens nachvollziehbar erhalten und, darauf 
aufbauend, die Möglichkeit gemeinsamen Handelns begründen. In seiner Selbst-
konstitution durch gemeinschaftliches Handeln kommt dem Politischen, so Ernst 
Vollrath*, strukturell Sichtbarkeit zu: Wir müssen uns im politischen Umgang 
mit der Welt und miteinander auf die Zeichen, die wir einander geben, verlassen 
können.20 Das Politische drängt in dem Maße zur Sichtbarkeit, wie es auf Viel-
heit beruht. Vielheit wiederum konstituiert und erhält sich über Oberflächig-
Meinungshaftes. In diesem Sinne ist das Politische nicht nur anti-ontologischer, 
sondern nicht-theoretischer Natur. Es lässt sich weder auf weltanschauliche 
Treue noch auf wissenschaftliche Erkenntnisse verpflichten. Politische Urteils-
kraft bewahrt uns, im Gegenteil, unseren Sinn für das ›Uneigentliche‹, Zeichen-
hafte, äußerlich Vermittelnde unseres Zusammenlebens, indem sie ihre Grund-

                                                
18  Vgl. Drittes Siegener Gespräch über Radikalen Konstruktivismus. A.a.O., S. 345. 
19  Vgl. Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus? A.a.O., S. 12. 
*  Ernst Vollrath (1932-2003), deutscher Philosoph des Politischen in der Nachfolge 

Hannah Arendts (1906-1975). 
20  Vgl. im Folgenden Ernst Vollrath: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft. 

Stuttgart 1977, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 207

sätze weniger aus einem Denken ableitet, als dem Meinen und Handeln der 
Menschen selbst abschaut. 

Es ist gerade das erkenntnistheoretische Defizit politischen Common-Sense-
Denkens, das seine Nachvollziehbarkeit und Verlässlichkeit ausmacht. So ist 
beispielsweise Maturana, unbeschadet seines selbstbezüglich-konstruktivisti-
schen Denkansatzes, in Fragen der Ethik und Politik durchaus ›naiv‹. Ja, sein 
bewusst eingegangener Widerspruch zu seiner eigenen wissenschaftlichen Theo-
rie macht seine ethisch-politischen Aussagen überhaupt als solche erkenn- und 
sympathetisch nachvollziehbar.21 – Während Sartres politisch-soziales Denken 
nicht grundlos22 zeitlebens geirrlichtert hat, hat von Glasersfeld das in ethisch-
politischer Hinsicht Unbefriedigende seines theoretischen Ansatzes offen einge-
standen. Dass er nichtsdestotrotz an seiner philosophischen Intuition festgehalten 
hat, macht seine Theorie so angreifbar wie sein Denken in seinem akosmischen 
Eigensinn kenntlich. Nicht zuletzt dies offenbart das implizit Existenzialistische 
seines radikalen Konstruktivismus. 

                                                
21  Vgl. Hella Exner und Franz Reithmayr: Anmerkungen zu Maturanas Versuch einer 

Ethik. In: Hans Rudi Fischer (Hg.): Autopoiesis. Eine Theorie im Brennpunkt der Kri-
tik. Heidelberg 1991, S. 137ff. 

22  So wirft Jean Piaget Sartres Existentialismus vor, alle Werte durcheinandergebracht 
und den Menschen erniedrigt zu haben, »indem er Freiheit auf Willkür und Denken 
auf Selbstbestätigung reduziert«. Jean Piaget: Weisheit und Illusionen der Philoso-
phie. Frankfurt/M. 1974, S. 269. – Demgegenüber stand Piaget dem existenzphiloso-
phischen Denken Jaspers' prinzipiell zustimmend gegenüber. Vgl. ebd., S. 259ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325-013 - am 14.02.2026, 16:44:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

