
https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Bernard Bernarding 
  

Und Anna seufzte  
zum Himmel empor 

 

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


 

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Bernard Bernarding 

Und Anna seufzte  
zum Himmel empor 

Warum der liebe Gott manchmal böse 
und die Bibel schier unglaublich ist

Streitschrift über die christliche Religion 

Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Bernard Bernarding 

Und Anna seufzte zum Himmel empor. Warum der liebe Gott manchmal 
böse und die Bibel schier unglaublich ist. Streitschrift über die christliche 
Religion 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018 

E-PDF: 978-3-8288-7133-5
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4235-9 im Tectum Verlag erschienen.)

Die Abbildungen in diesem Buch stammen von der Agentur iStock/Getty 
Images (19), von dem Künstler Julius Schnorr von Caroldsfeld (2, Quelle:  
hansgruener.de), von einem unbekannten holländischen Meister aus dem 
18./19. Jahrhundert (1, Quelle: Aukt. Stahl, HH) sowie privat (1). 
Das Titelbild zeigt ein Motiv des italienischen Renaissance-Malers Dome-
nichino (1581–1641) (Copyright AKG), das die seufzende Maria Magda-
lena darstellen soll. Da sämtliche Abbildungen der biblischen Figuren auf 
der Phantasie der jeweiligen Künstler beruhen, steht dieses Gemälde 
(Ausschnitt) hier sinnbildlich für alle Frauen, ob sie Eva oder Maria, Cä-
cilia oder Sarah heißen, die zum Himmel flehen – weil sie Gottes 
Handeln nicht verstehen oder Hilfe von ihm erwarten. 

Alle Rechte vorbehalten 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


„Habe den Mut,
dich deines eigenen Verstandes
zu bedienen!“

Immanuel Kant

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Technischer Hinweis:
Im Interesse besserer Lesbarkeit hat der Autor auf akademische Fuß-
noten und Querverweise verzichtet. Fremdwörter werden nur bei
wirklichem Bedarf benutzt, theologische Fachbegriffe am Ende der
Kapitel im Glossar erläutert. Alle Bibel-Zitate in diesem Buch stammen
aus der Stuttgarter Erklärbibel (2016) und aus Die gute Nachricht
(1994) der Bibelgesellschaften und Bibelwerke aus Deutschland, Öster-
reich und der Schweiz. Weitere Basis-Quellen waren:
www.vatican.com
www.welt-der-bibel.de
www.unifr.ch/bkv/

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Inhaltsverzeichnis

Prolog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

De structura mundi: Die (echte) Schöpfungsgeschichte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 1  13

Als die Menschen Gott erfanden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 2  21

Adam und Eva oder das Gehorsamsprinzip . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 3:  33

Wie kam das Böse in die Welt? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 4  45

Das Versagen des Allmächtigen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 5  53

Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 6  59

Jesus von Nazareth, König der Juden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 7  87

Saulus Paulus, ein Genie vor dem Herrn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 8  111

Der Herr und das Weib. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 9  123

Ikone Maria: Traurige Mutter, glorreiche Jungfrau . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 10  137

Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher . . . . . . . . . .Kapitel 11  145

Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 12  157

Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 13  171

Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 14  187

Religion als Quelle der Gewalt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 15  197

Warum Gott trotz allem niemals sterben wird . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .Kapitel 16  219

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231

Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235

VII

Bibliographie zum Nach- und Weiterlesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  239

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Mein DANK geht an Frau Prof. Dr. Lucia Scherzberg (Universität
Saarbrücken) für zahlreiche Streitgespräche und ihre – für mich kon-
struktiven – kritischen Einwände.

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Prolog

„Suchet, und Ihr werdet finden; klopfet an, und es wird Euch aufgetan!“
(Mt 7,7 und Lk 11,9)

„Wo läufst du denn hin? Das Leben, das du suchst, wirst du nicht finden!“
(aus dem Gilgamesch-Epos)

  Es war einmal ein großer gewaltiger Gott von unendlicher Weisheit,
Güte und Allmacht. Er lebte ohne Anfang, also seit jeher, muttersee-
lenallein irgendwo in den unendlichen Weiten des Firmaments. Ob er
sich dabei einsam fühlte, wissen wir nicht, auch haben wir nicht den
Schimmer einer Ahnung, was er eine Ewigkeit lang getan hat. Wir wis-
sen auch nicht, ob Gott sich überhaupt mit etwas „beschäftigen“ muss,
oder ob er einfach wie ein Buddha regungslos verharrt. Was wir wissen
– wenn stimmt, was die christliche Bibel sagt – ist die Existenz engel-
hafter Wesen, die sich Gott irgendwann geschaffen hat. Was diese En-
gel wiederum „den ganzen Tag" lang machten, ist uns ebenfalls unbe-
kannt. Nur ein Prophet namens Jesaja wusste es, er durfte mal einen
kurzen Blick ins Allerheiligste werfen, wie er uns in seinem gleichna-
migen Buch, Kapitel 6, erzählt: Demnach priesen die Engel den Herrn
ohne Unterlass und riefen verzückt: "Heilig, heilig, heilig!" Ob Gott sich
darüber gefreut hat oder ob es ihm irgendwann langweilig wurde, ent-
zieht sich unserer Kenntnis. Nur soviel scheint klar: der allmächtige
Herr, der solange alleine war, hatte offenbar Gefallen gefunden an „le-
bendigen“ Wesen, an „Gesellschaft“ oder wie immer man es nennen
mag. Deshalb schuf er noch einen gewaltigen Kosmos und eine Welt
mit Menschen nach seinem Ebenbild, die er auf dem Planeten Erde
platzierte.

Diese märchenhafte Erzählung ist der Grundtenor der Schöp-
fungsgeschichte(n), wie sie die monotheistischen Religionen überlie-
fert haben. Sie ist gewiss schon fantastisch genug, doch was nach jü-
disch-christlicher Lesart dann geschah, im Paradies und auf der Erde,

1

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


sprengt die menschliche Vorstellungskraft vollends: Gott schuf seine
Wesen zwar so, wie er sie haben wollte – doch die neuen Menschen ta-
ten dem Vernehmen nach, was sie wollten! Sie widersetzten sich dem
göttlichen Verbot, vom Baum der Erkenntnis zu essen, sie zeugten so-
gar Babys mit den Engeln des Herrn (!), so steht es tatsächlich in der
Bibel geschrieben (1. Mos 6). Wer an dem grandiosen Dilemma schuld
war, lässt sich nicht mehr feststellen, jedenfalls hatte der Allmächtige
schon bald genug von seinen undankbaren Geschöpfen – und be-
schloss kurzerhand, „alles Leben auf Erden“ wieder zu vernichten.
Auch das ist in der Heiligen Schrift nachzulesen (1. Mos 6,7). Aber die
furchtbare Sintflut war erst der Anfang eines nicht enden wollenden
Dramas, denn Gott hatte eine einzige Familie – sie trug den Namen
Noah – von der ultimativen Bestrafung ausgenommen. Deren Nach-
kommen waren jedoch ebenfalls „durch und durch schlecht“ (O-Ton
Gott), und so ging das ganze Theater von vorne los: Die Menschen
sündigten ohne Unterlass, selbst Feuer und Schwefel auf Sodom und
Gomorrah brachten sie nicht zur Räson. Bis der Allmächtige schließ-
lich zur ultima ratio griff und seinen eigenen Sohn auf die Erde schick-
te, der dort – am Kreuze sterben sollte. In seiner großen Güte hatte
Gott, um die sündigen Geschöpfe „von ihrer großen Schuld zu erlösen“,
tatsächlich ein Menschenopfer dargebracht!

Wer jetzt glaubt, bei dieser Schilderung handele es sich um eine
nicht ganz ernst zu nehmende Volkserzählung aus längst verflossener
Zeit, der hat natürlich Recht – und irrt trotzdem gewaltig! Denn dieses
altorientalische Märchen ist zwar erkennbar von Mythen, Sagen und
Legenden durchwoben – was die christlichen Kirchen aber nicht daran
hindert, in heiligem Eifer darauf zu beharren, bei der Schöpfungsge-
schichte (Genesis) handele es sich absolut ernsthaft um „Gottes wahres
Wort“. Und zwar „irrtumsfrei“, wie es im Katechismus heißt, der die
Glaubenslehre der Christen verbindlich beschreibt. Und so glauben es
denn auch die etwa 2,5 Milliarden Christen (Quelle: Pew Research) in
aller Welt. Wenn sie es glauben..

Derzeit leben rund 7,6 Milliarden Menschen auf der Erde. Laut
„monogenistischer Lehre“ der Kirche allesamt Nachkommen von
Adam und Eva. Jeder einzelne von ihnen hat Hoffnungen, Sehnsüchte
und Erwartungen, jeder hat Sorgen, Ängste und Kummer. Und, ganz
wichtig: Jeder Mensch auf dieser Erde glaubt an etwas. Mindestens

Prolog

2

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


fünf Milliarden glauben an (einen) Gott, der Rest entweder an eine
nicht definierbare Macht oder an den Zufall. Auch die Atheisten glau-
ben etwas, nämlich dass es keinen Gott gibt. Zudem glaubt der
Mensch, dass er einzigartig sei. Das stimmt sogar, zumindest hinsicht-
lich seiner individuellen genetischen Veranlagung. Tatsächlich ist der
Mensch aber bloß Abkömmling der Hominiden und ein winziges Teil-
chen im riesigen Biosystem Erde. Und diese ist wiederum nur ein win-
ziges Teilchen im astronomischen System Kosmos. Etwa so bedeutend
wie eine einzelne Ameise im brasilianischen Urwald.

Natürlich ist der Mensch, „die Krone der Schöpfung“, nicht mit
einer gemeinen Ameise zu vergleichen. Nach allem, was wir wissen, ist
er auf Erden das einzige Lebewesen, das sich seiner selbst bewusst ist
und Dinge nicht nur intuitiv erfassen kann. Der Mensch hat nämlich,
im Gegensatz zu den Tieren, einen Verstand. Den konnte er dazu nut-
zen, sich „die Erde untertan“ zu machen, so wie der Gott der Bibel ja
ausdrücklich gefordert hat. Beim Glauben an eben jenen Gott soll der
Verstand dann allerdings zurückstehen, meint die „Heilige Mutter Kir-
che“ der Christen. Denn wichtiger als dieser ach so menschliche, zum
Irrtum neigende Verstand sei das Geheimnis des Glaubens.

Das ist der Punkt: Das Geheimnis des Glaubens. Dieses Geheimnis
ist ebenso paradox wie universell. Überall auf dem Globus glauben die
Menschen seit ihrer Bewusstseinswerdung an höhere Wesen, an Geis-
ter und göttliche Gestalten. Sie bauen ihnen unfassbar prächtige Tem-
pel und Kathedralen, sie beten Steine an und Kruzifixe, seufzen zum
Himmel empor und knien nieder, feiern Gottesdienste und pilgern zu
Gedenkstätten, opfern Geld, Zeit und die Gesundheit, schneiden sich
die Haare ab oder die Vorhaut, fasten und geißeln sich, singen und
tanzen auf Prozessionen, manchmal bis zur Trance.

Warum tun die Menschen das? Und warum tun die Kirchen so, als
seien selbst albernste Zeremonien vollkommen in Ordnung, wenn sie
nur der Ehre Gottes dienen? Warum setzen die christlichen Kirchen
(und der Islam) das „Geheimnis des Glaubens“ als Generalwaffe gegen
Zweifler ein und beharren auf der furchtbaren Drohung: Wer nicht
glaubt, der wird verdammt? Wäre es nicht langsam Zeit, die Erkennt-
nisse moderner Theologie in die Praxis umzusetzen und die alten Er-
zählungen und Erdichtungen der Propheten als das zu verstehen, was
sie viel eher sind als „Gottes Wort“, nämlich „der Versuch einer Welter-

Prolog

3

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


klärung in antiker Zeit“ (die Theologin Prof. Dr. Lucia Scherzberg,
Universität Saarbrücken). Vor allem aber: Müssten die Kirchen nicht
endlich dazu übergehen, den zornigen, eifersüchtigen und gewalttäti-
gen Gott des Alten Testaments ins Museum zu schicken?

Davon handelt dieses Buch. Es will dem globalen Phänomen auf
die Spur kommen, warum die Menschen noch heute zu Gott oder Göt-
tern beten, die vor grauer Vorzeit erfunden worden sind. Erfunden
von frühen Vorfahren, die noch keinen Schimmer von Naturwissen-
schaften hatten und glaubten, die Erde sei eine Scheibe. Das Buch will
der Frage nachgehen, warum sich ausgerechnet der ägyptisch-jüdische
Wettergott Jahwe – im Gegensatz zu seinen mythischen Kollegen El,
Baal, Re, Orisis, Zarathustra, Marduk, Zeus, Jupiter etc. bis in die heuti-
ge High-Tech-Zeit hinein „lebendig“ erhalten konnte. Und warum die
Schüler der westlichen Hemisphäre noch immer die alten biblischen
Geschichten von Adam und Eva, Kain und Abel lernen müssen – aber
nicht explizit als Mythen und Märchen, sondern oft als quasi-reale,
göttlich inspirierte Wahrheiten. Noch heute meint nahezu jeder fünfte
Europäer, der Mensch sei durch einen Schöpfungsakt Gottes entstan-
den, in den USA glaubt dies fast die Hälfte der Bevölkerung! (siehe da-
zu auch: Institute for Creation Research, USA oder Studiengemeinschaft
Wort und Wissen, Deutschland).

Die Menschheit hat im Laufe der Zeit außerordentlich viele Reli-
gionen hervorgebracht, Wissenschaftler schätzen ihre Zahl auf über
9000. Im Atlas der Weltreligionen (Oxford University Press Inc. New
York/Calmann & King Ltd, deutsch: Könemann Verlagsgesellschaft,
Köln) und im Internet (www.atla.com u.v.a.) sind die wichtigsten da-
von aufgeführt und erklärt. Götter gab es aber noch viel mehr, vor al-
lem in der Antike: Die alten Griechen und Ägypter haben gleich meh-
rere hundert Götter verehrt, auch die Germanen hatten die Qual der
Wahl, zu wem sie denn nun beten sollten. Im Hinduismus lassen sich
noch heute zigtausend Götter verherrlichen, während der Buddhismus
ganz ohne Gott auskommt. Wir wollen uns in diesem Buch aber auf
die jüdisch-christliche Tradition konzentrieren, weil sie unseren Konti-
nent Europa und unsere kulturelle Verwandtschaft in Amerika am
stärksten geprägt hat. Und diese Religion ist, wie auch das Judentum
und der Islam, abrahamitisch und monotheistisch: Es gibt nur einen
Gott. Und der Urvater heißt Abraham.

Prolog

4

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Der Gott des Alten Testaments verhält sich allerdings, und diese
Erkenntnis bleibt nicht ohne Irritation, außerordentlich merkwürdig.
Ein Gott, der in heiligem Zorn seine eigene Schöpfung ersäuft, ständig
als unerbittlicher Kriegsgott auftritt und dabei zur Vernichtung ganzer
Stämme aufruft. Der mit seinem Geschöpf Abraham einen exklusiven
„Bund“ schließt, Frauen gern zappeln lässt, bis sie endlich Kinder krie-
gen, und der schließlich einem kleinen Volk im Nahen Osten (das zu
dieser Zeit noch gar nicht existiert!), einen privilegierten Sonderstatus
verpasst und das Land Kanaan „verspricht“ – wobei die dort lebenden
Menschen erst noch getötet oder vertrieben werden müssen…

Wirklich verblüffend war und ist in diesem Kontext aber die ein-
gangs erwähnte christliche Kernbotschaft, wonach sich der allmächtige
Gott nicht mehr anders zu helfen wusste, als seinen eigenen „Sohn“
(von dessen Präexistenz vorher niemand etwas wusste) auf die Erde zu
schicken, um dort ans Kreuz genagelt zu werden. Dieser Christus
(Messias = „der Gesalbte“) war übrigens kein Christ, sondern Jude.
Das, woran Jesus selbst glaubte (nämlich an seinen „Vater“, den Gott
der Juden), gilt zwar bis heute als gültiges Wort Gottes – aber nur im
Judentum! Das Christentum hat seit seiner Gründung durch den
Apostel Paulus eine eigene Glaubenslehre. Da man nun aber schlecht
die Ansicht vertreten kann, ausgerechnet Jesus von Nazareth habe sich
womöglich in der Religion geirrt, müsste das Judentum eigentlich das
wahre Christentum sein. Tatsächlich aber sind es zwei verschiedene
Religionen, die zwar ein gemeinsames Erbe haben, sich aber viele Jahr-
hunderte hinweg feindlich gesinnt waren (die ersten Juden-Pogrome
gingen von Christen aus!). Die Juden akzeptieren Jesus nicht als Gottes
Sohn, sie glauben weder an den Erlösertod des Nazareners noch an
seine Auferstehung. Dafür glauben sie, genau wie christliche Kreatio-
nisten, an jeden einzelnen Buchstaben im Alten Testament. Ein Testa-
ment, das vor Blut, Terror, Krieg, Intrigen, Schändungen und merk-
würdigen Wundern nur so strotzt.

Der Autor des vorliegenden Buches hat keine Ahnung, ob dieser
Gott tatsächlich existiert, woher sollte er es auch wissen? Er kann al-
lenfalls glauben, was ihm seine Lehrer und Erzieher im wahrsten Sinne
des Wortes „vorgebetet“ haben – so wie Lehrer und Erzieher in allen
Kulturen den Kindern etwas (anderes!) vorbeten. Im Judentum und
dem Islam müssen oft schon Kleinkinder die Heiligen Schriften aus-

Prolog

5

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


wendig lernen („Du sollst es deinen Kindern einschärfen!“, 5. Mos
6,7). Auch meine eigene sehr fromme Mutter hat mir bereits als Baby
die Händchen gefaltet, mir vom „gütigen Vater im Himmel“ erzählt
und dabei Gebete gemurmelt. Ich durfte schon als siebenjähriger Bub
Messdiener werden und später meine gymnasiale Schulbildung in
einem klösterlichen Internat bei den „Steyler Missionaren“ genießen.

Trotz dieser tiefreligiösen Erziehung musste ich eines Tages aber
verblüfft feststellen, dass mir „das Geheimnis des Glaubens" zuneh-
mend entglitt. Persönlich hatte ich gar nicht viel dazu beigetragen,
aber irgendwann begann die biblische Botschaft, sich selbst zu entzau-
bern. Vielleicht auch deshalb, weil bei der Lektüre des Alten Testa-
ments die von Gott gegebene Vernunft in scharfe Opposition zum
Glauben geriet. Denn die Bibel verherrlicht (göttliche) Gewalt in
einem völlig inakzeptablen Maße (siehe Kapitel 3, 4, 5 und 15). Unter-
stützt wurde mein religiöser Ablösungsprozess von Texten großer
Denker wie Marcion, Celsus, Julian von Aeclanum, David Hume, Im-
manuel Kant, Bertrand Russell und vielen anderen. Auch deren faszi-
nierende Gedankenkraft hat mich dazu ermutigt, bei der Reflexion
über Gott wie das Kind in dem Andersen-Märchen „Des Kaisers neue
Kleider“ scheinbar naive Fragen zu stellen:
– Warum hat „der liebe Gott“ die Menschen eigentlich nicht so ge-

schaffen, wie er sie gern haben wollte?
– Warum hat der Allmächtige zugelassen, dass diese Welt so schlecht

wurde, dass er sie selbst per Sintflut wieder vernichten musste?
– Wieso hat ein Gott es nötig, seinen eigenen „Sohn“ zu opfern?
– Wie funktioniert das Erlöser-Prinzip: Die Sünden der Menschen

sind einfach weg, weil Jesus am Kreuz gestorben ist?
– Warum lässt der Allmächtige den Teufel sein Unwesen treiben –

und geht sogar einen Pakt mit ihm ein (Buch Noah)?
– Warum dürfen die „Ebenbilder Gottes“ im kosmischen Maßstab

nur für einen Wimpernschlag auf der Erde verweilen, während sie
aber „ewig“ für ihre Sünden büßen sollen?

Von solchen Fragen handelt diese Streitschrift. Das Buch will auf das
Angst einflößende Gottesbild hinweisen, das im Alten Testament ver-
mittelt wird, und Fragen nachgehen, die im Religionsunterricht oft nur
peripher behandelt werden. Vor allem aber will es die Bibel ernst neh-
men, wie es einem „Wort Gottes“ gebührt, und die Heilige Schrift auf

Prolog

6

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


eine natürliche Weise hinterfragen, im Literalsinn (wörtlich/sinnge-
mäß) und mit der lutherischen Methode sola scriptura (allein durch
die Schrift). Ausdrücklich will es sich dabei nicht der Sichtweise der
Kirchen und ihrer akademischen Exegeten bedienen, sondern der
Sichtweise eines normalen Gläubigen, der gelegentlich oder regelmä-
ßig betet, sonntags in die Kirche geht, „den Bund fürs Leben“ vor
einem Geistlichen schließt und seine Kinder „im Namen Gottes“ tau-
fen lässt. Die biblische Betrachtung aus professioneller Perspektive soll
den Theologen, Alttestamentlern, Historikern, Bibelwissenschaftlern
und Philosophen überlassen bleiben. Diese sollen ruhig weiter über
Arianismus, Deuteropaulinen oder die Transsubstantiationslehre sin-
nieren, oder jenseits der Lebenswirklichkeit der Menschen die Biblio-
theken vollschreiben über pantheistische, animistische, etymologische,
anthropologische, soteriologische und eschatologische Fragen.

Selbstverständlich maße ich mir nicht an, die Forschungen und
Erkenntnisse der Wissenschaftler in Frage zu stellen. Auch bestreite
ich weder die Bedeutung der Bibel als spirituelle Basis unserer christ-
lich-abendländischen Kultur, noch leugne ich historisch belegbare
Fakten und Mythen, die zur Identitätsfindung eines Volkes beigetragen
haben. Ganz energisch bestreite ich aber die Behauptung christlicher
Apologeten, Gott habe sein Wort bewusst verklausuliert, und nur (or-
dinierte) Theologen seien befugt und in der Lage, es richtig auszulegen.
Mit Verlaub, das ist Humbug! Warum sollte ein allmächtiger Gott sei-
ne „frohe Botschaft“ an die eigenen Geschöpfe in verquaster Sprache
und in kryptischen Formeln verkünden? Weshalb sollte er zu den Pro-
pheten in rätselhaften Allegorien gesprochen haben? Nein, es waren
interessierte Kreise, Priester und Schriftgelehrte, die diese biblischen
Texte in einem jahrhundertelangen Reflexions- und Redaktionsprozess
kompiliert und komponiert haben. Phantasievolle Geister, die vorgin-
gen wie Bäcker beim Brotbacken: Sie vermengten die Zutaten (Über-
lieferungen, Sagen, Legenden und historische Fakten) zu einem lecke-
ren Teig, und schufen daraus geistige Nahrung für das Volk. Die Heili-
ge Schrift, das bestreitet heute kein seriöser Wissenschaftler mehr, ist
Menschenwerk! In ihrer Not hat die Kirche deshalb die Losung Gottes-
wort in Menschenwort erfunden, womit sie sagen will, Gott habe durch
(auserwählte) Menschen gesprochen, die vom „Heiligen Geist“ inspi-
riert worden seien. Die eigentliche Botschaft, so der Vatikan als oberste

Prolog

7

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Instanz der katholischen Christen, sei und bleibe gleichwohl göttlich.
Diese Überzeugung haben alle Christen, auch jene, die dem römischen
Weg nicht gefolgt sind.

Nun, die Leserinnen und Leser können und sollen sich selbst ein
Bild machen. Auch mein Buch beginnt mit der Schöpfungsgeschichte,
aber mit einer realitätsnahen Version der Schöpfungsgeschichte. Sie
wurde nicht von antiken Propheten und hebräischen Priestern mit Ba-
bylon-Syndrom geschrieben, sondern von exzellenten Naturwissen-
schaftlern. In Kapitel 2 folgt eine kurze Geschichte der Erfindung der
Götter (durch die Menschen), danach eine kritische Analyse der Gene-
sis und ihrer Hauptdarsteller. Die Kapitel 3 – 6 sind bewusst „naiv“
und provokativ gehalten, weil sie sich nicht dem Diktum christlicher
Bibelkommissionen nach einem allegorischen Verständnis der Heili-
gen Schriften beugen, sondern Abrahams Odyssee ins gelobte Land,
Moses wundersame Erlebnisse in der Wüste und Davids angebliche
Heldentaten so rezipieren, wie sie tatsächlich geschrieben stehen. Die
offizielle Formel der Kirchen und vieler Theologen, wonach das alles
nicht so gemeint sei – Sündenfall, Sintflut, Sodom & Gomorrah, Isaaks
Opferung, Auszug aus Ägypten, „Landnahme“ von Kanaan – erfährt
deshalb keine Berücksichtigung, weil auch die paulinische Christologie
und die patristische Glaubenslehre ausdrücklich auf den wörtlichen
Sinn der Bibel Bezug nehmen. In manchen Kapiteln kommen auch
Apokryphen (alte Schriften, die es nicht in den Kanon der Bibel ge-
schafft haben) zur Sprache. Das ist wichtig, weil diese Texte, die sich
bei den frühen Christen großer Beliebtheit erfreuten, enorm zum Ver-
ständnis des Christentums beitragen.

Den Mittelteil des Buches prägen kompakte Porträts der wichtigs-
ten biblischen Figuren, von Abraham über Moses, David, zu Jesus und
Maria sowie Paulus (und natürlich des umstrittenen Kirchenlehrers
Augustinus!) – aber nicht im schwärmerischen Duktus der Theologen,
sondern im Ton respektvoll-kritischer Distanz. Es folgen durchaus un-
gewöhnliche Betrachtungen über das Phänomen der „Offenbarung“,
über die umstrittene Gerechtigkeit Gottes (Theodizee) sowie über die
bigotte Lustfeindlichkeit des Christentums. Den Abschluss bildet ein
(versöhnliches) Resumée, warum die Religion trotz aller Fehler und
Fragwürdigkeiten ein essentieller Bestandteil des Lebens, der Politik,

Prolog

8

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


der Gesellschaft und der Kultur (geworden) ist und wohl auch bleiben
wird.

Noch ein Wort zur Methodik: Im Nachklang der Aufklärung ha-
ben auch die Kirchen in einem mühevollen Lernprozess erkennen
müssen, dass die biblischen Geschichten mit den Erkenntnissen der
modernen Physik und Biologie nicht kompatibel sind. Der Vatikan hat
darauf mit langatmigen Enzykliken reagiert, die Theologie mit der his-
torisch-kritischen Exegese. Zur wirklichen Erhellung strittiger Punkte
haben diese Prozesse aber nicht geführt, denn die Kernprobleme der
(christlichen) Religion werden bis heute verdrängt. Diese Unwahrhaf-
tigkeit der Kirche ist in einem gewissen Maße sogar nachvollziehbar,
denn eine Preisgabe theologischer Grundpfeiler im Glaubensgebäude
birgt natürlich die Gefahr des Zusammenbruchs. Deshalb beantwortet
die Kirche (das Lehramt) auch bis heute nicht unmissverständlich die
Frage, ob Adam und Eva nun historische oder mythologische Figuren
sind. Stattdessen behauptet sie unverdrossen, der Sündenfall sei ein
„Urereignis, das zu Beginn der Schöpfung stattgefunden hat“. Tja, oh-
ne Sündenfall wäre tatsächlich die gesamte Erbsündenlehre gegen-
standslos, und ohne die Erbsünde wiederum ließe sich der Erlösungs-
gedanke nicht sinnvoll erklären. Das gibt die Kirche sogar offen zu,
und zwar im (römischen) Katechismus unter Punkt 389: „Die Kirche..
ist sich klar bewusst, dass man nicht an der Offenbarung der Erbsünde
rühren kann, ohne das Mysterium Christi anzutasten“.

Als Autor dieses Buches bin ich mir, wie schon angedeutet, der ele-
mentaren Bedeutung des Glaubens für Mensch und Gesellschaft voll
bewusst. Ich teile mit Milliarden Gläubigen in aller Welt die Ansicht,
dass der (mystische) Glaube an übernatürliche Kräfte, an eine höhere
Instanz, an den Schöpfergott, ganz offenbar ein unstillbares, elementa-
res Bedürfnis des Menschen ist. Ich weiß zudem, dass der Glaube an
eine göttliche Autorität und an eine himmlische Ordnung in zahlrei-
chen Lebenssituationen Trost, Orientierung, Hilfe und Halt spenden
kann. Und mir ist klar, dass die monotheistisch-abrahamitischen Reli-
gionen durch ihren immensen Beitrag zur kulturellen Entwicklung der
Menschheit (Architektur! Musik! Philosophie!) eine unanfechtbare, ir-
reversible Legitimität erworben haben.

Das kann und darf aber nicht heißen, dass die Kirchen auch noch
im 21. Jahrhundert nach Christus von (gut-)gläubigen Menschenkin-

Prolog

9

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


dern unter indirekter Strafandrohung verlangen können, die bibli-
schen Mythen, Märchen und Ungereimtheiten wie im Mittelalter gott-
ergeben hinzunehmen. Mythen, die aus einer Zeit stammen, in der es
noch keine allgemeine Bildung und keine Medien gab, keine Wissen-
schaft und keine urbane Gesellschaft, sondern eher primitive Noma-
den, Sippen und Stämme, in denen die Hirten, Bauern und Mägde bei
jedem Gewitter noch glaubten, nun zürnten die Götter im Himmel.

Deshalb: In einer aufgeklärten Welt kann und darf Religionskritik
nicht sakrosankt sein. Im Gegenteil, sie ist wichtiger denn je. Noch
heute drohen in mindestens 43 Ländern der Erde Haftstrafen, wenn es
jemand wagt, die (jeweils vorherrschende) Religion in Frage zu stellen
(Report 2016 des Internationalen Humanistenverbandes IHEU). Glau-
bensfreiheit? In einem Dutzend Länder wird der „Abfall vom Glau-
ben“ heute noch mit dem Tode bestraft! In manchen islamischen Staa-
ten werden religiöse Minderheiten nach wie vor von Fanatikern ver-
folgt und diskriminiert oder gar mit Bomben in die Luft gesprengt.
Und gerade weil die Religionen, alle Religionen, auch unendlich viel
Leid verursacht haben, Anlass für Kriege und Kreuzzüge waren, über
Jahrtausende hinweg Abermillionen Menschen körperlich und seelisch
in grausamer Weise drangsaliert, malträtiert und massakriert haben,
ist und bleibt es die moralische Verpflichtung eines jeden aufgeklärten
Bürgers, kultische Handlungen und religiöse Zeremonien und Über-
zeugungen zwar zu akzeptieren und zu respektieren; sie aber auch je-
derzeit – grundsätzlich und kritisch – zu hinterfragen. Dazu will dieses
Buch einen Beitrag leisten.

Zum Schluss noch eine persönliche Bemerkung: Wenn jemand aus
der Leserschaft glaubt, die kritisch-naive Betrachtung der Bibel in die-
sem Buch beruhe auf häretisch getunkten Vorurteilen oder fachlicher
Unzulänglichkeit, dem sei dies unbenommen. Ich antworte darauf wie
der große jüdisch-christliche und deutsch-französische Dichter Hein-
rich Heine, der sich ebenfalls des Glaubensthemas angenommen hat
und in seiner Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland
schrieb: „Wenn Philosophen und Theologen vornehm die Achseln zu-
cken über den dürftigen Zuschnitt all dessen, was ich hier vorbringe,
dann sollen sie das tun. Aber eben auch bedenken, dass das wenige,
was ich hier sage, ganz klar und deutlich ausgedrückt ist, während ihre

Prolog

10

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


eigenen Werke zwar gründlich, unermessbar gründlich, sehr tiefsinnig,
stupend tiefsinnig – aber ebenso unverständlich sind“.

  
Homburg/Saar und Tourrettes-sur-Loup/Frankreich, im Juli 2018

  
Bernard Bernarding

Prolog

11

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


De structura mundi:
Die (echte) Schöpfungsgeschichte

Adam war eigentlich ein armer Kerl, ein bedauernswerter Mensch.
Sein spektakulärer Start ins Leben endete überaus tragisch, wie die
biblische Geschichte bekundet. Das Geburtsdatum des ersten Men-
schen ist angeblich bekannt, der irische Theologe James Ussher
(1581-1656) und ein paar andere christliche Kreationisten haben es
genau ausgerechnet: Demnach erblickte Adam am 29. Oktober 4004 v.
Chr. das Licht der Welt – und zwar als erwachsener, körperlich voll
ausgebildeter Mensch. Jahwe, der Gott der Juden, hatte ihn aus dem
Lehm der neuen Erde geformt und ihm den Odem des Lebens in die
Nase gehaucht (Gen 2,7). Adam kam sechs Tage nach der Erschaffung
der Welt ins Paradies, das der jüdisch-christliche Gott als Wohnort für
seinen „Ebenbilder“ (Gen 1,26) vorgesehen hatte.

Adam war deshalb ein armer Kerl, weil er Vollwaise war und nicht
mal eine schlimme Kindheit hatte – er hatte gar keine. Weder Vater
noch Mutter, noch sonstige Verwandtschaft oder irgendwelche Freun-
de. Adam kannte also weder Liebe noch Zuneigung und Fürsorge, und
die erotische Liebe zu einer Frau kannte er anfangs auch nicht. Letzte-
res sollte sich immerhin ändern, und daran knüpft schon die erste Irri-
tation der unfassbaren Schöpfungsgeschichte der christlichen Bibel an:
Gott hatte nach Gen 2,18 vergessen einzukalkulieren, dass der Mensch
„nicht gern allein“ ist, und so kam ihm erst nachträglich die Idee, ihm
eine Frau zur Seite zu stellen. Dass er diese Frau nicht in bewährter
Manier aus Lehm schuf und Odem in die Nase hauchte, sondern Eva
operativ aus der rechten Rippe des ersten Menschen entnahm (Gen
2,21), ist zumindest merkwürdig. Man sollte auch nicht weiter darüber
nachdenken, wie aus einer männlichen Rippe ein vollwertiges Weibs-
bild mit allem drum und dran werden konnte. Aber von solchen
Merkwürdigkeiten wimmelt es in dieser alten Schrift, die „Genesis“ ge-
nannt und später als „heilig“, also unantastbar deklariert wurde.

Kapitel 1 

13

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Auf die Entwicklungsgeschichte Adams und Evas, die wie erwähnt
4004 v. Chr. stattgefunden haben soll und nach neuester Forschung im
Laufe des ersten Jahrtausends v. Chr. aufgeschrieben wurde, kommen
wir in Kapitel 3 zurück. Zuvor wollen wir einen Blick auf die tatsächli-
che Entstehung der Welt werfen, so wie sie von wissenschaftlichen Ka-
pazitäten akribisch erforscht wurde und heute in den Lehrbüchern
steht. Dieser Blick offenbart eine drastisch andere Schöpfung als jene,
die uns die Bibel erzählt: Und nach dem gültigen Stand der Wissen-
schaft ist die Welt natürlich nicht im Oktober des Jahres 4004 v. Chr.
geschaffen worden, sondern mindestens 13,5 Milliarden Jahre zuvor.
Die klügsten Astrophysiker der Erde – zu ihnen zählt auch das im
März 2018 verstorbene Mathematik- und Physikgenie Stephen
Hawking – sind sich weitgehend einig, dass die Erschaffung der Welt
etwa folgendermaßen vor sich ging, nach dem so genannten Bottom-
up-Ansatz der Kosmologie:

Am Anfang war: nichts. Beziehungsweise nur eine unfassbar ver-
dichtete Materie. Irgendwann gab es einen „Urknall“ – und spätestens
an diesem Punkt muss man zugeben, dass die physikalische Erklärung
des Kosmos genau so unglaublich klingt wie die Behauptung der Reli-
gion(en), ein oder mehrere Geisterwesen göttlichen Zuschnitts hätten
das All und somit die Welt erschaffen. Denn angeblich hatte das ge-
samte Universum damals nur einen winzigen Durchmesser. Nach der
Explosion der Ur-Materie, ausgelöst durch – „Gott“?, dehnte sich der
Raum jedenfalls mit rasender Geschwindigkeit und unaufhaltsam aus.
Ab dieser kosmischen „Stunde Null“, in der gigantische Mengen an
Energie frei gesetzt wurden, waren die physikalischen Gesetze aktiviert
und entwickelten die (vier) Naturkräfte:
– die starke Kernkraft
– die schwache Kernkraft
– die elektromagnetische Kraft
– die Gravitation
Die Stärke dieser Kräfte weicht in gravierender Weise voneinander ab,
aber ihre Relation und Korrelation sind auf „göttliche“ Weise ausge-
klügelt. Wenn die Kräfte auch nur einen Hauch anders justiert wären
als sie sind, sagen Molekular-Biologen, hätte es niemals Sterne und Ga-
laxien gegeben, mithin auch keine Atome und Aminosäuren – und so-
mit kein Leben. Da wir in diesem Buch aber nicht in die Kosmologie

Kapitel 1 De structura mundi: Die (echte) Schöpfungsgeschichte

14

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


abdriften wollen, sei die weitere Expansion des Alls im absoluten Zeit-
raffer dargestellt: Nach etwa 400 Millionen Jahren bildeten sich die ers-
ten Sterne, Galaxien und Planeten, das Weltall nahm Konturen an.
Forscher schätzen, nach radiometrischen Gesteinsmessungen, dass un-
sere Erde vor etwa 4,53 Milliarden Jahren entstanden ist. Die Evolution
brauchte also mehrere Milliarden Jahre, um Leben entstehen zu lassen.
Man vermutet, dass die ersten Eukaryoten (Zellen mit Kern) vor
rund 1,5 Milliarden Jahren entstanden sind, aus einer „Ursuppe“, die
sich im Verlauf der chemischen Evolution, die auf die physikalische
folgte, gebildet hat. Diese Ursuppe bestand aus dem Dunst der Meere,
vermengt mit Methan, Ammoniak und Wasserstoff, die als Vulkan-
schwaden über der Erde schwebten. Eine der (vielen) Theorien besagt,
dass elektrische Energie (Blitze) aus diesem Gasgemisch auf der Erde
erste Aminosäuren erzeugt hat – die Bausteine des Lebens. Winzige
Einzeller im Wasser, die Cyanobakterien, nutzten schließlich das helle
Licht der Sonne zur Photosynthese und schufen so die Grundlage für
„echtes“ Leben: Sauerstoff. Mit der Entstehung des Auges, erstmals bei
den Trilobiten (insektenähnliche Organismen) nachgewiesen, wuchs
dann das Ökosystem Erde, denn nun konnten die Lebewesen ihre
Nahrung selbst suchen und finden. Vor 520 Millionen Jahren tauchten
die ersten Wirbeltiere als kiefernlose Fische auf, danach Amphibien
(370 Mio Jahre), Reptilien (310), schließlich die ersten Vögel und Säu-
getiere. Es entstanden Algen, Pilze und Pflanzen, die Erde wurde grün
und allmählich „lebenswert“.

Doch dann passierte, nicht zum ersten Mal, eine gigantische Kata-
strophe. Durchaus ein Grund, in diesem Zusammenhang über die En-
tität „Gott“ nachzudenken. Denn wenn ein Allmächtiger den Kosmos
und die Erde erschaffen hat, so wie es die Religionen lehren, stellt sich
die Frage nach der Sinnhaftigkeit der Zerstörung, die am Ende des
Perm-Zeitalters vor rund 250 Millionen Jahren die Erde traf. In eini-
gen Teilen der Welt (vor allem im heutigen Sibirien) kam es zu gewalti-
gen Vulkanausbrüchen, die die Erde mit Lava bedeckten und Unmen-
gen an Kohlendioxid (CO2) freisetzten. Hinzu kamen vermutlich Me-
teoriteneinschläge, die ihren Teil dazu beitrugen, dass damals 70 bis 80
Prozent aller bis dahin existierenden Arten zu Lande und zu Wasser
ausstarben.

Kapitel 1 De structura mundi: Die (echte) Schöpfungsgeschichte

15

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Immerhin, danach entwickelten sich neue Arten, unter anderem
die Dinosaurier. Doch auch diesen Geschöpfen der Natur war kein
dauerhaftes Leben auf der Erde vergönnt: Vor 66 Millionen Jahren traf
ein riesiger Asteroid die Erde und schlug ein fünf Kilometer tiefes
Loch in die Erdkruste. Der Krater in Chicxuluc bei Yucatan in Mexiko
misst beeindruckende 170 Kilometer Durchmesser! Danach war für
die meisten der tierischen Erdenbewohner abermals Zappenduster:
Hitze-, Dampf- und Schuttwolken sowie verheerende Tsunamis lösch-
ten das Leben auf dem amerikanischen Kontinent komplett aus. Insge-
samt gab es in der Geschichte der Erde fünf solcher Massenaussterben,
doch die gottesfürchtigen Menschen der heutigen Zeit fragen nicht da-
nach, was sich der liebe Gott dabei gedacht hat.

Wie dem auch sei: die Erde drehte sich weiter um die Sonne, das
Leben nahm seinen Lauf. Als vor ca 15 Millionen Jahren im heutigen
Afrika die extremen Temperaturen zurückgingen und das Klima er-
träglicher wurde, drangen die ersten Affen in die Baumsavannen ein –
und begannen irgendwann, auch aufrecht zu gehen. Es sollte noch
weitere Millionen Jahre dauern, bis sich aus dieser Art (Australopithe-
cine) die Gattung Homo abspaltete. Vor 2,5 Millionen Jahren war es
dann endlich soweit: In Afrika tauchten die ersten menschenartigen
Wesen auf, der homo rudolfensis und der homo habilis. Es folgte der
homo erectus, und schließlich, vor rund 300 000 Jahren, der homo sapi-
ens (neueste Funde bei Djebel Irhoud nördlich von Marrakesch in Ma-
rokko). Der moderne Mensch war geboren. Er hieß nicht Adam, seine
Frau nicht Eva – und sie lebten nicht im Paradies.

Nun, der Urknall ist lange lange her, und dass wir uns darunter
nicht wirklich etwas vorstellen können, ist kaum verwunderlich, denn
„das naive Wirklichkeitsverständnis des Menschen ist mit den Er-
kenntnissen der modernen Physik nicht vereinbar“, meinte der Physi-
ker Hawking. Tatsächlich gilt diese Feststellung grundsätzlich, sogar
für Genies wie Aristoteles, der die Auffassung vertrat: „Aus Nichts
kann nichts entstehen“. Das klingt logisch – ist es aber offensichtlich
nicht. Denn wo vor dem Urknall „Nichts“ war, ist heute der Kosmos,
der sich durch „dunkle Energie“ (auch gemäß der Relativitätstheorie
von Albert Einstein) mit irrsinniger Geschwindigkeit ausdehnt – ins
weitere „Nichts“. Wer an dieser Stelle nichts mehr versteht, kann auf
höhere Mächte hoffen: Für alle Gläubigen gab und gibt es den ewigen

Kapitel 1 De structura mundi: Die (echte) Schöpfungsgeschichte

16

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Gott, der alles Materielle erschaffen hat. Also existierte nach dieser
Lesart niemals ein echtes „Nichts“, sondern zumindest ein Gott als
„erste Ursache“. Und da der Allmächtige wohl kaum „im Nichts“ ge-
wohnt haben kann (und das auch noch seit ewigen Zeiten), muss es
nach Adam Riese auch vorher „etwas“ gegeben haben. Aber was?

So prächtig wie hier im Osten der Ukraine sahen die Menschen in der Antike den
Sternenhimmel jede Nacht – damals gab es noch keine Luft- und Lichtverschmut-
zung. Hinter der phantastischen Urgewalt am Firmament verorteten die Menschen
die „Himmelsmacht“, also Gott.

Bevor wir nun aber ins Metaphysische abgleiten, möchten wir lieber
bei der Natur bleiben, also beim physikalischen Wunder des Urknalls,
der den Kosmos in der uns bekannten „Form“ erst ermöglicht hat. Da
diese angenommene Initialzündung, eine Energie-Explosion von un-
vorstellbarem Ausmaß, aber recht weit zurückliegt, sind wir auch in
dieser Kernfrage auf theoretische Antworten angewiesen. So wie es
immer Modelle und Theorien gegeben hat, seit sich der menschliche
Geist mit der philosophischsten (und theologischsten) aller Fragen be-
schäftigt: Woher kommt das Sein? Schwere Frage. Wer wollte sich an-
maßen, sie auch nur halbwegs seriös beantworten zu können? Nun, es

Kapitel 1 De structura mundi: Die (echte) Schöpfungsgeschichte

17

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


hat sich gezeigt, dass die Menschen im Laufe der Evolution immer
schlauer wurden und Entdeckungen machten, die alte Gewissheiten
relativierten und neue Theorien begründeten. Das begann beim ersten
Philosophen Thales von Milet, setzte sich über Platon und Aristoteles
(und andere) fort zu den genialen Wissenschaftlern Kopernikus,
Keppler und Newton bis hin zu Einstein und Hawking, und dieser
evolutionäre Erkenntnisprozess wird sich fortsetzen bis ans Ende aller
Tage. Soll heißen: Auch die heute favorisierte „M-Theorie“ der Astro-
physiker, nach der es womöglich nicht bloß ein Universum gibt, son-
dern eine Vielzahl von Universen, „und diese auch nicht Gott gehor-
chen, sondern den Gesetzen der Physik“ (Hawking), wird irgendwann
abgelöst werden von einer Theorie XY. Denn nur eines ist auf dieser
Welt so sicher wie das Amen in der Kirche: dass nichts so bleibt wie es
einmal war.

Der Prozess der Erkenntnis auf unserer Erde ist jedenfalls unend-
lich – und diese logische Schlussfolgerung macht auch vor der Religion
nicht Halt, die ja auch zuvor schon zahlreiche Entwicklungssprünge
vollzogen hat: Die Geschichte der Religion reicht von den Wettergöt-
tern der ersten denkfähigen Hominiden zu den Naturgöttern der spä-
teren Naturvölker, den Göttern der Hetither, Skythen, Mongolen, Chi-
nesen, Sumerer, Ägypter, Griechen, Römer, Germanen, Wikinger und
den Göttern der Unterwelt bis hin zu „unserem“ Gott des Urvaters
Abraham (siehe Kapitel 2). Gleiches gilt für die Götter-Welt in Asien,
die sich vor allem aus taoistischen, konfuzianischen, buddhistischen
und hinduistischen Philosophien speist. Die bisherige Erfahrung lehrt
uns, dass dieser mythologisch-religiöse Entwicklungsprozess mit an Si-
cherheit grenzender Wahrscheinlichkeit weitergeht und zukünftige
Generationen demnach vermutlich „neue“ Götter anbeten oder diese
zumindest für möglich halten. Allerdings muss an dieser Stelle der dä-
nische Physiker Niels Bohr (1885-1962) zitiert werden, der einmal
pfiffig konstatierte, dass jede Vorhersage außerordentlich schwierig sei,
„vor allem, wenn sie die Zukunft betrifft“. Bohr sagte dies übrigens im
Kontext eines Kommentars zur Heisenbergschen Unschärferelation, und
das ist deshalb interessant, weil sich aus diesem Kernproblem der
Quantenphysik auch ein Kernproblem der Religion ableiten lässt: So
wie man vom gegenwärtigen Ort eines Elementarteilchens nicht auf
seinen künftigen Ort schließen (ihn messen) kann, so lässt sich auch

Kapitel 1 De structura mundi: Die (echte) Schöpfungsgeschichte

18

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


nicht das zukünftige religiöse Verhalten der Menschen bestimmen.
Zwar mag der Mensch in der Lage sein, (in) die Zukunft zu denken;
jedoch nicht, (in) die Zukunft zu fühlen und diese zu spüren, denn ein
Gefühl ist immer gegenwärtig. Und da Religion, der Glaube an Gott,
keine Verstandessache, sondern eine Gefühlssache ist, glaubt der
Mensch eben, dass sein derzeitiger Glaubenszustand der letztgültige
sei.

Nun muss man unseren Vorfahren aus der Urzeit natürlich zugute
halten, dass sie von dem Wissen und den technischen Möglichkeiten,
die uns heute zur Verfügung stehen, keinen Schimmer hatten, ja nicht
mal träumen konnten. Die ersten Hominiden waren aufgrund ihrer
geringen Gehirnmasse mit einem bescheidenen Intelligenzquotienten
ausgestattet und froh, wenn sie beim Suchen nach Nahrung keine gifti-
gen Früchte erwischten oder gar einem Löwen begegneten, der eben-
falls einen Bärenhunger hatte. Die ersten Hominiden waren klein,
nackt, fellartig behaart, und sie lebten von der Hand in den Mund. Ge-
danken über metaphysische Probleme waren ihnen fremd und das
Wort „Gott“ hatten sie noch nie gehört. Das sollte sich erst zwei Millio-
nen Jahre später ändern, als der Entwicklungsprozess auf der Erde so-
weit fortgeschritten war, dass die zweibeinigen Lebewesen auf evolu-
tionäre Weise begannen, über ihre Umwelt, ihre Lebensbedingungen
und über sich selbst nachzudenken.

Es darf mit Fug und Recht vermutet werden, dass der Punkt der
Selbstvergewisserung auch derjenige war, der zu den ersten Fragen
nach dem Woher und Wohin und nach dem Warum führte. Denn der
genetische Code der Menschen (und der Tiere und Pflanzen) war
schon programmiert. Daraus ergibt sich, dass eine der wesentlichsten
Eigenschaften des Menschen in der DNA angelegt ist: die Wissbegier-
de. Diese war und ist die Triebfeder jeglicher Entwicklung, der Kern
der Zivilisierung der Erde, die kybernetische Mutter aller von Men-
schenhand initiierten Prozesse. Immerzu wollte und will der Mensch
wissen: Was ist das? Wie funktioniert das? Warum ist das? Und er gab
(sich) erste Antworten mit einer heuristischen Methode, die noch heu-
te aktuell ist und wohl bis in alle Ewigkeit bleiben wird: trial and error.
Versuch und Irrtum. Auf diese Weise entstanden im Laufe der Zeit
auch Götterwelten, die auf- und untergingen, immer wieder abgelöst
von neuen, „besseren“ Göttern. Ein Prozess der Selbstvergewisserung

Kapitel 1 De structura mundi: Die (echte) Schöpfungsgeschichte

19

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


des Menschen, der schließlich im abrahamitischen Monotheismus
mündete.

Zurück zur „Erschaffung“ der Welt und zum Starphysikus
Hawking, der selbst wenig Neigung verspürte, an einen Schöpfergott
zu glauben. Im Gegenteil: Noch im November 2017 hatte er in einem
viel beachteten Vortrag am California Institute of Technology in Pasade-
na (USA) betont, für ihn sei Gott kein Faktor bei der Entstehung des
Universums. Der Urknall sei vielmehr auf eine physikalische Initial-
zündung zurück zu führen. Hawking scheute sich nicht mal, blasphe-
misch zu werden: „Was hat Gott denn vor seiner göttlichen Schöpfung
gemacht? Bereitete er die Hölle vor für diejenigen, die solche Fragen
stellen?“ (Quelle: Los Angeles Times/ www.space.com)

Bereits in seinen Büchern hatte der Physiker auf die Entwicklung
der Naturwissenschaften und die große Leistung der alten Griechen
(vor allem der Ionier) hingewiesen, die mit ihren bescheidenen Mög-
lichkeiten schon früh die Welt der Atome definiert (Demokrit, 460–
370 v. Chr.) und physikalische Gesetze formuliert haben (Archimedes,
287–212 v. Chr.). Allerdings wollten sich auch wirklich kluge Köpfe
wie die Philosophen Heraklit, Epikur oder Aristoteles nicht auf diese
neuen, unheimlichen Erkenntnisse der Naturwissenschaften verlassen.
Sie sprachen lieber ihren eigenen Gottheiten eine Präferenz zu: Es sei
„besser, dem Mythos der Götter zu folgen als sich sklavisch (den Na-
turgesetzen) zu unterwerfen“, meinte etwa Epikur. Tatsächlich hielt
sich die allgemeine Ignoranz über die Realitäten der Physik und das
Ptolemäische Weltbild noch fast 2000 Jahre lang. Erst mit Nikolaus
Kopernikus, Johannes Keppler und Galilei Galileo setzte sich im 16.
und 17. Jahrhundert die Einsicht durch, dass die Sonne eben doch
nicht der Mittelpunkt des Universums ist – von der kleinen Erde im
großen Kosmos mal ganz zu schweigen. Man kann sich vorstellen, dass
dies ein schwerer Schlag war für das Christentum und seine vielen Ex-
egeten, die Jahrtausende lang das Gegenteil gepredigt hatten – und
nun mühsam versuchen mussten, das „Wort Gottes“ im Alten Testa-
ment mit den Erkenntnissen der Wissenschaften in Einklang zu brin-
gen. Ein Vorhaben, soviel steht fest, das bis heute nicht gelungen ist.

Kapitel 1 De structura mundi: Die (echte) Schöpfungsgeschichte

20

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Als die Menschen Gott erfanden

Eine kurze Geschichte der Religion

Die im ersten Kapitel erwähnte Methode des trial and error wurde
auch bei einem Phänomen angewandt, das die frühen Menschen ge-
nau so heimsuchte wie den modernen Weltbürger von heute: dem
Phänomen des spirituellen Verlangens, der Sehnsucht nach Erklärung,
Heimeligkeit, Geborgenheit, nach Sinn und Zukunft. Es war die natur-
gegebene Geisteskraft und Phantasie des Menschen, die ihn dazu befä-
higte, Götter zu „erfinden“ und sich so eine (innere) Welt zu schaffen,
die jenseits des täglichen Überlebenskampfes einen spürbaren Funken
Hoffnung entfachte. Hoffnung auf mehr als nur diesen armseligen
Wimpernschlag zuckenden Lebens mit Hunger, Not und Elend, Sor-
gen, Kriegen, Katastrophen und Krankheiten – und dem darauf fol-
genden schwarzen und ewigen Nichts, das man Tod nennt.

Der Mensch ist das einzige Lebewesen auf der Erde, das sich seiner
Endlichkeit bewusst ist. Das heißt, der Mensch weiß, dass er sterben
wird, und auch deshalb dürfte der homo sapiens vor etwa 200 000 Jah-
ren begonnen haben, in seiner Verzweiflung über die Unkenntnis des
Woher und Wohin den Blick seufzend gen Himmel zu richten, wo es
zuweilen unheimlich donnerte und blitzte. Was die Macht hat, solche
Kräfte zu entfachen, musste etwas Besonderes, etwas „Göttliches“ sein.
Und so gehörten zu den ersten Götterwesen, die von Menschen ver-
ehrt wurden, vor allem Sonne, Mond und Sterne. Aber auch Tiere und
Pflanzen wurden schon früh als beseelte Wesen angesehen, es war der
Anfang der Naturreligionen. In der Steinzeit kamen Baum- und Korn-
götter zum „Kanon“, die wichtigste Rolle aber behielten die Wettergöt-
ter. Sehr viel später, bei den alten Griechen, nannte man den Wetter-
gott Zeus, bei den Ägyptern Ra, bei den Germanen Thor. Die Azteken
verehrten diesen Gott mit dem schönen Namen Quetzalcoatl, die Su-
merer sagten Iskur, die Japaner Raijin.

Kapitel 2 

21

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Doch wie (fast) alles im Leben, war auch die Entdeckung der Göt-
ter ein evolutionärer Prozess. Ausschlaggebend neben den Naturge-
walten war das Phänomen, dass die Urmenschen ihre Träume für real
hielten (der britische Anthropologe Edward B. Tyler). Das „Erschei-
nen“ verstorbener Vorfahren im Schlaf führte zu der Vorstellung, dass
die „Seele“ des Menschen den körperlichen Tod überleben könnte.
Und so kam sukzessive die Erklärung auf, dass die Ahnen womöglich
weiter lebten, irgendwo in einer anderen Welt, vielleicht sogar in einer
besseren Welt. Mit diesem Erfahrungshorizont bestatteten die Men-
schen ihre Angehörigen bereits in der Altsteinzeit (nachweisbar ab ca
75 000 v. Chr.) rituell in Gräbern, denen man gewisse Gaben beilegte.
Es war der Beginn vom transzendenten Denken an ein „Jenseits“, und
es war der Anfang, sich eine Theorie auszumalen, mit der das unfass-
bare Geheimnis des Todes erklärt werden konnte. Damit verbunden
war der Animismus (Beseeltheit der Dinge) und der Schamanismus
(Geisterbeschwörung, z.T. durch rituelle Ekstase), die als Vorläufer al-
ler Religionen gelten können: Die Menschen glaubten damals fest, alle
Wesen und alle Dinge seien von „Geistern“ oder (später) „Göttern“ ge-
schaffen und beseelt. Und so suchten sie aus ihrer Mitte einen Spezia-
listen aus, der die Sippe oder den Stamm mit „zauberhaften“ Zeremo-
nien in Trance versetzte, um spirituelle (und damit tröstende) Gefühle
zu entfachen. Es kann durchaus sein, dass diese ersten „Priester“ noch
vor den ersten „Göttern“ existiert haben, aber das lässt sich nicht mehr
feststellen.

War der Tod das eine Mysterium, das die frühen Menschen be-
schäftigte, so war das Gegenteil, die Geburt, das andere Mysterium.
Wer fruchtbar war, der galt als „reich“, und es liegt auf der Hand, dass
aus dieser Logik Fruchtbarkeitskulte entstanden – und „Muttergotthei-
ten“. Symbole für diese These sind die ersten Skulpturen und Statuet-
ten, die von Menschenhand stammen. Da weit vor Erfindung der
Schrift die Kunst der Malerei und der „Bildhauerei“ entstand, sind die
ersten Zeugnisse des Fruchtbarkeitskultes in Form üppiger Frauenkör-
per überliefert. Besonders eindrucksvoll ist hierbei die Venus von Wil-
lendorf, eine Frauenstatue aus der Altsteinzeit (ca 25 000 Jahre v. Chr.),
die heute im Wiener Neuhistorischen Museum zu bewundern ist.
Oder die gebärende Göttin von Catal Hüyük, heute im Archäologi-
schen Museum in Ankara/Türkei. Zeugnisse früher Fruchtbarkeitskul-

Kapitel 2 Als die Menschen Gott erfanden

22

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


te sind aber auch den fantastischen Höhlenmalereien zu entnehmen,
etwa in den Höhlen von Chauvet und Lascaux (beide Frankreich) oder
Altamira (Spanien). Am beeindruckendsten aber ist vielleicht die Tem-
pelanlage Göbekli Tepe, ebenfalls in der Türkei. Was man dort vor
rund 11 000 Jahren „aus dem Boden stampfte“, grenzt an ein Wunder.
Wie haben es die Menschen damals geschafft, auf einem felsigen Hügel
in einer öden Bergebene gewaltige Räumlichkeiten mit mindestens
200 steinernen Säulen zu schaffen, die bis zu sechs Metern hoch sind
und mehrere Tonnen Gewicht auf die Waage brachten? Wo kamen all
die Arbeiter her, die dieses grandiose Werk geschaffen haben, denn
dörfliche oder gar städtische Strukturen sind in der Gegend nirgendwo
nachweisbar? Was hat die Menschen von Göbekli Tepe motiviert, die
enormen Strapazen des sakralen Monumentalbaus über viele Jahr-
zehnte hinweg auf sich zu nehmen?

Opfer- und Altarsteine zu Ehren der Götter. Die monumentale Stein-Anlage Sto-
nehenge bei Salisbury (Südengland) ist mindestens 2500 Jahre, womöglich auch
schon 11 000 Jahre alt. Hinsichtlich der begrenzten technischen Möglichkeiten der
Antike ein wahres Wunderwerk. Es hat bis heute nichts von seiner Faszination ver-
loren.

Eine kurze Geschichte der Religion

23

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Mit dem Totenkult einher ging die Verehrung übersinnlicher Mächte,
die (auch) in der Entstehung der Megalithkulturen ihren Ausdruck
fand. Stonehenge in England ist eines der bekanntesten Beispiele für
einen Kult, der zweifellos religiösen Charakter hatte. Es gab damals –
wir reden hier von einer Zeit zwischen 5000 und 2000 v. Chr. – bereits
zahlreiche Götter, deren Namen und Bedeutung allerdings nicht über-
liefert sind. Zumal am Anfang des religiösen Bewusstseins vielerorts
vor allem regionale Götter oder „Stadtgötter“ standen, die nur für ein
begrenztes Gebiet zuständig waren. Die ersten tatsächlich bekannten
Götter stammen aus der Zeit der Entstehung erster Städte und der äl-
testen Hochkultur, der Sumerer in Mesopotamien (um 3500 v. Chr.).
Sie wurden Enki und Enlil genannt, es folgten auch viele Göttinnen, so
zahlreich, dass ihre Namen für Laien kaum von Interesse sind, Aruru,
Ninmach, Gula und andere. Eine dieser Göttinnen aber überstrahlte al-
le, sie ist deshalb auch heute noch bekannt, und zwar unter den Na-
men Ianna oder Ischtar. Das weltberühmte, nach ihr benannte Ischtar-
Tor von Babylon ist im Berliner Pergamonmuseum zu bewundern. Es
ist eines der prächtigsten und eindrucksvollsten Beispiele antiker Bau-
kunst überhaupt.

Und weil die Menschen der Frühzeit ihre Götter eben selbst „er-
funden“ haben, waren diese auch mit menschlichen Attributen ausge-
stattet – man kannte ja keine anderen. So hatte jeder Gott sein Zustän-
digkeitsgebiet, war für Wetter, Glück oder Gesundheit verantwortlich,
aber auch für Unglücke oder irgendwelche Katastrophen. Enki etwa
war für seine Trunksucht berüchtigt und seinen immensen Ge-
schlechtstrieb, auch Ischtar galt als sexuell großzügig (und streitsüch-
tig), war dafür aber außerordentlich fruchtbar. Und natürlich gab es
schon immer, als Gegenpol zu den Göttern, das Phänomen des Bösen:
Schreckliche Dämonen, die in der Unterwelt hausten. Zum Beispiel die
berühmten Galla-Dämonen, die im „Mythos von Dilmun“ eine beson-
dere Rolle spielen. Dieser Mythos kann übrigens als erste „Paradies-
Legende“ der Menschheit erzählt werden, und so ist es naheliegend,
dass er einen gewissen Einfluss auf spätere Religionen ausübte. Die
Parallelen zum biblischen Paradies sind jedenfalls verblüffend: Auch
im Paradies Dilmun (eine Insel im Persischen Golf, mutmaßlich das
heutige Bahrain) sprießen üppige Pflanzen und Bäume mit herrlichen
Früchten, auch hier verhängt ein Gott, bzw. eine Göttin, ein Verzehr-

Kapitel 2 Als die Menschen Gott erfanden

24

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


verbot für (acht) Früchte, auch hier wird das Verbot missachtet, wobei
die abenteuerliche Geschichte um den „sündigen“ Gott Enki im Ge-
gensatz zu Adam und Eva aber gut ausgeht.

Zeus, der wichtigste und mächtigste aller Götter der griechischen Mythologie (bzw.
die römische Version Jupiter) mit Hera, die zugleich seine Gattin und Schwester
war. An dieser ungezwungenen Skulptur am Wiener Parlamentsgebäude offenbart
sich der Unterschied zum Christentum: Die griechisch-römische Mythologie war
eher sinnenfroh und „liberal“.

Der später folgende Atramchasis-Mythos schildert die Erschaffung des
Menschen, auch hier ist liegt der Vorbild-Charakter für die Adam-und-
Eva-Erzählung nahe. Der Atramchasis-Mythos (ca 1800 Jahre v. Chr.)
ist etwas verworren und vielschichtig, er handelt von (ersten) Göttern,
die sich gegenseitig das Leben schwer machen und schließlich ihrer-
seits den Menschen „erfinden“. Auch hier spielt Gott Enki eine Haupt-
rolle, der dem Priester Atramchasis den Rat gibt, sich einer drohenden
Sintflut mit einer selbstgebauten Arche zu entziehen. Aus diesem My-
thos ist womöglich auch das berühmte Gilgamesch-Epos abgeleitet, das
ebenfalls im alten Kulturland Mesopotamien spielt.

Gilgamesch, König der sumerischen Stadt Uruk, war zu einem
Drittel Mensch und zu Zweidrittel Gott. Mit seinem Freund Enkidu,

Eine kurze Geschichte der Religion

25

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


einem wilden, menschenähnlichen Wesen, erlebte er zahlreiche Aben-
teuer. Enkidu wurde von der Muttergöttin Aururu geschaffen – inter-
essanterweise aus Lehm, so wie später Adam in der biblischen Erzäh-
lung. Und auch im Gilgamesch-Epos geht es um eine große Flut, die
alles Leben vernichtet, weshalb der Gott Enki dem Menschen Ziusudra
dringend rät, sich ein rettendes Schiff zu bauen, um in dieser Arche zu
überleben.

Doch so interessant und spannend Gilgamesch auch sein mag, un-
ser Thema in diesem Buch ist der jüdisch-christliche Glaube, der wie
erwähnt erstaunliche Parallelen zu „göttlichen“ Überlieferungen aus
dem altorientalischen Kulturkreis aufweist. Dies gilt insbesondere für
den persischen Raum, und hier für den Religionsgründer Zarathustra.
Dessen Zoroastrismus floss kulturell nicht nur nach Mesopotamien ein
(Babylon), sondern auch ins Judentum. Die Verwandtschaft mit dem
Judentum ist augenfällig: Der Zoroastrismus ist vermutlich die erste
monotheistische Religion, sie hat einen Schöpfergott (Ormazd), der
einen Hofstaat mit „Engeln“ (Amesa spenta) regiert und gegen einen
teuflischen Gegenspieler (Ahriman) kämpft. Zarathustras Religion hat
sogar einen Schöpfungsmythos, mit Erschaffung von Himmel und Er-
de, Pflanzen und Tieren und dem Urmenschen. Ja, es gibt bei den alten
Persern sogar schon den Erlösungsglauben, mit einem Heiland na-
mens Soaschjant, der über das Böse siegen und eine neue „ewige“ Welt
schaffen wird, in der dann auch die Toten wieder „auferstehen“ kön-
nen. Ganz ohne Zweifel spiegelt sich das Judentum und damit auch das
Christentum im Zoroastrismus wider.

Wer genau den jüdischen Gott Jahwe erfunden hat, ist nicht be-
kannt, dafür weiß man ungefähr, wann die Geschichte Israels, die auf
das Engste mit der Religion der Juden verbunden ist, ihren Anfang
nahm: zwischen 1400 und 1200 vor Christus. Nach Erkenntnissen des
Saarbrücker Theologen Karl-Heinz Ohlig ist der Name Jahwe schon im
vorisraelischen Umfeld in Ägypten bezeugt. Ohlig vermutet, dass einer
der israelischen Stämme, die vom Osten her nach Kanaan eingewan-
dert sind, womöglich „nach Süden abgedriftet ist“ und im Bereich der
Sinai-Halbinsel in ägyptisches Gebiet geriet. Diese so genannte „Mose-
gruppe“ könnte den dort herrschenden Jahwe-Kult übernommen und
diesen Gott zu ihrem einen Gott erhoben haben (Karl-Heinz Ohlig:
Religion in der Geschichte der Menschheit, wbg Darmstadt). Auch die

Kapitel 2 Als die Menschen Gott erfanden

26

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Mainzer Professoren Michael Tilly und Wolfgang Zwickel schreiben in
ihrer Religionsgeschichte Israels (ebenfalls wbg), die erste Erwähnung
des Namens Jahwe sei auf zwei „Ortsnamenslisten“ aus Ägypten be-
zeugt. Dennoch sei die „Heimat“ dieses Gottes unklar, denn Jahwe sei
offenbar ein Gott der Nomaden gewesen. Ein außerbiblischer Text aus
Kuntilet Ajrut weise auf Jahwes Heimat in edomitischem Gebiet (heute
Jordanien) hin. Durch die Schasu-Nomaden (die späteren Hebräer) sei
Jahwe dann womöglich nach Ägypten gelangt.

Es ist bis heute nicht geklärt, wie dieser merkwürdige Wettergott
zum Nationalgott Israels werden konnte. Denn im damals polytheisti-
schen Israel war, wie der Name schon sagt, El der wichtigste Gott. Isra-
El lässt sich übersetzen mit „Gott kämpft“ oder „Gott herrscht“. Die Bi-
belexperten Tilly und Zwickel nehmen an, dass es (erst) König David
war, der Jahwe zum Schutzgott für seine berüchtigte Söldnertruppe er-
kor (mit der er auch seine Machtbasis schuf). Mit der Übernahme des
Königtums von Saul habe David dann Jahwe „zum Gott des Königs-
hauses und so zum Gott des von ihm kontrollierten Volkes“ gemacht.

Mit Jahwe war ein Gott in die Welt der Antike eingezogen, dessen
Siegeszug bis heute anhält. Mit Jahwe begann (nach Zarathustras Or-
mazd und dem ägyptischen Intermezzo mit Eschnatons Aton) auch
der klassische Monotheismus. Jahwe wurde, auf wundersame Weise,
später auch zum Gott des Christentums (siehe Exkurs 2). Dieses
Christentum, nicht gegründet von Jesus Christus, sondern von dem
Juden Saul (Paulus) aus Tarsus, hat sich zur größten und mächtigsten
Kirche auf dem Globus entwickelt. Heute glaubt rund ein Drittel der
Erdbevölkerung von 7,6 Milliarden Menschen an den Erlösergott aus
Nazareth. Dieser grandiose Erfolg gelang nicht, weil die christliche Re-
ligion „richtiger“ war als die Konkurrenz, sondern weil sie – nach
durchaus schwierigen Startbedingungen – von einer günstigen gesell-
schaftlichen und politischen Thermik profitieren konnte. In einer Pha-
se, als das römische Weltreich seinem Ende entgegen torkelte (und da-
mit auch die damals verehrten Götter), konnte sich das Christentum
besonders gut entwickeln: Das „Versagen“ der römischen Gottheiten
Jupiter, Amor, Venus, Minerva etc, denen es nicht gelungen war, das
Riesenreich stabil zu halten, öffnete die Türen für eine neue Religion.
Weil das Judentum nicht sehr angesehen war in den Weltstätten Rom
und Byzanz, die Gnosis als zu kompliziert galt und der Manichäismus

Eine kurze Geschichte der Religion

27

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


als zu beliebig empfunden wurde, kam der „einfache“ Glaube an die je-
suanische Heilsbotschaft gerade recht. Zudem bot der neue Glaube
den Intellektuellen der damaligen Zeit ungeahnte Möglichkeiten der
Interpretation und konzeptionellen Weiterentwicklung, wovon Geis-
tesgrößen wie Athanasius, Hieronymus, Ambrosius, Augustinus u.v.a.
regen Gebrauch machten und so die programmatische Grundlage für
das Christentum schufen. Und da der neue Gott überhaupt schwer
Eindruck machte, weil er offiziell „barmherzig“ war und sogar seinen
eigenen Sohn für das Heil der Menschen geopfert hatte, wandten sich
immer mehr Menschen dem Christentum zu. Als schließlich auch
noch Kaiser Konstantin der Große zu dem neuen Glauben konvertier-
te und sein (späterer) Nachfolger Theodosius I das Christentum im
Jahr 380 zur Staatsreligion erhob, war der Siegeszug der Jesus-Jünger
nicht mehr aufzuhalten. Kaiser Karl der Große sorgte schließlich 400
Jahre später für den endgültigen Durchbruch, als er Eroberungskriege
„im Namen Gottes“ führte und seinen Untertanen in Europa das
Christentum per Dekret verordnete.

Eschnatons Ein-Mann-Gott Aton

Zu Lebzeiten des Pharaos Echnaton (ca 1370 – 1334 v. Chr.) der zuvor
Amenhotep IV hieß und mit der berühmten Nofretete verheiratet war,
galt Ägypten als führende Weltmacht. Die Fülle der Götter, denen sich
die Ägypter damals verbunden fühlten, hatte ihnen auch zu einer Art
nationaler Identität verholfen. Doch dann kam dieser neue Pharao
und führte plötzlich den Monotheismus ein! Es war, wie Ägyptologen
herausgefunden haben, ein Schock für die damalige Bevölkerung, zu-
gleich eine enorme soziale Umwälzung, denn die mächtige Kaste der
Priester und Tempeldiener wurde praktisch auf einen Schlag entmach-
tet: Die alten Götter zählten nicht mehr, vielerorts wurden ihre Bild-
nisse und Büsten entfernt, ebenso Inschriften, die sie benannten.

Diese erste, religiös motivierte Kulturrevolution der Geschichte
war umstürzend für das ägyptische Volk. Nahezu die gesamte Füh-
rungsschicht war vom Pharao entlassen und durch Vasallen ersetzt
worden. Es kam zu schweren Unruhen, denn nicht nur die Verlierer
des Prozesses waren entsetzt, sondern auch viele einfachen Ägypter,
denen der Pharao ihre vertrauten Götter genommen hatte. Nun durfte

Exkurs 1:

Kapitel 2 Als die Menschen Gott erfanden

28

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


nur noch der neue Sonnengott Aton verehrt werden – der aber kein
Jenseits kannte. Damit kamen die alten Ägypter, die fest an ein Leben
im „Totenreich“ glaubten, nicht klar. Zudem wollte Eschnaton auch
noch die Prachtstadt Theben verlassen und ließ deshalb auf mittlerer
Strecke zur alten Hauptstadt Memphis eine neue Metropole bauen, die
er zu Ehren seines neuen Gottes Achet-Aton nannte.

Nun, der Kulturbruch war bekanntlich nicht von Dauer: Eschna-
tons übernächster Nachfolger, der nicht minder berühmte Tut-anch-
Amun, ließ die neue Hauptstadt zerstören und erlaubte wieder den al-
ten polytheistischen Götterglauben. Die Ägypter tilgten danach jede
Erinnerung an die „dunkle“ Zeit des Monotheismus – und hatten wie-
der ihren Frieden. Allerdings blieb Eschnatons Experiment nicht ohne
Folgen, denn der Ein-Gott-Glaube „strahlte hinüber bis nach Israel“,
schrieb Der Spiegel unter Berufung auf Experten in seiner Titelge-
schichte „Gott kam aus Ägypten“ (52/2006). Demnach seien sich die
modernen Religionswissenschaftler heute weitgehend einig, dass der
israelische Säulenheilige Moses „der Wiedergänger des Ketzer-Phara-
os“ aus Ägypten gewesen sei.

Wie Jesus zum „echten“ Gott wurde

Fast das gesamte vierte Jahrhundert hindurch stritten die Christen er-
bittert über die Frage, wie „göttlich“ dieser Jesus von Nazareth denn
nun eigentlich sei. Durfte er als „gleichberechtigt“ und damit wesens-
gleich mit „Gottvater“ (Jahwe) bezeichnet werden? Oder war er nur
gottähnlich? Oder gar geschöpflich, also von Gottvater geschaffen („ge-
zeugt“), und damit nachrangig?

Richtig begann der so genannte „arianische Streit“ im Jahr 318 im
ägyptischen Alexandria, als Bischof Alexander mit seinen Ältesten
über die These des Priesters Arius diskutierte, ob Jesus „schon immer“
existiert habe. Arius bestritt dies und sagte (in vereinfachter Darstel-
lung), Jesus sei ein Geschöpf seines Vaters und vorher nicht in Erschei-
nung getreten. Es gebe keine ewige „Präexistenz“ und damit auch kei-
ne „Dreifaltigkeit“ (Trinität).

Die christlichen Traditionalisten waren empört. Es kam zu tief-
greifenden Auseinandersetzungen, zu Synoden und Konzilen, auf de-
nen leidenschaftlich gestritten wurde. Sogar Kaiser Konstantin schalte-

Exkurs 2:

Eine kurze Geschichte der Religion

29

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


te sich ein und berief 325 das Konzil von Nicäa, um eine Spaltung des
Christentums zu verhindern. In Nicäa wurde die Lehre des Arius als
ketzerisch verurteilt und Arius selbst verbannt. Doch seine Lehre ge-
wann trotzdem zunehmend Anhänger, die Ansichten über Jesus als
Gottessohn gingen oft quer durch die Gemeinden und Familien.

Einige Jahre später – Arius war zwischenzeitlich rehabilitiert wor-
den – nahm der Konflikt dramatische Züge an. Arius sollte im Jahr
335 bei Kaiser Konstantin in Konstantinopel (heute Istanbul) wieder
zur Kommunion zugelassen werden – doch er starb kurz zuvor plötz-
lich und unerwartet. Skeptiker meinten später, er sei von seinen Geg-
nern, an deren Spitze der berühmte Bischof Athanasius von Alexan-
dria stand, vergiftet worden. Doch auch nach seinem Tod ging der
Streit unvermindert weiter. Ganze Völker (wie die Goten) konvertier-
ten zum Arianismus, Kaiser, Päpste und Bischöfe bekannten sich mal
zum Arianismus, mal zum Trinitarismus (wesensgleiche Dreifaltigkeit).
Erst nach Jahrzehnten, im Jahr 381, konnte der Konflikt auf dem Kon-
zil von Konstantinopel beigelegt werden: Jesus wurde, von der Mehr-
heit der Kirchenmänner, endgültig als „echter“ Gott akzeptiert.

Wie das menschliche Gehirn „Gott“ erkannt hat

Die Wissenschaftler in aller Welt haben Gottes biblische Aufforderung,
sich die Erde untertan zu machen, ernst genommen. Schon weit vor
Christi Geburt begannen die (neuen) „Philosophen“ in Griechenland,
sich tiefer gehende Gedanken über Gott und die Welt zu machen. Im
Mittelalter kam dann in Europa die Scholastik zur Blüte, eine Methode
der „Wahrheitsfindung“, die (auch) mit Quaestiones (Fragen) versuch-
te, den Kern eines Problems zu erschließen und den Dingen auf den
Grund zu gehen. Der berühmte Kirchenlehrer Thomas von Aquin hat
dies meisterhaft verstanden. Mit der Renaissance und der Aufklärung
sind die Wissenschaften dann geradezu explodiert. Heute gibt es kaum
noch eine mittelgroße Stadt in Europa, die nicht eine eigene Universi-
tät oder ein anderes Bildungsinstitut in ihren Mauern hätte.

Deshalb wird heute alles genau erforscht, und die unglaubliche
Entwicklung der Computertechnologie und der Datenverarbeitung hat
dazu beigetragen, Lebensbereiche zu erkunden, die früher im wahrsten
Sinne des Wortes undenkbar waren. Bildgebende Verfahren (CT´s =

Exkurs 3:

Kapitel 2 Als die Menschen Gott erfanden

30

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Computertomographien) ermöglichen es heute, „in den Kopf “ eines
Menschen zu schauen und dabei sogar Experimente zu machen. Des-
halb wissen Hirnforscher und Psychologen mittlerweile recht gut, wie
die neuronalen Oszillatoren funktionieren, wie der Mensch „tickt“ und
warum er an ein transzendentes Wesen namens „Gott“ glauben kann.
In absolut geraffter Form: Die Evolution hat im menschlichen Gehirn
Erfahrungen und Verhaltensweisen programmiert, die zum Überleben
der Spezies unabdingbar waren. Dazu gehört die Neigung, sich Bezugs-
personen zu schaffen, um ein Bindungssystem zu installieren und damit
soziales Verhalten in der Gruppe zu ermöglichen. Bindungen und
Gruppen verschaffen ein Gefühl der Sicherheit und Geborgenheit.
Eine ganz wichtige Voraussetzung für den Glauben.

Zudem hat die Natur/Evolution beim Menschen die so genannte
entkoppelte Kognition ermöglicht, also die Fähigkeit, Körper und Geist
gedanklich voneinander zu trennen. Nach Ansicht des amerikanischen
Psychiaters J. Anderson Thomson ist das der „Schlüssel zum religiösen
Glauben“. Deshalb kann der Mensch auch über „den Geist anderer
Menschen“, über deren Absichten, Gefühle und Wünsche reflektieren.
Spielerische Experimente mit Kindern haben ergeben, dass schon die
Kleinsten dazu in der Lage sind, Körperliches vom Geistigen zu tren-
nen. Die entkoppelte Kognition ermöglicht es uns auch zum Beispiel,
einen spannenden Thriller im Kino als „real“ zu erleben, obwohl wir
genau wissen, dass die Szenen nur gespielt sind. Wichtig für die Glau-
bensbereitschaft der Menschen (also etwas anzunehmen, was man gar
nicht sieht) ist nach Angaben Thomsons zudem die so genannte hyper-
aktive Akteurerkennung und das Denken in minimal kontraintuitiven
Welten. Unter Ersterem versteht man die Fähigkeit des Menschen, in
abstrakten Schatten, Bewegungen und Geräuschen etwas zu „erken-
nen“, ein Phänomen, das jeder schon mal erlebt hat. In Wolken sieht
man plötzlich Tiere, in Schatten vermutet man den Einbrecher, man
hört „Stimmen“ und so fort. Wenn unser Gehirn hier einen Zusam-
menhang herstellt, ist es nur noch ein kleiner Schritt zum Glauben an
Geisterwesen, schreibt Thomson in seinem Buch Warum wir (an Gott)
glauben (Springer Spektrum).

Das Herstellen von minimal kontraintuitiven Welten schließlich
folgt aus dem automatischen Schließen von kognitiven Lücken: aus
einem halbfertigen Bild „macht“ unser Gehirn ein ganzes Bild. Wie

Eine kurze Geschichte der Religion

31

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


automatisch solche Prozesse ablaufen, zeigt ein Beispiel, das verblüf-
fend wirkt. Nachfolgend ein Text, in dem die Buchstaben nur so
durcheinander purzeln. Auf den ersten Blick das reine Chaos – doch
dann geschieht ein „Wunder“ und unser Gehirn liest intuitiv das richti-
ge:

Ncah eienr Stidue der Cmabridge Uinversiaet ist es zimelich eagl, in wlehcer
Reiehnfogle die Bchustbaen in Wortetrn vokrmomen. Es ist nur withcig,
dsas der ertse und lettze Bchusatbe an der ricthgien Stlele steht. Der Effket
tritt ein, wiel das mneschilche Geihrn nicht den eilnzenen Bchustbaen liset,
sodnern das Wrot als Gaznes.

Die menschliche Fähigkeit, von Grundannahmen Ableitungen auf et-
was „Ganzes“ zu machen, förderte das Entstehen religiöser Ideen. Hin-
zu kommt das Vermögen des Gehirns, mithilfe von Neurotransmittern
kognitive Mechanismen in Gang zu setzen. Deshalb konnte der Mensch
zum Beispiel Rituale erfinden, die prägenden Charakter haben und
unsere Vorfahren vor zigtausend Jahren in die Lage versetzten, mit Ge-
sängen und Tänzen einen Trance-Zustand herbei zu führen. Einen Zu-
stand, in dem sie tatsächlich eine „höhere Macht“ verspürten. Einen
weiteren entscheidenden Beitrag zum Glauben an Gott lieferte schließ-
lich die Phänomenologie des Träumens. Unsere Ahnen konnten sich
nicht erklären, dass sie im Schlaf „Bilder“ sahen. „Lebhafte“ Träume,
in denen Verstorbene plötzlich wieder auftauchten, erweckten in Ver-
bindung mit der entkoppelten Kognition den Eindruck, die Imaginati-
on im Schlaf sei eine Art Realität. Wenn dann irgendwann vielleicht
noch der Genuss halluzinogener oder oneirogener Kräuter und Pilze
hinzu kam, war die Illusion des Göttlichen perfekt.

Kapitel 2 Als die Menschen Gott erfanden

32

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Adam und Eva
oder das Gehorsamsprinzip

Wie ein Sündenfall, den es nie gab, das Christentum prägte

Die Basis des jüdischen Gottes Jahwe (genauer das Tetragramm
JHWH, die Bedeutung ist umstritten, sinngemäß: Ich bin da; ich bin
der, der ich bin oder: der das Werden verursacht) ist in der biblischen
Urgeschichte von der Erschaffung der Welt zu suchen. Der Vorgang
soll sich, wie bereits erwähnt, im Jahr 4004 v. Chr. ereignet haben, so
glauben es teilweise noch heute fromme Juden und Christen, die sämt-
liche Stammbäume von David über Moses und Abraham bis zu Adam
zurückgerechnet haben und der „Heiligen Schrift“ eine absolute Reali-
tät zubilligen. Allerdings gibt es auch hier Differenzen in der Kalkula-
tion, denn offiziell rechnen die Juden anders: Nach ihrem Kalender,
der nach wie vor gilt, hat die Welt vor 5778 Jahren begonnen (Stand
2018).

Der grandiosen Phantasie der Schriftgelehrten ist es zu verdanken,
dass sich die außerordentlichen Schöpfungsgeschichten in der Bibel bis
heute gehalten haben: In den Schulen des jüdisch-christlichen Kultur-
kreises wird noch immer der Mythos von Adam und Eva gelehrt. Als
seien Forschung und Wissenschaft spurlos an ihnen vorbei gegangen,
lassen Politiker, Erzieher, Lehrer und Kultusbürokraten (und Eltern!)
nach wie vor zu, dass im Religionsunterricht der Eindruck erweckt
wird, die Urgeschichte der Menschheit habe sich so oder zumindest so
ähnlich abgespielt, wie es die Bibel blumig beschreibt. Viele Religions-
lehrer, die ja konfessionell geprägt und weisungsgebunden sind,
scheint dabei auch nicht zu stören, dass im Physik- und Biologie-Un-
terricht eine andere Version der Schöpfung gelehrt wird. Sie müssen
allerdings am Alten Testament festhalten, als sei es – wie bei Moses –
in Stein gemeißelt. Gewiss gibt es auch Lehrpersonal, das bei der Ver-

Kapitel 3: 

33

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


mittlung der Heiligen Schriften seriös differenziert und offen auf de-
ren mythisch-fabulösen Charakter hinweist, insbesondere bei älteren
Schülern. Gleichwohl ist es bis heute nicht gelungen, die biblischen
Texte offiziell als das zu qualifizieren, was sie viel eher sind als das
Wort Gottes: „Ein literarischer Versuch, die Einheit des Volkes Israel
zu definieren“ (der Archäologe und Autor Israel Finkelstein).

Die Theologin Lucia Scherzberg drückt es so aus: Jene altbibli-
schen Erzählungen, sagt die in Saarbrücken lehrende Professorin, sei-
en „keine Texte, die die Entstehung der Welt und des Menschen natur-
wissenschaftlich erklären wollen“. Sie seien auch nicht historisch – aber
aus der Historie heraus zu verstehen: Der Mensch damals habe seine
Existenz als fragwürdig und erklärungsbedürftig empfunden und des-
halb eine „imaginative Vergangenheit“ entworfen. Dabei sei Mytholo-
gie nicht von Geschichte getrennt worden. Diese Analyse ist erstens
nachvollziehbar richtig und wirft zweitens eine elementare Frage auf:
Warum weigert sich die Kirche bis heute, die notwendige Trennung
wenigstens nachzuvollziehen und die biblischen Texte seriös, jenseits
allegorischer Beliebigkeit, aufzuarbeiten?

Jenseits von Fiktion und Wirklichkeit ist die Erfindung von Adam
und Eva mit ihrer spektakulären Lebensgeschichte fraglos genial. Über
Jahrtausende hinweg haben die Menschen im Vorderen Orient und im
europäischen Raum (später auch in anderen Teilen der Welt) diese
phantastische Geschichte ernsthaft geglaubt und die Existenz der bei-
den Urmenschen für bare Münze genommen. Kein Wunder. Die
Schöpfungsgeschichte stillt(e) das Urbedürfnis der Menschen, den ei-
genen Ursprung, die eigene Herkunft kennen zu lernen und eine Welt-
erklärung zu finden. Sich in mystischer Form selbst zu vergewissern
und aus der daraus entstehenden Befindlichkeit und Glaubenserkennt-
nis einen Lebensentwurf abzuleiten. Nachdem die Wissenschaft dann
aber zu der für Christen und Juden schockierenden Erkenntnis gelangt
ist, dass die Vorläufer des Menschen als Affen auf den Bäumen turnten
und sich erst allmählich, im Laufe von Jahrmillionen, den aufrechten
Gang, die Sprache und später dann ein halbwegs zivilisiertes Verhalten
angewöhnt hatten, war selbst im relativ aufgeklärten Europa des 19.
Jahrhunderts die Not groß, sich mit dieser nicht zu widerlegenden Tat-
sache auseinanderzusetzen oder gar anzufreunden. Entsprechend bies-
tig waren die Skepsis und offene Ablehnung, als Jean-Baptist de La-

Kapitel 3: Adam und Eva oder das Gehorsamsprinzip

34

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


marck (1744-1829), Charles Darwin (1809-1882) und Alfred Russel
Wallace (1823–1913) ihre Evolutionstheorien entwickelt und veröf-
fentlicht hatten. Die evolutionäre Erkenntnis der Forscher wurde zur
revolutionären Erkenntnis bei den Geisteswissenschaftlern, besonders
in der Theologie. Jetzt hatte man – die Kirche, die Theologen, die Kle-
riker – ein grundsätzliches Problem: Wo sollte der Allmächtige, jen-
seits des mutativen Zufallsgenerators der Entstehung der Arten, nun
als Schöpfergott seinen ihm angemessenen Platz finden?

Warum die Akzeptanz der Evolution so schwer fiel, wird in der
„Sündenfall“-Erzählung von Adam und Eva deutlich. Diese war (und
ist) so schlicht formuliert, dass sie von den Menschen problemlos ver-
standen werden konnte. Man darf getrost annehmen, dass die Bevölke-
rung der Antike – das Alte Testament wurde in der Zeit zwischen 1000
und 200 v. Chr. geschrieben – diesen per Mundpropaganda überliefer-
ten Wunderglauben begierig in sich aufsaugte. Es blieb ihnen auch
nichts anderes übrig: Die Menschen hatten als klassische Analphabe-
ten keine Chance, ernsthafte Skepsis zu äußern, sie waren auf die
„Wahrheiten“ der Schriftgelehrten oder Altvorderen angewiesen. Ob-
jektive Informationsquellen gab es nicht.

Nun muss man wissen, dass die Schöpfungsgeschichten (Genesis,
also das 1. Buch Mose) außerordentlich tiefgründig erforscht worden
sind, weltweit von zigtausend Wissenschaftlern und so intensiv wie
kein anderes Thema jemals zuvor. Aus der religiösen und wissen-
schaftlichen Dauerbeschäftigung wurde so – flankiert von Sakralbau-
ten, Kunst und Musik, die in die Religionskultur einflossen – ein gi-
gantisches, theologisch zementiertes Glaubensgebäude, an dem zu rüt-
teln zwecklos ist. Das biblische Verhalten der beiden Ur-Menschen
diente den Aposteln und Kirchenvätern der Spätantike auch als axio-
matische Grundlage ihrer Glaubenslehre. Insbesondere der Apostel
Paulus hat auf dieser Basis seine Theologie begründet, eine Theologie,
die das Christentum nicht nur geprägt, sondern überhaupt erst ermög-
licht hat. Ohne die Paulus-Mission wäre die „Jerusalemer Gemeinde“
der Jesus-Jünger wohl als neujüdische Sekte verkümmert, denn die aus
dem Fischer-Milieu stammenden Jünger Petrus, Jakobus und die ande-
ren Apostel hatten nicht die intellektuelle Kraft, ihrem jüdischen Glau-
bensverständnis eine neue Richtung zu geben.

Wie ein Sündenfall, den es nie gab, das Christentum prägte

35

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Und als Gott erkannte, dass der Mensch nicht gern allein sei, schuf er Eva aus der
Rippe des Mannes. Selbst diese skurille Erzählung haben die Menschen lange Zeit
geglaubt – oder glauben es noch immer. Relief am Dom der italienischen Stadt Or-
vieto.

Aber wie war es möglich, dass die naive Geschichte von den beiden
„ersten Menschen“ Adam und Eva eine solch nachhaltige Wirkung er-
zielen konnte? Nun, obwohl die meisten (heutigen) Theologen immer
wieder auf den allegorischen Charakter der Bibel verweisen, beharrt
die Kirche unverdrossen auf ihrer eigenen Wahrheit: Der Bericht vom
Sündenfall, so heißt es im offiziellen Katechismus der katholischen
Kirche, beschreibe in „bildhafter Sprache“ ein „Urereignis, das zu Be-
ginn der Geschichte des Menschen stattgefunden hat“. Am köstlichs-
ten formuliert hat den Märchencharakter der Bibel Papst Pius XII in
seiner Enzyklika humani generis am 12. August 1950: „Wenn auch die
alten Verfasser der Heiligen Bücher einiges aus den volkstümlichen Er-
zählungen nahmen – was ruhig zugegeben werden kann –, so darf
man doch nie vergessen, dass sie es unter dem Beistand göttlicher Ein-
gebung taten, der sie bei der Wahl und der Wertung dieser Dokumente

Kapitel 3: Adam und Eva oder das Gehorsamsprinzip

36

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


vor allem Irrtum bewahrte“. Das muss man sich auf der Zunge zerge-
hen lassen: Ein Märchenanteil in der Bibel, unter göttlicher Eingebung!

Jedenfalls ist und bleibt der Sündenfallmythos von fundamentaler
Bedeutung für die jüdisch-christliche Glaubenslehre. Deshalb kom-
men Kirche und Theologie auch nicht an der Schöpfungsgeschichte
vorbei (genau genommen sind es zwei Geschichten, die in der Genesis
miteinander verwoben wurden). Wir wollen sie hier in Kurzform reka-
pitulieren und analysieren:

Demnach hat der ewige und allmächtige Gott „eines Tages“ be-
schlossen, eine Welt zu erschaffen. Der Herrgott ging bei seiner Schöp-
fung allerdings recht merkwürdig vor, so merkwürdig, dass es den
Nachkommen seiner ersten Geschöpfe eigentlich schwer fallen müsste,
den göttlichen Plan in der dargestellten Form zu verstehen und tat-
sächlich auch zu glauben.

Denn dieser eine Gott, der alles kann und alles (im voraus) weiß,
versagt bei seinem Vorhaben, ein Paradies mit Menschen „nach mei-
nem Ebenbild“ zu schaffen, gleich mehrfach auf unbegreifliche Weise:
Nach Genesis 2,18 merkt er erst nachträglich, dass „der Mensch nicht
gern alleine ist“ und muss nachjustieren, indem er Eva „aus der Rippe
Adams“ zaubert. Das ist mehr als bemerkenswert, denn bitte: Wieso
hat der Herr den Adam dann schon vorher mit Geschlechtsorganen
ausgestattet? Wie dem auch sei, jedenfalls versagen Gottes Ur-Ge-
schöpfe schon gleich bei der ersten Prüfung – wobei zu fragen ist, wie-
so der Herr seine Erdenkinder überhaupt prüfen muss, wenn er sie
doch gerade erst so erschaffen hat, wie er es haben wollte. Und er oh-
nehin weiß, wie sie reagieren. Noch spannender ist in diesem Kontext
aber die Frage, warum der Allmächtige überhaupt zugelassen hat, dass
Adam und Eva so reagieren – er hatte ja die Möglichkeit, den Lauf der
Dinge in seinem Sinne zu korrigieren. Die biblische Sollbruchstelle mit
dem Baum der Erkenntnis legt deshalb den interessanten Schluss nahe,
dass der Herr es gar nicht anders wollte, ja dass er den Sündenfall be-
wusst provoziert hat! Im Premiumgebet der Christen, dem Vaterunser,
heißt es: „Und führe uns nicht in Versuchung!“ Aber was war der
„Baum der Erkenntnis“ anderes als die Versuchung schlechthin?

Wir unterstellen mal – wie der Heilige Augustinus und alle ande-
ren Kirchenväter – den Realitätsgehalt der biblischen Angaben, die in
der Genesis mit ihren 50 Kapiteln die Kernsubstanz des jüdischen und

Wie ein Sündenfall, den es nie gab, das Christentum prägte

37

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


christlichen Glaubens darstellen. Und gehen zu apokryphen Schriften
über, die aus dem gleichen religiösen Fundus stammen. In ihnen wird
sogar über Geschehnisse im Himmel berichtet, wonach es in Folge der
Schöpfung zu einem spektakulären Zerwürfnis gekommen sein soll:
Der heilige Luzifer, ausgerechnet Luzifer, der erste, beste und schönste
Engel in Gottes wunderbarer Heimstatt, soll sich demnach gegen den
Allmächtigen aufgelehnt haben! Und um dem Ganzen die Krone auf-
zusetzen: Luzifer hatte, nach menschlicher Logik (eine andere haben
wir nicht), auch noch Recht mit seinem obstruktiven Verhalten.

Diese „blasphemische“ Behauptung bedarf natürlich der Erklä-
rung. Also: Gott erschuf die Welt. Dafür brauchte er, so steht es ge-
schrieben, sechs Tage, wobei wir darüber hinwegsehen, dass es zu Be-
ginn der Schöpfung noch keine Tage gab. Als erstes schuf Gott Him-
mel und Erde sowie das Licht. Es folgten das Meer, die Pflanzen, Sonne,
Mond und die Sterne, Vögel und Wassertiere sowie „Vieh, wilde Tiere
und alles, was auf dem Boden kriecht“. Am sechsten Tag schließlich
sagte Gott, im Pluralis majestatis: „Nun wollen wir den Menschen ma-
chen, nach unserem Ebenbild“ (Gen 1,26). Und am siebten Tage
schließlich, so steht es geschrieben, musste Gott ruhen (Gen 2,2-3).
Das ist zwar sympathischer Unsinn, denn Gott muss niemals ruhen, er
wird ja nicht müde wie unsereins. Gleichwohl soll er an diesem Ruhe-
tag (Quelle des jüdischen Sabbats und des christlichen Sonntags) allen
Engeln befohlen haben, sein neuestes Werk, eben den Menschen
Adam, ehrfürchtig anzubeten!

Nun hat der liebe Gott es gewiss nicht nötig, seine Gebote zu be-
gründen. Und natürlich wissen wir auch nicht, was er sich dabei ge-
dacht hat, den Engeln die Anbetung seiner Kreation „Adam“ zu befeh-
len – wobei wir offenbar der Irritation unterliegen, Gott funktioniere
wie wir Menschen und „denke“ auch so ähnlich. Dabei ist es eher frag-
lich, dass Gott denkt, denn Denken bedeutet „überlegen“ und „abwä-
gen“ – und impliziert den Irrtum. Ein allmächtiger, allwissender und
souveräner Gott muss natürlich nicht „nachdenken“. Er weiß es. Wie
auch immer: Nach der alten Schrift „Apokalypse des Moses“ (Jüdische
Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit) verlangte der Herr tatsäch-
lich die Anbetung des Adam, den er gerade erst aus einem Klumpen
Lehm geformt hatte.

Kapitel 3: Adam und Eva oder das Gehorsamsprinzip

38

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Angesichts der Dramatik dieses Verlangens ist es wenig verwun-
derlich, dass Luzifer und andere (namenlose) Engel über diese neue
Hackordnung im Himmel verstört und konsterniert waren. Sie, Gottes
engste Weggefährten seit ewigen Zeiten, sollten diesen irdischen Adam
anbeten, der aus dem Nichts kam und noch nichts geleistet hatte? Sie
sollten ein neues Geschöpf aus Lehm als etwas akzeptieren, dass über
ihnen stand? Nun, der Stellvertreter Gottes auf Erden in Rom wird
auch bei solchen Fragen nicht verlegen: Es war demnach „die riesen-
große Intelligenz“ Luzifers, die das Drama verursachte. Der oberste
Engel habe „diese Demütigung nicht ertragen können“, sagte Papst
Franziskus am 29. September 2014 bei der Frühmesse im Vatikan.
Deshalb habe Luzifer „vielleicht aus Neid“ so reagiert… Wie man sieht,
hat auch der Pontifex in heutiger Zeit keinerlei Interesse daran, die
himmlischen Narrative ihres mythologischen Charakters zu berauben.

Wir bleiben bei diesem tatsächlich ersten Sündenfall: Wie später
die Menschen, mussten demnach auch die Engel lernen, dass Gottes
Wege unergründlich sind. An dieser Stelle wird es aber (schon wieder)
heikel, denn natürlich wusste der Allmächtige bereits vorher, dass Lu-
zifer und Konsorten sich gegen ihn auflehnen würden. Gott weiß ja
bekanntlich alles. Also muss ihm von Anfang an klar gewesen sein,
dass sein Adam-Experiment scheitern würde. Aber warum hat er es
dann trotzdem durchgezogen? Die Irritation wird noch größer wenn
man bedenkt, dass das Verhalten der göttlichen Entourage nur auf-
grund einer freien Willensentscheidung der Engel möglich geworden
sein kann. Das würde zwangsläufig bedeuten, dass der Herr auch seine
Engel mit einem freien Willen ausgestattet hätte! In Kenntnis dieser
Problematik hat die Kirche vorgebaut und schreibt im Katechismus al-
len Ernstes, dass die „von Gott ihrer Natur nach gut geschaffenen Geis-
ter“ natürlich „in freier Entscheidung“ gehandelt hätten und demnach
„durch sich selbst böse“ geworden seien. Im übrigen sei ihre Sünde so
schlimm, dass sie „nicht vergeben werden“ könne.

Wie ein Sündenfall, den es nie gab, das Christentum prägte

39

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Zwei Erzengel im existentiellen Kampf: Michael (oben) obsiegt über Luzifer und
jagt den abtrünnigen Kollegen ins „Reich der Finsternis“. Fortan gilt der ehemalige
Diener Gottes Luzifer als Inkarnation des Teufels, zuständig für alles Schlechte in
der Welt.

Puh, jetzt sollen wir also auch noch glauben, dass die Engel an allem
schuld sind. Aber weshalb um Himmels Willen sollten Engel, die aus-
schließlich zu Gottes Ehren erschaffen wurden, einen freien Willen
und menschliche Gefühle haben? Doch so muss die himmlische Skan-
dalgeschichte tatsächlich verstanden werden, sonst wäre das spektaku-
läre Verhalten Luzifers nicht erklärbar. Es sei denn, Gott hat ausdrück-
lich gewollt, dass Luzifer so reagiert – und damit in die Hölle relegiert
werden konnte, um dort fortan als „Satan“ sein Unwesen zu treiben. In
dieser Konsequenz aber wäre die Erschaffung des Teufels von langer
Hand vorbereitet gewesen! Und Gott hätte, noch bevor irgend ein
Mensch existierte und sündigen konnte, schon die Voraussetzungen
für all das Böse im Himmel, im Paradies und auf Erden geschaffen…

Kapitel 3: Adam und Eva oder das Gehorsamsprinzip

40

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Zurück zur Bibel, doch es wird nicht besser, die Irritationen häu-
fen sich noch: Gott hatte also in sechs Tagen die Welt erschaffen, die
beiden ersten Menschen lebten glücklich und zufrieden im Paradies.
Wenn diese Version der „Wahrheit“ entspricht, wie die Kirchen unver-
drossen behaupten, dann drängen sich spannende Fragen auf: Wie alt
waren eigentlich Adam und Eva, als Gott sie erschaffen hat? Kamen sie
als „Erwachsene“ auf die Welt, als Menschen ohne Kindheit und emo-
tionale Wärme? Konnten sie gleich sprechen, fanden sie sich sofort zu-
recht im Paradies? Und, da sie ja jung und offenbar geschlechtsreif wa-
ren: Hatten sie Sex miteinander? Wer diese Fragen naiv und lächerlich
findet, hat das volle Verständnis des Autors. Doch, und das ist logisch
nun mal nicht zu bestreiten: Wer diese Fragen nicht ernst nimmt, darf
auch die Historizität der Urmenschen nicht ernst nehmen – und somit
auch nicht den konstitutiven „Sündenfall“ mit all seinen theologischen
Implikationen.

Die Irritationen beruhen jedenfalls nicht nur auf der Schwierigkeit,
die wie Kaffee und Milch vermischte Historie und Mythologie gedank-
lich wieder voneinander zu trennen. Sondern vor allem auf der Logik:
Wenn es richtig ist, dass Gott die Allmacht in sich vereint, dann fragen
wir uns natürlich, warum der gütige und barmherzige Gott dem kom-
menden Unheil sehenden Auges seinen Lauf ließ. Wenn Gott etwas
(anderes) will, kann er es doch mit einem Fingerschnippen richten!
Für ihn ist doch, wie er später auch Urvater Abraham vor dessen Zelt
in Mamre sagen sollte, „nichts unmöglich“ (1. Mos 18)! Warum also
hat er auf das gerade erst installierte Paradies verzichtet und zugelas-
sen, dass der Teufel in Gestalt einer Schlange ins Paradies schleichen
konnte, um die naiven Eva und Adam zu etwas zu verleiten, was sie gar
nicht kannten: die Sünde? Mussten die beiden ersten Menschen extra
animiert werden, eine Sünde zu begehen? Und wo war der Herr, als die
Schlange sich an die naive Eva heran machte? Saß er im Himmel auf
seinem Thron und schaute sich das despektierliche Treiben konster-
niert an? Die Fragen sind deswegen erlaubt, weil der Herrgott nach
dem Sündenfall laut Bibel ja sofort zur Stelle war und scheinbar ah-
nungslos fragte: „Wo bist du, Adam?“ Und nachdem er die Sünder zu-
sammengestaucht hatte, nähte der Herr sogar eigenhändig Felle für die
Nackten zusammen (1. Mos 3,21). Aber wo kamen diese Felle plötzlich
her? Mussten dafür vorher (von wem?) Tiere geschlachtet werden?

Wie ein Sündenfall, den es nie gab, das Christentum prägte

41

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Man mag über solche Fragen schmunzeln. Man darf (oder muss)
auch über Adam und Eva schmunzeln. Sie eben nicht ernst nehmen
und in der Mythos-Schublade ablegen. Aber dann müsste man, nach
den Gesetzen der Logik, auch die Bibel nicht für voll nehmen, denn
dieses unentwirrbare Knäuel aus jüdischer Geschichte, polytheisti-
schen Erzählungen, alten Mythen, Märchen und Legenden ist ein
komplettes Kompendium naiver Narrative. Doch offiziell über die Bi-
bel schmunzeln darf man nicht, denn auf diesen Überlieferungen steht
das theologische Fundament, das die christlichen Kirchen seit nun-
mehr zwei Jahrtausenden durch alle Stürme der Skepsis und Häresie
trägt. Aus dieser unglaublichen Schöpfungsgeschichte konstruierten
Schriftgelehrte, Propheten, Philosophen und Kirchenväter ja auch das
Diktum und die Dogmen der Hölle, der Erbsünde und Gnadenlehre.
Diese makabren Lehren, die in der Folgezeit auf eine furchtbare Weise
ernst genommen werden sollten, befrachten nach christlicher Lehre al-
le (!) Menschen von ihrer Geburt an mit einer von Gott gegebenen
Grund-Schuld. Das klingt (und ist!) so grotesk, dass wir es hier wie-
derholen müssen: Offizielle Lehre der christlichen Kirche ist es, dass
jeder Mensch, der lebend zur Welt kommt, ob Christ, Moslem oder
Buddhist, ob gesund oder (körperlich/geistig) krank, dass also jeder
mit einer Erbsünde behaftet ist, die ihn schnurstracks in die ewige
Hölle führt – wenn er nicht vorher durch die Taufe „errettet“ wird.

Für diese düstere Drohung haben die Kirchenväter eine abenteuer-
liche Begründung ersonnen, die bis heute gültig ist: Weil Adam als Ur-
vater aller Menschen gesündigt habe, seien auch alle seine Nachfahren
sündig. Selbst unschuldige Babys, sagt der Heilige Augustinus (was die
„Internationale Theologische Kommission“ heute relativiert). Diese
Schuld werde vererbt und quasi durch den Samen des Mannes in den
Schoß der Frau appliziert und so auf jeden neuen Erdenbürger „auto-
matisch“ übertragen! Erlösung von diesem schrecklichen Übel sei nur
möglich durch die Taufe der heiligen Kirche und durch den Opfertod
des Herrn Jesus Christus. Aber hier lauert schon die nächste Falle:
Denn wer nicht zugleich auch von Gottes Gnade beseelt sei, so legte
der heilige Augustinus noch einen drauf, der verbleibe trotzdem im
Stande der Sünde und könne nicht erlöst werden (siehe auch Kapitel
11).

Kapitel 3: Adam und Eva oder das Gehorsamsprinzip

42

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Wer bei solchen Sätzen nun glaubt, hier sei jemand nicht ganz bei
Trost, der irrt. Solch ein Humbug ist nicht nur möglich, er gehört zur
soteriologischen Substanz des christlichen Glaubens, zu den Grund-
prinzipien des Christentums! Auf dem Konzil von Trient wurde diese
Lehre im Decretum de Peccato originali auf der 5. Sitzung am 17. April
1546 nicht nur bekräftigt, sondern deren Leugnung auch noch mit
dem Bann belegt: Wer also behauptet, die These von der Erbsünde sei
menschlicher Wirrnis entsprungener Unsinn, der wird von der Kirche
offiziell verdammt. Auch dies kein Witz, sondern bitterer Ernst, der bis
heute gültig ist. Nachzulesen in der Dokumentensammlung Der Glau-
be der Kirche von Neuner-Roos, redigiert von dem berühmten deut-
schen Theologen Karl Rahner (Verlag Friedrich Pustet, Regensburg).

Die groteske Lehre von der Erbsünde fand also Eingang in den Ka-
non der Kirche. Päpste und Bischöfe, Priester und Laien haben sie ad-
aptiert. Über Jahrtausende hinweg wurde der (vom Apostel Paulus im
Römerbrief vorgeprägte) Aberwitz des Augustinus als offizielle Lehre
der Christenheit in Schulen und Universitäten gelehrt und in Kirchen
und Klöstern verkündet. Noch 1950 hat Papst Pius XII in seiner Enzy-
klika Humani generis darauf bestanden, dass die Erbsünde erklärbar
sei durch den „Monogenismus“ (alle Menschen stammen von einem
Menschenpaar ab). Der Glaube an die Erbsünde hat die gesamte Theo-
logie der Christenheit geprägt und Milliarden von Menschen in Angst
und Schrecken versetzt sowie in Kummer und Verzweiflung gestürzt:
Sie waren ja schuldig, mussten sich schuldig fühlen – obwohl sie sich
einer Schuld oft gar nicht bewusst waren! Obwohl sie treu und sittsam
gemäß der Glaubenslehre gelebt, sich an alle auferlegten Regeln gehal-
ten und unentwegt gebetet haben!

Und damit sind wir beim eigentlichen Kern der biblischen Erzäh-
lung. Wer die Schöpfungsgeschichte aufmerksam reflektiert, kommt zu
einer interessanten Schlussfolgerung: Es geht in den Heiligen Schriften
(vor allem) um den Gehorsam! Das Alte Testament ist nicht nur als
antike Gottes- und Welterklärung zu verstehen, sondern war und ist
auch Mittel zum Zweck. Bekanntlich wurden die fünf Bücher Mose
von Schriftgelehrten und Priestern verfasst, von hochgestellten Persön-
lichkeiten, die über die damals seltenen Fähigkeiten des Lesens und
Schreibens verfügten – und oftmals Ratgeber und Komplizen der
Mächtigen waren. Diese Machtelite hatte ein bestimmtes Interesse, das

Wie ein Sündenfall, den es nie gab, das Christentum prägte

43

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


gleiche Interesse, das auch heutige Regenten haben: sie billigten sich
selbst die Deutungshoheit in allen wesentlichen Fragen zu, und das
Volk sollte dies akzeptieren – und gehorchen.

Die abenteuerliche Geschichte von Adam und Eva ist deshalb
nicht nur ein fundamentaler Baustein für den Schöpfungsmythos der
Bibel, sondern auch die Basis für ein bis heute gültiges Prinzip: Das
Prinzip des Gehorsams. Insbesondere die Hebräer/Israeliten/Israelis
(aber auch die Christen) haben diesem Prinzip gehuldigt, was sich be-
sonders gut ablesen lässt im Gesetzesgehorsam der Juden, der sich in
den Verhaltens-, Reinheits- und Speisevorschriften artikuliert. Das
Schicksal von Adam und Eva wurde auch entworfen, um den Men-
schen zu zeigen was ihnen blüht, wenn sie sich gegen göttliche Autori-
täten (und ihre irdischen Vertreter!) auflehnen. Sie sollten anhand ei-
nes praktischen Strafenkalenders sehen und spüren, was demjenigen
passiert, der sich Gottes Vorgaben verweigert. So konnte der Sünden-
fall zur idealen Projektionsfläche für die erste Ideologie der Mensch-
heitsgeschichte werden: der Ideologie des Gehorsams, die auf dem
Prinzip „Angst“ beruht. Dieses Prinzip hat die Zeiten überdauert, es
gilt – abgeschwächt – noch immer, gerade auch in der römisch-katho-
lischen Kirche, die sich zur größten, reichsten und mächtigsten Kirche
der Welt entwickelt hat.

Kapitel 3: Adam und Eva oder das Gehorsamsprinzip

44

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Wie kam das Böse in die Welt?

Vom Mörder Kain und und seinem Bruder Abel

Mit der Erschaffung von Adam und Eva hatte Gott, man kann es
nicht anders nennen, sein erstes großes Projekt auf der Erde in den
Sand gesetzt. Ursprünglich wollte er ja ein dauerhaftes Paradies schaf-
fen, in dem die neuen Menschen als sein „Ebenbild“ in Frieden und im
Einvernehmen mit der göttlichen Natur leben sollten. Doch aus dem
Plan wurde nichts: Seine eigenen Geschöpfe machten dem Herrn mit
ihrer Konkupiszenz (Begierde, Sündhaftigkeit) einen Strich durch die
Rechnung. Was sich nachgerade abenteuerlich anhört, nämlich dass
die Geschöpfe agieren und der Schöpfer reagiert, provoziert indes ele-
mentare Fragen: Kann der Allmächtige etwa, wenn er etwas ernsthaft
will, seine Pläne nicht problemlos durchsetzen? Oder wie sonst sollte
es möglich sein, dass der Herrgott mit seinem kosmisch-irdischen Pro-
jekt an zwei kleinen Menschenkindern scheitert, die er selbst geschaf-
fen hat – und zwar so geschaffen hat, wie er sie haben wollte?

Solche Fragen liegen – nimmt man die Bibel ernst – auf der Hand.
Und abermals muss irritieren, dass sie in der theologischen Diskussion
nicht ernsthaft gestellt und wenn überhaupt, nur unzureichend beant-
wortet werden. Ungeachtet dessen sollte es in der Bibel noch viel
schlimmer kommen: Denn Gott, beziehungsweise der von ihm ge-
schaffene „Teufel“ (siehe auch: Das Buch Hiob), hatte im Dunstkreis
der Schöpfung das Böse in die Welt gesetzt – und ließ es von Anfang
an voll zur Geltung kommen!

Mit der Vertreibung aus dem Paradies war auch das Erwachen der
Sexualität verbunden, die zu einem der größten Ärgernisse und Pro-
blemfelder des (christlichen) Glaubens überhaupt werden sollte. Wir
kommen noch darauf zurück (Kapitel 14). Um sich zu mehren, wie
Gott es angeordnet hatte, mussten Adam und seine Nachkommen je-
denfalls ihre Frau/en „erkennen“, wie die Bibel den frühen Sexus

Kapitel 4 

45

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


schamhaft nennt. Offensichtlich war der Geschlechtsverkehr für die
ersten Menschen aber noch nicht mit den Problemen und Schuldge-
fühlen belastet, mit denen Priester und Theologen ihn später befrach-
ten sollten. Denn nach der kreationistischen Glaubenslehre, die eine
Realität der biblischen Geschichte nicht nur unterstellt, sondern aus-
drücklich behauptet, kann der Start der Menschheit ja nur aufgrund
permanenter Inzucht gelungen sein. Glaubt man den alten Schriften,
dann müssen sich Adams und Evas Kinder gegenseitig befruchtet ha-
ben. Wir müssen also glauben, dass damals offenbar nicht so schlimm
war, was heute als Straftat gilt. Jenseits dieses pikanten Aspekts kam es
gleich zu Beginn der biblischen Entwicklung zu einem dramatischen
Zwischenfall, der als erster „Mord“ in die Geschichte der Menschheit
eingehen sollte. Auch hier spielt der barmherzige Gott, der aktiv in das
Geschehen eingreift, eine entscheidende – und fragwürdige Rolle.

Der Allmächtige schenkte nämlich, wie er es später auch mit den
Zwillingen Esau und Jakob machen sollte, seine Liebe und Zuneigung
nur einem der beiden Kinder von Adam und Eva. Nämlich dem jünge-
ren Abel. Dem erstgeborenen Kain gegenüber war er aus unerfindli-
chen Gründen kritisch eingestellt, seine Leistungen würdigte er gerin-
ger. In Gen 4, 3-5 wird dies klar dargestellt. Demnach brachten Kain
und Abel dem Herrn jeweils ein Opfer dar – aber der gütige und
barmherzige Gott beachtete nur dasjenige seines Lieblings Abel. „Kain
und sein Opfer schaute er nicht an“, heißt es in der Bibel. Zu allem
Überfluss ließ der Herr nicht einmal zu, dass der Zurückgesetzte da-
rüber enttäuscht war: „Warum wirst du zornig?“ fragte er Kain vor-
wurfsvoll, „warum brütest du vor dich hin?“ Eine merkwürdige Frage
für einen allwissenden Gott, der den Menschen genau so erschaffen
hatte: mit der angeborenen Sehnsucht nach Anerkennung, mit einem
instinktiven Gefühl für Gerechtigkeit, nach Gleichbehandlung eben.
Und so weckte der Allmächtige mit seinem einseitigen Verhalten Re-
flexe im Wesen der Menschen, die diese bis dahin gar nicht kannten:
Neid, Frust und Enttäuschung, das gallige Gefühl der Zurücksetzung.
Es ist, wenn man so will, die erste „offizielle“, von Gott selbst provo-
zierte Ungerechtigkeit, die erste Diskriminierung in der Geschichte der
noch jungen Welt.

Sie endete überaus tragisch, denn Kain erschlug anschließend sei-
nen Bruder Abel. Aber warum tat er das? Aus „freiem Willen“? Weil er

Kapitel 4 Wie kam das Böse in die Welt?

46

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


„böse“ war? Aus einem genetisch veranlagten Impuls heraus, einer
Kurzschlusshandlung? Noch mehr als bei Adam und Eva, die sich zum
„Bösen“ ja verführen ließen, stellt sich hier die grundsätzliche Frage,
wer für das Böse bei Kain verantwortlich ist. Ist er als „schlechter
Mensch“ auf die Welt gekommen (und wenn ja, warum)? War seine
Veranlagung zur Gewalt nur bloßer Zufall? Oder, und an dieser Stelle
wird es richtig pikant: War es etwa die (später von Augustinus erfun-
dene) Prädestination, also die Vorsehung, die Kain so handeln ließ?
Wenn Letzteres zuträfe, dann hätte Gott ja alles so gewollt…

Wir wollen an dieser kritischen Stelle aber nicht zynisch werden,
sondern nehmen das biblische Wort Gottes weiter ernst – und müssen
irritiert feststellen, dass das merkwürdige Verhalten des Allmächtigen
andauert. Abermals tut Gott so, als wüsste er nicht, was passiert ist:
„Wo ist dein Bruder Abel?“, fragt er den Sünder. Und Kain spricht den
denkwürdigen Satz, der bis heute alle Zeiten überdauert hat: „Bin ich
denn der Hüter meines Bruders?“ Ein Geschenk des Himmels für alle
späteren Exegeten und Kirchenlehrer, denn so sollte es sein, so wollte
man es haben. Nun konnte die bitterböse Geschichte von Kain und
Abel in der gewünschten Form gedeutet werden, dass nämlich die bil-
lige Entschuldigung Kains nicht als Paradigma taugt: „Ja“, so werden es
Päpste, Bischöfe und andere Seelsorger jahrtausendelang von der Kan-
zel predigen, „du bist der Hüter deines Bruders!“ Schließlich „sind wir
alle Brüder (und Schwestern) im Herrn“ und entstammen alle demsel-
ben Elternpaar, nämlich Adam und Eva.

Ob den Gläubigen dabei auch klar wird, dass die Bibel hier vom
eigentlichen Thema geschickt ablenkt? Nämlich von der verstörenden
Frage, warum Gott Kains Opfer in diskriminierender Art ignoriert
und damit die emotionale Reaktion des Täters erst auslöst. In dieser
Frage lauert auch das eigentliche Meta- und Mega-Thema der Religion,
eine Frage, die des Schöpfers Göttlichkeit ganz wesentlich charakteri-
siert: Gerechtigkeit! Die Frage der Gerechtigkeit ist das A und O jeder
Religion. Wenn Ungerechtigkeit „ungöttlich“ und der Ursprung des
Bösen ist, warum war Gott dann ungerecht gegenüber Kain? Man stel-
le sich vor, eine liebende, treusorgende Mutter bewertet die Geschenke
oder selbstgemalten Bilder ihrer Kinder ungleich – und betrübt durch
Missachtung zutiefst eines der Kinder, das es genau so gut gemeint hat
wie das andere. Würden wir solch ein Verhalten als „richtig“ empfin-

Vom Mörder Kain und und seinem Bruder Abel

47

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


den? Und wenn die Antwort „nein“ heißt, was bedeutet das dann für
das Verhalten Gottes gegenüber Kain?

Mit dieser Geste Gottes kam das Böse in die Welt: Der Herr würdigt nur das Opfer
seines Lieblings Abel, was dessen Bruder Kain präsentiert, nimmt der Allmächtige
nicht zur Kenntnis. Mit der (grundlosen) Missachtung und Benachteiligung Kains
begann die Geschichte der Diskriminierung. Bis heute versuchen Theologen, das
unverständliche Handeln Gottes (um-) zu deuten.

Nun, die Kain-und-Abel-Erzählung soll ja, so wünscht es die Kirche,
als Parabel verstanden werden, um potenziellen Sündern – also uns al-
len – sinnbildlich die Konsequenz für falsches Verhalten vor Augen zu
führen. Das Vorgehen des Herrn, der einseitig Partei ergreift, gilt dabei
als nebensächlich: Gott darf sich ja so verhalten, er ist niemandem Re-
chenschaft schuldig. Deshalb spielt auch das weitere Prozedere in die-
sem ersten Kriminalfall der Geschichte keine große Rolle: Gott bestraft
und schützt(!) den Sünder mit dem „Kainsmal“. Dieses Zeichen auf der

Kapitel 4 Wie kam das Böse in die Welt?

48

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Stirn sollte (nach Gen 4,15) allen Menschen zeigen, dass Kain nicht zur
Rechenschaft gezogen werden durfte, sondern „unter dem Schutz des
Herrn“ stand. Der Grund dafür ist auch diesmal nicht ersichtlich, denn
tatsächlich war das göttliche Mal vor allem eins: eine Stigmatisierung.
Zwar wurde Kain laut Bibel nach seinem Fehlverhalten des Feldes ver-
wiesen und musste „als heimatloser Flüchtling umherirren“. Aber er
durfte für seine Tat nicht getötet werden, genau dafür sollte das Kains-
mal sorgen. Bloß: Vor wem sollte ihn das Kainsmal eigentlich schüt-
zen? Kain und Abel waren doch die ersten Kinder der ersten Men-
schen!

An dieser Stelle machen wir einen kurze Pause mit der analyti-
schen Exegese im Literalsinn und wenden uns einer „offiziellen“ Ex-
egese zu. Der Berliner Theologe und Pfarrer Claus Westermann
(1909-2000) hat über die Schöpfungsgeschichte – wie viele andere
Theologen – ein ganzes Buch geschrieben (Genesis 1-11, WBG), in
dem der Kain-und-Abel-Komplex eine bedeutende Passage einnimmt.
Das entsprechende Kapitel dazu beginnt mit folgendem Satz: „Bei kei-
nem der Texte der biblischen Urgeschichte zeigen sich so tiefe Gegen-
sätze in der Geschichte der Auslegung wie in Gen 4,2 – 16.“ Übersetzt
heißt das, die Experten sind sich nicht einig. Auch nicht nach 2000jäh-
rigem Brüten über den Schriften, die als „heilig“ und „von Gott inspi-
riert“ gelten.

Es gibt laut Westermann die „individuelle Deutung“, dabei wird
der Fall der Brüder Kain und Abel „naiv-historisch“ verstanden, so wie
es jahrhundertelang üblich war in der jüdischen, hellenistischen,
christlichen und islamischen Literatur. Dabei geht es vor allem um die
„heilsgeschichtliche Deutung“: Nämlich um Kain als Synonym des Bö-
sen, und Abel als den frommen Märtyrer, dessen Linie „bis hin zu Je-
sus Christus“ führe. Alternativ gibt es die „kollektive Deutung“. Dabei
kommen die Exegeten zu dem Schluss, dass die Kain-und-Abel-Erzäh-
lung vor allem „die Entstehung und Eigenarten des Nomadenstammes
der Keniter erklären“ soll. Die Umstände, wonach die Tat in der Bibel
als Brudermord bezeichnet werde, beruhe auf dem geläufigen Bild
zwischen Bauern und Beduinen, die man damals „Bruderschaft“ ge-
nannt habe. Und das Kainsmal sei dabei als „Stammeszeichen“ zu ver-
stehen. Schließlich gibt es noch die „konventionelle Deutung“: Hierbei
wird die Kain-Abel-Erzählung nicht als Fortsetzung von Genesis 2-3

Vom Mörder Kain und und seinem Bruder Abel

49

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


verstanden, sondern als eigenständige Geschichte aus der Urzeit, als
schon weit mehr als nur vier Menschen auf der Erde lebten. Zusätzlich
gibt es weitere Mischformen der Deutung, auf die wir hier nicht näher
eingehen wollen. Jedenfalls kommt der erwähnte Pfarrer Westermann
am Schluss seiner exegetischen Ausführungen zu der wahrhaftig be-
eindruckenden Erkenntnis, dass „zum Menschsein auch das Bruder-
sein“ gehört und dass „der Mensch nicht nur Adam und Eva, sondern
auch Kain und Abel ist“…

Nun, wenn eine solche Logik die Schlussfolgerung eines renom-
mierten Theologen ist, dann bleiben wir lieber bei der naiv-wörtlichen
Auslegung. Zumal die Genesis ja im ursprünglichen Literalsinn konsti-
tutiv ist für den jüdischen und damit christlichen Glauben. Im interna-
tionalen Standardwerk Old Testament Survey von LaSor, Hubbard und
Bush (deutsch von Helmuth Egelkraut: Das Alte Testament, Brunnen
Verlag, Gießen) heißt es dazu: „Das erste Buch der Bibel offenbart Ur-
sprung und Entstehung aller Dinge, des Kosmos wie der Menschheit,
die Anfänge Israels und der Heilsgeschichte und ist damit grundlegend
für den Glauben von Juden und Christen“. Zwar wird von den ameri-
kanischen Theologen und ihrem deutschen Kollegen nicht bestritten,
dass es zur biblischen Urgeschichte „altorientalische Parallelen“ gebe
(gemeint sind Enuma Elisch, der babylonische Schöpfungsmythos und
das berühmte Gilgamesch-Epos), doch diese Möglichkeit wird sogleich
wieder relativiert: Dadurch, dass man das religionsgeschichtliche Ver-
gleichsmaterial zur Kenntnis nehme, würden „Realität, Ereignischa-
rakter und Einmaligkeit der Darstellung (in der Bibel) nicht infrage ge-
stellt“, stellen die gottesfürchtigen Autoren unmissverständlich fest. Es
bestehe „kein Anlass, diese Kapitel als Mythen zu verstehen“.

Exkurs: Göttliche Diskriminierung, menschlicher Rassismus

Der Rassismus, also die vorsätzliche Diskriminierung bestimmter
Menschen oder Gruppen (Ethnien), ist eine der schlimmsten Geißeln
der Menschheit. Er ist universell und offenbar nicht ausrottbar, die
Gründe dafür müssen an anderer Stelle erörtert werden. Was an dem
Thema aber in beeindruckender Weise spannend ist, zeigt schon eine
simple Frage: Warum diskriminieren Menschen in allen Kulturen
Menschen aus anderen Kulturen? Ist diese Attitüde angeboren, also ge-

Kapitel 4 Wie kam das Böse in die Welt?

50

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


netisch bedingt? Und warum ist kein Kraut gegen Rassismus und Dis-
kriminierung gewachsen? Oder theologisch: Warum lässt Gott das zu?

Nun haben wir in Kapitel 4 gerade erfahren, dass der Herr höchst-
selbst der erste offizielle Diskriminierer der (biblischen) Geschichte
war und damit ein schlechtes Vorbild gegeben hat. Auch wenn sich die
Experten deshalb noch so sehr bemühen und die Worte drechseln: Es
wird ihnen nicht gelingen, das Verhalten des Allmächtigen auch nur
halbwegs sinnvoll zu erklären. Leichter gelingt das (weltlichen) Exper-
ten gewiss bei der Frage, warum Menschen noch heute unentwegt, pri-
vat und am Arbeitsplatz, im In- oder Ausland, ob männlich oder weib-
lich, massiv diskriminiert werden. Zu diesem globalen Phänomen gibt
es jede Menge Literatur – und eine brandneue Studie über den span-
nenden Teilaspekt der Diskriminierung auf dem Arbeitsmarkt (Koop-
mans/Veit/Yemane: Ethnische Hierarchien in der Bewerberwahl: Ein
Feldexperiment, WZB-Discussion, Mai 2018).

Die Autoren kommen dabei zu der Erkenntnis, dass vor allem die
Arbeitsmarkt-Diskriminierung (aber auch andere Formen des Rassis-
mus) ziemlich eindeutig religiöse Ursachen hat. Die Ergebnisse der
Studie belegen demnach klar, dass oftmals der muslimische Hinter-
grund der Bewerber für einen Arbeitsplatz dazu führt, bereits im Vor-
auswahlverfahren zu scheitern. Kommt zu dem Kriterium Religion
noch die ethnologische Herkunft hinzu (schwarzer Phänotyp), dann
hat der Berwerber im christlichen Abendland kaum noch Chancen,
sich gegen „weiße“ und „christliche“ Mitbewerber durchzusetzen.
Ähnliche Ergebnisse gibt es in anderen Studien bezüglich der Partner-
wahl oder bei der Suche nach einer Wohnung.

Auch wenn diese Erkenntnisse nicht überraschend sind, so wird
leider viel zu selten nach den Ursachen der Diskriminierung geforscht:
Warum trifft es so oft Muslime, die auf Ablehnung stoßen? Warum hat
etwa der asiatische Phänotyp diesbezüglich deutlich weniger Proble-
me? Weil er seine (taoistische, hinduistische, buddhistische o.a.) Reli-
gion nicht so demonstrativ praktiziert wie ein Muslim? Weil die kul-
turhistsorischen Einflüsse der asiatischen Religionen in Europa weit-
aus weniger zum Tragen kommen? Oder kann es auch daran liegen,
dass der Islam aus politisch-historischen Gründen (die Türken vor
Wien, die Araber in Cordoba) und aufgrund seiner illiberalen, reaktio-
nären Tradition („göttliches“ Scharia-Recht, Diskriminierung von

Vom Mörder Kain und und seinem Bruder Abel

51

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Frauen und Minderheiten, religiöse Intoleranz) auf die Ablehnung
christlich sozialisierter Europäer stößt?

Kapitel 4 Wie kam das Böse in die Welt?

52

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Das Versagen des Allmächtigen

Die Sintflut und der liebe Gott

Das dritte Versagen Gottes, noch in der Anfangsphase der biblischen
Menschheit, ist von solch gravierender Natur, dass es einen fröstelt:
Der Allmächtige zertrümmert voller Zorn sein eigenes Schöpfungs-
werk, das er als grässlich misslungen erkannt hat. Gott ersäuft die
Menschheit, mitsamt der Tierwelt! Und gewährt dabei – einmal notge-
drungen, einmal bewusst – zwei Ausnahmen: die Meerestiere, die ja
nicht ertrinken können; und die Familie Noah. Wir werden noch se-
hen, dass die Exegeten selbst für diese alles in den Schatten stellende
Apokalypse eine Erklärung haben. Und wenn die Gläubigen oder an-
dere Kritiker trotzdem Probleme mit dem Verständnis der alten
Schriften äußern, bemüht die Kirche gern das Geheimnis des Glaubens.

Intellektuell ergibt sich aus dem Geheimnis des Glaubens jedoch
ein gravierendes Problem: Das, was wir nicht verstehen (können), sol-
len wir trotzdem glauben. Eine Anforderung, die besonders schwer zu
erfüllen ist, nicht nur für den modernen Menschen in heutiger Zeit.
Schon vor 1000 Jahren schwante klugen Leuten, dass die Widersprü-
che der christlichen Lehre gelegentlich die Grenze der Zumutbarkeit
überschreiten. So wandten sich Studenten des berühmten Religions-
philosophen Petrus Abaelard (1079-1142) mit einer flehentlichen Ein-
gabe an ihren Professor in Paris: „Wie soll man denn glauben, was man
nicht verstehen kann?“, fragten die kritischen Jungakademiker. Es sei
doch „lächerlich“, wenn ein Priester etwas predige, „was weder er selbst,
noch jene, die er belehrt, mit dem Verstande fassen können“. (Petrus
Abaelard: Briefwechsel mit Heloisa).

Die Bibel, insbesondere das Alte Testament, hat zahlreiche solch
irritierender Momente parat, und gleich zu Beginn der Schöpfungsge-
schichte geht es, wie oben erwähnt, besonders krass zu. Schon nach
wenigen Generationen, denen immerhin ein langes Leben geschenkt

Kapitel 5 

53

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


wurde (Adam wurde laut Genesis rund 930 Jahre alt!), geriet das Le-
ben auf Gottes schöner Erde völlig aus dem Ruder. Als die Menschen
anfingen, sich zu vermehren und wie gefordert über die Erde auszu-
breiten (Gen 6,1-2), geschah plötzlich Unglaubliches: Leibhaftige Engel
des Herrn, in der Bibel Gottessöhne genannt, begehrten „die schönen
Töchter der Menschen“ – und konnten oder wollten sich ihrer Trieb-
haftigkeit und Fleischeslust nicht erwehren. Die Frage ist, wo sie diese
irdisch-profane Triebhaftigkeit und Sinneslust plötzlich her hatten?
Waren sie als engelhafte Wesen nicht Gottes (erste) Geschöpfe, er-
schaffen in Reinheit nur zur Ehre des Allmächtigen?

Wie dem auch sei: Die charakterschwachen Engel schwebten also
zur Erde hinab, schnappten sich die hübschesten Mädchen und zeug-
ten mit ihnen Kinder – die dann, offenbar zur Strafe, zu Riesen heran-
wuchsen. Und als der Herr mit jähem Entsetzen feststellen musste,
dass ihm seine Geschöpfe völlig außer Kontrolle geraten waren und er
ihr Denken und Handeln als „durch und durch böse“ (Gen 6,5) er-
kannte, da reute es ihn, dass er sie geschaffen hatte. Und sagte, so steht
es wörtlich in der Bibel: „Ich will die Menschen wieder ausrotten!“.
Gott fügte hinzu, was ziemlich enttäuscht und nach dem Eingeständ-
nis des eigenen Versagens klingt: „Es wäre besser gewesen, wenn ich
sie gar nicht erst erschaffen hätte!“ (Gen 6,7).

Hallo? Hören wir richtig, lesen wir hier richtig? Gott ist resignativ
und naiv? Er gibt offen zu, (abermals) gescheitert zu sein? Der Voll-
kommenste, Allerheiligste und Allermächtigste hat es nicht hinbekom-
men, „vernünftige“ und „gute“ Menschen zu schaffen? Aber wie sollte
das möglich sein? Gott kann doch alles – wenn er will. Warum sollte er
dann nicht die perfekte Umsetzung einer perfekten Idee gewollt ha-
ben? Und warum sagen uns die schlauen Bibelerklärer nicht, wie es zu
diesem dramatischen Missverständnis auf höchster Instanz kommen
konnte? Gott kapituliert vor seinem eigenen Werk und geht, mit dem
brutalsten aller Mittel, zurück auf Los?

Es ist die furchtbare Sintflut-Geschichte, die eigentlich alle Gläubi-
gen sprachlos machen und an Gottes „Barmherzigkeit“ zweifeln lassen
müsste. Sie geht so: Noah ist ein frommer Mann, Nachfolger Adams in
der zehnten Generation. Er hat im Alter von 500 Jahren (!) drei Söhne
gezeugt: Sem, Ham und Jafet. Wie alt seine Frau(en) zu diesem Zeit-
punkt waren, sagt uns die Bibel nicht. Dieser Noah aus einem unbe-

Kapitel 5 Das Versagen des Allmächtigen

54

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


kannten Ort im alten Orient soll aber der einzige Mensch auf Gottes
weiter Erde gewesen sein, „an dem der Herr Freude hatte“ (Gen 6,8).
Und weil Gott, wohin er blickte, „nur Unrecht und Gewalt“ sah, mach-
te er kurzen Prozess und beschloss wie oben erwähnt, „alle Menschen
zu vernichten“ – außer Noah und seiner Familie, die brauchte er ja
noch. Eine atemberaubende Art, Fehlentwicklungen zu korrigieren.
An dieser Stelle sei im Interesse gutgläubiger Juden und Christen er-
wähnt, dass die Sintflut-Erzählung natürlich kein historisches Ereignis
ist! Es gab zwar in der Geschichte immer mal wieder verheerende
Überschwemmungen, bei denen Mensch, Tier und die Ernte tatsäch-
lich vernichtet wurden. Doch die biblische Sintflut ist Fiktion. Eine
schlimme Fiktion aber, denn sie wird in der „Heiligen Schrift“ trans-
poniert bis heute und steht als Paradigma für „göttliches“ Handeln.
Damit ist sie in eine andere Kategorie einzuordnen als die mesopota-
mischen Sintflut-Legenden.

Bis heute gilt die Arche Noah als Sinnbild der (rettenden) Güte Gottes. Ein Ort, an
dem man sich aufgehoben fühlen darf. Die groteske Kehrseite der Medaille – die
Vernichtung allen Lebens auf der Welt durch den Schöpfer persönlich – wird meist
ausgeblendet. Alter Stich von einem unbekannten Künstler.

Die Sintflut und der liebe Gott

55

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Wir bleiben bei der Bibel: Noah tat also wie geheißen. Er baute eine
Arche, nahm von allen Tieren ein Männchen und ein Weibchen sowie
genug Nahrung für alle, und wartete auf den großen Regen. Wir wol-
len an dieser Stelle nicht die alberne Frage aufwerfen, wie es der da-
mals 600 Jahre alte Noah geschafft haben mag, alle (?) Tierarten aus-
findig zu machen und nach einer Geschlechtsprüfung, die bei man-
chen Gattungen wahrlich ein geschultes Auge erfordert, auf sein Schiff
einzuladen. Wir fragen auch nicht danach, wie er alle Vögel fangen
konnte (und die Insekten?), wie brav die Bären und Löwen aufs Schiff
getrottet sind oder wie die afrikanischen Elefanten und Giraffen so
schnell nach Mesopotamien kamen. Erst recht fragen wir nicht danach,
warum Gott alle Tiere „zu Lande und in der Luft“ töten wollte (die ja
völlig schuldlos waren) – die Fische und anderes Wassergetier aber
nicht. Jedenfalls kam die große Flut (die wir bereits aus dem Athraha-
sis-Mythos und dem Gilgamesch-Epos kennen) über die Erde und ver-
nichtete wie angekündigt „alles Leben“.

An dieser Stelle der kurze Hinweis, dass es (auch) in Genesis 6–9
zwei Erzählstränge gibt, die sich teilweise widersprechen und auch
sonst nicht logisch sind. Jedenfalls soll es nach dem einen 40 Tage lang
in Strömen geregnet haben, nach dem anderen dauerte es insgesamt
ein Jahr, bis das Leben auf der Erde wieder normalisierte. Und aber-
mals scheuten sich die antiken Autoren der biblischen Geschichten
nicht, den grausamen Herrn im Himmel nach dieser bewusst herbei-
geführten Katastrophe in einem außerordentlich milden Licht erschei-
nen zu lassen: Denn als Noah aus Dank für die Rettung ein Brandopfer
darbrachte, „freute sich der Herr über den Duft und sprach zu sich
selbst: Ich will die Erde nicht noch einmal bestrafen und alles Leben
ausrotten, nur weil die Menschen so schlecht sind. Ihr Denken und
Tun ist nun einmal böse von Jugend auf!“ (Gen 8,21).

Es war schon immer interessant, wie Theologen und Religionswis-
senschaftler gewisse Bibelstellen interpretieren. Die schiere Menge der
Deutungen und des Umfangs der Literatur dazu sprengen aber jeden
Versuch, sich auch nur einen kleinen Überblick zu verschaffen. Der
schon im Kapitel zuvor erwähnte Theologe Westermann zitiert in sei-
nem Buch Genesis 1-11 Dutzende seiner Kollegen, die in der Sintflut-
Geschichte nicht ein einmaliges Erlebnis historischer Dimension er-
kennen, sondern „das Widerspiegeln der Erfahrung totaler Bedroht-

Kapitel 5 Das Versagen des Allmächtigen

56

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


heit der menschlichen Existenz“. Zugleich sagt Westermann, in der
theologischen Deutung des Flutgerichts stehe die Forschung „erst am
Anfang“. Trotzdem wagt der fromme Mann eine eigene Interpretation
und sieht den ursprünglichen Sinn der Sintflut „in der Rettung der
Menschheit“, für die Noah sinnbildlich stehe. Der Schöpfer sei zugleich
der Bewahrende, zum Schöpfungsgeschehen trete hier „das Bewahrt-
werden des Menschen“. Ja gewiss, so kann man das auch sehen…

Zurück zum biblischen Noah und einem interessanten Nebenas-
pekt. Dem ersten Anschein nach ist es nur eine Randnotiz, wenn Got-
tesliebling Noah nach der Sintflut wieder in den Alltag zurückkehrt
und im Schweiße seines Angesichts seinen Lebensunterhalt als Acker-
bauer verdient. Doch der folgende Vorgang ist ein weiteres Beispiel da-
für, dass die „Heilige Schrift“ für die Gläubigen immer wieder neue
Zumutungen parat hält: Denn der gottesfürchtige Noah verflucht auf
einmal seinen Enkel Kanaan. Zu jener Zeit eine schlimme Strafe, die
einer Verbannung aus der Familie gleichkam. Aber: der kleine Kanaan
hatte gar nichts angestellt! Es war dessen Vater Ham (Noahs zweiter
Sohn), der sich angeblich daneben benommen hatte. Doch Ham bleibt
aus unerfindlichen Gründen von einer Strafe verschont. Warum?

Noah war wie gesagt ein Bauer, der nach Angaben der Bibel auch
den Wein erfunden hat. Er war „der erste, der einen Weinberg anlegte“
(Gen 9,20). Eines Tages nahm er offenbar einen Schluck zuviel von
dem vergorenen Rebensaft. Beschwipst entledigte sich der Kleider und
schlief im Zelt seinen Rausch aus. Dort fand ihn Sohn Ham entblößt
liegen und erzählte dies seinen Brüdern Sem und Jafet. Doch das hätte
er besser nicht getan, angeblich war es strikt verboten, den Vater nackt
zu sehen. Als Noah wieder nüchtern war und den peinlichen Sachver-
halt erfuhr, wurde er zornig und verhängte den eben erwähnten „Fluch
über Kanaan“ (Gen 9,25). Warum der kleine Enkelsohn für eine Sünde
seines Vaters büßen musste und zum „letzten Knecht“ degradiert wur-
de, wird nicht gesagt. Die Stuttgarter Erklärbibel hat dafür eine seltsa-
me Erklärung: Hinter dieser Familienszene würden „Völkerschicksale
sichtbar“. Sem stehe „für Israel“, Ham „für (das Land) Kanaan“. Wofür
Jafet stehen soll, wissen die Experten nicht. Und schreiben, die Sache
mit Jafet bleibe eben „rätselhaft“…

Rätselhaft ist nach Ansicht des Midrasch (die professionelle Ausle-
gung religiöser Texte im Judentum) aber etwas ganz anderes: nämlich

Die Sintflut und der liebe Gott

57

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


der Grund für die biblische Verfälschung der Noah-Legende. Tatsäch-
lich, heißt es im Midrasch (vergl. Genesis Rabbah 36,7), spielte sich die
pikante Geschichte mit Noah nämlich ganz anders ab: Demnach hatte
der fromme Noah nicht nur zu tief in den Weinbecher geschaut, son-
dern wollte danach „im Suff “ noch seine Frau begatten – und zwar in
deren Zelt. Das wollen die Masoreten (altjüdische Textforscher von
höchstem Rang) beim genauen Studium der alten Schriften herausge-
funden haben. Deshalb wird die Szene im Midrasch auch anders dar-
gestellt: Noahs Sohn Ham habe mitbekommen, dass sein Vater in voll-
trunkenem Zustand Sex suchte. Da Ham aus Neid verhindern wollte,
dass weitere Brüder gezeugt werden, die womöglich irgendwelche An-
sprüche stellen, sei er ins Zelt gegangen und habe seinen wehrlosen
Vater – kastriert!

Völlig unübersichtlich wird die heikle Geschichte, wenn man den
israelischen Noah-Mythos mit den entsprechenden Mythen griechi-
scher, ägyptischer, kanaanitischer und kenitischer Prägung verknüpft,
wie es der britische Judaist Hyam Maccoby getan hat (in: „Der heilige
Henker“, Jan Thorbecke Verlag, 1999). Demnach kastriert und tötet
der Held/Schurke den König und nimmt dessen Platz ein. In der Über-
lieferung der Kanaaniter und Keniter war es Hams Sohn Kanaan, der
die blutige Tat an seinem Großvater ausgeführt hat. Deshalb sei Kana-
an auch verflucht worden. Und dieser Fluch wiederum sei der Grund
dafür, dass das Land Kanaan und seine Bewohner später dazu „ver-
dammt“ worden seien, von den Israeliten erobert zu werden…

Ein Indiz für die Kastrations-These, sagen Forscher, sei auch der
biblische Hinweis, „und Noah lebte (nach der Sintflut) noch 350 Jahre“,
ohne den sonst üblichen Zusatz „und zeugte noch Söhne und Töchter“.
Er habe eben keine Kinder mehr zeugen können. Jedenfalls ist Noah
nach israelischer Darstellung 950 Jahre alt geworden – Weltrekord! Of-
fenbar berauscht von diesem wahrlich makabren Märchen sind die an-
tiken Autoren der Bibel zum Schluss noch übermütig geworden: Schon
kurz nach der großen Sintflut lassen sie Noahs Söhne Sem, Ham und
Jafet sowie Noahs Enkelkinder ganze „Städte gründen, Küstenländer
und Inseln besiedeln“ und sogar „fremde Völker unterwerfen“ (Gen
10,8). Offenbar haben die eifrigen Schriftgelehrten übersehen, dass der
Herr erst kurz zuvor „alles Leben auf der Erde vernichtet“ hatte (Gen
7,21-23).

Kapitel 5 Das Versagen des Allmächtigen

58

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Fragwürdige Helden:
Abraham, Moses, David

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

Abraham. Die abenteuerliche Geschichte des Gottesfreundes Abra-
ham zählt zu den spannendsten Erzählungen der Bibel – und wirkt
weit darüber hinaus. Denn Abraham, der eigentlich Abram hieß und
von Gott persönlich umgetauft wurde, gilt als Urvater nicht nur der Ju-
den, sondern auch der Christen und Moslems. Nach dem Sintflut-
Überlebenen Noah hatte sich Gott diesen schlichten Mann aus Ur (im
heutigen Irak) als Lieblingsmenschen auserkoren. Mit ihm hat er einen
„Bund“ geschlossen, was aus heutiger Sicht ziemlich merkwürdig
klingt, denn warum um Gotteswillen sollte der Weltenschöpfer persön-
lich mit einem seiner Geschöpfe einen „Bund“ schließen, also eine Art
Geschäftsvertrag? Nun, die nur aus der Überlieferung bekannte Figur
Abraham sollte offenbar zu einer Art Sinnbild werden, zur Inkarnation
des biblischen Gehorsamsprinzips (Kapitel 3). Quasi zu einem Anti-
Adam, der bedingungslos glaubt und gehorcht – und deshalb reich be-
lohnt wird.

Es ist nicht bekannt, warum Abram mit seinem Vater Terach, sei-
ner Frau Sarai und seinem Neffen Lot aus Ur im fruchtbaren Mesopo-
tamien wegzog, um nach Haran (heute Türkei) auszuwandern. In der
Bibel steht geschrieben (Gen 11,31), dass die kleine Truppe eigentlich
ins Land Kanaan wollte, aber nur bis Haran gekommen sei. Von Ur
nach Kanaan über Haran war ein gewaltiger Umweg, aber noch wider-
sprüchlicher ist, dass Gott der Herr erst in Haran Kontakt zu Abram
aufnimmt und ihn dort auffordert, in ein Land zu ziehen, „das ich dir
zeigen werde“. Die Bibel sagt uns mit keinem Wort (im Gegensatz zur
späteren Moses-Geschichte), wie diese Kontaktaufnahme vonstatten
ging und in welcher Form Abram instruiert wurde. Es heißt in Gen

Kapitel 6 

59

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


12,1 nur lapidar: „Der Herr sagte zu Abram: Verlass deine Heimat…“
Das ist mehr als merkwürdig, wird aber in der einschlägigen For-
schung und Literatur kaum thematisiert. Hat Abram geträumt? Hatte
er eine Erscheinung? Oder nur eine Hallizunation? Und welchem Gott
hat er überhaupt Folge geleistet: Als Chaldäer war er im Polytheismus
Mesopotamiens aufgewachsen, und der jüdische Gott Jahwe hat sich
erst 1000 Jahre später dem „Ägypter“ Moses vorgestellt.

Jedenfalls zog Abram mit Frau Sarai, seinem Neffen Loth und
einer Anzahl Sklaven (warum hat der gütige Gott seinem Bündnis-
partner eigentlich nicht das Halten von Sklaven verboten?) Richtung
Kanaan, dem heutigen Israel. Es muss eine lange und beschwerliche
Reise gewesen sein, doch auch darüber schweigt die Bibel. Kaum ange-
kommen, brach in Kanaan eine Hungersnot aus, das konnte natürlich
niemand voraussehen – außer Gott. Und so zog Abram gleich weiter
ins benachbarte Ägypten. Doch abermals geschah „Unglaubliches“: An
der Grenze zu Ägypten überkam Abram die schlimme Furcht, die
Ägypter könnten ihn womöglich totschlagen, um an seine „schöne
Frau“ zu kommen. Nun muss man wissen, dass Sarai zu dieser Zeit
schon jenseits der 70 war, also eher ein altes Weib. Angesichts der
durchschnittlichen Lebenserwartung von damals etwas über 40 Jahren
war sie sogar eine echte „Oma“. Das hinderte Abram weder daran, sie
nun als seine Schwester auszugeben (was teilweise stimmte, laut Bibel
war sie seine Halbschwester); noch störte es den gottähnlichen Pharao,
sich ausgerechnet die alte Sarai als (zusätzliche) Frau zu nehmen. Aber
es sollte noch doller kommen: Aus Liebe zu Sarai schenkte der Pharao
ihrem „Bruder“ eine hohe Anzahl „Schafe, Ziegen, Rinder, Esel, Kamele,
Sklaven und Sklavinnen“ (Gen 12,16, in dieser Reihenfolge) und mach-
te den Zuwanderer so zu einem reichen Mann. Aber auch das genügte
den phantasiebegabten Autoren dieses fabelhaften Textes nicht, es soll-
te noch verrückter kommen: Weil der Pharao sich Abrams Frau ge-
nommen hatte (was er ja ohne Arg tat), „bestrafte der Herr den Pharao
und seine Familie mit einer schweren Krankheit“. Warum der liebe Gott
dies getan hat, erfahren wir leider nicht. Das angebliche Problem hätte
sich ja auch lösen lassen, wenn der Herr die Liebe des Pharaos einfach
in eine andere Richtung gelenkt hätte. Wieso der königliche Herrscher
und seine Familie aber erst umständlich (und gegen jegliches Gerech-
tigkeitsempfinden) mit einer schweren Krankheit bestraft wurden, bis

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

60

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Sarai endlich wieder in Abrams Arme kam, bleibt ein göttliches Ge-
heimnis.

Überhaupt veranstaltet der Allmächtige mit seinem auserwählten
Menschen Abram atemberaubende Sachen. Abram musste, um den
Bund mit Gott schließen zu können, eine Art Voodoo-Zauber veran-
stalten, wie ihn Jahrtausende später afrikanische Priester im Urwald
zelebrieren würden: Auf Gottes Wunsch hin sollte er eine „dreijährige
Kuh, eine dreijährige Ziege, einen dreijährigen Schafbock, eine Turteltau-
be und eine junge Taube“ besorgen, die Tiere (außer den Tauben)
schlachten und der Länge nach teilen. Und als es dunkel wurde, fuhren
„ein rauchender Ofen und eine brennende Fackel zwischen den zerteilten
Tieren hindurch“ (Gen 15,9-17). „Auf diese Weise“, heißt es in der Bibel,
„schloss der Herr den Bund mit Abram“.

Durchaus möglich, dass sich an dieser Stelle dem irritierten Leser
eine schlichte Frage stellt: Was soll dieser Mumpitz? Wieso sollen die
Gläubigen noch im 21. Jahrhundert solche mythischen Gespinste als
„Heilige Schrift“ lesen und den Zeilen mit Ehrfurcht begegnen? Nun,
auch auf befremdliche Passagen in der Bibel hat die Kirche wie stets
eine Antwort: Der Sinn der Tiertötungs-Aktion ergebe sich aus den
Worten des Propheten Jeremias (Jer 34,18-19). Der Vorgang müsse
verstanden werden als „Selbstverpflichtungszeremonie“. Wer nämlich
seine Zusage (zum Bund) nicht einhalte, der ziehe „das Schicksal die-
ser Tiere auf sich“, heißt es in der „Stuttgarter Erklärbibel“…

Als Abram 85 Jahre alt war, hatte er immer noch keine Kinder, da-
bei waren ihm vom Herrn persönlich bereits Jahre zuvor Nachkom-
men „wie Sterne am Himmel“ versprochen worden. Selbst die greise
Sarai hatte schon Mitleid mit dem kinderlosen Mann und bot ihm des-
halb (auch um ihre Stellung als Hauptfrau zu erhalten) ihre ägyptische
Sklavin Hagar als Ersatzfrau an. Abram „war einverstanden“, heißt es
in der Bibel, er hatte also offiziell Sex mit Hagar, die auch prompt
schwanger wurde und einen Sohn gebar, den sie Ismael nannten. Da-
nach kam es, wie in jeder guten Familie, zu Streitereien und Eifer-
suchtsszenen, und hier wird es hochinteressant. Der Bibelexperte Her-
mann Gunkel (1862-1932), zu seiner Zeit einer der prominentesten
Theologen Deutschlands, wusste auch warum:

Zu Abrams Zeiten – er soll in der frühen Bronzezeit um das Jahr
2000 v. Chr. gelebt haben – verehrten die Menschen zahlreiche Götter,

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

61

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


der Monotheismus war noch unbekannt. In Kanaan war damals be-
sonders der Gott El in Mode, und als die schwangere Sklavin Hagar
vor den Misshandlungen ihrer Herrin Sarai in die Wüste floh, erschien
ihr dort ein Wesen, das die biblische Quelle „Jahwebote“ nennt. Ge-
meint war dabei der später noch oft in Erscheinung tretende „Engel
des Herrn“. Interessanterweise wird das Kind, das dann geboren wird,
nach dem Gott El genannt: Isma-el (Gott hört). In einer späteren Versi-
on der Hagar-Geschichte, die aus der Quelle „Elohist“ stammt, wird
aus dem Gott El-Roi dann doch noch Jahwe, aber auf diese speziellen
Details der Bibelforschung wollen wir hier nicht eingehen. Wichtiger
ist, dass der Allmächtige abermals viele Jahre ins Land gehen ließ, oh-
ne dass er sein Versprechen an Abram einlöste.

Erst als Abram stolze 99 Jahre alt war, erschien ihm der Herr („Ich
bin der Gott, der alle Macht hat“, Gen 17,1) und verlangte plötzlich,
dass sich „alle Männer unter euch“ die Vorhaut am Penis abschneiden
müssten, damit der (längst geschlossene!) „Bund mit Gott“ auch wirk-
sam werden könne. Dafür versprach Gott seinem Bündnispartner, den
er in diesem Zusammenhang in „Abraham“ umtaufte (und Sarai in
„Sarah“), den Besitz des Landes Kanaan. Und dann wurde der liebe
Gott aus heiterem Himmel, ohne erkennbaren Grund, sogar rabiat:
Wer nicht gehorche und sich das Glied nicht beschneiden lasse, so
drohte er düster, müsse „aus dem Volk ausgestoßen werden“. Ein sol-
cher Schuft habe „sein Leben verwirkt“ (Gen 17,14).

Kein Wunder, dass sich die Juden angesichts solch furchtbarer
Konsequenzen bis heute fleißig die Vorhaut abschneiden. Wie göttlich
die genannte Drohung ist, sei mal dahingestellt, das spielte damals
auch keine Rolle. Entscheidend war und ist das biblische Prinzip, Men-
schen durch Androhung schlimmster Konsequenzen gefügig zu ma-
chen. Nun könnte man argumentieren, dass dieses Ritual ja aus einer
Zeit stammt, da die Menschen ihrem Gott (oder den Göttern) opferten,
also rituell Tiere (und Menschen!) schlachteten und „darbrachten“
(verbrannten). Dieses archaische Ritual ist aber – Gott sei Dank – aus-
gestanden: Nicht nur die Menschen haben eingesehen, dass dieser blu-
tige Brauch ein ziemlicher Humbug ist – auch Gott persönlich hatte ir-
gendwann genug von dieser Art der Verehrung. Über den Propheten
Jesaja verlangte er (1000 Jahre nach Abraham) energisch, den rituellen
Unsinn zu beenden: „Was soll ich mit euren vielen Opfern anfangen? Ich

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

62

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


habe genug von euren Schafböcken und dem Fett eurer Mastkälber; das
Blut eurer Opfertiere ist mir zuwider!“ (Jes 1, 11).

Manchmal war der Herr aber auch ausgesprochen freundlich. So
tauchte er eines Tages bei Abraham, der mittlerweile „bei den Eichen
von Mamre“ (nahe Hebron) wohnte, mit zwei männlichen Begleitern
auf. Offenbar Engel, aber dazu schweigt die Bibel. Wir müssen an die-
ser Stelle fairerweise erwähnen, dass namhafte Bibelforscher (auch)
diese Geschichte „zu den Märchen zählen“ (u.a. der Theologe Her-
mann Gunkel). Doch die antike Erzählung hat gleichwohl alle Zeiten
überdauert und steht weiterhin an prominenter Stelle in der Heiligen
Schrift (1. Mos 18). Abraham bekam also Besuch und wusste sofort,
welch hohe Gäste da vor seinem Zelt standen, deshalb überschlug er
sich auch vor Eilfertigkeit: Ehefrau Sarah musste „schnell vom besten
Mehl“ Brotfladen backen, die Knechte sofort ein „schönes gesundes
Kalb“ schlachten und zubereiten, was stundenlang gedauert haben
muss. Egal. Abraham servierte seinen Gästen solange „eine kleine Er-
frischung“. Der Zweck des Besuches wurde aber erst klar, als der feins-
te von den drei Herren Abraham scheinbar ahnungslos fragte, wo
denn seine Frau Sarah sei. „Na, im Zelt“, sagte Abraham. Da sprach der
Herr: „In einem Jahr komme ich wieder, dann wird deine Frau einen
Sohn gebären“.

Nach dieser denkwürdigen Aussage kam es zu einem spektakulä-
ren Wortwechsel, der ein interessantes Licht auf das damalige Gottes-
verständnis der Bibelautoren wirft: Sarah, die im Zelteingang saß und
alles mitbekommen hatte, musste nämlich amüsiert lachen, sie war
schließlich schon 90 Jahre alt und wusste, wie die biologische Uhr
tickt. „Na, aus diesen Jahren bin ich heraus“, sagte sie zu sich selbst,
„und mein Mann ist auch schon zu alt“. Doch da wurde der Herr drau-
ßen vor dem Zelt zornig, verärgert fuhr er Adam an: „Warum lacht
deine Frau?“ Für ihn, den Herrn, sei doch „nichts unmöglich!“ Sarah,
die im Zelt wegen des nun barschen Tons Angst bekommen hatte, flüs-
terte spontan zu sich selbst: „Ich habe gar nicht gelacht!“ Aber der
Herr, der alles hört, wusste es natürlich besser: „Doch, du hast ge-
lacht!“ (Gen 18,15).

Jahrtausende später sollten Gelehrte in Europa oder in Amerika
solche grotesk-amüsante Episoden als „großartige Literatur“ qualifizie-
ren und ihren Symbolgehalt herausstellen. Wobei merkwürdig ist, dass

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

63

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


religiöse Selbstverständlichkeiten (Gott kann alles) auf solch irrationa-
le Weise dargestellt werden müssen. Der jüdische Historiker Michael
Wolfssohn sagte dazu (am 14. August 2017 im Deutschlandfunk in der
Sendung „Aus Religion und Gesellschaft“), dass „Großartiges eben
großartig beschrieben“ werden müsse. Das mag ja sein; aber auch Ho-
mers Odysseus ist großartig geschrieben, zählt aber trotzdem nicht als
„Heilige Schrift“, der bedingungslos zu glauben ist.

Nach der Zelt-Episode bekam Sarah laut Bibel endlich den ersehn-
ten Sohn (was einen sexuellen Akt des 100 Jahre alten Abraham mit
seiner 90jährigen Frau voraussetzt), die späte Frucht der ehelichen
Vereinigung wurde Isaak genannt. Die etymologische Bedeutung von
Isaak (hebräisch) ist übrigens „Gott hat gelacht“ oder „Gott hat jeman-
den zum Lachen gebracht“, wenn man so will, ein Hinweis auf Sarah.
Ungeachtet dessen, dass diesem Isaak noch eine schwere Prüfung be-
vorstehen sollte, passierte zuvor das Drama um Sodom und Gomorrah.
Auch dies eine unfassbare Geschichte (nach Gunkel ebenfalls ein Mär-
chen). Spektakulär nicht wegen der totalen Vernichtung zweier Städte,
an solch grausame Methoden des Herrn ist man ja schon gewohnt.
Sondern wegen des grotesken Verhaltens des Allmächtigen, der sich
seiner Sache offenbar nicht recht sicher war: Gott machte sich nämlich
Gedanken, ob er Abraham die Vernichtung der beiden Städte verheim-
lichen dürfe – und kam zu dem Schluss, dass er seinen irdischen
Bündnispartner einweihen müsse.

Also ging der Herr wieder mal zu Abraham und sagte, er könne
nicht länger tatenlos zusehen, wie die Bewohner von Sodom und Go-
morrah so schwer sündigten: „Ihre Schuld schreit zum Himmel!“
Abraham, dem Gott ein weiches Herz gegeben hatte, schwante Arges
nach diesen Worten und so versuchte er voller Leidenschaft, das
Schlimmste zu verhindern: „Aber Herr, willst du wirklich Schuldige
und Schuldlose ohne Unterschied vernichten?“ Ja, das wollte der Herr
– doch immerhin ließ er mit sich reden. Also handelte Abraham den
Herrn „runter“ wie auf einem orientalischen Basar. Und erreichte nach
einigem Hin und Her tatsächlich die Verschonung der Städte – wenn
es mindestens „zehn Bewohner“ gäbe, die unschuldig seien. Zuvor
hatte Abraham dem Allmächtigen tatsächlich noch eine Lektion in Sa-
chen Ethik erteilt: „Herr, Du kannst doch nicht Unschuldige zusammen
mit den Schuldigen töten! Du bist doch der oberste Richter auf der Erde,

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

64

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


darum darfst du doch nicht selbst gegen das Recht verstoßen!“ (Gen 18,
25).

Respekt, kann man da nur sagen. Da hat sich Abraham wirklich
was getraut. Fragt sich nur, was das für ein Gott ist, mit dem man so
reden muss – und der dann trotzdem „gegen das Recht“ verstößt.
Abrahams Eifer war jedenfalls umsonst, Gott ließ sich nicht umstim-
men. Vielmehr legte er wie geplant Feuer und Schwefel über Sodom
und Gomorrah, über Junge und Alte, Männer, Frauen und Kinder.
Auch alle Tiere mussten bei dem apokalyptischen Inferno sterben. Da-
bei wurden übrigens nicht nur die beiden Sünder-Städte getroffen,
sondern „sämtliche Städte in der Jordan-Gegend wurden zerstört, ihre
Bewohner getötet und das Land verwüstet“ (Gen 19,25). Gott hatte in
seiner Zerstörungswut mal wieder ganze Arbeit geleistet.

Auch wenn das genau so in der Bibel steht – sollen wir es aber ge-
nau so nicht glauben! Denn auch diese Geschichte sei wie so vieles in
der Heiligen Schrift nur sinnbildlich gemeint, sagen die Theologen.
Der Mainzer Alttestamentler Wolfgang Zwickel formuliert es so: „Bei
Sodom und Gomorrah geht es um den Kontrast zwischen der Lebens-
weise der Nomaden und der Städter“. Die Legende verherrliche auf
diese Weise die nomadische Werteordnung und verurteile die städti-
sche Sittenlosigkeit (in: Die Bibel irrt, Rowohlt-Verlag).

Okay, aber worum geht es dann bei der Erzählung von Lot und
seinen Töchtern? Es ist eine Geschichte, die verstörend wirkt: Vor der
Vernichtungsaktion hatte der Herr dem geheimnisvollen Plan zuge-
stimmt, dass Abrahams Neffe Lot und dessen zwei Töchter gerettet
werden durften. Lots Frau hingegen musste als Symbol des Ungehor-
sams dran glauben und endete als erstarrte Salzsäule. Ein logischer
Grund für die „positive Sippenhaft“ der beiden Töchter ist nicht er-
sichtlich. Lot verhielt sich zudem ausgesprochen fragwürdig, als sich
abermals Ungeheuerliches ereignete: Die zwei Engel, die zusammen
mit dem Herrn bei Abraham gespeist hatten, waren nach Sodom ge-
gangen. Warum, weiß man nicht. Vermutlich, um Lot zu retten. Nach-
dem sie bei ihrem Gastgeber das Abendmahl vertilgt hatten und sich
zur Ruhe betten wollten, kamen plötzlich laut Bibel „alle Männer von
Sodom, jung und alt“ und umstellten Lots Haus. Mit drastischen Wor-
ten verlangten sie die Auslieferung der beiden Gäste: „Wir wollen mit
ihnen (sexuellen) Verkehr haben!“. Merkwürdig, dass nicht nur ein

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

65

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


paar Verrückte, sondern „alle Männer“ dieses Ansinnen hatten. Aber
nun ja, der Autor dieses heiligen Textes brauchte ja einen triftigen
Grund, um die Verderbtheit der Bewohner von Sodom und Gomorrah
zu dokumentieren.

Merkwürdig und nach heutigem Verständnis geradezu pervers,
dass Lot den geilen Sündern zwar seine Gäste verweigerte, ihnen dafür
aber seine beiden Töchter zum Missbrauch anbot: „Sie sind noch von
keinem Mann berührt, macht mit ihnen was Ihr wollt!“. Die Stuttgarter
Erklärbibel gibt selbst dieser infamen Passage noch eine positive Deu-
tung: „Lot achtet das Gastrecht so hoch, dass er lieber seine Töchter
ausliefert“. Bei Richter 19,22-24 wird übrigens eine ähnliche Situation
beschrieben. In Fall Lot kam es dann aber zu einer überraschenden
Wendung, die an einen schlechten Film erinnert: Um den Spuk zu be-
enden, schlugen die beiden Engel des Herrn die lüsternen Männer von
Sodom mit Blindheit (Gen 19,11). Damit war dieser Teil des Dramas
vorbei. Allerdings ist bei der schrecklichen Sodom-und-Gomorrah-
Story – wie auch schon bei der Sintflut – ein schwerer logischer Fehler
eingebaut: Die Bibel und ihre Exegeten können nicht ansatzweise er-
klären, warum auch unschuldige Frauen und Kinder sowie alle dort le-
benden Tiere der göttlichen Vernichtungsaktion zum Opfer fallen
mussten.

Die groteske Geschichte ist damit immer noch nicht zu Ende, sie
geht weiter – und mit ihr geht die Phantasie der biblischen Autoren
durch: Lot, der mit seinen beiden Töchtern ja verschont wurde, hatte
sich in eine einsame Höhle oben in den Bergen retten können. Gleich
nach der Katastrophe fiel den jungen Mädchen plötzlich auf, dass ihr
Vater ja „alt“ werde und auch sonst weit und breit kein Kerl (zum Hei-
raten) in Sicht sei. Deshalb machten sie ihren Vater des Abends mit
Wein betrunken (wo hatten sie den bloß her?), fuhrwerkten an Lots
Lenden herum – und schafften angeblich, dass der besoffene Mann
zwar „nichts merkte“, aber gleichwohl zum Geschlechtsakt bereit war.
Oh Wunder! Im Gegensatz zu anderen biblischen Frauen wurden die
beiden Töchter sofort schwanger vom eigenen Vater (Gen 19,36) und
gebaren auf diese Weise die Urväter der Moabiter und der Ammoni-
ter…

Um es in Erinnerung zu rufen: Wir reden hier von „Heiligen
Schriften“. Gläubige Juden, so der Saarbrücker Theologie-Professor

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

66

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Karl-Heinz Ohlig, „glauben jedes Wort des Alten Testaments“. Die
Christen sind diesbezüglich zwar zurückhaltender, aber auch sie wei-
gern sich oft, symbolträchtige Horrorgeschichten ins Reich der Fabel
zu verbannen. Wie zum Beispiel die „Opferung Isaaks“, in der aber-
mals die Kraft des Gehorsams beschworen wird. Auch diese Erzählung
ist grell grotesk, denn erneut wird die Logik über alle Maßen strapa-
ziert:

Eine der fragwürdigsten Szenen der ganzen Bibel: Gott will den Gehorsam seines
getreuen Dieners Abraham überprüfen. Der setzt gerade an, seinen lange ersehn-
ten (und von Gott versprochenen) Sohn Isaak zu töten, als ein „Engel des Herrn“
den göttlichen Mord in letzter Sekunde verhindert. Zeichnung von Julius Schnorr
von Caroldsfeldt.

Der Herr verlangte eines Tages von seinem treuen Diener Abraham,
den lang ersehnten (und versprochenen) Sohn Isaak – nun ja: zu
schlachten! Abraham sollte auf diese grässliche Weise seinen Glauben
an Gott beweisen. In Gen 22 können wir detailliert nachlesen, wie

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

67

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Gott Abraham „auf die Probe“ stellt. Eine Probe, die schon deshalb un-
sinnig war, weil der Herr als Allwissender den Ausgang ja schon vor-
her kennen musste. Die folgenden Zitate sind Originalton Bibel:

„Abraham!“ rief der Herr.
„Ja, mein Herr, ich höre dich“, antwortete Abraham.
„Nimm deinen Sohn Isaak“, sagte der Herr, „deinen einzigen Sohn, der
dir ans Herz gewachsen ist, und bring ihn mir als Brandopfer dar!“
Der Herr setzte nach: „Und geh mit ihm ins Land Morija auf einen Berg,
den ich dir noch nennen werde“.

Leider berichtet die Bibel nichts über Abrahams Reaktion, über seine
Irritation, seine Verzweiflung oder innere Ablehnung dieser unfassba-
ren Forderung. Es steht nur geschrieben, dass Abraham am nächsten
Morgen früh aufstand, Holz spaltete für das Opferfeuer, einen Esel be-
lud und dann mit Isaak und zwei Knechten „auf den Berg (ging), den
Gott ihm nannte“. Erst nach drei Tagen (warum so weit?) erreichten sie
das Ziel. Und Abraham sagte zu den Knechten:

„Bleibt hier mit dem Esel. Ich gehe mit dem Jungen auf den Berg dort
drüben, um zu Gott zu beten“.

Dann packte er seinem Sohn die mitgebrachten Holzscheite auf den
Rücken, nahm das Messer und ein „Becken mit glühenden Kohlen“
und sie machten sich auf den Weg.

Langsam dämmerte es Isaak, dass etwas nicht mit rechten Dingen
zuging.

„Vater!“
„Ja, mein Sohn?“
„Vater, Feuer und Holz haben wir. Aber wo ist das Lamm für das Opfer?“
Abraham wurde verlegen. „Gott wird schon für ein Opferlamm sorgen“,
sagte er knapp.

Als sie angekommen waren an der Opferstelle, baute Abraham einen
Altar und schichtete die Holzscheite auf. Dass ihn Zweifel an seinem
Handeln überkamen, ist nicht überliefert. Stattdessen „fesselte er Isaak
und legte ihn auf den Altar, oben auf den Holzstoß“. Dann nahm er
das Messer, „um seinen Sohn zu schlachten“ (Gen 22, 9-10). Erst jetzt,
auf dem Höhepunkt der dramatischen Szene, wie im Film in allerletz-
ter Sekunde, kommt die ersehnte Hilfe:

„Abraham, Abraham!“, rief ein Engel des Herrn.

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

68

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


„Ja, ich höre“, sagte Abraham.
„Halt ein!“, sprach der Engel. „Tu dem Jungen nichts zuleide“. Und er füg-
te hinzu, was Gott eigentlich von Anfang an wissen musste:
„Jetzt weiß ich, dass du Gott gehorsam bist!“

Und als „Belohnung dafür, dass du meinem Befehl gehorcht hast“
(Gen 22,18), versprach der Herr dem braven Abraham „Nachkommen
so zahlreich wie Sterne am Himmel oder wie Sandkörner am Meeres-
strand“. Das hatte er Abraham aber schon mehrfach versprochen –
und zwar bevor dieser den ultimativen Stresstest erfolgreich bestanden
hatte. Was nichts anderes bedeutet, als dass eines der zentralen Narra-
tive der biblischen Geschichte, die unbedingte Opferbereitschaft Abra-
hams gegen jeglichen Verstand, auch nach der inneren Logik der Bibel
ebenso unnötig wie unsinnig war.

Abraham, der Prototyp des gehorsamen Gläubigen, dessen Gottes-
furcht allenfalls noch von dem frommen Hiob erreicht wurde, wurde
nach Angaben der Bibel 175 Jahre alt. Warum Gott die Lebenserwar-
tung seiner Geschöpfe so drastisch reduziert hatte (Adam wurde ja 930
Jahre alt, Noah schaffte 950 Jahre), ist nicht überliefert. Nach wissen-
schaftlicher Erkenntnis lag die Lebenserwartung der normalen Bevöl-
kerung in der frühen Bronzezeit übrigens bei 40 bis 45 Jahren…

  
Moses. Nicht ganz so alt wie Abraham wurde die eigentliche Hauptfi-
gur des Alten Testaments, Israels Übervater Moses. Auch die Moses-
Geschichte ist voller Rätsel und Wunder, und es gelingt vermutlich nur
sehr frommen Menschen, den unerforschlichen Schritten des Herrn
im mosaischen Prozess Folge zu leisten.

Moses, von den Juden verehrt wie kein zweiter, war ein Mörder.
Das scheint aber niemanden gestört zu haben im Laufe der Jahrtau-
sende, im Gegenteil: Moses ist für das theologische Verständnis des
ersten Teils der Bibel die wichtigste Figur überhaupt. Denn dieser Mo-
ses hat „sein“ Volk nach der Legende nicht nur aus Ägypten ins gelobte
Land geführt, sondern auch Gottes Gebote in Stein gemeißelt erhalten
– und zwar vom Herrn persönlich. Eine Auszeichnung, die ohne Zwei-
fel einzigartig ist. Damit trat Moses dauerhaft als Gottes Partner und
Gehilfe auf den Plan. Der ägyptisch sozialisierte Hebräer, königlich er-
zogen, wurde so unversehens zum Feind der Ägypter und zum ersten
Anführer Israels. Durch die biblische Leistung, ein „ganzes Volk“ 40

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

69

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Jahre lang durch die Wüste ins gelobte Land geführt zu haben, erlangte
er gottähnlichen Status. Moses wurde zu einem privilegierten Heiligen
mit zahlreichen Facetten: Gottes erster Ansprechpartner, Religions-
gründer, Autor des Pentateuch, Heerführer, Zauberer, Prophet, Richter.
Heute ist er die Identifikationsfigur der Juden. Und das, obwohl nicht
mal sicher ist, ob es den historischen Moses überhaupt gegeben hat!

Die Person des Moses ist voller Merkwürdigkeiten. Angeblich
stammte er aus dem Geschlecht Levi, des dritten Sohnes von Urvater
Jakob. Ausgerechnet diese Nachkommen (Leviten) hat Jakob aber nicht
gesegnet, sondern ihnen vielmehr „die Leviten gelesen“. Kurz vor sei-
nem Tod hatte Jakob seine zwölf Söhne versammelt und ihnen die Zu-
kunft gesagt. Zu Levi (und Simeon) sagte er: „Ihr beiden Brüder könnt
mich nie dafür gewinnen, mich euren Plänen anzuschließen; denn ihr
kennt nichts als Wut und Willkür! Ganz sinnlos habt ihr Männer abge-
schlachtet und starke Stiere ohne Grund verstümmelt. Deshalb wird euch
Gottes Strafe treffen und eure Grausamkeit vergelten. Sein Urteil ist
schon gesprochen: Ihr dürft nicht mehr zusammen bleiben, ich werde
euch in Israel zerstreuen!“ (Gen 49, 5-7)

Nun, Moses Eltern wurden – wie Jakobs gesamte Familie, deren
Gott damals noch El hieß – erst mal in Ägypten zerstreut. Vater Am-
ram hatte seine eigene Tante Jochebed zur Frau genommen. Diese ge-
bar ihm Moses und Aaron. Tochter Myriam, die später ebenfalls eine
gewisse Berühmtheit erlangen sollte, wird erst mal nicht erwähnt. Zu
jener Zeit war der Pharao – gemeint ist wohl Ramses II, doch die Bibel
nennt den Namen an keiner Stelle – nicht gut auf die Israelis zu spre-
chen. Denn sie „vermehrten sich so stark, dass sie sich über das ganze
Land ausbreiteten“ (2. Mos 1,7). Da in den Schriften aber nichts von
einer Einwanderung hebräischer Nomaden nach Ägypten geschrieben
steht (außer der Familie von Jakob), ist nicht feststellbar, wie stark die
Volksgruppe der „Ausländer“ – vermutlich Halbnomaden vom Stam-
me der Schasu und/oder Apiru – tatsächlich war.

Nach Ansicht mancher Bibelforscher und Historiker war Moses
übrigens kein Hebräer, sondern „ein vornehmer Ägypter“. Dies be-
hauptet auch der weltberühmte Psychoanalytiker Sigmund Freud
(1856-1939), der sein Judentum unter anderem mit dem Buch „Der
Mann Moses und die monotheistische Religion“ aufgearbeitet hat.
Freud glaubte, dass Moses („vielleicht ein Prinz der königlichen Dy-

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

70

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


nastie“) ein eifriger Anhänger des Ein-Gott-Glaubens war, den der
Pharao Amenhotep IV (späterer Name Echnaton, verheiratet mit der
berühmten Nofretete) um das Jahr 1350 v. Chr. als „Staatsreligion“ ver-
ordnet hatte. Enttäuscht davon, dass der Monotheismus nach dem Tod
Echnatons wieder dem Polytheismus alter Prägung weichen musste,
habe Moses dann beschlossen, sein Heimatland zu verlassen und „sich
ein neues Volk zu schaffen“ (Freud in einem Brief vom 6.1.1935 an die
Schriftstellerin Lou Andreas-Salomé). Moses habe sich dabei die semi-
tischen Nomaden ausgesucht, die in Ägypten Fronarbeit leisten muss-
ten und ein natürliches Interesse an besseren Lebensbedingungen hat-
ten. Diesen Leuten habe er dann „seinen“ Gott Jahwe vorgestellt, ihnen
habe er auch die Beschneidung verordnet, die damals nur in Ägypten
üblich war. Das heißt, nicht Jahwe, sondern Moses habe (sich) ein Volk
erwählt und so „den Juden geschaffen“. Sagt Sigmund Freud.

Aber wir wollen hier nicht die vielen Theorien erörtern, die sich
um Moses und das für Juden konstitutive Element des Exodus ranken,
sondern die biblische Geschichte in dem Verständnis rezipieren, wie
wir sie verstehen. Und nach der „Heiligen Schrift“ missfiel dem Pharao
eben die enorme Fruchtbarkeit der Israeliten (die damals noch nicht so
hießen). Als Zwangsarbeiter mussten sie die Städte Pitom und Ramses
bauen, also Schwerstarbeit unter sengender Sonne verrichten (Anmer-
kung: der berühmte jüdische König Salomo ließ später in Israel den
Bau seiner Tempel und Paläste ebenfalls in Fronarbeit errichten). Weil
die Hebräer aber trotz Sklaverei „immer zahlreicher“ wurden, befahl
der Pharao angeblich einen radikalen Schnitt: jeder männliche Nach-
komme von ihnen sollte getötet werden.

Die Bibel stellt Moses Biographie anders dar als Sigmund Freud.
Als der Bub zur Welt kam, selbstverständlich „ein gesundes, schönes
Kind“ (2. Mos 2,2), wollte Mutter Jochebed es natürlich vor den Hä-
schern des Pharaos retten. Also bastelte sie ein Kästchen aus Holz,
dichtete es mit Pech ab, legte das Kind hinein und setzte es ins Schilf
am Ufer des Nils. Dort wurde der Knabe von der Tochter des Pharaos
gefunden und von dieser als „königlicher Sohn“ adoptiert…

Die Juden (und viele Christen) glauben diese fabelhafte Geschichte
bis heute. Sie ignorieren den Märchencharakter der Erzählung und
blenden aus, dass dieser mythische Stoff aus anderen Kulturen überlie-
fert wurde. Insbesondere die akkadisch-sumerische Sargon-Legende

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

71

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


könnte als Vorlage der Moses-Erzählung gedient haben. Sargon, als
Kind von seiner Mutter ebenfalls in einem abgedichteten Kästchen
(auf dem Euphrat) ausgesetzt und von „Akki, dem Wasserschöpfer“
gefunden und adoptiert, stieg um das Jahr 2300 v. Chr. zum König von
Akkad auf. Auch Moses machte eine königliche Karriere, mit der ent-
sprechenden Erziehung, selbst wenn davon später nie mehr die Rede
sein sollte. Immerhin passte die vornehme Sozialisation am Hof des
Pharaos zum biblischen Duktus, der für Moses die größtmögliche Rol-
le vorgesehen hatte, die für einen Menschen möglich ist: als direkter
Gesprächspartner Gottes, der durch ihn als Jahwe in die Welt trat.

Warum die Autoren des Pentateuch (die fünf Bücher Moses) ihren
Helden vor seiner göttlichen Berufung erst einmal zum Mörder ge-
macht haben, ist zwar merkwürdig, aber in dem Sinne nachvollziehbar,
dass man ja einen Grund brauchte, um den „ägyptischen“ Königssohn
wieder zum Hebräer zu machen. Und natürlich auch, um Moses zum
heiligen Berg Horeb (Sinai) verfrachten zu können, wo ihm der All-
mächtige erscheinen sollte. Jedenfalls behauptet die Bibel, Moses habe
einen ägyptischen Aufseher, der einen Israeli malträtierte, in einem
Akt der Selbstjustiz erschlagen und seine Leiche „im Sande verscharrt“
(Ex 2,12). Zwar passt auch die überstürzte Flucht des Königssohnes
hier nicht ins Bild, denn als privilegiertes Familienmitglied des Hofes
hätte Moses zweifelsfrei Gnade und Schutz beim Pharao finden kön-
nen. Sei´s drum: Moses musste angeblich fliehen, weil ihn sein eigener
„Großvater“ töten wollte, und so eilte er (alleine?) ins weit entfernte
Land Midian jenseits des Roten Meeres. Dort wurde der vornehme
Flüchtling erst einmal einfacher Schafhirte, danach Ehemann einer
Priester-Tochter namens Zippora, die ihm zwei Söhne gebar. An dieser
Stelle beginnt nun die biblische Geschichte des Mannes Moses als Got-
tesanbeter, und auch sie ist außerordentlich fabulös.

Der heilige Text klingt, als stamme er direkt aus der Feder der Ge-
brüder Grimm: „Moses hütete die Schafe und Ziegen seines Schwieger-
vaters Jitro, des Priesters von Midian. Als er die Herde durch die Steppe
trieb, kam er eines Tages an den Gottesberg, den Horeb. Dort erschien
ihm der Engel des Herrn in einer lodernden Flamme, die aus einem
Dornbusch schlug… Als der Herr sah, dass Moses näher kam, rief er aus
dem Busch heraus: Mose! Mose!, und Mose antwortete: Ich höre! Da sag-
te der Herr: Komm nicht näher, zieh deine Schuhe aus, denn du stehst

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

72

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


auf heiligem Boden! Ich bin Gott, der Gott Abrahams, Isaaks und Ja-
kobs!“… (2. Mos 3).

Was in keiner theologischen Schrift oder Exegese erwähnt wird, ist
folgendes: Wie sollte Moses irgendetwas mit der Beschreibung „Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs“ anfangen können? Er müsste zuerst ja
mal diese Ur-, Ur-, Ur-Vorfahren gekannt haben. Machen Sie, liebe Le-
ser, selbst mal den Test: Kennen Sie die Namen Ihrer Vorfahren, die
vor 400 und 800 Jahren gelebt haben? Sie werden sie nicht kennen,
trotz Büchern, Internet, Archiven und Bibliotheken. Medien, die es zur
Zeit des Moses nicht gab. Woher also sollte Moses, der ja an einem
ägyptischen Königshof mit dem Sonnengott Aton groß geworden war,
die Namen Abraham, Isaak und Jakob kennen, die viele Jahrhunderte
vor ihm mehrheitlich in einem anderen Land gelebt hatten?

Auch interessant: Obwohl (gläubige) Wissenschaftler in zwei Tau-
send Jahren jedes Wort der fünf Bücher von Moses analysiert und je-
den seiner Schritte erforscht und vermessen haben, ist bis heute nicht
klar, wo dieser heilige Berg Horeb überhaupt liegen soll. In ihrer Not
haben ihn die ersten Christen später mit dem Berg Sinai im südlichen
Teil der gleichnamigen Halbinsel gleichgesetzt – aber erst im 4. Jahr-
hundert nach Christi! Diese Verortung bedarf einer regen Phantasie:
Wie soll Moses mit seiner Schaf- und Ziegenherde aus Midian (dieses
Land lag östlich des Golfs von Akaba im heutigen Saudi-Arabien) über
hunderte Kilometer und über das Rote Meer zum völlig unwegsam-ge-
birgigen Sinai gekommen sein? Das Weidegebiet der Midianiter (sie
waren Nomaden) lag zwischen Ras en-Naqb in Jordanien bis zum Golf
von Akaba. Demnach hätte der heilige Berg viel eher im Gebiet der
Edomiter liegen müssen als im fernen Sinai.

Wie dem auch sei, Moses steht also laut dem Buch Exodus am Ho-
reb vor einem (nicht ver-)brennenden Dornbusch, wird von einem
Gott angesprochen, den er nicht kennt, den er nicht sehen kann und
nicht sehen darf. Der schickt ihn nach Ägypten und schenkt ihm dazu
einen Zauberstab, mit dem man Wasser aus dem Berg schlagen oder
den Stab zu einer Schlange verwandeln kann. Und wenn man die
Schlange beim Schwanz packt, wird sie wieder zum Stock. Selbst an
dieser „zauberhaften“ Stelle der Bibel (2. Mos 4,2-4) werden echte
Gläubige nicht stutzig – sie glauben es einfach. So wie sie auch nicht
stutzig werden, wenn Gott der Allmächtige schon in dieser frühen

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

73

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Phase verkündet: „Er (der Pharao) wird meine Macht zu spüren bekom-
men. Ich werde sein Land durch die schreckenerregenden Wunder bestra-
fen, die ich dort vollbringen werde“. (2. Mos 3,20). Gott legte später
noch nach und sagte zu Moses: „Ich bevollmächtige dich, vor den Pha-
rao hinzutreten als wärst du Gott, und dein Bruder Aaron wird dein
Prophet sein. .. ich werde jedoch den Pharao starrsinnig machen, damit
ich umso mehr meine Macht durch Zeichen und Wunder erweisen kann.
Der Pharao wird eure Forderung (nach Auszug Israels aus Ägypten) ab-
lehnen und dann werden die Ägypter meine harte Hand zu spüren be-
kommen… (2. Mos 7, 1-4). Das heißt nichts anderes, als dass nach Lo-
gik der Bibel alles vorherbestimmt war. Der Pharao konnte also gar
nicht anders handeln, das Schicksal des unschuldigen ägyptischen Vol-
kes war schon besiegelt.

In dieser „gottverlassenen“ Gegend im Sinai-Gebirge soll der Herr seinem Diener
Moses Anweisungen und die zehn Gebote übermittelt haben. Die Christen glaub-
ten so sehr an diese biblische Legende, dass sie im sechsten Jahrhundert dort sogar
ein (Katharinen-)Kloster errichtet haben. Es ist heute ein beliebtes Ausflugsziel.

Und so schickte der Herr zehn Plagen übers Land, womit er wiederum
das tat, wofür ihn sein Bündnispartner Abraham einst scharf gerügt

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

74

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


hatte: Gott bestrafte völlig unschuldige Menschen für die Sturheit des
Pharaos – die er selbst veranlasst hatte! Die Problematik des Auszugs
aus Ägypten, der konstitutiv ist für den jüdischen Glauben und bis
heute mit dem Passahfest gefeiert wird, besteht zum einen in der Be-
streitung des mythischen Charakters dieser grausamen Erzählung; Ju-
den und viele Christen glauben felsenfest an die Historizität dieser Ge-
schichte. Zum anderen in der einseitigen Perspektive, die das Los der
Ägypter komplett ignoriert. Damit wird insinuiert, dass ein (jüdisches)
Leben mehr wert sei als das andere – und dass Rache „gerecht“ sei:
Wenn der Pharao erstgeborene jüdische Jungen ermorden lässt, dann
wird eben mit gleicher Münze zurückgezahlt! „Mein ist die Rache“,
spricht der Herr, „ich will vergelten!“ (5. Mos 32,35).

Bei der Erfindung der Plagen war der Herr übrigens sehr kreativ:
Trinkwasser wurde zu Blut, also ungenießbar; es gab eine Froschplage,
eine Stechmückenschwemme, ein Ungeziefer-Tsunamie. Dann tötete
die Pest viele Menschen und das ganze Vieh, es kam zu einer Ge-
schwüren-Inflation, es gab Hagelregen, eine Heuschreckenplage, eine
dreitägige Finsternis und schließlich, als „Krönung“ des göttlichen
Strafgerichts, die Tötung aller Erstgeburten. Diese letzte Strafe Gottes
hat es besonders in sich, denn der Herr ging, so sagt die Bibel, persön-
lich durchs Land, um alle Erstgeborenen zu töten. „Lautes Wehgeschrei
erhob sich“, schreiben die Autoren, „denn es gab kein Haus bei den
Ägyptern, in dem nicht ein Toter war“. Erst nach dieser mörderischen
Nacht gab der Pharao klein bei und ließ die Israelis ziehen. Nach 430
Jahren im Exil verließen sie „über Nacht“ Ägypten, und seitdem blei-
ben sie an diesem Datum nachts wach „zu Ehren des Herrn“ und essen
zum Passahfest nur ungesäuertes Brot, die so genannten „Matzen“.

Wer sich vergegenwärtigt, wie der Allmächtige damals gewütet hat,
wo er doch den selbst verursachten Starrsinn des Pharaos leicht hätte
verhindern können, müsste eigentlich sprachlos sein. Denn was soll an
diesem brutalen Gott, den die Christen später (in Kenntnis dieser
Schriften!) als ihren Gott übernommen haben, göttlich, gütig und
barmherzig sein? Und wie passt dieser Jahwe, der nach Logik der
Christen ja „Gottvater“ ist, zum eher friedfertigen Jesus von Nazareth?
Die SEB hält sich nicht lange auf mit solchen Fragen, sondern sagt la-
pidar: „Der Pharao hat den Herrn, den er nicht kennen wollte, nun von
seiner erschreckenden Seite kennen gelernt“. Das ist die Botschaft: Wer

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

75

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


nicht hören will, muss fühlen! Auf das eigentliche Thema, die göttliche
Inszenierung einer menschlichen Katastrophe, geht die Erklärbibel
nicht ein, schließlich zählt in der Heiligen Schrift nur das Wohl Israels:
„Jetzt endlich öffnete sich der Weg in die Freiheit“.

Der Herr hat also unschuldige ägyptische Männer, Frauen und
Kinder grausam bestraft, um sich (bei den Juden) als schützender und
zorniger Gott präsentieren zu können, der nicht mit sich spaßen lässt.
Das bekamen auch die Soldaten des Pharao zu spüren, die der israeli-
schen Karawane mit Streitwagen nacheilen mussten, um den Aderlass
womöglich doch noch zu stoppen: Gott ließ sie alle im Schilfmeer er-
saufen, mitsamt ihren Pferden! Und abermals kam es, wie es kommen
sollte: Und das Volk fürchtete den Herrn und sie glaubten ihm und sei-
nem Knecht Moses (Ex 14, 31).

Eigentlich hätte sich auch der Knecht selbst vor seinem Herrn
fürchten müssen, denn auf dem Weg vom Sinai nach Ägypten war ihm
zuvor etwas Schreckliches passiert. Man darf noch heute erstaunt sein,
solche Passagen in der „Heiligen Schrift“ lesen zu müssen: Denn eines
Tages – man traut seinen Augen und Ohren nicht – „fiel der Herr über
Moses her und wollte ihn töten“. Warum Gott dies hätte tun sollen, wo
er Moses doch gerade erst mit der heiklen Ägypten-Mission beauftragt
hatte, bleibt völlig unklar. Die Familie des Moses war gerade unterwegs
nach Ägypten und hatte das Nachtlager aufgeschlagen, als Gott seinen
getreuen Knecht aus heiterem Himmel attackierte. Zum Glück sah
Moses Frau Zippora das Drama kommen: Sie nahm gedankenschnell
einen scharfen Stein – und …. nein: ging nicht auf den Angreifer los,
sondern „schnitt die Vorhaut am Glied ihres Sohnes ab und berührte da-
mit die Scham von Moses. Dabei sagte sie: Du bist mein Blutbräutigam!“
(2. Mos 4, 24-25). Danach, so heißt es in der heiligen Schrift, „ließ der
Herr von Moses ab“…

Die Erklärung der Theologen in der Stuttgarter Erklärbibel zu die-
ser „anstößigen Geschichte“ ist wie immer verständnisvoll. Womöglich
diene die Erzählung dazu, „die Einführung der Kinderbeschneidung
zu erklären“. Immerhin gibt die SEB zu, „dass Gott rätselhaft und un-
begreiflich handeln kann und dem Menschen immer wieder auch sei-
ne dunkle Seite zuwendet“.

Ein erstaunliches Fazit von offizieller Stelle: Gott, der Gütige und
Allmächtige, die Inkarnation des Lichts, hat auch eine „dunkle Seite“?

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

76

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Die hellen Seiten sind offenbar seine Wunder. Die Teilung des
Wassers im Meer, das Manna, das vom Himmel fällt, die Überreichung
der Gesetzestafeln auf dem Sinai: Diese biblischen Geschichten werden
bis heute in (jüdischen und christlichen) Schulen gelehrt, wobei Moses
stets als tapferer Held gefeiert wird. Dass die Wissenschaft längst auf
dem Stand ist behaupten zu können, es habe niemals einen Massen-
exodus aus Ägypten gegeben, erst recht nicht in einer Größenordnung
von 600 000 Personen, „Frauen und Kinder nicht mitgezählt“ (Ex
12,37), wird im Religionsunterricht selten oder nur am Rande behan-
delt. Auch die Erkenntnisse von seriösen Archäologen, wonach es
nicht den geringsten Hinweis auf solch eine Hyper-Karawane gibt, vor
allem nicht durch die Wüste, wo es naturgemäß an Wasser und Nah-
rung mangelt, ist für wahre Gläubige nicht von Belang. Sie glauben die
Moses-Erzählung, wie sie geschrieben steht – obwohl der Bonner Alt-
testamentler Martin Noth (1902–1968) seriös nachgewiesen hat, „dass
die Themenkomplexe von Ur- und Vätergeschichte, Exodus-, Sinai-,
Wüstenwanderung- und Landnahmeerzählungen unabhängig vonein-
ander entstanden und tradiert worden sind“. Der gesamte Pentateuch,
so Theologe Noth, bilde keine Historie ab, sondern sei eine „religiöse
Komposition“ (siehe auch: Mose, Eckart Otto, C.H.Beck).

Komponiert wurde der Exodus-Text übrigens viel später als ge-
meinhin angenommen. Einer der berühmtesten deutschen Alttesta-
mentler, der Orientalist Julius Wellhausen (1844–1918) zeigt in seiner
Prolegomena zur Geschichte Israels auf, dass das zweite Buch Moses der
jüngste Text des Alten Testaments ist und erst Jahrhunderte nach den
angeblichen Ereignissen geschrieben wurde. Deshalb wissen die ersten
Propheten auch nichts von einem Auszug aus Ägypten und nehmen
keinen Bezug darauf. Auch der heilige Sabbath, der Ruhetag, stammt
vermutlich aus babylonischer Tradition und wurde erst im siebten
Jahrhundert vor Christus dort entwickelt. Aber bei den mosaischen
Geboten spielte der Sabbath schon eine große Rolle – und Moses soll
zurzeit des Pharaos Ramses II (ca 1303-1213 v. Chr.) gelebt haben. Das
passt alles nicht zusammen. Für Wellhausen war der Moses-Gott Jah-
we übrigens ein Wetter- und Kriegsgott, der sich nicht wesentlich von
den damals üblichen Göttern der Ägypter und Kanaaniter unterschie-
den habe. Moses selbst, meint Wellhausen, sei vermutlich nichts weiter
gewesen als ein „Richter in der Oase von Kadesch“. Auch der israeli-

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

77

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


sche Archäologe Israel Finkelstein ist nach jahrelangen Forschungen
zur Auffassung gelangt, dass die mosaische Geschichtsdarstellung in
der Bibel „keine wunderbare Offenbarung“ ist, sondern vielmehr ein
„herausragendes Ergebnis menschlicher Einbildungskraft“ (in: Keine
Posaunen vor Jericho, DTV).

Ungeachtet einer tatsächlichen oder hypothetischen Historizität,
die in der Forschung hinlänglich umstritten ist: Moses, der sich laut
Bibel 40 Jahre lang vorbildlich als Führer von Gottes auserwähltem
Volk bewährt hatte, der zudem als Religionsgründer (des Judentums)
gilt und die „Zehn Gebote“ in Stein gemeißelt persönlich vom Herrn
überreicht bekam, dieser Moses durfte den Einzug ins gelobte Land
trotz seiner Verdienste nicht mehr erleben. Er starb, nachdem ihm der
Herr zum Abschied immerhin noch das gelobte Land gezeigt hatte, auf
dem Berg Nebo gegenüber Jericho, im gesegneten Alter von 120 Jah-
ren. Begraben wurde er irgendwo im Tal bei Bet-Peor in Moab. War-
um seine letzte Ruhestätte geheim bleiben sollte („von seinem Grab er-
fuhr niemand bis auf den heutigen Tag“) ist eines der vielen Rätsel, die
diese bedeutendste Figur des Alten Testaments wohl ewig umgeben
wird.

  
David. Ein weiterer strahlender Held der jüdischen Geschichtsschrei-
bung hört auf den schönen Namen David. David, bis heute inniglich
verehrt, war nach der biblischen Beschreibung ein äußerst problemati-
scher Mensch. Ein Schönling und Draufgänger, der keine Sünde ausge-
lassen hat. Doch wer die Gnade des Herrn erfährt, und das war bei
David offenbar der Fall, bei dem drückt man gerne mal ein Auge zu.
Oder auch beide, wenn man besonders fromm ist.

Zur biblischen Geschichte gehören die Extreme. Denn nur große
Karrieren und überraschende Wendungen regen zum Staunen an.
Deshalb war David erst einmal ein kleiner Schafhirte, der nicht einmal
dabei sein durfte, als der Prophet Samuel den künftigen König Israels
unter den Söhnen des Juden Isai von Bethlehem aussuchen wollte. Alle
sieben älteren Isai-Buben fielen bei der Prüfung durch, der Jüngste
(David) musste erst mal von der Weide gerufen werden. Die Bibel be-
schreibt ihn als „schön und kräftig und seine Augen leuchteten“. Da
sagte Gott zu Samuel: „Der ist es, salbe ihn!“ (1. Sam 16,12).

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

78

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Auf solche Weise wird man auserwählt. Zum Helden wird man
durch literarische Verherrlichung, an der es im Buch Samuel wahrlich
nicht mangelt. Und zur klassischen Ikone wird man schließlich durch
die Kunst: Michelangelos David, der in dreijähriger Arbeit (1501–
1504) aus einem über fünf Meter hohen und zwölf Tonnen schweren
Block aus Carrara-Marmor gemeißelt wurde, ist die wohl beste und
bekannteste Skulptur der Menschheitsgeschichte. Michelangelos Kunst
und Perfektion haben maßgeblich zu dem „makellosen“ Bild beigetra-
gen, das die David-Rezeption bis heute prägt. Neben Moses ist David
der Nationalheilige Israels, er gilt als Idealfigur des Herrschers und In-
karnation des göttlich inspirierten Königs. Allerdings ist dieses Bild
mehr als nur ein bisschen gefärbt: Wer genau hinschaut und sich die
Bücher des Propheten Samuel sowie die Bücher Könige und Chronik
zu Gemüte führt, lernt schnell den wahren Charakter der Person Da-
vid kennen. Und die ist alles andere als „heilig“.

David wird in Bethlehem geboren, als achter Sohn von Isai, der
das Kind unehelich mit seiner Magd gezeugt haben soll. Deshalb sei
der „Bastard“ David auch auf dem Feld versteckt worden, als der Pro-
phet Samuel kam. Doch Gottes Wege sind ja bekanntlich unerforsch-
lich, und so kam „mit der Salbung Davids Gottes Geist über David
und wich von Saul“, heißt es bei 1. Sam 16,14. Dem armen König Saul
wurde auf diese Weise nicht nur grundlos Gottes Segen entzogen, son-
dern er wurde auch noch von einem „bösen Geist“ befallen. Im US-
Standardwerk Das Alte Testament heißt es dazu (Seite 397): „Hier setz-
te Gottes Gericht ein, Saul war nun dem Bösen ausgeliefert“. Wahrlich
ein merkwürdiger Vorgang: Gott entzieht dem einen seine Gunst und
gibt sie dem anderen, schafft damit „gut“ und „böse“ und eine bittere
Konfrontation, die den Weg Davids zum König der Juden bis zu Sauls
Tod kennzeichnet. Die Menschen können auf diese Entwicklung also
nur machtlos reagieren. Schlimmer noch: Bis zu seinem Lebensende
darf David von Gottes Segen und Beistand profitieren – obwohl er ein
Leben in Saus und Braus führt und im Blut seiner „Feinde“ geradezu
badet.

Das Bild, das die Bibel von dem jüdischen Rabauken David zeich-
net, ist eigentlich verheerend. Gerade deshalb haben Theologen, Ex-
egeten und Historiker (und Künstler!) im Laufe der Jahrtausende nicht
nur versagt, sondern auch eine Rezeption ermöglicht, die geradezu

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

79

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


skandalös ist: David wird in euphemistischer Verdrehung der Fakten
als Held und Vorbild glorifiziert, als göttlich inspirierter König, als In-
karnation des edlen Menschen und tapferen Kriegers.

Die weltberühmte David-Statue von Michelangelo. Sie hat das „Bild“ des jüdischen
Nationalheiligen nachhaltig geprägt. Doch wie bei jeder biblischen Rezeption gilt
auch hier: Niemand weiß, wie David wirklich aussah. Es ist nicht mal klar, ob er
überhaupt gelebt hat.

Die Bibel behauptet, David sei von Gott auserwählt, so wie das ganze
jüdische Volk von Gott auserwählt worden sei. Glaubt man der heuti-
gen Wissenschaft, dann war es genau umgekehrt: David wurde nicht
auserwählt, er hat vielmehr selbst Jahwe zum Gott Israels erwählt/
bestimmt (Tilly/Zwickel: Religionsgeschichte Israels, WBG). Israel und
Juda waren damals, wie die gesamte Levante, polytheistisch geprägt,

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

80

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


und Jahwe stammte vermutlich aus dem Gebiet des heutigen Süd-Jor-
danien, wo er als Wettergott verehrt wurde (auch in Ägypten wurde er
erwähnt, auf zwei Namenslisten aus der späten Bronzezeit).

Gottesliebling David wurde also an den Hof von König Saul geru-
fen, um den depressiven Monarchen mit seinem Harfe-Spiel aufzu-
muntern. Dann aber erweckt die Bibel beim legendären Aufeinander-
treffen von David und dem Riesen Goliath plötzlich den Eindruck, als
würde Saul den jungen Krieger gar nicht kennen: „Wessen Sohn bist du,
mein Junge?“ (1. Sam 17,58), fragte Saul den tapferen Krieger, der so
viel Mut bewiesen hatte. Nach der Tötung Goliaths, dem er auch noch
den Kopf abschlägt, ist der Aufstieg Davids jedenfalls nicht mehr auf-
zuhalten. Saul nimmt ihn sogar in die königliche Familie auf, gibt ihm
seine Tochter Michal zur Frau und verlangt als Brautpreis „100 Vor-
häute der Philister“. Was reichlich makaber anmutet, war damals nicht
verpönt, der „Beweis“ durch die Vorhäute belegte den Tod der Feinde.
Die Philister waren eine Volksgruppe unbekannter Herkunft (vermut-
lich aus Griechenland oder dem Balkan), die sich an der Mittelmeer-
küste Israels, dem heutigen Gaza-Streifen, angesiedelt hatten (der Na-
me Palästina wird etymologisch auf die Philister zurückgeführt). Da-
vid machte sich einen Spaß daraus, Philister zu töten, um mit ihren
Vorhäuten seine Braut zu bezahlen. Und weil er ein besonders wilder
Krieger war, brachte er dem König nicht 100, sondern gleich 200 Vor-
häute. Es ist nur ein kleiner Vers in der Bibel, aber was bedeutet der
Vorgang tatsächlich? Nun, David hat mit seiner Horde, die später noch
zu berüchtigten „Streifzügen“ aufbrechen sollte, einfach so mal 200
Philister getötet und ihre Leichen geschändet.

Die Rivalität zwischen König Saul und David wird in der „Heiligen
Schrift“ lang und breit erzählt, sie soll uns hier nicht interessieren. Aus
ihr folgerte allerdings die Flucht Davids vor dem Schwiegervater, der
ihm angeblich nach dem Leben trachtete. Die Flucht führte unter an-
derem ins eigentlich verfeindete Philisterland, wo David sich mit 400
seiner Leute niederlassen durfte und sogar die Stadt Ziglak als kleines
„Königreich“ erhielt. In der Stuttgarter Erklärbibel heißt es dazu, David
habe sich „aus Entrechteten und Gescheiterten eine Hausmacht aufge-
baut“, Männern also, die sich der Schuldknechtschaft entziehen woll-
ten oder als nicht erbberechtigte Söhne verbittert waren. Mit dieser
Söldnertruppe machte David das Land unsicher, beging hunderte

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

81

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Raubüberfälle, bei denen unzählige Menschen getötet wurden. Die Bi-
bel scheut sich nicht, dies ausführlich zu schildern:

„David zog hinauf mit seinen Männern und fiel in das Land der Geschuri-
ter und Amalekiter ein; denn diese waren von altersher die Bewohner dieses
Landes bis hin nach Schur und Ägypten. Und sooft David in das Land ein-
fiel, ließ er weder Mann noch Frau leben und nahm Schafe, Rinder, Esel,
Kamele und Kleider mit und kehrte wieder zurück. Kam er dann zu Aschich
und Aschich sprach: Wo seid Ihr heute eingefallen?, so sprach David: In das
Südland Judas, oder: In das Südland der Jeraschmeliter, oder: In das Süd-
land der Keniter. David aber ließ weder Mann noch Frau lebend nach Gat
kommen, denn er dachte: Sie könnten uns verraten. So tat es David, und
das war seine Art, solange er im Philisterland lebte“ (1. Sam 8-11).

Aber das war nur der Anfang seiner Krieger-Karriere: David, der sich
von Gott behütet wähnte und sich auf Gottes Hilfe beim Töten seiner
Gegner berufen durfte (siehe unten), verfügte als König von Juda und
später ganz Israel über eine schlagkräftige Terrortruppe, mit der er im
wesentlichen Angriffskriege führte (2. Sam 8). Als er die als unein-
nehmbar geltende Festung Jerusalem eroberte, sprach er zu seinen
Leuten: „Wer die Jebusiter schlägt und durch den Schacht hinaufsteigt
(gemeint ist ein Wasserschacht), und wer die Lahmen und Blinden er-
schlägt, die David verhasst sind, der soll Hauptmann und Oberster sein“.
Auch Jahwe selbst hatte keinerlei Probleme mit seinem blutrünstigen
Liebling: „Und Davids Macht nahm immer mehr zu, und Gott der Herr
war mit ihm“ (2. Sam 4,10). Der Herr fungierte sogar als Ratgeber und
Protektor des kriegerischen Königs: „Und David befragte den Herrn:
Soll ich hinaufziehen gegen die Philister? Und der Herr sprach zu David:
Zieh hinauf, ich werde die Philister in deine Hand geben!“ (2. Sam 5,19).

David, der seine Position in Juda durch Bestechung erlangt hatte
(„Der ganze Stamm Juda erkannte ihn als König an, dessen Anführer
er durch Geschenke gewonnen hatte“. In: Histoire de la vie de David
von Abbé de Choisy), nutzte seine Macht gnadenlos aus. Gegen seine
Opfer ging er mit unfassbarer Brutalität vor: So mussten sich Davids
Kriegsgefangene hintereinander auf den Boden legen, der Prophet Sa-
muel beschreibt in seinem 2. Buch (8,2), was dann passierte: „Jeweils
zwei Schnurlängen wurden getötet, und jeweils eine Schnurlänge ließ er
am Leben“. Selbst die Pferde seiner Gegner mussten leiden: „Und David
nahm von ihnen gefangen tausendundsiebenhundert Gespanne und

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

82

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


zwanzigtausend Mann Fußvolk und lähmte alle Pferde und behielt hun-
dert übrig“ (2. Sam 8,4).

Einmal ließ King David angeblich sogar 50 000 Mann (!) umbrin-
gen, nur weil sie die heilige Bundeslade gesehen hatten. In der alten
Luther-Übersetzung ist dieser Massenmord auch beschrieben (1. Sam
6,19). Weil der heutigen Kirche solche Sentenzen aber offenbar zu bru-
tal sind, haben die frommen Gottesmänner die Zahl einfach verfälscht.
Heute heißt der Vers in der Bibel: „Der Herr aber bestrafte die Leute
von Bet-Schemesch, weil sie die Bundeslade nicht mit der gebührenden
Ehrfurcht angeschaut hatten; siebzig Männer mussten sterben“. Mit die-
ser Zensur-Methode wurde auch 2. Sam 12,31 bearbeitet. Da be-
schreibt der Prophet, was König David nach der Eroberung der Stadt
Rabba mit seinen Gefangenen anstellte: „Aber das Volk drinnen führte
er heraus und legte sie unter eiserne Sägen und Zacken und eiserne Keile
und verbrannte sie in Ziegelöfen. So tat er allen Städten der Kinder Am-
mon“. In den frühen Schriften und der alten Lutherbibel steht diese
Ungeheuerlichkeit auch so geschrieben, doch nach dem 2. Weltkrieg
war den deutschen Kirchenmännern das Verbrennen von Menschen in
Ziegelöfen offenbar peinlich. Sie änderten den biblischen Text deshalb
in gravierender Weise ab: „Die Einwohner setzte er für Bauarbeiten ein;
sie mussten Steine brechen und sie zurecht sägen, Ziegel herstellen und
Baumstämme mit der Axt begraben“.

Nun, das muss sich der Gläubige vergegenwärtigen: David durfte
so handeln – der Herr war ja schließlich mit ihm! In der berühmten
Nathansverheißung, die nach Ansicht amerikanischer Theologen
„theologisch und historisch nicht hoch genug eingeschätzt werden
kann“ (DAT, Seite 416), heißt es wörtlich: „Gott, der Herr der Welt, lässt
dir sagen: Ich habe dich von der Schafherde weggeholt und zum Herr-
scher über mein Volk gemacht. Bei allem, was du unternommen hast,
habe ich dir geholfen und alle deine Feinde vernichtet. Ich habe dich be-
rühmt gemacht und du wirst zu den Großen der Erde gezählt“ (2. Sam
7,8-9). Die Verheißung gipfelt in einem Versprechen: „Dein Königshaus
wird für alle Zeiten bestehen!“

Wie skrupellos David war, zeigt auch sein Umgang mit Frauen.
Obwohl der bisexuelle David ein Verhältnis mit Sauls Sohn Jonathan
und zahlreichen Ehe- und Nebenfrauen hatte, nahm er sich jedes Weib,
das ihm gefiel – und schreckte dafür auch vor Auftragsmorden nicht

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

83

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


zurück: Als er mal wieder seine Truppen in den Krieg geschickt hatten,
„damit sie das Land der Ammoniter verheerten“, lustwandelte er eines
Abends auf dem Dach seines Palastes und sah im Nachbargarten eine
Frau beim Bade, die „von schöner Gestalt“ war. David ließ nach ihr ru-
fen, doch dummerweise war sie verheiratet mit dem Hetiter Uria,
einem seiner Offiziere. David schwängerte sie trotzdem, und um die
schöne Batseba als Frau behalten zu können, musste Uria eben sterben
(2. Sam 11). Das war nun offenbar selbst dem Herrn zuviel, der seinen
Liebling deshalb bestrafte – mit dem Tod seines völlig unschuldigen
Sohnes! „Und der Herr schlug das Kind, das Urias Frau dem David ge-
boren hatte, sodass es todkrank wurde“ (2. Sam 12, 15). Was soll man zu
soviel Güte und Gerechtigkeit Gottes sagen? Und wie soll man bewer-
ten, dass die Autoren der Samuel-Bücher (im 7. Jahrhundert v. Chr.)
die Episode mit dem Tod des Kindes womöglich erfunden haben, weil
sie vertuschen wollten, dass dieses „Kind der Sünde“ (Salomo) später
zum König Israels wurde? Nun, was wir glauben sollen, lehrt uns die
Heilige Katholische Kirche: Jedes Wort in der Bibel sei „wahres Wort
Gottes“ – und zwar „ohne Irrtum“ (Katechismus 101-123).

Die Spitze der Bigotterie sind Davids „Dankeslieder“. Die lyrische
Ader haben ihm seine späteren Verehrer angedichtet und behauptet, er
sei der Autor der (meisten) Psalmen. Einen Beleg dafür gibt es nicht.
Der berühmteste Psalm wird übrigens bis heute nahezu täglich in ir-
gendeiner Kirche rezitiert, und die Gläubigen sind dabei oft ganz er-
griffen: „Der Herr ist meine Hirte, es wird mir an nichts mangeln“
(Psalm 23). Bei Davids Dank nach seinen Schlachten (Psalm 18) wird
aber vorsichtshalber nur der Anfang gebetet: „Der Herr ist mein Fels
und meine Burg, und mein Erretter.. mein Schutz und meine Zuflucht“.
Die Verse 38 und 43 hingegen lässt man lieber weg: „Meinen Feinden
jage ich nach und vertilge sie, und ich kehre nicht um, bis ich sie umge-
bracht habe… Ich will sie zerstoßen zu Staub der Erde, wie Dreck auf der
Gasse will ich sie zerstäuben und zertreten“…

Erstaunlich, dass angesichts solcher Zeilen, vor denen die Bibel
nur so strotzt, David bis heute heroisiert und idealisiert wird. Schon in
der karolingischen Kunst wurde David verherrlicht, neben Michelan-
gelo haben ihm Donatello, Caravaggio, Verrocchio und Rembrandt
kunstvolle Denkmäler gesetzt. Es gibt eine eigene Publikation, in der
245 von über 5000 Kunstwerken allein über David aufgelistet sind

Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David

84

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


(King David in the Index of christian Art). Die Legenden über David
und seinen Sohn und Nachfolger Salomo, von Mönchen nach Europa
gebracht und in Klöstern „kopiert“ (abgeschrieben, bzw. umgeschrie-
ben), später sogar auf den Fassaden der Kathedralen „in Stein gemei-
ßelt“, war ein gefundenes Fressen für Könige, Kaiser, Fürsten und kle-
rikale Potentaten. So stark und triumphal wie David und so reich und
weise wie Salomo, so wollten auch sie sein. Die antiken Vorbilder wa-
ren die perfekte Reflexionsfläche für den (eigenen) Traum von Macht
und Herrlichkeit. Karl der Große war dafür ein typisches Beispiel.

Bis heute wird David, und das ist besonders problematisch, als
Vorbild für die Jugend dargestellt. In aktuellen „Kinderbibeln“ (z.B.
von Eckard zur Nieden, SCM‑Verlag, oder von Anne de Vries, Neukir-
chener Verlagsgesellschaft) wird David als toller Hecht stilisiert, als In-
karnation des edlen Ritters. Im Religionsunterricht gibt es noch immer
Bücher der Art „Mutig wie König David“ (von Chantal D. Horst) oder
„David – was für ein Typ!“ (von Carsten Buck), die allesamt ein euphe-
mistisches Bild vermitteln, das den David der biblischen Geschichte in
fragwürdiger Weise verfälscht. Dabei ist nicht einmal sicher, ob die
biblische Figur des israelischen Helden überhaupt historisch ist. Für
ein davidisches Großreich um 1000 v. Chr. gibt es keinerlei archäologi-
sche Beweise. Israel Finkelstein, der jüdische Autor und Archäologe,
glaubt deshalb auch nicht an die Existenz von David und seines Soh-
nes Salomo. Diese Figuren seien „biblische Erfindungen“, meint der
Autor des Weltbestsellers Keine Trompeten vor Jericho.

Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

85

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Jesus von Nazareth, König der Juden

Ein kleines Porträt des Größten von allen

Gibt es irgendeinen Zweifel, dass Jesus von Nazareth die interessan-
teste Figur der Weltgeschichte ist? Ich glaube nicht. Mit seinem höchs-
tens zweijährigen Wirken als Wanderprediger und Wunderheiler (für
manche Forscher war Jesus nur ein Jahr lang „aktiv“) hat der jüdische
Bauhandwerker den Lauf der Welt beeinflusst und verändert wie sonst
niemand. Dabei deutete am Anfang so gut wie nichts auf die einmalige
Karriere des Galiläers vom Höhlenbewohner eines winzigen Bergdorfs
zum global agierenden „Sohn Gottes“ hin. Jesus kam praktisch aus
dem Nichts, und er hat – gewiss auch aufgrund günstiger Umstände –
die größtmögliche Wirkung erzielt. Selbst Atheisten oder Andersgläu-
bige müssen akzeptieren, dass diese Leistung höchsten Respekt ver-
dient.

Über die Historizität der Person Jesus von Nazareth gibt es keine
ernsthaften Zweifel. Dieser Mensch hat, wie wir auch aus den Schriften
des römischen Historikers Flavius Josephus (37–100 n. Chr.) wissen,
tatsächlich gelebt – und er ist natürlich auch gestorben. Es sind die
Umstände seines Todes, die umstritten sind, wir kommen noch darauf
zurück.

Dass Jesus eine solch nachhaltige Wirkung erzielen konnte, war
nicht im Geringsten zu erwarten. Sein Heimatdorf Nazareth an einem
entlegenen Berghang war so unbedeutend, dass frühe Geschichts-
schreiber es gar nicht erst erwähnten. Der Ort zählte nur ein paar
Hundert Einwohner, die größtenteils in Höhlen hausten. Leider wissen
wir so gut wie nichts über Kindheit und Jugend von Jesus, dessen
(Stief-)Vater Joseph hieß und seine Mutter Maria. Und genau hier be-
ginnt schon das erste Problem: Von seiner Dorfgemeinschaft wurde Je-
sus nicht nur skeptisch beäugt („Sie wollten nichts von ihm wissen“,
Mk 6,3); sie sprachen auch abschätzig von ihm als „Marias Sohn“.

Kapitel 7 

87

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Nach damaligem Verständnis war die Benennung der Mutter statt des
Vaters die Umschreibung für „Bastard“, also für ein uneheliches Kind.
Joseph, „der Verlobte von Maria“, war offensichtlich nicht der Vater
von Jesus, der die größte aller denkbaren Karrieren machen sollte:
Vom verachteten „Hurenkind“ zum „Messias“ und „Sohn Gottes“. Se-
riöse Bibel-Interpreten sind der Auffassung, Jesus habe unter seiner
ungeklärten Herkunft gelitten und die Familie womöglich auch deswe-
gen verlassen, um als Vagabund durch die Gegend zu ziehen. Tatsäch-
lich ist sein gestörtes Verhältnis zur Mutter und den Geschwistern be-
legt (Mt 12,48 u.a.), ebenso seine Zuwendung zu Dirnen und Zöllnern,
die wie er ein schlechtes Image hatten.

Nach unendlich vielen persischen, babylonischen, ägyptischen, griechischen und
römischen Göttern wurde vor 2000 Jahren (angeblich) in Bethlehem der Gott der
Christen geboren. Die biblische Krippenszene wurde tausendfach rezipiert, nicht
selten auch verkitscht. Dieses Gemälde von Pier Maria Bagnadore ist in der Kirche
„Corpo di Cristo“ in Chiesa/Italien zu bewundern.

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

88

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Stiefvater Joseph war übrigens nicht, wie oft behauptet wird, ein Zim-
mermann, denn in der holzarmen Gegend von Galiläa gab es diesen
Beruf vermutlich gar nicht. Er war wahrscheinlich Bauhandwerker,
und da es im kleinen Nazareth mit Sicherheit keine dauerhafte Be-
schäftigung gab, werden Joseph und seine Söhne ihren Lebensunter-
halt vermutlich als Tagelöhner „auf Montage“ verdient haben. Und
zwar vor allem in der nahen Residenzstadt Sepphoris – die in der Bibel
interessanterweise nirgendwo erwähnt wird. Das hängt auch damit zu-
sammen, dass der Wanderprediger Jesus diese Residenz des römischen
Statthalters Herodes Antipas (nicht zu verwechseln mit seinem Vater,
König Herodes, 73 – 4 v. Chr.) tunlichst mied: Jesus wusste um die Ge-
fahr, die von Herodes ausging, hatte dieser doch Johannes den Täufer
verhaften und ermorden lassen.

Jesus stammte also aus Nazareth, wo er – wie seine vier Brüder Ja-
kobus, Joses, Judas und Simon sowie seine (namenlosen) Schwestern –
mit großer Sicherheit auch geboren wurde. Offiziell heißt es zwar, Je-
sus sei in Bethlehem zur Welt gekommen, weil der „Messias“ nach der
prophetischen Überlieferung (Micha 5,1) aus der „Stadt Davids“ stam-
men musste. Doch selbst die vier Evangelisten widersprechen sich so-
wohl beim Geburtsjahr als auch beim Geburtsort des Gottessohnes.
Während der erste Evangelist Markus von Jesu Geburt in Bethlehem
gar nichts weiß, spricht der vierte Evangelist Johannes von „Meinungs-
verschiedenheiten“, was Jesu Herkunft betrifft (Joh 7, 41-43). Gleich-
zeitig sind sich Lukas und Matthäus nicht einig, wann Jesus überhaupt
zur Welt kam. Lukas erzählt die (heute klassische) Weihnachtsge-
schichte, wonach „Quirinius Statthalter von Syrien“ war, als Kaiser Au-
gustus angeblich eine Volkszählung anordnete, die Joseph und Maria
nach Bethlehem führen sollte. Bloß: Es gab damals keinen Zensus, er
ist nirgendwo nachweisbar. Und Quirinius wurde erst im Jahr 6 nach
Christus Statthalter von Syrien. Das heißt, Jesus könnte demnach frü-
hestens im Jahre 6 geboren sein – also zehn Jahre nach dem Datum,
das Matthäus angibt. Laut Matthäus fällt Jesu Geburt in die Zeit des
Königs Herodes – der aber schon 4 vor Christus gestorben ist. Unge-
achtet weiterer Widersprüche (bei Lukas sind die ersten Besucher des
Jesuskindes „Hirten“, bei Matthäus „Magier“) ist für viele Bibelforscher
klar, dass die Evangelisten vor allem eine Absicht verfolgten: Sie woll-
ten mit ihren Berichten die Ankündigungen der Propheten (vor allem

Ein kleines Porträt des Größten von allen

89

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Samuel und Jesaja) bestätigen, wonach in Israel ein „Erlöser“ kommen
und die Welt retten würde…

Dabei glaubten die Evangelisten, unbedingt ein Bekenntnis zur jü-
dischen Königsideologie ablegen zu müssen: Demnach konnte der
„Messias“ nur aus dem Hause Davids stammen. Und weil Davids Hei-
matstadt nun mal Bethlehem war, musste Jesus eben auch dort gebo-
ren sein. Und nicht in Nazareth, das immerhin 160 Kilometer (!) von
Bethlehem entfernt liegt. Dass Joseph seine hochschwangere Verlobte
Maria also in einer tagelangen Gewalttour über Stock und Stein durch
Samaria und Judäa laufen ließ, um sich in seinem angeblichen Heimat-
ort Bethlehem „schätzen“ zu lassen, ist wohl eher eine Mär für Gut-
gläubige. Auch die gern behauptete Abstammung Josephs aus dem Ge-
schlechte Davids ist mehr als fragwürdig: Sie wirkt genealogisch kon-
struiert und ist schon deshalb obsolet, weil Joseph offiziell ja gar nicht
der Vater von Jesus war.

Wie bereits erwähnt, ist über Kindheit und Jugend des heranwach-
senden Jesus nichts bekannt – außer zwei spektakulären Begebenhei-
ten, die allerdings nur von jeweils einem Evangelisten registriert wor-
den sind: Kurz nach der Geburt des Jesuskindes soll dem Stiefvater Jo-
seph „ein Engel des Herrn“ im Traum erschienen sein und ihn aufge-
fordert haben, nach Ägypten zu fliehen. König Herodes trachte dem
„Kindlein“ nach dem Leben (Mt 2,13). Joseph wurde daraufhin wach
und zog „noch bei Nacht“ mit der Familie ins ferne Ägypten. Dort sei-
en Jesus, Maria und Joseph geblieben, bis Herodes starb, dann durfte
die Heilige Familie wieder zurück. Zwischendurch hat Herodes angeb-
lich „alle Kinder in Bethlehem und Umgebung“ bis zum Alter von
zwei Jahren umbringen lassen, aber auch diese Mär steht exklusiv nur
bei Matthäus. Weder die anderen Evangelisten noch die offizielle Ge-
schichtsschreibung wissen darüber irgendetwas zu berichten. So liegt
der Verdacht nahe, dass Matthäus auch in diesem Fall bloß die Verhei-
ßung des Propheten in Erfüllung gehen lassen wollte – und sogar offen
darauf hinweist: „Da wurde erfüllt, was gesagt ist durch den Propheten
Jeremia“ (Mt 2,17). Was wie oben bereits erwähnt nicht nur kritischen
Geistern zu denken geben sollte: Der angebliche Kindsmörder König
Herodes ist bereits vier Jahre vor Jesu Geburt gestorben.

Das zweite Spektakel ereignete sich im jüdischen Tempel zu Jeru-
salem, wo der 12-jährige Jesus „mit den Gesetzeslehrern“ diskutierte

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

90

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


und diese mit seinen klugen Aussagen „in Erstaunen“ versetzte (Lk
2,46). Diese Geschichte ist nur bei Lukas (und dem apokryphen
Thomas-Evangelium) zu finden und auch sie klingt in hohem Maße
unglaubwürdig. Zwar war es durchaus üblich, dass gläubige Juden wie
Joseph und Maria zum Passafest ins ferne Jerusalem pilgerten; aber
dass sie diese beschwerliche Reise angeblich „jedes Jahr“ (Lk 2,41)
machten, ist angesichts der Gesamtstrecke von 300 Kilometern Fuß-
marsch zumindest fragwürdig. Jedenfalls merkten die Eltern auf dem
Rückweg angeblich nicht, dass ihr Sohn Jesus fehlte. Nun muss man
wissen, dass solche Pilgerreisen auch damals schon Gruppenreisen wa-
ren. Wer alleine unterwegs war, lebte gefährlich. Joseph und Maria
suchten Jesus deshalb „abends unter ihren Verwandten und Bekann-
ten“ – und gingen die weite Strecke nach Jerusalem wieder zurück, wo
sie den verlorenen Sohn endlich „am dritten Tag im Tempel“ fanden.
Interessant, dass der göttliche Junge dabei kein Jota Verständnis für die
Nöte der besorgten Eltern aufbrachte: „Warum habt ihr mich gesucht?
Habt ihr nicht gewusst, dass ich im Hause meines Vaters sein muss?“
(Lk 2,49). Immerhin ist dies die erste offiziell kolportierte Äußerung
von Jesus, in der er sich selbst indirekt als Sohn Gottes bezeichnet.
Nun, so schön diese Episode auch klingen mag, sie ist nicht ernst zu
nehmen: Nach Erkenntnissen der Bibelforscher ist es ein schlichter
Versuch, die Göttlichkeit des jungen Jesus zu beweisen. Deshalb auch
das Alter von zwölf Jahren: Ab dem 13. Lebensjahr galt ein jüdischer
Jüngling als Barmizwa, als „Sohn des Gesetzes“, also religionsmündig.
Es sollte aber unbedingt dargestellt werden, dass ein unmündiges Kind
den ehrwürdigen Schriftgelehrten überlegen war.

Zu dieser Tempel-Sage gibt es eine bemerkenswerte Randnotiz:
Künstler jeder Epoche haben stets und gerne biblische Szenen illus-
triert und so die Vorstellungswelt der Gläubigen nachhaltig geprägt.
Auch der deutsch-jüdische Maler Max Liebermann (1847-1935) hat
diesen Moment im Tempel festgehalten – und musste das Bild nach
massivem Druck der Öffentlichkeit und Obrigkeit korrigieren: Weil er
Jesus natürlich, als typisch jüdisch-orientalisches Kind, mit dunklem
Haar, einfacher Kutte und barfuß gemalt hatte, brach ein Sturm der
Entrüstung los. Die fromme Öffentlichkeit, insbesondere der Klerus,
war schockiert. Am 15. Januar 1880 befasste sich gar der bayerische
Landtag mit dem Skandal, und Liebermann musste sein Werk überar-

Ein kleines Porträt des Größten von allen

91

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


beiten: Aus dem dunklen Jesus wurde nun ein blonder Jüngling in fei-
nem Gewand und mit Sandalen. Dabei weiß kein Mensch seit 2000
Jahren, wie Jesus tatsächlich ausgesehen hat: Sämtliche Bildnisse vom
„Sohn Gottes“ (das erste entstand im dritten Jahrhundert in den Calix-
tus-Katakomben von Rom) sind reine Phantasie-Gebilde. Der echte Je-
sus von Nazareth war weder blond noch groß, und er hatte mit großer
Wahrscheinlichkeit einen dunklen Teint.

Jesus von Nazareth. Niemand weiß, wie der „Sohn Gottes“ tatsächlich ausgesehen
hat. Es gibt keinen einzigen Hinweis auf seinen Habitus, weder in der Bibel noch
in anderen historischen Schriften. Die unzähligen Darstellungen (hier in der Hagia
Sophia in Istanbul) basieren allesamt auf der Phantasie der Künstler.

Glaubt man dem nicht kanonisierten Thomas-Evangelium (nicht zu
verwechseln mit dem koptischen Thomas-Evangelium aus den Schrif-
ten von Nag Hammadi), dann war dieser Jesus als Junge übrigens kein
sympathischer Lausbub, sondern ein ungezogener Lümmel mit gera-
dezu tyrannischem Gebaren. Der Autor dieses Evangeliums scheut
sich nicht, Jesus als frechen Angeber darzustellen, der ständig mit sei-
nen göttlichen Fähigkeiten prahlt und Freunde wie Nachbarn schockt.
Zwei Beispiele: Weil ein Spielkamerad („der Sohn des Schriftgelehrten

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

92

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Annas“) etwas Wasser, das Jesus aus Bächlein oder Pfützen zusammen
geleitet hatte, mit einem Weidenzweig zum Ablaufen brachte, flippte
der Gottessohn aus und beschimpfte den Kameraden als „gottlos und
dumm“. Zur Strafe ließ er den armen Sünder dann „verdorren“. Ein an-
dermal stieß „ein herumlaufender Knabe“ den Gottessohn beim Spie-
len unbeabsichtigt an der Schulter. Das hätte er besser nicht getan,
denn augenblicklich „wurde Jesus erbittert“ und ließ den Anrempler
tot umfallen. Seinen Lehrer Zachäus blamierte Jesus bis auf die Kno-
chen, andere Zeitgenossen ließ er erblinden – beim Evangelisten
Thomas verhielt sich der junge Jesus alles andere als göttlich.

Trotzdem stießen solche Räuberpistolen beim einfachen Volk, das
gierig war auf „sensationelle Beweise“, auf großes Interesse, heißt es in
den Apokryphen zum Neuen und Alten Testament (Manesse Bibliothek
der Weltliteratur). Tatsächlich sammelte auch der Erzbischof von Ge-
nua, Jacobus de Voragine (1228-1298), allerlei Wunder-Geschichten,
die er als Nova legenda und später als Legenda aurea unters Volk
brachte – es sollte das mit Abstand erfolgreichste Buch des Mittelalters
werden! Die Menschen waren ganz erpicht auf Jesus- und Heiligen-Le-
genden, das Werk des Bischofs wurde zum damals am weitesten ver-
breiteten Volksbuch und zu einer der wichtigsten Quellen der Heili-
gen-Verehrung (Die Legende Aurea des Jacobus de Voragine, neu über-
setzt von Richard Benz, Gütersloher Verlagshaus 2004).

Jenseits der apokryphen Schauergeschichten ist tatsächlich nichts
über den jungen Jesus bekannt. Das ist schade, denn natürlich würden
die (heutigen) Gläubigen gern wissen, was für ein Typ dieser unge-
wöhnliche Nazarener denn nun war. Ob er regelmäßig die Synagoge
besuchte, ob er lesen und schreiben konnte oder nur aramäisch sprach
(was den „Gottessohn“ sehr irdisch machen würde); ob er Freund-
schaften und Liebschaften pflegte – und ob er gegen erotische Verlo-
ckungen jeder Art gefeit war. Jedenfalls taucht dieser unglaubliche Je-
sus erst im gesetzten Mannesalter von 30 Jahren in der Öffentlichkeit
auf, und dann auch noch als Außenseiter, der zuhause in Nazareth ver-
spottet wurde: Die Leute aus seinem Heimatdorf wollten wie schon er-
wähnt „nichts von ihm wissen“ und als er an einem Sabbat trotzdem
mal bei ihnen predigen wollte, „jagten sie ihn davon“.

Hochspannend ist auch Jesu Verhältnis zu Johannes dem Täufer,
der bereits etwas früher als radikaler Wanderprediger unterwegs war.

Ein kleines Porträt des Größten von allen

93

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Über diese Beziehung sind ganze Bücher geschrieben worden, ohne
dass man dem Geheimnis der beiden „Brüder im Geiste“ auf die Spur
kam. Waren die beiden Freunde, Kumpel oder Kollegen? Waren sie et-
wa Rivalen? Oder war Johannes sogar „Lehrer“ und Vorbild des etwa
gleichaltrigen Jesus?

Mit einiger Wahrscheinlichkeit, auch das ist nicht überall bekannt,
waren sie miteinander versippt! Die Bibel teilt das genaue Verwandt-
schaftsverhältnis nicht mit, aber es muss eng gewesen sein, denn die
Mütter der beiden waren befreundet und zur gleichen Zeit schwanger.
Maria besuchte „ihre Verwandte“ Elisabeth, die Frau des Priesters Za-
charias, sogar während der Schwangerschaft „im Bergland von Judäa“
(Lk 1,36). Und weil in der Bibel halt alles möglich ist, wusste Elisabeth
schon bei Marias Ankunft (woher bloß?), dass dieser Besuch eine ganz
besondere Ehre war: „Wer bin ich denn, dass die Mutter meines Herrn
zu mir kommt?“ (Lk 1,43).

Aber warum, und das ist auch theologisch eine interessante Frage,
taten Jesus und Johannes dann so, als hätten sie sich nicht gekannt?
Die Vorgeschichte dazu ist sehr aufschlussreich: Die Evangelisten Mar-
kus, Lukas und Johannes lassen ihre Evangelien nicht mit Jesus, son-
dern mit Johannes beginnen! Und erwecken dabei den Eindruck, als
sei Johannes nicht irgend ein frommer Prediger, von denen es damals
viele gab. Sondern der von Gott gesandte Vorläufer des von den Juden
erwarteten „Messias“. Und so beschreiben sie diesen Johannes als na-
turbelassenen Asketen, der sich in „Kamelhaar“ kleidete, „wilden Ho-
nig“ aß und auf Alkohol verzichtete. Damit war zugleich ein scharfer
Kontrast gezogen zu dem Genussmenschen Jesus, der gerne „zu Tische
lag“ und sich bedienen ließ. Sein Ruf diesbezüglich war so legendär,
dass ihn die Pharisäer sogar als „Fresser und Weinsäufer“ beschimpf-
ten (Mt 11,19).

Johannes, etwa sechs Monate älter als Jesus, sagte sich als Erster los
von zuhause und verließ Freunde und Familie. Heute würde man sa-
gen: als „Aussteiger“. Der Evangelist Markus lässt den Täufer „in der
Wüste“ (gemeint ist das Gebiet Peräa, östlich des Jordan gegenüber von
Jericho) als leidenschaftlichen Wanderprediger auftreten: „Ihr Schlan-
genbrut! Kehrt um! Lasst euch taufen! Fangt ein neues Leben an!“. Da-
bei versuchte Johannes, der Schriften kundig, die Vorhersagen des Pro-
pheten Jesaja zu erfüllen: „Bereitet den Weg für den Herrn!“ Und:

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

94

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


„Nach mir kommt einer, der viel mächtiger ist als ich. Ich bin nicht
mal gut genug, ihm die Schuhriemen zu lösen!“ Allerdings packt Mar-
kus, dramaturgisch nicht sehr geschickt (oder bewusst mit dem Ziel
des Verschleierns), die entscheidende Szene in einen einzigen Vers:
„Um diese Zeit kam Jesus aus Nazareth in Galiläa und ließ sich von Jo-
hannes im Jordan taufen“ (Mk 1,9). Ein Satz, der wie nachgeschoben
wirkt. Dabei ist er von elementarer Bedeutung: Warum sollte sich
„Gottes Sohn“ reinigen und taufen, sich also von Sünden freisprechen
lassen? Hatte Jesus etwa (auch) gesündigt?

Lukas macht die Szene noch kürzer: „Zusammen mit allen ande-
ren hatte sich auch Jesus taufen lassen“ (Lk 3,21). Matthäus immerhin
schmückt den Vorgang aus – und fügt einen brisanten Aspekt ein:
„Um diese Zeit kam Jesus aus Galiläa zum Jordan, um sich von Johan-
nes taufen zu lassen. Johannes versuchte, ihn davon abzubringen und
sagte: „Ich müsste eigentlich von dir getauft werden, und du kommst
zu mir?!“ (Mt 3,13-14). Der vierte Evangelist Johannes wird theolo-
gisch und nennt Jesus in diesem Zusammenhang „das Opferlamm
Gottes, das die Schuld der ganzen Welt auf sich nimmt“ – ein erster
Hinweis auf die Erlösertheorie, mit der der Missionar Paulus das
Christentum begründete (siehe Kapitel 8). Später lässt der Evangelist
den Täufer noch behaupten, gar nicht gewusst zu haben, dass sein
Freund Jesus der Auserwählte sei. Diese Erleuchtung sei ihm erst nach
der Taufe gekommen, als der Heilige Geist sich „wie eine Taube aus
Himmeln“ auf Jesus niedergelassen habe (Joh 1,29-34). In dieser Szene
taucht übrigens zum ersten Mal im Neuen Testament der Heilige Geist
auf. Im Alten Testament hatte er überhaupt keine Rolle gespielt, dort
waren immer nur die „Engel des Herrn“ unterwegs. Zudem ist interes-
sant, dass bei den Evangelisten Matthäus (3, 16-17) und Markus (1,
9-10) nicht Johannes den Geist sieht und die Stimme von oben hört,
sondern nur Jesus selbst!

Warum diese Verse so entscheidend sind, hat uns nicht ein nam-
hafter Theologe oder Bibelwissenschaftler übermittelt, sondern ein
„Privatmann“, nämlich der hanseatische Gymnasiallehrer Hermann
Samuel Reimarus (1694-1768). Rund 40 Jahre lang wirkte der konser-
vative Professor für orientalische Sprachen als Rektor des Akademi-
schen Gymnasiums in Hamburg – und schrieb zuhause in der stillen
Stube klammheimlich eine Bibelkritik, wie es sie zuvor noch nicht ge-

Ein kleines Porträt des Größten von allen

95

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


geben hatte. Seine Apologie oder Schutzschrift für die vernünftigen Ver-
ehrer Gottes – ein antichristliches Pamphlet ungekannter Schärfe war so
brisant, dass Reimarus die Publikation selbst nicht wagte. Erst nach
seinem Tod traute sich der berühmte Dichter Gotthold Ephraim Les-
sing (Nathan der Weise), damals Leiter der herzöglichen Bibliothek in
Wolfenbüttel, das Werk auszugsweise zu veröffentlichen. Wie nicht an-
ders zu erwarten, brach ein Sturm der Entrüstung los, fromme Chris-
ten waren außer sich. Der spektakuläre Vorgang sollte als „Fragmen-
tenstreit“ in die Geschichte eingehen.

Dabei war Reimarus bei Lektüre der Bibel nur aufgefallen, was ja
tatsächlich augenfällig ist: Nach den vorliegenden Informationen ha-
ben sich Johannes der Täufer und Jesus von Nazareth nämlich nicht
nur persönlich gekannt, sondern hatten offensichtlich auch die glei-
chen Ziele. Sie waren miteinander verwandt, „Brüder im Geiste“, und
beide ließen das „bürgerliche“ Leben etwa zur gleichen Zeit hinter sich
(was übrigens verpönt war und einem Im-Stich-lassen der eigenen Fa-
milie gleichkam), um fortan als Wanderprediger durch die Gegend zu
ziehen. Und um eine Gottesherrschaft zu verkünden, die kurz bevor-
stünde.

Reimarus störte sich daran, dass der Täufer „zwei malen öffent-
lich“ so tat, als habe er Jesus zuvor nicht gekannt. Detailliert weist der
Hamburger Gelehrte in den Schriften auf Widersprüche hin, die „eine
Verstellung und abgeredte Karte verraten“. Tatsächlich kommen gewis-
se Zweifel auf, wenn man Lukas, Kapitel 7 liest: Da hörte Johannes an-
geblich von seinen Jüngern, dass ein Mann namens Jesus drüben in
Galiläa „Menschen von bösen Geistern befreit“, „Tote lebendig macht“,
und „Blinden das Augenlicht wiedergibt“. Deshalb schickte Johannes
zwei seiner Jünger zu Jesus, die ihn fragen sollten: „Bist du der Retter,
der kommen soll; oder müssen wir auf einen anderen warten?“ Warum
Johannes das fragen lässt, wird nicht klar, schließlich hat er ja schon
angeblich als Fötus im Leib seiner Mutter Elisabeth „vor Freude ge-
hüpft“, als „die Mutter des Herrn“ zu ihnen kam. Jedenfalls ließ Jesus
ihm antworten, er vollbringe tatsächlich Wunder. Gegenüber seinen
eigenen Jüngern lobt Jesus den Vetter sodann über den grünen Klee:
Johannes sei „mehr als ein Prophet“, er sei der „Bote Gottes“, der den
Weg für den Erlöser bahne. Johannes sei „bedeutender als irgend ein
anderer Mensch“ (Lk 7,18-28).

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

96

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Kritische Geister könnten da schon mal fragen: Haben hier etwa
zwei Kumpel über Bande gespielt? Der Skeptiker Reimarus glaubte fest
daran. Außerdem ärgerte den Professor die Behauptung von Johannes,
er habe nach Jesus Taufe diese Stimme aus dem Himmel gehört: „Dies
ist mein geliebter Sohn, an dem ich mein Wohlgefallen habe“. Tatsäch-
lich aber, schreibt Reimarus, habe „kein Mensch von denen, die um Jo-
hannes und Jesum herum waren, das Geringste gesehen oder gehöret“.
Für den frustrierten Christen aus Hamburg war die Sache klar: Die
„Erdichtungen von Johanne“ hätten einzig den Zweck gehabt, „Jesu zu
befördern“.

Der Vorwurf ist starker Tobak, nicht nur für gläubige Christen –
und zugleich schwerlich von der Hand zu weisen. Denn die Beförde-
rung zum Heiland (Erlöser) war ja tatsächlich gelungen: Nachdem der
Asket Johannes als angeblicher Unruhestifter getötet worden war, weil
der römische Vasall Herodes Antipas sich von ihm provoziert fühlte,
konzentrierte sich das öffentliche Interesse in Galiläa noch mehr auf
Jesus, der mit bemerkenswerter Souveränität auftrat und immer mehr
„Jünger“ anlockte. Dabei wurde zunehmend klar: Dieser Mann aus
Nazareth hatte nicht nur Charme und rhetorisches Talent; er war auch
charismatisch. Die Leute, vor denen er sprach, hingen an seinen Lip-
pen – weil er sie im wahrsten Sinne des Wortes „verzauberte“.

Das war der Punkt: Von Jesus ging ein Zauber aus. Er faszinierte
die Menschen. Die Bibel ist voller Wundergeschichten, in denen er
Kranke heilt, Lahme gehen und Blinde wieder sehen lässt. Nun muss
man allerdings wissen, dass die Menschen damals (noch) abergläubi-
scher waren als heute. Das gesamte Leben war religiös geprägt, der
Glaube an höhere Mächte, an Gott/Götter und an Dämonen war allge-
genwärtig. Wenn Jesus also „böse Geister“ austrieb, wurde sein Tun
vom Publikum keineswegs als Hokuspokus abgetan. Zahlreiche Hin-
weise deuten darauf hin, dass Jesus sich den legendären Ruf als Wun-
derheiler vor allem durch seinen Exorzismus erwarb. Bei Maria Mag-
dalena zum Beispiel: Angeblich hatte sich der Teufel dermaßen fest in
dem Mädchen aus Magdala verbissen, dass Jesus gleich sieben Dämo-
nen bei ihr austreiben musste! Das deutet auf ein längeres Exorzismus-
Ritual hin – bei dem sich Jesus und Maria Magdalena womöglich nä-
her gekommen sind? Die offizielle Bibel geht auf das tatsächliche Ver-
hältnis leider nicht ein, doch als sicher gilt: Maria Magdalena folgte

Ein kleines Porträt des Größten von allen

97

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


ihrem Guru nicht nur bei seinen Wanderungen auf Schritt und Tritt;
sie sorgte (gemeinsam mit anderen Frauen) auch für seinen Unterhalt!
Bei Lukas heißt es dazu: „Mit ihrem Vermögen“.

Auch an dieser Stelle muss man abermals bedauernd sagen: Scha-
de! Immer wenn es spannend wird in der Bibel, stoppt die göttliche
Offenbarung auf geheimnisvolle Weise. Immerhin schreiben andere
Evangelisten, die nicht die Gnade der Kanonisierung erfahren durften,
von einer pikanten Begebenheit. Im apokryphen Evangelium des Phil-
ippus heißt es: „Die Gefährtin (des Erlösers Jesus) ist Maria Magdalena.
Der (Erlöser) liebte sie mehr als (alle) Jünger und küsste sie (oft) auf
ihren (Mund)“. Da auf diesem alten Fragment aus dem Fundus von
Nag Hammadi mehrere Löcher klaffen, sind der Spekulation Tür und
Tor geöffnet. Nach dem Papyrus-Fund der US‑Historikerin Karen
King von der Havard-Universität, in dem Jesus mit dem Satzfetzen
„meine Frau“ zitiert wird, durfte abermals über die Hypothese disku-
tiert werden, ob Jesus womöglich mit Maria Magdalena liiert oder (mit
einer anderen Frau) verheiratet war. Der Bestsellerautor Dan Brown
hatte dies in seinem Buch Sakrileg („The Da Vinci Code“, 2003) be-
hauptet.

In jüdischen Schriften (auch der umstrittenen Toledoth Jeshu) wird
übrigens fest davon ausgegangen, dass Jesus verheiratet war. Die Be-
gründung dafür klingt einleuchtend: Der Jude Jesus, das ist bezeugt,
wurde von seinen Jüngern mit „Rabbi“ angeredet. Ein unverheirateter
Rabbi aber war im Judentum der Antike nicht vorstellbar, im Gegen-
teil: Wer nicht verheiratet war, hatte ein ernstes Problem, weil er seiner
„staatsbürgerlichen Pflicht“ (Kinder zu zeugen) nicht genügte. Auch
Martin Luther wusste, „dass die Gesetze im jüdischen Volk so geordnet
und geboten waren, dass jeder ehelich werden musste. Darum sollten
die Jugendlichen auch möglichst zeitig heiraten. Ledig zu sein galt
nichts“. Ein Argument, was aber noch schwerer wiegt: Jesu Gegner, vor
allem die Pharisäer und Sadduzäer, hätten einen ledigen Jesus mit Si-
cherheit zum Thema gemacht und weidlich genutzt, um den ungelieb-
ten Prediger zu attackieren. Stattdessen haben sie ihm nur vorgewor-
fen, den Sabbat nicht hinreichend zu würdigen. Das heißt, da er auf
dem Gebiet der Ehe nicht angegriffen wurde, war er wohl nicht an-
greifbar – also verheiratet. Der Hinweis christlicher Apologeten, eine
Ehefrau des Herrn sei in der Bibel ja nirgendwo genannt, ist kein stich-

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

98

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


haltiges Argument: Auch die Frauen der Jünger werden im Neuen Tes-
tament mit keiner Silbe erwähnt. Dabei war (nicht nur) Petrus nach-
weisbar verheiratet.

Mit Frauen hatte Jesus jedenfalls keine Berührungsängste. Was un-
ter einfachen Christen weniger bekannt sein dürfte: Jesus zog nicht nur
mit seinen „zwölf Aposteln“ durch die Gegend um den See Genezareth,
sondern mit einer stetig wachsenden Gruppe von Anhängern und
Sympathisanten, zu denen auch zahlreiche Frauen gehörten (Lk 8,1-3).
Das ist deshalb bemerkenswert, weil Frauen im archaischen Verständ-
nis des Altertums nur als Anhängsel (und „Dienerin“) des Mannes gal-
ten, wichtig allenfalls als Mutter und Hausfrau. Noch interessanter
aber ist dieser Aspekt: Obwohl Jesus seine zuvorkommende, unver-
krampfte Haltung gegenüber Frauen offen demonstrierte, war ausge-
rechnet das Verhältnis zu seiner eigenen Mutter schwer gestört. Maria
wird in der Bibel, auch das ist außerordentlich interessant, nur an ganz
wenigen Stellen erwähnt. Einmal bei der Hochzeit zu Kana – und da
kanzelt der Sohn seine Mutter rüde ab. Dabei hatte Maria lediglich da-
rauf hingewiesen, vermutlich in mütterlich-fürsorglichem Ton: „Jesus,
die Gäste haben keinen Wein mehr“. Das aber war dem genervten Got-
tessohn schon zu viel: „Weib, was ich zu tun habe, ist meine Sache.
Nicht deine!“, herrschte er sie an (Joh 2, 1-5). Weib! Zur eigenen Mut-
ter! Eine schlimme Entgleisung zur damaligen Zeit, wie der jüdische
Religionswissenschaftler Schalom Ben-Chorin verwundert feststellt
(in: Bruder Jesus, dtv/List-Verlag).

Jesus verhielt sich des Öfteren ziemlich merkwürdig. So merkwür-
dig, dass sogar seine eigene Familie die Befürchtung beschlich, er sei
womöglich „verrückt geworden“ (Mk 3,21). Bei Johannes 7,5 heißt es:
„Nicht mal seine Brüder vertrauten ihm“. Jesus wohnte zu dieser Zeit
nicht mehr in Nazareth, sondern in Karphanaum (Mt 4,13). Und hier
wird es spannend: Während Lukas den Ort der folgenden Szene ganz
ausspart, schreibt Markus vorsichtig: „Und sie gingen in ein Haus“
(Mk 3,20). Wir kommen gleich darauf zurück, warum das wichtig ist.
Jesus war also mit einigen Jüngern in (s)einem Haus, wo viele Men-
schen hindrängten, die ihn hören wollten, sodass es ein Gedränge gab.
Auch seine Angehörigen waren gekommen – doch Jesus wollte nichts
von ihnen wissen. Auf die Nachricht: „Jesus, draußen sind deine Mut-
ter, deine Brüder und Schwestern, sie wollen dich sprechen“, antworte-

Ein kleines Porträt des Größten von allen

99

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


te er kühl: „Wer sind meine Mutter und meine Brüder?“ (die Schwes-
tern erwähnte er nach Markus 3,31-35 und Matthäus 12,46-49 gar
nicht erst). Geht man so mit Menschen um, die man liebt?

Das genannte Haus ist deshalb wichtig, weil einige Bibelforscher
und jüdische Quellen vermuten, dass es sich dabei um sein Haus han-
delte, das Jesus als Wohnstatt diente. Martin Luther hat dies in der Ur-
sprungsbibel von 1545 auch in diesem Sinne übersetzt: „Und sie ka-
men nach Hause“. Das wäre ein weiteres Indiz dafür, dass Jesus verhei-
ratet war, denn eine Junggesellen-„Bude“ zu bewohnen, war damals
nicht üblich.

Vers 3,21 („Er ist verrückt geworden“) scheint übrigens nur ein
kleiner Satz beim Evangelisten Markus zu sein, aber er wirft ein grelles
Licht auf die Persönlichkeit des „Messias“: Jesus polarisierte die Men-
schen und er verwirrte sie auch, wenn er in seinen Predigten völlig
konträre Botschaften verkündete. Einmal forderte er die Leute dazu
auf, selbst Feinde zu lieben: „Tut Gutes denen, die euch hassen!“ (Lk
6,27 und Mt 5,44). Dann legte er mit dem glatten Gegenteil ganz dick
auf: „Wer nicht seinen Vater hasst und seine Mutter, sein Weib und sei-
ne Kinder, seine Brüder und Schwestern, ja auch sein eigenes Leben,
der kann nicht mein Jünger sein“ (Lk 14,26). Selbst die zwölf Jünger,
die er zu seinen Vertrauten wählte (Simon der Fischer, dem er den Na-
men Petrus gab, und dessen Bruder Andreas; sowie Jakobus, Johannes,
Philippus, Bartholomäus, Matthäus, Thomas, Jakobus von Alphäus,
Thaddäus, Simon der Zelot und Judas Ischariot), waren des Öfteren ir-
ritiert. Ständig sprach Jesus in Gleichnissen – die kaum jemand ver-
stand. Das merkte schließlich auch der Meister selbst: „Versteht ihr das
denn nicht? Wie wollt ihr dann die anderen Gleichnisse verstehen?“
(Mk 4,13). Dann erklärte Jesus seine Beispiele auch noch mit wider-
sprüchlichen Thesen, die er offensichtlich den Schriften des Propheten
Jesaja (Jes 6,9-10) entnommen hatte: „Sie (die Menschen) sollen hinse-
hen, aber nicht erkennen; sie sollen zuhören, aber nichts verstehen.
Damit sie ja nicht zu Gott umkehren und er ihnen ihre Schuld vergibt“
(Mk 4,12).

Was soll das denn heißen? Oder ist mit Markus, Matthäus und Lu-
kas (bei Johannes kommt diese Szene nicht vor) hier die Phantasie
durchgegangen? Was auf jeden Fall feststeht: Die drei genannten Syn-
optiker bedienten sich der gleichen Quelle, nämlich der sogenann-

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

100

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


ten “Logienquelle Q“. Dahinter verbirgt sich eine Sammlung angebli-
cher Jesus-Sprüche, die in der nachchristlichen Zeit von Wanderpredi-
gern in Galiläa weitergetragen wurden. Die schriftliche Fixierung und
Endredaktion fand demnach etwa 40 Jahre nach dem Kreuzestod ver-
mutlich im „südlichen syrischen Raum“ statt (Die Spruchquelle Q,
WBG Darmstadt). Konkret heißt das: Die Jesus-Zitate wurden anfangs
(auswendig) gelernt und jahrzehntelang nur erzählt, und zwar vorwie-
gend in aramäischer Sprache. Was dabei verändert oder vergessen
wurde, lässt sich natürlich nicht mehr feststellen. Später wurden sie of-
fiziell ins Griechische übersetzt, danach ins Lateinische und dann wie-
derum in zahlreiche andere Sprachen. Man muss wissen: Damals gab
es noch keinen Buchdruck. Alles musste mühsam per Hand abge-
schrieben werden. Über die Sorgfalt der Schreiber können wir uns
kein Urteil bilden.

Jesus zog also mit seiner Jünger-Truppe durch Galiläa, hauptsäch-
lich um den See Genezareth herum. Er verblüffte die Leute durch seine
Predigten, die er mit der Forderung nach einer Verschärfung des Jochs
(Gesetze des Moses) würzte. Jesus, der sich vollständig als jüdischer
Rabbi verstand, hatte deshalb auch keine Scheu, sich des jüdischen
Schrifttums zu bedienen. Dazu gehörte die berühmte „Bergpredigt“
(Mt 5-7) mit ihren Seligpreisungen (Makarismen). Zudem nutzte er
laut Matthäus mehrfach die Redewendung: „Ihr habt gehört, dass zu
den Alten gesagt worden ist… – ich aber sage euch: …“ So verschärfte
Jesus zum Beispiel auch das sechste Gebot „Du sollst nicht ehebre-
chen!“. Er machte daraus: „Ich aber sage euch: Wer eine Frau auch nur
ansieht, sie zu begehren, der hat im Herzen bereits die Ehe gebrochen“.
Dabei waren die mosaischen Gesetze schon recht scharf, auf Ehebruch
stand offiziell die Todesstrafe (5. Mos 22,22). Aber wie heute, gab es
damals zweierlei Recht: Eins für die da oben, ein anderes für das Nor-
malvolk. Der gottgleich verehrte (König) David zum Beispiel hat sich
von dem mosaischen Gesetz gegen Ehebruch nie beeindrucken lassen.

Interessant ist in diesem Kontext, dass sich Jesus niemals, mit kei-
ner Silbe, zum Thema Sex geäußert hat. Das ist deshalb bemerkens-
wert, weil der Umgang mit der (eigenen) Sexualität für die Menschen
auch damals ein schwieriges Problem darstellte. Für ein paar nützliche
Hinweise zum richtigen Umgang mit diesem Thema wären die Leute
sicherlich dankbar gewesen. Doch Jesus schwieg. Schade eigentlich: Zu

Ein kleines Porträt des Größten von allen

101

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


gerne hätte man gewusst, inwieweit der Menschensohn persönlich von
der Macht der Hormone betroffen gewesen ist. Wenn Jesus wie be-
schrieben ganz Mensch war, mit normalem Organismus, dann lassen
sich die natürlichen physiologischen Prozesse auch in seinem Körper
nicht leugnen. Doch dieses Thema ist so heikel, dass es im Christen-
tum als Tabu gilt. Es wird von Theologen so gut wie nie thematisiert.

Aus heutiger Sicht irritierend ist Jesu zentrale Botschaft (wie auch
des Wanderpredigers Johannes des Täufers), der sündigen Welt zu
„entsagen“, um sich auf das bald anbrechende „Reich Gottes“ zu kon-
zentrieren. Dieser Appell war und ist aber weder nachvollziehbar noch
in sich schlüssig: Denn Gott(vater) hatte die Menschen ja selbst er-
schaffen mit dem ausdrücklichen Auftrag, Kinder zu zeugen und sich
die Welt „untertan“ zu machen. Die Forderung Jesu, sich voll auf das
Jenseits zu konzentrieren und „alles“ hinter sich zu lassen, läuft diesem
gottgegebenen Weltsinn diametral zuwider. Ja, sie missachtet bewusst
Gottes wunderbare Welt in einer Weise, die man sogar als Beleidigung
der Schöpfung interpretieren kann. Wie der Philosoph und Religions-
kritiker Eduard von Hartmann (1842-1906), der Jesus in diesem Zu-
sammenhang eine „Verachtung von Staat, Rechtspflege, Familie, Arbeit
und Eigentum“ vorgeworfen hat. Jesus habe mit seiner asketischen
Lehre eine „pessimistische Überzeugung von der Existenz-Unwürdig-
keit dieser Welt“ offenbart.

Doch damals beeindruckte der Prediger aus Nazareth die schlich-
ten Menschen in Galiläa mit seinem Charisma und seiner suggestiven
Heilkraft. Die zahlreichen „Wunder“, die er vollbracht haben soll, las-
sen sich zwar nicht belegen, aber was wichtiger ist: die Menschen rings
um den See Genezareth glaubten daran, dass dieser selbstbewusste
Sonderling über wundersame Fähigkeiten verfügte. Und genau darauf
kam (und kommt) es an: Viele Menschen – später sollten es Milliarden
werden! – glaubten an Jesus Christus und seine Heilsbotschaft, mit der
er regelmäßig Massenaufläufe produzierte und für Gesprächsstoff
sorgte. Das blieb der römischen Obrigkeit in Judäa und Samaria bis
hinunter ins 150 Kilometer entfernte Jerusalem natürlich nicht verbor-
gen. Und so war es nur eine Frage der Zeit, bis der merkwürdige Heili-
ge bei der Staatsgewalt und dem jüdischen Establishment anecken
würde.

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

102

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


An dieser sensiblen Stelle wird die biblische Geschichte theolo-
gisch. Denn ob Jesus nun durch seinen außergewöhnlichen Erfolg auf
dem Lande und seiner zunehmenden Fangemeinde „übermütig“ wur-
de, oder ob er sich (plötzlich?) doch als der prophezeite Messias ver-
stand: Vermutlich im Jahr 30 beschloss der damals 33jährige Jesus, mit
seinen Jüngern zum Passafest nach Jerusalem zu pilgern. Es sollte seine
letzte Reise werden. Eigentlich müsste er ja als „Sohn Gottes“ gewusst
haben, was dort auf ihn zukommt – es sei denn, er war zu diesem Zeit-
punkt noch zu 100 Prozent Mensch und wurde erst als toter Jesus
(wieder) göttlich. Die Bibel stellt es so dar, als hätte das furchtbare Ge-
schehen auf dem Golgotha verhindert werden können – wenn dieser
böse Judas Ischariot den Heiland nicht schmählich verraten hätte.
Doch spätestens hier häufen sich die Widersprüche:

Schon die Geschichte vom Einzug nach Jerusalem ist fragwürdig,
weil sie Irritationen aufweist, auf die Kirchenlehrer und Theologen nur
ausweichend oder vernebelnd Antworten geben. Denn was genau
wollte Jesus in Jerusalem: „Nur“ Passa feiern? Wollte er vorsätzlich die
Obrigkeit provozieren? Sich selbst inszenieren? Oder stand, wie die au-
gustinische Prädestinationslehre behauptet („alles ist vorherbe-
stimmt“), der Ablauf ohnehin schon lange fest?

Die letzten Stunden des Predigers aus Nazareth beginnen mit
einem denkwürdigen Schauspiel: Jesus will offenbar dem Königsritual
von König Jehu (2 Kön 9,12) und der Weissagung des Propheten Sar-
chaja (9,9) entsprechen und reitet auf „einem Esel und seinem Jungen“
(Mt 21) in Jerusalem ein. Sein Gefolge breitet ihm „Kleider als Teppich
auf der Straße“ aus, ruft „Hosianna!“ und „gepriesen sei der Sohn Da-
vids!“ Von den überraschten Bürgern aus Jerusalem befragt, wer denn
hier so pompös einziehe, antwortet „die Menge, die Jesus begleitet“
aber nicht: „Der Messias!“, sondern: „Das ist der Prophet Jesus aus Na-
zareth!“

Wir wissen nicht, ob diese Inszenierung eher peinlich wirkte, oder
ob sie die Leute beeindruckt hat. Jedenfalls begab sich Jesus gleich
nach dem Einzug in den Tempel und sorgte dort für einen handfesten
Skandal: Laut schimpfend stieß er „die Tische der Geldwechsler und
die Stände der Taubenverkäufer um“ (im Vorhof des Tempels, nicht im
Heiligsten selbst) und verscheuchte die Händler. Eine Szene, über die
lange Artikel geschrieben wurden und Theologen bis heute beschäftigt.

Ein kleines Porträt des Größten von allen

103

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Jesus berief sich mit seiner (symbolischen) Tempelreinigung auf die
Propheten Jesaja (Jes 56,7) und vor allem Jeremia: „Heißt es nicht in
der Schrift: Mein Haus soll ein Raum des Gebetes sein für alle Völker?
Ihr aber habt daraus eine Räuberhöhle gemacht!“ (Jer 7,11). Der Got-
tessohn muss sich ziemlich exzentrisch benommen haben, sein Verhal-
ten deutet auf eine bewusste Provokation hin. Und so erreichte der
Mann aus Nazareth, was er vermutlich wollte: Man sprach nun über
ihn nicht mehr nur in der galiläischen Provinz, sondern auch im be-
deutenden Jerusalem. Deshalb waren auch alsbald die Priester und Äl-
testen zur Stelle und verlangten Rechenschaft von dem Rebellen: „Wer
hat dir erlaubt, im Tempel zu wüten?“ Jesus antwortete typisch jüdisch
mit einer Gegenfrage: Ob die Herrschaften denn wüssten, woher Jo-
hannes der Täufer seinen Auftrag zum Predigen gehabt habe? Als die
Honoratioren dies irritiert verneinten, meinte Jesus allen Ernstes: „Gut,
dann sage ich euch auch nicht, wer mich bevollmächtigt hat“ (Mt
21,27).

Wie schon mehrfach erwähnt: Die Bibel strotzt vor solchen Merk-
würdigkeiten. Und während die Evangelisten das Wirken Jesu in Gali-
läa mit seinen Wundertaten in aller Ausführlichkeit beschreiben, be-
handeln sie den spektakulären Prozess vor dem Hohen Gericht zu Je-
rusalem relativ kurz. Nicht mal der Grund für die Verurteilung des
Nazareners wird genannt, bis heute rätseln die Bibelforscher über das
eigentliche Motiv. Die wahrscheinlichste Variante ist die, dass Jesus mit
seiner Provokation im Tempel die jüdische Aristokratie, insbesondere
die Sadduzäer, herausgefordert hat. Da Jerusalem so kurz vor dem Pas-
safest voller Pilger war, wollte man offenbar Ruhe haben und keine
Randalierer dulden. Fest steht, dass der Hohepriester Joseph Kaiphas
den selbsternannten „König der Juden“ nach einem nächtlichen Vor-
prozess dem römischen Statthalter Pontius Pilatus (der sonst in Cae-
sarea residierte und nur vorübergehend in der Stadt weilte) übergeben
musste. Denn Jesus, der zuvor schon von Kaiphas Schwiegervater Han-
nas verhört worden war, wollte mit den Behörden nicht kooperieren.
Er wählte in seinen Antworten gern die doppeldeutige Variante oder
antwortete mit Gegenfragen. Auf seine Antwort zur Kernfrage: „Bist
du der König der Juden?“, haben alle vier Evangelisten eine andere Er-
innerung. Bei Matthäus sagt Jesus: „Du sagst es“; bei Markus: „Ich
bin´s“; Lukas wählt die Dopplung: „Ihr sagt es, ich bin es“, und Johan-

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

104

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


nes braucht zwei Sätze: “Sagst du das von dir aus?“ Und: „Du sagst es,
ich bin ein König!“ Wir wissen nicht, wie Jesus seine Worte betont hat.
Meinte er: Du sagst es! Oder: Du sagst es? Eine andere Betonung gibt
der Antwort auch einen anderen Sinn.

Zuvor war bereits Judas Ischariot ins Spiel gekommen (Mk 14,10).
Der Jünger sei zu „führenden Priestern“ gegangen, um Jesus zu verra-
ten. Dieser angebliche Verrat ist aber aus zweierlei Gründen wenig
glaubhaft und erst recht nicht sinnhaft: Erstens sind die angeblich ge-
zahlten „30 Silberlinge“ eher ein symbolischer Preis, der Bezug nimmt
auf das Alte Testament (2. Moses 21,32 und Sacharja 11,4-14). Zum
zweiten war Jesus den römischen Besatzern und der jüdischen Aristo-
kratie schon längst als Tempel-Randalierer bekannt. Wo immer Jesus
auftrat, stand er im Mittelpunkt. Insofern war ein „Verrat“ gar nicht
nötig, sondern eher überflüssig. Doch aus dramaturgischen Gründen
brauchten die Evangelisten einen Schurken und Sündenbock, dem
man die Schuld für Jesu Schicksal in die Schuhe schieben konnte. Ge-
nau genommen haben sich die Autoren des Neuen Testamentes dabei
verkalkuliert: Denn nach der Erlöser-Logik der biblischen Geschichte
musste Jesus ja sterben, weil er nur so die „Sünden der Menschheit“ auf
sich nehmen konnte! Insofern wäre, wenn sich der Vorfall wie in den
Evangelien beschrieben abgespielt hätte, der Verräter Judas unverzicht-
barer Teil des göttlichen Plans gewesen. Man kann diesen Gedanken
übrigens auch weiterspinnen: Was wäre passiert, wenn Judas seinen
Meister Jesus nicht verraten hätte? Oder wenn Pontius Pilatus den Ru-
hestörer wie geplant begnadigt hätte und Jesus somit nicht am Kreuz
gestorben wäre? Keine Erlösung…?

Wir alle wissen, wie die Geschichte weiterging: Jesus wurde verur-
teilt. Obwohl Pilatus Jesus für unschuldig hielt, verlangten jüdische
Bürger von Jerusalem laut Evangelium seinen Tod. Warum sie das ta-
ten, wird nicht klar, es sei denn, sie waren zuvor aufgehetzt worden.
Doch darüber schreiben die Evangelisten nichts, ebenso wenig nennen
sie die Zahl der angeblich Empörten. Auch die Kreuzigung selbst wird
in der Bibel relativ knapp behandelt, obwohl es sich – historisch belegt
– bei römischen Kreuzigungen um elend lange Prozeduren handelte
und im Fall Jesu auch noch ein Folterprozess vorausging. Theologisch
spielen die genauen Umstände des Todes aber keine Rolle – es sei denn,
man legt die biblischen Worte des Sterbenden auf die Goldwaage. Laut

Ein kleines Porträt des Größten von allen

105

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Markus und Matthäus „schrie“ Jesus kurz vor dem Exitus laut auf: Eli,
Eli, lama asabtani?! („Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver-
lassen!?“) Das wäre als menschliche Reaktion verständlich, doch es
klingt, als sei der Sohn vom Vater enttäuscht. Tatsächlich haben Mar-
kus und Matthäus aber nur Psalm 22 der hebräischen Bibel zitiert. Of-
fen bleiben muss die Frage, ob Jesus gewusst hat, dass er „zur Verge-
bung der Sünden“ sterben muss. Dieser Vorgang ist ja die eigentliche
Essenz des christlichen Glaubens. In der Stuttgarter Erklärbibel heißt
es dazu: „Im Sühnetod Jesu hat Gott seine Gerechtigkeit erwiesen und
die Schuld aller Menschen getilgt“ (Seite 1669). Das ist die Kurzform
dessen, was Paulus in seinem berühmten Römerbrief etwas umständ-
lich behauptet (Röm 3,21–4,25).

Der Evangelist Lukas, der auch die „Weihnachtsgeschichte“ kom-
poniert hat, erinnert sich an andere Worte des Sterbenden. Demnach
soll sich Jesus in christlicher Demut seinem Schicksal treu ergeben ha-
ben: „Herr, in deine Hände lege ich meinen Geist“. Wieder anders
klingt die gleiche Szene bei Johannes. Hier seufzt Jesus, in Gewissheit
seiner erfüllten Mission: „Es ist vollbracht!“ Johannes glaubt noch
mehr zu wissen: Er nennt andere Personen als Matthäus, die bei Jesu
Tod dabei waren. Nämlich „Maria, seine Mutter; eine Schwester von
Jesus (wie üblich ohne Namen); Maria, die Frau des Klopas; und Maria
Magdalena“. Ferner sei der „Jünger, den Jesus lieb hatte“, dabei gewe-
sen.

Bei Lukas sind „alle seine Bekannten, auch die Frauen, die ihm aus
Galiläa nachgefolgt waren“ vor Ort, beobachten das Trauerspiel aber
nur „von ferne“. Die Ferne war wichtig, da es nach römischen Recht
streng verboten war, Hingerichtete zu beklagen. Wer dabei erwischt
wurde, musste selbst mit der Todesstrafe rechnen. Deshalb ist die Ver-
sion des Evangelisten Johannes mehr als fragwürdig, der Jesus noch im
Todeskampf am Kreuz mit den Seinen reden lässt: „Weib, siehe, das ist
dein Sohn!“. Und zu seinem Lieblingsjünger: „Siehe, das ist deine Mut-
ter!“.

Dass die Muttergottes aber tatsächlich beim Tod ihres Sohnes da-
bei und die weite Strecke von Nazareth zu Fuß gekommen war, obwohl
Jesus in Jerusalem ja offiziell nur Passah feiern wollte (und von Karp-
hanaum aus gestartet war), ist zweifelhaft. Noch unwahrscheinlicher
ist, dass Maria, damals etwa 47 Jahre alt, nach dem Tod ihres Sohnes

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

106

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


die eigene Familie verlassen hat, um gemeinsam mit dem Jünger Jo-
hannes nach Ephesos (Griechenland) auszuwandern. Dort ist sie an-
geblich auch gestorben – doch an dieser Stelle wird es unübersichtlich:
Denn nach katholischem Dogma (noch recht neu, aus dem Jahre
1950) ist Maria genau wie ihr Sohn Jesus leiblich in den Himmel aufge-
fahren. Gesehen hat dieses Wunder zwar niemand, aber die Christen
feiern trotzdem jährlich am 15. August „Mariä Himmelfahrt“.

Warum musste Jesus am Kreuz sterben? Was wäre passiert, wenn der römische
Prokurator Pontius Pilatus den „Sohn Gottes“ nicht (wie ursprünglich geplant) zur
Exekution freigegeben hätte? Das Rätsel um die Kreuzigung – nach der paulini-
schen Erlösungs-Logik war sie unabdingbar – ist eines der größten Geheimnisse
des Christentums.

Ein kleines Porträt des Größten von allen

107

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Jesus war nun also tot. Über seine „Auferstehung“ drei Tage später
muss man nicht so viele Worte verlieren. Zwar ist sie das eigentliche
konstitutive Element des christlichen Erlösungsglaubens („Ist aber
Christus nicht auferweckt worden, so ist unser Glaube leer“,1. Kor
15,14), doch wirken die entsprechenden Passagen im Neuen Testament
dermaßen gekünstelt, dass allenfalls tiefgläubige Christen ernst neh-
men können, was die Evangelisten dazu gedichtet haben (Mt 28, Mk
16, Lk 24, Joh 20). Heerscharen von Wissenschaftlern – Theologen, Bi-
belforscher, Historiker und sogar Pathologen – haben die Umstände
des Kreuzestodes untersucht und analysiert, und wie üblich ganze Bi-
bliotheken vollgeschrieben. Neue Erkenntnisse wurden nicht gewon-
nen, und Verstandes-Menschen sowie Mediziner bestreiten natürlich,
dass ein Toter „auferstehen“ kann. Auch die „Himmelfahrt“ des Herrn
wird selbst von manchen Katholiken nur als Mysterium akzeptiert.
Tatsächlich würde eine leibliche Aufnahme des Herrn in den Himmel
auch keinerlei Sinn machen: Was sollte ein menschlicher Korpus mit
voll funktionierender Physiologie im göttlichen Jenseits, wo sich nach
christlicher Überzeugung ja sonst nur „Engel“ und „Seelen“, also geis-
terhafte Wesen tummeln?

Das Verblüffende ist aber, dass die Christologie, die der Apostel
Paulus in das neue Christentum eingespeist hat, von den meisten
Gläubigen gar nicht verstanden wird! Tatsächlich ist es eine echte He-
rausforderung für den menschlichen Geist, sich das Grundprinzip der
paulinischen Erlösungslehre vor Augen zu führen: Mit Jesus ist der er-
wartete Messias angekommen, die Sünden der Welt werden mit sei-
nem Tod gesühnt. Nun wartet die Menschheit auf die Wiederkehr des
Gesalbten, die angeblich (kurz) bevorsteht. Aber: Warum sollte Jesus
„bald“ wiederkehren, wenn er doch gerade erst gegangen ist? Beson-
ders interessant: Jesus war ein frommer Jude, der das Judentum nie in
Frage gestellt hat. Die Juden glauben aber gar nicht, dass Christus der
Erlöser ist. Auch Jesus selbst hat nie davon gesprochen, dass durch sei-
nen Tod die Sünden der Menschheit gelöscht würden. Diese These hat
(der Jude) Paulus in die Welt gesetzt. Für die Juden war und ist Jesus
kein Messias, sondern allenfalls ein Rabbi. Für Orthodoxe ist er gar ein
„Verräter“, dessen „falsche Religion“ unendlich viel leid über das Ju-
dentum gebracht habe. Was zweifellos stimmt: Die ersten Juden-Po-
grome wurden von den Christen initiiert.

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

108

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Nach dem „gesunden Menschenverstand“ ist der Erlösungsgedan-
ke auch deshalb nicht fassbar, weil er nicht die geringste Logik aufweist.
Warum um Himmelswillen sollten Sünder in aller Welt plötzlich von
ihrem Joch befreit sein, wenn in Jerusalem jemand ans Kreuz genagelt
wird? Ein geheimnisvoller Effekt göttlich gewollter Koinzidenz (Kreu-
zestod – Sündenvergebung) könnte ja nur eintreten, wenn der All-
mächtige dies zuvor auf wunderbare Weise so verfügt hätte. Im Chris-
tentum heißt es aber, Gott(vater) habe seinen Sohn (gemäß der Trini-
tätslehre also auch sich selbst) „für die Sünden der Welt“ geopfert. Aber
wieso muss die höchste aller Instanzen ein „Opfer“ bringen? Und war-
um musste Gott die extrem brutale Methode des Mordes durch Kreu-
zigung wählen, wenn er doch allmächtig war/ist und jeden anderen Er-
lösungsmechanismus hätte nutzen können?

Die fehlende Antwort darauf provoziert eine weitere, eine grund-
sätzliche Frage: Warum soll der Mensch etwas glauben, was er mit sei-
nem (von Gott gegebenen!) Verstand als paradox und widersinnig
empfindet? Und die Theologie der Merkwürdigkeiten geht noch wei-
ter: Offenbar sind trotz Jesu Kreuzigung die Sünden der Menschen ja
noch immer nicht richtig vergeben. Denn wer nicht getauft ist im Na-
men des Herrn, hat ein teuflisches Problem: „Wer glaubt und sich tau-
fen lässt, wird gerettet; wer aber nicht glaubt, wird verdammt werden“
(Mk 16,15-16). Egal, ob er die Taufe selbst versemmelt hat oder ob sei-
ne Eltern nicht aufgepasst haben: die arme Seele ist verloren. Sagt allen
Ernstes der Katechismus der katholischen Kirche (Neufassung von 1997,
Satz Nr. 977).

Zu allem Überfluss hat sich Jesus, der Sohn Gottes, auch noch wie
ein ganz normaler Mensch geirrt! Unablässig hatte er gepredigt, das
Ende der Welt stünde kurz bevor („Nahzeit-Erwartung“). Unmittelbar
nach seiner Taufe im Jordan sagte er noch: „Die Zeit ist erfüllt, das
Reich Gottes ist nahe“ (Mk 1,15). Doch die Vorhersage ist nicht einge-
troffen – bis heute nicht. 2000 Jahre sind mittlerweile vergangen, ohne
dass Gott mit seinem Jüngsten Gericht die Weltbühne betreten hätte.
Und selbst wenn es noch weitere 10 000 Jahre bis zur Ankunft des
Herrn dauern würde: Welchen Sinn sollte eine solch kurze Zeitspanne
für den Allmächtigen machen? Für einen Gott, der jenseits von Zeit
und Raum agiert und schlicht „ewiglich“ ist? Eine baldige Ankunft des
Messias würde ja bedeuten, dass der Herrgott sein kosmisches Welt-

Ein kleines Porträt des Größten von allen

109

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Projekt wieder eindampfen müsste! Aber warum sollte er das tun?
Warum sollte er das Unternehmen Erde überhaupt gestartet haben,
wenn er es schon nach so kurzer Zeit („für Gott sind 1000 Jahre wie
ein Tag“) wieder aufgeben würde?

Aus eschatologischer Sicht interessant wäre dann allenfalls noch
die Frage, was am Ende des göttlichen Experiments der „Schöpfung“
eigentlich erreicht worden ist – außer einem gescheiterten Paradies,
einem Teufel als Inkarnation des Bösen, einer „von Grund auf “
schlechten Welt voller Sünderinnen und Sünder, sowie Milliarden ver-
lorener Seelen, die in der ewigen Hölle schmoren müssen. Und, wahr-
lich der Gipfel: Es macht nicht den geringsten Sinn, wenn der All-
mächtige sein Werk so schnell wieder verwerfen würde, wo es ihm
doch so prächtig gelungen ist: „Und Gott sah alles, was er gemacht hat-
te, und siehe, es war sehr gut“ (Gen 1,31).

Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden

110

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Saulus Paulus, ein Genie vor dem Herrn

Wie der Jude aus Tarsus das Christentum schuf

Die nach Jesus interessanteste Figur des Neuen Testaments ist ganz
ohne Zweifel Paulus, ein römischer Jude aus Tarsus (heutige Türkei)
der sich selbst zum Apostel ernannte. Seine historische und theologi-
sche Bedeutung ist außerordentlich: Ohne den frommen Abenteurer,
der nach eigener Aussage vom Herrgott persönlich zur Umkehr ani-
miert wurde, wäre das Christentum nicht entstanden und somit auch
nicht zur Weltreligion geworden. Paulus war der entscheidende Motor,
ein kluger Eiferer, der den Christianisierungs-Prozess mit unglaubli-
cher Energie und verblüffender Selbstgewissheit vorantrieb. Ohne sei-
ne Kraft und Ausdauer, ohne seine Raffinesse und Leidenschaft wäre
das historische Schicksal des „Königs der Juden“ mit großer Wahr-
scheinlichkeit im orientalischen Sande verlaufen.

Nicht Jesus von Nazareth ist der Begründer des Christentums,
sondern Paulus. Man kann es nicht oft genug betonen: Jesus war Jude,
ein thoratreuer Jude, der sich erst als Prophet, dann als Messias,
schließlich als „Sohn Gottes“ sah. Die Schaffung einer neuen Religion
mit neuen Schriften und einem antijüdischen Glaubensverständnis
hatte er nie im Sinn. Auch seine unmittelbaren Nachfolger, die so ge-
nannten „Nazarener“ (Jerusalemer Gemeinde), bei denen sein Bruder
Jakobus und sein erster Jünger Petrus den Ton angaben, waren nie von
der Absicht beseelt, eine neue Religion zu gründen. Die Jesus-Gemein-
de von Jerusalem stand sogar in scharfer Konkurrenz zu dem Ideolo-
gen Paulus, der sich als Christus-Erklärer aufspielte und mehr als ein-
mal für Ärger sorgte. Dass sich der Exot Paulus dennoch durchsetzen
konnte, lag nicht nur an seinem unbändigen Ehrgeiz und seinem un-
zweifelhaften Charisma, sondern auch am Zufall: die politischen Um-
stände brachten es mit sich, dass die Römer den aufsässigen Juden in
Jerusalem endgültig zeigen wollten, wer Herr im Lande ist. Im Jahre 70

Kapitel 8 

111

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


n. Chr. zerstörten die Römer das jüdische Heiligtum, den Tempel von
Jerusalem, und machten die Stadt dem Erdboden gleich. Auch die Na-
zarener mussten fliehen und zerstreuten sich in alle Winde. Als
schließlich noch ihre führenden Köpfe Jakobus und Petrus hingerich-
tet wurden, war der Weg frei für die neue Christenlehre des Apostels
Paulus.

Paulus, dessen Beruf in der Apostelgeschichte mit „Zeltmacher“
angegeben wird (andere Quellen nennen ihn „Lederarbeiter“ = Sattler),
stammte offenbar aus bürgerlichen Verhältnissen. Einiges deutet da-
rauf hin, dass es der unruhige Geist faustdick hinter den Ohren hatte
und seine Biografie galant frisierte. So behauptete er des Öfteren, Pha-
risäer (gewesen) zu sein sowie „römischer Bürger“. Es gibt seriöse Bi-
belforscher, die beides bestreiten oder zumindest in Frage stellen. Der
britische Paulus-Experte Hyam Maccoby (Leeds) ist davon überzeugt,
dass Paulus zwar gerne Pharisäer gewesen wäre (damals waren die
Pharisäer entgegen ihrem heutigen Image hochgeachtete Gelehrte),
doch in Wahrheit nur „ein bewährter Polizeiagent“ des Hohepriesters
Kaiphas war. Auch seine römische Bürgerschaft „von Geburt an“ sei
zweifelhaft, Paulus habe das Bürgerrecht vielmehr später käuflich er-
worben. Ja es sei nicht mal sicher, ob Paulus als „Saul“ überhaupt Jude
gewesen sei und nicht Heide.

Jedenfalls stammte Saulus/Paulus aus der „nicht unbedeutenden
Stadt“ Tarsus. Ob er dort auch geboren wurde, ist nicht bekannt. At-
traktiv war dieser merkwürdige Heilige nicht, eher im Gegenteil: Er
wird als „klein von Gestalt, mit schütterem Haar, krummen Beinen,
prägnanter Nase und buschigen Augenbrauen“ beschrieben (Die Taten
der Thekla, Kap 3). Nach eigenem Bekunden war er unerbittlicher
Christenverfolger der ersten Stunde: In Jerusalem soll er sogar dabei
gewesen sein, als der Christ Stephanus von aufgebrachten Juden zu To-
de gesteinigt und damit zum ersten Märtyrer des Christentums wurde.
Danach, auf dem Weg nach Damaskus, wo er angeblich „im Auftrag“
des Hohepriesters von Jerusalem „und dem ganzen Rat der Ältesten“
Anhänger der neuen Religion „fesseln und zur Bestrafung nach Jerusa-
lem bringen“ sollte , sei ihm plötzlich, aus heiterem Himmel, der Herr
erschienen. Und habe vorwurfsvoll gefragt: „Saul, Saul, warum ver-
folgst du mich?“ (Apg 9,4).

Kapitel 8 Saulus Paulus, ein Genie vor dem Herrn

112

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Interessant dabei, dass nur die Apostelgeschichte (geschrieben von
Paulus-Freund Lukas) von diesem existenziellen Ereignis berichtet.
Der Hauptdarsteller selbst verliert in seinen vielen Briefen kein Wort
über das einschneidendste Ereignis seines Lebens. Warum? Weil seine
„Erscheinung“ in Wahrheit, wie manche Bibelforscher meinen, ein epi-
leptischer Anfall war? Der jüdische Historiker Joseph Klausner glaubte
fest daran (in: Von Jesus zu Paulus, deutsche Ausgabe 1950) und stellte
Paulus in die Reihe großer Gestalten der Geschichte, die ebenfalls an
Epilepsie gelitten haben: Cäsar, Augustinus, Mohammed, Rousseau,
Napoleon, Dostojewski. Der jüdische Arzt Arthur Stern hielt am
12. Oktober 1955 auf dem Neurologen-Kongress in Jerusalem sogar
einen Vortrag mit dem Titel „Zum Problem der Epilepsie bei Paulus“.
Er vertrat allerdings die Auffassung, dass Paulus vermutlich kein Epi-
leptiker war. Möglicherweise, so der deutsch-jüdische Autor Schalom
Ben-Chorin in seinem Paulus-Buch (dtv 1980), deute das Ereignis von
Damaskus auf eine „psychogene Natur des Leidens bei einem körper-
lich schwachen, neuropathischen und ekstatischen Menschen“ hin.

Wie dem auch sei, schon die Behauptung von Paulus, er habe im
Auftrag des Hohepriesters in Damaskus Christen jagen und verhaften
sollen, ist fragwürdig. Der Hohepriester von Jerusalem hatte keinerlei
Befugnisse im über 300 km entfernten Damaskus. Zudem – Jesus war
erst wenige Jahre tot, bzw. in den Himmel aufgefahren – gab es damals
so gut wie keine Christen in Damaskus: die Missionierung hatte ja
noch gar nicht richtig begonnen, und die braven Nazarener agierten
vorzugsweise in Jerusalem und Umgebung. Auch das „Damaskus-Er-
lebnis“ selbst wirft mehr Fragen auf, als dass es Antworten gibt. Denn
die angebliche Gottes-Erscheinung wird auch von Lukas nur merkwür-
dig knapp erzählt. Man muss sich das vorstellen: Da glaubt jemand,
der Herrgott höchstselbst komme zu ihm auf die Erde und spreche ihn
an. Und dann passiert – so gut wie nichts. Jesus habe Saul lediglich ge-
fragt, warum er ihn verfolge und gesagt: „Gehe in die Stadt, dort wird
man dir sagen, was du tun sollst“ (Apg 9,6).

Das klingt nicht nur märchenhaft, das ist es auch. Ausgerechnet
der angebliche Pharisäer Saul, der geradezu bösartig Christen verfolgte,
soll mit einem Schlag nicht nur Christ, sondern der leidenschaftlichste
Prediger für Christus geworden sein, den man sich vorstellen kann.
Bei der Damaskus-Tour waren auch ein paar Begleiter von Saulus da-

Wie der Jude aus Tarsus das Christentum schuf

113

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


bei, die Gott selbst nicht sahen, aber „eine Stimme hörten“. Sie mussten
den geblendeten Saulus „an der Hand“ in die Stadt führen, wo er drei
Tage lang blind war und weder aß noch trank (Apg 9, ferner Kap 22
und 26). So schreibt es jedenfalls Lukas, der auch das gleichnamige
Evangelium verfasst hat – allerdings erst in den 80er Jahren, also mehr
als 50 Jahre nach Jesu Tod. Die Bekehrung des Saulus zum Paulus soll
im Jahr 35 stattgefunden haben (Daten der Kirchengeschichte, marix-
verlag).

Was danach geschah, ist im wahrsten Sinne des Wortes „unglaub-
lich“. Aber in diesem Fall stimmt es und es ist einzigartig: Ohne chris-
tologische Vorkenntnisse und praktisch im Alleingang fängt dieser
Paulus nun weitab von Jerusalem an, Juden und Heiden für das Chris-
tentum zu missionieren – ein Christentum, das es zu dieser Zeit noch
gar nicht gab! In Synagogen und Privathäusern erzählte er die Ge-
schichte eines Gottes, von dem zuvor nie jemand etwas gehört hatte.
Um die phantastische Dimension des Vorgangs zu verstehen, muss
man wissen, dass es damals noch keine Evangelien gab und die Wun-
dertaten von Jesus Christus nur mündlich überliefert waren, und zwar
vor allem in Judäa und Galiäa, nicht aber weitab vom Schuss im rö-
misch-griechischen Kernland. Hinzu kommt, dass dieser Paulus den
„Messias“ aus Nazareth persönlich überhaupt nicht gekannt hat, an-
fangs nicht mal dessen Apostel.

Die Startbedingungen waren also alles andere als ideal, aber auch
hier, wo es richtig spannend zu werden verspricht, etwa beim ersten
Treffen des Paulus mit den echten Jüngern Jesu, bleibt die Apostelge-
schichte leider vage. Das lässt die Vermutung zu, dass der Autor (Lukas)
gewisse Umstände lieber verschweigen wollte. Die Jerusalemer Ge-
meinde war jedenfalls nicht begeistert von dem forschen Fremden aus
Tarsus, der schon gleich zu Beginn den Anspruch erhob, den Status ei-
nes Apostels zu erhalten. Paulus selbst schreibt in Gal 1,18 nur recht
knapp, er sei „drei Jahre später“ (nach der Bekehrung) nach Jerusalem
gereist, „um Kephas (Petrus) kennen zu lernen, und blieb fünfzehn Ta-
ge bei ihm“. Dabei habe er noch Jakobus getroffen, den Jesus-Bruder,
sonst aber keine Apostel. Warum Paulus danach schreibt: „Gott weiß,
ich lüge nicht!“ (Gal 1,20) ist zumindest merkwürdig.

In der Apostelgeschichte erfahren wir, dass Paulus danach in der
Weltgeschichte herum reiste und christliche Gemeinden gründete.

Kapitel 8 Saulus Paulus, ein Genie vor dem Herrn

114

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Paulus missionierte auf Zypern und in Pisidien, in Ikonion und Lystra,
in Galatien und Phrygien, in Thessalonich, Beröa und Athen, in Ko-
rinth und Ephesus. Dabei konnte nicht ausbleiben, dass der Paulus-
„Biograph“ Lukas seinem Helden auch Wundertaten andichtete, wie
sie auch bei den Aposteln der Jerusalemer Gemeinde üblich werden
sollten. Fast amüsant klingt dabei die Geschichte des jungen Eutychus,
der trotz eines anstrengenden Arbeitstages abends „im dritten Stock“
eines Privathauses in Troas dem Starredner Paulus zuhören wollte. Da
der Saal oder das Zimmer völlig überfüllt war, fand Eutychus nur noch
Platz auf dem Fenstersims, wobei man wissen muss, dass die „Fenster“
im ersten Jahrhundert fensterlos waren. Kurz: Der junge Mann schlief
vor Erschöpfung ein – und purzelte dabei auf der falschen Seite hinun-
ter, mitten in den Hof. Der Sturz war so schwer, dass der Arme an Ort
und Stelle verstarb. Paulus ging ungerührt nach unten, „warf sich über
ihn“ und sagte den Umstehenden: „Macht kein Getümmel, es ist Leben
in ihm!“ (Apg 20,10). Nun war auch Paulus ein Heiliger, der Wunder
vollbringen konnte.

Er ist der wahre Gründer des Christentums: Saulus von Tarsus (heute Türkei), der
als „Paulus“ ein wahres Jahrtausendwerk vollbrachte. Auch im Gefängnis küm-
merte er sich um seine Mission und schrieb unermüdlich Briefe an die Gemeinden
in Thessalonich, Korinth oder Rom.

Wie der Jude aus Tarsus das Christentum schuf

115

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Im seinem Brief an die Galater macht Paulus einen großen erzähleri-
schen Sprung. Gerade noch war er beim ersten Besuch in Jerusalem
(Gal 1), da erzählt er schon, wie es „vierzehn Jahre später“ weiterging
(Gal 2). Hier tauchen erste Andeutungen auf, dass es zu Spannungen
und Meinungsverschiedenheiten mit „Jerusalem“ gekommen sein
muss. „Ich aber zog hinauf aufgrund einer Offenbarung und besprach
mich mit ihnen über das Evangelium, das ich predige unter den Hei-
den“. Das heißt übersetzt: Die echten Apostel und der selbsternannte
Apostel wollten und mussten ihre göttliche Botschaft miteinander ab-
stimmen. Ganz offenbar gab es dabei Differenzen. Die Nazarener ver-
standen sich selbstverständlich weiter als gesetzestreue Juden, die vor
allem die Thora befolgen wollten. Aus dieser Gruppe der Judenchris-
ten kam die Forderung, auch Heiden müssten sich beschneiden lassen,
wenn sie dem (neuen) Volk Gottes angehören wollten. Wer hier genau
welche Position vertreten hat, wird nicht überliefert. Aber offenbar
setzten sich die Fremden durch (Paulus hatte noch seine Mitstreiter
Barnabas und Titus im Schlepptau): Bekehrte Heiden mussten sich
demnach nicht mehr dem jüdischen Gesetz unterwerfen. Und der Ver-
kündigungsauftrag (Mk 16,15 und Mt 28,19) wie Paulus ihn verstand,
wurde nun auch von der Jerusalemer Gemeinde akzeptiert. Dass es
aber gekracht haben muss zwischen den Parteien, wird deutlich, als
Paulus – wieder im Galaterbrief – den Konflikt mit Petrus offen an-
spricht: „Als aber Kephas nach Antiochia kam, widersprach ich ihm
ins Angesicht, denn es war Grund zur Klage gegen ihn“ (Gal 2,11).

Es sieht so aus, als habe Paulus den Streit gesucht. Vielleicht wollte
er auch klare Verhältnisse schaffen und die Machtfrage regeln. Das
traute er sich dann in Antiochia, wohin auch Petrus mit einer Gruppe
der „Jakobus-Fraktion“ gekommen war. Die Details des Streits wollen
wir hier aussparen, es ging im Prinzip darum, wer bestimmen durfte
und das Sagen hatte. Petrus saß in Antiochia gemeinsam mit Heiden
an einem Tisch, jüdische Speisevorschriften spielten also keine Rolle.
Das änderte sich, als ein paar Jakobus-Leute dazu kamen, Judenchris-
ten also, die gemäß der Thora lebten. Weil dies unvereinbar war, zog
sich Petrus vom Tisch zurück – und wurde von dem aufgebrachten
Paulus deshalb als „Heuchler“ beschimpft (Gal 2,11-14).

Diese Geschichte lehrt uns folgendes: Paulus war nicht an einer
gütlichen Einigung und an einem guten Verhältnis zu Petrus interes-

Kapitel 8 Saulus Paulus, ein Genie vor dem Herrn

116

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


siert; er nutzte vielmehr jede Gelegenheit, sich zu distanzieren. Zwei-
tens war das Problem der jüdischen Gesetze für die Heidenchristen
weiter ungelöst. Und drittens, ein durchaus pikanter Aspekt: Petrus,
der erste Apostel des Herrn, verschwand ab diesem Streit in Antiochia
aus dem biblischen Geschehen. Er wird in der Apostelgeschichte da-
nach mit keinem Wort mehr erwähnt. Übrigens trifft den Bannstrahl
auch Barnabas, den langjährigen Weggefährten des Paulus. Auch ihn
lässt Lukas, Autor der Apostelgeschichte und glühender Paulus-Fan,
künftig außen vor.

Die allermeisten Christen der heutigen Zeit haben vermutlich kei-
ne Ahnung, was für ein Mensch dieser Apostel Paulus tatsächlich war.
In den Schulen und im Katechismus-Unterricht werden den Kindern
lediglich Informationen der Art gegeben, der „böse Saulus“ sei durch
das Bekehrungserlebnis zum „guten Paulus“ geworden, danach habe er
furchtlos das „Wort Gottes“ verkündet. Unbestritten ist, dass Paulus
ein Genie war. Ein Abenteurer, Schlitzohr und Überzeugungstäter, der
besessen seiner Mission nachging. Mit verblüffender Selbstverständ-
lichkeit fand er in den Predigten die richtigen Worte, und obwohl er
rhetorisch angeblich nicht sonderlich begabt war, hat er seine Zuhörer
in Korinth, Ephesus oder wo immer er auch auftrat, gefesselt. Heute
würde man sagen, er wirkte glaubwürdig und authentisch. Paulus ver-
kündete die frohe Botschaft von Jesus Christus, der für „uns“, für die
„Sünden der Menschen“ gestorben sei. Ein Christus (= Messias), der
wiederkommen werde, um das Gottesreich zu vollenden und all jene
ins Paradies zu geleiten, die an ihn glauben. Vor allem in Kapitel 15
des ersten Korintherbriefes legt er seine Theologie im „Evangelium
von Christus“ dar. Kernpunkte: Jesus ist der Sohn Gottes, dessen Kreu-
zestod und Auferstehung die göttlichen Heilsversprechen, verkündet
von den Propheten, erfüllen. Und: Christus ist gestorben und aufer-
standen „um unseretwillen“ (1. Thess. 4,14). Paulus predigte aber nicht
nur und gründete fleißig Gemeinden, er schrieb diesen Gemeinden
auch zahlreiche Briefe, in denen er die neue Religion interpretierte und
von Jesus sowie von sich selbst erzählte. Der wichtigste aller Briefe ist
sein Brief an die Römer, auf den wir noch zu sprechen kommen. Der
schönste Brief aber war der erste Brief an die Korinther, in dem Paulus
eine Liebes-Hymne komponierte, die Weltgeschichte schrieb. Wir zi-

Wie der Jude aus Tarsus das Christentum schuf

117

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


tieren Auszüge aus 1. Korinther 13 in einer modernisierten Luther-
Übersetzung.

Wenn ich in der Sprache der Menschen und Engel redete,
hätte aber die Liebe nicht,
wäre ich nur dröhnendes Erz oder eine lärmende Pauke.
Wenn ich prophetisch reden könnte und alle Geheimnisse wüsste,
wenn ich alle Glaubenskraft besäße und damit Berge versetzen könnte,
hätte aber die Liebe nicht,
dann wäre ich nichts.
…
Die Liebe ist langmütig und freundlich, sie eifert nicht, sie ist nicht mutwillig,
sie bläht sich nicht auf.
Die Liebe verhält sich nicht ungehörig, sie sucht nicht ihren Vorteil, sie lässt
sich nicht erbittern.
Die Liebe erträgt alles, glaubt alles, hofft alles, duldet alles.
Die Liebe hört niemals auf.
…
Als ich ein Kind war, redete ich wie ein Kind, dachte wie ein Kind, handelte
wie ein Kind.
Als ich aber ein Mann war, redete ich wie ein Mann, dachte wie ein Mann
und handelte wie ein Mann.
…
Nun aber bleiben Glaube, Hoffnung und Liebe, diese drei.
Am größten aber ist die Liebe.

Dieses wunderbare „Hohelied“ ist die eine Seite des Apostels Paulus.
Die andere Seite ist schärfer, mächtiger, unbarmherziger, und sie for-
muliert eine Theologie, die vordergründig auf Glaube, Hoffnung und
Liebe setzt, tatsächlich aber mit dem Mittel der Angst agiert und be-
dingungslosen Gehorsam verlangt. Eine Theologie übrigens, die be-
hauptet, ein ordentliches, gesetzestreues Leben des Erdenbürgers rei-
che nicht aus. Nur durch die Gnade Gottes sei ewige Glückseligkeit er-
reichbar.

Paulus` Brief an die Römer, vermutlich im Jahr 56 in Ephesos ge-
schrieben, ist die zentrale Botschaft des Apostels. Keine Schrift wurde
intensiver erforscht, keine wurde öfters kommentiert. Heerscharen von
Theologen und Philosophen haben sich mit dem Römerbrief beschäf-
tigt, ungezählte Bücher sind darüber entstanden. Angeblich ist dieser
Brief auch „schuld“ an dem Erweckungserlebnis eines jungen Manich-
äers namens Augustinus, der zum wichtigsten Kirchenlehrer des
Christentums werden sollte: Als Augustinus im Sommer 386 n. Chr.,

Kapitel 8 Saulus Paulus, ein Genie vor dem Herrn

118

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


er war gerade Rhetorikprofessor am kaiserliche Hof in Mailand, eher
zufällig zwei Verse des Römerbriefes las, gingen ihm schlagartig die
Augen auf und es strömte ihm „Gewissheit als ein Licht ins kummer-
volle Herz, dass alle Nacht des Zweifels hin und her verschwand“ (Be-
kenntnisse, 8,12,29). Danach war er entschlossen, Christ zu werden.

Was aber ist das Besondere am Römerbrief, der eine solch durch-
schlagende Wirkung erzielte, dass das Christentum ohne ihn nicht vor-
stellbar ist? Nun, ganz einfach: In den 16 Kapiteln an die Römer sind
sämtliche Grundlagen der paulinischen Theologie fixiert: Die Bot-
schaft des Glaubens, die Gerechtigkeit Gottes, die alles entscheidende
Gnade des Herrn, die Macht der Sünde und die Bedeutung der Barm-
herzigkeit. Nicht nur bei Augustinus löste die paulinische Botschaft
deshalb einen Erkenntnisschub aus, sondern auch über 1000 Jahre spä-
ter beim Reformator Martin Luther, der diese Epistel als „das rechte
Hauptstück des Neuen Testaments und das allerlauterste Evangelium“
bezeichnete. Auch Luther las aus dem Römerbrief eine entscheidende
Botschaft heraus, nämlich die der „Rechtfertigung“. Sie wurde zum
zentralen Inhalt der Reformation von 1517, die die Welt verändern
sollte.

Paulus, dem es an Selbstbewusstsein wahrlich nicht mangelte, hät-
te sich solch einen durchschlagenden Erfolg seiner Lehre sicherlich
nicht träumen lassen. Er führte das Leben eines Vagabunden, war im-
mer auf Achse, stets begleitet von Mitstreitern, die ihn bedingungslos
verehrten. Das Faszinierende an der Person Paulus ist sicherlich auch
die Unverdrossenheit, mit der er seinen Auftrag im Namen Jesu Chris-
ti ausführte: Obwohl er bei seinen Missionsreisen des Öfteren auf mas-
siven Widerstand stieß, mehrfach verdroschen und (nach eigenen An-
gaben) einmal sogar gesteinigt wurde, obwohl ihm also Juden und
Römer mehrfach nach dem Leben trachteten, dachte er keine Sekunde
daran, sich sesshaft zu machen und ein normales Leben zu führen. Die
Droge der Macht und der Bedeutung hatte ihn fest im Griff. Paulus
ging seinen Weg bis zum bitteren Ende.

Das Finale begann in Jerusalem und endete in Rom. Wie es sich
für einen Heiligen gehört, wusste Paulus schon im Voraus, was ihn in
der Stadt der Juden erwarten würde. In einer larmoyanten „Abschieds-
rede in Ephesus“ (Apg 20,17-37), sagte er zwar, er wisse nicht genau,
was ihm dort blühe, doch der Heilige Geist habe ihm schon bezeugt,

Wie der Jude aus Tarsus das Christentum schuf

119

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


dass „Fesseln und Bedrängnisse auf mich warten“. So kam es denn
auch: Paulus wurde verhaftet, nachdem „Juden aus der Provinz Asien“
ihm vorgeworfen hatten, das Allerheiligste entweiht zu haben. Paulus
hatte befreundete „Griechen“ (also Heiden) in den Tempel geführt, was
bei Todesstrafe verboten war.

Es begann ein Prozess, der sich in der Apostelgeschichte seitenlang
hinzieht. Paulus diskutiert mit Hauptmännern und Obersten, mit Pha-
risäern und Sadduzäern, mit dem Statthalter Felix und am Ende in Cä-
sarea sogar mit König Agrippa und dessen Ehefrau Berenike (die zu-
gleich seine Schwester war). Paulus verteidigte sich geschickt, erzählte
immer wieder eindrucksvoll die Geschichte seiner Bekehrung, von sei-
nem göttlichen Auftrag. Das half durchaus: Paulus wurde nicht hinge-
richtet, sondern nach Rom deportiert, unterwegs bei Sturm und
Schiffbruch vor Kreta bewies er unerschütterliches Gottvertrauen.
Über die Insel Malta kam er schließlich nach Rom, wo er noch „volle
zwei Jahre“ im Hausarrest leben und wirken konnte. An dieser Stelle
bricht die Apostelgeschichte des Lukas abrupt ab. Nirgendwo gibt es
belastbare Hinweise, wie lange Paulus noch lebte und wann und wie er
gestorben ist. Interessierte Kreise der Kirche haben später die Sage von
seinem Märtyrertod unter Kaiser Nero verbreitet, aber in den römi-
schen Annalen ist nichts davon zu finden.

Paulus war jetzt jedenfalls weit weg von Jerusalem, und so musste
er die Zerstörung der heiligen Stadt mitsamt der prächtigen Tempelan-
lage nicht miterleben. Die ständige staatliche und religiöse Unterdrü-
ckung durch die römischen Besatzer hatte zum Widerstand der Juden
und schließlich zum Krieg geführt. Die Einheimischen kämpften zwar
tapfer, doch gegen die römische Logistik und militärische Übermacht
hatten sie keine Chance: Im Jahr 70 wurde Jerusalem dem Erdboden
gleichgemacht, die prächtige Tempelanlage war am Ende nur noch ein
Trümmerhaufen. Jerusalem war jahrzehntelang nicht mehr bewohnbar,
eine neu gegründete Kolonie in der Nähe wurde Aelia Capitolina ge-
nannt. In diesem furchtbaren „jüdischen Krieg“, der nicht auf Jerusa-
lem beschränkt war, starben insgesamt über eine Million Menschen.

Diese Katastrophe war nicht nur das vorläufige Ende der jüdischen
Heimstatt, sondern zugleich das Ende der „Jerusalemer Gemeinde“,
der Jesus-Bewegung. Auch die Nazarener waren Opfer des Krieges ge-
worden, tot oder vertrieben, die Gemeinde-Strukturen hatten sich auf-

Kapitel 8 Saulus Paulus, ein Genie vor dem Herrn

120

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


gelöst. Mit der Folge, dass die so lange schwelende Machtfrage zwi-
schen der paulinischen Christus-Bewegung und der Jerusalemer Jesus-
gemeinde automatisch entschieden war. Paulus hatte sich mit seiner
Theologie, auch aufgrund der politischen Entwicklung, endgültig
durchgesetzt. Das neue Zentrum des Christentums war nunmehr Rom.

Wie der Jude aus Tarsus das Christentum schuf

121

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Der Herr und das Weib

Wie die Bibel das Frauenbild nachhaltig prägte

Ist Gott ein Mann oder eine Frau? Für Feministinnen ist die Sache
klar… Aber Scherz beiseite: Gott ist weder Mann noch Frau, er ist
überhaupt nicht menschlich, auch nicht materialistisch, und selbstver-
ständlich ist „er“ ungeschlechtlich. Deshalb hat „der liebe Gott“ auch
keinen langen Bart, wie ihn Künstler aller Epochen immer wieder dar-
gestellt haben, und demnach ist er auch nicht der ältere Herr, der im
Alten Testament gelegentlich auftritt. Allerdings, und das sollte den
Gläubigen zu denken geben: Warum haben die Erzväter, Propheten
und Apostel immer vom „Herrn“ gesprochen? Warum hat Gottvater
seinen „Sohn“ auf die Erde geschickt, um die Menschheit zu erlösen?
Warum hat auch Jesus selbst immer von seinem Abba gesprochen, was
übrigens nicht „Vater“, sondern „Papi“ heißt. Er meinte das weder me-
taphorisch, noch meinte er Josef, den braven Mann an der Seite Marias,
die als „Muttergottes“ zur „ewigen Jungfrau“ wurde – obwohl sie bib-
lisch belegt noch mehr Kinder und Jesus damit eine Reihe von Ge-
schwistern hatte. Ganz konkret, weil die Kirche das Thema so gerne
mit einem Tabu belegt: Maria hatte Sex!

Das Frauenbild der Bibel, es ist auf spektakuläre Weise doktrinär
und männlich geprägt. Es beginnt mit Eva, die als leicht verführbares
Weib geschildert wird, deren Aufgabe sich nach dem Sündenfall vor al-
lem in der Produktion und Aufzucht von Kindern sowie der Führung
des „Haushalts“ erschöpft. Die Kinder sollen dabei vorzugsweise
männlichen Geschlechts sein, Mädchen werden in den ersten bibli-
schen Genealogien gar nicht erwähnt. Auch bei der ersten großen Ka-
tastrophe der biblischen Geschichte, der Sintflut (Gen 6–8), bleiben die
Frauen – Noahs Gattin und die Schwiegertöchter – namenlos.

Mit Abrams Frau Sarai beginnt in der Bibel dann die lange Liste
der Frauen, denen der Herrgott „den Leib verschlossen“ hatte, die also

Kapitel 9 

123

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


unfruchtbar waren, bevor der Allmächtige sich dann doch noch erwei-
chen ließ und ihren Schoß öffnete. In zahlreichen Episoden wird durch
diese Metaphorik immer wieder darauf hingewiesen, wie wichtig im
Altertum die Mutterschaft war: Wer keine Nachkommen hatte, galt als
minderwertig und von Gott verflucht. Kinderlosigkeit war das
schwerste Los, das eine Frau in archaischen Zeiten treffen konnte. Kin-
der waren nicht nur Ausdruck von Wohlstand und göttlichem Wohl-
gefallen, sondern auch enorm wichtig für die Altersversorgung der El-
tern. Zudem glaubten die Menschen damals, ein Weiterleben nach
dem Tod sei eben nur durch Nachkommen möglich.

So wichtig Frauen für die Produktion des Nachwuchses auch wa-
ren – viel zu sagen hatten (haben) sie in den abrahamitischen Religio-
nen dennoch nicht. Ganz im Gegenteil: Das weibliche Geschlecht wur-
de auch wegen der patriarchalischen Grundstrukturen der Religionen
und der Gesellschaft über Jahrtausende hinweg auf geradezu unglaub-
liche Weise diskriminiert – und die „Herren der Schöpfung“ legiti-
mierten ihr egoistisches Verhalten auch noch mit dem göttlichen Wil-
len. Von Anfang an haben sie Eva die Schuld an dem Sünden-Schla-
massel im Paradies angelastet – und die Frauen haben es sich gefallen
lassen. Womöglich auch deshalb, weil Gott persönlich der Nachrangig-
keit des weiblichen Geschlechts den Weg bereitete: „Unter Schmerzen
wirst du deine Kinder gebären“, sagte der Herr zu Eva, nachdem sie ge-
sündigt hatte. „Und du hast Verlangen nach deinem Mann, er aber
wird über dich herrschen“ (Gen 3,16). Damit war die Richtung vorge-
geben.

Als erste Frau der Weltgeschichte wurde diese Eva, hebräisch
chawwa, das bedeutet „Leben“, auch zur ersten Sünderin. Laut Genesis
2,18-24 wurde sie nachträglich als „Gefährte“ des Adam aus dessen
Rippe entnommen (in Gen 1,27 schafft Gott den Menschen dagegen
gleich „als Mann und Frau“). Damit wird in dieser zweiten Schöp-
fungsversion Evas „Geburtsvorgang“ praktisch umgedreht: Nicht die
Frau gebiert, sondern der Mann. Aus Adams Leib entstammt Eva, jene
Frau also, die fortan das Frauenbild der Menschheit prägen sollte. Ob-
wohl die Welt von Anfang an bipolar aufgebaut war, weil Gott in seiner
großen Weisheit ja wusste, dass nur Gegensätze Spannung erzeugen
können (die zur dynamischen Entwicklung des Lebens notwendig ist!),
unterschied sich Eva biologisch nur durch ein kleines Chromosom von

Kapitel 9 Der Herr und das Weib

124

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Adam. Doch dieses Chromosom hat(te) es in sich: Frauen denken und
fühlen nicht nur anders als Männer, meist sensitiver; sie sind dem
Mann, der dank seines natürlichen Testosteronspiegels in jungen Jah-
ren vor Kraft oft strotzt, in der Regel körperlich unterlegen. Womög-
lich ist diese (gottgewollte?) biologische Prädisposition der eigentliche
Grund, warum sich ein Patriarchat entwickeln und über Jahrtausende
hinweg behaupten konnte.

Das Schicksal der Eva-Figur steht jedenfalls beispielhaft für das
verkorkste Verhältnis, das die abrahamitischen Religionen zu Frauen
entwickelt haben. Interessant, dass sich die Feministinnen der heutigen
Zeit so wenig auf die biblischen Autoren eingeschossen und die Rolle
Evas klaglos akzeptiert haben. Manche, wie die bekannte protestanti-
sche Theologin Dorothee Sölle (1929 – 2003) haben sogar versucht,
der historisierten Figur Eva etwas Gutes abzugewinnen (Gottes starke
Töchter, Verlagsgemeinschaft topos). Doch viel mehr als pastoraler Eu-
phemismus ist nicht dabei herausgekommen. Dabei wäre in solch
einer wichtigen Frage durchaus Klartext angesagt. Denn bereits in der
Urgeschichte der Bibel ist der Kompass der Geschlechter kalibriert
worden, nutzten die (männlichen) Autoren der „heiligen Schriften“
den Vorteil ihrer Bildung, um das Rollenverhältnis der Geschlechter zu
zementieren.

Demnach war Eva angeblich so charakterschwach und naiv, sich
von einer Schlange verführen zu lassen. Im Hintergrund dieser These
summt die Unterstellung mit, Adam wäre das wohl nicht passiert. Im-
merhin wird der Sündenfall auch mit Adam verknüpft, und erst durch
diesen fatalen Fehltritt des ersten Menschenpaars „kam die Sünde in
die Welt“, stellte der Apostel Paulus mit Bezug auf Jesus Sirach fest
(Röm 5,12). Eine groteske Annahme, über die Theologen und Philoso-
phen damals wie heute erstaunlich großzügig hinweg sehen: Denn ob-
wohl die phantastische Urgeschichte in der Genesis zweifelsfrei als My-
thos und/oder Märchen erkannt ist und von seriösen Wissenschaftlern
als „narrative Anthropologie“ bezeichnet wird, gelten theologische Ab-
leitungen aus diesem Narrativ (die Erbsünde) als Dogma!

Wer Verständnis für diese Logik entwickeln will, muss berücksich-
tigen, dass die Gesellschaft im Altertum streng patriarchal strukturiert
war. Der Mann galt als Maß aller Dinge, Frauen wurden nahezu aus-
nahmslos über ihre Männer definiert. Die Bibel ist ein Spiegelbild die-

Wie die Bibel das Frauenbild nachhaltig prägte

125

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


ser Philosophie. Besonders deutlich wird dies in Exodus 20,17 mit dem
Gebot: „Du sollst die Frau deines Nachbarn nicht begehren, auch nicht
nach seinem Sklaven oder seiner Sklavin verlangen, noch seinem Rind
und seinem Esel“. Die Einreihung der Frau unter die Besitztümer des
Mannes sagt alles über die Rolle der Frau in der Antike aus. Ihre Wert-
schätzung bezog sie vor allem aus der Anzahl der geborenen Söhne.
Ein Mann durfte auch, wenn er es sich wirtschaftlich leisten konnte,
mehrere Frauen haben; für Frauen galt das umgekehrt natürlich nicht.
Sie durften/mussten die Kinder erziehen, den Haushalt managen, ins-
besondere Wasser aus oft weit entfernten Brunnen holen und für die
Mahlzeiten sorgen. Ansonsten hatten sie dem Mann nach dessen Be-
lieben (sexuell) zur Verfügung zu stehen. Das galt vor allem auch für
die Sklavinnen, die dem Hausherrn in absoluter Weise ausgeliefert wa-
ren. Es ist nicht bekannt, dass der gütige Gott sich über die Praxis der
Sklaverei jemals echauffiert hätte – im Gegenteil: aufgrund seiner un-
erforschlichen Wege ließ er die Sklavin Hagar von Abraham schwän-
gern – noch bevor Sarah (im Alter von angeblich über 90 Jahren) end-
lich ihren Sohn Isaak gebären konnte.

Der Legende nach stammen die fünf Bücher Moses übrigens von
Moses persönlich, auch dies wurde und wird von Millionen Menschen
in aller Welt bedingungslos geglaubt. Wenn man aber die persönliche
Autorenschaft des hebräisch-ägyptischen Prinzen ernsthaft unterstellt,
hätte auch diese wichtigste Person des Judentums die Weichen zur
dauerhaften Diskriminierung der Frauen gestellt. Im Pentateuch gibt
es dafür zahlreiche Belege, jene im fünften Buch Moses (Deuteronomi-
um) sind besonders heftig: Dort erlaubt der barmherzige Gott, dass
Mädchen und Frauen, die ihre Unschuld verloren haben, gesteinigt
werden dürfen. Wörtlich heißt es in der „Heiligen Schrift“, offiziell ge-
schrieben von Moses: „Hat der Ehemann mit seiner Beschuldigung
recht gehabt (das Mädchen sei keine Jungfrau mehr gewesen) und die
Eltern können die Unberührtheit ihrer Tochter nicht beweisen, so wird
die Frau vor das Haus ihres Vaters geführt und dort von den Männern
der Stadt durch Steinigung hingerichtet“ (Deut 22,20). Immerhin:
Wenn ein Mann ein bereits verlobtes Mädchen vergewaltigt hatte,
musste auch er sterben. Vergewaltigte er aber ein noch nicht verlobtes
Mädchen, drückte der liebe Gott ein Auge zu: „Dann muss der Mann
dem Vater des Mädchens 50 Silberstücke geben und das Mädchen zur

Kapitel 9 Der Herr und das Weib

126

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Frau nehmen“ (Deut 22, 28-29). Für die Betroffene ein Vorgeschmack
der Hölle: Sie musste dem Mann, der sie vergewaltigt hat, auch noch
zeitlebens als Ehefrau zur Verfügung stehen. Im Namen des Herrn.

Auch der Autor des „Weisheitsbuches“ Jesus Sirach, das rund 200
Jahre vor Christi Geburt geschrieben wurde und als kanonisch gilt,
reihte sich in die frauenfeindliche Linie ein. Er schrieb, mit Verweis
auf Eva: „Von einer Frau nahm die Sünde ihren Anfang; ihretwegen
müssen wir alle sterben“ (Sir 25,24). Diesen antiken Unsinn saugten
der selbsternannte Apostel Paulus und sein strebsamer Schüler Timo-
theus begierig auf. Timotheus befand, eine Frau habe sich grundsätz-
lich „still zu verhalten“. Schließlich sei zuerst Adam, danach erst Eva
erschaffen worden. „Und nicht Adam wurde verführt, sondern die
Frau ließ sich verführen und übertrat das Verbot“ (1 Tim 2,12-14). Ti-
motheus begründet also die Zurückstellung der Frau ausdrücklich mit
der Urgeschichte von Adam und Eva.

Interessant in diesem Kontext ist der Umstand, dass ausgerechnet
Jesus von Nazareth – in deutlichem Kontrast zu seinen frommen Die-
nern – die Frauen nicht diskriminierte. Jesus ging offen mit Frauen
um, sein Verhalten hat ihnen (mit Ausnahme ausgerechnet seiner
Mutter Maria!) ein Stück Würde zurückgegeben, das ihnen die patriar-
chalischen Machos der Antike genommen hatten. Doch wie nachhaltig
die Religion den Frauen ihre Gleichberechtigung verweigert hat, sieht
man eben auch am Beispiel Jesu: Nicht mal dem Gottessohn war es
vergönnt, den Frauen nachhaltig mehr Chancengleichheit zu verschaf-
fen. Mit allen möglichen Tricks haben die Herren der Schöpfung nach
dem Tod des Messias versucht, ihre Privilegien zu retten. Vor allem der
Apostel Paulus trug entscheidend dazu bei, das fragwürdige Frauen-
bild des Alten Testaments aufs Neue Testament zu übertragen. Ob im
ersten Korintherbrief (14,34) oder im Brief an die Epheser, die Rich-
tung war stets klar: „Ihr Frauen, ordnet euch den Männern unter wie
dem Herrn“ (5,22).

So geht es unentwegt in der Bibel. Auch in Schriften, die später
von „Heiligen Männern“ geschrieben wurden. Paulus´ Weggefährte Ti-
motheus hielt gar nichts von der Gleichberechtigung, die Kirchenväter
Augustinus und Thomas von Aquin zementierten die untergeordnete
Stellung der Frau zusätzlich mit ideologischem Beton. Augustinus war
davon überzeugt, es sei göttliche Vorsehung, „dass die Frauen den

Wie die Bibel das Frauenbild nachhaltig prägte

127

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Männern zu dienen haben“. Sein Frauenbild, das in der Jugend noch
einigermaßen „normal“ gewesen sein muss (wie seine Liebschaften
und sexuellen Eskapaden nahe legen), geriet als konvertierter Christ
komplett auf den alttestamentarischen Trip: „Das Weib (ist) ein min-
derwertiges Wesen, das von Gott nicht nach seinem Ebenbild geschaf-
fen wurde“. Noch schlimmer äußerte sich der Heilige Thomas von
Aquin, der in der katholischen Kirche und theologischen Kreisen bis
heute höchstes Ansehen genießt. Thomas behauptete allen Ernstes, ein
männlicher Fötus werde bereits nach 40 Tagen „Mensch“, ein weibli-
cher aber erst nach 80 Tagen. Mädchen entstünden (bei der Zeugung)
„durch schadhaften Samen oder feuchte Winde“. Wie Thomas und sei-
ne christlichen Glaubensbrüder die Frauen tatsächlich einschätzten,
verriet der hochgeschätzte Professor aus Aquin mit diesem denkwür-
digen Satz: „Der wesentliche Wert der Frau liegt in ihrer Gebärfähig-
keit und in ihrem hauswirtschaftlichen Nutzen“.

Eher zum Schmunzeln (oder Weinen!) sind die wertenden Worte,
die der biblische Autor Jesus Sirach (ca 200 v. Chr.) zum Besten gibt. Er
hat dem Thema in seinem Buch, dass es trotz apokrypher Natur in die
Bibel geschafft hat, sogar eigene Kapitel gewidmet. Überschrift: „Die
böse Frau“ (Sir 25,17 – 26,24). Dort heißt es unter anderem: „Es ist kei-
ne Bosheit so schlimm wie Frauenbosheit… Ich wollte lieber bei Löwen
und Drachen wohnen als bei einer bösen Frau… Alle Schlechtigkeit ist
gering gegen die Schlechtigkeit einer Frau… Eine böse Frau schafft ein
betrübtes Herz, ein trauriges Angesicht und Herzeleid… Die Sünde
nahm ihren Anfang bei einer Frau. Ihretwegen müssen wir alle sterben…
Eine lüsterne Frau erkennt man an ihrem Blick und ihren frechen Au-
gen…“

All dies steht in der Bibel, ist „Gottes Wort“ und „irrtumsfrei“! Das
Nicht-ernst-nehmen von Frauen und ihre permanente Diskriminie-
rung durch heilige Schriften und höchste Würdenträger hat sich über
die Jahrhunderte hinweg im Bewusstsein der Menschen festgefressen.
Bis zur „heiligen“ Inquisition und zur Hexenverfolgung war es da nur
noch ein kleiner Schritt. Am Ende wurden Frauen nicht bloß gering
geschätzt und missachtet; sie wurden oftmals auch für Fehler und Sün-
den (der Männer) verantwortlich gemacht, und als „Hexen“ gefoltert,
vergewaltigt oder umgebracht.

Im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes.

Kapitel 9 Der Herr und das Weib

128

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Exkurs: Berühmte Frauen der Bibel

Nach Eva die erste Frau, die in der Bibel Erwähnung findet, ist Abra-
hams Frau Sarai, die Gott später persönlich in Sarah umtaufte (Gen
17,15). Sie spielt eine tragende Rolle, weil sie angeblich so schön war,
dass gleich zwei Könige scharf auf sie wurden (der Pharao von Ägyp-
ten und Abimelech, der König von Gerar). Mit Sarai beginnt auch der
Sex in der Bibel, wird a) die Willenlosigkeit der Frau beschrieben, die
sich dem Wunsch des Mannes zu fügen hat; und b) die Attraktivität
des weiblichen Geschlechts, bei denen Männer schwach werden (Gen
12,15).

Obwohl Sarai bei der Ankunft in Ägypten bereits 75 Jahre alt war
und sich nach den Gesetzen der Biologie in einem faltenreichen Stadi-
um befunden haben muss, entflammte das Herz des Pharao angeblich
so vehement, dass er sie zur Frau haben wollte. Und weil Abram Angst
hatte, dass ihn die Ägypter lynchen könnten, um an seine schöne Frau
zu kommen, gab er sie lieber als seine „Schwester“ aus. Feige und/oder
ohnmächtig ließ er zu, dass seine „Schwester“ in den Palast des Phara-
os gebracht wurde. Exegeten behaupten, Abram habe keine andere
Wahl gehabt als Sarai preiszugeben, da er sonst „verhungert“ wäre
(Stuttgarter Erklärbibel, Seite 25). Ungeachtet dessen beschenkte der
verliebte Pharao den „Bruder“ seiner neuen Frau mit „Schafen, Rin-
dern, Eseln, Knechten, Mägden, Eselinnen und Kamelen“ (Gen 12,16).
Das half Abram zwar über seine wirtschaftliche Not hinweg, doch zur
Fortsetzung der biblischen Geschichte brauchte er ja seine Frau zurück.
Also musste Gott persönlich eingreifen: der arme Pharao wurde mit
furchtbaren Krankheiten gequält, sodass er Sarai entnervt wieder frei
gab. Sehr praktisch für Abram: nun war er ein gemachter Mann, denn
die Geschenke durfte er behalten und seine Frau bekam er auch zu-
rück. Als Abram mit Sarai nach dem ägyptischen Abenteuer weiter
„ins Südland“ zog, war er „sehr reich an Vieh, Silber und Gold“ (Gen
13,2).

Die Rolle der biblischen Rebekka ist noch spezieller als die von Sa-
rah. Als junges Mädchen wurde Rebekka extra aus Abrahams alter
Heimat Haran herbeigeschafft, da der Vater nicht wollte, dass sein
Sohn eine Kanaaniterin heiratet. Der 40jährige Isaak nahm also Re-
bekka zur Frau, und wie in der Bibel üblich, war sie erst mal unfrucht-

Wie die Bibel das Frauenbild nachhaltig prägte

129

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


bar. Doch selbstverständlich ließ sich der Herr erweichen und so wur-
de Rebekka doch noch schwanger – mit Zwillingen! Damit begann ein
Drama, das weitreichende religionsphilosophische Konsequenzen ha-
ben sollte und Theologen und Bibelwissenschaftler bis heute beschäf-
tigt.

Die Zwillinge machten nämlich schon im Mutterleib Rabbatz,
strampelten gegen den Bauch der Mutter, sodass Rebekka unruhig
„hin ging, um den Herrn zu befragen“ (das heißt, sie konsultierte
einen Priester). An dieser Stelle wird es kompliziert und heikel, denn
aus der Antwort des Priesters spricht nach biblischer Logik Gott der
Herr persönlich: „Zwei Völker wohnen in deinem Leib, und ein Volk
wird dem anderen überlegen sein. Und der Ältere wird dem Jüngeren
dienen“ (Gen 25,23).

Diese kleine Episode ist theologisch von überragender Bedeutung.
Denn aus dieser göttlichen Antwort leiteten Schriftgelehrte, Propheten
und Apostel später eine furchtbare Ideologie ab: Der Prophet Maleachi
gab die Richtung vor und zitierte den Allmächtigen: „Jakob habe ich
geliebt, Esau aber habe ich gehasst!“ (Mal 1,2-3). Daraus wiederum
formulierte der Apostel Paulus die göttliche Willkür-These: „Ich
schenke Erbarmen, wem ich will; und ich erweise Gnade, wem ich
will“ (Röm 9,15). Der Kirchenvater Augustinus begründete mit dieser
Formel schließlich seine unselige Gnadenlehre (De diversis quaestioni-
bus ad Simplicianum). Sie besagt Ungeheuerliches: Der Mensch kann
tun und lassen, was er will, Gutes oder Schlechtes. Doch wenn er Got-
tes Gnade nicht erfährt, hat er keine Chance auf Erlösung. Dann war-
tet auf ihn – die ewige Hölle!

Abermals wird deutlich, dass es in der Bibel, speziell auch in der
folgenden Jakob-Legende, fast ausschließlich um das Befolgen der Ge-
setze, also um Gehorsam geht – und um das männliche Geschlecht.
Frauen sind zum Dienen und zum Gebären da, oder für hinterlistige
Tricks. So half Rebekka ihrem Lieblingssohn Jakob nicht nur, den Erst-
geburtssegen des erblindeten Vaters zu erschwindeln; sie schickte
Jakob auch in die alte Heimat Haran, um ihn vor dem Zorn des betro-
genen Bruders Esau zu schützen. Immerhin entspann sich aus dieser
Entwicklung „die schönste Liebesgeschichte der Bibel“ (die Theologin
Dorothee Sölle). Interessant, dass manche Theologen das so sehen
wollen. Als sei eine Liebesstory schon deshalb schön, weil die Lieben-

Kapitel 9 Der Herr und das Weib

130

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


den aus dramaturgischen Gründen erstmal nicht zueinander finden.
Jedenfalls traf Jakob an einer Tränke vor der Stadt die Tochter seines
Onkels Laban, die attraktive Rahel, in die er sich sofort verliebte. Am
Ende der „schönsten Liebesgeschichte“ hatte Jakob dann vier Frauen
(Rahels ältere Schwester Lea, die ihm Onkel Laban zuerst unterjubelte;
Rahel, für die er den ganzen Stress auf sich nahm; sowie die Sklavin-
nen Silpa und Bilha). Dafür hat er insgesamt 20 Jahre lang bei Laban
arbeiten müssen. Belohnt wurde er immerhin mit zwölf Söhnen (die
Zahl seiner Töchter wird nicht genannt), aus denen die zwölf Stämme
Israels hervorgehen sollten. Außerdem war Jakob in Parallele zu sei-
nem Opa Abraham reich geworden und konnte als gemachter Mann
zurück in seine Heimat Kanaan reisen.

Auch hier spielt nur einer die Hauptrolle: der Mann. Den Frauen
bleiben Nebenrollen – die immerhin durch die typische biblische Un-
fruchtbarkeit (diesmal bei Jakobs Lieblingsfrau Rahel) auf ergreifende
Weise dramatisiert werden. „Mach mir Kinder, sonst sterbe ich!“ (1.
Mose 30,1), fleht sie ihren Mann an. Weil Kinderlosigkeit im Altertum
als schwerer Makel galt, war es üblich, dass im Notfall Sklavinnen als
„Leihmütter“ herhalten mussten. Und da Rahel die üblichen Schwie-
rigkeiten hatte, musste sich Jakob eben mit dem „Erkennen“ der Skla-
vinnen Silpa und Bilha um den ersehnten Nachwuchs bemühen. Lieb-
lingssohn Josef, der eine herausragende Rolle im weiteren Verlauf der
biblischen Geschichte spielen sollte, wurde nach Öffnung des Schoßes
durch den gütigen Herrn natürlich von Jakobs Lieblingsfrau Rahel ge-
boren…

Nicht typisch für die Bibel ist hingegen das Wirken der Jüdin Ju-
dith. Die ebenso attraktive wie reiche Witwe des Kaufmanns Manasse
wurde auserwählt, die bedrohten Juden vor dem Terrorregime des ba-
bylonischen Königs Nebukadnezar (605-562) zu retten. Nun war Ne-
bukadnezar (der II.) zwar ein frommer Mann, er betete die alten meso-
potamischen Götter Marduk und Nabu an – und wurde selbst von sei-
nen Untertanen als Gott verehrt. Das aber durfte natürlich nicht sein,
und muss auch die offizielle Rezeption der Judith-Geschichte verstan-
den werden: Der Herrschafts- und Gottes-Anspruch des Nebukadne-
zar ging (den Juden) zu weit. Deshalb entmachtete Jahwe den Götzen
aus Babylon und ließ „sein“ Israel durch die mutige (und blutige)
Hand der gottesfürchtigen Judith retten.

Wie die Bibel das Frauenbild nachhaltig prägte

131

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Stellvertretend für Nebukadnezar musste allerdings dessen Haupt-
mann Holofernes dran glauben. Dieser Krieger belagerte im Rahmen
eines babylonischen Eroberungsfeldzuges die kleine Stadt Bethulia
(nördlich von Hebron), um ihre Bewohner zur Aufgabe zu zwingen. In
dieser schwierigen Lage tritt Judith auf den Plan – und trickst mit
weiblicher List und weiblichen Reizen den scheinbar unbesiegbaren
Krieger Holofernes aus. Judith wendet im letzten Moment die Kata-
strophe ab, indem sie sich herausputzt, ihre besten Kleider anlegt und
„sich salbt mit köstlichem Wasser“ (Parfum), um dann mit ihrer Magd
(die einen Schlauch voll schweren Weines und einen Beutel mit Fei-
genkuchen tragen muss) zum Zelt von Holofernes zu pirschen. Die
Wächter täuscht sie mit der Mär, dem Feldherrn alles aus der Stadt Be-
thulia verraten zu wollen. Weil Judith so schön ist, lässt man sie durch.
Holofernes ist entzückt und entflammt sofort in heftiger Leidenschaft.

Um es kurz zu machen: Judith diniert mit Holofernes, die Diener
ziehen sich diskret zurück – und Judith schenkt dem Feldherrn ein:
Erst Wein, bis er betrunken ist; dann das Schwert, das über dem Bett
hing. Der gütige Gott verschonte die selbstlose Judith dabei vor der se-
xuellen Schande, und so konnte sie ohne Befleckung aus dem betrun-
kenen Hauptmann einen Mann ohne Haupt machen. Den abgeschla-
genen Kopf wickelte sie mit ihrer Magd in einen Vorhang und nahm
ihn mit in ihre Stadt, die danach aus dem Häuschen war. Am nächsten
Morgen fanden die Assyrer den Torso ihres Hauptmannes Holofernes
und ergriffen panisch die Flucht. So wurde Judith zur Retterin des Vol-
kes Israel. Ihre heutige Berühmtheit erlangte die heroische Märchenge-
stalt Judith aber vor allem durch die kreative Rezeption der Künstler
im Mittelalter: Michelangelo, Botticelli, Lucas Cranach der Ältere, Ca-
ravaggio und viele andere schufen phantastische Bildmotive, Vivaldi
und von Reznicek komponierten wunderbare Judith-Melodien.

Und Anna seufzte zum Himmel empor. Dieser Satz aus dem Pro-
tevangelium des Jakobus (eine apokryphe Schrift aus dem 2. Jahrhun-
dert n. Chr.) ist aus gutem Grund zum Titel dieses Buches gewählt
worden, denn er ist sinnbildlich gleich in dreifacher Hinsicht: 1. für die
biblische Logik, die grundsätzlich Unterwürfigkeit und Apotheose ver-
langt; 2. für das Schicksal der Menschen, die mit den göttlichen Anfor-
derungen, die an sie gestellt werden, nicht klar kommen; und 3. für das
Drama der Frauen, die über Jahrtausende hinweg mit Gottes Segen be-

Kapitel 9 Der Herr und das Weib

132

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


nachteiligt und diskriminiert wurden. Anna, die Mutter Marias und
damit Großmama von Jesus, steht sinnbildlich für die armen Men-
schenkinder, die sich in ihrem Kummer gen Himmel wenden. Dort,
wo sie den barmherzigen „Vater“ vermuten. Den gütigen Gott, der al-
les weiß und alles kann. Anna brauchte Hilfe, weil sie – man ahnt es
schon – nicht schwanger wurde. Der Herr hatte, wie auch schon beim
biblischen Anna-Vorbild Hanna (der Mutter des Propheten Samuel)
ihren „Leib verschlossen“. Warum der Herr dies tat, bleibt wie immer
unklar.

Die heilige Anna, berühmt geworden als Großmutter von Jesus. Zahlreiche Künst-
ler (hier ein Ausschnitt aus dem berühmten Gemälde „Anna Selbtritt“ von Leo-
nardo da Vinci) haben ihr ein Denkmal gesetzt. Annas Kopf soll heute tatsächlich
in der deutschen Kleinstadt Düren ruhen (siehe Text über Anna).

Annas Mann hieß Joachim, und der war nicht nur reich, sondern auch
schlau: Er brachte alle Opfergaben für den Herrn doppelt dar, um auf
der sicheren Seite zu sein. Dieser Trick half ihm aber auch nicht weiter,
denn eines Tages bekam er Stress mit der Gemeinde, weil er „für Isra-
el“ noch keine Nachkommen gezeugt hatte. Also wurde Joachim trau-
rig und ging in die Wüste, um dort 40 Tage und 40 Nächte lang zu fas-
ten. Wie ernst er seine Sühne nahm, ist nicht bekannt, schließlich war
er ja allein; aber Joachim hat diese Tortur gesund überstanden – was
sich seine Frau Anna offenbar nicht vorstellen konnte, denn sie stimm-

Wie die Bibel das Frauenbild nachhaltig prägte

133

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


te „ein zwiefaches Klagelied“ an. Einmal wegen ihrer Kinderlosigkeit,
zum anderen wegen der nun vermuteten Witwenschaft. Also wusch sie
ihr Haupt, legte Brautkleider an, setzte sich im Garten unter einen Lor-
beerbaum – und seufzte zum Himmel empor (Jakobus 3,1).

Kapitel 4 des Protevangeliums beginnt mit den Worten: „Und
siehe, ein Engel des Herrn trat zu ihr und sprach: „Anna, Anna, der
Herr hat deine Bitte erhört. Du wirst empfangen und gebären, und dei-
ne Nachkommenschaft wird in der ganzen Welt genannt werden“. Ein
anderer Engel kam zum Ehemann, weil der ja ebenfalls über die Neu-
igkeit informiert werden musste: „Joachim, Joachim, siehe Anna, dein
Weib, hat in ihrem Leib empfangen!“ Alle freuten sich riesig, und es
blieb offen, auf welche Weise Anna empfangen hatte, denn ihr Ehe-
mann war ja 40 Tage lang nicht zuhause gewesen. Aber Joachim wuss-
te nun eben, „dass Gott der Herr mir gnädig ist, und mir alle meine
Sünden vergeben hat“ (5,1). Nach Aussage des Jakobus gebar Anna im
siebten Monat und gab dem Mädchen den Namen Maria.

Diese Leistung Annas genügte, um von der katholischen Kirche
heilig gesprochen zu werden. Obwohl von ihr außer der Mutterschaft
Marias nichts bekannt ist und sie in den offiziellen Evangelien über-
haupt nicht erwähnt wird, entstand im frühen Mittelalter ein regel-
rechter Kult um die Oma von Jesus. Der Anna-Hype begann um das
Jahr 550, als Kaiser Justinian in Konstantinopel (heute Istanbul) eine
Kirche bauen ließ, die er nach ihr benannte. Anna war übrigens drei-
mal verheiratet, die (zahlreichen) Kinder aus diesen Beziehungen wä-
ren damit allesamt Verwandte von Jesus gewesen, auch Johannes der
Täufer gehörte zur Sippe. Annas Verehrung erreichte dann zwischen
dem 14. und 17. Jahrhundert ihren Höhepunkt, als in ganz Europa im-
mer mehr Anna-Altäre, Anna-Statuen und Anna-Kapellen errichtet
wurden. Die Kirche schreckte damals nicht einmal davor zurück, „An-
na-Gürtel“ zu vertreiben, die gegen Unfruchtbarkeit helfen sollten…

An dieser Stelle noch ein kleiner Exkurs zur Heiligen Anna, der so
makaber ist, dass er nicht verschwiegen werden darf: Zwar wurde die
gute Frau nach ihrem Ableben ganz normal beerdigt – doch ihre To-
tenruhe wurde gleich mehrfach und nachhaltig gestört. Fromme
Freunde der Reliquien-Tradition trennten nämlich nicht nur Annas
Kopf vom Leichnam ab, was schon schaurig genug ist. Der Kopf muss-
te auch noch eine Odyssee antreten, die geradezu unglaublich verlief.

Kapitel 9 Der Herr und das Weib

134

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Heute ruht das Haupt der heiligen Anna – in der deutschen Kleinstadt
Düren bei Aachen! Kein Witz.

Es war eine echte Räuberpistole: Im Jahr 1212, da war Annas Seele
bereits 1200 Jahre im Himmel, wurde das Haupt der Heiligen von
Bethlehem nach Mainz überführt. Wer das warum und mit welcher
Berechtigung veranlasst hat, lässt sich nicht mehr rekonstruieren. In
Mainz am Rhein ruhte Annas Kopf dann weitere 300 Jahre in der Kir-
che St. Stephanus – bis eines Tages ein frecher Steinmetz aus Korneli-
münster (bei Aachen) sich der Reliquie räuberisch bemächtigte und
mit nach Hause nahm. Danach fing das Gezerre erst richtig an: Der
Abt des Klosters von Kornelimünster wollte keine Schuld auf sich la-
den, lehnte das „Geschenk“ des Steinmetzes dankend ab und transpor-
tierte den Totenkopf persönlich zu seinen Franziskaner-Brüdern nach
Düren, damit er von dort zurück nach Mainz gebracht werde. Aber der
Abt hatte die Rechnung ohne den frommen Herzog von Jülich ge-
macht! Dieser Edelmann, so steht es in den Annalen der Stadt, erhob
lautstark Einspruch gegen den Rücktransport, sodass der Stadtrat von
Düren in heiligem Eifer beriet – und die Reliquie einfach konfiszierte!
Auch die Fürsprache der Erzbischöfe von Köln und Mainz fruchtete
nichts, die Dürener rückten ihren Schatz nicht mehr heraus. Der Streit
ums heilige Haupt schwelte weiter, bis im Jahr 1506 Papst Julius II.
persönlich ein Machtwort sprach – zugunsten von Düren. Dort wird
Annas Haupt seitdem unter einem kostbaren Schrein aufbewahrt.
Zwar wurde die Annakirche im Zweiten Weltkrieg bei einem Bomben-
angriff im November 1944 vollständig zerstört. Doch angeblich hat
man die Reliquie der heiligen Anna aus den Trümmern retten können.

Göttliche Gnade floss auch Maria Magdalena zu, der „Gefährtin
Jesu“, wie sie von den Evangelisten genannt wird. Sie ist, trotz der Mut-
tergottes, die vielleicht interessanteste Frauenfigur im Neuen Testa-
ment, was auf das geheimnisvolle Verhältnis zu ihrem Guru Jesus zu-
rückzuführen ist. Denn jeder Gläubige, der sich für die Bibel im Allge-
meinen und für Maria Magdalena im Besonderen interessiert, kommt
an einer gewissen Frage nicht vorbei: Haben die beiden – sich etwa ge-
liebt?

Die Frage ist pikant: Hatte Jesus Christus, Menschensohn und
Gottessohn in einem, etwa auch menschliche, also erotische Gefühle?
Womöglich gar ein Sexualleben? Im Evangelium des Philippus (apo-

Wie die Bibel das Frauenbild nachhaltig prägte

135

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


kryph), das zum berühmten Nag-Hammadi-Codex zählt, heißt es viel-
deutig: „Und die Gefährtin [des Erlösers] ist Maria Magdalena. Der
[Erlöser liebte] sie mehr als [alle] Jünger und er küsste sie [oft] auf
ihren [Mund]“ (II,3 Vers 55). Das Wort „Mund“ ist eine Interpretation
der Bibelforscher, das Original-Papyrus ist an dieser Stelle beschädigt,
was Raum für Spekulationen lässt. Was wir aber wissen ist die Tatsache,
dass Jesus ein besonderes Vertrauensverhältnis zu Maria Magdalena
hatte. Umgekehrt darf man mit großer Wahrscheinlichkeit davon aus-
gehen, dass Maria aus Magdala diesen spannenden Typ Jesus geliebt
hat. Verehrt und mit „ihrem Vermögen“ ausgehalten hat sie ihn (Lk
8,2-3), seit Jesus sie exorziert und von „sieben bösen Geistern“ befreit
hatte. Sie war auch die erste Frau, die Jesus nach seiner Auferstehung
sehen – aber nicht berühren durfte (Joh 20,17). Künstler wie Angelico,
da Correggio und Holbein der Jüngere haben aus diesem noli me tan-
gere-Motiv („Berühr mich nicht!“) weltberühmte Ikonografien ge-
schaffen. Auch dies ein interessanter Aspekt: Der „ungläubige
Thomas“ durfte den Herrn nach dessen Auferstehung berühren (Joh
20,27). Warum er, Magdalena aber nicht? Weil sie eine Frau war?

Kapitel 9 Der Herr und das Weib

136

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Ikone Maria:
Traurige Mutter, glorreiche Jungfrau

Die Zahl der Kirchen, Kapellen, Kliniken und Kindergärten auf den
Namen Maria ist unendlich groß. Niemand kann die exakte Zahl an-
geben, niemand weiß, wie viele tausend Grotten, Gedenk- oder Wall-
fahrtsorte es weltweit gibt, die der Muttergottes geweiht sind. Maria ist
zur Übermutter für alle Christen dieser Welt geworden, offiziell aller-
dings nur der katholischen Christen; die Protestanten verehren sie
heimlich. Aber auch für Ungläubige ist Maria der Inbegriff weiblicher
Göttlichkeit, eine Heilige und Ikone, deren spirituelle Bedeutung kaum
zu ermessen ist. Sie wird „angehimmelt“ wie keine zweite Frau auf die-
ser Welt, ihr Image als Inkarnation von Reinheit und Schönheit ist ab-
solut.

Das Problem dieser Vergöttlichung der biblischen Maria sei auch
gleich genannt: So gut wie nichts an diesem Bild stimmt! Miryam aus
Nazareth war weder Jungfrau, noch war sie göttlich. Wie sie ausgese-
hen hat, weiß auch niemand, und verehrt wurde sie zu Lebzeiten von
keiner Menschenseele – im Gegenteil: Es gab sogar jemanden, der alles
andere als freundlich zu ihr war: Ihr eigener Sohn, Jesus Christus. Wir
kommen noch darauf zurück.

Maria ist ein Paradebeispiel für das unstillbare Bedürfnis der Reli-
gion, eine bestimmte (menschliche) Figur zu ikonisieren und als „Hei-
lige“ zu stilisieren. Auch die Religionsgründer Konfuzius, Buddha und
Zarathustra gehören in diese Kategorie. Maria steht noch eine Stufe
höher, denn sie kann Wunder bewirken (wenn man daran glaubt). Die
flehentliche Bitte Maria hilf! ist fester Bestandteil marianischer Gebete
oder Prozessionen überall in der christlichen Welt. Und dass Maria
scheinbar tatsächlich geholfen hat, kann man in den unzähligen Kir-
chen und Kapellen nachlesen, wo dankbare Gläubige kleine Votiftafeln
mit der Aufschrift Maria hat geholfen! neben einer Armada von Kerzen
aufgestellt haben. Das Bedürfnis, die Gottesmutter anzubeten und an-

Kapitel 10 

137

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


zuflehen, ist jedenfalls grenzenlos. Die katholische Kirche bietet gleich
30 Gedenk- und Feiertage an, der Monat Mai ist gänzlich der Heiligen
Jungfrau gewidmet. In zahlreichen Ländern der Erde kann man zudem
in Wallfahrtsorte pilgern, Orte, in denen Maria angeblich schon „er-
schienen“ ist: In Lourdes (Frankreich), Fatima (Portugal), Aparecita
(Brasilien) oder in Marpingen (Deutschland) und vielerorts sonstwo.
Allein die vier genannten Orte besuchen jährlich bis zu 20 Millionen
Menschen.

Niemand hätte sich je vorstellen können, dass aus dem völlig un-
bekannten Mädchen aus dem Bergnest Nazareth in Galiläa die wich-
tigste Frau der Menschheitsgeschichte werden sollte. Zumal Maria,
wenn die Berichte des Schriftgelehrten und Philosophen Celsus (ca
200 n.Chr.) zutreffen, womöglich ein schlimmes Schicksal widerfahren
ist und sie Verführungsopfer eines römischen Soldaten namens Pan-
thera wurde. Die so genannte Panthera-Legende geistert seit fast 2000
Jahren durch die Kirchengeschichte, und sie kann weder bestätigt noch
widerlegt werden, auch wenn der Kirchenlehrer Origenes das intensiv
versucht hat. Man kann auch darüber streiten, wer von den Kontra-
henten fanatischer war: Celsus, der die erste kritische Schrift über das
(neue) Christentum verfasst und dabei die Trinität (Dreifaltigkeit Got-
tes) als Hirngespinst dargestellt hat; oder Origenes, der sich so vehe-
ment in die neue Christenreligion verbissen hat, sodass er sich, um vor
dem Herrn auch wirklich „rein“ zu bleiben, selbst kastriert hat.

Auch in alten jüdischen Schriften wird behauptet, dass die damals
etwa 15jährige Maria aus Nazareth von einem römischen Legionär ge-
schwängert worden sei. Es gibt (christliche und jüdische) Autoren, die
sogar offen davon sprechen, Jesus sei ein „Bastard“ gewesen. Deshalb
habe auch Marias Mann Joseph ernsthaft überlegt, seine Verlobte zu
verlassen. Mitunter wird zudem gemutmaßt, Marias (ungewollte)
Schwangerschaft könne der Grund dafür gewesen sein, dass sie „ei-
lends ins Gebirge“ zu ihrer Verwandten Elisabeth (der Mutter Johan-
nes des Täufers) floh, wo sie „etwa drei Monate“ blieb (Lk 1,39
und 1,56).

Wir wissen nicht, was damals wirklich passiert ist, auch die Evan-
gelisten Matthäus, Markus und Johannes hatten keine Ahnung. Mat-
thäus schreibt nur, dass Joseph von einem Engel des Herrn „im Traum“
über die Schwangerschaft seiner Maria informiert worden sei. Dann

Kapitel 10 Ikone Maria: Traurige Mutter, glorreiche Jungfrau

138

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


zitiert Matthäus noch den Propheten Jesaja (7,14), der die Geburt des
Herrn vorausgesagt hat, aber beim Namen (Immanuel) daneben lag.
Markus und Johannes wissen gar nichts von der Geburtsgeschichte, bei
ihnen ist Jesus schon erwachsen, als er in Erscheinung tritt.

Lieblich, mit Engeln und Putten und Blumen und natürlich mit dem Kinde, wurde
die Jungfrau Maria besonders gern dargestellt. Es ging den Künstlern vor allem
darum, Sinnlichkeit zu wecken und die Vergöttlichung der Muttergottes zu för-
dern. Gemälde von Don Ramon Bayeu in der Kathedrale von Segovia/Spanien.

Das Leben der Maria ist auch deshalb spannend, weil so gut wie nichts
über sie bekannt ist! Eigentlich unglaublich, aber wahr: In der Bibel
taucht der Name Maria nur wenige Male, und dann auch nur schatten-
haft auf. Am besten kommt die Muttergottes noch in der „Weihnachts-
geschichte“ bei Lukas weg, danach versandet ihre Spur. Bei Johannes

Kapitel 10 Ikone Maria: Traurige Mutter, glorreiche Jungfrau

139

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


taucht sie noch kurz anlässlich der Hochzeit zu Kana auf, als ihr Sohn
Wasser zu Wein verwandelt; und bei Markus, als die Familie das merk-
würdige Familienmitglied Jesus für „verrückt“ erklärt (Mk 21,3). Nach
Angaben der Bibel soll sie beim Tod ihres Sohnes in Jerusalem dabei
gewesen – und danach dem Jünger Johannes gefolgt sein (Joh 19,27),
der nach Ephesos in Griechenland auswanderte. Die Legende besagt,
dort sei sie auch gestorben, beziehungsweise in den Himmel aufgefah-
ren.

Offiziell nicht bekannt ist Marias Kindheitsgeschichte, die uns nur
im Protevangelium des Jakobus überliefert ist. Diese Schrift wurde of-
fenbar aus guten Gründen nicht kanonisiert, denn nach Angaben des
Jakobus wurde Maria nicht kurz vor ihrer Empfängnis von einem En-
gel des Herrn über ihre große Aufgabe informiert, sondern es stand
schon lange fest, dass sie etwas ganz Besonderes werden sollte. Nach
Jakobus also hat Maria eine Spezialausbildung genossen, wie es sich
für eine Gottesmutter gehört. „Unbefleckte Töchter der Hebräer“, also
jüdische Jungfrauen, mussten sich um das Kind kümmern und für sei-
ne „Zerstreuung“ sorgen. Am ersten Geburtstag des prominenten
Mädchens habe Vater Joachim ein großes Fest gegeben, zu dem er Ho-
hepriester, Schriftgelehrte „und das ganze Volk Israel“ einlud (6,2). Die
Priester segneten das Kind, Anna gab ihm die Mutterbrust und stimm-
te ein Loblied an: „Höret, Ihr zwölf Stämme Israels: Anna säugt!“

Als Maria drei Jahre alt war, gaben die Eltern das Kind weg – in
den Tempel des Herrn nach Jerusalem! Gemeint ist wohl irgendein
Umfeld des Tempels, denn das Allerheiligste durften Frauen nicht be-
treten. In Jerusalem wurde Maria laut Jakobus von sakralen Profis er-
zogen, bis zu ihrem zwölften Geburtstag. Ab diesem Alter galten Mäd-
chen in der Antike als geschlechtsreif, was ein größeres Problem dar-
stellte. Deshalb versammelten sich die Priester, um über Maria zu be-
raten, „dass sie den Tempel des Herrn nicht befleckt“ (8,2). Das klingt
nicht nur befremdlich, das ist es auch: die künftige Muttergottes sollte
irgendetwas beflecken können? Aber nun, es sollte noch „besser“ kom-
men: Denn Maria, so beschlossen die Hohepriester nach Angaben des
Jakobus, sollte in einer Art göttlichem Losverfahren an den Mann ge-
bracht werden!

Allen Männern, die für Maria in Frage kamen, wurde also ein Stab
überreicht, aus dem „Wunderzeichen“ kommen sollten. Das funktio-

Kapitel 10 Ikone Maria: Traurige Mutter, glorreiche Jungfrau

140

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


nierte bei keinem der Anwärter – bis auf einen Mann mit Namen Jo-
seph. Der war zwar schon ein älteres Semester, aber als er den Stab in
die Hand nahm, „kam eine Taube daraus hervor und flog auf sein
Haupt“. Damit war die Sache klar und Joseph „musste“ die Jungfrau
Maria mit nach Hause nehmen. Sein Einspruch („Ich bin doch viel zu
alt für sie“), ließen die Priester nicht gelten. Gott hatte – durch die Tau-
be – gesprochen. Josef fügte sich in sein Schicksal und nahm Maria in
Obhut.

Vier Jahre gingen ins Land, dann wurde Maria plötzlich schwanger.
Als der Bauhandwerker Joseph nach monatelanger Abwesenheit er-
schöpft von seiner Wanderarbeit zurück kam, fand er Maria zu seinem
Entsetzen in anderen Umständen vor. Jakobus erzählt die Geschichte,
als sei er persönlich dabei gewesen:

Der brave Hebräer Joseph „schlug sein Angesicht, warf sich nieder
auf den Sack und weinte bitterlich“. Dann fragte er voller Verzweiflung:
„Wer hat mich hintergangen? Warum hast du das getan? Warum hast
du deine Seele erniedrigt?“ Maria aber sprach: „So wahr der Herr lebt:
Ich weiß nicht, woher mir das kommt!“ (Jakobus Kapitel 13). In der
folgenden Nacht wurde dann endlich auch der arme Joseph informiert.
Ein Engel des Herrn erschien ihm im Traum und sagte: „Fürchte dich
nicht wegen dieses Mädchens. Denn das, was in ihr ist, stammt vom
Heiligen Geist!“ Gott sei dank, nun war alles wieder gut. Josef wurde
am Morgen erquickt wach „und lobte den Gott Israels, der ihm diese
Gnade erwiesen hatte“ (14,2).

Man mag heute über solche Märchen lächeln, doch in der Früh-
phase des Christentums wurden diese fabelhaften Geschichten von den
Gläubigen begierig aufgesaugt. Nicht umsonst werden sie weiterhin,
bis in die heutige Zeit hinein, gedruckt und veröffentlicht. Ob sie auch
die im fünften Jahrhundert massiv einsetzende Marienverehrung be-
feuert haben, ist nicht nachprüfbar. Es war ein schleichender Prozess,
der aus der „jungen Frau“ Maria erst (durch einen Übersetzungsfehler)
die „Jungfrau“ Maria machte, und danach zur heiligen Ikone. Das Phä-
nomen geht auch auf den weiblichen Teil der Gläubigen zurück, der
sich offenbar nach einem femininen Aspekt in der männlich domi-
nierten Götterwelt sehnte.

Nach seriöser Reflexion aber war Maria, auch wenn sich das merk-
würdig anhört, eher eine tragische Figur. Da die offizielle Bibel so gut

Kapitel 10 Ikone Maria: Traurige Mutter, glorreiche Jungfrau

141

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


wie nichts über sie erzählt, kann nur aus dem Verhalten ihres Sohnes
und der jüdischen Überlieferung aus jener Zeit geschlossen werden,
dass die Muttergottes ein schwieriges, vielleicht sogar schlimmes Le-
ben hatte. Ungeachtet dessen, ob man jetzt an die Zeugung durch den
Heiligen Geist und die Jungfrauengeburt glaubt oder nicht: Wenn ihr
„Verlobter“ Joseph wie berichtet nicht der Vater ihres (ersten) Kindes
war, dann war sie in den Augen der Menschen damals entweder ein
„Flittchen“, über das getuschelt wurde; oder eben das Opfer einer Ver-
gewaltigung – über das genau so getuschelt wurde. Mit dieser Bürde zu
leben, zumal in einer kleinen Gemeinde wie Nazareth, war sicherlich
nicht leicht. Fest steht aber, das sagt auch die Bibel, dass Joseph und
Maria auf natürliche Weise noch mehrere Kinder bekamen, und zwar
mindestens noch vier Söhne und drei Töchter. Die Namen der Söhne
sind bekannt (Jakobus, Joses, Judas und Simon), die der Töchter wur-
den wie üblich nicht genannt.

Das heißt, Maria war eine ganz normale Frau und Mutter, die eine
große Familie versorgen und entsprechend hart arbeiten musste. Ob
sie durch ihr Schicksal „verhärmt“ wurde oder anderweitig litt, ist
nicht bekannt. Aus der Bibel lässt sich aber zweifelsfrei entnehmen,
dass sie ein problematisches Verhältnis zu ihrem Ältesten hatte, und
dass Jesus – um es harmlos auszudrücken – sich schroff gegenüber sei-
ner Mutter verhielt (Joh 2, 3-4). Es darf deshalb unterstellt werden,
dass Jesus von seiner unehelichen Herkunft wusste (Joh 8,41) und viel-
leicht aus diesem Grund seiner Mutter gram war. Da wir zudem nichts
über das Schicksal des (Stief-)Vaters Joseph wissen, der in der Bibel
nach Jesu Geburt keine Erwähnung mehr findet, kann auch davon
ausgegangen werden, dass Maria schon früh Witwe wurde.

Eher unwahrscheinlich scheint indes, dass Maria ihrem Sohn zum
Passafest nach Jerusalem gefolgt ist. Da Jesus offiziell nichts von ihr
wissen wollte („Wer ist meine Mutter? Wer sind meine Brüder?“, Mk
3,33), wird er sie wohl auch nicht mitgenommen haben, als er mit sei-
nen Jüngern die 150 Kilometer weite Tour nach Jerusalem in Angriff
nahm. Außerdem brach er mit Sicherheit von Karphanaum auf, wo er
damals wohnte. Seine Mutter in Nazareth dürfte davon nichts mitbe-
kommen haben. Und wenn doch, müsste sie ja (alleine oder mit ande-
ren Frauen) dem Jesus-Tross nachgewandert sein. Aber auch das ergibt

Kapitel 10 Ikone Maria: Traurige Mutter, glorreiche Jungfrau

142

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


keinen Sinn, denn zu diesem Zeitpunkt wusste noch niemand, dass Je-
sus in Jerusalem am Kreuze sterben würde.

Trotzdem taucht Maria plötzlich unter dem Kreuz auf, und zwar
bei allen vier Evangelisten. Allerdings glaubte nur Johannes zu wissen,
dass die Muttergottes künftig von dem „Jünger, den Jesus liebte“, be-
treut werden sollte. Dass sie dann mit diesem Jünger, vermutlich Jo-
hannes (nicht der Evangelist!), tatsächlich nach Ephesos in Griechen-
land ausgewandert ist, darf zumindest bezweifelt werden. Es bleibt, wie
so vieles im Leben der „Jungfrau“ aus Nazareth, ein ewiges Geheimnis.
So wie auch ihre angebliche Himmelfahrt, die zwar kein Zeitgenosse
gesehen hat, die aber trotzdem von der katholischen Kirche weltweit
am 15. August jeden Jahres zeremoniell gefeiert wird. Mancherorts so-
gar mit einem offiziellen, staatlich anerkannten Feiertag.

Kapitel 10 Ikone Maria: Traurige Mutter, glorreiche Jungfrau

143

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Ambrosius und Augustinus,
Brüder im Geiste und Sündenmacher

Der Heilige Augustinus, von dem jeder Christ irgendwann mal ge-
hört hat, ohne nähere Details von diesem berühmtesten aller Kirchen-
lehrer zu kennen, beschäftigt die Theologen in aller Welt seit über
1600 Jahren. Manche glühen vor Ehrfurcht und Begeisterung, wenn
das Gespräch auf den Bischof von Hippo kommt. Andere ziehen eine
Schnute über den frommen Eiferer, der das Christentum neben Paulus
geprägt hat wie kein Zweiter. Augustinus selbst ist ohne seinen Bruder
im Geiste, Ambrosius von Mailand, kaum denkbar. Deshalb betrach-
ten wir hier die beiden Naturtalente gemeinsam, zumal sie auch zur
selben Zeit lebten.

Augustinus war eine krasse Type, ein Frauenschwarm und Lebe-
mensch, der hoch hinaus wollte und dies auch schaffte. Lange Jahre
irrte er als Sinnsucher durchs Leben, immer auf der Pirsch nach der
Wahrheit und dem „echten Glauben“, stets zweifelnd und unzufrieden
mit sich und der Welt – bis zu seinem persönlichen „Damaskus-Erleb-
nis“, das ihm sein verehrter Lehrmeister Paulus indirekt bescherte. Ur-
sprünglich war Augustinus Heide gewesen, dann Manichäer, eine Mo-
de-Religion zu jener Zeit, die ihren Ursprung im Gnostizismus und
Neoplatonismus hatte.

Augustinus war fasziniert von Ambrosius (339–397), der ein aus-
gesprochen fixer Kopf gewesen sein muss, wie sich an seiner spektaku-
lären Turbo-Karriere ablesen lässt: Ambrosius, als Sohn eines römi-
schen Aristokraten in Trier geboren, war und ist der erste und einzige
Christ, der noch vor seiner Taufe zum Bischof gewählt wurde. Inner-
halb einer einzigen Woche wurde er tatsächlich Diakon, Priester und
Bischof! Das kam so: In Mailand wurde 374 der Bischofsstuhl vakant,
nachdem Amtsinhaber Auxentius gestorben war. Zur Wahl des Nach-
folgers in der Basilika kam auch der politische Präfekt der Provinz Ae-
milia-Liguria, eben jener Ambrosius, um mögliche Unruhen zu ver-

Kapitel 11 

145

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


hindern. Er ergriff das Wort für eine kurze Ansprache – und wurde
spontan aufgefordert (angeblich von einem Kind), selbst als Bischof zu
kandidieren. Nun, er wurde es dann, wie wir wissen, und er wurde ein
richtig starker „politischer“ Bischof, der sogar dem Kaiser die Stirn bot,
wenn auch auf fragwürdige Weise: Weil Kaiser Theodosius I. einen
Bischof in Kallinikon bestrafen wollte, der den Plebs zu einem Juden-
Progrom mit zahlreichen Toten aufgehetzt hatte, schritt Ambrosius ein
und verhinderte das kaiserliche Edikt. Später demütigte er Theodosius
abermals, als er ihm die Exkommunikation androhte, wenn er nicht
öffentlich Buße täte für das „Massaker von Thessaloniki“ (dort war es
zu einem blutigen Aufstand im Hippodrom gekommen). Der Kaiser
kuschte vor dem Bischof und parierte.

Ambrosius hatte auch den Rhetoriker Augustinus in seinen Bann
gezogen. Anfangs ging dieser nur deshalb in die Mailänder Kirche,
weil er die famosen Predigten des Ambrosius hören wollte. Doch so
schlau Ambrosius auch war, in seinem Werk de paradiso („Über das
Paradies“) unterlief ihm ein gravierender Fehler (der m.E. von den
Theologen nicht hinreichend gewürdigt wird): Ambrosius kam in sei-
ner Genesis-Analyse über den „Baum der Erkenntnis“ zu der interes-
santen Feststellung, dass „dieser Baum im Paradies zur Vollendung des
göttlichen Plans gewachsen“ sei, um „die überragende Geltung des Gu-
ten erkennen zu können“. Ohne Kenntnis den Guten könne man das
Böse ja nicht erkennen und umgekehrt. Und ohne Kenntnis des Bösen,
so Ambrosius in erhellender Logik, „wüssten wir nicht, dass das Gute
gut ist“.

Das ist eine simple Wahrheit – aber theologisch nicht zu Ende ge-
dacht. Denn aus dieser zwingenden Logik folgert ja die Konsequenz,
dass „gut“ und „böse“ einander bedingen, das Böse also notwendig ist!
Zudem ist diese Wahrheit überaus fragwürdig für die offizielle Lehre
der Kirche, die den Menschen weismachen will, nicht der gütige Gott,
sondern der schlechte Mensch sei schuld am Übel in der Welt. Wenn
aber der „Baum der Erkenntnis“, dessen einziger Sinn darin bestand,
Adam und Eva (= den Menschen) die Unterscheidung zwischen Gut
und Böse zu ermöglichen, Teil des „göttlichen Plans“ war, dann heißt
das schlicht: Gott hat es so gewollt – mithin auch den Sündenfall.
Demnach wären die Menschen aber aus dem Schneider! Sie wären
nicht mehr die furchtbaren Sünder, die Gottes herrliches Weltenwerk

Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher

146

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


durch ihre ungezügelte Begierde jäh zerstört haben. Sondern ausfüh-
render Teil eines göttlichen Plans.

Zwei Brüder im Geiste, die das Christentum maßgeblich geprägt haben: Der heili-
ge Ambrosius (links) und der von ihm getaufte Startheologe und Kirchenlehrer
Augustinus.

Ambrosius hat auch ein paar bemerkenswerte Urteile über Frauen ge-
fällt, die sein Verehrer Augustinus nur allzu gerne übernommen hat.
Für Ambrosius war klar: „Die Frau verführte den Mann von der Wahr-
heit zur Sünde“. Gott in seiner unvergleichlichen Güte habe der Sünde-
rin allerdings vergeben, „damit sie ihrem Mann in Zuwendung diene“.
In einem ganz entscheidenden Satz des Bischofs ist wie so oft in christ-
lichen Schriften die Diskriminierung der Frau mit einem versteckten
Vorwurf verbunden – und mit der Verherrlichung des Mannes: „Die

Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher

147

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Frau ist Symbol unserer Sinnlichkeit, der Mann Symbol des Geistes“.
Geradezu bösartig verdreht Ambrosius die Verhältnisse beim archai-
schen Zwist der biblischen Brüder Jakob und Esau, der für die Gna-
denlehre des Augustinus von entscheidender Bedeutung werden sollte:
Ambrosius deutete den skandalösen Vorgang nämlich einfach um.
Dreist behauptete der Bischof, Isaaks Sohn Esau habe „durch seine Ge-
nusssucht“ sein Erstgeburtsrecht „verkauft“. Tatsächlich war es genau
umgekehrt: Gottesliebling Jakob hatte seinen Bruder Esau schlicht er-
presst (1. Mos 25,29-33).

Während sich die theologische Bedeutung des Bischofs von Mai-
land aber in Grenzen hielt, war das unermüdliche Schaffen seines
Freundes und Gesinnungsgenossen Augustinus von immenser Wir-
kung. Augustinus galt und gilt nicht nur als größter Kirchenvater und
Kirchenlehrer, er hat das Christentum und damit das politische und
gesellschaftliche Leben weit mehr als tausend Jahre lang maßgeblich
geprägt. War der Apostel Paulus der eigentliche Begründer des Chris-
tentums, so steht Augustinus die Rolle des christlichen Chef-Ideologen
zu: Er hat die theologische Programmatik geschaffen, an denen sich
Päpste, Bischöfe, Pfarrer und Gläubige jahrhundertelang orientieren
sollten.

Augustinus brachte nicht nur unfassbar viel zu Papier (er schrieb
mehrere Dutzend Bücher sowie hunderte Schriften und Predigten), al-
lein sein opulentes Werk „Über den Gottesstaat“ (de civitate die) um-
fasst 22 Bücher. Über Augustinus selbst und seine Theologie sind in
der Folgezeit ganze Bibliotheken entstanden, das Zentrum für Augus-
tinus-Forschung an der Universität Würzburg zählt über 50 000 Bü-
cher an Sekundärliteratur. Die Werke von und über Augustinus sind so
immens, dass sie selbst für Experten unüberschaubar wurden. Das In-
teresse an dem Mann aus Afrika ist aber auch deshalb so außerge-
wöhnlich, weil er in seiner vielleicht wichtigsten Schrift Rechenschaft
über sich und sein Leben abgelegt hat: Seine Confessiones („Bekennt-
nisse“), vollgespickt mit Psalmen und Gebeten, lesen sich wie ein scho-
nungsloser autobiographischer Beicht-Roman. Da diese leidenschaftli-
che Offenbarung vollständig erhalten ist, sind wir also aus erster Hand
über die Person Augustinus informiert.

Geboren 354 in Thagaste (heutiges Algerien), Schulausbildung in
Kathargo, Sohn eines mittleren Staatsbeamten, zu dem er im Gegen-

Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher

148

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


satz zu Mutter Monika nur eine lose Beziehung hatte. Augustinus war
kein besonders eifriger Schüler. Als junger Mann musste er das Studi-
um der Rhetorik abbrechen, da Papas Finanzen knapp wurden. 17Jäh-
rig hatte er sich in Kathargo in ein Mädchen verliebt, mit dem er dann
im damals üblichen Konkubinat zusammenlebte. Schon mit 18 Jahren
wurde er Vater eines Sohnes („Adeodatus“ = der von Gott gegebene),
zu dem er ebenfalls keine emotionale Beziehung aufbauen konnte. Auf
der Suche nach geistiger Erfüllung fand Augustinus dann Zuflucht
beim Manichäismus, einer Religion des persischen Philosophen Mani
(eine gnostisch beeinflusste Offenbarungsreligion, die strenge Askese
vorschrieb). Nach einer Zwischenstation in Rom, wo er sich enttäuscht
vom Manichäismus wieder abwandte, kam Augustinus als gesetzter
Mann von 30 Jahren schließlich in die Kaiserstadt Mailand, um dort
als Rhetorikprofessor zu arbeiten. Hier erlebte er dann eine religiöse
„Erweckung“, die sein Leben radikal verändern sollte.

Wir lassen Augustinus selbst reden, denn gerade in der ihm eige-
nen blumig-leidenschaftlichen Sprache, für die er auch berühmt wer-
den sollte, wird seine schillernde Persönlichkeit am besten sichtbar.
Die Szene spielt im Garten seiner Mailänder Residenz, wo er sich mit
seinem Freund Alypius aufhielt. Schon länger plagten ihn Depressio-
nen und schwere innere Konflikte, an diesem Nachmittag wurden sie
übermächtig. Sein psychischer Ausnahmezustand und das „tiefe Nach-
denken über mein ganzes Elend“ führten schließlich zu einem „gewal-
tigen Tränensturz“. Beschämt verließ er Alypius.

„Ich warf mich unter einen Feigenbaum nieder und ließ meinen
Tränen freien Lauf “. Heftig schluchzend wandte er sich, obwohl noch
kein Christ, immer wieder an den Gott der Christen/Juden, unter eifri-
ger Benutzung von Psalmen aus den alten Schriften: „Herr, wie lange
noch? Wirst du mir bis ans Ende zürnen? Ach gedenke nicht meiner
alten Sünden!“ (Ps 7,4). Dann geht es spannend wie in einem Krimi
weiter: „Und auf einmal hörte ich aus einem Nachbarhaus die Stimme
eines Knaben oder Mädchens wiederholt laut sagen: Nimm und lies,
nimm und lies! Sogleich veränderte sich meine Gesicht (gemeint ist:
Gemüt)… Ich dämmte den Tränenfluss und stand auf, ich wusste kei-
ne andere Deutung, als dass Gott mir befehle, ein Buch zu öffnen und
die Stelle zu lesen, auf die ich als erste stieß“.

Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher

149

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


So kehrte er eilends auf den Platz zurück, wo Alypius saß, dort
hatte er nämlich beim Aufstehen das Buch des Apostels (Paulus) hin-
gelegt. „Ich nahm es, schlug es auf und las die erste Stelle, worauf mei-
ne Augen fielen: Nicht in Schmausereien und Trinkgelagen, nicht in Bei-
schlaf und Unzucht, nicht in Streit und Gezänk, sondern zieht den Herrn
Jesus Christus an und pflegt nicht den Leib zur Erregung der Begierlich-
keit. Weiter wollte ich nicht lesen, es war nicht nötig. Denn kaum hatte
ich den Satz zu Ende gelesen, ergoss sich wie ein Licht die Gewissheit
in mein Herz, und alle Schatten des Zweifels waren zerstoben“.

Ein (konstruiertes?) Weltereignis, das sich wie eine Passage aus
einer Schnulze von Hedwig Courths-Mahler liest. Wir wissen nicht,
wie ehrlich die Geschichte erzählt ist, ob der Autor seiner Phantasie
freien Lauf ließ, oder wie zufällig diese Bibelstelle (Röm 13,13-14) tat-
sächlich war. Mit diesen zwei Versen aus dem Römerbrief des Apostels
Paulus war jedenfalls der Gotteskrieger Augustinus geboren, dessen
Theologie das gesamte Christentum und darüber hinaus die Philoso-
phie bis zur heutigen Zeit entscheidend prägen sollte.

Ein Jahr später (387) ließ sich Augustinus taufen, natürlich in der
Mailänder Basilika und von Bischof Ambrosius persönlich. Wie oben
erwähnt, war dieser Ambrosius wie die Jungfrau zum Kinde zur Bi-
schofsehre von Mailand gekommen, was den theologischen Autodi-
dakten aber nicht daran hinderte, die Evangelien und die Briefe des
Christengründers Paulus so zu interpretieren, wie er sie verstand, be-
ziehungsweise verstehen wollte. An dieser speziellen Methode der Alle-
gorese nahm sich Augustinus ein Beispiel und begann, das wohl umfas-
sendste theologische Gesamtwerk der Geschichte zu schreiben.

Da es unmöglich ist, Augustins monumentale Bücher und Schrif-
ten an dieser Stelle auch nur annähernd zu erläutern, wollen wir uns
auf eine kleine Rezeption der historischen Figur Augustinus konzen-
trieren. Diese besteht zuerst einmal darin, Augustinus als einen der
größten Geister zu bezeichnen, die je gelebt haben. Selbst seine (zahl-
reichen) Gegner müssen unumwunden zugeben, dass dieser unge-
wöhnliche Mann aus Nordafrika sich mit einer Leidenschaft und Ener-
gie in das (neue) Christentum stürzte und den „Heiligen Schriften“ ein
inhaltliches Fundament gab, die ihresgleichen suchen. Nur wenige Ge-
lehrte konnten mit der Geistes- und Argumentationskraft des Augusti-
nus mithalten, niemand erreichte den Grad der Besessenheit, mit der

Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher

150

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


er sein künftiges Leben ausschließlich und kompromisslos Jesus Chris-
tus und der neuen Lehre widmete. Auch seiner Schaffenskraft hatte
niemand etwas entgegen zu setzen, und so blieben schließlich selbst so
kluge Konzepte wie die des Marcion und Julianus von Aeclanum sowie
Celsus und Pelagius chancenlos gegen die intellektuelle Urkraft des
(späteren) Bischofs von Hippo.

Augustinus ging systematisch vor. Da er sich mit jeder Faser seiner
Seele dem Christentum verschrieben hatte, musste er zuerst eine theo-
logische Begründung für die Irrtumslosigkeit der Heiligen Schriften
finden. Dabei kam ihm Ambrosius zu Hilfe, der ebenfalls fleißig Texte
schrieb und predigte, und dabei wie erwähnt gern zum Mittel der alle-
gorischen Deutung griff. Mit dieser Methode konnte der Mailänder
Bischof angeblich „Dunkelheiten und Unstimmigkeiten des Alten Tes-
taments aufhellen“ (der Theologe Ernst Dassmann in seinem Buch Au-
gustinus, Verlag Kohlhammer). Diese Behauptung des Bonner Profes-
sors ist typisch für eines der Kernprobleme nicht nur des Christentums,
sondern nahezu aller Religionen: Man deutet und interpretiert es ein-
fach so, wie man es gern hätte. Die „Dunkelheiten und Unstimmigkei-
ten des AT“ wurden jedenfalls weder von Ambrosius noch von Augus-
tinus oder sonst jemandem aufgehellt. Sie sind und bleiben so dunkel
und unstimmig, wie sie immer waren. Daran änderte auch Augustinus
´ Chuzpe nichts, bei einem Widerspruch zwischen einem Satz in der
Bibel und einer „klar erkannten Wahrheit“ nicht etwa den Bibelsatz als
falsch zu akzeptieren – sondern ihn „so auszulegen, dass der Wider-
spruch sich löst“ (Dassmann, Seite 96).

Wenn man all die Augustinus-Versteher und -Verehrer liest (es
gibt sie massenhaft), die den armen Konvertiten bedauern, weil er sich
an der Gottesfrage zermürbt habe, weil er Gott anthropomorph dachte
und glaubte, alles Seiende müsse „irgendwie stofflich“ gedacht werden,
da bekommt man fast Mitleid mit Augustinus. Obwohl ihm doch die
„befreiende Erkenntnis“ zuteil wurde, dass es neben dem Stofflichen
noch ein „rein geistiges Sein“ gibt und Gott als „Urgrund des Seins“ –
ein Geist ist! Als der Gesinnungsbruder Ambrosius dann noch predig-
te, Gottes Allmacht und seine Allwissenheit seien grenzenlos, ihm sei
„kein Ding unmöglich“ (in: de fide libri V), wusste Augustinus endgül-
tig Bescheid. Zweifel an der biblischen Kernaussage, Gott sei grund-
sätzlich „immer gerecht“, ließ er fortan nicht mehr zu. Und so versuch-

Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher

151

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


te der Heilige Augustinus, seine unselige Gnadenlehre ausgerechnet
mit einer der größten Ungerechtigkeiten der Bibel zu erklären: der
willkürlichen Benachteiligung von Esau gegenüber seinem Bruder
Jakob durch Gott (Maleachi 1,2-3 und Römer 9,13). Wir kommen
noch darauf zurück.

Die Lehren Augustins zur Prädestination und zur Erbsünde sollten
den Glauben der Menschen für Jahrhunderte nachhaltig prägen. Sie
formten das Christentum zu einer regelrechten Religion der Angst.
Abermillionen, ja Milliarden Menschen glaub(t)en seitdem, dass
– alles im Leben vorherbestimmt ist;
– jeder Mensch mit einer Erbsünde auf die Welt kommt;
– sexuelle Lust und Begierde „aus sich heraus böse“ sind;
– der Mensch allein durch Gottes Gnade „erlöst“ werden kann.
Augustinus behauptete – um seine Gnadenlehre zu begründen – allen
Ernstes, dass der Heilsplan Gottes seit ewigen Zeiten feststehe und ent-
sprechend „alles“ im Leben vorherbestimmt sei. Gläubig und damit
vorbereitet für das Heil werde der Mensch allein aufgrund der electio
(Erwählung) durch Gott. Die electio sei aber ein reiner Gnadenakt, al-
so vom Willen des Menschen nicht beeinflussbar. In seiner Spätschrift
de praedestinatione sanctorum versteigt sich Augustinus gar zu der Be-
hauptung, Gottes Barmherzigkeit konzentriere sich zwar auf die von
ihm Erwählten, doch der Herr sei deshalb mitnichten ungerecht, son-
dern lasse eben nur zu, das der sündige Mensch bekomme, was er ver-
diene: Gottesferne durch die ewige Verdammnis. In seiner Begrün-
dung für diese Absurdität beruft sich Augustinus immer wieder auf
den Apostel Paulus (Röm 9,16-20). Kritik oder irgendwelche Einwän-
de werden mit dem paulinisch-augustinischen Totschlagargument ab-
gebügelt: „Mensch, wer bist du, dass du mit Gott rechten willst!?“

Wurde wenigstens die Prädestinationslehre Augustins keine offizi-
elle Kirchenmeinung, so machte seine Erbsündenlehre Karriere bis hin
zum Dogma. Auf dem Konzil von Trient wurde am 17. April 1546 die
Lehre über die Erbsünde in Stein gemeißelt (Ut fides nostra catholica).
Auch heute noch (!) heißt es im Neuner-Roos-Lehrbuch Der Glaube
der Kirche: „Adam hat gesündigt…. (seine) Sünde ist auf alle seine
Nachkommen übergegangen und haftet einem jeden Menschen an.
Übertragen wird die Erbsünde … mittels der Zeugung“.

Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher

152

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Man muss sich das vor Augen führen: Allen Ernstes sagte Augusti-
nus, dass mit dem natürlichsten Prozess der Natur, der Fortpflanzung,
die Sünde verbunden sei! Dass jeder Mensch mit einer Erbsünde auf
die Welt komme. Und zwar durch jenen Akt der Zeugung, den Augus-
tinus verteufelt und zur „bösen“ Begierde (concupiscentia) stilisiert hat.

Die Erbsünden-Theorie des Heiligen von Hippo ist jedenfalls der-
maßen grotesk, dass man sich wundern muss über den Eifer frommer
Theologen, die das Thema seit 1600 Jahren nach allen Regeln der
Kunst analysieren – und trotzdem noch ernst nehmen. Wie ist es mög-
lich, dass intelligente Menschen solch eine grandiose Beleidigung des
menschlichen Geistes akzeptieren: Weil der „erste Mensch“ Adam (den
es gar nicht gab, siehe Kapitel 1), gegen ein Verbot verstoßen haben
soll (das es, weil es Adam nicht gab, auch nicht gegeben haben kann),
sollen alle Menschen, die jemals geboren wurden und werden, schon
als Babys mit einer Sünde belastet sein, die ohne reinigende Taufe zur
ewigen Verdammnis führt!

Eine schlimme Theorie ähnlichen Kalibers ist seine Gnadenlehre,
die eng mit der Lehre vom freien Willen, der Prädestination und der
Erbsünde verwoben ist. Völlig zurecht hat sie der Universalgelehrte
Kurt Flasch (Mainz) als „Logik des Schreckens“ bezeichnet. Sie basiert,
wie üblich, auf Schriften des Apostels Paulus, ohne den die Theologie
von Augustinus nicht denkbar ist. Damit man dessen Gnadenlehre
aber überhaupt verstehen kann, muss man Kapitel 9 des Römerbriefes
kennen. Darin nimmt Paulus Bezug auf das 1. Buch Mose und auf den
Propheten Maleachi. Es geht um die Ungeheuerlichkeit, dass Gott
Isaaks Zwillingssöhne Esau und Jakob unterschiedlich beurteilt. Noch
bevor sie geboren sind, sagt der Herr: „Der Ältere (Esau) wird dem
Jüngeren (Jakob) dienen“. Und, noch schlimmer: „Jakob habe ich ge-
liebt; Esau aber habe ich gehasst!“

Die Kurzform der Augustinischen Gnadenlehre geht so: Der
Mensch ist grundsätzlich, wegen Adams und Evas Ungehorsam, ein
Sünder. Und Sünder fallen der ewigen Verdammnis anheim. Jetzt
kommt´s: Da Gott aber gütig und barmherzig ist, „wählt“ er bestimmte
Menschen aus, die „erlöst“ und „gerechtfertigt“ werden. Diese erlan-
gen dann, wenn sie sich auch sonst im Leben anständig verhalten, die
ewige Glückseligkeit. Die Freiheit Gottes, ungeachtet irgendwelcher

Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher

153

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Verdienste des Menschen erwählen zu können, wen er will, wird „Gna-
de“ genannt.

Wer die Langform der Augustinischen Gnadenlehre lesen will, hat
die Auswahl unter mehreren Tausend Büchern, denn seit Augustinus
das Thema in einem Schreiben an den Mailänder Bischof Simplician
(De diversis quaestionibus ad Simplicianum I 2) erörtert hat, befassen
sich die Gelehrten weltweit in heiligem Eifer mit diesen Thesen. Vor-
aussetzung für die Gnade Gottes ist demnach der freie Wille des Men-
schen, Gutes oder Böses zu tun. In nachvollziehbarer Logik schreibt
Augustinus: „Unser Wille wäre kein Wille, wenn er nicht in unserer
Macht stünde. Aber weil er in unserer Macht steht, ist er frei“. Ganz so
einfach ist es jedoch nicht, denn der Mensch ist ja nicht wirklich frei:
„Die Begierde“ (Konskupiszenz) hat ihn fest im Griff, zumindest sieht
das Augustinus so. Aus seinem Dilemma komme der Mensch nur he-
raus, wenn er der Begierde entsagt und an Jesus Christus glaubt. Aber,
eine weitere Hürde: zum unabdingbaren Glauben ist zusätzlich Gottes
Gnade erforderlich.

Daraus ergibt sich eine entscheidende Frage: Nach welchen Krite-
rien gewährt Gott denn seine Gnade? Wenn der Mensch diese nicht
kennt, kann er sich ja auch nicht danach richten. Die Antwort, die Au-
gustinus gibt, klingt billig und dürftig. Was er als Antwort versteht, ist
die stete Wiederholung der paulinischen Standard-Formel: „Der Herr
erbarmt sich, wessen er will; und er verstockt, wen er will!“ (Röm
9,18).

Wer diesen Vers tatsächlich ernst nimmt in all seinen Konsequen-
zen und als Gottes wahres Wort begreift, braucht an dieser Stelle ei-
gentlich nicht weiter nachzudenken. Er zeigt damit, dass er seinen
(von Gott gegebenen) Verstand an der Kirchentür abgegeben hat.
Denn mit seiner schicksalhaften Behauptung sagt Paulus ja nichts an-
deres, als dass der Allmächtige willkürlich handelt, sich also nicht an
(ethischen) Maßstäben orientiert. Damit sitzt der Mensch aber in der
Falle: Er ist dem Willen, bzw. der Gnade des Herrn vollkommen ausge-
liefert. Selbst kann er nichts zu seiner Erlösung beitragen, weder durch
intensiven Glauben noch durch gute Taten oder ein gottesfürchtiges
Leben. Der Herr erbarmt sich, wessen er will; und er verstockt, wen er
will.

Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher

154

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Normalerweise müsste man eine solch fragwürdige These einfach
ignorieren. Doch die Geschichte lehrt etwas anderes: Die Augustini-
sche Gnadenlehre machte Karriere, und zwar auf verhängnisvolle Wei-
se! Sie wurde erst in Kirchenkreisen, dann in der Gesellschaft als Legi-
timation für Gewaltanwendung verstanden und missbraucht. Der His-
toriker Kurt Flasch nennt Augustins Gnaden- und Erbsündenlehre
„ein Ferment der europäischen Geschichte, das Staatsereignisse be-
stimmte“. Zum Beispiel bei der Verfolgung der Katharer und der Ver-
treibung der Hugenotten. Vor allem aber habe diese furchtbare Lehre
die Kultur der Angst in Europa verschärft. Flasch zitiert seinen franzö-
sischen Kollegen Jean Delumeau, dessen berühmtes Buch Angst im
Abendland – die Geschichte kollektiver Ängste in Europa einen promi-
nenten Hauptdarsteller hat: Augustinus. Noch im vergangenen Jahr-
hundert, so Delumeau, haben fromme Mütter ihre Neugeborenen
nicht geküsst, bevor diese nicht getauft waren! Die Babys waren ja
„kontaminiert“ mit der Erbsünde…

Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher

155

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Fides et ratio,
die Sache mit der Offenbarung

Es ist der wohl spannendste Aspekt jeder Religion: Woher wissen die
Menschen eigentlich: a) wer Gott ist, b) wie er aussieht, c) was er von
seinen Geschöpfen erwartet? Die Beantwortung dieser Kernfragen ist
das A und O des Glaubens, denn ohne diese Antwort ist alles nichts
(wert). Aber wie bloß sollen, wollen oder können es die Menschen ge-
schafft haben, Kenntnis von Gottes unergründlichem Willen zu erhal-
ten? Sie hatten selbst ja keinerlei Möglichkeit, diesen Prozess in Gang
zu setzen oder in irgendeiner Weise zu forcieren.

Eigentlich eine große, eine schwere Frage. Nicht aber für die rö-
misch-katholische Kirche. Sie hat im Rahmen des Zweiten Vatikani-
schen Konzils am 18. November 1965 die „Dogmatische Konstitution“
Dei verbum verabschiedet. Darin heißt es schon zu Anfang unmissver-
ständlich: „Gott hat in seiner Güte und Weisheit beschlossen, sich
selbst zu offenbaren und das Geheimnis seines Willens kundzutun“. In
Kapitel 1, Punkt 5 sagen die frommen Gottesmänner auch gleich, wie
mit dieser Offenbarung umzugehen ist: „Dem offenbarenden Gott ist
der Gehorsam des Glaubens zu leisten“. Das muss man sich auf der
Zunge zergehen lassen: Gehorsam des Glaubens. Soll heißen: Gehor-
sam ist Pflicht (gegenüber denen, die das verlangen). Und, damit es
auch der letzte Tor versteht, setzten der Papst und die Bischöfe noch
einen drauf: Der Mensch müsse sich dem offenbarenden Gott „mit
Verstand und Wille voll unterwerfen“ und der Offenbarung „willig zu-
stimmen“. Aber auch das reicht noch nicht aus: Der Glaube könne nur
vollzogen werden „durch die helfende Gnade Gottes und den inneren
Beistand des Heiligen Geistes“.

Ganz schön anstrengend, so eine Offenbarung. Was aber tun,
wenn der innere Beistand ausbleibt? Wenn Gott die Gnade verweigert?
Wenn der Verstand, den der Mensch selbst ja nicht kontrollieren kann,
sich gegen den erzwungenen Glauben sträubt? Was ist dann mit diesen

Kapitel 12 

157

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


armen Geschöpfen: Müssen sie, weil ihr Verstand sie im Stich lässt und
die Gnade ohne ihr Mitwirken an ihnen vorbei geht, in die ewige Höl-
le? Und, sollte die göttliche Botschaft so verstanden werden: Was ist
dann mit jenen Menschen, die abseits der Erfahrungs- und Glaubens-
welten des Christentums geboren und erzogen wurden und werden,
die auch nicht getauft sind, in China etwa oder in Saudi-Arabien. Sind
diese Heiden, Hindus, Moslems oder Buddhisten dann auf ewig ver-
dammt? Die Kirche gibt darauf keine klare Antwort.

Schon früh in der Kirchengeschichte wurde leidenschaftlich über
das Verhältnis von Glaube und Vernunft gestritten. Und wie man sich
denken kann, hat der Glaube jeweils über die Vernunft obsiegt. Dabei
bedurfte es erheblicher intellektueller Verrenkungen, die zu vollführen
die frommen Männer (Frauen hatten damals nichts zu sagen) sich
nicht gescheut haben, um das Glaubensgebäude auf ein stabiles Fun-
dament zu stellen und es dauerhaft zu verankern.

Fides et ratio, Glaube und Vernunft. Papst Gregor XVI. war beson-
ders intensiv damit befasst, wir kommen noch darauf zurück. Auch
Papst Johannes Paul II. hat dazu (am 14. September 1998) eine Enzy-
klika verkündet, die wie üblich zu einem superlangen Schriftstück ge-
raten ist, so schwierig zu lesen, dass es sein eigentliches Ziel verfehlt:
All das, was die Kirche für notwendig erachtet, wird zwar gesagt – geht
aber an den Gläubigen komplett vorbei. Sie kriegen es (die Enzyklika)
entweder gar nicht mit, oder sie können nichts damit anfangen. Denn
der Papst bedient sich einer komplizierten Pastoralsprache, die mehr
vernebelt als erhellt.

Immerhin scheint der Auftakt den modernen Zeiten angemessen,
denn unter Punkt 5 gesteht Johannes Paul II. zu, dass die Kirche „nicht
umhin (kann), den Einsatz der Vernunft für das Erreichen von Zielen
anzuerkennen…“. Das ist ein klares Wort, sollte man meinen. Doch
den schönen Worten folgen keine inhaltliche Konsequenzen. Dafür be-
ginnt der Papst sogleich zu relativieren – und weist vorsichtshalber
schon mal darauf hin, „dass die Offenbarung bis heute etwas Geheim-
nisvolles bleibt“. Dann erklärt er, wie das mit der Vernunft gemeint ist:

„Der Vernunft, die das Geheimnis zu verstehen sucht, kommen auch die in
der Offenbarung vorhandenen Zeichen zur Hilfe. Sie dienen dazu, die
Wahrheitssuche gründlicher vorzunehmen und dem Verstand selbständige
Erkundungen auch innerhalb des Geheimnisses zu ermöglichen. Diese Zei-

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

158

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


chen geben zwar einerseits der Vernunft größeres Gewicht, weil sie ihr erlau-
ben, mit den ihr eigenen Mitteln, auf die sie zu Recht stolz ist, das Geheim-
nis von innen her zu ergründen; andererseits sind die Zeichen für die Ver-
nunft Ansporn, über ihre zeichenhafte Wirklichkeit hinauszugehen, um de-
ren jenseitige Bedeutung, die sie tragen, zu erfassen. In ihnen ist also eine
verborgene Wahrheit bereits gegenwärtig, auf die der Verstand verwiesen
wird und von der er nicht absehen kann, ohne das ihm angebotene Zeichen
selbst zu zerstören“.

Was soll das heißen? Zeichenhafte Wirklichkeit, was ist das? Verborgene
Wahrheit? Welche Wahrheit ist verborgen und warum? Hier wird die
Vermutung zur Gewissheit, dass es gerade diese verquaste Formelspra-
che der Amtskirche ist, die den Glauben so anstrengend macht. Weil
sie die Lebenswirklichkeit der Menschen außer acht lässt. Das zeigt
auch das nächste päpstliche Wortgetöse:

„Die christliche Offenbarung ist der wahre Leitstern für den Menschen zwi-
schen den Bedingtheiten der immanentistischen Denkweise und den Veren-
gungen einer technokratischen Logik; sie ist die äußerste von Gott angebote-
ne Möglichkeit, um den ursprünglichen Plan der Liebe, der mit der Schöp-
fung begonnen hat, vollständig wiederzufinden“.

So geht es seitenlang weiter in der Enzyklika – bis dann eine erstaunli-
che Wendung eintritt: Die Vernunft, deren Gebrauch vorher angeblich
noch so wichtig war, ist plötzlich nicht mehr zu gebrauchen – weil
Adam und Eva gesündigt haben! Papst Johannes Paul zitiert den Apos-
tel Paulus, warum die Fähigkeit zur Vernunft verloren gegangen ist:

„Das Buch Genesis beschreibt auf anschauliche Weise den Zustand des
Menschen, wie Gott ihn in den Garten Eden setzte, in dessen Mitte »der
Baum der Erkenntnis von Gut und Böse« stand. Das Symbol ist klar: Der
Mensch war nicht in der Lage, von sich aus zu unterscheiden und zu ent-
scheiden, was gut und was böse war, sondern musste sich auf ein höheres
Prinzip berufen. Verblendung durch Überheblichkeit verführte unsere
Stammeltern zu der trügerischen Täuschung, sie wären souverän und unab-
hängig und könnten auf die von Gott stammende Erkenntnis verzichten. In
ihren Ur-Ungehorsam zogen sie jeden Mann und jede Frau hinein und füg-
ten der Vernunft Wunden zu, die von da an den Weg zur vollen Wahrheit
behindern sollten… Die Augen des Verstandes waren nun nicht mehr in der
Lage, klar zu sehen: die Vernunft wurde zunehmend zur Gefangenen ihrer
selbst.“

Ganz auf die Vernunft konnte und wollte die Kirche dann aber doch
nicht verzichten. Als im 18. Jahrhundert der Fideismus aufkam (eine

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

159

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Lehre, wonach nur der Glaube zählt und dieser absoluten Vorrang vor
der Vernunft hat) und diese Lehre auch noch Anhänger gewann, läute-
ten im Vatikan die Alarmglocken. Pontifex Gregor XVI. reagierte so-
fort und formulierte Lehrsätze, die der fideistische Ketzer Louis
Eugène Bautain aus Straßburg im Jahr 1840 unterschreiben musste.
Darin legte der Vatikan kraft seiner Autorität fest, dass sich die Gött-
lichkeit der Offenbarung „mit Sicherheit“ auch jenseits des Glaubens
beweisen lasse. Unter anderem sei der Beweis aus den „Wundern Jesu“
abzuleiten. Diese hat zwar kein Zeitgenosse des 19. Jahrhunderts sehen
oder überprüfen können, sie seien aber trotzdem wahr. Im Übrigen ge-
he die Vernunft „dem Glauben voraus“ – obwohl sie „durch die Erb-
sünde schwach und dunkel geworden ist“ (Lehrsätze 5 und 6 in: „Der
Glaube der Kirche“, Urkunden der Lehrverkündigung, Verlag Friedrich
Pustet, Regensburg).

Auch Gregors Nachfolger Pius IX. musste sich gleich mehrfach in
Rundschreiben (Qui Pluribus 1846 oder Syllabus 1864) und anderen
Bekundungen zur Vernunft äußern – und setzte wiederum andere Ak-
zente. Jetzt hieß es plötzlich: „Wohl steht der Glaube über der Ver-
nunft“ (Lehrsatz 7). „Niemals“ könne die Religion von der menschli-
chen Vernunft abgeleitet oder vervollkommnet werden (Lehrsatz 9).
Noch komplizierter wird es, wenn die Kirche wortreich versucht, ihren
Begründungszwang auf die Spitze zu treiben: Untrennbar sei der Glau-
be mit „Gehorsam“ verbunden (was die Kirche sagt, muss geglaubt
werden), aber auch das reiche noch nicht aus: Zum Gehorsam, bekräf-
tigte Papst Pius, müsse sich natürlich auch noch „Gottes Gnade“ gesel-
len. Doch dummerweise wird diese Gnade nicht jedem zuteil, ein Pro-
blemfeld, das die Kirche gern umschifft. Für alle Seelen, welche die ge-
nannte Voraussetzungen erfüllen, sei „die natürliche Erkennbarkeit
Gottes“ aber gegeben.

Naja, das kommt wohl auf die Perspektive an. Denn dass die Sache
mit der Offenbarung nicht einfach ist, zeigt sich auch in den Formulie-
rungen des Katechismus der katholischen Kirche (KKK), in dem die
Lehre offiziell erklärt wird. Im Jahr 1992 hatte Papst Johannes Paul II.
den neuen Katechismus promulgiert (verkündet und in Kraft gesetzt)
und zugleich eine Sonderkommission berufen, die aus dem etwas um-
fangreich geratenen Buch ein kompaktes „Kompendium“ erstellen soll-
te. Zum Chef dieser Kommission wurde der deutsche Kardinal Joseph

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

160

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Ratzinger berufen, der später selbst Papst werden sollte. In diesem Ka-
techismus heißt es also gleich in Kapitel 2, dass sich der gütige Gott
selbstverständlich allen Menschen offenbart. Von Anfang an habe er
mit Adam und Eva das Gespräch gesucht und den Kontakt auch nach
dem Sündenfall nicht abreißen lassen. Nach der Sintflut habe er dann
mit Noah einen „Bund“ geschlossen und später Abraham „zum
Stammvater einer Menge von Völkern“ erwählt. Außerdem habe Gott
die Israeliten zu seinem „auserwählten Volk“ erkoren. Zu guter Letzt
würden die Propheten auch noch die „radikale Erlösung“ verkünden,
aus dem Stamme Davids werde der sehnlichst erwartete Messias her-
vorgehen. Mit diesem Jesus, dem Sohn Gottes, so Punkt 9 des Kate-
chismus, sei dann aber die letzte Stufe der Offenbarung erreicht wor-
den. Um deren Endgültigkeit zu betonen, ließ Kardinal Ratzinger noch
ein Zitat des Heiligen Johannes vom Kreuz anhängen, in dem es heißt,
dass Gott „alles“ gesagt habe. Mehr sei nicht zu erwarten.

Somit wenden wir uns nun den Propheten zu, die die Gunst der
göttlichen Offenbarung persönlich genießen durften. Die Erfindung
des Mediums Prophet hat es überhaupt erst möglich gemacht, einen
Mittler zu haben, also eine Schnittstelle zwischen Gott und seinen Ge-
schöpfen. Prophet kann man natürlich nicht lernen, es ist kein Beruf.
Prophet wird man ausschließlich von Gottes Gnaden. Wer jetzt meint,
diese ganz besondere Auszeichnung sei nur wenigen erlauchten Men-
schen zuteil geworden, irrt jedoch. Gott brauchte gleich mehrere Dut-
zend Propheten (die allesamt im babylonischen und judäischen Raum
zuhause waren), um seine Botschaft zu verkünden. Denn darum ging
und geht es: Ohne Offenbarung keine göttliche Botschaft, ohne Bot-
schaft kein vermittelbarer Gott.

Aber was ist nun genau eine Offenbarung, wie funktioniert sie,
jenseits der offiziellen Dialektik? Nun, wir bemühen zur Definition
einmal die (katholische) Kirche selbst, in Form diverser Verlautbarun-
gen; zum anderen die Erklärungen der berühmten amerikanischen Bi-
belwissenschaftler William LaSor, David Hubbard und Frederic Bush,
die das Monumentalwerk Old Testament Survey verfasst haben (Das
Alte Testament, Brunnen Verlag Gießen, Abk. hier: DAT genannt).
Dessen deutsche Bearbeitung umfasst stolze 1264 Seiten und stammt
von dem evangelischen Theologieprofessor, Historiker und Missionar
Helmuth Egelkraut. Darin heißt es, wie könnte es anders sein: „Die Of-

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

161

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


fenbarung ist die Grundfrage der Religion überhaupt“. Ohne Verständ-
nis für die Offenbarung sei der Glaube an Gott nicht möglich.

Das war natürlich auch dem Vatikan bewusst, der schon vor über
100 Jahren auf die Offenbarungs-Skepsis reagierte, und zwar mit der
berühmten Enzyklika Providentissimus Deus von Papst Leo XIII im
Jahr 1893. Dort erklärt der Heilige Vater unter Punkt IV, „wie die Hei-
lige Schrift studiert werden soll“. Spannend zu lesen, wie sich der Pon-
tifex dabei über die „Dreistigkeit“ der „Rationalisten“ (Verstandesmen-
schen) ereifert, „die hochheilige Wahrheit der göttlichen Bücher zu er-
schüttern“. Diese Leute würden die Bibel „durchspähen“ und Bücher,
Broschüren sowie Zeitungen dazu nutzen, „um ihr tödliches Gift aus-
zuschütten“.

Nun, mit vernünftiger Argumentation hat dieser päpstliche Zorn
nicht viel zu tun. Ähnlich verhält es sich mit den Enzykliken Spiritus
Paraclitus von 1920 (Papst Benedikt XV) und Divino afflante Spiritu
von 1943 (Papst Pius XII). Am wichtigsten ist aber ohne Frage die vor-
hin bereits erwähnte Konstitution Dei verbum (Das Wort Gottes), die
man nach vierjähriger, mühseliger Arbeit – erst der fünfte Entwurf
wurde akzeptiert – zum Ende des Konzils 1965 verabschiedet hat. Da-
rin steht ein ebenso entscheidender wie fragwürdiger Satz: „Ohne die
zuvorkommende und helfende Gnade Gottes kann der Glaube nicht
vollzogen werden“ (DV 5). Ein Satz von erschreckender Unbarmher-
zigkeit, denn wenn die Gnade tatsächlich ein „Geschenk Gottes“ ist:
Was kann der arme Sünder denn dafür, wenn er nicht in den Genuss
der Gnade kommt und somit auch nicht glauben kann?

Offenbaren, hebräisch galà, bedeutet soviel wie „offen legen, ent-
blößen“. Das ist in diesem biblischen Kontext ein bisschen irreführend,
denn Gott entblößt sich natürlich nicht, zudem hat der Ausdruck „of-
fen legen“ etwas Zwanghaftes. Gemeint ist, dass Gott sich einem Men-
schen zuwendet und ihm etwas erzählt/verkündet/übermittelt. Nun
darf man sich die Sache mit den Propheten nicht so vorstellen, dass
der liebe Gott eines Tages zum Beispiel bei Jeremias zuhause erscheint,
„Guten Tag“ wünscht und in freundlichem Ton sagt, er habe etwas
Wichtiges mitzuteilen. Nein, die echte Offenbarung geschehe „mittel-
bar, d.h. vermittelt durch Menschen oder Geschehnisse, wobei Gott
nicht unmittelbar sichtbar, hörbar oder greifbar ist“ (DAT, Seite 35).
Das Indirekte sei nicht nur wichtig, sondern sogar notwendig, denn

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

162

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


der Mensch könne die unmittelbare Gottesbegegnung ohnehin „nicht
ertragen“. Dabei verweisen die Autoren auf das 2. Buch Mose (Exodus
20,18-20), in dem erklärt wird, allenfalls ein ganz besonderer Mensch
wie Moses könne vielleicht einen direkten Kontakt zu Gott (gehabt)
haben. Aber selbst Gottes getreuem Diener Moses wurde die Gnade
der Gottessicht nur sehr eingeschränkt zuteil, wir kommen gleich da-
rauf zurück.

Interessant ist vor allem, dass (mit Blick auf Psalm 147) auch hier
Israel als das Volk genannt wird, „dem die besondere Offenbarung …
zuteil wurde“. Wie der katholische Katechismus, zählen auch die pro-
testantischen Autoren des DAT „die Befreiung und den Auszug aus
Ägypten, die Bewahrung in der Wüste und den Einzug in das verhei-
ßene Land“ (Kanaan) zu den „grundlegenden Offenbarungstaten Got-
tes“. Tatsächlich ist genau das die Interpretation, die zum Kernbestand
des jüdischen und christlichen Glaubens gehört, also konstitutiv ist:
Die Christen gestehen ihren jüdischen Glaubensbrüdern und -schwes-
tern den einmaligen Sonderstatus als „auserwähltes Volk“ zu, den die-
se seit rund 3000 Jahren für sich reklamieren.

Aber wie glaubwürdig ist solch eine Offenbarung? Warum sollte
sich der liebe Gott auf der großen weiten Welt ausgerechnet ein kleines
Volk an der Schnittstelle zwischen Orient und Okzident als „Bündnis-
partner“ ausgesucht haben? Ein „Volk“ zudem, das es damals, zu Abra-
hams und Isaaks Zeiten, noch gar nicht gab! Dass die Juden sich selbst
als Gottes Lieblinge betrachten und diese herausragende Sonderstel-
lung begrüßen, mag ja noch verständlich sein. Doch wäre es nicht
merkwürdig, ungerecht und unverständlich, wenn der Allmächtige sei-
nen Geschöpfen tatsächlich zweierlei Gunst gewährt und sie in „auser-
wählt“ (1. Wahl) und „nicht auserwählt“ (2. Wahl) sortiert? Die These
von der Sonderstellung einer Volksgruppe widerspricht jedenfalls ele-
mentar dem göttlichen Prinzip der absoluten Gerechtigkeit, wonach
„vor Gott alle Menschen gleich“ sind (Röm 2,11).

Hinzu kommt, dass die Behauptung der „grundlegenden Offenba-
rungstaten Gottes“ wohl eher jüdisch-christlichem Wunschdenken
entspricht: Eine Befreiung „des geknechteten Volkes“ und ein Auszug
aus Ägypten sowie eine angeblich 40jährige Wanderschaft durch die
(nahrungslose) Wüste sind ebenso wie der „Einzug ins gelobte Land“
nicht einmal im Ansatz belegbar! Wenn ein ganzes „Volk“ mit x-tau-

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

163

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


send Menschen jahrzehntelang durch die Wüste zieht und dort lebt,
werden automatisch Spuren hinterlassen, und seien es nur Scherben
eines zerbrochenen Kruges oder kaputte Töpfe und Waffen. Doch ob-
wohl Bibelwissenschaftler und Archäologen jedes Sandkorn auf der Si-
nai-Halbinsel durchsiebt haben, fanden sie nichts, was der biblischen
Darstellung auch nur im Entferntesten entspricht. Die renommierten
Wissenschaftler und Autoren Israel Finkelstein und Neil Silberman ha-
ben darüber ein ganzes Buch geschrieben (Keine Posaunen vor Jericho,
dtv), das sich in die lange Reihe jener Kritiken einreiht, die vom Mär-
chen-Charakter der biblischen Geschichten überzeugt sind.

Ein wahrhaft Gläubiger nimmt von Fakten indes keine Notiz. Bei-
spielhaft dafür steht der renommierte Theologe Dietrich Bonhoeffer,
der als Widerstandskämpfer von den Nazis ins KZ verfrachtet und
noch kurz vor Ende des Krieges im Mai 1945 ermordet wurde. Bon-
hoeffer, der zurecht als wahrer Held verehrt wird, schrieb folgende Zei-
len, die eindrucksvoll belegen, dass selbst kluge Köpfe der Bibel gern
aufs Wort glauben:

Das Jesuskind muss mit seinen Eltern fliehen. Hätte Gott es
nicht auch in Bethlehem vor Herodes hüten können?
Gewiss, aber nicht danach haben wir zu fragen, was Gott alles
wollen und tun könnte, sondern was er wirklich will. Gott will,
dass Jesus nach Ägypten flieht, er zeigt damit, dass der Weg Jesu
gleich von Anfang an ein Weg der Verfolgung ist, aber er zeigt
auch, dass er Jesus behüten kann und dass Jesus nichts zustoßen
wird, solange es Gott nicht zulässt. Jesus lebt nun in Ägypten,
dort, wo sein Volk einst in Knechtschaft und Not hatte leben
müssen. Der König soll nun sein, wo sein Volk war. Er soll die
Geschichte seines Volkes am eigenen Leibe durchleben. In
Ägypten litt Israel Not, in Ägypten fing die Not Jesu an, in
Ägypten mussten Gottes Volk und sein König in der Fremde im Elend leben.
Aus Ägypten aber führte Gott sein Volk ins
Gelobte Land, und aus Ägypten rief Gott seinen Sohn zurück
in das Land Israel.

Was soll man dazu sagen? Schon zu Bonhoeffers Zeiten war unter Bi-
belwissenschaftlern längst klar, dass es niemals eine Flucht der Heili-
gen Familie nach Ägypten gegeben hat. Auch eine Ermordung männli-
cher Säuglinge durch Herodes ist nirgendwo belegt. Diese Geschichte
wird übrigens auch nur bei Matthäus erwähnt (2,13), die anderen
Evangelisten wissen nichts davon. Aber wenn es um Gott und um den

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

164

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


wahren Glauben geht, sind die Frommen offenbar besonders großzü-
gig. Orthodoxe Juden nehmen auch heute noch „jedes Wort im Alten
Testament für bare Münze“, sagt der renommierte Theologieprofessor
Karl-Heinz Ohlig aus Saarbrücken. Christen sind sich diesbezüglich
nicht ganz so sicher, aber auch sie halten tapfer am Alten Testament
fest, das als unverrückbare Grundlage des christlichen Glaubens gilt.
Gleichwohl werden Katholiken und Protestanten merkwürdig wort-
karg, wenn es um die konkreten Umstände der Offenbarung geht –
oder sie tauchen ihre halbkonkreten Erklärungsversuche in ein Meer
der Worte, wo am Ende alles im Ungefähren verschwimmt. Dabei wür-
de man zu gerne wissen: Hat der Prophet Jesaja nun Gottes Herrlich-
keit schauen dürfen oder nicht? Und was ist mit dem begnadeten An-
führer Moses, der Gott angeblich sehen durfte? In Exodus 33,11 heißt
es: „Der Herr sprach mit Mose Auge in Auge wie ein Mensch mit
einem anderen“. Doch tatsächlich stand nur eine „Wolkensäule“ vor
ihm. Wenige Verse weiter spricht der Herr dann auch Klartext zu Mo-
ses: „Mein Gesicht darfst du nicht sehen; denn niemand, der mich sieht,
bleibt am Leben“ (Ex 33,20).

Mein Gesicht darfst du nicht sehen, den Rest aber schon. Ist das
noch ein ernst zu nehmender biblischer Dialog? Grundsätzlich muss
man an dieser Stelle fragen, was von einem Gott zu halten ist, der das
Spiel „Du darfst mich nicht sehen!“ auf die Spitze treibt, indem er zu
Moses wörtlich sagt: „Du kannst hier auf dem Felsen neben mir stehen,
doch wenn meine Herrlichkeit vorüberzieht, darfst du nicht gucken. Ich
werde dich in einen Felsspalt stellen und meine Hand vor deine Augen
halten, bis ich vorüber bin“. Ein allmächtiger Gott, der sich selbst „mei-
ne Herrlichkeit“ nennt? Der Herr fügt laut Bibel übrigens noch hinzu:
„Dann werde ich meine Hand wegnehmen und dann kannst du mir
nachschauen. Aber von vorne darf mich niemand sehen!“ (Ex 33,23).
Und was ist in diesem Zusammenhang eigentlich mit Vater Abraham?
Hat der nicht mehrfach mit Gott reden dürfen und ihn dabei eigent-
lich auch sehen müssen? Auf diese Frage hat die Stuttgarter Erklärbibel
eine spektakuläre Antwort: Abraham habe seine Offenbarungen „im
Tiefschlaf “ erhalten, heißt es dort allen Ernstes. Es wäre wirklich inter-
essant zu wissen, welche Quelle die Stuttgarter Theologen für diese In-
formation reklamieren wollen.

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

165

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Propheten wurden und werden fast immer als mittelalte Männer mit langem Bart
und Schriftrolle dargestellt. Dieses Fresco aus der Herz-Jesu-Kirche in Berlin
(Prenzlauer Berg) zeigt den Propheten Jesaja, der angeblich Gott sehen durfte –
und dann doch nur vom „Saum“ des göttlichen Gewandtes berichtete.

Aber noch interessanter ist: Warum glauben erwachsene Menschen
solche offenkundigen Märchen? Geschichten, die erkennbar der blü-
henden Phantasie antik denkender und fühlender Menschen ent-
sprungen sind? Wie zum Beispiel die Anschauung Gottes durch den
Propheten Jesaja. Wer diese Passagen in der Bibel liest, braucht mehr
als nur den wahren Glauben – er braucht Humor. Wir zitieren Jesaja,
Kapitel 6 aus Die gute Nachricht von der Deutschen Bibelgesellschaft:

„Es war in dem Jahr, als König Usija starb. Da sah ich Gott, den Herrn, er
saß auf einem sehr hohen Thron. Der Saum seines Mantels erfüllte den gan-
zen Tempel. Er war umgeben von mächtigen Engeln. Jeder von ihnen hatte
sechs Flügel; mit zweien bedeckten sie ihr Gesicht, mit zweien den Leib, zwei
hatten sie zum Fliegen. Die Engel riefen einander zu: Heilig, heilig, heilig ist
Gott, der Herr der Welt, die ganze Erde bezeugt seine Macht!
Von ihrem Rufen bebten die Fundamente des Tempels und das Haus füllte
sich mit Rauch. Vor Angst schrie ich auf: Ich bin verloren! Ich bin schuldig

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

166

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


und unwürdig, von Gott zu reden, genauso wie das Volk, in dem ich lebe.
Und ich habe den König gesehen, den Herrn der ganzen Welt“.

Normalerweise müsste man jetzt fragen: Was hat der gute Mann ge-
raucht, als er das aufgeschrieben hat? Warum erzählt Jesaja uns vom
„Saum des Mantels“, aber nichts vom Angesicht des Herrn, wenn er
ihn denn nun schon mal gesehen hat? Stattdessen berichtet der Pro-
phet von den Engeln, die an dieser Stelle wahrlich zweitrangig sind.
Die Stuttgarter Erklärbibel sagt uns dazu, die Anschauung des Herrn
sei „in Form einer Vision“ erfolgt. Gott sei eben so unfassbar groß,
dass „allein der Saum seines Mantels die ganze Tempelhalle gefüllt“
habe…

Aber es kommt noch besser, denn nun ergreift der Herr selbst das
Wort – und verblüfft mit unerhörten Zerstörungsphantasien. Jesaja
schreibt:

„Dann hörte ich, wie der Herr sagte: Wen soll ich senden? Wer ist bereit,
unser Bote zu sein? Ich antwortete: Ich bin bereit, Herr, sende mich! Da sag-
te er: Geh und sage dem Volk: Hört nur zu, ihr versteht doch nichts; seht hin,
soviel ihr wollt, ihr erkennt doch nichts!“

Gott bescheinigt den Menschen, seinen eigenen Geschöpfen, dass sie
zu nichts taugen. Und er setzt noch einen drauf, indem er gar nicht
will, dass sie ihn (als Gott) erkennen. Er fordert Jesaja auf:

„Rede zu ihnen, damit ihre Herzen verstockt werden, ihre Ohren verschlos-
sen und ihre Augen verklebt, sodass sie mit ihren Augen nicht sehen, mit
ihren Ohren nicht hören und mit ihrem Verstand nicht erkennen. Ich will
nicht, dass sie zu mir umkehren und geheilt werden!“

Jesaja, von dieser göttlichen Offenbarung komplett überfordert, fragt
nicht nach dem Grund für Gottes merkwürdigen Wunsch, dass die
Menschen ihn gar nicht erkennen sollen; sondern nur nach der Dauer
des unverständlichen Banns: „Wie lange soll das dauern?“. Und Gott
gibt die verstörende Antwort: „Bis die Städte zerstört sind und die Häu-
ser leer stehen und das ganze Land zur Wüste geworden ist“. Warum der
Herr erst einen Boten sucht, der dann aber doch nichts Göttliches mit-
teilen, sondern die Leute mit der Horrornachricht verunsichern soll,
Gott habe keinerlei Lust auf sie und geheilt würden sie vorerst auch
nicht, kann – richtig: nur ein Geheimnis des Glaubens sein. Erstaunlich
an dieser unfassbaren Erzählung ist vor allem eins: Wie schaffen es die

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

167

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Gläubigen in aller Welt, arme und reiche, junge und alte, kluge und
dumme, solche Offenbarungen ernst zu nehmen?

Wer genauer wissen will, was es mit dem Phänomen der Offenba-
rung und den Propheten auf sich hat, wird indes enttäuscht. Auch die
frommen Autoren des DAT wissen es nicht, sie lassen ihre Leser hilf-
und ratlos zurück: „Die Wort-Offenbarung scheint mittels normaler
Sprache geschehen zu sein. Wie das geschehen ist, wird von der Bibel
nicht ausführlich erläutert“. Scheint geschehen zu sein? Die Theologen
wissen es nicht. Dennoch behaupten sie in heiligem Ernst, es gehöre
„zu den tiefsten Überzeugungen der Propheten, dass Gott mit ihnen in
verständlichen Worten geredet hat“. Für etwaige Zweifler haben sie
noch eine weitere, eher amüsante Erklärung: Es könne sich ja nur um
den richtigen Gott gehandelt haben, denn die heidnischen Götter seien
ja „nach atl. Sicht taubstumm“… (DAT, Seite 36).

Zum Schluss des Themas Offenbarung noch zwei Episoden, bei
denen nicht ganz klar ist, ob man darüber lachen oder weinen soll:
Obwohl die abrahamitischen Religionen ja nachdrücklich darauf hin-
gewiesen haben, dass Gott sein Offenbarungs-Soll erfüllt hat und wei-
tere Offenbarungen nicht zu erwarten sind, wimmelte es im Amerika
der Siedlerzeit von selbsternannten Propheten. Einer der erfolgreichs-
ten Gottesmänner damals hieß Joseph Smith aus dem Staate New York.
Der behauptete im Jahre 1827, ihm sei ein Engel namens Moroni er-
schienen, der ihm offenbart habe, auf versteckten Goldplatten seien
heilige Schriften eingraviert, die (nur) er mit Hilfe von zwei Zauber-
steinen (Urim und Tummin) übersetzen könne. Smith´s Geschichte ist
echt krass, sie kann in Büchern und im Internet nachgelesen werden,
deshalb hier nur ein kurzer Abriss: Aus seinem Hokuspokus zauberte
der wortgewandte Mr. Smith erst ein Buch mit Namen „Mormon“,
dann eine neue Religion mit christlicher Prägung. Das Ergebnis ist
nicht mehr zum Lachen: Die Mormonen (oder auch: Kirche Jesu Chris-
ti der Heiligen der letzten Tage) sind heute eine anerkannte Religions-
gemeinschaft mit weltweit 15 Millionen Gläubigen! Sie zählen sich zur
Christengemeinde, auch wenn die katholische und evangelische Ver-
wandtschaft davon nichts wissen will…

Die zweite Episode schließt das Thema ab. Auch hier reizt die Lek-
türe eher zum Kopfschütteln denn zu heiliger Ehrfurcht, aber das
könnte der sündige Mensch bitter bereuen, denn auf Missachtung der

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

168

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Heiligen Schrift steht die ewige Verdammnis. Auch diesmal geht es um
die Offenbarung des Propheten Jesaja, nun Kapitel 8, das in der Bibel
mit der Überschrift Eilebeute-Raubebald versehen ist. Nein, das ist kein
Name aus dem „Räuber Hotzenplotz“, sondern der gottgegebene Name
von Jesajas Sohn. Wörtlich heißt es:

„Der Herr sagte zu mir: Nimm dir eine große Tafel und schreibe darauf in
deutlich lesbarer Schrift: Eilebeute-Raubebald. Ich zeigte die Tafel zwei zu-
verlässigen Zeugen, dem Priester Urija und Secharja, dem Sohn Jeberechjas.
Als ich dann mit meiner Frau, der Prophetin, schlief, wurde sie schwanger
und brachte einen Sohn zur Welt. Da befahl mir der Herr: Nenn ihn Eile-
beute-Raubebald! Denn bevor er Vater und Mutter sagen kann, werden die
Reichtümer von Damaskus und die Schätze von Samaria dem König von
Assyrien zur Beute fallen“.

Gottes Offenbarung, sagt die Kirche, ist absolut wahr, auch wenn sie
nicht immer mit dem Verstand zu fassen ist. Man benötige dazu nur
das Himmelsgeschenk des Glaubens…

Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung

169

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Theodizee, oder:
Wie gerecht ist unser Gott?

„Warum schleppt sich blutend, elend/ unter Kreuzlast der Gerechte/
während glücklich als ein Sieger/ trabt auf hohem Ross der Schlechte?
Woran liegt die Schuld? Ist etwa/ unser Herr nicht ganz allmächtig?/
Oder treibt er selbst den Unfug?/ Ach, das wäre niederträchtig!“
  
Heinrich Heine: „Zum Lazarus“

  Ist Gott, der Allmächtige, nicht nur gütig und barmherzig, sondern
tatsächlich auch gerecht? Es ist eines der spannendsten Kapitel jeder
Religion und das zentrale Thema der Menschheitsgeschichte: die Frage
der Gerechtigkeit. Verstanden natürlich als Gerechtigkeit nach mensch-
lichem Empfinden: Warum bin ich krank und muss leiden, ich habe
doch nichts Böses getan? Warum bin ich hässlich, die Kollegin aber
schön? Warum bin ich arm, der Nachbar aber reich? Warum ist der
eine talentiert, der andere aber nicht, dieser schlau, jener dumm? Das
Thema der (sozialen) Gerechtigkeit ist eine Frage, die alle Menschen,
gleich welcher Herkunft und welchen Glaubens, intensiv beschäftigt.
Sie ist auch Kernthema der Politik. Und, aus theologischer Sicht, ein
Fixpunkt der Erkennbarkeit Gottes.

Genau genommen müsste die Frage eigentlich lauten: Behandelt
der Schöpfer seine Geschöpfe gerecht, also gleich? Oder macht er Un-
terschiede, und wenn ja, warum? Oder ist solch eine Frage per se obso-
let, weil der Allmächtige selbstverständlich und grundsätzlich das im-
merwährende Recht hat, jenseits des menschlichen Gerechtigkeits-
empfindens, genau das zu tun was er will – und zwar ohne sich dafür
rechtfertigen zu müssen? Für die abrahamitischen Religionen, auf die
wir uns hier konzentrieren wollen, ist die Antwort klar: Gott ist nicht
nur gerecht, er ist die Gerechtigkeit selbst! Gott handelt, da sind sich
gläubige Juden, Christen und Moslems einig, immer richtig.

Kapitel 13 

171

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Tja, wenn es so einfach wäre! Die klaffende Diskrepanz zwischen
Anspruch und Wirklichkeit ist offenkundig. Schon die Tatsache, dass
sich seit Jahrtausenden Heerscharen von Philosophen, Theologen, Po-
litiker und Juristen fortwährend mit dieser Frage beschäftigen, zeigt
deutlich, dass Zweifel am göttlichen Gerechtigkeitsempfinden vorhan-
den sind: Die Erfahrungen seit Menschengedenken und die menschli-
che Wahrnehmung erzählen zudem eine ganz andere Geschichte: Die
Welt, die Gott erschaffen hat, quillt geradezu über vor Mühsal und
Leid, Terror und Not, Unglücken und Katastrophen. Eine gerechte
Äquivalenz zur Schönheit und Glückseligkeit des Lebens ist objektiv
nicht feststellbar, sie wird zudem individuell höchst unterschiedlich
empfunden. Denn genau danach begreift sich ja die Gerechtigkeitsfra-
ge: Warum ich?! Warum bin ich benachteiligt, warum ziehe ich das
kürzere Hölzchen? Und tatsächlich: Während Person A in Wohlstand
und Gesundheit ein langes und schönes Leben genießen darf, hat Per-
son B schon von Geburt an mit diversen Handikaps zu kämpfen und
keine Chance auf Gleichheit vor dem Herrn. Was soll daran gerecht
sein, wenn ein ganzer Kontinent (Afrika) an gravierender Mangeler-
nährung leidet und oftmals im Elend lebt, ein anderer Kontinent (Eu-
ropa) dagegen dauerhaft in relativem Wohlstand? Wer ist für die enor-
me Diskrepanz verantwortlich: Der Mensch selbst? Das Klima? Der
Zufall? Oder doch „der liebe Gott“?

Nun könnte man argumentieren: Gott hat ein anderes Gerechtig-
keitsempfinden als der Mensch. Das wäre nicht weiter verwunderlich,
denn schon der Gedanke, dass der Mensch genau so oder ähnlich
empfinden könnte wie der Allmächtige, klingt für Gläubige vermessen.
Andererseits hat der Herrgott den Menschen so erschaffen wie er ist,
was unweigerlich zur Konsequenz hat, dass der Mensch eben nur diese
„irdische“ Gerechtigkeit empfinden kann. Er muss so fühlen, auch weil
Empfindungen intuitiv oder impulsiv und damit nicht steuerbar sind.
Zwar ist zweifelsfrei erwiesen, dass kulturelle, medizinische oder so-
ziologische Entitäten einen enormen Einfluss auf das spezifische Ge-
rechtigkeitsempfinden des Einzelnen haben können. Aber das ändert
nichts am natürlichen Empfinden des Menschen, das universal ist: Ein
unverdientes Privileg wird ebenso wie eine unbegründete Benachteili-
gung in jeder Kultur als ungerecht empfunden. Und in der Welt, in der
wir leben, wimmelt es vor Privilegien und Benachteiligungen.

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

172

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Die religiöse (und politische) Brisanz des Themas ist gewaltig.
Denn die Feststellung, selbst die allerhöchste Instanz sei womöglich
ungerecht und handele gelegentlich willkürlich, könnte das theistische
Glaubensgebäude massiv ins Wanken bringen. Ein solches definitives
Urteil würde das Vertrauen der Menschen zerstören, ihr ethisches Ko-
ordinatensystem durcheinanderwirbeln und den echten und tiefen
Glauben an einen verständnisvollen, gütigen und barmherzigen Gott
praktisch unmöglich machen. Aber wie soll man sich aus dem existen-
tiellen Dilemma der Theodizee befreien?

Der Begriff „Theodizee“ wurde von dem deutschen Universalge-
lehrten Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716) geprägt und bedeutet
sinngemäß „Gottes Gerechtigkeit“ oder „Rechtfertigung Gottes“. Leib-
nizens philosophische Aussage, die Menschen lebten in der „besten al-
ler möglichen Welten“, wurde vielfach missverstanden, impliziert sie
doch a) dass Gott (aus experimentellen Gründen?) mehrere Welten ge-
schaffen haben könnte – oder b) dass er unsere Welt genau so schaffen
wollte, wie sie jetzt ist. Denn dass der Allmächtige eine Welt erschaffen
haben könnte, die er gar nicht wollte, ist unmöglich, weil diese Annah-
me dem göttlichen Axiom der Allmacht und Vollkommenheit wider-
spricht. Leibniz hat seinen Satz allerdings – und das relativiert ihn
durchaus – in metaphysischem Sinne verstanden, dass eine Welt nie
statisch, sondern immer dynamisch ist (also kontinuierlich besser
wird). Zugleich war für den klugen Wissenschaftler klar, dass selbst ein
allmächtiger Gott tatsächlich nicht alles vermag: „Logische Wahrhei-
ten“ etwa, wie die gegenseitige Bedingtheit von Gut und Böse, oder die
Gesetze der Mathematik und Physik, könne er nicht aufheben, meinte
Leibniz. Was zweifellos stimmt: Auch Gott kann nicht einfach mal aus
2 x 2 eine 5 machen. Die Rechnung würde nicht aufgehen.

Bislang haben auch die intelligentesten Leute der Erde keine über-
zeugende Erklärung für das Theodizeeproblem gefunden. Es wäre mü-
ßig, all die Kirchenlehrer und Philosophen zu zitieren, die sich mehr
oder weniger komplex und akademisch dazu geäußert haben. Wir wol-
len hier deshalb unsere eigenen Gedankengänge formulieren und un-
terscheiden dazu – im Sinne von Leibniz – drei Grundformen des
Übels:
a) das natürliche Übel, zu dem Unglücke und (Natur-)Katastrophen

zählen (malum physicum);

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

173

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


b) das moralische Übel, das von der Bosheit der Menschen herrührt
(malum morale);

c) das metaphysische Übel, das aus der menschlichen Unvollkom-
menheit resultiert und etwa Krankheit und Sterblichkeit betrifft
(malum metaphysicum).

Demnach ist der Tod durch ein Erdbeben ein malum physicum. Der
Tod durch Mord ist ein malum morale. Und der Tod durch Herzversa-
gen ein malum metaphysicum. Aber schon an diesem Punkt beginnen
die Definitionsprobleme: Was ist dann der Tod durch einen Verkehrs-
unfall, der aufgrund von Unwohlsein des Fahrers oder mangelnder
Aufmerksamkeit eines Beteiligten geschieht? Was ist mit Tod und Zer-
störung durch schwere Unwetter, die durch den menschlich verschul-
deten Treibhauseffekt verursacht worden sind? Morale, physicum, me-
taphysicum?

Man könnte nun, Gottes Existenz vorausgesetzt, mit Fug und
Recht behaupten, dass die Verhinderung oder zumindest Abmilderung
des malum physicum für den allmächtigen Gott kein echtes Problem
darstellen dürfte. Zwar würde eine göttliche Einflussnahme die tempo-
räre Außerkraftsetzung physikalischer Gesetze erforderlich machen
(was laut Leibniz nicht geht), aber bitte: Wer eine ganze Welt und den
unermesslichen Kosmos erschaffen kann, Sterne und Nebelhaufen und
Galaxien, der müsste eigentlich auch in der Lage sein, ein Erdbeben zu
verhindern. Der müsste fähig sein, Wirbelstürme im Zaun zu halten
oder zu steuern. Der müsste ermöglichen können, dass die Zellen im
menschlichen Organismus „normal“ wachsen und nicht entarten. Und
was das malum morale betrifft, so ist nicht nur für gläubige Menschen
leicht vorstellbar, dass Gott – wenn er denn wollte – die Menschen ge-
netisch und moralisch durchaus „gut“ veranlagen könnte. Ihnen den
Hass und die Aggressivität, den Neid und die Missgunst nimmt. Und
sie allesamt mit einer altruistischen Güte ausstattet, wie man sie gele-
gentlich bei Ordensschwestern findet.

Doch wir alle wissen: die Wirklichkeit ist eine andere. Während
Gott, der im Alten Testament unentwegt das Wort ergreift und mit
auserwählten Menschen lange Dialoge führt, seit dem Kreuzestod sei-
nes Sohnes beharrlich schweigt, versuchen die irdischen Schäfchen in
frommem Eifer seit Jahrtausenden, die Wege des Hirten verstandes-
mäßig zu erforschen – mit einem deprimierenden Ergebnis: Die Schäf-

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

174

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


chen sind grandios gescheitert! Selbst klügste Köpfe (wie David Hume)
und prominente Theologen (wie Karl Rahner) haben resigniert und
wollen das „unlösbare“ Theodizeeproblem „als wirklich unbegreiflich“
stehen lassen. Auch kritische Theologen wie Eugen Drewermann und
Hans Küng halten die Theodizeefrage für „offensichtlich unbeantwort-
bar“. Küng, der offiziell als liberal gilt, denkt in dieser Frage allerdings
recht konservativ und verlässt sogar den Boden der Vernunft: Es stehe
dem Menschen nicht zu, die Theodizee-Frage überhaupt zu stellen,
meinte er allen Ernstes. Dies sei eine zensorische „Anmaßung“. Ein
Urteil über Gottes Gerechtigkeit könne man sich „nur über den Glau-
ben“ bilden (Hans Küng: Christ sein, Piper Verlag).

Eine fragwürdige Einstellung: Wenn es problematisch wird, soll
der Mensch das Denken einstellen? Das hält (auch) der Fundamental-
theologe Prof. Armin Kreiner für „völlig abwegig“. Der Verzicht auf
vernünftige Kriterien bei der Beurteilung theologischer Kernprobleme
heilige nicht den Glaubensgehorsam, sondern entehre ihn zum „blin-
den Obskurantismus“ (Armin Kreiner: Gott im Leid, Herder Verlag).
In „Meyers Lexikon“ wird Obskurantismus so beschrieben: „Das Be-
streben, Menschen bewusst in Unwissenheit zu halten, ihr selbststän-
diges Denken zu verhindern und sie an Übernatürliches glauben zu
lassen“.

Auch der Theologe Klaus von Stosch hat sich des Themas ange-
nommen und versucht in seinem Buch Theodizee (utb) ausführlich,
die „Unmöglichkeit von Verbesserungen unserer Naturgesetze“ zu be-
gründen. Dazu bemüht er den im Jahr 2017 verstorbenen Naturphilo-
sophen Bernulf Kanitscheider. Demnach sind die Naturkonstanten in
unserem Kosmos (Lichtgeschwindigkeit, Gravitation etc) absolut per-
fekt aufeinander abgestimmt und können nur in exakt dieser Zusam-
mensetzung die Biogenese und Anthropogenese ermöglichen. Soll hei-
ßen: Wenn Gott in diese „natürliche Ordnung der Welt“ eingreifen
würde, bedeutete dies eine völlig andere Welt – oder das Ende dieser
Welt. Da aber theologisch nicht ernsthaft bestritten wird, dass Gott die
Weltordnung aus seinem souveränen Willen heraus ganz bewusst so
geschaffen hat, wie sie nun ist, ergibt sich ein logisches Problem, das
der antike Philosoph Laktanz so formuliert hat: Wenn Gott allmächtig
ist, dann kann er das Böse verbannen. Oder er hat die Welt genau so
gewollt, dann will er das Böse nicht verbannen. Oder, die pikante Vari-

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

175

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


ante: Er will es zwar, kann es aber nicht. Dann aber wäre Gott nicht
allmächtig…

An dieser Stelle wird es richtig spannend. Denn die Logik von
Leibniz, wonach ein vollkommenes Wesen keine unvollkommene Welt
schaffen kann, ist ja zwingend. Was ein Gott erschafft, ist eo ipso per-
fekt. Und tatsächlich: Wer den unfassbaren Kosmos betrachtet, die
kleine Erde als perfektes Teilchen des gigantischen Sonnensystems,
wer die wunderbare Artenvielfalt von Flora und Fauna, wer das faszi-
nierende Wunder des physiologischen und psychologischen Lebens in
all seinen Verästelungen betrachtet, der kann dahinter absolut den
„Plan und Willen eines göttlichen Schöpfers entdecken“ (der britische
Physiker und Theologe John Polkinghorne). Aber, die Gretchenfrage
folgt auf dem Fuß: Warum ist der Mensch, Gottes Premium-Geschöpf,
dann so fatal missraten? Warum ist der Mensch zu einem unvollkom-
menen Wesen voller Boshaftigkeit und Egoismus mutiert, dass selbst
der Schöpfer darüber zürnte – und sogar seinen eigenen Sohn „opfern“
musste, um die Menschen aus ihrem furchtbaren Sünden-Dilemma zu
befreien?

Die nüchterne Betrachtung der irdischen Realität bringt die Beste-
Welt-Hypothese von Leibniz jedenfalls augenblicklich ins Wanken:
Erdbeben, Überschwemmungen, Missernten, Hungersnöte, Brandka-
tastrophen, Kriege, Krankheiten, Missbildungen, Kriminalität, Gier –
die Liste der Faktoren, die „die beste aller möglichen Welten“ massiv in
Frage stellen, ist lang. Wie soll man es nennen, wenn eine Mutter bei
der Geburt ihres Kindes stirbt oder das Kind tot zur Welt kommt?
Wenn – neueste Unicef-Studie aus 2018 – jährlich weltweit 2,6 Millio-
nen Babys den ersten Lebensmonat nicht überleben? Was soll man sa-
gen, wenn ein Despot auf seine Bürger Bomben und Giftgas regnen
und unschuldige Menschen grausam foltern lässt? Wie soll man be-
werten, wenn irgendeine Seuche ganze Volksstämme ausrottet (allein
an der Spanischen Grippe vor 100 Jahren starben rund 70 Millionen
Menschen!) oder ständige Trockenheit in zahlreichen Regionen der
Erde Menschen und Tiere verenden lässt? Pech? Schicksal? Strafe?
Strafe für was? Oder ist am Ende alles nur Zufall – oder etwa doch
Gottes Wille? Wir wissen es nicht.

Was aber ganz offensichtlich ist: „Die beste aller möglichen Wel-
ten“ kann man sich durchaus anders vorstellen, besser nämlich, viel

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

176

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


besser. Der britische Mathematiker und Philosoph Bertrand Russell
drückte es so aus: „Meinen Sie denn, wenn Ihnen (wie Gott) Allmacht
und Allwissenheit und Jahrmillionen zur Verfügung stehen, um Ihre
Welt zu vervollkommnen, dass Sie dann nichts Besseres als den Ku-
Klux-Klan oder die Faschisten hervorbringen könnten?“ Auch der
gänzlich unverdächtige jüdische Publizist und Überlebende des Holo-
caust, Elie Wiesel, hat eine klare Meinung zum Thema Schuld: „Nie
werde ich die kleinen Gesichter der Kinder vergessen, deren Körper
vor meinen Augen als Spiralen zum blauen Himmel aufstiegen. Nie
werde ich die Augenblicke vergessen, die meinen Gott und meine Seele
mordeten… wie sollte ich nicht die Schöpfung verfluchen…“ (Elie
Wiesel: Alle Flüsse fließen ins Meer, Hoffmann & Campe).

Bei allem Respekt vor dem Genius Leibniz: Es ist ziemlich offen-
sichtlich, dass wir nicht in der besten aller möglichen Welten leben.
Warum aber der Herrgott in seiner Vollkommenheit eine unvollkom-
mene Welt geschaffen hat, wird wohl immer ein Rätsel bleiben. Denn
selbst wenn wir Gott fragen, ernsthaft, demütig und in aufrichtigem
Gebet: Er antwortet nicht. Gott hat noch nie geantwortet, es sei denn,
die geträumten, phantasierten und halluzinierten Antworten, von de-
nen „Propheten“ und andere emotional Verzückte berichten, lässt man
ernsthaft gelten. Den Menschen bleibt, so traurig das für fromme Zeit-
genossen auch sein mag, nichts anderes übrig, als sich ihres (gottgege-
benen) Verstandes zu bedienen und eigene Antworten zu finden. Und
dabei erst einmal die so genannte Willensfreiheit zu definieren.

Die Willensfreiheit, da sind sich die Experten einig, ist nicht nur
unabdingbare Voraussetzung für den Glauben; sondern auch zwingen-
de Handlungs-Voraussetzung für das Individuum. Hätte der Mensch
keinen freien Willen, sagt der Philosoph Immanuel Kant, wäre kein
ethisch begründetes Handeln möglich: der Mensch wäre fremdbe-
stimmt und damit ohne Schuld. In der Konsequenz würde das aber be-
deuten, dass Gott persönlich die Verantwortung für das Böse trüge!
Diese These würde indes das Vorstellungsvermögen der (meisten)
Gläubigen sprengen: Der Gedanke, Gott höchstselbst sei für das Grau-
en in der Welt verantwortlich, muss den göttlichen Nukleus aus Glau-
be, Hoffnung und Liebe ja geradezu zerstören. Insofern bleibt wenig
Raum, die Willensfreiheit des Menschen ernsthaft in Frage zu stellen.
Andererseits: Wenn der Wille wie von Gott gewollt absolut frei wäre,

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

177

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


würde das nach den Gesetzen der Logik bedeuten, dass die Zukunft
nicht vorherbestimmbar wäre, Gott also nicht allwissend sein könnte!
Denn wenn er als „Allwissender“ schon vorher wüsste, wie sich ein
Mensch beim Auftauchen des Problems X entscheidet, stünde dessen
Entscheidung ja schon fest – und wäre nicht mehr frei.

Die Frage der Willensfreiheit hat schon die ehrwürdigen Denker
und Theologen Erasmus von Rotterdam (1466-1536) und Martin Lu-
ther (1483-1546) intensiv beschäftigt. Während der niederländische
Kosmopolit und Philosoph die Willensfreiheit absolut bejahte (in: de
libero arbitrio), verneinte der deutsche Reformator sie ebenso ener-
gisch (in: de servo arbitrio). Wobei die Argumente des Holländers
deutlich logischer klingen: „Was soll unser allseits gelobter Gehorsam,
… wenn wir für Gott … nur ein solches Werkzeug sind wie die Axt für
den Zimmermann?“ Wenn die Leugner des freien Willens behaupteten,
alles sei (von Gott) vorherbestimmt, bedeute dies ja wohl auch, dass
Gott nicht nur die guten Werke bewirke, sondern auch die schlechten.
Daraus folgere, wie Erasmus präzise schloss, dass der Mensch nicht für
die Sünde verantwortlich gemacht werden könne.

Luther hielt dagegen. Doch der konfliktfreudige Mönch aus Wit-
tenberg, eigentlich bekannt für eine klare und deftige Sprache, schwur-
belt in seinem Artikel in einem theologischen Kauderwelch, das für
Normalgläubige kaum zu verstehen ist. Er spricht von „dreierlei Licht“,
dem Licht der Gnade, dem Licht der Natur und dem Licht der Herr-
lichkeit, und die beiden ersten Lichter würden besagen, „dass die
Schuld nicht des armen Menschen, sondern des ungerechten Gottes sei.
Denn sie können nicht anders über Gott urteilen, der die gottlosen
Menschen umsonst ohne Verdienste krönt und einen anderen nicht
krönt, sondern verdammt, der vielleicht weniger oder wenigstens nicht
mehr gottlos ist. Aber das Licht der Herrlichkeit redet anders und wird
alsdann zeigen, dass Gott… die gerechteste und offenkundigste Ge-
rechtigkeit zugehört“…

Na, alles klar? Luther kann allerdings auch besser formulieren:
„Wenn wir glauben, es sei wahr, dass Gott alles vorherweiß und vor-
herordnet, … dann kann auch nichts geschehen, wenn er es nicht
selbst will“.

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

178

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


„Hier stehe ich und kann nicht anders“: Martin-Luther-Statue in Worms. Der
Mönch aus Wittenberg hat den verkrusteten römischen Katholizismus aufgebro-
chen und mit seiner „Reformation“ die Welt verändert.

Wie man sieht, ist die Frage der Theodizee wahrlich nicht leicht zu be-
antworten. Wir gehen jetzt in unserer Prämisse mal davon aus, dass
der Wille des Menschen tatsächlich frei ist. Wie muss diese Freiheit
dann definiert werden, wenn sie eigentlich gar nicht absolut sein kann
– weil sich die Parameter ständig verändern? Seriöserweise muss man
nämlich konzedieren, dass die Voraussetzungen zur aktiven Wahrneh-
mung der Willensfreiheit bei jedem Individuum anders gelagert sind.
Denn Menschen werden ja, durch Kultur und Erziehung, (vor allem
als Kinder) sozialisiert, indoktriniert und manipuliert. Jüdische Kinder
werden jüdisch geprägt, christliche christlich, moslemische islamisch.
Vorprägungen religiöser, kultureller oder auch politischer Art haben
aber zweifellos signifikanten Einfluss auf (spätere) Entscheidungsfin-
dungen. Wem etwa von klein auf eingetrichtert wird, dass Schweine-
fleisch „unrein“ sei, wird nicht mehr frei pro oder kontra Bulette ent-
scheiden können. Wem von Kindesbeinen an eingeflüstert wird, nur

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

179

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Allah sei der richtige Gott und Mohammed sein Prophet, ist nicht
mehr wirklich frei in der Wahl seiner Religion. Hinzu kommt, dass je-
de kulturelle Sozialisation durch das (gottgegebene!) Naturell und den
genetisch vorgeprägten Charakter des Individuums ergänzt wird: Ein
Pianist reagiert wesentlich anders auf intellektuelle oder existenzielle
Herausforderungen als ein Holzfäller, ein Kommunist anders ein Kapi-
talist, ein Pazifist anders als ein Militarist. Das heißt in zwingender Lo-
gik: Die Freiheit des Willens, etwas Gutes/Böses zu tun oder zu lassen,
ist immer relativ und situativ, aber niemals absolut.

Deshalb stellt sich die Frage, wie frei der Wille tatsächlich ist,
wenn er durch individuelle und externe Komponenten massiv beein-
flusst wird. Wie frei in seiner Entscheidung ist ein Soldat, der einen
Befehl zum Töten erhält? Wie frei war Martin Luther, als er vor dem
Wormser Reichstag eingestand: „Hier stehe ich, ich kann nicht an-
ders!“? Ist der Mensch wirklich „frei“ in seinem Willen, wenn die „in-
nere Stimme“ oder eine Überzeugung ihn zu einem bestimmten Ver-
halten drängt? Und, ketzerisch gefragt: Wie frei waren eigentlich Mo-
ses und Joshua in ihrer Entscheidung, nach Israel/Judäa zu ziehen, um
das fremde Land zu „nehmen“ und seine Einwohner gnadenlos zu tö-
ten?

Dieser letzte Aspekt wird in den zahllosen Abhandlungen über
Gottes Gerechtigkeit so gut wie nie thematisiert. Dabei berührt es ein
Kernproblem der Theodizee: Wie soll seriös über die Gerechtigkeit
Gottes geurteilt werden, wenn ein entscheidender Punkt gar nicht be-
rücksichtigt wird? Dass nämlich jeder Hinweis auf die Problematik des
Bösen obsolet wird, wenn ausgerechnet der Herrgott selbst das
schlechteste Vorbild ist! Denn welche „Gerechtigkeit“ steckt hinter
einer Philosophie, die den Weg des auserwähltes Volkes in das verspro-
chene Land mit schlimmsten Gräueltaten an den unschuldigen Bewoh-
nern legitimiert?

Nach Lesart der Bibel ist es Gott persönlich, der das Böse anordnet.
Wir zitieren aus Dtn 2, 24-25 und 2, 32-35:

„Brecht jetzt auf “, sagte der Herr, „und überschreitet den Arnonfluss! Ich
habe den Amoriterkönig Sihon, der in Heschbon regiert, in eure Gewalt ge-
geben. Eröffnet den Kampf gegen ihn und nehmt sein Land in Besitz. Von
heute an sollen alle Völker der Erde vor euch zittern. Dafür werde ich sor-
gen“…

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

180

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


„Als nun Sihon mit seiner ganzen Kriegsmacht uns entgegenzog, gab der
Herr ihn in unsere Gewalt, und wir töteten ihn, seine Söhne und alle seine
Kriegsleute. Dann nahmen wir alle seine Städte ein und vollstreckten den
Bann an ihren Bewohnern, den Männern, Frauen und Kindern. Niemand
ließen wir lebend entkommen. Nur das Vieh verschonten wir, und nahmen
es wie alles, was sonst noch von Wert war, als Beute“.

Das gleiche Schicksal ereilte den König Og von Baschan, auch hier im
Namen und Auftrag des Herrn. Das war noch unter Moses. Dessen
Nachfolger Joshua profitierte in noch viel stärkerem Maße von der gü-
tigen (?) Hand des Herrn, der in Jericho die Stadtmauern einstürzen
ließ, um „seinem Volk“ zu ermöglichen, die gesamte Stadt dem Erdbo-
den gleich zu machen und alle Bewohner (bis auf die Hure Harab) zu
töten. Die gesamte Landnahme von Kanaan war angeblich im Interesse
und Sinne des helfenden Herrn – wobei der biblische Begriff „Land-
nahme“ ein zynischer Euphemismus ist, der die gewaltsame Eroberung
eines bewohnten Landes und die Gräuel des Krieges kaschieren soll.

Wo also kommt das Böse her und wie gerecht ist unser Gott?
Schon der Apostel Paulus hat sich in seinen Briefen mit Vehemenz
darum bemüht, den grausamen Gott des Alten Testaments als Inkar-
nation der Gerechtigkeit darzustellen. Ungeachtet der biblischen Wirk-
lichkeit zeichnet Paulus in seinen Briefen ein butterweiches Gottesbild
und weist selbst offensichtliche Ungerechtigkeiten göttlicher Natur
entschieden zurück. Das prominenteste Beispiel ist Gottes Umgang
mit den Zwillingen Esau und Jakob. Tatsächlich hat der Herr an den
Söhnen des Urvaters Isaak ein Exempel der Willkür statuiert, das sei-
nesgleichen sucht. Da Gottes Wege ja unerforschlich sind, weiß man
halt nicht, was den Herrn geritten hat, als er schon vor der Geburt der
Kinder seine Sympathien klar verteilte: „Jakob habe ich geliebt; Esau
aber habe ich gehasst“ (Mal 1, 2-3). An dieser spektakulären und un-
begreiflichen Aussage haben sich im Laufe der Jahrtausende unzählige
Theologen abgearbeitet. Stets geleitet von dem Ziel, Gottes Autorität
zu wahren und sein Verhalten als zwar unbegreiflich, aber sakrosankt
zu erklären. „Ist Gott also ungerecht?“, fragt Paulus im Römerbrief,
und gibt sich selbst die Antwort: „Das sei ferne!“

Die Frage nach Gottes Gerechtigkeit wurde erstmals im biblischen
Buch Hiob thematisiert. Diese kanonische Schrift wird bis heute in
vielfältiger Weise rezipiert und besonders von den Kirchen als Beispiel
für Gottes umfassende Güte gepriesen. Von vielen Theologen wird das

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

181

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Buch Hiob geradezu schwärmerisch verehrt und in den Rang eines der
„bedeutendsten Werke der Weltliteratur“ (Jerusalemer Bibellexikon) er-
hoben. Deshalb widmen wir uns kurz dem Buch Hiob, das die Stutt-
garter Erklärbibel eine „Volkserzählung“ nennt. Eine verschämte Um-
schreibung für den Ausdruck „Märchen“. Denn tatsächlich ist mär-
chenhaft, was dem frommen Hiob passiert:

Der offenbar mittelalte Mann lebt rechtschaffen mit großer Fami-
lie und großem Vermögen (Vieh und Ländereien) im Lande Uz. Eines
Tages hält der Herrgott im Himmel eine Versammlung seiner Engel ab,
wobei eine wahrhaft groteske Merkwürdigkeit auftritt: Auch der Teufel
ist zur Konferenz geladen! Der Satan persönlich sitzt mit an Gottes
rundem Tisch! Und es passiert eine weitere Ungeheuerlichkeit, über
die biblische Exegeten gern großzügig hinweg sehen: Der Teufel ani-
miert Gott dazu, den gottesfürchtigen Hiob auf die Probe zu stellen!
Man müsse, so flüstert der Satan dem Herrn ins Ohr, Hiobs Reaktion
testen. Ob der scheinbar rechtschaffene Mann tatsächlich so glauben-
streu sei, wie er sich geriert.

Obwohl der Allmächtige ja alles weiß und Hiobs Glaubenstiefe al-
so kennen müsste, geschieht das Unfassbare: Gott paktiert mit dem
Teufel und erlaubt ihm, den braven Hiob zu „prüfen“. Satan, ganz in
seinem Element, tut dies mit teuflischem Geschick und beginnt erst-
mal mit der Vernichtung von Hiobs materieller Existenz: Der brave
Mann verliert sämtliches Hab und Gut. Als das nichts fruchtet und Hi-
ob unverdrossen den Allmächtigen lobpreist, nimmt ihm der Teufel
auch seine sieben Söhne und drei Töchter. Trotz dieser furchtbaren
Schläge hält Hiob weiterhin dem Herrn die Treue. Deshalb forciert der
Chef der Finsternis (mit Gottes Einverständnis!) den himmlischen
Plan: Hiob wird nun auch noch mit schlimmen Krankheiten geschla-
gen, üble Geschwüre am ganzen Körper zermürben ihn schließlich
und treiben ihn an den Rand des Wahnsinns. Erst jetzt beginnt das
Opfer (gegenüber vier Freunden, die ihn besuchen), über sein bitteres
Los zu klagen.

Die Diskussion der Männer über Gottes (Un-)Gerechtigkeit und
die Anmaßung des Menschen, sich darüber zu beschweren, zieht sich
im Buch Hiob über fast 40 Kapitel hin, die teilweise redundant sind.
Man weiß nicht warum, aber am Ende widerruft Hiob seine Klagen
gegen Gott und bereut sein „Geschwätz“. Es folgt ein Happy End wie in

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

182

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


einem schlechten Hollywoodfilm: Der Herr verzeiht Hiob (was eigent-
lich?), schickt ihm seinen göttlichen Segen und beschenkt ihn über-
reichlich mit (neuen) Kindern, (neuer) Gesundheit und (neuem) Ver-
mögen.

Und wenn sie nicht gestorben sind… Ist Hiob einfach nur ein
Märchen – oder hochklassige Literatur? Nun, die entscheidende Frage
lautet ganz anders: Was will uns die Bibel mit dieser grotesken Ge-
schichte eigentlich sagen? Wie heißt die Botschaft dieser Story, die von
begeisterten Hiob-Fans zum Weltkulturerbe erkoren wird? Warum
spielt das Schicksal von Hiobs Frau keinerlei Rolle, obwohl ja auch sie
durch den Verlust ihrer Kinder massiv betroffen ist?

Was als einfache Fragen erscheint, entpuppt sich tatsächlich als
schwerwiegendes Problem. Denn trotz mannigfacher Rezeption (allein
die Rezeptionsgeschichte ist ein eigenständiges Thema der Literatur)
gibt es keine klare, erst recht keine verbindliche Aussage, welche Weis-
heit sich hinter diesem unglaublichen Schicksal des Mannes aus Uz
verbergen soll. Ist Hiob eine Geschichte des Gottvertrauens? Der
Selbstverleugnung? Des Kadavergehorsams? Der (banalen) Erkenntnis,
dass der kleine Wurm Mensch gegen den allmächtigen Gott nicht an-
kommt?

Es liegt m. E. auf der Hand: Hiob taugt nicht als Paradigma für
Gottes glorreiche Gerechtigkeit. Das Buch mag zwar ein philosophi-
sches Werk sein, das zum Nachdenken anregt und Kernpunkte der
menschlichen Psyche und seines Verhaltens zu höheren Mächten auf-
greift und hinterfragt. Doch diese „Volkserzählung“ ist genau so fabel-
haft wie die Geschichten von Aesop. Deshalb kann „Hiob“ auch keine
Metapher sein für den Umgang des Menschen mit Gottes unerforschli-
chen Wegen. Eine Heilige Schrift des jüdisch-christlichen Kanons, de-
ren Plot ein faustischer Pakt Gottes mit dem Teufel ist, taugt allenfalls
als literarische Vorlage für einen Psychothriller, nicht aber für eine reli-
giöse Kernbotschaft.

Damit nicht genug der Merkwürdigkeiten: Die spektakuläre Ge-
schichte des Brüderpaares Esau und Jakob, aufgeschrieben im 1. Buch
Mose (ab Kapitel 25,19), ist genau so schlimm. Sie wird, seit Paulus
und Augustinus, als treffliches Beispiel für Gottes unerklärliches Han-
deln und seine übergroße Gnade herangezogen. Dabei machen die bib-

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

183

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


lischen Autoren in aller Deutlichkeit „aktenkundig“, dass Gott tatsäch-
lich – ungerecht ist! Und zwar auf eine Weise, die sprachlos macht:

Rebekka, die chaldäische Frau von Abrahams Sohn Isaak, erwartet
den ersehnten Nachwuchs. Sogar Zwillinge sollen es werden. Noch
während der Schwangerschaft meldet sich Gott zu Wort und ordnet an,
dass „der Ältere dem Jüngeren (zu) dienen“ habe. Esau ist der Ältere,
Jakob der Jüngere. Es ist eine komplette Umkehrung der Verhältnisse,
denn in der Antike galt das eherne Gesetz, wonach allein der Erstgebo-
rene der legitime Erbe und Nachfolger des Vaters werden kann. Gott
dreht dieses Prinzip nun um, ohne Anlass, ohne Erklärung. Nur der
Prophet Maleachi nennt Gottes ebenso lapidare wie ungeheuerliche
Begründung: „Jakob habe ich geliebt, Esau aber habe ich gehasst!“
(Mal 1,2-3).

Solch eine Aussage ist nicht nur höchst fragwürdig, sie ist unfass-
bar. Denn ein nachvollziehbarer Grund für die ungleiche Sympathie-
Verteilung ist nicht im Ansatz erkennbar. Warum ist ausgerechnet
Jakob der Liebling Gottes? Warum kann der Herr den Esau nicht lei-
den? Und das schon zu einem Zeitpunkt, als die Kinder nicht mal das
Licht der Welt erblickt haben. Die Antwort darauf ist einfach, denn: Es
gibt keine Antwort! Da die ungeborenen Kinder weder durch ihr Aus-
sehen noch durch ihren individuellen Charakter oder ein spezielles
Verhalten Einfluss auf die Sympathieverteilung nehmen konnten, gibt
es nur eine mögliche Erklärung: Gott wollte es so, basta! Wie später bei
Moses und dem Pharao galt auch hier: „Der Herr erbarmt er sich, wes-
sen er will, und er verstockt, wen er will“. Was aus dieser Logik folgt,
ist klar: Verhaltensweisen, die weder erklärbar noch begründbar sind,
nennt man Willkür.

Der Heilige Augustinus wollte davon natürlich nichts wissen: „Bei
Gott gibt es keine Ungerechtigkeit!“, behauptete er ein ums andere Mal.
In seitenlangen Abhandlungen versuchte er einen Ausweg aus dem Di-
lemma zu finden, denn die Logik, dass Gott als „Erstverursacher“
selbst der Ursprung des Übels sein könnte, durfte so nicht stehenblei-
ben. Augustinus scheute auch vor abstrusen Vergleichen nicht zurück,
wobei sein paulinisches Töpfer-Bild (das eigentlich von Jesus Sirach
stammt) am bekanntesten ist: Ein Töpfer habe ja schließlich auch „die
Gewalt“ über den Ton. Er könne aus dem gleichen Stoff entweder ein
Gefäß zur Ehre (z.B. einen Kelch) oder ein Gefäß zur Schande (z.B.

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

184

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


einen Nachttopf) machen. Die gleiche Logik gelte für Künstler: „Sagt
etwa ein Gebilde zum Maler: Warum hast du mich so gemacht?“ Um
seine verwegenen Thesen, die totes Ton-Material mit Gottes Premium-
Geschöpfen vergleicht, zu untermauern, zitiert Augustinus immer wie-
der Paulus: „Mensch, wer bist du denn, das du mit Gott rechten
willst!?“

Aber ist es wirklich „rechten mit Gott“, wenn man hinterfragt,
warum die Welt, in der wir leben, ein Sinnbild der Ungerechtigkeit ist?
Wenn Gott diese Welt so erschaffen hat, wie sie ist, mit all ihren
schrecklichen Facetten, dann leitet sich daraus eine unabweisbare
Konsequenz ab, die auch die paulinisch-augustinische Rabulistik nicht
entkräften kann: Dann wollte Gott diese Welt so und nicht anders.
Dann wollte er eine Welt, in der (auch) das Böse zuhause ist. In der es
Kriege und Bomben, Gemetzel und Zerstörung gibt, Überschwem-
mungen, Erdbeben, Waldbrände, Seuchen und andere Katastrophen.
In der Krebs, Pest, MS, Tuberkulose und HIV wüten, in der schöne
und hässliche, kluge und dumme, arme und reiche Menschen leben.
Gott hat sich offenbar etwas dabei gedacht, als er das Böse in die Welt
implantierte. Und wenn der Mensch seinen Verstand benutzt, versteht
er auch warum: Nur die gegenseitige Bedingtheit und Ergänzung zwei-
er Pole, die korrelative Polarität, ergibt ein sinnvolles System. So wie
„oben“ ein „unten“ erfordert, „dunkel“ ein „hell“, so wie Temperatur
nicht ohne den Unterschied zwischen „heiß“ und „kalt“ auskommt, so
braucht das Gute auch das Böse als komplementäres Gegengewicht.
Das Gute ist nur als Kontrast zum Bösen gut, sonst wäre es neutral.

Tatsächlich lässt sich eine Welt ohne das „Böse“ auch gar nicht
denken. Das Schlechte ist der Treiber für die notwendige Dynamik, die
das ausgeklügelte System in Gang hält. Die hypothetische Vorstellung,
der Menschheit ginge es ohne das Böse besser, ist nicht mal im Ansatz
konsequent durchdacht. Denn: Nach den Gesetzen der Logik würde
eine „rein gute“ Welt die Instrumente, die zur Bekämpfung des Bösen
notwendig sind, komplett überflüssig machen. Man bräuchte dann kei-
ne Soldaten und keine Waffenindustrie mehr, keine Polizei, keine Ge-
richte, keine Gefängnisse. Es gäbe auch keine Mörder, Räuber und Be-
trüger mehr, damit auch keine Krimis, keine Thriller, keine spannen-
den Bücher und Filme, weil sie in ihrer Grundstruktur allesamt vom
konträren Dualismus leben, von der Kraft des Bösen, das vom Guten

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

185

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


besiegt wird. Ja, in einer Welt ohne den Teufel, ohne böse Absichten,
Begierden und Intrigen gäbe es in zwangsläufiger Konsequenz auch
keine Sünde mehr – und damit auch keine Kirche und keine Religion!
Letztlich würde sogar Gott selbst überflüssig werden in einer Welt, in
der nur Gutes geschieht: Jesus und sein Kreuzestod wären obsolet ge-
wesen! Und, auch interessant: Eine Welt ohne Arg und List, ohne Hass
und Neid, und vor allem ohne Gewalt, wäre nach aller Logik, die uns
zur Verfügung steht, weder wünschenswert noch lebensfähig! Sie wür-
de, weil jede Spannung aus ihr weichen würde, sofort verdorren, vor
Langeweile eingehen, geistig und emotional ersticken.

Auch wenn fromme Zeitgenossen es nicht wahrhaben wollen: Die
Initialzündung für all das Böse und Schlechte, das im malum physi-
cum, malum morale und malum metaphysicum seinen irdischen Aus-
druck findet, lässt sich nach Lage der Dinge nur dem Schöpfer, nicht
aber den Geschöpfen zuweisen. Denn ein Wesen, das nicht aus sich
selbst heraus existiert, kann auch nicht aus sich selbst heraus handeln.
Es kann nur gemäß den Prinzipien handeln, die ihm „von der Natur“
(Gott?) mitgegeben wurden.

Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?

186

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex

Die Liebe zwischen Mann und Frau ist ein Geschenk Gottes“, heißt
es in der Stuttgarter Erklärbibel. Das ist zweifellos richtig, denn als der
Herrgott Adam und Eva erschuf, dachte er an Sex: In weiser Voraus-
sicht hat der Allmächtige seinen Geschöpfen Geschlechtsorgane mit
Lust-Rezeptoren spendiert und damit eine geniale Fortpflanzungsme-
thode erfunden. Weil die geschlechtsreifen Menschen seither eine
solch starke körperliche „Lust“ aufeinander haben, dass es ihnen nicht
(immer) möglich ist, den damit einher gehenden physiologischen Pro-
zess der Erregung einzudämmen oder gar zu verhindern, war der
Nachwuchs für alle Zeiten gesichert. Doch obwohl der Herr das Lust-
prinzip gewollt hat, sollte sich genau diese sensitiv-emotionale Körper-
lichkeit zu einem der größten Probleme der Religion (und der
Menschheit) entwickeln. Denn mit dem sexuellen Trieb, der nur be-
grenzt steuerbar ist, hatten die Menschen seit Anbeginn der biblischen
Schöpfung ihre Schwierigkeiten. Vor allem, wenn sie gläubig waren.

Adam und Eva kamen nackt auf die Welt, „wie Gott sie schuf “. Wir
wissen leider nicht, wie lange sich die beiden Urmenschen im Paradies
tummeln durften, bis dann die Sache mit dem Apfelbaum passierte.
Nach menschlicher Erfahrung müsste man davon ausgehen, dass sich
Adam und Eva schon bald „erkannt“ haben, wie das in der Bibel ver-
schämt ausgedrückt wird. Auch wenn es schwer vorstellbar ist, dass
das erste Liebespaar der Welt im Paradies den Geschlechtsverkehr
praktiziert hat, weil dieser heilige Ort mit ekstatischen Handlungen
nicht so recht kompatibel ist: Gott hat seinen Geschöpfen eine Sexuali-
tät mitgegeben, die genau so natürlich betrachtet werden muss wie alle
anderen physiologischen Vorgänge (schlafen, essen, trinken, verdauen
etc). Deshalb ist es überaus spannend zu erforschen, wie einer der na-
türlichsten Prozesse des Menschseins zu einer schweren „Sünde“ ver-
kommen konnte.

Kapitel 14 

187

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Vielleicht sind Glaube und Sexualität ja natürliche Gegner, weil sie
beide geheimnisvoll und irgendwie unheimlich sind. Beide sind
schwer zu verstehen, und beide sorgen sie seit Menschengedenken für
Streit, Zorn, Frust, Enttäuschung und Gewalt. Vor allem, weil der „ei-
fersüchtige Gott“ (2. Mos 20,5) das emotionale Laster der Eifersucht
auch seinen Geschöpfen eingepflanzt hat, besonders bei der erotischen
Liebe. Hier funktioniert nämlich auch auf Erden das egoistische Got-
tesprinzip, der Einzige sein zu wollen: „Ich bin der Herr, dein Gott! Du
sollst keine fremden Götter neben mir haben!“ So empfinden auch
Milliarden Menschen beim sexuellen Sparring: „Ich bin dein Freund
und Partner. Du sollst keine fremden Männer/Frauen neben mir ha-
ben!“

Schön wär´s. Die Liebe geht eigene Wege, eigentümliche Wege, sie
sind oft nicht mal für die Betreffenden selbst zu verstehen, geschweige
denn für einen Dritten. Deshalb kann auch das Diktum des Nazare-
ners Jesus Christus als weltfremd betrachtet werden, der gerne Moses
zitierte: „Du sollst Gott deinen Herrn lieben von ganzem Herzen!“ (5.
Mos 6,5). Dazu ganz allgemein: Wie soll man denn jemanden lieben,
den man gar nicht kennt? Und im besonderen: Wie soll man ausge-
rechnet den Gott des Alten Testaments lieben können, der wie ein zor-
niger Tyrann unentwegt seinen Geschöpfen droht, sie noch „bis ins
dritte und vierte Glied an den Kindern“ zu verfolgen, wenn sie nicht
parieren (2. Mos 20,5)? Wie soll man einen barbarischen Gott lieben,
der seine Geschöpfe unterschiedslos, Mensch und Tier, bei einer Sint-
flut ersaufen lässt? Liebe ist kein Gefühl, das sich verordnen lässt oder
durch Drohungen erzwungen werden kann. Wer zwanghaft liebt, liebt
unehrlich. Das hätte Jesus eigentlich wissen müssen.

Doch wir sind hier beim Thema Sex. Das hat zwar zweifellos etwas
mit Liebe zu tun, aber nur am Rande. Denn Sex kann der Mensch, wie
die Natur und die Erfahrung lehren, durchaus auch ohne emotionale
Wärme praktizieren. Kalt und mechanisch, wenn es sein muss, „wie
die Tiere“. Dann geht es hauptsächlich um Triebabfuhr, eine ärgerliche
Veranlagung von Lebewesen, deren Hormone sich nicht um den Wil-
len des Körpers oder gar des Geistes scheren. Schon der Heilige Au-
gustinus hat sich darüber aufgeregt, dass „es“ immer dann kommt,
wenn man „es“ nicht braucht. Und oft gerade dann den Dienst verwei-
gert, wenn man(n) dringend darauf angewiesen ist…

Kapitel 14 Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex

188

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Die Leibfeindlichkeit in Religion und Gesellschaft hat schleichend
eingesetzt. Anthropologen und Ethnologen vermuten, dass die frühen
Menschen noch recht ungeniert kopuliert haben. Auch zur Königszeit
des Alten Testaments (ca 1000 – 587 v. Chr.) war man wahrlich nicht
prüde, wie die Bücher der Könige und des Propheten Samuel zeigen.
Schon vor seiner Zeit als König Israels war David ein Frauenheld, der
sich nahm, was er wollte, auch wenn die Frau verheiratet war. Wie un-
geniert man zu jener Zeit mit der körperlichen Liebe umging, zeigt vor
allem das „Hohelied der Liebe“, das König Salomo zugeschrieben wird
(der eine leidenschaftliche Beziehung zur Königin von Saba unterhal-
ten haben soll). Dieses Lied hat, obwohl an einigen Stellen durchaus
pikant, trotz der Prüderie des Christentums die Aufnahme in die „Hei-
ligen Schrift“ geschafft (Ausschnitte):

Er führt mich in den Weinkeller,
und die Liebe ist sein Zeichen über mir.
Er erquickt mich mit Traubenkuchen,
und labt mich mit Äpfeln,
denn ich bin krank vor Liebe.
Seine Linke liegt unter meinem Haupt,
und seine Rechte herzt mich…
Siehe, meine Freundin, du bist schön.
Siehe, schön bist du!…
Deine Brüste sind wie junge Zwillinge von Gazellen,
die unter Lilien weiden…
Wir schön und lieblich bist du,
die Liebe voller Wonnen!
…
Lass deinen Mund sein wie guter Wein,
der meinem Gaumen glatt eingeht,
und Lippen und Zähne mir netzt!
Meinem Freund gehöre ich,
und nach mir steht sein Verlangen.
Komm, mein Freund, lass uns aufs Feld gehen,
und unter Zyperblumen die Nacht verbringen…

Die sexuelle Libertinage war phasenweise in allen Kulturen zuhause,
aber nie von Dauer. Schon bei den Babyloniern und den alten Grie-
chen fanden sich immer wieder asketische Geister, die auf „tugendhaf-
te“ Lebensweise pochten.

Im 8. Jahrhundert v. Chr. begannen Selloi (Wahrsagepriester) und
Bakiden (Sühneschreier) körperliche Kasteiung als Seelenbeglückung

Kapitel 14 Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex

189

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


zu predigen, und schon früh wurde der Geschlechtsakt mit dem Be-
griff der „Befleckung“ in Verbindung gebracht. Bei vielen Völkern und
Stämmen wurde es üblich, nach dem Akt eine Bad zu nehmen (um
sich zu reinigen) und ein Weihrauchopfer zu bringen. Damit war die
Verbindung zum Sakralen hergestellt.

Ihren ersten Höhepunkt erlebte die asketische Entwicklung im 6.
Jahrhundert v. Chr., als die „Orphiker“ (benannt nach dem musischen
Mythos Orpheus) zur Blüte kamen und eine Art „Erlösungsreligion“
praktizierten. Asketisches Leben mit der Verleugnung des Leibes wur-
de modern, bis der griechische Philosoph und Mathematiker Pythago-
ras („a2+b2=c2“) anfing, die Frau als „schlechtes Prinzip“ zu diffamie-
ren. Damit war der Bann gebrochen. Es begann eine Periode der Leib-
feindlichkeit, vor der sogar große Geister nicht gefeit waren. So meinte
etwa der berühmte Philosoph Platon (428-348 v. Chr.) allen Ernstes,
der Leib sei „ein Übel für die Seele“. Zwar hatte Platon eine Geliebte,
um seiner „Natur zu genügen“, doch allzuviel hielt er weder von Frau-
en noch von Sex allgemein. Platons nicht minder prominenter Schüler
Aristoteles, (384-322 v. Chr.) sah das Problem weniger eng, betonte
aber ebenfalls den Vorteil der Tugendhaftigkeit. Erst Epikur (341-270
v. Chr.) predigte wieder die Lust als Prinzip. Allerdings meinte er vor
allem „Lebenslust“ und „Seelenheil“. Die hedonistische Interpretation
seiner Lehre war die Reaktion seiner (späteren) Kritiker.

Auch der Apostel Paulus neigte zur Leibfeindlichkeit. Der Huma-
nist und Schriftsteller Karlheinz Deschner (1924-2014) nannte Paulus
in seinem Bestseller Das Kreuz mit der Kirche den „größten Prediger
christlicher Sündenpsychose“. Tatsächlich hat der Apostel schon in sei-
nem Römerbrief die Menschen als „Sklaven und Knechte der Sünde“
gegeißelt und unentwegt davor gewarnt, dass der Leib „von der Sünde
beherrscht“ sei. Doch erst der innige Paulus-Verehrer Augustinus hat
die Sexualität des Menschen theologisch systematisiert. Der später
zum wichtigsten Kirchenvater und -lehrer aufgestiegene Augustinus
entwickelte sich zu einem wahren Sexualneurotiker. Vor seiner Kon-
vertierung zum Christentum der sinnlichen Begierde durchaus zuge-
tan, spazierte er in jungen Jahren nach eigener Aussage „in den Bä-
dern“ sogar mit einer Erektion umher, die sein Vater „vergnügt“ zur
Kenntnis nahm und den Sohn bei der Mutter verpetzte, gerade so, „als
könnte er dadurch schon mit Enkeln rechnen“ (Bekenntnisse, 2. Buch,

Kapitel 14 Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex

190

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


III). Augustin meinte sich bei seinen Altersgenossen schämen zu müs-
sen, „wenn ich es weniger schamlos trieb als sie“. Nun, später machte
der reuige Sünder ja alles wieder gut. Wie sehr ihn der Sexualtrieb in
seinen testosterongesteuerten Jahren quälte, wird aus einem seiner
besten Zitate deutlich: „Herr gib mir Keuschheit – aber noch nicht
jetzt!“

Obwohl die frühen Päpste, Bischöfe, Priester und Mönche auch am eigenen Leib
spürten, wie heftig das sexuelle Verlangen sein konnte, und obwohl sie wussten,
dass die Sexualität des Menschen „gottgewollt“ und notwendiger Teil der Fort-
pflanzung war, verteufelten sie die Lust – der anderen. Selbst nahmen sie es mit
der Keuschheit nicht so genau, wie hinlänglich belegt ist. Sogar viele Päpste hatten
Kinder und Mätressen. Diese Abbildung eines unbekannten Künstlers um 1700
geht auf den holländischen Maler Cornelis van Haarlem zurück und zeigt eine
Nonne, die recht offenherzig dem Drängen eines Mönches nachgibt.

Das theologische Problem ist aber nicht, wie Augustinus persönlich
mit seiner Sexualität umging, sondern welche Konsequenzen er für die
christliche Lehre daraus zog. Augustinus prägte in seinen Schriften wie
kein anderer die christliche Moralvorstellung hinein bis in die Neuzeit

Kapitel 14 Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex

191

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


und verteufelte die „Konkupiszenz“ (Begierde, Neigung zur Sünde). Ja,
er ging soweit, selbst den ehelichen Beischlaf grundsätzlich zu verur-
teilen und alles Sexuelle mit den Attributen „scheußlich“, „höllisch“
und „eklig“ zu belegen. Wenn es denn gar nicht anders ginge, meinte
er (wie Paulus) allen Ernstes, müsse man zur Zeugung des Nachwuch-
ses halt miteinander verkehren, aber ratsam sei auch für Eheleute die
Enthaltsamkeit. Am allerbesten sei, wie seine theologischen Nachfol-
ger Wilhelm von Champeaux und Robertus Pullus propagierten, wenn
der eheliche Akt „ohne Hitze“ vollzogen würde, also sachlich-mecha-
nisch. Um sich persönlich von der furchtbaren Konkupiszenz zu be-
freien, griffen fromme Geister wie der Heilige Origenes sogar zur ulti-
ma ratio: sie kastrierten sich selbst, um dem drängenden Trieb im Un-
terleib den Garaus zu machen und dem Herrn in göttlicher Keuschheit
dienen zu können.

Fragt sich nur, ob der Herr diese „Reinheit“ tatsächlich gewünscht
hat – schließlich gab er dem Menschen ja sowohl Geschlechtsorgane
als auch den Geschlechtstrieb (und damit die Lust) ganz bewusst mit
hinein ins irdische Leben. Interessant ist in diesen Zusammenhang,
dass sich Jesus Christus selbst nie direkt zum Thema Sexualität geäu-
ßert hat. Zwar kann man aus seinen Worten durchaus entnehmen,
dass Ehebruch für ihn ein schlimmes Vergehen war. Die Sittengesetze
stammten ja aus dem jüdischen Tanach, und Jesus war ein orthodoxer
Jude. Schade aber, dass niemals bekannt wurde, wie der Gottes- und
Menschensohn als junger Mann selbst mit seinen erektilen Problemen
umgegangen ist.

Vor allem jüdische Quellen (die Juden nahmen die Geschichts-
schreibung schon damals sehr ernst) legen die Vermutung nahe, dass
Jesus diesbezüglich völlig normal war – weil er verheiratet gewesen
sein muss. Was Christen als absolutes Tabu betrachten und in heller
Empörung ablehnen, ist für das Judentum (aus dem das Christentum
entstand) eine Selbstverständlichkeit: Jesus war verheiratet. Der Beweis
für die Ehelichkeit des Predigers aus Nazareth wird indirekt erbracht
und die Logik ist zwingend: Obwohl Jesus schon zu Lebzeiten in Gali-
läa und in Jerusalem bekannt und berühmt war, steht in den Evangeli-
en oder anderen Schriften kein Sterbenswörtchen über seinen Famili-
enstand. Ledig, verheiratet, verwitwet, kinderlos? Das verräterische
Schweigen darüber erfährt seine besondere Bedeutung aufgrund der

Kapitel 14 Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex

192

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Tatsache, dass Verheiratetsein im Judentum und im gesamten nahöstli-
chen Kulturraum praktisch eine Pflicht war. Wer als Mann nicht ver-
heiratet war, wurde verachtet.

Aber es gibt noch eine Reihe weiterer Indizien, die nahelegen,
„dass Jesus tatsächlich verheiratet war“ (der jüdische Religionsphilo-
soph Schalom Ben-Chorin): Der Nazarener wurde von seinen Jüngern
mit „Rabbi“ angeredet. Ein unverheirateter Rabbi aber war im alten Ju-
dentum nicht denkbar. Jesus war Jude und er hat sich streng am Gesetz
orientiert. Dort steht unmissverständlich geschrieben: „Wer kein Weib
hat, ist ohne Freude, ohne Segen, ohne Glück, ohne Tora, ohne Mauer
(gegen die Begierde), ohne Frieden. Ein Mann ohne ein Weib ist kein
Mensch!“ (Jebamoth 62b). Zudem hätten Jesu Jünger ihren Meister mit
Sicherheit danach gefragt, warum er denn nicht verheiratet sei. Das
wichtigste Argument aber: Seine Gegner, insbesondere die Pharisäer
und Sadduzäer, hätten seine Ehelosigkeit mit Gewissheit instrumenta-
lisiert und ihm diese „Schande“ vorgeworfen!

Doch dazu schweigen die Evangelisten – mit einer interessanten
Ausnahme: Ausgerechnet der Evangelist Johannes lässt Jesus in seinem
achten Kapitel mit den Pharisäern diskutieren, die ihm vorwerfen, ein
falsches Zeugnis abzulegen, weil er zu seinen Thesen keine Beweise
liefere: „Du gibst nur Zeugnis von dir selbst!“ Dann fragen sie: „Wo ist
dein Vater?“, bis sie schließlich, offenbar in Kenntnis der wabernden
Gerüchte, einen schlimmen Verdacht nähren: „Wir sind nicht unehe-
lich geboren!“ (8,41). Vermutlich waren die Pharisäer auch irritiert,
dass Jesus so ungeniert die Nähe zu Zöllnern (=Sündern) und Dirnen
(=Sünderinnen) pflegte. Diese Randgruppen der Gesellschaft hat Jesus
nie verurteilt, im Gegenteil: Die lüsternen Pharisäer, die sich über eine
angebliche Ehebrecherin aufregten, blamierte er mit einem genialen
Spruch, der alle Zeiten überdauern wird: „Wer von euch ohne Sünde
ist, der werfe den ersten Stein!“

Steinewerfen war im Altertum übrigens groß in Mode. Jahwe
höchstselbst war der Ansicht, dass Sünder und ungehorsame Söhne
gesteinigt werden müssen (5. Mos 21,18-21). In Kapitel 20 des 3. Bu-
ches Moses ist seitenlang aufgezeichnet, welche Strafen der Allmächti-
ge für die Sünden der Unzucht vorgesehen hat: Wenn jemand die Ehe
bricht oder mit seiner Schwiegertochter „Umgang pflegt“, wenn je-
mand mit der Frau seines Oheims verkehrt, „bei einem Tier liegt“ oder

Kapitel 14 Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex

193

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


„bei einem Mann wie bei einer Frau“, dann sollen alle diese Sünder
„ausgerottet werden“ und „des Todes sterben“. Da kannte der Herr kein
Pardon. Wie später auch viele seiner Apologeten.

Das viele Gift, das eifernde Kostverächter wie Paulus, Origenes,
Augustinus oder Thomas von Aquin (und viele andere Scheinheilige)
mit ihren Brandreden gegen den Sexus verspritzt haben, war außeror-
dentlich nachhaltig, mit einer Halbwertzeit wie Plutonium: Jahrtausen-
de lang litten die Menschen unter den Schuldgefühlen, die ihnen von
den Klerikern eingeredet wurden. Abermillionen Männer und Frauen
waren und blieben sexuell verklemmt, der eigentlich so sinnenfrohe
Geschlechtsakt machte ihnen permanent ein schlechtes Gewissen. Un-
endlich viele Pubertierende, deren Geschlechtstrieb erwachte, stöhnten
im wahrsten Wortsinn über dem Gebot der Keuschheit, das auf natür-
lichem Wege nicht einzuhalten war: Die Produktion der Samenflüssig-
keit ist von der Natur ebenso physiologisch gesteuert wie der zwangs-
läufige Erguss (Pollution).

Der Heilige Augustinus ging bei seiner Sittenlehre professionell
vor. Seine unumstößliche Prämisse war: Gott ist gerecht! Wenn Gott
also gerecht ist, und der Mensch eine Strafe erfährt, dann muss der
Mensch, so Augustins Logik, in Adam sündig geworden sein. Und weil
die Sünde durch die fleischliche Begierde (Konkupiszenz) ausgelöst
werde, folgerte der Kirchenvater, sei der Zeugungsakt mitschuldig an
der Misere. Damit war die Grundlage für eine jahrtausendelange Ver-
femung der Sexualität gelegt. Theologen und Priester im frühen Mit-
telalter formulierten immer schärfere Regeln, verboten den Beischlaf
an Sonntagen, Feiertagen, oft auch an bestimmten Wochentagen, wo-
chenlang vor und nach einer Geburt, während der Menstruation, am
Ende sogar drei Tage vor dem Kirchgang, weil das Ehepaar ja „unrein“
war und sich „befleckt“ hatte. Zum christlichen Ideal wurde die „Josefs-
Ehe“ erhoben, wobei die Groteske darin bestand, dass Josef und Maria
ja gerade keine geschlechtslose Ehe geführt haben: Jesus hatte, ausweis-
lich der Bibel, noch mindestens vier Brüder und drei Schwestern.
Doch der Sexualpessimismus der späteren Kirche hatte da längst seine
Wirkung entfaltet: Selbst im 20. Jahrhundert noch weigerten sich
fromme Frauen, ihre „eheliche Pflicht“ bei (Tages-)Licht zu erfüllen.
Viele hängten sogar das Kreuz im Schlafzimmer ab oder drehten Jesus-
bilder um – der Herr sollte den „schmutzigen“ Akt nicht sehen.

Kapitel 14 Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex

194

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Die Doppelmoral in Klöstern und Pfarrhäusern, aber auch bei
frommen Familien, nahm atemberaubende Ausmaße an. Während
sich lustgeplagte Mönche und Nonnen tagelang geißelten, um die sün-
dige Begierde gewaltsam zu vertreiben, erlagen viele immer wieder der
Schwäche des Fleisches, was ihr Gewissen noch mehr belastete. Der
Autor Karlheinz Deschner hat auf fast 500 Seiten unglaubliche Vor-
kommnisse zusammengetragen, die allesamt historisch belegt sind
(Das Kreuz mit der Kirche, Econ-Verlag). Demnach wurde die Selbst-
Kasteiung im Mittelalter zur Tugend erhoben, praktisch alles unterhalb
der Gürtellinie war tabu. Generationen von Jugendlichen wurde die
Onanie mit der Warnung madig gemacht, Selbstbefriedigung sei nicht
nur eine Todsünde, sondern führe zu „Aussatz“ und „Rückenmarks-
schwund“. Homosexualität wurde als abartig angesehen und als pecca-
ta in coelum clamantia, als eine „himmelschreiende Sünde“ verun-
glimpft. Die Diskussion wurde so absurd, dass der berühmte Kirchen-
lehrer Thomas von Aquin den Frauen empfahl, ihre lüsternen Ehe-
männer mit „eifrigstem Bemühen“ vom Beischlaf abzuhalten.

Einmal wurde der Sex mit einer schönen Frau als größere Sünde
diffamiert, weil er „mehr ergötze“ (der Theologe Petrus Cantor); ein
andermal war der Verkehr mit einem schönen Weib weniger schlimm,
weil der Mann durch den betörenden Anblick „ja mehr gezwungen
wird“ (der Theologe Alanus von Lille). Die Sexualneurose der Kir-
chenmänner wurde so grotesk, dass am Ende gepredigt wurde, Sex
während der Stillzeit würde die Muttermilch verderben, und häufiger
Geschlechtsverkehr lasse die Menschen „schneller altern“, weil die
„Gehirnzellen zerfallen“. Selbst unfreiwillige Lust wurde bestraft: Wer
aufgrund seiner keuschen Lebensweise „gegen seinen Willen eine
Pollution erleidet“, so hieß es in einem mittelalterlichen Bußebuch, der
müsse „sieben Tage Buße tun, 50 Psalmen beten und am Mittwoch
und Freitag bis zur Vesper fasten“ (Peter Browe: Sexualethik im Mittel-
alter, Breslau 1932).

Die Sexualmoral der christlichen Kirche verfiel immer mehr, erst
ins Groteske, dann sogar ins Kriminelle. Die – fast ausschließlich von
Männern dominierte Debatte – führte zur Verklemmung ganzer Ge-
nerationen und war mitentscheidend für die dauerhafte Diskriminie-
rung von Frauen und Mädchen. Eine unbekannte Zahl bigotter Eiferer
der Kirche, die ihre Konkupiszenz selbst nicht in den Griff bekamen,

Kapitel 14 Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex

195

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


missbrauchten Schutzbefohlene bis in die heutige Zeit hinein. Nicht
selten gingen sie danach ins Haus Gottes und predigten Keuschheit.
Im Namen des Herrn.

Kapitel 14 Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex

196

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Religion als Quelle der Gewalt

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

„Ich bilde das Licht und schaffe die Finsternis,
ich bewirke das Heil und schaffe das Unheil,
ich bin´s, Jahwe, der dies alles tut“ (Jes 45,7)

  Gläubige Menschen gelten in der Regel als friedfertige Zeitgenossen,
die zu ihrem Gott beten und zumindest versuchen, ein „anständiges
Leben“ zu führen, ein „guter Mensch“ zu sein und die Gebote der Kir-
che, bzw. der Religion zu befolgen. Dieser ethisch wertvolle Ansatz,
der als moralische Essenz fast jeder Religion und als Gottes Kernbot-
schaft für das Leben auf der Erde verstanden wird, hat einen Ursprung
(auch) in den „Zehn Geboten“ der Juden und Christen. Zugleich stel-
len diese Gebote in allgemeiner Form einen universellen Anspruch der
Menschheit dar, der nicht nur theologisch begründet ist. Auch in Na-
turreligionen und bei Atheisten gehören die ethischen Prinzipien, Va-
ter und Mutter zu ehren, anderen Menschen keinen Schaden zuzufü-
gen und deren Hab und Gut zu respektieren, zum grundsätzlichen Be-
standteil ihrer inneren und äußeren Verfasstheit.

Soweit zur Theorie. Die Praxis erzählt uns eine andere Geschichte,
eine blutige Geschichte, eine Geschichte des Grauens. Denn seit die
Menschen sesshaft geworden sind (als Nomaden waren sie viel mehr
aufeinander angewiesen), hauen sich „Gottes edelste Geschöpfe“ ge-
genseitig die Köpfe ein, erbeuten oder stehlen Hab und Gut der ande-
ren, okkupieren deren Land und versklaven, unterdrücken oder er-
niedrigen Mitmenschen. Die Geschichte der Welt ist eine wahnwitzige
Geschichte des Krieges, der Barbarei und der Zerstörung. Alle nur
denkbaren Verbrechen, an Mensch, Tier und der Natur, sind begangen
worden und werden weiter begangen. Kein Gott und keine Moral, kein
Gesetz und keine Regeln haben daran je etwas ändern können. Der

Kapitel 15 

197

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Mensch, so könnte die Schlussfolgerung nun lauten, ist demnach tat-
sächlich – wie von Gott selbst beklagt – „von Grund auf schlecht“ (1.
Mos 6,5).

Das Problem von Schuld und Sühne auf Gottes schöner Erde wur-
de bereits an anderer Stelle erörtert (Kapitel 12). Hier wollen wir uns
jetzt auf die Frage konzentrieren, was im Namen Gottes schon alles
verbrochen wurde und wer dafür verantwortlich ist – und da fällt uns
als erster der Allmächtige selbst ein! Wer die Bibel aufmerksam liest,
kommt nicht an der Tatsache vorbei, dass der Gott der Juden und
Christen seinen Geschöpfen ein wahrhaftig schlechtes Beispiel gege-
ben hat. Seine Worte und sein ganzes Verhalten lassen keinen anderen
Schluss zu, wie jeder Leser selbst beurteilen kann, wenn sie/er den fol-
genden Abschnitt „Worte des barmherzigen Gottes“ liest. Selbst die
Kirche in Rom, sonst nie verlegen, die Welt der Bibel in den schönsten
Farben zu malen, gibt offen zu: „Eines der großen Hindernisse, um die
ganze Bibel als inspiriertes Wort Gottes anzunehmen, sind Gewalt und
Grausamkeit, besonders im Alten Testament, die in vielen Fällen Gott
selber befiehlt.“ (Päpstliche Bibelkommission, 22. Februar 2014). Aller-
dings wäre die Kirche nicht die Kirche, würde sie nicht doch einen
(Aus-)Weg finden, Gewalt und Grausamkeit so zu erklären, dass sie
am Ende ganz niedlich daher kommen und immer einen gewissen
Sinn haben. In der Verlautbarung des Heiligen Stuhls Inspiration und
Wahrheit der Heiligen Schrift ist dies unter Punkt 125 ff nachzulesen.

Die folgende Auflistung der „wahren Worte Gottes“, die allesamt
aus der Bibel stammen und offiziell also „irrtumsfrei“ sind (Katechis-
mus der Katholischen Kirche, neu herausgegeben von Papst Benedikt
XVI. am 28. Juni 2005) und die Liste der Kriege und Verbrechen, die
im Namen Gottes verübt worden sind, erheben selbstverständlich kei-
nen Anspruch auf Vollständigkeit. Es ist nur eine kleine Auswahl.

Worte des barmherzigen Gottes

„Ich will die Menschen, die ich gemacht habe, vertilgen von der Erde, vom
Menschen an bis zum Vieh, dem Gewürm und den Vögeln unter dem Him-
mel. Denn es reut mich, dass ich sie gemacht habe“ (1. Mos 6, 7)

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

198

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


„Da ließ der Herr Feuer und Schwefel regnen über Sodom und Gomorrah,
und vernichtete die Städte und die ganze Gegend, alle Einwohner und was
auf dem Lande gewachsen war“ (1. Mos 19, 24-25)

„Isaak habe ich geliebt, Esau aber habe ich gehasst!“ (Mal 1,2-3)

„So spricht der Herr: Um Mitternacht will ich durch Ägyptenland gehen
und alle Erstgeburt im Land soll sterben, vom ersten Sohn des Pharao an bis
ersten Sohn der Magd“ (2. Mos 11,4-5)

„Auge um Auge, Zahn um Zahn, Hand um Hand, Fuß um Fuß, Brandmal
um Brandmal, Beule um Beule, Wunde um Wunde“ (2. Mos 21,24-25)

„Zauberinnen sollst du nicht am Leben lassen“ (2. Mos 22,17)

„Du sollst die Götter der anderen (Völker) nicht anbeten, noch tun, was sie
tun, sondern du sollst ihre Steinmale (Heiligtümer) umreißen und zerbre-
chen“ (2. Mos 23,24)

„Werdet ihr mir aber nicht gehorchen und meine Gesetze befolgen,… so will
ich euch heimsuchen mit Schrecken, mit Auszehrung und Fieber, dass euch
die Augen erlöschen und das Leben hinschwindet“ (3. Mos 26,14-16)

„Als die Israeliten in der Wüste waren, fanden sie einen Mann, der Holz
auflas am Sabbat. … Der Herr aber sprach zu Moses: Der Mann soll des
Todes sterben, die ganze Gemeinde soll ihn steinigen draußen vor dem La-
ger“ (4. Mos 15,32-35)

„Und sie zogen aus zum Kampf gegen die Midianiter, wie der Herr es Moses
geboten hatte, und töteten alles, was männlich war. …Und die Israeliten
nahmen gefangen die Frauen der Midianiter und ihre Kinder. All ihr Vieh,
ihre Habe und alle ihre Güter raubten sie, und verbrannten mit Feuer all
ihre Städte“ (4. Mos 31,9-11)

„Und Moses wurde zornig über die Hauptleute des Heeres, und sprach zu ih-
nen: Warum habt ihr alle Frauen leben lassen? … So tötet nun alles, was
männlich ist unter den Kindern, und alle Frauen, die nicht mehr Jungfrau
sind. Aber alle Mädchen, die unberührt sind, die lasst für euch am Leben“
(4. Mos 31,14-18)

„Wenn jemand einen widerspenstigen und ungehorsamen Sohn hat, der der
Stimme seines Vaters und seiner Mutter nicht gehorcht,…. so sollen ihn stei-
nigen alle Leute seiner Stadt, dass er sterbe“ (5. Mos 21,18-21)

„Wenn zwei Männer miteinander raufen und die Frau des einen hinzu-
kommt, um ihren Mann aus der Gewalt des anderen zu befreien, und wenn
sie die Hand ausstreckt und dessen Schamteile ergreift, dann sollst du ihr die
Hände abhacken. Du sollst in dir kein Mitleid aufsteigen lassen“ (Dtn,
25,11-12)

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

199

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


„Da erhob das Volk ein Kriegsgeschrei und man blies die Posaunen. Da fiel
die Mauer (von Jericho) um und das Volk stieg zur Stadt hinauf, ein jeder
stracks vor sich hin. So eroberten sie die Stadt und vollstreckten den Bann
an allem, was in der Stadt war, mit der Schärfe des Schwertes, an Mann
und Weib, Jung und Alt, Rindern, Schafen und Eseln“ (Jos 6,20-21)

„Gepriesen sei unter den Frauen Jael, … sie griff mit ihrer Hand den Pflock,
und mit ihrer Rechten den Schmiedehammer, und zerschlug Siseras Haupt,
und zermalmte und durchbohrte seine Schläfe“ (Ri 5,24-26)

„Da sandte die Gemeinde zwölftausend streitbare Männer und gebot ihnen:
Geht hin und erschlagt mit der Schärfe des Schwertes die Bürger von Jabesch
in Gilead mit Weib und Kind!“ (Ri 21,10)

„Und sie geboten den Benjaminern: Geht hin und legt euch auf die Lauer in
den Weinbergen. Wenn ihr dann seht, dass die Töchter Silos zum Reigen-
tanz hinausgehen, so brecht hervor und raubt euch jeder eine Frau“ (Ri 21,
21)

„Und so ziehe nun hin und schlage Amalek, und vollstrecke den Bann an
allem, was er hat und schone ihn nicht; sondern töte Männer und Frauen,
Kinder und Säuglinge, Rinder und Schafe, Kamele und Esel!“ (1. Sam 15,3)

„Wenn du aber nicht gehorchen willst dem Herrn deinem Gott,… so wird
der Herr dir die Pest anhängen, bis er dich vertilgt hat… dich schlagen mit
Auszehrung, Entzündung, Fieber, Getreidebrand und Dürre… Der Herr
wird dich schlagen mit ägyptischem Geschwür, mit Pocken, Grind und Grät-
ze, dass du nicht geheilt werden kannst… Er wird dich schlagen mit Wahn-
sinn, Blindheit und der Verwirrung des Geistes…“ (Dtn 28).

Was die Religion (bislang) angerichtet hat

(Um zu zeigen, dass Gewalt im Namen Gottes kein christliches, sondern allgemein ein religiöses
und universelles Phänomen ist, sind in dieser Auflistung auch Vorgänge enthalten, die von Gläubi-
gen anderer Religionen verübt wurden).

Menschenopfer

Mit der „Erfindung“ der Religion, seit der Mensch in früher Vorzeit
sein Denkvermögen und ein Selbst-Bewusstsein entwickelt hat, geht
der Opferbrauch einher. Um höhere Wesen und Götter milde zu stim-
men, und um „böse Geister“ zu vertreiben, haben die Menschen „Op-
fer“ dargebracht. Am Anfang waren es Trank- Speise- und Rauchopfer,
dann Tieropfer – und für eine lange Zeit sogar Menschenopfer. Viele
der Mythen, Märchen und Sagen, die in der Stein- oder Bronzezeit

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

200

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


entstanden sind, haben deshalb durchaus einen realen Hintergrund:
die Menschen damals glaubten fest an Götter und Dämonen, sie glaub-
ten an die Macht der Riten. Sie glaubten, den Göttern Opfer darbrin-
gen zu müssen, um ihre Gunst zu erhalten oder zu gewinnen, damit
das Land fruchtbar werde. Sie glaubten den phantastischen Beschwö-
rungen der Priester und Schamanen.

Weil sich aus diesem übernatürlichen Geisterglauben heraus über-
all auf der Welt die Lebenswirklichkeit abgeleitet hat, gehören Riten
und Religionen, Beschwörungen, Überlieferungen und "heilige Schrif-
ten" zum kulturellen Erbe der Menschheit, die zum tieferen Verständ-
nis unserer Geschichte beitragen. Diese Geschichte aber, wer wüsste
das nicht, hat erschreckende Seiten. Zu welchen Handlungen unsere
Ahnen fähig waren, welch abenteuerliche Vorstellungen und Phantasi-
en sie entwickelt haben, wirkt heute unfassbar, ja surreal. Viele der
schlimmsten Auswüchse metaphysischer Verirrung sind zwar über-
wunden, aber sie wirken nach, und sie prägen noch heute die Riten
und Relationen der praktizierten Religionen auf unserem Planeten.

Generationen von Menschen, von der Steinzeit über die Antike bis
ins späte Mittelalter hinein, waren geradezu besessen von dem Drang,
die Götter und Dämonen zu besänftigen. Dabei machten sie auch vor
Menschenopfern nicht Halt. Dieses Phänomen war weltweit zu beob-
achten und keineswegs auf den Orient oder Europa beschränkt. Der
schottische Ethnologe James George Frazer hat dazu erschütternde
Beispiele zusammengetragen (in: Der goldene Zweig, rowohlt). So ha-
ben etwa die Menschen in Ecuador alljährlich Kinder für die Ernte ge-
opfert. Ähnlich in Peru, Mexiko oder bei den Pawnees (Sioux-India-
ner), bei denen nur Mädchen das Opferschicksal erleiden mussten. In
Lagos (Guinea) war es lange Zeit Sitte, ein junges Mädchen zum Früh-
lingsanfang zu pfählen, um eine gute Ernte zu erlangen. Als „bekann-
testen Fall von Menschenopferung“ nennt Frazer die Praxis der
Khonds in Bengalen, der Erdgöttin Tari Pennu Kindsopfer darzubrin-
gen. Ob bei den Kelten oder Druiden, ob in Phönizien und im alten
Ägypten, überall sieht der Anthropologe Frazer „Beweise“ dafür, dass
die Götter durch Menschenopfer beschwichtigt werden sollten.

Besonders pikant für das Juden- und Christentum: Die Opferung
Isaaks durch Abraham. Dieser Vorgang sei nicht etwa, wie die Bibel
behauptet, in letzter Sekunde durch einen „Engel des Herrn“ verhin-

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

201

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


dert worden; sondern – die Existenz der Figur Abraham unterstellt –
tatsächlich erfolgt (Hyam Maccoby in: Der heilige Henker). Das könne
man auch aus der Bibel selbst schließen, denn Abraham kehrte nach
dem Opferakt alleine zu seinen Knechten zurück (1. Mos 22,19). Aber
wenn wir uns als Christen über die Opferpraxis unserer Ahnen aufre-
gen sollten, müssten wir uns dann nicht auch über den Allerhöchsten
aufregen? Hat nicht auch Gottvater persönlich ein Menschenopfer dar-
gebracht, als er seinen Sohn Jesus „zur Erlösung der Sünden“ am Kreuz
sterben ließ…?

Wie auch immer, es sind Geschichten, die verstörend wirken.
Wenn über Jahrtausende hinweg Kinder, Heranwachsende, Alte oder
alle möglichen Tiere auf brutalste Art und Weise erstochen, erschlagen,
gepfählt, geköpft, zerhackt und verbrannt wurden, um die Götter mil-
de zu stimmen, dann deuten diese furchtbaren Rituale unserer Vorfah-
ren darauf hin, dass rationales Abwägen und emotionales Empfinden
der frühen Menschen offenbar noch nicht hinreichend entwickelt war.
Oder aber, dass die Macht des Irrationalen, Transzendenten, des
„Göttlichen" weitaus stärker ausgeprägt war als der natürliche Abwehr-
reflex vor der eigenen Grausamkeit. Ohne Zweifel scheint festzustehen,
dass unsere Vorfahren etwas anders tickten als wir heute, „robuster“,
wenn man so will, und dass der Kopf (Glaube, resp. Aberglaube) dem
Herz oder Bauch offenbar überlegen war. Allerdings genügt schon der
schlichte Hinweis auf die noch immer nachwirkenden Weltkriege un-
serer Väter und Großväter, oder auf den globalen Terrorismus islami-
scher Gotteskrieger, dass die Menschen nichts oder nur erschreckend
wenig aus der Geschichte gelernt haben: sie quälen und metzeln und
morden noch immer – auch im Namen Gottes.

Religionskriege und Kreuzzüge

Das Wesen der (monotheistischen) Religion – die Gläubigen werden es
nicht gerne hören – ist grundsätzlich intolerant: Meine Religion ist
richtig, deine ist falsch! Die universelle Logik jeder Religion, im Besitz
der (alleinigen) Wahrheit zu sein, ist zugleich Brutstätte für Misstrauen,
Unverständnis und Gewalt. Und weil auch die alten Götter in den My-
then der Sumerer, Ägypter, Griechen oder Germanen niemals zimper-
lich waren und wahre Blutbäder (untereinander) anrichteten, dachten

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

202

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


die Menschen, Gewalt sei ein probates Mittel zum Zweck. Der Gott der
Juden und Christen, auf den wir uns hier konzentrieren, war diesbe-
züglich ebenso gewaltig wie gewalttätig: Das Alte Testament trieft vor
Blut, der Herr persönlich gab „seinem Volk“ den Auftrag, das Land
Kanaan gewaltsam einzunehmen. Dort lebten zwar bereits Menschen
– die aber das Pech hatten, die falschen Götter anzubeten. Die „Land-
nahme“ der Israelis in Kanaan war der erste Religionskrieg der Ge-
schichte (siehe Buch Joshua).

Gleiches gilt für die Schaffung des Staatswesens „Israel“ durch die
Könige Saul, David und Salomo. Sie war geprägt von unzähligen Krie-
gen und Gewaltakten. Insbesondere über den angeblichen Helden Da-
vid hielt Gott seine schützende Hand, obwohl David ein skrupelloser
Bandenchef, aggressiver Heerführer und lüsterner Frauenheld war
(siehe Bücher des Propheten Samuel und Buch der Könige). David hat
seine Beutezüge und Eroberungskriege stets mit dem Auftrag des
Herrn legitimiert – und viele Despoten überall auf der Welt sollten es
ihm nachahmen und sich über Jahrtausende hinweg ebenfalls auf den
Herrn berufen.

Skythen, Hetither, Mongolen, Babylonier, Assyrer, Ägypter, Grie-
chen, Perser, Makedonier, Römer, Araber, Germanen, Franken, Go-
then, Wikinger, Hunnen, Spanier, Portugiesen, Briten: Die Erobe-
rungsfeldzüge in der Antike bis zum Mittelalter waren gewiss keine
reinen Religionskriege, denn letztlich ging es immer (auch) um Macht
und Einfluss, Ruhm und Geld. Gleichwohl beteten die Könige und
Kaiser, Feldherren und Heerführer immer um „höheren“ Beistand,
brachten die Eroberer ihre Kultur und damit ihre Religion mit Gewalt
in den neuen Herrschaftsbereich. Das beste Beispiel dafür ist Südame-
rika: Dort sind die Naturreligionen der Indios fast ausgestorben. Seit
der brutalen Conquista der Spanier und Portugiesen mit der Zwangs-
christianisierung der Indios beten die Menschen dort mehrheitlich zu
Jesus Christus. Damals wurden die Indios von den christlichen Erobe-
rern aber nicht nur zwangsbekehrt, sondern auch noch versklavt: In
Silberminen wie in Potosi (Bolivien) oder auf Plantagen mussten sie
unter unfassbaren Bedingungen zum Nutzen der gottesfürchtigen
Konquistadoren schuften.

Eindeutig als Religionskrieg kann der Makkabäer-Aufstand 165 v.
Chr. bezeichnet werden. Nachdem der Einfluss des Hellenismus in Is-

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

203

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


rael immer stärker wurde, begannen sich die Juden gegen die schlei-
chende Entwertung ihrer Religion zu wehren. Und als der seleukidi-
sche König Antiochos IV im Jahr 168 v. Chr. das Judentum verbieten
wollte, geriet der grummelnde Widerstand zum blutigen Aufstand. Die
Juden erhoben sich unter einer „Makkabäer“ genannten priesterlichen
Führungsschicht – und konnten sich am Ende tatsächlich in jahrzehn-
telangen Kämpfen und Scharmützeln gegen die syrische Besatzungs-
macht behaupten.

Keine Chance gegen die (späteren) römischen Okkupanten hatten
die Juden dagegen in der Zeit nach Jesus. Nachdem die Hebräer immer
wieder mit trotzigem Mut ihren Selbstbehauptungswillen demonstriert
hatten, schickte Kaiser Nero im Jahr 67 eine Armee mit 30 000 Mann
nach Israel. Dieser erste „Jüdische Krieg“ dauerte sieben Jahre, dabei
starben 1,1 Millionen Menschen, zehntausende wurden versklavt. Den
entscheidenden Schlag gegen die Juden führte der junge Offizier Titus,
der im Jahr 70 Jerusalem eroberte und die Stadt mit ihrem heiligen
Tempel in Schutt und Asche legte. Später folgten zwei weitere Kriege
(„Diaspora-Aufstand“ um 116 n. Chr. und „Bar-Kochba-Aufstand“
132 n. Chr.).

Reine Religionskriege waren die Kreuzzüge, die vom Vatikan und
vom „Heiligen römischen Reich deutscher Nation“ angezettelt wurden,
um Jerusalem zu „befreien“. Vorausgegangen war eine islamische Inva-
sion, die nach dem Tod des Propheten Mohammed im Jahr 632 ihren
Anfang nahm. Die Araber eroberten Ägypten, Syrien und Palästina,
drangen östlich bis nach Konstantinopel und westlich bis nach Spa-
nien vor. Der erste Kreuzzug (zu dem Papst Urban II aufgerufen hatte)
begann im Jahr 1096 als „Pilgerzug“ bewaffneter Laien, eskortiert von
mehreren Ritterzügen aus Deutschland, Frankreich und Sizilien. Er
endete nach viel Gemetzel drei Jahre später mit der Rückeroberung Je-
rusalems.

Der zweite Kreuzzug (1147-1149), zu dem (der später heilig ge-
sprochene) Bernhard von Clairvaux mit martialischen Predigten auf-
gerufen hatte, endete als Misserfolg, da die politische Lage im Heiligen
Land und der gesamten Levante völlig unübersichtlich geworden und
der Kampfeswille der Muslime neu entflammt war. Die abermalige Er-
oberung Jerusalems durch Sultan Saladin im Jahr 1187 war schließlich
der Anlass für den dritten Kreuzzug (1189-1192). Dieser Kriegszug

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

204

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


war sehr prominent besetzt, die „Soldaten Christi“ wurden angeführt
vom deutschen Kaiser Friedrich Barbarossa (der auf dieser Tour aller-
dings ums Leben kam), Frankreichs Regent Philipp II, und dem engli-
schen Hero Richard Löwenherz. Wie viele Opfer diese christlich inspi-
rierten Kreuzzüge auf beiden Seiten gekostet haben, lässt sich nicht
mehr ermitteln.

Bis heute ziehen religiöse Fanatiker und Machtpolitiker, die sich
auf „Gott“ berufen, gegeneinander zu Felde. Der bekannteste und geo-
politisch heikelste Konflikt ist der Kampf zwischen Juden und Mos-
lems ums Heilige Land. Der unerbittliche Krieg um die Oberhoheit in
Israel und Palästina hat unzählige Todesopfer gefordert und der Welt
eine neue Form des Terrorismus gebracht: Flugzeugentführungen, At-
tentate, Geißelnahmen (Olympia 1972 in München!), Selbstmord-An-
schläge auf öffentlichen Plätzen. Das kleine Israel hat sich mit Unter-
stützung der großen USA zu einer Atommacht entwickelt, und spätes-
tens seit der iranischen Revolution 1979 mit der Errichtung eines isla-
mischen „Gottesstaates“ ist der gesamte Nahe Osten zum Pulverfass
geworden.

Auch im angeblich befriedeten Europa, das der Welt die Reforma-
tion und die Aufklärung schenkte, bekriegen sich die Konfessionen bis
heute. Erinnert sei an den noch immer schwelenden Nordirland-Kon-
flikt, wo sich Christen jahrzehntelang gegenseitig massakriert haben
(unter Anführung des protestantischen Geistlichen Ian Paisley, der
eine Gleichberechtigung der Katholiken als „Pakt mit dem Teufel“ ab-
lehnte). Oder an das Massaker von Srebrenica 1995, als „christliche“
Serben mehr als 7000 bosnische Moslems unter den Augen der Weltöf-
fentlichkeit kaltblütig erschossen und verscharrten.

Die schlimmste Form eines Religionskrieges war aber der Holo-
caust. Millionen Menschen wurden während der Nazi-Diktatur allein
aufgrund ihrer jüdischen Herkunft vertrieben, erschossen oder vergast,
oder sie starben nach schrecklichen Misshandlungen. Es spielt dabei
keine Rolle, dass das Hauptziel der Nazis die Eroberung „neuen Le-
bensraums“ (im Osten) und eine Art größenwahnsinnige Weltherr-
schaft war. Fakt ist, dass sich (auch) die christlichen Kirchen dem Hit-
ler-Regime gegenüber fragwürdig verhielten und insbesondere Papst
Pius XII eine beklemmende Zurückhaltung an den Tag legte. Er hatte
(als Kardinalstaatssekretär) im Juli 1933 sogar den ersten internationa-

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

205

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


len Vertrag mit dem aggressiven Nazi-Staat („Reichskonkordat“) un-
terschrieben. Auch an eine Exkommunizierung des Massenmörders
Hitler traute sich der Vatikan nicht ran. Angeblich wegen des Römer-
briefs von Paulus, Kapitel 13, Vers 1 und 2: „Jedermann sei untertan
der (staatlichen) Obrigkeit, denn sie kommt von Gott… Wer sich der
Obrigkeit widersetzt, der widerstrebt Gottes Ordnung“…

Mord und Verfolgung

Es gibt einen gewissen Unterschied zwischen den Religionsformen Po-
lytheismus und Monotheismus: Die polytheistisch geprägten Men-
schen der Antike waren toleranter, was den Umgang mit Göttern an-
ging. Für sie war selbstverständlich, dass es nicht nur einen Gott gab,
sondern viele Götter für jeden Lebensbereich. Jahwe, der anfangs als
Wettergott verehrt wurde, entwickelte sich erst bei den Hebräern zu
dem „Einen“, dem „eifersüchtigen Gott“, als den er sich selbst bezeich-
nete. Nicht umsonst heißt sein erstes Gebot, das er mit neun anderen
auf zwei Tafeln am Sinai dem Moses überreichte: „Du sollst keine
fremden Götter neben mir haben!“ Dieses Alleinstellungsmerkmal
muss ihm also besonders wichtig gewesen sein, und wer sich anmaßte,
das Gebot zu übertreten, war dem Tode geweiht.

Ein mörderisches Kapitel waren auch die Christenverfolgungen in
den ersten drei Jahrhunderten nach Christi. Hier waren die Anhänger
der neuen Religion nicht Täter, sondern Opfer. Aber die Religion war
die Ursache der Gewalt: Weil sich die Juden in Rom im Jahr 38, also
wenige Jahre nach Jesu Tod, lautstark über die „Götzenbilder“ der
Römer aufregten, wurde das Judentum kurzerhand verboten. Einige
Jahre später ließ Kaiser Claudius die Judenchristen gar des Landes ver-
weisen. Zur grausamen Christenverfolgung kam es dann Mitte der
60er Jahre, als Kaiser Nero zur Christenhatz aufrief. Nach einem
furchtbaren Brand in Rom, der den Christen angelastet wurde (obwohl
es Gerüchte gab, Nero selbst habe die Brandstiftung veranlasst), wur-
den die ersten Christen verhaftet. Der römische Dichter Tacitus hat
uns hinterlassen, was mit den bedauernswerten Geschöpfen geschah:
„Man steckte sie in Tierfelle, und ließ sie von Hunden zerfleischen,
man schlug sie ans Kreuz oder zündete sie an, und ließ sie nach Ein-
bruch der Dunkelheit als Fackeln brennen“.

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

206

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Systematisch verfolgt wurden die Christen unter Kaiser Decius
(249-251). Decius wollte Juden, Heiden und vor allem die immer stär-
ker werdenden Christen dazu zwingen, die römischen Götter anzube-
ten. Dazu erließ er folgendes Dekret: „Wer die Götter Roms nicht ver-
ehrt und dem allmächtigen Kaiser das Opfer verweigert, ist des Religi-
onsfrevels und des Majestätsverbrechens schuldig“. Am häufigsten wei-
gerten sich Christen, dem Dekret Folge zu leisten – und das machte sie
nachgerade berühmt. Menschen, die „freiwillig“ in den Tod gingen für
ihren Gott, das ließ aufhorchen. Für besonders eifrige Gottesanbeter
wurde es plötzlich sogar erstrebenswert, als Märtyrer in das ewige
Himmelreich einzugehen…

Der fromme Krieger: Karl der Große

Karl der Große ist ein klangvoller Name. Französisch wird er Charle-
magne genannt, was noch besser klingt. Im Geschichtsunterricht ler-
nen die Kinder Europas, was für ein toller Herrscher dieser Kaiser ge-
wesen ist und warum er „Vater Europas“ genannt wird. Dass er ein
frommer und brutaler Krieger war, der für die Zwangs-Christianisie-
rung der Menschen über viele Tausend Leichen ging, wird manchmal
auch erwähnt, aber eher nebenbei.

Mit den dunklen Seiten von Helden befasst man sich nicht so gern,
das haben wir schon bei König David gesehen. Da die Welt offenbar
Helden braucht, drückt man gern ein Auge (oder beide!) zu, vor allem,
wenn die Helden lange tot sind: David! Alexander der Große! Julius
Caesar! Karl der Große! Napoleon! Was die nicht alles erobert haben!
Historiker schnalzen mit der Zunge. Tatsächlich haben diese histori-
schen Despoten Millionen Menschenleben auf dem Gewissen, weil sie
ihren Machtanspruch mit Feuer und Schwert erkämpft und verteidigt
haben. Eines der schlimmsten Verbrechen Karls des Großen war das
„Blutgericht von Verden“, als der Regent gleich mehrere Tausend „Rä-
delsführer“ eines Aufstands mit dem Schwert hinrichten ließ.

Mitten während seiner Sachsenkriege (772-804) wurde Karl in
Rom zum Kaiser gekrönt – natürlich vom Papst (Leo III) persönlich.
Ein Gegenpapst (Paschalis III) hat den martialischen Kaiser sogar mal
„heilig“ gesprochen. Dabei war die Hauptbeschäftigung Karls das Un-
terwerfen anderer Völker. Insbesondere die Sachsen (sie besiedelten

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

207

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


damals das heutige Mittel- und Ostdeutschland) hatten es ihm angetan,
auch weil sie „Heiden“ waren. In mehreren Feldzügen, die über 30 Jah-
re währten, zwang er die zähen Sachsen schließlich in die Knie – und
ordnete ihre Zwangsbekehrung an. Karl selbst war ein frommer Mann,
der enorm viel zur kirchlichen Konsolidierung im frühen Mittelalter
beigetragen hat. Er räumte der Bekämpfung des Heidentums im Aus-
land und der Stabilisierung der Kirche im Innern hohe Priorität ein
und verlangte von seinen Untertanen eine „christliche Lebensführung“.
Seine Missionierungspolitik, die er mit brutaler Gewalt durchsetzen
ließ, stieß sogar bei seinem engsten Berater Alkuin auf Widerstand.

Bis heute ein klangvoller Name, hochverehrt und vor allem in Europa geschätzt:
Kaiser Karl der Große (Mitte). Die Stadt Aachen, wo er seine letzte Ruhe fand, hat
ihm dieses Monumentalgemälde gewidmet. Noch heute wird in Aachen jährlich
der „Karlspreis“ verliehen – und angesichts des stets prominent besetzten Medien-
spektakels interessiert sich niemand (mehr) dafür, dass Karl das Christentum mit
Feuer und Schwert durchgesetzt hat und dafür über ungezählte Leichen ging.

Bereits die Merowinger hatten die Kirche in ihre Herrschaftskonzepti-
on eingebunden und daran haben die Karolinger angeknüpft. Karl for-
cierte diesen Prozess durch den massiven Ausbau der klerikalen Infra-
struktur. So ließ er zahlreiche Klöster gründen und Bistümer einrich-

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

208

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


ten, wobei es für den Kaiser selbstverständlich war, die Bischöfe selbst
zu ernennen. Zudem erließ er ein Sondergesetz (Capitulatio de parti-
bus Saxoniae), welches die Missachtung der christlichen Reichsord-
nung – etwa Verunglimpfung eines Priesters oder der Kirche, die Feu-
erbestattung oder das Essen von Fleisch an Fastentagen – mit der To-
desstrafe bedrohte. Gezielt sollen von Karl auch Deportationen als
Mittel der Unterwerfung und Befriedung eingesetzt worden sein. Karls
Brutalität und Kompromisslosigkeit trugen ihm den Namen „Sachsen-
schlächter“ ein. Diese Charakterisierung war üblich, bis ein gewisser
Despot die „Verunglimpfung“ seines großen Vorbildes verbot. Der
Mann hieß Adolf Hitler…

Die Heilige Inquisition

Eine der schlimmsten Auswüchse religiöser Verirrung firmiert unter
dem Namen Heilige Inquisition („Untersuchung“). Die Voraussetzung
für diese mörderische Methode zur Abschreckung von Ketzern und
Häretikern schuf Papst Innozenz III (1161-1216). Es sollte eines der
düstersten Kapitel in der Geschichte des Christentums werden.

Da die „heilige Mutter Kirche“ schon früh den Anspruch erhob,
die Wahrheit für sich gepachtet zu haben, leitete sie daraus auch das
„göttliche“ Recht ab, Abweichlern den Prozess zu machen und sie ent-
sprechend zu bestrafen. Begonnen hatte das Drama in Südfrankreich,
wo die Gläubigen, erzürnt und frustriert vom privilegierten und aus-
schweifenden Leben der klerikalen Oberschicht, das Christentum an-
ders definierten und auch anders leben wollten. Asketischer, frommer.
Die „Katharer“ (die Reinen) und die „Waldenser“ (nach dem Gründer
Petrus Valdes aus Lyon) fanden immer mehr Zulauf, was im Vatikan
die Alarmglocken läuten ließ. In seiner Not rief der Papst den König
und die Bischöfe zum Kreuzzug gegen die Häretiker (Abweichler) auf,
und damit begann eine jahrhundertelange Ära des Mordens, Verfol-
gens und der Denunziation. Im Namen des Herrn zogen päpstliche In-
quisitoren von Stadt zu Stadt und Dorf zu Dorf, um „Ketzer“ ausfindig
zu machen, zu verurteilen und sie der irdischen Gerichtsbarkeit zu
übergeben, die dann die Drecksarbeit erledigen musste.

Für alle möglichen Vergehen wurden die angeblichen oder tat-
sächlichen Delinquenten ohne viel Federlesens an den Pranger gestellt

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

209

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


oder gar ins Jenseits befördert. Wer eine abweichende Meinung vertrat,
„das Falsche“ glaubte oder einfach nur beschuldigt wurde, musste ex-
zellente Argumente oder Fürsprecher haben, sonst drohte im
schlimmsten Fall der Scheiterhaufen. Eines der bekanntesten Opfer
des Inquisitionswahns war der tschechische Priester und Prediger Jan
Hus, der auf dem Konzil von Konstanz 1415 des Abweichlertums be-
zichtigt und öffentlich verbrannt wurde – obwohl ihm König Sigis-
mund „freies Geleit“ zugesichert hatte! Drei Bischöfe und ein Kardinal
waren für das Todesurteil verantwortlich.

Ebenfalls qualvoll sterben musste der Priester, Philosoph, Aben-
teurer und Astronom Giordano Bruno (1548-1600). Dieser unruhige
Geist aus Süditalien lehrte an mehreren Universitäten und lebte unter
anderem in Neapel, Paris, Toulouse, London, Wittenberg, Helmstedt,
Frankfurt, Prag, Genf, Zürich und Venedig. Bruno, der persönlich eine
komplizierte Theologie mit Elementen des Pantheismus favorisierte,
wurde Anfang 1600 nach siebenjähriger Kerkerhaft in Rom wegen
„Ketzerei und Magie“ schuldig gesprochen und auf dem Scheiterhau-
fen verbrannt. Ein noch prominenteres Opfer, aber mit dem Leben da-
vongekommen, war Galileo Galilei (1564–1641). Der Florentiner Uni-
versalgelehrte wurde von der Kirche ultimativ aufgefordert, die Ver-
breitung des kopernikanischen Weltbildes zu unterlassen. Als er sich
nicht daran hielt, traten die Inquisitoren auf den Plan und drohten
dem frommen Katholiken mit Verurteilung. Galilei, der auf ein Leben
im Jenseits noch keine Lust hatte, gab nach und schwor den Glaubens-
Eid („Ich glaube, was die heilige katholische und apostolische Kirche
für wahr hält, prediget und lehret“) und kam mit Kerkerhaft und
Hausarrest davon.

Die genaue Zahl der Opfer christlicher Verirrung ist nicht bekannt.
Schätzungen zufolge wurden im Laufe der Jahrhunderte (das letzte
Opfer, Cayetano Ripoll, starb 1826 in Valencia) über 100 000 Men-
schen dem Tribunal unterzogen, mindestens 12 000 davon wurden
hingerichtet. Am schlimmsten wütete die „heilige Inquisition“ mit
ihrem religiösen Gesinnungsterror in Spanien, wo zu den Autodafés
(Glaubensgerichte) oft mehrere tausend Schaulustige kamen.

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

210

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Die Hexenjagden

Glaube befähigt Menschen nicht nur, an Götter und Geisterwesen zu
glauben, sondern auch an Magie und Hexerei. Das ist das Wesen des
Glaubens: man meint, es sei so. Man weiß es nicht, ist aber trotzdem
davon überzeugt. Menschen, die sehr fest im Glauben sind, können
durch sachliche Argumente und vernünftige Ansprache kaum noch er-
reicht werden. Deshalb hat der Glaube, ganz allgemein, oft gravierende
Folgen.

Besonders im frühen Mittelalter glaubten die Leute in nahezu allen
Kulturkreisen, der Teufel treibe sein übles Werk vor allem im Men-
schen. Was in der Antike die Dämonen waren, das war nun der Teufel
als Widersacher Gottes. Er nahm Besitz von einer Person, wütete in
ihrem Körper und machte sie „besessen“. Die „Hexen“ waren geboren,
verfluchte Gestalten, die „zaubern“ konnten und mit dem Teufel im
Bund standen. Klar, dass man dagegen vorgehen musste.

Es gibt vielfältige Erklärungsmuster, wie der Hexenwahn des Mit-
telalters entstand und wer dafür verantwortlich ist. Das Christentum
ist nicht ursächlich schuld an dem Jahrhunderte währenden Wahn, der
Millionen Opfer und mehrere zehntausend Tote gefordert hat. Aber
die Religion spielte eine nicht unerhebliche Rolle in diesem Prozess, da
sie aktiv unterstellte, der Teufel habe bei Hexerei und „Schadenzauber“
(magische Praktiken, die angeblich jemanden Schaden zufügen) seine
böse Hand im Spiel.

Die Hexenjagden sind ein „gutes“ Beispiel dafür, zu welch furcht-
baren Handlungen Menschen in der Lage sind, wenn sie glauben, et-
was Richtiges zu tun. Als die Pest (Mitte des 14. Jahrhunderts) und die
„kleine Eiszeit“ (Klimasturz zwischen dem 15. und 19. Jahrhundert
mit Hungersnöten und Verelendung) über Europa kamen, wurde nach
„Schuldigen“ gesucht. Dabei öffnete sich die Tür für die Denunziation
von „Hexen“ sperrangelweit. Und wenn die angeblichen Missetäterin-
nen (mehr als Dreiviertel der Beschuldigten waren Frauen) nicht „ge-
stehen“ wollten, musste man eben nachhelfen. Das ging stufenweise:

Als erstes wurde die der Hexerei bezichtigte Person befragt. Das
ging sehr detailliert zu, am meisten interessierte die Ankläger und
Richter das sexuelle Verhalten der Hexen, denen in der Regel Ge-

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

211

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


schlechtsverkehr mit dem Teufel unterstellt wurde („Teufelsbuhl-
schaft“).

Es folgte die Forderung nach einem Geständnis, denn ohne Ge-
ständnis durfte damals niemand verurteilt werden. Im Nachhinein be-
trachtet wäre den Frauen ein frühes Geständnis anzuraten gewesen,
denn wer „leugnete“, kam nicht etwa frei mangels Beweisen, sondern
dem drohte die Territion („Schreckung“). Dabei wurden den Ange-
klagten Folterinstrumente vorgeführt oder schon mal angelegt.

Wer jetzt immer noch den Mut hatte, seine Vergehen abzustreiten,
musste mit der Tortur rechnen, auch „peinliche Befragung“ genannt
(peinlich von Pein, Schmerz). Auf deutsch: Folter. Besonders beliebt
waren Daumenschrauben, die Streckbank und sexuelle Erniedrigun-
gen jeder Art. Die sonst übliche Begrenzung der Folter auf eine Stunde
galt in diesem Fall nicht: Hexerei war ein crimen exceptum („Ausnah-
meverbrechen“), da gab es kein Erbarmen.

Wenn auch die Tortur nichts fruchtete, wurden die Hexen man-
cherorts dann noch „auf die Probe“ gestellt. Es gab die Wasserprobe,
die Feuerprobe, die Nadelprobe, die Tränenprobe, die Wiegeprobe.
Eine kurze Beschreibung der Wasserprobe soll hier ausreichen, um die
Verirrung menschlichen Geistes zu bekunden: Bei der Heißwasserpro-
be musste der Delinquent mit der Hand eine Münze aus einem Topf
mit siedend heißem Wasser holen. Der verbrühte Arm wurde verbun-
den, und wenn er nach ein paar Tagen nicht eiterte, galt der Schwer-
verletzte als unschuldig. Schlimmer noch war die Kaltwasserprobe: Die
Hexe wurde gefesselt in einen Bottich oder Tümpel geworfen.
Schwamm sie obenauf, dann war sie schuldig. Ging sie unter, war sie
unschuldig – aber oft auch schon ertrunken.

Der Dominikanerpater Heinrich Kramer (1430-1505) war ein be-
sonders eifriger Hexenjäger. Er gab den so genannten „Hexenhammer“
heraus, eine Publikation zum trefflichen Umgang mit Hexen und Zau-
berern. Kramer gelang es, den damaligen Papst Innozenz VIII zu einer
„Hexenbulle“ zu bewegen (summis desiderantes affectibus). Damit er-
mächtigte der Pontifex die Inquisitoren in Deutschland, gegen Zaube-
rer und Hexen gerichtlich vorzugehen. Es sollte mehr als 500 Jahre
dauern, bis sich die Kirche dafür entschuldigt hat, „dass auch Men-
schen der Kirche im Namen des Glaubens….auf Methoden zurückge-
griffen haben, die dem Evangelium nicht entsprechen“ (Kardinal Jo-

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

212

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


seph Ratzinger im Jahr 2000). Auch Papst Franziskus verurteilte die
Mitwirkung der Kirche an Hexenverfolgungen. Dies sei „Unrecht“ ge-
wesen, sagte er am 11. April 2016 im Rahmen einer Messe im Vatikan.

Die Bartholomäusnacht

Der heilige Bartholomäus war ein Jünger Jesu, der nicht weiter aufge-
fallen war. In der Bibel spielt er keine Rolle. Berühmt wurde er erst als
Märtyrer, als man ihm im fernen Armenien, wo er missionierte, an-
geblich bei lebendigem Leib die Haut abzog und dann mit dem Kopf
nach unten kreuzigte. Sein Leichnam muss danach ganz schön gefled-
dert worden sein, denn nach dem Ableben wurden seine Gebeine quer
durch ganz Europa transportiert. „Reliquien“ vom heiligen Bartholo-
mäus sollen in türkischen, mesopotamischen, englischen, deutschen,
französischen und italienischen Kirchen liegen.

Traurige Berühmtheit erlangte sein Name aber durch ein Massaker,
das zufällig an seinem Gedenktag am 24. August 1572 stattfand. In
dieser Nacht wurden auf Anordnung der Königinmutter Katharina de
Medici in Paris über 2000 Hugenotten (Protestanten) ermordet. Eine
Folge der internen Machtkämpfe des Königshauses mit dem dominie-
renden Adelsgeschlecht des Hauses Guise aus Lothringen.

Die politische Konstellation in Frankreich zur damaligen Zeit war
zu kompliziert, um sie hier in Kürze darstellen zu können. Deshalb nur
die wichtigsten Punkte im Zeitraffer: Katharina gewährte den sich im-
mer stärker ausbreitenden Protestanten in Frankreich durch ein Edikt
Religionsfreiheit. Sie tat das aus taktisch-politischen Gründen, um das
katholische Haus Guise zu schwächen. Der Machtkampf zwischen Ka-
tholiken und Protestanten eskalierte dann im „Blutbad von Vassy“ am
1. März 1562, als Anhänger der beiden Religionen in dem kleinen Ort
in der Normandie aneinander gerieten und sich gegenseitig abmetzel-
ten. Der Vorfall führte zu den (acht) „Hugenottenkriegen“, die Frank-
reich über viele Jahre lähmten und große Opfer auf allen Seiten koste-
ten. Unrühmlicher Höhepunkt des Dramas um Macht und Glauben
war dann die Bartholomäusnacht. Es gibt keine gesicherten Quellen,
wie der Ablauf tatsächlich war, denn beiden Seiten stellten natürlich
nur ihre Sicht der Dinge dar. Jedenfalls wurde nahezu die gesamte
Führungsschicht der Hugenotten von den Katholiken ermordet. Die

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

213

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Protestanten wehrten sich und es kam auf den Straßen von Paris (und
in den Tagen danach in ganz Frankreich) zu pogromartigen Szenen.
Dabei starben bis zu 2000 Menschen. Das Verhältnis der „christlichen“
Parteien, Katholiken und Protestanten, war auf Jahrzehnte hinweg
schwer belastet.

Das Jonestown-Drama

Wie weit Fanatismus und religiöse Verblendung gehen können, zeigte
das furchtbare Drama der Sekte „Peoples Temple“, die im Dschungel
von Guyana (im Nordosten Südamerikas) ihre Glauben praktizieren
wollte. Dort hatte der Religionsgründer und Prediger Jim Jones in den
70er Jahren des letzten Jahrhunderts ein Camp aufgebaut, in dem ab-
seits der Zivilisation rund 1000 Anhänger seiner Lehre unter KZ-ähn-
lichen Bedingungen lebten und arbeiteten. Am 18. November 1978
kam es zur Katastrophe: Der selbst ernannte Guru Jones zwang seine
Anhänger zum Massenselbstmord.

Gewiss, auch wenn die verquere Ideologie des Sektengründers Jo-
nes, der gern von einem „apostolischen Sozialismus“ sprach, keine
echte Religion war, so basierte sie gleichwohl auf dem gleichen Prinzip:
Die Anhänger glaubten den Worten und Predigten ihres Vorbeters. Sie
suchten in der „Volkstempel“-Kirche jene Hoffnung und Zuversicht,
die ihnen das harte Leben in Amerika verwehrte: Jones gewann vor al-
lem Außenseiter der Gesellschaft, diskriminierte Schwarze und Ge-
strauchelte, die seinen Prophezeiungen nach einem besseren Leben
vertrauten. Der frühere Methodisten-Pfarrer, der die Sekte 1956 ge-
gründet und nach einem zehnjährigen Intermezzo in Kalifornien nach
Guayana geführt hatte, nutzte die Abhängigkeit seiner Gläubigen
schamlos aus. Als die Berichte über totalitäre Strukturen, Drogenex-
zesse und sexuellen Missbrauch nicht enden wollten, besuchte der de-
mokratische US-Kongressabgeordnete Leo G. Ryan mit drei Journalis-
ten das Camp – und kam nicht mehr zurück: Bewaffnete Garden des
wahnsinnigen Sektenchefs, der den Eingriff der Behörden und damit
das Ende seines „Tempels“ befürchtete, erschossen die vier Besucher.

Danach befahl der unter akutem Verfolgungswahn leidende „Va-
ter“ Jones seinen „Jüngern“ den gemeinsamen Tod. Erst bekamen die
Kinder einen Giftcocktail, dann tranken auch die Erwachsenen aus

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

214

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


dem bereitgestellten Todesbecher. Am Ende lagen mehr als 900 Lei-
chen im Dschungel von Guayna.

Das Goldstein-Massaker

Am 25. Februar 1994 betrat der israelische Sanitätsoffizier Baruch
Goldstein morgens um fünf Uhr im palästinensischen Hebron die
„Höhle Machpela“, die als Grabstätte der Erzväter Abraham, Isaak und
Jakob gilt. Goldstein trug seine Uniform und hatte ein Sturmgewehr
sowie vier prall gefüllte Magazine dabei. Unvermittelt eröffnete er das
Feuer auf die dort betenden Muslime und erschoss wahllos Männer,
Frauen und Kinder. Bei dem Massaker starben 29 Menschen, rund 150
weitere wurden teils schwer verletzt. Nachdem die Magazine aufge-
braucht waren, wurde Goldstein von Überlebenden überwältigt und
mit einem Feuerlöscher erschlagen. Nach Angaben der Nachrichten-
agenturen kam es nach dem Terroranschlag zu tagelangen Ausschrei-
tungen, bei denen weitere 24 Menschen starben.

Goldstein war ein fanatischer Gottesanbeter, der in den USA auf-
gewachsen war und dort Medizin studiert hatte. Er emigrierte nach Is-
rael und arbeitete als Militärarzt. Was den gottesfürchtigen Juden letzt-
lich zu seiner mörderischen Tat getrieben hat, konnte nicht geklärt
werden. So schlimm wie das Massaker selbst war auch die Reaktion
der ultrarechten Kach-Bewegung, der Goldstein angehörte. Sie ver-
herrlicht den Massenmörder Goldstein bis heute als Zaddik („Gerech-
ter“), der als „Märtyrer“ gestorben sei. Besonders fromme Verehrer
des Täters errichteten in Hebron ein Denkmal, das die Inschrift trug:
„Hier ruht der Heilige Dr. Baruch Kappel Goldstein, gesegnet sei das
Andenken dieses aufrichtigen und heiligen Mannes. Möge der Herr
sein Blut rächen, der seine Seele den Juden, der jüdischen Religion und
dem jüdischen Land geweiht hat“.

Das Denkmal wurde verboten und abgerissen. Seitdem feiern sei-
ne Anhänger am Grab ihres Idols, das zum Wallfahrtsort für ultrareli-
giöse Israelis wurde. Alle Beteiligten – der Täter, seine Anhänger und
die Opfer – glaubten fest an Gott. An den gerechten und barmherzigen
Gott.

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

215

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Nine eleven

Als schlimmster Terroranschlag in der Geschichte der Menschheit gilt
eine Attacke islamistischer Fanatiker, die als „Nine eleven“ (9/11) in
die Annalen einging. Am Morgen des 11. September 2001 kaperten
insgesamt 19 Entführer, 15 davon aus Saudi-Arabien, in den Vereinig-
ten Staaten von Amerika vier Passagier-Flugzeuge. Zwei davon lenkten
sie in die Zwillingstürme des World Trade Center (WTC) in New York
City, eines in das Verteidigungsministerium (Pentagon) in Washing-
ton, das vierte stürzte in der Nähe von Shanksville (Pennsylvania) ab,
nachdem die Passagiere an Bord vehement Widerstand geleistet hat-
ten. Bei dem islamistischen Terrorakt, der beispiellos in der Geschichte
ist, starben rund 3000 Menschen.

In Schriften, die (später) gefunden und den Attentätern zugeord-
net werden konnten, hieß es u.a.: „Öffne dein Herz, heiße den Tod im
Namen Gottes willkommen … denn du bist nur einen kurzen Moment
entfernt von dem guten, ewigen Leben in der Gesellschaft von Märty-
rern“. Der Anschlag war eindeutig religiös motiviert, auch wenn politi-
sche, soziale und kulturelle Gründe eine große Rolle spielten. Die isla-
mische Terror-Organisation „Al-Quaida“, die den Terrorakt zehn Jahre
lang geplant und vorbereitet hatte, begriff sich selbst als verlängerten
Arm Gottes auf Erden, um „Ungläubige“ und „Imperialisten“ mit dem
Dschihad (Heiliger Krieg) zu bestrafen. Als Mastermind hinter den
Anschlägen wurde der Terroristenführer Osama Bin-Laden aus Saudi-
Arabien idendifiziert, der sich später auch dazu bekannte und weitere
Attentate ankündigte. Bin-Laden, der sich damals in Afghanistan ver-
steckt hatte, war jahrelang auf der Flucht vor den Sonderkommandos
des FBI. Er wurde schließlich doch ausfindig gemacht und am 2. Mai
2011 bei der Operation Neptun´s Spear in Pakistan getötet.

Der amerikanische Präsident George W. Bush, ein gläubiger Christ,
ordnete unmittelbar nach den Anschlägen die Bombardierung von
Terrorzielen in Afghanistan an, wo Al-Quaida ihr Hauptquartier hatte.
Daraus sollte sich ein jahrelanger Krieg in dem islamischen Land an-
schließen, das in den 1990er Jahren bereits durch die sowjetische Inva-
sion verwüstet worden war. Auch den Irakkrieg (ab 2003) begründete
Präsident Bush mit den angeblichen Terrorkontakten des irakischen
Diktators Saddam Hussein mit Al-Quaida. Vor seiner Kriegsentschei-

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

216

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


dung hatte Bush nach eigenen Angaben Gott angerufen und um Bei-
stand gebetet.

Die genaue Zahl ist nicht bekannt, aber durch „Nine-eleven“ und
in den darauf folgenden Kriegen sind insgesamt mindestens 250 000
Menschen ums Leben gekommen. Andere Quellen (die Zahl der Zi-
vilopfer ist nicht zu ermitteln) sprechen sogar von 600 000 Toten.
Auch die Zahl der Verletzten, Vertriebenen und anders Geschädigten
sowie der materielle Schaden ist nicht seriös zu beziffern. Die Kosten
des Krieges „gegen den (islamistischen) Terror“ sollen sich allein auf
amerikanischer Seite auf weit über zwei Billionen Dollar belaufen. Die
Spätfolgen des Krieges (Zerfall des Irak, Entstehung des „Islamischen
Staates“) dauern bis heute an.

Die mörderischen Buddhisten von Myanmar

Dem Buddhismus wird allgemein ein friedfertiger Charakter beschei-
nigt. Das dies ein Trugschluss ist, wissen wir spätestens seit Anfang des
Jahres 2017, als die Vertreibung des Volkes der Rohingua in Myanmar
in den Fokus der Weltöffentlichkeit geriet. Im Jahr zuvor hatten die
frommen Mönche der Buddhisten begonnen, unter Führung ihres Ab-
tes Ashin Wirathu die muslimische Minderheit der Rohinguas zu
drangsalieren und zu vertreiben. Wirathu ist Führer der rassistischen
Bewegung „696“ und wird „Burmas Hitler“ genannt.

Im Bundesstaat Rakhine traf es die Rohinguas besonders hart.
Zwar sind die Konflikte in Myanmar (früher: Burma) eine Folge der
Kolonialisierung durch die Briten sowie durch die jahrzehntelange Mi-
litärdiktatur, als ethnische Probleme nicht gelöst, sondern mit Gewalt
unterdrückt wurden. Doch ändert die Ursache nichts an den verhee-
renden Folgen: Mindestens 700 000 Rohingua sind seitdem aus ihren
Dörfern vertrieben worden und mussten ins benachbarte Bangladesh
fliehen. Dort hausen sie unter unfassbaren Elendsbedingungen – und
die Welt schaut zu. Zwar gab es durchaus Initiativen und Care-Aktio-
nen, um die verzweifelten Menschen wenigstens vor dem Hungertod
zu retten, doch blieb das Engagement der Vereinten Nationen eher be-
scheiden. Mehr als die offizielle Politik sahen sich halbstaatliche und
private Hilfsorganisationen in der Pflicht, den entwurzelten Menschen
mit dem Nötigsten zu helfen. Und während die Politik weiter in präch-

Oder: Was der Glaube angerichtet hat

217

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


tigen Konferenzsälen verhandelt und zu keinem Ergebnis kommt, ha-
ben die „frommen“ Mönche von Myanmar ganze Arbeit geleistet:
Hunderte Dörfer der vertriebenen Muslime wurden im Januar und Fe-
bruar 2018 dem Erdboden gleichgemacht. Der Konflikt, der bereits
zigtausend Menschen das Leben gekostet hat und etwa eine Million
Rohinguas heimatlos machte, schwelt weiter. Ein Ende ist nicht abzu-
sehen.

Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt

218

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Warum Gott trotz allem
niemals sterben wird

Von der Sehnsucht der Menschen nach Mystik und Spiritualität

Der deutsche Literaturheilige Johann Wolfgang von Goethe hat viele
kluge Sätze gesagt. Einer ist besonders weise: „Die Menschheit schrei-
tet stetig voran; aber der Mensch bleibt immer derselbe“. So ist es. Da
unsere Vorfahren vor x-tausend Jahren zwar über ein vergleichsweise
geringes Wissen verfügten, aber – wie die Menschen heute noch – an
Götter glaubten und Dämonen fürchteten, bleibt die Kernfrage der
Menschheit zeitlos: Warum glauben die Leute eigentlich an höhere
Wesen, warum glauben sie an ein Jenseits, warum an „Gott“? Die Ant-
wort ist von verblüffender Schlichtheit: Weil sie es wollen!

Die modernen Menschen 2.0 glauben im Gegensatz zu ihren stein-
zeitlichen Vorfahren aber nicht deshalb an Gott, weil sie von seiner
Existenz überzeugt sind; sondern weil sie aus spirituellen Gründen
eine Instanz namens „Gott“ brauchen. Nicht alle (siehe: Exkurs 2),
aber die meisten Menschen brauchen die Inspiration von Gott, man-
che wie die Luft zum Atmen. Gewiss, die Projektion Gott ist abstrakt,
so unglaublich abstrakt, dass man sich das göttliche Wesen nicht ein-
mal ansatzweise vorstellen kann. Trotzdem verkörpert „ER“ genau jene
Essentials, die ein Mensch auf Erden zur inneren Ruhe benötigt: einen
Fixpunkt, einen Anker, Orientierung, Hoffnung. „Gott“ gibt dem
Gläubigen ein gutes Gefühl. „Gott“ gibt Sicherheit, beruhigt Nerven,
Herz und Verstand. Dabei wirkt dieser „Gott“ wie ein Placebo: ein ge-
wisser Effekt ist spürbar, aber nicht erklärbar. „Gott“, beziehungsweise
die Religion, das sagt auch der amerikanische Psychologe Jesse Bering,
„ist eine nützliche Illusion“.

Der Gottesglaube der Menschen ist deshalb auch in gewisser Wei-
se nachvollziehbar, schon wegen der Alternative: sie ist trostlos. Ohne

Kapitel 16 

219

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Gott kein Jenseits, keine Hoffnung, keine Perspektive. Wenn Gott nicht
existiert, also der gesamte Kosmos auf dem Prinzip Zufall basiert,
kommt mit dem Tod das schwarze Nichts! Eine schreckliche Vorstel-
lung, für viele Menschen unerträglich. Mit der Gewissheit des absolu-
ten Endes könnte zudem die Bereitschaft schwinden, sich in dem ver-
gleichsweise kurzen Zustand der irdischen Existenz an ethischen Maß-
stäben zu orientieren und entsprechend zu handeln. Denn welchen
Sinn sollte es machen, als „guter Mensch“ zu leben, sich an sittlichen
Prinzipien auszurichten und dem Altruismus eine Chance zu geben,
wenn in der Schlussbilanz nichts davon zählt?

Es ist einer der wesentlichen Gründe, warum in der säkularisierten
Gesellschaft von heute Gott weiterhin „lebt“. Und mitnichten „tot“ ist,
wie der Philosoph Friedrich Nietzsche einst proklamierte. Es ist zudem
einer der wesentlichen Gründe, warum Gott niemals „sterben“ wird.
Denn die Menschen, ob von der transzendenten Existenz einer höhe-
ren Macht überzeugt oder nicht, brauchen offenbar ein Mysterium, sie
wollen Spiritualität. Spiritualität ist wichtig, weil sie der Seele ein Stück
Beschwernis nimmt. Spiritualität bedeutet „Urlaub“ von der kalten
Realität, den Kümmernissen des Alltags. Spirituell sein heißt, die geis-
tige Dimension des Daseins zu begreifen und zu empfinden, mitunter
an „übernatürliche“ Phänomene zu glauben oder auf sie zu hoffen,
und mit dem Phänomen der Magie und der Phantasie die Sinne zu sti-
mulieren. Mystik und Spiritualität stillen also die sinnlichen Bedürfnis-
se des Menschen.

Dieses Phänomen ist sicht- und spürbar seit allen Zeiten, in allen
Kulturen, jenseits aller politischen und sozialen Gegebenheiten. Ob in
Südafrika, Japan oder Peru, in Irland, Dubai oder Indien, in Russland,
Kenia oder Deutschland: Auf der ganzen Welt sind die Menschen reli-
giös, überall beten sie zu „Gott“, glauben sie an Transzendenz (auch in
China, das offiziell atheistisch ist). Dieser Gott der Menschen ist poly-
morph, er sieht überall anders aus, hat überall einen anderen Namen
und wird mit den unterschiedlichsten Zeremonien verehrt. Es gibt so-
gar Religionen, die gar keinen Gott haben (Buddhismus) oder aber zig-
tausend Götter (Hinduismus). Insgesamt, so eine Zählung britischer
Wissenschaftler, existieren weltweit über 9000 Religionen! Auch das
Christentum ist wie viele andere aufgespalten in mehrere Dutzend
Glaubensrichtungen, die sich zuweilen nur in Details unterscheiden,

Kapitel 16 Warum Gott trotz allem niemals sterben wird

220

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


aber stets einen eigenen Namen haben. Nach einer internationalen Be-
fragung aus dem Jahr 2014 gaben fast Zweidrittel der Weltbevölkerung
(63 Prozent) an, „religiös“ zu sein (siehe dazu www.pewresearch.org
und Religionsmonitor der Bertelsmann-Stiftung). Gleichwohl sind alle
Menschen in irgendeiner Weise von Religion beeinflusst, denn alle
Kontinente sind sozial und kulturell von den religiösen Sitten und
Bräuchen ihrer Vorfahren nachhaltig geprägt.

Religion ist zudem gruppenspezifisch von großer Bedeutung. Es
liegt, von Ausnahmen abgesehen, in der Natur des Menschen, einer
Gemeinschaft oder einer Gruppe angehören zu wollen. Am besten
einer starken Gruppe, die Sicherheit, Ordnung und Selbstvertrauen
vermittelt. Um eine Gemeinschaft zu bilden, muss man eine eigene
Identität schaffen, spezifische Eigenheiten herausbilden, sich einen
Markenkern zulegen – und sich abgrenzen. Genau das tun die Religio-
nen. Abgrenzung ist wichtig, weil die Abgrenzung als Pendant zur Ein-
igelung den Zusammenhalt der Gruppe stärkt. Der Mensch, bzw. die
Gruppe will sich abgrenzen, um sich selbst erkennen und definieren zu
können, daran wird auch die grassierende Globalisierung und der Ab-
bau von Schlagbäumen nichts ändern. Das Bedürfnis nach Distinktion
ist universell und zeitlos.

Wir bleiben aber hier beim Christentum und stellen konkret die
Frage, wer „unser“ Gott des Alten und des Neuen Testamentes denn
nun eigentlich ist. Wie er aussehen könnte, wo er „wohnt“, und was er
von seinen Geschöpfen (die ganz offenbar nicht nach dem Willen des
Schöpfers geraten sind), eigentlich erwartet? Auch solche Fragen ha-
ben einen Sinn, denn die Projektion Gott, von der sich kein Mensch to-
tal befreien kann, orientiert sich an dem beschränkten menschlichen
Geist, der außerstande ist, sich das Höchste aller Wesen jenseits des
menschlichen „Ebenbildes“ vorzustellen. Deshalb haben die Künstler
der Spätantike und des Mittelalters, die unsere Gottesvorstellung op-
tisch geprägt haben, das Bild des älteren Mannes gewählt: Gott ist im
fortgeschrittenen Alter, hat weiße lange Haare und einen Bart, und er
sitzt in prächtigen Gewändern auf einem Thron. Obwohl jeder weiß,
dass diese Rezeption nur eine kümmerliche Phantasie ist, lässt sie sich
nicht mehr aus unserem Gedächtnis löschen. Der Grund dafür ist sim-
pel: Weil wir kein anderes Bild haben. Weil sonst ein geistiges Vakuum
entstehen würde.

Von der Sehnsucht der Menschen nach Mystik und Spiritualität

221

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Die Frage nach Gottes Aussehen ist auch deshalb elementarer Na-
tur, weil sie dem menschlichen Bedürfnis nach Erkenntnis entspringt.
Dieser Drang ist m.E. der stärkste von allen. Stärker als der Sexualtrieb,
stärker als der Machttrieb, stärker als der Geltungstrieb. Der Mensch
giert geradezu nach Erkenntnis, und sei es unbewusst. Sobald das Kind
auf der Welt ist, beginnt es mit der Erforschung derselben. Schon Ba-
bys und Kleinkinder wollen, neben der notwendigen Nahrung als En-
ergiequelle, vor allem eins: Sehen, hören, fühlen, tasten, riechen,
schmecken – erkennen. Sie wollen wissen, mit was und wem sie es zu
tun haben, was wertvoll oder nutzlos, „gut“ oder „böse“ ist. Genau so
und nicht anders hat der Schöpfer (die Natur) sie programmiert.

Heerscharen von Künstlern haben ihre Vision der göttlichen Optik zu Papier oder
auf Leinwand gebracht. Viel Phantasie haben sie dabei nicht bewiesen, denn Gott-
vater wurde und wird fast ausschließlich als älterer Herr mit weißem Bart darge-
stellt, während der Heilige Geist als weiße Taube über allem schwebt. Jesus vervoll-
ständigt die Heilige Dreifaltigkeit, worüber die ersten Christen jahrzehntelang er-
bittert gestritten haben (Arianismus).

Kapitel 16 Warum Gott trotz allem niemals sterben wird

222

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Wir erinnern uns: An dem zentralen Thema der Erkenntnis ist das
göttliche Paradies-Projekt gescheitert! Adam und Eva wollten unbe-
dingt vom „Baum der Erkenntnis“ essen und wagten dafür sogar den
zivilen Ungehorsam gegen den Allmächtigen. Auf diesem erzähleri-
schen Plot basiert die biblische Schöpfungsgeschichte und damit das
gesamte Juden- und Christentum. Andererseits: Ist nicht, wie eben er-
örtert, die Suche nach Erkenntnis womöglich das wahre Lebensziel,
der eigentliche Sinn des Lebens? Nicht-Erkenntnis als (biblisches) Ziel
des irdischen Daseins wäre doch absurd und könnte unmöglich der
Wille des Allmächtigen sein! Denn aus welchem sinnhaften Grund
sollte der Gott der Bibel nicht gewollt haben, dass seine Geschöpfe
vom „Baum der Erkenntnis“ essen? Die Vorstellung ist ja schon des-
halb grotesk, weil dies nach Logik der göttlichen Schöpfung bedeuten
würde, dass der Schöpfer die Menschen dauerhaft erkenntnislos
(= dumm) halten wollte! Aber wie hätte sich der Mensch die Erde „un-
tertan“ machen sollen, wenn er erkenntnislos, also „blind“ geblieben
wäre – und außerdem auch noch „unsterblich“?

Zu gern würde man deshalb (nach biblischer Logik) wissen, war-
um Gott diesen Baum überhaupt gepflanzt hat. Genau in der Mitte des
Paradieses und mit dem ausdrücklichen Gebot, von seinen Früchten
nicht zu essen. Im christlichen Königsgebet des Vaterunser heißt es,
„und führe uns nicht in Versuchung“ (ein Satz, den Papst Franziskus
übrigens gern ändern möchte!). Aber was sonst sollte dieser Baum sein,
wenn nicht die Inkarnation einer Versuchung? Der Baum hatte – die
Logik liegt auf der Hand – einzig und allein den Sinn, den Menschen
permanent in Versuchung zu führen. Was aber noch spannender ist:
Deutet bei dieser biblischen Schlüsselszene nicht alles darauf hin, dass
der Baum und das damit verzweigte Tabu, nämlich die Missachtung des
Verbots, womöglich das eigentliche Ziel der göttlichen Schöpfung war?
Des Plans der Abkoppelung der Geschöpfe von ihrem Schöpfer? Des
Plans der menschlichen Emanzipation?

Kein Geringerer als der deutsche Nationaldichter Friedrich Schil-
ler (1759-1805) hat genau dies behauptet. In einem berühmten Essay
apostrophierte er den Ungehorsam Evas und Adams als „den glück-
lichsten Moment der Weltgeschichte“. Denn von diesem Augenblick an,
so der Poet und Professor, habe der Mensch „seine Freiheit beschrie-
ben“. Das heißt, Schiller hat die biblische Symbolik der ersten Men-

Von der Sehnsucht der Menschen nach Mystik und Spiritualität

223

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


schen so verstanden, dass sie als willenlose Geschöpfe des Allmächti-
gen allein ihren Natur-Instinkten folgten. Die Vertreibung aus dem Pa-
radies sei deshalb keineswegs das biblische Drama gewesen, als das es
immer dargestellt werde. Der Sündenfall sei vielmehr als „Übergang
des Menschen zu Freiheit und Humanität“ zu verstehen! Das klingt
nachvollziehbar und vernünftig. Vor allem, wenn man die Alternative
betrachtet – und zu Ende denkt: Das dauerhafte Befolgen des göttli-
chen Gebots hätte unweigerlich zur Konsequenz gehabt, dass die Men-
schen a) in braver Demut im Paradies verblieben wären, und b) ir-
gendwann vom (erlaubten) „Baum des Lebens“ gegessen hätten. Da-
mit aber wären sie nach biblischer Lesart unsterblich, also gottgleich
geworden!

Was sich auf den ersten Blick vielleicht wünschenswert anhört (der
dauerhafte Verbleib im Paradies), wäre indes alles andere als erstre-
benswert gewesen: Denn das Paradies als Dauerzustand müsste, ge-
messen an unseren heutigen menschlichen Maßstäben (andere haben
wir nicht!), ein ziemlich langweiliges Leben sein: Ein Leben dolce far
niente, ohne Emotion und Leidenschaft, ohne Ansporn und Spannung,
ohne Arbeitspflicht, Gewalt, Ehrgeiz und Neid – und ohne Sünde…
Ein systematisiertes, auf Dauer unerträgliches Vorsichhinleben im ver-
zückten Erstarrungszustand, ein Leben im goldenen Käfig und voller
Müßiggang. Und das für alle Zeiten, ewiglich…

Zum Glück ist uns dieses Paradies erspart geblieben. Wir haben es
eingetauscht gegen eine irdische Welt, die von atemberaubender Viel-
falt und Schönheit, aber auch von abgrundtiefer Brutalität ist. Eine
Welt, die sich in einem Maße entwickelt hat, das selbst der Schöpfer
verblüfft sein müsste: Die Menschen haben sich nicht nur wie gehei-
ßen die Erde untertan gemacht; sie fliegen auch im All herum, sind auf
dem Mond gelandet und schicken Satelliten in ferne Galaxien. Ein
paar überragende Geistesblitze haben ihnen ausgereicht, um das Rad
zu erfinden, den Webstuhl, den Buchdruck, die Gesetze der Physik
und der Elektrizität zu entdecken und zu nutzen. „Im Schweiße ihres
Angesichts“ haben sie Brücken, Hochhäuser und Staudämme gebaut,
Schiffe, Autos und Flugzeuge entwickelt und Computer konstruiert,
die schneller „denken“ und arbeiten können als jedes göttliche Ge-
schöpf.

Kapitel 16 Warum Gott trotz allem niemals sterben wird

224

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Damit nicht genug: Seit die Menschen an Götter glauben, bringen
sie ihnen „Opfer“ dar, bauen riesige Kathedralen und spektakuläre
Klöster, Kirchen und Kapellen, schneiden (sich) die Vorhaut ab, hüllen
sich in Kutten oder andere merkwürdige Gewänder, veranstalten ge-
heimnisvolle Zeremonien mit Feuer, Weihrauch und Myrrhe, laufen
mit Blasen an den Füßen hunderte Kilometer zu Wallfahrtsorten, krie-
chen auf blutigen Knien, geißeln sich mit bleibestückten Lederriemen,
fasten bis zum Koma, nuscheln auf langen Prozessionen Litaneien her-
unter, beten, singen und tanzen zuweilen bis zur Trance und absoluten
Erschöpfung.

Warum tun die Menschen das? Der griesgrämig veranlagte Philo-
soph Arthur Schopenhauer wusste es: Religion, schrieb er in seinem
berühmten Essay Über den Tod, sei „das Gegengift zur Gewissheit des
Todes“. Da ist was dran. Denn erstens ist der Tod nach allgemeiner
Sichtweise nicht nur das schlimmste Ereignis, das dem Menschen zu-
stoßen kann; in seinem kurzen Leben wird ihm auch noch auf
schmerzliche Weise das Schicksal der Auslöschung seiner eigenen
Existenz bewusst! In paradoxer Weise fürchtet der Mensch deshalb das
Nicht(mehr)sein nach dem Tode – obwohl es sich um keinen Deut von
der Nichtexistenz vor seiner Geburt unterscheidet. Erstaunt stellt
Schopenhauer fest: „Ihn betrübt nicht, dass er vorher eine Unendlich-
keit lang nicht da war. Aber dass er bald nicht mehr sein wird, das be-
schäftigt ihn zutiefst“.

Diese existenzielle Furcht ist universell. Aber so interessant Scho-
penhauers Gedankengänge auch sein mögen, sie haben einen logi-
schen Fehler: rückwirkend kann man sich nicht fürchten. Man fürchtet
sich vor etwas, aber nicht nach etwas. Das ändert indes nichts am
Grundproblem des Menschen, auf der Suche nach dem Sinn des Le-
bens und dem „Leben nach dem Tode“ bislang vergebens geforscht zu
haben. Auch die schlauesten Köpfe sind nicht weiter gekommen. Viel-
leicht sollten sie sich ein Beispiel nehmen, wie angeblich „primitive“
Menschen im Bereich von Naturreligionen mit dem Problem umgehen.
In Polynesien zum Beispiel wird ein sehr gelassener, verträumter und
in sich versunkener Umgang mit den Göttern praktiziert. Dieser Um-
gang erinnert in sympathischer Weise an kleine Kinder, die mit einer
Puppe oder jemandem sprechen, wenn sie alleine spielen. Jemand, der

Von der Sehnsucht der Menschen nach Mystik und Spiritualität

225

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


sie versteht, der ihnen Trost gibt, der Anteil nimmt, der ihr „Vertrau-
ter“ ist – jenseits der kalten Realo-Welt.

Diese kindlichen Verhaltensweisen sind instinktiv und universell,
sie sind enorm wichtig für den Seelenhaushalt der Kinder. Solch eine
spirituelle Hingabe brauchen aber auch Erwachsene, nicht nur in Poly-
nesien, Indien oder Lateinamerika, sondern überall auf der Welt. Und
so haben sich die Religionen im Laufe der Evolution trotz gravierender
Problemfelder zu einem veritablen Sinnstifter entwickelt, der emotio-
nale Bedürfnisse stillt und praktische Lebenshilfe leistet. Unzählige
Menschen, die sich alleine fühlen oder vor scheinbar unlösbaren Pro-
blemen stehen, finden Halt im Gebet zu einem „Gott“, der ihnen auf
geheimnisvolle Weise Trost spendet. Sie denken nicht weiter über den
Sinngehalt der Bibel nach, sie interessieren sich in solchen Momenten
auch nicht für die Widersprüche und Fragwürdigkeiten der „Heiligen
Schrift“. Alles was dann zählt, ist der Glaube – und der kann, wie das
bekannte Sprichwort sagt, „Berge versetzen“.

Alle Menschen sind irgendwann auf der Suche nach dem Sinn des Lebens. Viele
finden ihre spirituelle Erfüllung nicht (mehr) in der Religion, sondern in anderen
Formen transzendenter Versunkenheit. Junge Frau beim Meditieren in freier Na-
tur.

Kapitel 16 Warum Gott trotz allem niemals sterben wird

226

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Fügt man diesem spirituellen Momentum noch die positiven Elemente
jeder Religion zu, einem echten Kraft- und Energie-Spender, der sich
auch in der Kultur und in sozialen und karitativen Institutionen in au-
ßerordentlicher Weise artikuliert, dann dürften selbst Religionskritiker
und erklärte Atheisten zu der Auffassung gelangen, dass Religion,
gleich welcher Art, aus der Phantasie des Individuums und aus dem
praktischen Leben der Menschen nicht (mehr) wegzudenken ist. Denn
Religion ist Seelennahrung für die armen kleinen sterblichen Hänflin-
ge, die sich auf ihrem kurzen Lebenstrip mal mehr und mal weniger an
eine Hoffnung namens „Gott“ klammern. Um einen Halt und eine in-
nere Perspektive zu haben für die Zeit der ewigen Stille, in der Freunde
und Familie um einen trauern. Vermutlich ist dies der eigentliche
Grund dafür, dass „Gott“, dieses überaus geheimnisvolle Wesen jen-
seits jeder irdischen Realität, niemals sterben wird.

Exkurs 1: Gedankenspiele: Was wäre passiert, wenn?

Wer an die biblische „Offenbarung“ glaubt, der soll und darf das na-
türlich tun. Aber gerade an diesem sensiblen Punkt, der überlieferten
Aussage und der Schriften der „Propheten“, zeigt sich der enorme Ein-
fluss der politischen Gegebenheiten und Zufälle: Denn was wäre etwa
mit dem Land Israel und seinen Bewohnern passiert, was mit der bib-
lischen Überlieferung, was mit dem Judentum, wenn etwa der assyri-
sche König Nebukadnezar im Jahr 587 nicht in Jerusalem einmar-
schiert wäre und die jüdische Oberschicht nicht nach Babylon depor-
tiert hätte? Was wäre mit Tora, Tanach und Talmud passiert, wenn ihre
Autoren die Texte ohne babylonischen Einfluss geschrieben hätten?
Wie hätte sich die Gedanken- und Gefühlswelt der Israelis entwickelt,
wenn das Trauma der Entwurzelung und des drohenden Identitätsver-
lustes die Geschichte des Landes Israel nicht massiv beeinflusst hätte?

Oder – man kann dieses Gedankenspiel ja weiterführen – was wä-
re passiert, wenn der römische Prokurator Pontius Pilatus (es hätte in
seiner Macht gelegen!) nicht dem Willen jüdischer Eiferer nachgege-
ben und Jesus doch wie geplant begnadigt hätte? Dann wäre Christus
nicht am Kreuz gestorben. Und die „Erlösung“ hätte dementsprechend
gar nicht stattfinden können. Dann gäbe es keinen Heiland – und kein

Von der Sehnsucht der Menschen nach Mystik und Spiritualität

227

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Christentum. Die gesamte Geschichte des Abendlandes wäre komplett
anders verlaufen!

Wer solche Fragen und Alternativ-Modelle als unseriös ablehnt,
sollte bedenken: Wenn der Mensch – wie von theologischer und philo-
sophischer Seite immer wieder betont wird – tatsächlich über einen
„freien Willen“ verfügt, dann hätte Pilatus durchaus auch anders ent-
scheiden können. Wenn aber Pilatus so entscheiden musste, würde das
in der Konsequenz wiederum bedeuten, dass die Passion Christi von
„langer Hand“ vorherbestimmt war und demnach nicht anders passie-
ren konnte und durfte. Dann hätte Gott es so und nicht anders gewollt!
Und was Gott will, kann ja eigentlich nicht schlimm sein.

Die Reihe methodischer Gedankenexperimente lässt sich übrigens
mühelos verlängern. Sie sind deshalb erlaubt, weil zum höheren Ziel
der Gewinnung von Erkenntnis selbstverständlich alle Fragen erlaubt
sind. Was also wäre wohl (mit dem Christentum) passiert,
– wenn es es die konstantinische Wende (siehe Glossar) nicht gegeben

hätte?
– wenn der jahrzehntelange Streit um den Arianismus – sind Gottva-

ter, Gottsohn und der Hl. Geist „wesensgleich“? – anders ausgegan-
gen wäre?

– wenn der Christentums-Begründer Paulus, der eigenen Angaben
zufolge nur knapp eine Steinigung überlebte, vorzeitig gestorben
wäre?

– wenn sich statt der ultrafrommen Apologeten Ambrosius und Au-
gustinus die kritischen Christen Marcion, Pelagius, Celsus und Ju-
lianus von Aeclanum durchgesetzt hätten?

Soll heißen: Das Christentum in seiner heutigen Form ist massiv auch
von ganz irdischen, profanen Ereignissen beeinflusst und geprägt wor-
den. Ohne den jeweiligen „Zufall“ wäre diese Religion (so) nicht ent-
standen – es sei denn, Gott der Allmächtige hätte alles so gewollt und
entsprechend eingefädelt! Doch dann, siehe oben, hätte nicht der
Mensch, aufgrund seiner Launen oder seines freien Willens, sondern
Gott selbst den Lauf der Ereignisse bestimmt. Das aber wäre wiederum
ein klarer Beleg für die systemrelevante Hypothese, dass der Mensch
keinen freien Willen hat – und somit „unschuldig“ wäre…

Kapitel 16 Warum Gott trotz allem niemals sterben wird

228

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Exkurs 2: Die Religion der Gottlosen

Nach Umfragen in (westlichen) Ländern gibt im Schnitt etwa ein Drit-
tel der jeweiligen Bevölkerung an, nicht an Gott zu glauben. Diese
„gottlosen“ Menschen – der Ausdruck war früher ein böses Schimpf-
wort – nennen sich selbst Atheisten, Agnostiker oder einfach „konfes-
sionslos“. Mittlerweile hat die Wissenschaft begonnen, auch diese be-
sondere Spezies Menschen zu erforschen. Dabei kommen interessante
Details ans Licht.

Die schlichte Vermutung gläubiger Menschen, die Ungläubigen
seien „komische“ Zeitgenossen, die „sinnlos“ durchs Leben taumelten,
keine Werte besäßen, und überhaupt unglücklich und „arme Seelen“
seien, ist haltlos. Es verhält sich nämlich, das wird manchen überra-
schen, eher umgekehrt: Nicht-Gläubige sind ganz normale Menschen,
die über eine hohe Lebenszufriedenheit verfügen, genau wie andere
(resp. die meisten) Menschen ethische Maßstäbe haben, und die auch
ohne Gott ein „gutes“ Leben führen (können).

Es sind, das hat die Studie „Konfessionsfreie Identitäten“ der Uni-
versität Wien ergeben, überdurchschnittlich gebildete und politisch
eher links verortete Menschen. Sie seien, genau wie die Frommen,
ebenso bereit, Verantwortung für sich selbst und die Gesellschaft zu
übernehmen, sagte Studienleiterin Tatjana Schnell am 6. September
2017 im Deutschlandfunk. Die Kernthese dieser Menschen laute: „Ich
schaue hin, wie ich lebe, und es liegt an mir. Ich lebe nicht einfach so
vor mich hin, sondern versuche authentisch zu leben, wie ich es richtig
finde“. Die Studie über das Wertesystem „gottloser“ Menschen er-
streckte sich über Deutschland, Österreich, die Niederlanden und Dä-
nemark.

  
(Weitere Informationen: www.sinnforschung.org)

Von der Sehnsucht der Menschen nach Mystik und Spiritualität

229

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Epilog

Was soll das bedeuten: Ein Buch, das die Widersprüche und Frag-
würdigkeiten der (christlichen) Religion beschreibt, das deutliche Kri-
tik an den Kirchen und dem „Lehramt“ übt, das zudem für einen mo-
dernen, ideologiefreien Religionsunterricht plädiert – und dann im
letzten Kapitel trotzdem zu der Auffassung kommt, Religion sei durch-
aus sinnhaft, weil der Glaube an eine höhere Macht Trost und Halt
spenden könne und ein offensichtliches Bedürfnis der Menschen arti-
kuliere. Nun, ein gewisser Widerspruch ist wahrlich nicht zu leugnen,
doch auch wenn die Faktenlage eindeutig und die Vernunft gegenüber
dem Glauben klar im Vorteil ist, kann die unglaubliche Kraft der Reli-
gion nicht ernsthaft bestritten werden. Eine Kraft, die so gewaltig ist,
dass sie die soziokulturelle Welt auf der gesamten Erde seit Jahrtausen-
den prägt und phasenweise sogar weltliche Mächte in die Knie ge-
zwungen hat („Canossa“), muss trotz ihres transzendenten Charakters
ernst genommen werden. So wie man auch Placebos ernst nehmen
muss, weil sich die angestrebte Wirkung eben messbar nachweisen
lässt.

Wenn Menschen überall auf der Welt, gleich welcher Herkunft,
gleich welcher Bildung, seit der (r)evolutionären Transformation des
Hominiden zum homo sapiens an höhere Mächte glauben, dann ent-
steht durch diesen spirituellen Prozess tatsächlich eine neue Realität.
Der antike Philosoph Platon nannte dieses Phänomen in seiner be-
rühmten Ideenlehre „metaphysische Realität“. Und da zweifelsfrei er-
kennbar ist, dass alle anderen Lebewesen (= Tiere) keine Götter anbe-
ten und entsprechend auch keine „Erlösung“ erwarten, ist der Götter-
glaube nirgendwo anders zu suchen als im Selbst-Bewusstsein des
Menschen. Wie wir in Kapitel 2 erfahren haben, ist sich der homo sapi-
ens in diesem Erkenntnis-Prozess seiner eigenen Endlichkeit bewusst
geworden – und scheitert seither an dem Unterfangen, die düstere Per-
spektive der ewigen Nicht-mehr-Existenz auch intellektuell zu akzep-

231

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


tieren. Es ist ein wesentlicher Grund, warum „die Krone der Schöp-
fung“ seit Menschengedenken versucht, über das Diesseits hinaus ein
Jenseits zu denken, in dem ein transzendentes Weiterleben möglich
scheint.

Der Befund ändert aber nichts daran, dass die Bibel ein problema-
tisches Buch ist, in dem Krieg und Gewalt, Sklaverei und Diskriminie-
rung gerechtfertigt werden. Die Jubelarien über das „Buch der Bücher“
sind zwar nachvollziehbar, denn kein anderes Druckwerk auf der Welt
wurde auch nur annähernd so oft verkauft wie die Bibel. Doch die
Hymnen sind parteiisch, sie stammen mehrheitlich von Gläubigen, die
über die Fähigkeit verfügen, ihre Wahrnehmung steuern und unliebsa-
me Fakten ausblenden zu können. Diese Menschen wollen der Bibel
und damit der Kirche glauben, sie wollen ernst nehmen, was die Pro-
pheten und Evangelisten aus uralten Zeiten offenbart und überliefert
haben. Sie haben kein Interesse an der schnöden, nüchternen und
„trostlosen“ Realität.

Trotz der in diesem Buch hinreichend erwähnten Problematik al-
ler Religionen dürfen die positiven Aspekte des Glaubens also nicht
unterschätzt werden. Es zeugt von Souveränität, wenn auch Atheisten
offen zugeben, dass Religion unendlich vielen Menschen Nähe, Wärme,
Vertrauen, Spiritualität, soziale Gemeinschaft und kulturelle Identität
schenken kann. Religion ist eben nicht nur die erste Philosophie der
Menschheit, sie ist auch die eigentliche Philosophie, denn sie stellt „die
Kernfragen des Lebens, denen niemand ausweichen kann“ (Papst Jo-
hannes Paul II): Wer bin ich? Woher komme ich? Wohin gehe ich nach
meinem Tode?

Weil es den Kirchen aber nicht gelingt, diese elementaren Fragen
auch nur annähernd oder gar zeitgemäß zu beantworten, verliert die
(christliche) Religion zunehmend an Bedeutung. In vielen westlichen
Ländern befindet sie sich bereits seit geraumer Zeit in einem
Schrumpfungsprozess, schreibt der Saarbrücker Theologe Prof. Karl-
Heinz Ohlig in seinen „Überlegungen zur Situation des Christentums“
(imprimatur 4/2016). Die Gründe sind, jenseits der fortschreitenden
Säkularisierung der Gesellschaft, im wesentlichen hausgemacht: Der
Beruf des Priesters ist nicht mehr attraktiv, weil der Geistliche seine
Mittlerrolle zwischen dem Diesseits und dem Jenseits verloren hat. Die
jungen Menschen interessieren sich nicht mehr für die alten Rituale

Epilog

232

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


und Versprechungen, sie suchen ihre Bestätigung eher in „sozialen
Medien“ (siehe auch die Jugendstudie Generation What? vom April
2017). Zugleich reduziert der schwindende Glaube die Zahl der Got-
tesdienstbesucher, infolge dessen sich die Bischöfe wiederum gezwun-
gen sehen, die Gemeinden neu und größer (= unpersönlicher) zu
strukturieren. Schließlich, der vielleicht wichtigste Grund: Die Kirchen
halten völlig irrational und verbissen an den archaischen Dogmen und
Ethiken der Spätantike und des Mittelalters fest, gerade so, als habe
sich die Welt nicht radikal verändert. Theologe Ohlig: „Die Gläubigen
werden mit einer mythischen Welt verflossener Zeiten konfrontiert
und ohne interpretative Hilfestellung allein gelassen“.

Das ist das Problem: Im Zeitalter der Mondflüge, des world wide
web und der digitalen Wissens-Potenzierung versuchen die Kirchen
(und Schulen!) den Menschen weiterhin ein Gottesbild zu vermitteln,
das vor 3000 Jahren entstanden ist. Dabei wissen die Theologen ganz
genau, dass kein einziges kirchliches Dogma eine biblische Grundlage
hat, weder die Trinität (Dreifaltigkeit Gottes), noch die Erbsündenleh-
re, noch Mariä Himmelfahrt oder sonstwas. Gleichwohl weigern sich
die Kirchen in heiligem Trotz, die entwicklungsgeschichtlich und kul-
turhistorisch vielleicht sogar begründbaren Dogmen einer Generalre-
vision zu unterziehen. Das rächt sich, wie ein Blick in die Kirchen
während der Gottesdienste zeigt: sie sind werktags gähnend leer, sonn-
tags leidlich und lediglich an Weihnachten gut besucht. Dann also,
wenn die Menschen sentimental werden und sich an ihre Kindheit er-
innern.

Als Fazit bleibt: Auch wenn Gott als „Idee“ zweifellos einen funk-
tionalen Sinn und viele positive Seiten hat, so bedarf das Christentum,
resp. der Glaube an Gott gleichwohl einer Erneuerung. An Gott kann
man nämlich, wenn das Bedürfnis nach Spiritualität nicht zu stillen ist,
auch anders glauben: ohne Dogmen, ohne Hölle, ohne Zwang, ohne
Angst. Man kann, soll und darf die fabelhaften Geschichten des Alten
und des Neuen Testaments ja durchaus als kulturelles Erbe der
Menschheit bewahren, so wie auch die babylonischen, chinesischen,
ägyptischen, griechischen, aztekischen oder germanischen Mythen
einen festen Platz in der historischen Schatzkammer der Menschheit
haben. Doch es ist an der Zeit, dass der Mensch der digitalen Moderne

Epilog

233

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


den traum- und märchenhaften Geistes-Zustand der Antike verlässt.
Es ist an der Zeit, Gott neu zu denken.

Epilog

234

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Glossar

 
Agnostiker: jemand, der nicht an Gott glaubt, die Möglichkeit einer
göttlichen Existenz aber auch nicht bestreitet
Allegorie: bildliche Darstellung eines (abstrakten) Sachverhalts
Anthropogenese: stammesgeschichtliche Entwicklung des Menschen
Anthropologie: Wissen(schaft) vom/über den Menschen
apodiktisch: unwiderlegbar, felsenfest
Apokryphen: antike Schriften/Evangelien, die nicht in den Kanon der
Kirche/n aufgenommen wurden
Apologeten: Verteidiger der (christlichen) Lehre
Apotheose: Verherrlichung, Vergöttlichung (eines Menschen)
Arianismus: Streit in der Frühkirche, ob Jesus göttlich oder nur gott-
ähnlich ist
Axiom: Grundsatz, der als wahr gilt und nicht begründet werden muss

Biogenese: Das Entstehen von Leben aus einem existierenden Orga-
nismus
Blasphemie: Gotteslästerung

Christologie: Lehre über die Bedeutung und die Person Jesu von Na-
zareth

Deismus: der Glaube an Gott als Schöpfer der Welt, der aber nicht in
das Geschehen eingreift. Deisten sind kritische Gläubige, die nicht an
Wunder glauben und die „Offenbarung“ ablehnen
Deuteronomium: „zweites Gesetz“ = das fünfte Buch Moses
Deuteropaulinen: Die nicht echten Paulus-Briefe, z.B. an die Kolosser
Distinktion: Abgrenzung (von einer sozialen Schicht)

Elohist: Autor(en) des Alten Testaments, der den Namen Elohim für
Gott gebrauchte
Entität: philosophischer Sammelbegriff für Ding, Substanz, etwas Sei-
endes
Enzyklika: belehrendes, ermahnendes, erklärendes Schreiben des
Papstes an die Gläubigen

235

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Eschatologie: Lehre von den letzten Dingen, Vollendung der Schöp-
fung
Etymologie: Herkunft, Geschichte (und Bedeutung) eines Wortes
Evolution: Die allmähliche, natürliche Entwicklung einer Population

Gnosis: (=Erkenntnis). Religiöse Lehre verschiedener Strömungen in
der Antike, die den Gnostikern („Erkennenden“) vorbehalten war

Häresie: Abweichung vom Glauben
heuristisch: analytisches Verfahren, mit begrenzten Mitteln zu einem
guten Ergebnis zu kommen
Hominiden: Menschenaffen
homo sapiens: der aufrecht gehende, „weise“ (denkende) Mensch

Ikone: Kult- oder Heiligenbild, Typus einer Figur

Jahwist: Autor(en) des Alten Testaments, der den Namen Jawhe für
Gott benutzte

Kanon: Maßstab, Richtschnur. Bezeichnet in der Religionswissen-
schaft eine festgelegte Zusammenstellung bestimmter Schriften
Klerus: Gesamtheit der Angehörigen eines geistlichen Standes
konstantinische Wende: Prozess ab dem Jahr 313, ausgelöst durch
Kaiser Konstantin, der das Christentum legitimierte
konstitutiv: elementar, wesentlich
Konvertieren: Umkehren, einer anderen Religion beitreten
Kreationist: Jemand, der buchstäblich glaubt, was in der Bibel steht

Literalsinn: Der wörtliche Sinn eines Textes
Logos: (breitgefächerte Bedeutung) Wort, Sinn, Lehre, Rede, Vernunft

Manichäismus: Offenbarungsreligion der Spätantike mit gnostischen
Einflüssen
Metaphysik: griech. jenseits der Natur. Philosophische Lehre, die sich
mit dem Nicht-Erfahrbaren, Nicht-Erkennbaren befasst und nach den
letzten Dingen fragt
Mutation: (spontane) Veränderung (des Erbguts)

Neuplatonismus: wichtig(st)e philosophische Lehre der Antike, wo-
nach „das Eine“ (z.B. Gott) das oberste Prinzip ist, aus dem sich alles
ableitet

Oxymoron: Widerspruch in sich

Glossar

236

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Pantheismus: Lehre, wonach Gott alles ist – also die gesamte Natur
Paradigma: Muster, Beispiel, grundsätzliche Denkweise
Parameter: Kenngröße, Regelsystem, Eigenschaft
Patristik: Wissenschaft (und Zeit) der Kirchenväter
Pelagianismus: Lehre (nach dem irischen Mönch Pelagius), wonach
der Mensch nicht mit der Erbsünde belastet ist
Pentateuch: „fünf Schriftrollen“, die fünf Bücher Moses = Genesis,
Exodus, Levitikus, Numeri, Deuteronomium
Placebo: Arznei, die keine Wirkmittel enthält, Scheineffekt
polymorph: vielgestaltig
Prädestination: Vorherbestimmung des Menschen (von Anfang an)
Präexistenz: Lehre, wonach Jesus „schon immer“ existiert habe
Prüderie: Empfindliche (und rückständige) Einstellung gegenüber Sit-
te/Moral
Ptolemäisches Weltbild: antike Auffassung, wonach die Erde der Mit-
telpunkt des Universums ist

Redundanz: Überfluss, (unnötige) Wiederholung
Rezeption: die (geistige) Aufnahme und Verarbeitung von etwas

sakrosankt: unantastbar, hochheilig
Säkularisation: Verweltlichung
Scholastik: Strömung im Mittelalter, schwierige (religiöse) Fragen
durch eine bestimmte Beweisführung – z.B. These, Antithese, Synthese
– und Diskussion zu lösen
Soteriologie: Lehre von der Erlösung des Menschen

Talmud: jüdische Gesetzessammlung plus Kommentierung
Tanach: die fünf Bücher Moses und weitere jüdische Schriften
Theismus: Lehre, wonach ein (transzendenter) Gott existiert und len-
kend in die Geschicke der Welt eingreift
Theodizee: (die Frage/das Problem der) Gerechtigkeit Gottes
Thora: Anweisung, Vorschrift = die fünf Bücher Moses = 1. Teil des
Tanach = Pentateuch
Transsubstantiationslehre: (umstrittene) Lehre, wonach Brot und
Wein in der Hl. Messe real zu Leib und Blut Christi umgewandelt wer-
den
Transzendenz: Übernatürlichkeit, jenseits der menschlichen Sinnes-
wahrnehmung
Trinität: Dreifaltigkeit Gottes – Vater, Sohn und Hl. Geist

Glossar

237

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Bibliographie zum Nach- und Weiterlesen

Abaelard, Peter: Gespräch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen; Ver-
lag der Weltreligionen 2008

Abdel-Samad, Hamed: Mohamed. Eine Abrechnung; Droemer Verlag 2015
Albert, Hans: Zur Analyse und Kritik der Religionen; Alibri Verlag 2017
Ambrosius von Mailand: Über das Paradies; Johannes Verlag 2013
Aquin, Thomas von: Summa theologica; Pustet Verlag 1936
Augustinus, Aurelius: Die Bekenntnisse; Johannes Verlag 2016
  
Bayle, Pierre: Historisches und kritisches Wörterbuch; Felix Meiner Verlag 2003
Becker, Uwe: Exegese des Alten Testaments; Mohr Siebeck Verlag 2015
Benedikt XVI.: Die Offenbarung des Johannes. (K)ein Buch mit sieben Siegeln; St.

Benno Verlag
Ben-Chorin, Schalom: Bruder Jesus. Der Nazarener in jüdischer Sicht; dtv 1982
Ben-Chorin, Schalom: Mutter Mirjam. Maria in jüdischer Sicht; dtv 1982
Ben-Chorin, Schalom: Paulus. Der Völkerapostel in jüdischer Sicht; dtv 1980
Bering, Jesse: Die Erfindung Gottes. Wie die Evolution den Glauben schuf; Piper

Verlag 2010
Beutel, Albrecht: Johann Joachim Spalding. Meistertheologe im Zeitalter der Auf-

klärung; Mohr Siebeck Verlag 2014
Biesinger, Albert / Kohler-Spiegel, Helga / Hiller, Simone: Warum dürfen Adam und

Eva keine Äpfel essen? Kinderfragen zur Bibel – Forscherinnen und Forscher
antworten; Kösel Verlag 2014

Binder, Alfred: Jahwe, Jesus und Allah. Eine kurze Kritik der monotheistischen
Götter; Alibri Verlag 2013

Bobzin, Hartmut: Der Koran. Eine Einführung; C.H. Beck Verlag 2014
Böhmann, Stefanie / Kriege-Egert, Ina: Mama, wo wohnen die Engel? Mit Kindern

die Welt des Glaubens entdecken; Brunnen Verlag 2010
Böttrich, Christfried / Ego, Beate / Eißler, Friedmann: Adam und Eva im Judentum,

Christentum und Islam; Vandenhoeck & Ruprecht Verlag 2011
Brown, Peter: Die Keuschheit der Engel. Sexuelle Entsagung, Askese und Körper-

lichkeit am Anfang des Christentums; Hanser Verlag 1991

239

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Brunier, Serge: Das Universum. Eine Reise in die Unendlichkeit; Kosmos Verlag
2002

Brunner-Traut, Emma: Die fünf großen Weltreligionen; Herder Verlag 1974
Buggle, Franz: Denn sie wissen nicht, was sie glauben; Alibri Verlag 2012
Bultmann, Rudolf: Das Urchristentum; dtv 1992
  
Ceming, Katharina / Werlitz, Jürgen: Die verbotenen Evangelien. Apokryphe

Schriften; Piper Verlag 2007
Cicero: De natura de orum. Über das Wesen der Götter; Reclam Verlag 1995
  
Dahlheim, Werner: Augustus. Aufrührer, Herrscher, Heiland; C.H. Beck Verlag

2010
Darwin, Charles: Die Entstehung der Arten; Nikol Verlag 2016
Dassmann, Ernst: Augustinus. Heiliger und Kirchenlehrer; Verlag W. Kohlhammer

1993
Dawkins, Richard: Der Gotteswahn; Ullstein Verlag 2007
Denzler, Georg: Die verbotene Lust. 2000 Jahre kirchliche Sexualmoral; Gemini

Verlag 2013
Deschner, Karlheinz: Das Kreuz mit der Kirche. Eine Sexualgeschichte des Chris-

tentums; Econ Verlag 1974
Dietrich, Walter: David. Der Herrscher mit der Harfe; Evangelische Verlagsanstalt

2016
Dietz, Karl-Martin: Platon und Aristoteles. Das Erwachen des europäischen Den-

kens; Verlag Freies Geistesleben 1989
Dreier, Horst: Staat ohne Gott. Religion in der säkularen Moderne; C.H. Beck Ver-

lag 2018
Drewermann, Eugen: Das Wichtigste im Leben. Worte mit Herz und Verstand; Pat-

mos Verlag 2015
  
Ebner, Martin: Jesus von Nazaret. Was wir von ihm wissen können; Verlag Katholi-

sches Bibelwerk 2016
Egelkraut, Helmuth (Hrsg.): Das Alte Testament. Entstehung – Geschichte – Bot-

schaft; Brunnen Verlag 2012
Ehrman; Bart D.: Abgeschrieben, falsch zitiert und missverstanden. Wie die Bibel

wurde, was sie ist; Gütersloher Verlagshaus 2008
Epikur: Philosophie der Freude; Insel Verlag 2013
Erasmus von Rotterdam: Papst Julius vor der Himmelstür; Dieterich'sche Verlags-

buchhandlung 2011

Bibliographie zum Nach- und Weiterlesen

240

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


  
Feldbauer, Peter / Liedl, Gottfried: Die islamische Welt 1000 bis 1517; Mandelbaum

Verlag 2008
Finkelstein, Israel / Silberman, Neil A.: David und Salomo; dtv 2009
Finkelstein, Israel / Silberman, Neil A.: Keine Posaunen vor Jericho. Die archäologi-

sche Wahrheit über die Bibel; dtv 2004
Flasch, Kurt: Eva und Adam. Wandlungen eines Mythos; C.H. Beck Verlag 2004
Flasch, Kurt: Kampfplätze der Philosophie. Große Kontroversen von Augustin bis

Voltaire; Vittorio Klostermann 2008
Flasch, Kurt: Warum ich kein Christ bin; C.H. Beck Verlag 2015
Flasch, Kurt: Logik des Schreckens. Die Gnadenlehre von Augustinus; DVB 1990
Flasch, Kurt: Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen; C.H. Beck Verlag 2011
Feuerbach, Ludwig: Das Wesen des Christentums; Anaconda Verlag 2014
Frazer, James George: Der Goldene Zweig. Das Geheimnis von Glauben und Sitten

der Völker; Rowohlts Enzyklopädie 1989
Frenschkowski, Marco: Die Hexen. Eine kulturgeschichtliche Analyse; Marix Verlag

2012
Frenschkowski, Marco: Heilige Schriften der Weltreligionen und religiösen Bewe-

gungen; Marix Verlag 2007
Freud, Sigmund: Der Mann Moses und die monotheistische Religion; Reclam Ver-

lag 2010
Friedman, Richard Elliott: Wer schrieb die Bibel? So entstand das Alte Testament;

Anaconda Verlag 2007
Fromer, Jakob: Der babylonische Talmud; Anaconda Verlag 2013
  
Graf, Friedrich W.: Moses Vermächtnis. Über göttliche und menschliche Gesetze;

C.H. Beck Verlag 2006
Graf, Friedrich W. (Hrsg.): Klassiker der Theologie.Von Tertullian bis Calvin; C.H.

Beck Verlag 2005
Graf, Friedrich W. / Meier, Heinrich (Hrsg.): Politik und Religion. Zur Diagnose der

Gegenwart; C.H. Beck Verlag 2013
Großbongardt, Annette / Pieper, Dietmar (Hrsg.): Jesus von Nazareth und die An-

fänge des Christentums; Deutsche Verlagsanstalt 2012
Gemeinhardt, Peter: Antonius, der erste Mönch; C.H. Beck Verlag 2013
Gunkel, Hermann: Das Märchen im Alten Testament; Athenaeum Verlag 1987
  
Harnack, Adolf von: Das Wesen des Christentums; Siebenstern Verlag 1964
Harnack, Adolf von: Marcion. Das Evangelium vom fremden Gott; Hinrichs'sche

Buchhandlung 1921

Bibliographie zum Nach- und Weiterlesen

241

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Harris, Sam: Das Ende des Glaubens. Religion, Terror und das Licht der Vernunft;
Edition Spuren 2007

Hartmann, Eduard von: Die Selbstzersetzung des Christentums und die Religion
der Zukunft; Duncker's Verlag 1874

Hartmann, Gerhard: Daten der Kirchengeschichte; Marix Verlag 2013
Hawking, Stephen / Mlodinow, Leonard: Der große Entwurf. Eine neue Erklärung

des Universums; Rowohlt Verlag 2010
Hennig, Kurt (Hrsg.): Jerusalemer Bibel-Lexikon; Hänssler-Verlag 1990
Heiden, Uwe an der / Schneider, Helmut (Hrsg:): Hat der Mensch einen freien Wil-

len? Die Antworten der großen Philosophen; Reclam Verlag 2007
Heine, Heinrich: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland; So-

To Verlag 2016
Hitchens, Christopher: Der Herr ist kein Hirte. Wie Religion die Welt vergiftet;

Heyne Verlag 2009
Höffe, Otfried: Aristoteles. Die Hauptwerke; Francke Verlag 2009
Hoffmann, Paul / Heil, Christoph (Hrsg.): Die Spruchquelle Q; WBG 2009
d'Holbach, Paul Henri Thiry: Der gesunde Menschenverstand; Alibri Verlag 2016
Horn, Christoph: Augustinus; C.H. Beck Verlag 2014
Hume, David: Dialoge über natürliche Religion; Reclam Verlag 1981
Hume, David: Die Naturgeschichte der Religion; Felix Meiner Verlag 1984
Hume, David: Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand; Reclam Verlag

1982
  
Isermann, Gerhard: Widersprüche in der Bibel. Warum genaues Lesen lohnt; Van-

denhoeck & Ruprecht Verlag 2000
  
Jochum, Uwe: Der Urkonflikt des Christentums. Paulus – Petrus – Jakobus und die

Entstehung der Kirche; Verlagsgemeinschaft topos plus 2011
Jung, Carl Gustav: Antwort auf Hiob; dtv 1993
  
Kant, Immanuel: Die drei Kritiken; Anaconda Verlag 2015
Keller, Timothy: Warum Gott. Vernünftiger Glaube oder Irrlicht der Menschheit?;

Brunnen Verlag 2010
a Kempis, Thomas: Die Nachfolge Christi; Diogenes Verlag 1986
Kessler, Hans: Gott und das Leid seiner Schöpfung. Nachdenkliches zur Theodize-

efrage; Echter Verlag 2000

Bibliographie zum Nach- und Weiterlesen

242

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


König, Siegfried: Die Welt der Religionen. König 2016
Kraus, Hans-Joachim: Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten

Testaments; Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins Neukirchen Kreis
Moers 1956

Krause, Arnulf: Die Götter und Mythen der Germanen; Marix Verlag 2015
Kubitza, Heinz-Werner: Der Jesuswahn. Wie die Christen sich ihren Gott erschu-

fen; Tectum Verlag 2013
  
Lacarrière, Jacques: Die Gottesnarren. Aus dem Leben der Wüstenväter; Tyrolia-

Verlag 2004
Langenhorst, Georg: Kinder brauchen Religion. Orientierung für Erziehung und

Bildung; Herder Verlag 2014
Leppin, Volker: Die christliche Mystik; C.H. Beck Verlag 2007
Lohse, Eduard: Paulus. Eine Biographie; C.H. Beck Verlag 2009
Lüdemann, Gerd: Der echte Jesus. Seine historischen Taten und Worte; zu Klam-

pen Verlag 2013
Lüdemann, Gerd: Die Auferstehung Jesu. Historie, Erfahrung, Theologie; Vanden-

hoeck & Ruprecht Verlag 1994
Lütz, Manfred: Der Skandal der Skandale. Die geheime Geschichte des Christen-

tums; Herder Verlag 2018
  
Maccoby, Hyam: Der heilige Henker. Die Menschenopfer und das Vermächtnis der

Schuld; Thorbecke Verlag 1999
Maccoby, Hyam: Der Mythenschmied. Paulus und die Erfindung des Christen-

tums; Ahriman-Verlag 2007
Merk, Otto / Meiser, Martin: Das Leben Adams und Evas. Jüdische Schriften aus

hellenistisch-römischer Zeit, Band II; Gütersloher Verlagshaus 1998
Metzger, Paul: Der Teufel; marixverlag 2012
Mey, Constanze: Die Circumcellionen. Studienarbeit; Grin Verlag 2004
Miles, Jack: Gott. Eine Biografie; dtv 1996
Milton, John: Das verlorene Paradies; Anaconda Verlag 2008
  
Nestle, Wilhelm (Hrsg.): Platon. Hauptwerke; Kröner Verlag 1973
Neuner, Josef / Roos, Heinrich: Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehr-

verkündigung; Pustet Verlag 1971
Nieden, Eckart zur: Die Kinderbibel; SCM‑Verlag 2016
Nixey, Catherine: The Darkening Age. The christian destruction of the classical

world; McMillan Verlag 2017

Bibliographie zum Nach- und Weiterlesen

243

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Nydahl, Lama Ole: Von Tod und Wiedergeburt; Knaur Verlag 2014
Nyssa, Gregor von: Das Leben des Mose oder Das vollkommene Leben; Dieter Hat-

trup 2015
  
Ohlig, Karl-Heinz: Religion in der Geschichte der Menschheit. Die Entwicklung

des religiösen Bewusstseins; WBG 2006
Otto, Eckart: Mose. Geschichte und Legende; C.H. Beck Verlag 2006
  
Pagels, Elaine / King, Karen L.: Das Evangelium des Verräters. Judas und der

Kampf um das wahre Christentum; C.H. Beck Verlag 2008
Pascal, Blaise: Gedanken über die Religion; Holzinger Verlag 2016
Perler, Dominik: René Descartes; C.H. Beck Verlag 2006
Petzel, Paul / Reck, Norbert (Hrsg.): Von Abba bis Zorn Gottes. Irrtümer aufklären

– das Judentum verstehen; Patmos Verlag 2017
Pichler, Karl: Streit um das Christentum. Der Angriff des Kelsos und die Antwort

des Origenes; Verlag Peter Lang 1980
Pleticha, Heinrich (Hrsg.): Welt-Geschichte. Vorgeschichte und frühe Hochkultu-

ren; Bertelsmann Verlag 1996
Pröpper, Thomas: Theologische Anthropologie. Band I; Herder Verlag 2015
Pröpper, Thomas: Theologische Anthropologie. Band II; Herder Verlag 2015
  
Quammen, David: Charles Darwin. Der große Forscher und seine Theorie der

Evolution; Piper Verlag 2008
  
Roberts, John M.: Knaurs illustrierte Weltgeschichte, Band 1-3, Weltbild Verlag

2003
Roth, Joseph: Hiob. Roman eines einfachen Mannes; Reclam Verlag 2013
  
Schindler, Alfred: Apokryphen zum Alten und Neuen Testament; Manesse Verlag

1988
Schleiermacher, Friedrich: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren

Verächtern; Reclam Verlag 1969
Schüle, Christian: Die Bibel irrt. Die sieben großen Mythen auf dem Prüfstand; Ro-

wohlt Verlag 2010
Schulz, Paul: Codex Atheos. Die Kraft des Atheismus; Aug. Rauschenplat Verlag

2006
Schweitzer, Albert: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung; Mohr Siebeck Verlag

1906/1984

Bibliographie zum Nach- und Weiterlesen

244

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Sellin, Ernst: Theologie des Alten Testaments; Quelle & Meyer Verlag 1933
Sitarz, Eugen (Hrsg.): Die Taten der Thekla. Geschichte einer Jüngerin des Apostels

Paulus; Schwabenverlag 1996
Skuban, Ralph: Die Bhagavad Gita. Das Weisheitsbuch fürs 21. Jahrhundert;

dtv 2013
Smart, Ninian (Hrsg.): Atlas der Weltreligionen; Könemann Verlag 2000
Smend, Rudolf: Julius Wellhausen. Ein Bahnbrecher in drei Disziplinen; Carl Fried-

rich von Siemens Stiftung 2006
Smend, Rudolf: Wilhelm Martin Leberecht de Wettes Arbeit am Alten und am

Neuen Testament; Verlag Helbing & Lichtenhahn 1958
Sölle, Dorothee: Gottes starke Töchter. Große Frauen der Bibel; Verlagsgemein-

schaft topos plus 2013
Speidel, Kurt A.: Das Urteil des Pilatus; Verlag Katholisches Bibelwerk 1988
Spinoza, Baruch de: Kurzer Traktat über Gott, den Menschen und dessen Glück;

Felix Meiner Verlag 2014
Spinoza, Baruch de: Theologisch-politische Abhandlung; Michael Holzinger 2016
Steck, Odil Hannes: Die Paradieserzählung. Eine Auslegung von Genesis 2,4b

bis 3,24; Neukirchener Verlag 1970
Stegemann, Wolfgang: Jesus und seine Zeit; Verlag W. Kohlhammer 2010
Stosch, Klaus von: Theodizee; Schöningh Verlag 2013
Strauss, David Friedrich: Das Leben Jesu; Elibron Classics 2006
Strohmaier, Gotthard: Avicenna; C.H. Beck Verlag 2006
  
Tetens, Holm: Gott denken. Ein Versuch über rationale Theologie; Reclam Verlag

2015
Theobald, Michael: Römerbrief Kapitel 1-11. Stuttgarter Kleiner Kommentar; Ver-

lag Katholisches Bibelwerk 1992
Thomson, J. Anderson: Warum wir (an Gott) glauben; Springer Spektrum 2014
Tilly, Michael: Das Judentum; marixverlag 2015
Tilly, Michael/Zwickel, Wolfgang: Religionsgeschichte Israels; WBG 2011
Tolstoj, Leo: Kurze Darlegung des Evangelium; Verlag Philipp Reclam jun. 1892
  
Vogel, Walter/Kügerl, Johannes: Das Christentum; marixverlag 2012
Vogt-Lüerssen, Maike: Der Alltag im Mittelalter; Vogt-Lüerssen 2006
Vries, Anne de: Die Kinderbibel; Neukirchener Verlagsgesellschaft 2016

Bibliographie zum Nach- und Weiterlesen

245

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335


Wehr, Gerhard: Jakob Böhme. Der Mystiker; marixverlag 2012
Weinreich, Rolf: Die Sache mit dem Glauben. Über Gott, Jesus und so; Brendow

Verlag 2004
Wellhausen, Julius: Das Evangelium Lucae; Georg Reimer Verlag 1904
Westermann, Claus: Genesis 1-11; WBG 1993

Zahrnt, Heinz: Gott kann nicht sterben; Piper Verlag 1970
Zahrnt, Heinz: Jesus aus Nazareth. Ein Leben; Piper Verlag 1987
Zahrnt, Heinz: Wie kann Gott das zulassen? Hiob – der Mensch im Leid; Piper

Verlag 1996
Zenger, Erich: Der Gott der Bibel; Verlag Katholisches Bibelwerk 1979
Zwickel, Wolfgang: Das heilige Land. Geschichte und Archäologie; C.H. Beck Ver-

lag 2009

Bibliographie zum Nach- und Weiterlesen

246

https://doi.org/10.5771/9783828871335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 21:32:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871335

	Prolog
	Kapitel 1 De structura mundi: Die (echte) Schöpfungsgeschichte
	Kapitel 2 Als die Menschen Gott erfanden
	Eine kurze Geschichte der Religion
	Exkurs 1: Eschnatons Ein-Mann-Gott Aton
	Exkurs 2: Wie Jesus zum „echten“ Gott wurde
	Exkurs 3: Wie das menschliche Gehirn „Gott“ erkannt hat


	Kapitel 3: Adam und Eva oder das Gehorsamsprinzip
	Wie ein Sündenfall, den es nie gab, das Christentum prägte

	Kapitel 4 Wie kam das Böse in die Welt?
	Vom Mörder Kain und und seinem Bruder Abel
	Exkurs: Göttliche Diskriminierung, menschlicher Rassismus


	Kapitel 5 Das Versagen des Allmächtigen
	Die Sintflut und der liebe Gott

	Kapitel 6 Fragwürdige Helden: Abraham, Moses, David
	Warum das Alte Testament eine „religiöse Komposition“ ist

	Kapitel 7 Jesus von Nazareth, König der Juden
	Ein kleines Porträt des Größten von allen

	Kapitel 8 Saulus Paulus, ein Genie vor dem Herrn
	Wie der Jude aus Tarsus das Christentum schuf

	Kapitel 9 Der Herr und das Weib
	Wie die Bibel das Frauenbild nachhaltig prägte
	Exkurs: Berühmte Frauen der Bibel


	Kapitel 10 Ikone Maria: Traurige Mutter, glorreiche Jungfrau
	Kapitel 11 Ambrosius und Augustinus, Brüder im Geiste und Sündenmacher
	Kapitel 12 Fides et ratio, die Sache mit der Offenbarung
	Kapitel 13 Theodizee, oder: Wie gerecht ist unser Gott?
	Kapitel 14 Oh welche Lust: Das Kreuz mit dem Sex
	Kapitel 15 Religion als Quelle der Gewalt
	Oder: Was der Glaube angerichtet hat
	Worte des barmherzigen Gottes
	Was die Religion (bislang) angerichtet hat
	Menschenopfer
	Religionskriege und Kreuzzüge
	Mord und Verfolgung
	Der fromme Krieger: Karl der Große
	Die Heilige Inquisition
	Die Hexenjagden
	Die Bartholomäusnacht
	Das Jonestown-Drama
	Das Goldstein-Massaker
	Nine eleven
	Die mörderischen Buddhisten von Myanmar


	Kapitel 16 Warum Gott trotz allem niemals sterben wird
	Von der Sehnsucht der Menschen nach Mystik und Spiritualität
	Exkurs 1: Gedankenspiele: Was wäre passiert, wenn?
	Exkurs 2: Die Religion der Gottlosen


	Epilog
	Glossar
	Bibliographie zum Nach- und Weiterlesen

