
Bernd Ladwig

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus?1

Der Liberalismus ist eine politische Philosophie, die den Menschen in den Mittel­
punkt stellt: Diese Ansicht ist verbreitet, aber ist sie auch richtig? Hält man sich 
an klassische oder auch zeitgenössische Vertreter, dann fällt die Antwort nicht ein­
deutig aus. John Locke und Immanuel Kant gelten als klassische Liberale, die nur 
den Menschen Rechte oder auch eine Würde zugesprochen haben. Hingegen hat 
John Stuart Mill, wohl unter dem Einfluss Jeremy Benthams, auch leidensfähige 
Tiere in seine Moral einbezogen.2 Unter den zeitgenössischen liberalen Theorien 
sind diejenigen von John Rawls3 und Jürgen Habermas4 anthropozentrisch; dies 
gilt zumindest für den gerechtigkeitstheoretischen Kern der Rawlsschen und den 
diskurstheoretischen Kern der Habermasschen Konzeption.5 Martha Nussbaum,6 

Sue Donaldson und Will Kymlicka7 sowie Christine Korsgaard8 gebrauchen 
demgegenüber liberale Begriffe und Begründungen, um empfindungsfähige Tiere 
gleichberechtigt zu berücksichtigen.

Diese Uneinigkeit spricht dafür, dass die titelgebende Frage meines Textes eine 
echte Frage ist. Um mich einer Antwort zu nähern, will ich zunächst etwas zu den 
Begriffen »Anthropozentrismus« und »Liberalismus« sagen. Ich werde sodann 
zeigen, dass der Liberalismus den Verdacht des Anthropozentrismus nicht zufällig 
auf sich zieht. Das hat wesentlich mit seinem Zentralwert der Freiheit zu tun, die 
als negative Freiheit der Willkür nur unzureichend charakterisiert wäre. Vielmehr 
nehmen Liberale für eine vernünftige Selbstbestimmung selbstbewusster Personen 
Partei, was den Eindruck des Anthropozentrismus noch vertieft.

Aber das ist nicht das einzige Merkmal des Liberalismus, das wir beachten 
sollten, wenn wir ein umfassendes und kohärentes Bild von ihm zeichnen möch­
ten.9 Nicht weniger wichtig sind sein normativer Individualismus und sein starkes 
Verständnis subjektiver Rechte. Ich will zeigen, dass diese Merkmale auf einen 
Grundwert verweisen, der tiefer liegt als das liberale Freiheitsverständnis. Der 
 
1 Für hilfreiche Hinweise zu einer Vortragsfassung dieses Textes danke ich den Teilnehme­

rinnen und Teilnehmern meines Colloquiums »Politische Theorie und Philosophie« an 
der Freien Universität Berlin.

2 Mill 1852, S. 185ff.

3 Rawls 1975.

4 Habermas 1997.

5 Zu Rawls: Ladwig 2021a; zu Habermas: Ladwig 2020, S. 65–69.

6 Nussbaum 2023.

7 Donaldson; Kymlicka 2013.

8 Korsgaard 2021.

9 Die Konzeption des liberalen Skripts beruht auf mehreren Merkmalen und ihrem Zu­
sammenspiel. Siehe dazu die Einleitung zu diesem Band.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024, S. 321–347

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liberalismus ist eine politische Philosophie, die den Eigenwert des Einzelnen affir­
miert und diesem deshalb ein Eigenrecht zuerkennt. Er kann und sollte darum 
alle Individuen einbeziehen, die eine eigene, werthafte Perspektive auf ihr Dasein 
in der Welt haben. Da dies auch für viele Tiere gilt, ist der Liberalismus kein An­
thropozentrismus. Weil er ein normativer Individualismus ist, kann er allerdings 
ganzen Arten oder Ökosystemen keinen eigenen moralischen Status zuerkennen. 
Ihre moralische Bedeutung besteht nur um der Einzelwesen willen, die ihnen 
angehören oder von ihnen abhängen. Abschließend werde ich andeuten, wie aus 
dem liberalen Grundwert, wenn wir ihn auf mündige Menschen anwenden, auch 
das liberale Freiheitsverständnis hervorgeht.

Grundbegriffe

»Anthropozentrisch« nenne ich die normative Vorstellung, dass grundsätzlich ge­
sehen nur Menschen um ihrer selbst willen zählen. Die fraglichen Grundsätze 
können solche der Moral, des Rechts oder der Politik sein. Wer einen allgemeinen 
moralischen Anthropozentrismus vertritt, erkennt einzig Menschen einen eigenen 
moralischen Status zu: Nur sie verdienten um ihrer selbst willen moralische Be­
achtung. Ein Unterfall davon ist die Vorstellung, dass nur Menschen Anspruch 
auf Gerechtigkeit hätten; allenfalls andere und schwächere Gründe etwa des Mit­
leids oder der Ehrfurcht könnten für eine moralische Einbeziehung auch von 
Tieren oder anderen natürlichen Entitäten sprechen. Das Recht wäre analog da­
zu im Ganzen anthropozentrisch, wenn es nur Güter schützte, weil und soweit 
Menschen sie brauchen oder schätzen. In einem spezielleren Sinne ist das Recht 
anthropozentrisch, wenn es allein Menschen als natürliche Personen mit subjekti­
ven Rechten anerkennt und Tiere sowie die Natur bloß objektiv-rechtlich schützt.

Auch der politische Anthropozentrismus kann weiter oder enger verstanden 
werden. Im weitesten Sinne sieht er Politik als eine exklusive Praxis von Men­
schen für Menschen an. Nicht nur die aktivbürgerliche Verantwortung bleibe auf 
Menschen beschränkt; ebenso könnten nur sie vollwertige politische Mitglieder 
sein, deren Perspektiven und Interessen bei der Gemeinwohlbestimmung zählen. 
In einem engeren Sinne anthropozentrisch wäre dagegen ein Politikverständnis, 
das einen gesetzlichen Tierschutz und vielleicht auch eine Repräsentation tierli­
cher Interessen einschließt, den vollen Bürgerstatus aber Menschen vorbehält.

Heute geraten anthropozentrische Positionen in Moral, Recht und Politik aus 
zwei Gründen unter Druck. Erstens wird uns auf schmerzhafte Weise unsere An­
gewiesenheit auf die durch uns versehrte Natur bewusst: Die Erderwärmung, das 
Artensterben und die Umweltzerstörung schlagen auf uns zurück und gefährden 
unsere gemeinsamen Lebensgrundlagen. Deshalb scheint zwar schon unser kollek­
tives Eigeninteresse, gepaart mit Gründen generationenübergreifender Gerechtig­
keit, für eine sozialökologische Transformation zu sprechen. Aber eine wachsende 
Zahl von Menschen bezweifelt dennoch, ob anthropozentrische Beweggründe 
ausreichen, um die gut organisierten und auf kurze Sicht unwiderstehlich wirken­
den Interessen an Naturausbeutung auszustechen. Müssten wir der Natur nicht 

1.

322 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielmehr einen Eigenwert oder auch eigene Rechte zuerkennen, damit ihr Schutz 
gegen menschliche Nutzungsansprüche nicht regelmäßig den Kürzeren zieht?

Zweitens wächst das Bewusstsein für die Willkürlichkeit unseres grausamen 
Umgangs mit anderen empfindungs- und erlebensfähigen Lebewesen. Warum zum 
Beispiel verhätscheln wir Hunde, aber stecken nicht weniger intelligente und 
soziale Sauen in Abferkelbuchten, in denen sie sich nicht um die eigene Achse 
drehen können und ständig die eigenen Exkremente riechen müssen? Das wäre 
vielleicht zu rechtfertigen, wenn wir ohne tierliche Produkte wie Schweinefleisch 
nicht gut und menschenwürdig existieren könnten. Aber wir leben in Gesellschaf­
ten mit vielen gesunden, schmackhaften und zunehmend auch erschwinglichen 
Alternativen zu Nahrungsmitteln, für die Tiere armselig leben und gewaltsam 
sterben. Hier ist noch klarer als im Falle des Klima-, Arten- und Umweltschutzes, 
dass wir über den anthropozentrischen Horizont hinausgehen müssen: Unsere 
wohlüberlegten Urteile sprechen dafür, dass zumindest manche Tiere um ihrer 
selbst willen moralisch zählen und wir ihre elementaren Bedürfnisse auch nicht 
einfach für wirtschaftliche Vorteile und Geschmacksvorlieben missachten dürfen.

Der Liberalismus scheint in beiden Hinsichten, des Umwelt- und des Tier­
schutzes, eher schlecht abzuschneiden. Er scheint sogar ein Paradefall anthro­
pozentrischen politischen Denkens zu sein, das uns besonders wirkmächtige 
(Schein-)Rechtfertigungen dafür gegeben hat, die Natur und die Tiere als frei 
verfügbare Sachen anzusehen. Im liberalen Freiheits- und Fortschrittsverständnis 
sind beide scheinbar bloß als Ressourcen zu unseren Zwecken und nicht auch 
selbst, mit Immanuel Kant gesprochen, als Zwecke vorgesehen. Wir dürfen mit 
ihnen Handel treiben, sie ge- und verbrauchen oder auch die Folgekosten unserer 
Lebensweise auf sie abwälzen. Nur wir selbst sollten als freie Wesen keine umfas­
sende Instrumentalisierung und Missachtung erleiden und haben darum Ansprü­
che auf moralische Rechtfertigung, (menschen-)rechtlichen Schutz und politische 
Mitsprache.

Wenn ich von »Liberalismus« spreche, so bin ich mir der Tatsache bewusst, 
dass er eher durch Familienähnlichkeiten als durch allgemein geteilte Merkmale 
gekennzeichnet ist. Am ehesten dürften wir seiner Besonderheiten habhaft wer­
den, indem wir verschiedene Begriffe mit bestimmten Akzenten versehen und in 
einen umfassenden und kohärenten Begründungszusammenhang bringen. »Libe­
ralismus« so können wir mit Ronald Dworkin10 sagen, ist ein interpretatives Kon­
zept, und wenn wir für eine bestimmte Deutung dieses Konzepts argumentieren 
möchten, so müssen wir uns dazu auf andere interpretative Konzepte wie »Frei­
heit«, »Gleichheit«, »Individualität«, »Rechte« oder auch »Öffentliche Rechtfer­
tigung«, »Antipaternalismus« und »Toleranz« beziehen.

Das Ergebnis könnte ein Bild von der normativen Architektonik11 des Liberalis­
mus sein, aus der vermeintliche Stützpfeiler wie (staatliche) Neutralität oder ein 
vor allem negatives Freiheitsverständnis herausfallen. Ich werde sogar generelle 
Zweifel an der oft vermuteten fundamentalen Bedeutung des Ideals der Freiheit 
 
10 Dworkin 2013, Kapitel 8.

11 Ich übernehme dieses Bild von Özmen 2023, S. 87.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 323

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für den Liberalismus vorbringen. Auch könnten sich vermeintliche Unvereinbar­
keiten, etwa zwischen Liberalismus und Sozialismus oder Liberalismus und Repu­
blikanismus, als oberflächlich, und vermeintliche Familienzugehörigkeiten, zum 
Beispiel des Utilitarismus oder des Libertarianismus, als scheinhaft herausstellen. 
Tatsächlich werde ich ein Bild von den normativen Grundlagen des Liberalismus 
zeichnen, das insbesondere den Utilitarismus ausschließt, weil er keinen zentralen 
Platz für die Idee subjektiver Rechte vorsieht, die mir wiederum für eine überzeu­
gende Konzeption unverzichtbar vorkommt.

Der Utilitarismus hat allerdings keine Probleme mit der Einbeziehung auch 
empfindungsfähiger Tiere. Er ist kein Anthropozentrismus, während das liberale 
Verständnis von Rechten einzig auf Menschen zugeschnitten zu sein scheint. Das 
liegt daran, dass Liberale die Freiheit und nicht die Leidensfähigkeit als grundle­
genden Bezugspunkt der Beachtung ansehen. Der Grundwert der Freiheit strahlt 
dann auch auf das liberale Verständnis von moralischer Rechtfertigung, politi­
scher Einbeziehung und rechtlichem Schutz aus. Folglich macht der Liberalismus 
auch in allen vier Hinsichten einen anthropozentrischen Eindruck.

Werte, Moral, Politik und Recht

Zunächst zur liberalen Axiologie: Die Freiheit gilt gemeinhin als liberaler Grund­
wert. Genauer müsste man sagen: die individuelle Freiheit, denn die Freiheit gan­
zer Gruppen oder Gemeinwesen spielt in anderen politischen Theorieströmungen, 
etwa dem Sozialismus oder dem Republikanismus, eine wenigstens ebenso große 
Rolle. Liberale legen besonderen Wert darauf, dass Individuen Spielräume für 
eigene Entscheidungen und Handlungen besitzen. Und da alle dieses Interesse 
teilen, schuldet der Staat allen die Gewährleistung der gleichen individuellen Frei­
heit. So ergibt sich das trio liberale aus Freiheit, Individualität und Gleichheit, 
das Elif Özmen12 als grundlegende Gemeinsamkeit der liberalen Theorietradition 
ansieht. Die Freiheit des einen muss mit der gleichen Freiheit jedes anderen nach 
einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen können.13 Eingriffe in die Freiheit 
sind darum vor allem oder allein um der Freiheit selbst willen gerechtfertigt.

Umso wichtiger ist, wer als Subjekt der Freiheit gilt. In der liberalen Tradition 
sind dies so gut wie immer nur individuelle Menschen. Nur diese seien zu freien 
Entscheidungen und Handlungen fähig. Nur sie könnten zum Beispiel Verträge 
miteinander schließen und dadurch soziale Beziehungen stiften und gestalten. Tie­
re und die Natur könnten dagegen nur Objekte solcher Vereinbarungen sein. Sie 
und ihre Produkte dürften angeeignet, genutzt und getauscht werden, ohne dass 
von ihnen eigene Ansprüche ausgingen. In dieser Vorstellung finden Einschrän­
kungen der Freiheit menschlicher Eigentümer um der Tiere oder der Natur willen 
keinen Platz.

2.

 
12 Özmen 2023, S. 43.

13 So klassisch Kant 1993 [1797]. AB 45.

324 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich werde auf die liberale Axiologie im nächsten Abschnitt zurückkommen. Die 
liberale Wertschätzung der Freiheit spielt jedenfalls auch in liberalen Konzeptio­
nen moralischer Rechtfertigung eine charakteristische Rolle. Dies ist eine zweite 
Hinsicht, in der der Liberalismus auf eine anthropozentrische Position festgelegt 
zu sein scheint. Von der Wertschätzung der Freiheit führt ein gerader Weg zu 
der Vorstellung einer freien Zustimmung auch zu moralischen Normen. Jeder 
Einzelne muss einer beliebigen Norm, die er in sein Gewissen aufnehmen sollte, 
aus eigener freier Einsicht zustimmen können. Gibt es auch nur ein Individuum, 
dem gegenüber die Norm nicht gerechtfertigt werden kann, so besteht deren An­
spruch auf allgemeine Geltung zu Unrecht. Liberale sprechen in diesem Sinne den 
Individuen als möglichen Adressaten moralischer Verpflichtungen ein Vetorecht 
zu.

Das Veto ist aber nur gültig, wenn es auf Gründen beruht, die unter allen 
Normadressaten geteilt werden können. Die Gründe dürfen nicht an Positionen 
wie überlegene Stärke oder Beliebtheit gebunden sein, die Normadressaten von­
einander trennen. Von Vertragstheorien in der Tradition des Thomas Hobbes 
unterscheiden sich liberale Konzeptionen durch bestimmte Randbedingungen des 
Urteilens, die Unparteilichkeit sichern sollen. Zu allgemein teilbaren Gründen für 
Normen gelangen wir demnach nicht durch egozentrisches Überlegen, sondern 
nur, indem wir die Perspektiven aller möglicherweise von einer Normanwendung 
Betroffenen gleichermaßen beachten.14

Mit hobbesianischen Vertragstheorien scheinen die liberalen Varianten aller­
dings den anthropozentrischen Zuschnitt zu teilen. Schließlich sind nur Menschen 
dazu imstande, nach Maßgabe rechtfertigender Gründe zu Normen »ja« oder 
»nein« zu sagen. Nur sie können zu einer beanspruchten Normgeltung einsam 
oder gemeinsam Stellung nehmen und dazu die Perspektiven aller Betroffenen in 
Betracht ziehen. Nur sie vermögen Normen aus Einsicht in die substantiellen und 
bzw. oder prozeduralen Gründe, die für ihre Geltung sprechen, verantwortlich zu 
befolgen. Negativ können wir dies daran erkennen, dass sie die letzten Adressaten 
für moralische Vorwürfe sind und sich schuldig fühlen sollten, sofern die Vorwür­
fe zutreffen.

Einen anthropozentrischen Eindruck erwecken drittens auch die von Liberalen 
vertretenen Konzeptionen des öffentlichen Vernunftgebrauchs. Die Idee des öf­
fentlichen Vernunftgebrauchs ist vor allem für solche Liberale wichtig, welche 
die liberale Legitimitätsvorstellung mit einer Konzeption deliberativer Demokratie 
verknüpfen; prominente Beispiele sind Rawls15 und Habermas16. In dieser politi­
schen Hinsicht scheint der liberale Anthropozentrismus aus einer anspruchsvollen 
Vorstellung von aktivbürgerlicher Verantwortung hervorzugehen. Am öffentlichen 
Vernunftgebrauch kann wiederum nur mitwirken, wer rechtfertigende Gründe 
vorzubringen und zu verstehen vermag. Sein wichtigster Gegenstand sind die we­

 
14 Dazu ausführlich Ladwig 2020, S. 45–50.

15 Rawls 2006.

16 Habermas 1994.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 325

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sentlichen Verfassungsgrundsätze, über die unter freien und gleichen Bürgerinnen 
und Bürgern möglichst Einigkeit herrschen sollte – einschließlich des Grundsatzes 
der Freiheit und Gleichheit selbst. Sie bilden den Rahmen für eine zivilisierte 
Austragung politischer Konflikte und für die Suche nach halbwegs fairen Kom­
promissen.

Wiederum appelliert der Liberalismus also an die Fähigkeit jedes Einzelnen, die 
für das Zusammenleben zentralen Gründe und Gesichtspunkte einzusehen und 
auch selbst zu ihnen Stellung zu nehmen. Wie schon für die Moral, so soll auch 
für die Politik gelten, dass sich ihre Grundsätze vor allen, für die sie verbindlich 
sein sollen, rechtfertigen lassen. In den Worten Jeremy Waldrons:

»Die Legitimität der Gesellschaft und die Grundlage sozialer Verpflichtungen und Ver­
bindlichkeiten müssen jedem Individuum verständlich gemacht werden, denn wenn der 
Schleier des Mysteriums einmal gelüftet ist, wird jeder eine Antwort haben wollen. Wenn 
es ein Individuum gibt, dem keine Rechtfertigung gegeben werden kann, dann würde 
die gesellschaftliche Ordnung, was dieses Individuum angeht, besser durch andere Arran­
gements ersetzt, denn der Status quo hat dann keinen Anspruch auf die Bindung dieses 
Individuums an seine Ordnung begründen können.«17

Hier ist zwar scheinbar speziesneutral vom »Individuum« die Rede. Aber es 
liegt auf der Hand, dass nur Menschen gemeint sind, schließlich können nur sie 
die Grundlagen von Verpflichtungen und Verbindlichkeiten verstehen und nach 
Antworten verlangen. Gerade die enge Verbindung, die der Liberalismus zum 
aufklärerischen Denken unterhält, scheint ihn auch politisch auf einen Anthropo­
zentrismus festzulegen.

Dies scheint nun viertens auch für das positive Recht zu gelten. Hier akzeptie­
ren inzwischen zwar auch viele Liberale, dass Tieren und der Natur ein objektiv-
rechtlicher Schutz zustehe. Weiterhin wollen sie aber den Status einer natürlichen 
Person mit eigenen subjektiven Rechten auf Menschen begrenzen. Dieser Anthro­
pozentrismus kommt etwa im deutschen Grundgesetz mit der Fundierung der 
Grundrechte in der Menschenwürde zum Ausdruck. Zwar erkennt das Recht 
auch juristischen Personen eigene Grundrechte zu, aber es überschreitet damit 
nicht die auf die Menschenwürde bezogene Wertordnung. Eine Einbeziehung 
juristischer Personen in den Schutzbereich der Grundrechte hält das Bundesver­
fassungsgericht nur für gerechtfertigt, »wenn ihre Bildung und Betätigung Aus­
druck der freien Entfaltung der natürlichen Personen sind, besonders wenn der 
›Durchgriff‹ auf die hinter den juristischen Personen stehenden Menschen dies als 
sinnvoll oder erforderlich erscheinen läßt«.18

Schon gar nicht ist hier von Rechten für Tiere oder etwa für Ökosysteme die 
Rede. Dafür kann man, auch ohne den schwierigen Würdebegriff zu bemühen, 
zwei Gründe angeben, von denen der zweite wiederum auch auf die liberale 
Wertschätzung der Freiheit verweist. Der erste Grund bezieht sich auf die Korre­
lativität von Rechten und Pflichten.19 Zu Rechten gehörten Obligationen, wie 

 
17 Waldron 1995, hier S. 117; kursiv im Original.

18 BVerfGE 21, 326.

19 Vgl. Stepanians 2005.

326 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie aber kein Tier und erst recht kein Ökosystem kennen und befolgen könnten. 
Tiere täten letztlich immer, wozu sie biologisch bestimmt seien, und ihre Lebens­
formen entfalteten sich nach den normfreien Gesetzen der Natur. Nur Menschen 
vermöchten aus selbst eingesehenen Gründen fremde Rechte zu beachten. Allen 
anderen Wesen fehle die Fähigkeit, eine Pflicht im Wissen um die Gültigkeit der 
sie rechtfertigenden Gründe zu akzeptieren.

Der zweite Grund hat mit einer spezifischen Theorie zu tun, aus der hervorgeht, 
wozu wir Rechte haben. Sie heißt Willenstheorie, weil sie die Willensmacht der 
Rechteinhaberin hervorhebt.20 Diese kann Rechtsgüter nach eigenem Gutdünken 
gebrauchen und sie auch dazu verwenden, normative Verhältnisse zu verändern. 
Eine Eigentümerin kann zum Beispiel eine Leihgabe zurückverlangen, die Gerich­
te anrufen oder auch andere mit deren Einwilligung zu Eigentümern machen. 
Rechtssubjekte haben Freiheiten und Vermögen, die sie in einer Welt nur mit 
Pflichten oder auch Tugenden nicht besäßen.

Subjektive Rechte im Sinne der Willenstheorie sind somit eine wichtige Verkör­
perung des liberalen Grundwerts der Freiheit. Die Willenstheorie ist für Liberale 
attraktiv, weil sie den emanzipatorischen Mehrwert von Rechten aufzeigt. Rechte, 
die nur geschützte Ansprüche umfassten, brächten das Rechtssubjekt hingegen 
bloß passiv, als Empfänger fremder Rücksichten und Leistungen sowie als Objekt 
des Schutzes und der Hilfe, zur Geltung. Sie wären sozusagen nicht subjektiv 
genug: Sie spielten nicht auch die Rolle der Ermächtigung von Personen, den 
eigenen Willen in der Welt der Dinge und Beziehungen bestimmend zu machen. 
Tiere sind aber nicht zu einem selbstbewussten und selbstbestimmten Gebrauch 
von Ansprüchen imstande. Sie besitzen einen bestenfalls rudimentären Begriff 
von rechtlichen Ansprüchen und normativen Beziehungen als solchen. Ganze Ar­
ten und Ökosysteme sind überhaupt keine Subjekte, die etwas wollen könnten. 
Darum spricht auch die Willenstheorie dagegen, dass Tiere und die Natur Rechte 
haben können.

Von negativer Freiheit zur Autonomie der Person

Der Ausgangspunkt des Anthropozentrismusverdachts, dem ich im letzten Ab­
schnitt nachgegangen bin, ist die liberale Wertschätzung der individuellen Freiheit. 
Sie strahlt auch auf die liberalen Vorstellungen von moralischer Rechtfertigung, 
politischer Verständigung und subjektiven Rechten aus. Wie zentral sie für das 
Verständnis des Liberalismus zu sein scheint, wird schon in der Einleitung zu 
diesem Band deutlich. Michael Zürn zitiert dort Michael Freeden mit den Worten: 
»Es ist einfach unvorstellbar und empirisch unmöglich, eine Variante des Libera­
lismus zu finden, die ohne das Konzept der Freiheit auskommt«.21

Damit ist allerdings erstens noch nichts über die Vorstellungen gesagt, die die­
ses Konzept inhaltlich ausfüllen und dessen liberale Auslegung etwa von einer 

3.

 
20 Dazu schon klassisch Hart 1955.

21 Freeden 2015, S. 58; zitiert in der Einleitung zu diesem Band.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 327

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


republikanischen trennen. Zweitens zwingt uns dies nicht zu der Ansicht, dass 
der Liberalismus, nur weil er das Konzept der Freiheit benötigt, diesem deshalb 
eine schlechterdings fundierende Bedeutung beimessen müsse. Wie ich zeigen will, 
ist das spezifisch liberale Freiheitsverständnis tatsächlich anthropozentrisch. Es ist 
zugeschnitten auf selbstbewusste Personen, die zu vernünftiger Selbstbestimmung 
imstande sind. Doch dieses Ideal schließt schon manche Menschen aus. Es kann 
darum die Idee der Menschenrechte nicht fundieren, die für die politische Philoso­
phie des Liberalismus nicht weniger wichtig ist als dessen Freiheitsverständnis. 
Diese immanent ansetzende Kritik am liberalen Anthropozentrismus der Freiheit 
weist aber zugleich über die biologische Artgrenze hinaus. Sie spricht dafür, dass 
auch viele individuelle Tiere Rechte haben, weil der für Liberale letztendlich 
tragende Wert auch für sie bedeutsam ist.

Will man die verschiedenen Freiheitsvorstellungen systematisieren, bietet sich 
eine Formel mit drei Variablen an: X ist frei von Y um zu Z.22 Wie schon gesagt, 
legen Liberale Wert darauf, die erste Variable individualistisch auszufüllen. Wo­
von und wozu aber muss ein Individuum frei sein? Einem verbreiteten Vorurteil 
zufolge gehört zum Liberalismus wesentlich ein sogenanntes negatives Freiheits­
verständnis.23 Es sieht einen geschützten Bereich vor, in dem ein Individuum tun 
oder lassen kann, was ihm beliebt.24 Das Individuum muss also selbst die Frage 
nach dem Wozu seiner Freiheit beantworten dürfen. Die negative Freiheit ist die 
Freiheit der Willkür, nicht die Freiheit eines irgendwie qualifizierten Willens. Sie 
kann auf alle möglichen Zwecke abzielen, auch irrationale oder unmoralische.

Vor allem aber hebt der Ausdruck »negative Freiheit« den Aspekt des Freiheits­
hindernisses hervor: Wovon muss ein freies Individuum (vor allem) frei sein? Eine 
naheliegende Antwort lautet: Jemand ist dann unfrei, wenn ein anderer ihn dazu 
zwingen kann, etwas zu tun oder zu lassen.25 Wer einem Zwang unterliegt, ist 
einem fremden Willen unterworfen. Es hängt dann von einer anderen Akteurin 
oder Instanz ab, was er tun oder lassen kann. Dies kann zunächst ein anderer 
Mensch, etwa eine Entführerin sein. Eine Entführung ist ein drastischer Eingriff 
in eine fremde Freiheitssphäre. Um solche Ein- und Übergriffe zu verhindern, sind 
öffentliche Gewalten gerechtfertigt. Diese sind für Liberale aber nur ein notwendi­
ges Übel. Schließlich geht von ihnen, da sie die Gewaltmittel monopolisieren, eine 
besonders große Gefahr des unzulässigen Zwangsgebrauchs aus. Sie müssen des­
halb institutionell daran gehindert werden, unkontrolliert und willkürlich in die 
Freiheitssphären der Regierten einzugreifen. Weil der Staat nicht nur der stärkste 
Garant, sondern zugleich der größte Gefährder der individuellen Freiheit ist, ist er 
ein bevorzugter Gegenstand liberalen Misstrauens.

Ein grundsätzliches Zutrauen hegen Liberale hingegen in die Selbstorganisati­
onsfähigkeit der Gesellschaft. Die Individuen sollten die größtmögliche Freiheit 

 
22 Vgl. MacCallum 1967.

23 Etwa Tugendhat 1998, S. 55.

24 Dazu schon klassisch Berlin 1958.

25 Vgl. Hayek 1960, S. 15.

328 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben, nach Maßgabe eigener Überzeugungen, Neigungen oder Interessen soziale 
Verbindungen einzugehen oder auch wieder aufzulösen. Prototypisch dafür ist 
die Figur des Vertrages. Sie steht im weiteren Sinne für Verbindlichkeiten, denen 
die Parteien nur unterliegen, weil sie ihnen zwanglos zugestimmt haben. Liberale 
neigen zu der besitzindividualistischen Vorstellung einer Gesellschaft aus lauter 
Privateigentümern,26 die im geregelten sozialen Mit- und auch Gegeneinander 
rational die eigenen Interessen verfolgen.

Ein negatives Freiheitsverständnis lässt sich demnach auf die folgende Formel 
bringen: Ein Individuum (X) ist frei von Zwang (Y), um zu tun oder zu lassen, 
was immer es will (Z). Man mag meinen, dass mit dieser Formel noch gar keine 
anthropozentrische Vorentscheidung getroffen sei. Sie schließt nicht explizit aus, 
dass auch andere Tiere, soweit sie etwas wollen können, im negativen Sinne frei 
oder unfrei zu sein vermögen. Das Wollen wird ja im negativen Freiheitsverständ­
nis nicht weiter qualifiziert, und Zwang ist ein von außen kommendes Freiheits­
hindernis, das schon an versehrbaren Körpern ansetzen kann und nicht unbedingt 
ein reflexives Selbstverhältnis des Willenssubjekts voraussetzt.27

In Verbindung mit der Vorstellung einer vertraglich gestifteten und gestalteten 
Gesellschaft von Eigentümern wird allerdings klar, dass klassische Liberale die 
negative Freiheit als einen Wert allein für Menschen, und zunächst nicht einmal 
für alle, ansahen. Wie Carol Pateman mit Bezug auf Frauen28 und Charles W. 
Mills hinsichtlich nichtweißer Menschen29 argumentiert haben, waren rechtlich 
geschützte Bereiche freier Entscheidungen, Handlungen und Transaktionen vor 
allem für weiße vermögende Männer vorgesehen. Frauen und Andersfarbige gal­
ten als unfähig zu jener rationalen Kontrolle, wie sie für verantwortliche und ver­
antwortbare Vertragsschlüsse vorauszusetzen sei. Sie waren wesentlich Objekte, 
nicht Subjekte freier Vereinbarungen und standen insofern auf einer Stufe mit den 
Tieren und der Natur. Das machte sie nicht unbedingt rechtlos, wie es Sklaven 
allerdings waren. Sie mochten indirekt vom Schutz negativer Freiheit profitieren, 
der aber direkt nur den weißen männlichen Eigentümern geschuldet schien. Auch 
schloss er deren Recht ein, über Frauen und Andersfarbige zu verfügen, wenn 
nicht als Sklaven, so doch als disponible Körper, etwa in der Ehe.30

 
26 Dazu Macpherson 1973.

27 Er kann allerdings auch als Macht »noumenaler Art« (Forst 2021, S. 80) auftreten, der 
nur vernunftfähige Wesen unterliegen können. Dies ist etwa bei Erpressungen der Fall, 
die voraussetzen, dass das Opfer eine Drohung zu verstehen vermag.

28 Pateman 1988/2018. Gülay Çağlar stellt Carol Pateman in ihrem Beitrag im vorliegen­
den Band ausführlicher als feministische Kritik zweiten Grades am liberalen Skript vor.

29 Mills 1997.

30 Allerdings hat zum Beispiel John Locke (1689) die Verbindung von Mann und Frau 
auf den Zweck der Zeugung und Erziehung von Kindern bezogen und nach dieser 
Maßgabe auch den Frauen gültige Ansprüche zuerkannt. Dazu zähle auch ihr Recht, 
die Verbindung wieder aufzulösen, sobald alle Kinder aus dem Haus seien. Eine un­
eingeschränkte Gewalt der Männer über die Frauen nach dem Vorbild der absoluten 
Monarchie lehnte Locke ebenso ab wie die absolute Monarchie selbst.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 329

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frauen und nicht-weiße Menschen besitzen allerdings Möglichkeiten der An­
fechtung von Ausschlüssen und Diskriminierungen, die Tiere und die Natur nicht 
haben. Sie können ein Unrecht mit eigener Stimme beklagen und auch gemein­
sam mit anderen bekämpfen. Dabei dürfen sie sich auf einen universalistischen 
Geltungsanspruch berufen, den Liberale von Anfang an erhoben hatten. Von dem 
Versprechen menschenrechtlicher Gleichheit geht eine Dynamik hin zu immer grö­
ßerer Einbeziehung aus. Sie lädt zu immanenter Kritik ein, der sich zumindest die 
Verständigen unter den Privilegien im öffentlichen Vernunftgebrauch auf Dauer 
nicht entziehen können.

Das gilt auch für das Argument, man müsse, um ein vollwertiges Subjekt 
im privatrechtlichen und auch öffentlich-rechtlichen Sinne sein zu können, hin­
reichend mündig und auch wirtschaftlich selbständig sein. Anstatt darin eine 
Rechtfertigung für den fortdauernden Ausschluss mancher Menschen vom vollen 
Bürgerstatus zu sehen, wie noch Kant es tat, könnte man es auch als Argument 
für einen Wohlfahrtsstaat betrachten. Dieser sollte durch Bildung, ökonomische 
Grundsicherung, aktive Arbeitsmarktpolitik oder auch eine Neuverteilung des 
Produktivvermögens allen die tatsächliche Möglichkeit geben, sich als Menschen, 
Bürger und Kooperationspartner zu verwirklichen.

Die liberale Wertschätzung des spezifisch menschlichen Vermögens zu einer 
freien Lebensführung lädt, allgemein gesagt, dazu ein, die Grundfreiheiten »mate­
rialistischer« aufzufassen, als frühe Liberale es wahrhaben wollten.31 Auch das 
ist nicht einfach eine von außen kommende Kritik. Vielmehr haben die Liberalen 
stillschweigend immer schon eine Gruppe der Gesellschaft im Blick gehabt, für 
die die faktischen Voraussetzungen des Freiheitsgebrauchs als gesichert gelten 
durften. Das waren eben die vermögenden weißen Männer. Sie besaßen sozusagen 
»von Haus aus« alles, was sie zu persönlicher Verwirklichung, wirtschaftlicher 
Existenzsicherung und politischer Mitwirkung befähigte. Der universalistische 
Geltungsanspruch des Liberalismus sprach für eine Verallgemeinerung solcher 
Möglichkeiten. Also ist die Ansicht, dass wirklich alle Menschen Anspruch auf 
die gleichen Freiheiten und auch auf einen hinreichend gleichen Gebrauchswert 
dieser Freiheiten haben, im Liberalismus von Anfang an angelegt gewesen, auch 
wenn es langer und harter Kämpfe bedurfte, um ihn etwa gegen Misogynie, 
Rassismus und Klassenvorurteile leidlich durchzusetzen.

Dass der Schluss auf eine Möglichkeitskonzeption der Freiheit durch eine im­
manente Kritik des nur negativen Freiheitsverständnisses möglich ist, mag auch 
das folgende Zitat eines seiner bekanntesten Verfechter, Friedrich August Hayek, 
verdeutlichen. Freiheit »bedeutete immer, dass ein Mensch die Möglichkeit hatte, 
nach seinen eigenen Entschlüssen und Plänen zu handeln, im Gegensatz zur Lage 
derjenigen, die unwiderruflich dem Willen eines anderen untergeordnet waren, 
der sie durch willkürliche Entscheidung zwingen konnte, Dinge in bestimmter 

 
31 Eine Ausnahme war John Stuart Mill (1880), der selbst eine sozialistische Wirtschafts­

ordnung nicht ausschließen wollte. Diese müsste sich allerdings unter fairen Vergleichs­
bedingungen als dem Kapitalismus zumindest ebenbürtig erweisen – was bis heute 
keiner ihrer Spielarten gelungen ist.

330 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise zu tun und zu lassen«.32 Hayek scheint hier zunächst zwar nur zu sagen, 
dass einzig regelrechter Zwang unsere Freiheit beschränken könne. Wäre das 
wahr, so genügte es, den Zwang zu minimieren, um die Freiheit zu maximieren. 
Armut zum Beispiel ist kein Zwang, also gefährdet sie die Freiheit nicht direkt, 
sondern nur, soweit sie Menschen in Zwangsverhältnisse hineinführt.33 Hingegen 
wäre staatlicher Zwang, um eine Umverteilung durchzusetzen, immer und direkt 
freiheitswidrig.

Hayeks Definition lässt sich allerdings auch gegen den Strich lesen. Wann näm­
lich ist ein Mensch »unwiderruflich dem Willen eines anderen untergeordnet«? 
Hayek zufolge genügt es, wenn ein anderer ihn »durch willkürliche Entscheidung 
zwingen konnte, Dinge in bestimmter Weise zu tun und zu lassen«. Die von 
mir hervorgehobene Formulierung geht über die Abwesenheit tatsächlicher Ein- 
und Übergriffe hinaus. Wer einen anderen zu etwas zwingen kann, kann auf den 
Zwang ja auch verzichten. Hayeks Definition verweist damit der Sache nach auf 
ein neo-republikanisch vertieftes Verständnis negativer Freiheit als Nicht-Beherr­
schung, wie es Philip Pettit vertritt.34

Freiheit als Nichtbeherrschung besteht in einem formalen und auch faktischen 
Status, der willkürliche Ein- und Übergriffe institutionell ausschließt. Damit ist 
mehr verlangt als nur die faktische Abwesenheit von Interventionen in fremde 
Freiheitssphären. Dies könnte schließlich eine bloße Funktion veränderlicher Lau­
nen machthabender Menschen oder Gruppen sein. Meine Freiheit von Übergriffen 
darf aber nicht von den guten Absichten anderer Akteure abhängen. Ich muss 
individuell oder jedenfalls als Teil eines Kollektivs kontrollieren können, wann 
und warum andere meine Handlungsmöglichkeiten beschneiden können.

In einer funktionierenden Demokratie können Bürger zwar nicht individuell, 
aber gemeinsam kontrollieren, wer sie wie regiert und wer ihnen welche Gesetze 
gibt. Nicht-Beherrschung ist also keine Anarchie. Der Staat kann sogar nötig sein, 
um zu verhindern, dass einige Bürger andere einer privaten Willkürherrschaft 
unterwerfen. Gerade in der kapitalistischen Wirtschaft ist die Gefahr groß, dass 
Unternehmer ihre Organisationsmacht dazu nutzen, um abhängig Arbeitende aus­
zubeuten oder nach Belieben zu entlassen. Der Staat kann hier Garantien geben, 
die das gesellschaftliche Kräfteverhältnis korrigieren, das im Kapitalismus zumeist 
die Eigentümer der Produktionsmittel begünstigt.

Erweitert man das Verständnis negativer Freiheit um die Abwesenheit schon 
der Potentialität willkürlicher Eingriffe, so werden demnach auch Armut und 
wirtschaftliche Ungleichheit als sozial verantwortete Freiheitshindernisse sichtbar. 

 
32 Hayek 1960, S. 15.

33 Allerdings kann man argumentieren, dass Armut schon als solche die negative Freiheit 
beschränke. Wer kein Geld hat, kann viele Güter nicht nutzen, ohne sich der Gefahr 
gesetzlich zulässigen Zwanges auszusetzen. Ein Mangel an Geld beschränkt die Berei­
che, in denen man ungehindert und auf legale Weise von Möglichkeiten Gebrauch ma­
chen kann. G.A. Cohen (2017, S. 300) sieht darum Geld als ein Mittel an, um voraus­
sichtliche Eingriffe aus dem Weg zu räumen; den Hinweis verdanke ich Peter Niesen.

34 Z.B. Pettit 2017; ich greife auch damit eine Anregung von Peter Niesen auf.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 331

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diesen Schluss hat Hayek mit seiner Definition zwar nicht bezweckt, er hat ihn 
aber der Sache nach nahegelegt. Dies gilt schließlich auch für seine Betonung 
der »Möglichkeit« eines Menschen, nach den eigenen Entschlüssen und Plänen 
zu handeln. Wer auf diese allgemeine Möglichkeit Wert legt, für den muss das 
Grundübel nicht unbedingt fremder Zwang sein. Auch Armut kann einen Men­
schen daran hindern, so zu leben, wie er es gern tun würde. Nur, wer schon ohne 
staatliche Eingriffe über die nötigen Mittel verfügt, kann es sich sozusagen leisten, 
die Eingriffe allein unter dem Gesichtspunkt der Vereitelung von Freiheiten zu 
sehen.

Das beeinflusst auch das Verständnis der Vertragsfreiheit, auf die Liberale so 
viel Wert legen. Alle Beteiligten sollen nur solchen Verpflichtungen unterliegen, 
denen sie zwanglos zugestimmt haben. Doch man kann einwenden, dass nicht 
jeder zwanglose Vertragsschluss darum auch schon freiwillig sei. Wer etwa ver­
hungern müsste, wenn er sich dem Angebot einer entwürdigenden Beschäftigung 
verweigerte, vermag nicht effektiv »nein« zu sagen und wird darum leicht zum 
Opfer von Ausbeutung. Neben fremdem Zwang können auch materielle Not oder 
Mangel an Wissen einen Menschen zu einem an Möglichkeiten armen Leben 
verurteilen. Die Figur des Vertrages mag verschleiern, dass Menschen nicht selbst­
bestimmt leben können, weil sie von anderen Akteuren einseitig abhängig sind.35

Die bisherige Argumentation bewegte sich in den Bahnen des negativen Frei­
heitsverständnisses. Wir müssen diese Bahnen nicht verlassen, um zu einer Mög­
lichkeitskonzeption der Freiheit zu gelangen. Man könnte nun argumentieren, 
dass auch dieses Freiheitsverständnis, weil es das Wollen der Subjekte weiterhin 
nicht qualifiziert, nicht zwangsläufig anthropozentrisch sei. Ein Pferd zum Bei­
spiel ist zwar nicht vertragsfähig, aber es kann auch nur tun, was es will, wenn 
es Zugang zu Wasser und Futter hat. Ebenso kann es institutionell mehr oder 
weniger gut gegen die Willkür etwa von Reitern geschützt sein.36

Aber die Möglichkeitskonzeption genügt noch nicht, um die liberale Wertschät­
zung der Freiheit ganz verständlich zu machen. Gegen eine Beschränkung auf 
sie spricht die Betonung von Mündigkeit und rationaler Kontrolle in liberalen 
Theorien. Aus eben diesen Gründen sollte ja jedenfalls die volle Vertragsfreiheit 
nur weißen besitzenden Männern vorbehalten bleiben. Warum sollten wir die 
von Hayek hervorgehobene Freiheit, nach eigenen Entschlüssen und Plänen zu 
handeln, wertvoll finden? Wenigstens eine Teilantwort dürfte sein, dass wir die 
je eigenen Vorstellungen von einem guten und richtigen Leben möglichst selbstbe­
stimmt verwirklichen wollen.

Der Wert der Freiheit ist von unserer Fähigkeit zur effektiven Orientierung an 
überzeugenden Rechtfertigungsgründen nicht zu trennen. Das schließt auch die 

 
35 Tugendhat 1992.

36 Daher schlagen Michael Allen und Erica von Essen (2016) vor, das neo-republikani­
sche Freiheitsverständnis auf Mensch-Tier-Verhältnisse zu übertragen. Tiere können 
allerdings selbst weder individuell noch im Kollektiv kontrollieren, wer warum in ihre 
Freiheiten eingreifen darf. Sie bedürfen dazu verständiger menschlicher Stellvertreter, 
die ihre Interessen auch politisch repräsentieren und vor Gerichten wahrnehmen.

332 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit zur Selbstkorrektur unter dem Eindruck neuer Evidenzen oder Einwände 
ein. Warum schließlich fragen wir uns oder auch andere immer wieder, was wir 
tun oder lassen sollten, anstatt einfach unseren stärksten Neigungen nachzuge­
ben? Gerade wenn es um die letzten Lebensziele oder leitenden Grundsätze geht, 
wollen wir nicht irgendwelche, sondern wohlbegründete Entscheidungen treffen.

Die innerliberale Kritik der negativen Freiheit hat demnach Folgen sowohl für 
das Wovon wie auch für das Wozu der Freiheit. Wenn Liberale einsehen, dass 
ihr eigentlicher Grundwert die vernünftige Selbstbestimmung oder Autonomie der 
Person ist, dann können und sollten sie über das nur negative Freiheitsverständ­
nis hinausgehen und eine Möglichkeitskonzeption vernünftiger Freiheit vertreten. 
Eine autonome Person ist nicht nur frei von fremdem Zwang, sondern frei zu 
einer selbstbestimmt gelingenden Lebensführung. Als Freiheitshindernis gilt dann 
alles, was Menschen von einer Lebensführung abhält,37 die sie aus guten und 
selbst eingesehenen Gründen wertschätzen könnten. Die Wichtigkeit guter Grün­
de weist dabei über das unqualifizierte Verständnis von Willkürfreiheit hinaus, 
das zur negativen Konzeption gehört.

Wer sich fragt, was er tun oder lassen sollte, kann zwar (faktisch) auch das 
Irrationale wählen, aber er will das Falsche vermeiden und das Richtige treffen. 
Dieses Richtige muss und wird nicht substantiell für alle Menschen, oder auch 
nur für alle Angehörigen einer bestimmten Gruppe oder Gemeinschaft, dasselbe 
sein. Liberale gehen wohlweislich von einem Pluralismus letzter Zwecke aus, weil 
die Menschen, ihre Lebensumstände und Erfahrungen verschieden sind. Das sollte 
die Liberalen aber nicht daran hindern, für eine bestimmte, formal charakterisier­
bare Art und Weise der Lebensführung Partei zu ergreifen. Autonome Personen 
lassen sich von genau den rechtfertigenden Gründen bestimmen, die ihnen alles 
in allem als hinreichend gut gelten, unter Urteilsbedingungen, die ein vernünftiges 
Überlegen begünstigen, und in einer sozialen Welt, die hinreichend reich ist an 
wertvollen Optionen.38

Eigenrecht und Eigenwert des Einzelnen

Für wen aber ist dies ein lohnendes Ideal? Sicher nicht für alle Menschen, 
denn nicht alle sind auch nur potentiell normativ zurechnungsfähige Personen. 
Sie müssten zumindest die grundsätzliche Veranlagung zu einer autonomen Le­
bensführung mitbringen. Nicht alle Menschen können aber bei noch so guter 
Förderung und unter noch so günstigen Bedingungen durch Bildung und Reifung 
zur Mündigkeit gelangen. Menschen mit schwerer geistiger Behinderung besitzen 
diese Veranlagung von vornherein nicht, und schwer und irreversibel demente 
Menschen haben sie unwiderruflich verloren.

Nun gehört aber zum Liberalismus die Idee der Menschenrechte, und diese 
kommen, einem auch völkerrechtlichen Minimalkonsens zufolge, jedenfalls allen 

4.

 
37 Oder diese zumindest mit unzumutbar hohen Opportunitätskosten belastet.

38 Zum Optionenaspekt vgl. Raz 1986, S. 372ff.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 333

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geborenen und nicht (ganz-)hirntoten Angehörigen der Spezies Homo Sapiens zu. 
Ein Menschenrechtsverständnis, das allein auf mündige Personen zugeschnitten 
wäre, wäre nicht wahrhaft unparteiisch und allgemein gerechtfertigt.39 Es schlösse 
gerade die Schwächsten und Schutzbedürftigsten aus. Will der Liberalismus nicht 
das Vorurteil nähren, er sei eine politische Moral nur für relativ Starke und Privi­
legierte, so genügt es daher nicht, wenn er über das negative Freiheitsverständnis 
hinausgeht und auch die materiellen Bedingungen der Autonomie in den Blick 
nimmt. Er muss selbst noch die Möglichkeitskonzeption vernünftiger Freiheit 
transzendieren, die weiterhin voraussetzt, dass alle bei ausreichender sozialer 
Absicherung und Ermächtigung selbstbestimmt leben könnten. Weil dies eben 
nicht alle Menschen vermögen, wäre auch ein erweitertes Freiheitsverständnis 
ausschließend. Liberale müssen nicht nur die freiheitsgefährdenden und -vereiteln­
den Auswirkungen von Armut und Ungleichheit ernst nehmen. Sie müssen auch 
bedenken, dass manche Menschen immer einseitig fürsorgebedürftig bleiben und 
allenfalls rudimentär zur Selbstbestimmung imstande sein werden.

Die Idee der Menschenrechte bringt den Liberalismus in einen Gegensatz zum 
Utilitarismus. Dieser nehme, so der bekannte Vorwurf von Rawls,40 die Verschie­
denheit der einzelnen Menschen nicht ernst. Das liege daran, dass er einen größt­
möglichen Gesamt- oder Durchschnittsnutzen für alle Betroffenen anstrebt und 
dazu die guten oder schlechten Folgen von Handlungen oder Regelungen über 
die Grenzen der Individuen hinweg ›verrechnet‹. Dies könnte faktisch darauf 
hinauslaufen, dass etwa eine Minderheit so gut wie alles verliert. Rechte hingegen 
begrenzen die Opfer, die noch so Wenigen um eines Gesamtwohls willen auferlegt 
werden dürfen. Sie bringen den einzelnen Menschen als Endzweck der Moral und 
des Rechts zur Geltung.

Das kann man so verstehen, dass jeder sein eigenes Leben lebt und die Möglich­
keit haben muss, es aus seiner eigenen Perspektive gutzuheißen. Dies ist zugleich 
die Bedingung dafür, dass er moralischen Normen beipflichten kann, ohne sich 
selbst verleugnen oder abwerten zu müssen. Er dürfte und sollte andernfalls gegen 
sie sein Veto einlegen. Autonomiefähige Personen können selbst zu moralischen 
Normen Stellung nehmen, und sie werden vernünftigerweise Wert darauf legen, 
dass die Moral sie nicht an einer Lebensführung hindert, mit der sie sich im Lichte 
selbst eingesehener guter Gründe identifizieren könnten. Wenn sie aber wahrhaft 
unparteiisch und für alle Betroffenen urteilen wollen, können sie bei ihren auto­
nomiebezogenen Interessen nicht halt machen. Sie müssen dazu nicht einmal nur 
an konstitutionell unmündige, etwa geistig schwer behinderte Menschen denken. 
Auch Subjekte moralischen Überlegens und Handelns sind schließlich nicht nur 
mündige Personen. Sie sind und bleiben auch endliche, leiblich existierende, lei­
densfähige und bindungsbedürftige Kreaturen.

Schon daraus ergeben sich Interessen, die menschenrechtlichen Schutz verdie­
nen, etwa vor der Zufügung schwerer Schmerzen oder der gewaltsamen Trennung 

 
39 Vgl. Tugendhat 1998.

40 Rawls 1975, S. 45.

334 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von geliebten Angehörigen. Dies sind moralisch erhebliche Hinsichten, in denen 
mündige und unmündige Menschen einander hinreichend gleichen, um Anspruch 
auf gleichen Schutz zu haben. Wenn wir wahrhaft unparteiisch und für alle urtei­
len, müssen wir daher alle unmündigen Menschen insoweit einbeziehen, wie sie 
auch nur ein menschenrechtlich relevantes Interesse mit uns teilen. Das heißt, wir 
müssen ernstnehmen, dass auch unmündige Menschen eine eigene Perspektive auf 
ihr Dasein in der Welt haben und es ihnen subjektiv etwas ausmachen kann, wie 
moralfähige Akteure sie beachten und behandeln. Selbst wenn sie über das eigene 
Leben nicht nachzudenken vermögen, können sie es doch als mehr oder minder 
erfreulich erleben. Sie haben daher das basale Recht auf ein eigenes Leben nach 
Maßgabe grundlegender und zentraler Interessen.41

Zu einem solchen Leben wird so gut wie immer die Möglichkeit gehören, eigene 
Entscheidungen zu treffen und dem eigenen Willen zu folgen. Freiheit und Selbst­
bestimmung sind darum auch nach Maßgabe des basalen Rechts auf ein eigenes 
Leben weiterhin wichtig. Ausschlaggebend ist aber, dass jeder einzelne Mensch 
als solcher mit Blick auf seine wichtigsten Interessen Beachtung findet. Der Libe­
ralismus unterscheidet sich dann vom Utilitarismus durch die Anerkennung des 
Eigenrechts jedes Einzelnen. Er will die wichtigsten Interessen der Individuen 
durch subjektive Rechte gesichert sehen. Auch stellt er diese Sicherung nicht unter 
den Vorbehalt der finalen Vereinbarkeit mit dem Ziel überindividueller Nutzen­
maximierung. Ein Rechteverständnis, das die Verschiedenheit der Menschen ernst 
nimmt und das Eigenrecht jedes Einzelnen betont, kann als spezifisch liberal 
gelten, ohne darum die nicht autonomiefähigen Menschen auszuschließen.

Auf welcher Wertgrundlage steht das Eigenrecht des Einzelnen, wenn es nicht 
ein noch so erweitertes und vertieftes Freiheitsverständnis sein kann? Dies müsste 
eine Wertgrundlage sein, die auch noch die liberale Parteinahme für eine selbstbe­
stimmte Lebensführung trägt. Sie besteht meines Erachtens in einer Affirmation 
des Eigenwerts eines guten Lebens für das Subjekt dieses Lebens. Was damit 
gemeint ist, mag eine kleine Axiologie verdeutlichen.

Unter einem »Wert« verstehe ich keinen Gegenstand eigener Art und auch keine 
distinkte Art von Eigenschaften. Ein Wert ist vielmehr ein Kriterium der Bewer­
tung,42 und die Eigenschaften, auf die wir uns bei der Bewertung beziehen, sind 
gewöhnliche physische oder mentale Eigenschaften des bewerteten Gegenstandes. 
Eine Bewertung besteht darin, etwas als gut oder schlecht zu beurteilen. Gut sind 
Gegenstände im Hinblick auf Eigenschaften, die dafür sprechen, dass Subjekte 
wertschätzend auf sie antworten: sie erwerben, sie bewundern, sie verzehren, 
sie hegen und pflegen und dergleichen mehr.43 Ein einfaches Beispiel: Wer das 

 
41 Ladwig 2020, S. 126.

42 So Alexy 1994, S. 129–131.

43 T.M. Scanlon (1998, S. 95–100) nennt dies den »buck-passing-account of values«. 
Wenn etwas wertvoll ist, dann nicht, weil es eine distinkte Werteigenschaft besäße, die 
zu natürlichen Eigenschaften wie geringem Gewicht, Glätte, Biegsamkeit oder Kalori­
engehalt hinzuträte. Zwar sollten wir Werteigenschaften auch nicht mit natürlichen Ei­
genschaften identifizieren. Wenn aber etwas wertvoll ist, so aufgrund von natürlichen 

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 335

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geringe Gewicht eines Rennradrahmens als einen Grund ansieht, den Rahmen zu 
kaufen, betrachtet das geringe Rahmengewicht als einen Wert und den Rahmen 
seiner Wahl als ein Gut, welches dem Wert genügt. Der Rahmen hat einen Wert 
aufgrund einer Eigenschaft, die dafür spricht, seinen Kauf zu erwägen.

Im Sinne dieser Begriffsbestimmung gibt es keine Werte ohne wertende Subjekte 
und nichts ist wertvoll, wenn es nicht für ein Subjekt gut ist.44 Ein Gegenstand 
wird allerdings nicht dadurch zu einem Gut, dass ein Subjekt es so will. Wir 
kreieren Werte nicht aus dem Nichts und wir projizieren sie nicht in eine an 
sich wertfreie Welt hinein. Die Welt ist uns vielmehr von vornherein unter Wertge­
sichtspunkten erschlossen. Zu unserem In-der-Welt-Sein gehört, dass Gegenstän­
de für uns eine werthafte Bedeutung besitzen. Eine Eigenschaft eines Subjekts 
verhält sich so zu einer Eigenschaft eines Gegenstands, dass der Gegenstand die 
Wertschätzung des Subjekts verdient. Eine solche Tatsache ist nicht subjektunab­
hängig, und dennoch können wir sie durch Werturteile treffen oder verfehlen.

Gewiss, ob jemand ein geringes Rahmengewicht als Wert ansieht, beruht auf 
weiteren Wertungen wie der, das schnelle Radfahren als erfreulich oder erregend 
zu erleben. Das Beispiel des Rahmens ist demnach nicht paradigmatisch für alle 
möglichen Arten von Gütern. Der Rahmen ist instrumentell wertvoll, während 
das sportliche Radfahren, das er ermöglicht, einen intrinsischen Wert haben mag, 
indem es direkt zum Gelingen eines Lebens beiträgt, das wiederum für sein Sub­
jekt einen Eigenwert hat.

Instrumenteller Wert ist ein Sonderfall von funktionalem Wert. Etwas ist funk­
tional wertvoll, wenn es für ein Subjekt als Voraussetzung, als Randbedingung 
oder als Mittel gut ist. So ist der Sachverhalt, gezeugt worden zu sein, gut als 
Voraussetzung, wenn das gezeugte Subjekt alles in allem froh ist, am Leben zu 
sein. Der angemessen hohe Sauerstoffgehalt der Luft, die wir atmen, ist gut als 
Randbedingung aller unserer Lebensvollzüge. Ein Hammer ist gut als Mittel zu 
einem handwerklichen Zweck. Demgegenüber ist etwas intrinsisch gut, wenn es 
konstitutiv dazu beträgt, dass ein Leben gelingt. Die Beziehung zu einem gelieb­
ten Menschen, der Genuss eines ausgezeichneten Weines, das Bestaunen eines 
jahrhundertealten Baumes, das Gefühl, etwas Wichtiges und Richtiges zu tun, und 
eben der Rausch des schnellen Radfahrens sind dafür Beispiele. Sie verdeutlichen 
zugleich, wie heterogen die Inhalte sein können, die wir als intrinsisch wertvoll 
erfahren mögen. Was sie alle verbindet, ist nur, dass sie als solche unser Leben 
bereichern.

Das Leben selbst wird dadurch als ein Eigenwert erfahren. Nur mit Bezug auf 
diesen kann etwas funktional und nur als Beitrag zu ihm kann etwas intrinsisch 
wertvoll sein. Der Eigenwert ist vorausgesetzt, wenn wir von diesen anderen 
Wertarten reden. Er ist der ultimative Wert, auf den die anderen Werte, als Vor­
aussetzungen, Randbedingungen, Mittel oder Inhalte, logisch zulaufen. Was das 
Subjekt dabei als gut erfährt, ist das eigene Leben, sofern es gelingt. Dies kann 
 

Eigenschaften, die es besitzt. Auf sie allein stützt sich die Begründung, wenn wir uns 
fragen, was für wen wertvoll sein könnte.

44 vgl. Korsgaard 2021, S. 25ff.

336 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die reflexive Form der bejahenden Selbstbewertung annehmen. Es kann aber auch 
einfach in Lebensfreude oder zufriedener Gestimmtheit bestehen. Das Subjekt 
muss dazu nicht einmal wissen, wer es ist; es genügt, dass es etwas als erfreulich 
zu erfahren vermag. Wer sich an etwas erfreut, erlebt die eigene Existenz als 
freudevoll – zumindest im jeweiligen Moment. Auch für ein nicht selbstbewusstes, 
aber empfindungs- und erlebensfähiges Individuum ist der ultimative Wert das 
Gutsein des eigenen Daseins.

Nicht nur mündige Menschen haben demnach Zugang zu intrinsisch guten 
Inhalten, durch die sie ihr Dasein als Eigenwert erfahren mögen. Unmündige und 
geistig schwer beeinträchtigte Menschen können ihre Existenz ebenfalls als mehr 
oder weniger erfreulich erleben. Auch für sie hat daher das gute Leben einen 
Eigenwert. Das gleiche gilt aber für viele andere Tiere. Auch sie spielen eine 
ontologische Sonderrolle: Sie besitzen nicht nur physische, sondern auch psychi­
sche Eigenschaften, die ihnen eine eigene Perspektive auf ihr Dasein in der Welt 
gewähren. Sie alle sind unvertretbare einzelne Subjekte des Erlebens einiger ihrer 
Lebensvollzüge. Das trennt sie nicht nur von unbelebten Gegenständen, sondern 
nach allem, was wir wissen, auch von einfachen Tieren wie Fadenwürmern, von 
allen Pflanzen, Pilzen und Mikroorganismen.

Der Liberalismus kann nun verstanden werden als eine politische Philosophie, 
die den Eigenwert jedes einzelnen erlebten Lebens durch subjektive Rechte aner­
kannt und gewährleistet wissen will.45 Eben dies bringt das basale Recht auf 
ein eigenes Leben nach Maßgabe grundlegender und zentraler Interessen zum 
Ausdruck. Im Falle mündiger und ebenso unmündiger Menschen folgen daraus 
spezifische Menschenrechte. Ein Grundgebot der Gerechtigkeit ist die Gleichbe­
handlung gleicher46 Fälle in moralisch erheblichen Hinsichten. Einige Interessen, 
die wir menschenrechtlich schützen, teilen wir mit vielen anderen Tieren. Es wäre 
daher willkürlich, wenn wir sie nicht ebenso durch Tierrechte schützten.

Ein moralisch bedeutsames Interesse, das uns mit vielen anderen Tieren verbin­
det, ist sicher die Vermeidung von Leiden. Aber das ist nicht die einzige moralisch 
erhebliche Eigenschaft, die Menschen und Tiere gemeinsam haben. Erlebensfähige 
Tiere können sich auch an Spielen, an sinnlich stimulierenden Umwelten und an 
Freiheiten der Bewegung erfreuen. Höhere Tiere sind lernfähig und lösen gern 
Probleme, die ihre Intelligenz beanspruchen.47 Sozial veranlagte Tiere schätzen 
zudem das Zusammensein und die Interaktion mit anderen Individuen, seien es 
Artgenossen, andere Tiere oder auch Menschen. Viele Tiereltern empfinden offen­

 
45 Vgl. Jaeggis Beitrag im vorliegenden Band, Abschnitt 5 zur Kritik an der Denkweise 

der subjektiven Rechte.

46 »Gleich« heißt hier so viel wie »in den relevanten Hinsichten hinreichend ähnlich«. 
Andernfalls dürften wir nicht einmal über verschiedene Menschen sagen, ihre Interes­
sen z.B. an Schmerzvermeidung glichen einander.

47 Umfassend zur Intelligenz von Tieren: Huber 2021.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 337

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bar Zuneigung zu ihrem Nachwuchs, sie bringen ihm etwas bei und verteidigen 
ihn gegen Bedrohungen.48

Nicht zuletzt scheinen Tiere auch an ihrem eigenen Leben zu hängen. Schweine 
etwa reagieren ganz offenbar panisch, wenn sie im Schlachthof das Blut ihrer 
Artgenossen riechen. Ist das nur eine biologisch funktionale Todesfurcht ohne 
moralische Bedeutung? Immerhin dürften die meisten Tiere nicht wie wir Men­
schen über ihr Dasein als solches und als Ganzes nachdenken und um die eigene 
Sterblichkeit wissen können. Doch gilt wenigstens ein Grund, aus dem wir selbst 
das Weiterleben normalerweise wertschätzen, auch für alle anderen empfindungs- 
und erlebensfähigen Tiere: Der Tod beraubt sie der Möglichkeit aller weiteren 
für sie erfreulichen Erlebnisse. Wenn dies, wie ich annehme, für selbstbewusste 
Personen ein eigenständiger Grund ist, den Tod zu fürchten, so ist dieser auch für 
Tiere ein Übel.49

Gewiss, zu Rechten gehören Pflichten, und Tiere können keine fremden Rechte 
respektieren. Doch die Ansicht, nur wer Rechtspflichten befolgen könne, könne 
auch Rechte haben, ist schon mit Blick auf die Menschenrechte nicht überzeu­
gend. Auch kleine Kinder oder schwer demente Menschen können keine fremden 
Rechte beachten. Die angemessene Rahmentheorie bereits für die Menschenrechte 
ist darum nicht die Willens-, sondern die Interessentheorie. Ihr zufolge kann jeder 
ein Rechtssubjekt sein, für den Güter auf dem Spiel stehen, die wichtig genug 
sind, um moralische Akteure zu ihrer Beachtung zu verpflichten.50 Es muss ihm 
subjektiv etwas ausmachen können, ob und wie moralische Akteure ihn mit Blick 
auf seine Bedürfnisse, Fähigkeiten und Vorlieben beachten. Das aber trifft auch 
auf viele Tiere zu. Wir sollten sie folglich ebenfalls in den Raum der Subjekte 
moralisch begründeter Rechte einbeziehen. Mündige Menschen könnten dann 
die gültigen Ansprüche von Tieren als deren verständige Stellvertreter geltend 
machen.

Wir sind damit über den Anthropozentrismus hinausgelangt. Aber sind wir 
auch dem Liberalismus verbunden geblieben? Dafür spricht, dass wir unser Er­
gebnis durch immanente Kritik erreicht haben. Die Kritik bestand darin, die 
liberale Parteinahme für Menschenrechte gegen das liberale Freiheitsverständnis 
auszuspielen. Dabei haben wir uns durchweg in den Bahnen des normativen Indi­
vidualismus bewegt. Der Liberalismus ist ein normativer Individualismus, weil er 
den Eigenwert des einzelnen Lebens in der Form subjektiver Rechte anerkannt 
und gewährleistet wissen will. Das aber ist kein exklusiv menschlicher Wert, weil 
auch viele Tiere manche ihrer Lebensvollzüge in einer werthaften Weise erleben.

 
48 Vgl. die Liste tierlicher Grundfähigkeiten in: Nussbaum 2023, S. 131ff.

49 Ausführlich Ladwig 2020, S. 165–177.

50 In Anlehnung an Raz 1986, S. 166.

338 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur und Kreatur51

Mit dem Liberalismus unvereinbar wäre hingegen ein normativer Holismus, der 
auch biologischen Arten, Ökosystemen oder gar der Erde als ganzer einen recht­
lich schützenswerten Eigenwert zuerkennen wollte. Rechte sind eine normative 
Antwort auf den ontologischen Umstand, dass empfindungsfähige Individuen sich 
an Gütern subjektiv erfreuen, deren Vorenthaltung als frustrierend und ihre Ver­
letzung als leidvoll erleben können. Keine Pflanze, keine biologische Art, kein 
Ökosystem und keine Mutter Erde sind dazu imstande. Gerade für Tiere ist die 
Anerkennung des Rechts auf ein eigenes Leben wichtig, weil wir dazu neigen, vie­
le von ihnen nur als Ressourcen zu unseren Zwecken oder auch als zu vertilgende 
Schädlinge anzusehen. Ebenso wenig sind individuelle Tiere aber bloße Ressour­
cen für die Reproduktion ganzer Arten oder Ökosysteme, wie eine holistische 
Naturschutzethik suggeriert.52

Wer etwa ein Reh erschießt, um das ökologische Gleichgewicht in einem Wald 
zu wahren, beraubt ein Individuum der Möglichkeit weiterer Erlebnisse; und es ist 
nicht der Wald, der dadurch die Chance auf weitere Erlebnisse erhielte, sondern 
allenfalls dessen überlebende individuelle Bewohner. Damit ist gewiss auch gesagt, 
dass die Ansprüche verschiedener individueller Subjekte auf die Güter, die ein 
Biotop bereitstellt, miteinander in Konflikt geraten können. Aber für die einzelnen 
Waldbewohner steht dabei in einem anderen Sinne etwas auf dem Spiel als für den 
Wald als Ganzem. Dieser Unterschied findet im normativen Individualismus der 
Rechte Beachtung.

Was letztendlich zählt, ist das Gedeihen von Individuen, die ihr eigenes Dasein 
als gut erleben können. So lautet mein vorläufiges Fazit. Vielleicht aber genügt 
schon die Möglichkeit individuellen Gedeihens selbst, um einen Eigenwert zu 
besitzen. Alle einzelnen Lebewesen sind Organismen, die sich durch Selbstorga­
nisation und Stoffwechsel für eine begrenzte Zeit gegen den Sog der Entropie 
behaupten. Und was funktional für sie gut ist, trägt zu ihrem artgemäßen Gedei­
hen als Einzelwesen bei. Der normative Individualismus scheint darum prinzipiell 
auch auf sehr einfache Tiere, auf Pflanzen, Pilze und sogar Mikroorganismen 
übertragbar zu sein. Das Ergebnis wäre ein normativ-individualistischer Biozen­
trismus.

Für diesen weiten Schritt über den Anthropozentrismus hinaus treten Philipp 
Balzer, Klaus Peter Rippe und Peter Schaber ein.53 Sie beziehen sich dabei auf die 
Garantie einer »Würde der Kreatur« durch die schweizerische Bundesverfassung, 

5.

 
51 Der folgende Abschnitt ist eine komprimierte Fassung von Ladwig 2021.

52 So etwa, mit Blick auf den angeblichen Eigenwert biologischer Spezies, Holmes Rols­
ton: »Der Weg, den ein Einzelorganismus einschlägt, gehört in ein größeres Bild, wo 
auch die Spezies einen teleologischen Kurs durch die Umwelt einschlägt, indem sie In­
dividuen als Ressourcen zu ihrem Erhalt über eine viel längere Zeitspanne hinweg ver­
wendet. Die Spezies ist das eigentliche lebende System, das Ganze, dessen wesentliche 
Teile die einzelnen Organismen sind« (Rolston 1997, S. 258; kursiv im Original).

53 Balzer, Rippe, Schaber 2008.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 339

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die sie differenziert rechtfertigen möchten. Die zentrale Unterscheidung verläuft 
für sie nicht zwischen Menschen und anderen bewusstseinsfähigen Tieren auf der 
einen und allen anderen Lebewesen auf der anderen Seite. Vielmehr wollen sie 
die Würde der Kreatur von der Menschenwürde abgrenzen. Unsere eigene Würde 
sei nicht abwägbar und auch nicht graduierbar. Inhaltlich handle sie von der 
Fähigkeit, eine Selbstachtung auszubilden und zu bewahren.

Ein solches praktisches Selbstverhältnis ist weder Tieren noch anderen einzelnen 
Lebewesen zugänglich. Aber auch wenn sie sich nicht selbst achten könnten, so 
Balzer, Rippe und Schaber, müssten wir sie doch um ihrer selbst willen beachten. 
Wir sollten sie auch unabhängig von ihrem Nutzen für uns und von dem Gefallen, 
das wir vielleicht an ihnen finden, moralisch berücksichtigen. Sie hätten einen in­
härenten Wert, in dem ihre Würde als Kreaturen bestehe. Die Würde der Kreatur 
sei allerdings, anders als die Menschenwürde, abwägbar und abstufbar. So habe 
ein Schimpanse einen höheren inhärenten Wert als ein Grashalm und eine Rose 
einen höheren als ein Schimmelpilz.

Der inhärente Wert soll auch Wesen innewohnen, die selbst nicht wissen oder 
fühlen können, dass sie einen Wert haben. Das unterscheidet ihn vom Eigenwert 
gelingenden Lebens. Pflanzen, Pilze und Mikroorganismen haben zwar ein eigenes 
Leben, das aber keine Erlebnisse einschließt. Warum also sollten wir sie im Un­
terschied zu anderen bewusstseinsunfähigen Entitäten wie Steinen, Statuen und 
Maschinen als in sich wertvoll ansehen? Balzer, Rippe und Schaber führen drei 
Merkmale von Lebewesen an, die diese moralisch relevante Unterscheidung recht­
fertigen sollen: Sie besäßen ein eigenes Gut, sie verfolgten individuelle Ziele und 
sie existierten als Individuen.

Alle Lebewesen besitzen erstens ein eigenes Gut im funktionalen Sinne. So ist 
es gut für eine Pflanze, regelmäßig bewässert zu werden; sie könnte sonst ihre 
natürlichen Funktionen nicht erfüllen und würde schließlich verwelken. Nun ist es 
zwar auch gut für einen Oldtimer, maßvoll, aber regelmäßig gefahren zu werden. 
Als Artefakt, das der Fortbewegung dient(e), fehlt ihm aber ein zweites Merkmal 
von Lebewesen: Er verfolgt keine eigenen Zwecke. Lebewesen hingegen versuchen 
sich selbst in ihren Umwelten zu erhalten, zu entfalten und zu reproduzieren. 
Ihre Strukturen sind auf diese natürlichen Zwecke abgestimmt und ihr Verhalten 
ist auf sie bezogen. Drittens erfüllen einzelne Lebewesen ihre Zwecke nicht als 
Bestandteile von Individuen, sondern als Individuen selbst.54 Dies unterscheidet 
sie von Organen wie dem Herzen oder der Leber. Anders als diese haben sie, so 
Balzer, Rippe und Schaber, »einen eigenen Standpunkt«.55 Dieser sei das für die 
Lebewesen selbst Gute, das die Hinsicht der ihnen geschuldeten Rücksicht bilde.

Was aber ist mit einem eigenen Standpunkt von Pflanzen, Pilzen oder gar Mi­
kroorganismen gemeint? Eine eigene Perspektive auf ihr Dasein in der Welt kann 
es nicht sein, weil sie über keine psychischen Zustände verfügen. Der normative 

 
54 Wenn es denn Individuen, also unteilbare Einzelwesen, sind und nicht prinzipiell teil­

bare einzelne Exemplare natürlicher Arten. Ich lasse diese Frage der Ontologie natürli­
cher Entitäten offen.

55 Balzer, Rippe, Schaber, S. 69.

340 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Individualismus moralischer Rechte ist jedenfalls in einem Standpunkt anderer 
Art verankert, als wir ihn Balzer, Rippe und Schaber zufolge bei allen Lebewesen 
finden. Die Autoren behaupten, anders als einzelne Organe seien ganze Organis­
men auf ihr eigenes Gutes bezogen. Diese Bezugnahme zeigt sich jedoch nur im 
Verhalten, ihr entspricht weder ein eigenes Werturteil noch auch nur eine im 
eigenen Erleben liegende Wertung. Das bloße Verhalten von Pflanzen und anderen 
Organismen lässt aber grundsätzlich auch eine nichtindividualistische Lesart zu, 
wie sie holistische Naturethiker bevorzugen.

Für Land- oder Umweltethiker wie J. Baird Callicott,56 Arne Naess57 oder 
Holmes Rolston58 sind nicht einzelne Lebewesen das eigentlich Wertvolle in der 
Natur, sondern diese selbst in Gestalt von Spezies, Ökosystemen oder sogar der 
ganzen Erde. Sie können sich dabei auf den Umstand stützen, dass die Natur 
ausgesprochen rücksichtslos mit ihren individuellen Bewohnern umgeht, sie alle 
zum Tode und die allermeisten sogar zu einem ›gewaltsamen‹ vorzeitigen Ende 
verurteilt. Ihre Vorgänge des Fressens und Gefressenwerdens sind funktional vor 
allem für die Erhaltung eines Erbguts. Dieses wiederum weist das Individuum als 
Angehörigen einer biologischen Art aus. Der einzelne Organismus bildet gewisser­
maßen eine makroskopische Zwischenebene zwischen dem Gen und der Spezies, 
deren Code er verkörpert.59 Dabei unterliegt er den Auswahlbedingungen eines 
Lebensraumes mit allen in ihm vorkommenden und interagierenden Lebewesen.

Die einzelnen Lebewesen sind holistisch gesehen nur Elemente in systemischen 
Strukturen, und ihre Ziele sind nur Teilfunktionen des Systems als Ganzem. Dage­
gen hilft auch nicht der Hinweis, dass Lebensräume, anders als einzelne Pflanzen 
oder Tiere, keine Organismen sind. Die entscheidende Frage ist ja, auf der Ebene 
welcher funktionalen Zusammenhänge wir die moralisch maßgeblichen Wertun­
gen ansiedeln sollten. Organismen verkörpern funktionale Zusammenhänge eige­
ner Art, die aber auch im Dienst anderer, (sub-)systemischer Zusammenhänge 
stehen.

Wenn allerdings ein Organismus auch eine eigene werthafte Perspektive auf 
sein Dasein in der Welt hat, so liegt darin eine Art von Einspruch gegen seine 
Reduktion auf natürliche Rollen, sei es für den Genpool, für die Spezies, für 
ein Ökosystem oder für die Erde. Dies gibt uns einen Grund, ihn um seiner 
selbst willen auch vor Schäden zu bewahren, die auf anderen Betrachtungsebenen 
zweckmäßig erscheinen mögen. Damit leugne ich nicht, dass auch Ganzheiten wie 
Spezies und Ökosystemen Werte innewohnen. Aber diese Werte bleiben gebunden 
an die Perspektiven derjenigen Individuen, die einen Eigenwert haben, weil sie 
einige ihrer Lebensvollzüge in einer werthaften Weise erleben.

Wir brauchen keine biozentrische oder gar holistische Ethik, um zu erkennen, 
dass wir zwingende Gründe dafür haben, der Erderhitzung zu begegnen, die Um­

 
56 Callicott 1997.

57 Naess 1997.

58 Rolston 1997.

59 So Rolston 1997, S. 258.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 341

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weltverschmutzung zu beenden und die Artenvielfalt zu erhalten. Wir schulden 
dies uns selbst und allen (anderen) Tieren, deren natürliche Lebensgrundlagen 
durch uns auf dem Spiel stehen. Die Menge der Individuen, denen wir durch 
unser zerstörerisches Naturverhältnis unrecht tun, ist viel größer, als wir in un­
serer anthropozentrischen Voreingenommenheit wahrhaben wollen. Sie umfasst 
den Eisbären, dessen Lebensgrundlage mit dem Klimawandel buchstäblich dahin­
schmilzt. Sie umfasst den Blauwal, der mit seiner Nahrung täglich mehr als zehn 
Millionen Mikroplastikteile aufnehmen muss.60 Sie umfasst das weibliche Nörd­
liche Breitmaulnashorn, das kein Männchen für die Paarung mehr findet. Dies 
alles sind unvertretbare einzelne Subjekte moralischer Rechte, zu welchen auch 
Ansprüche auf nicht durch uns verheerte Habitate gehören.

Zugleich hängen die drei ökologischen Großkrisen mit der menschlichen Hal­
tung, Nutzung und Tötung von Tieren vor allem zu Nahrungszwecken kausal 
zusammen. Die industrielle Tierhaltung trägt mehr zum Klimawandel bei als der 
gesamte globale Transportsektor.61 Durch die von Tieren produzierte und als 
Dünger verwendete Gülle gelangt gesundheitsschädliches Nitrat ins Trinkwasser. 
Ammoniak, das in Deutschland zu 70 Prozent durch die Tierhaltung emittiert 
wird, kann die Zusammensetzung von Tier- und Pflanzenarten in Ökosystemen 
verändern.62 Die Abholzung von Regenwäldern, um Soja für Rinder anzubauen, 
fördert das Artensterben. Rindfleisch benötigt 75mal mehr Land als Tofu, um die 
gleiche Menge an Protein zu liefern.63 Zu den direkten moralischen Gründen, die 
gegen das System der Züchtung, Haltung und Tötung von Tieren sprechen, treten 
ergänzend die vorteilhaften ökologischen Folgen seiner Abschaffung hinzu.

Wer dennoch außerdem die Anerkennung »der Natur« als Rechtssubjekt er­
wägt,64 sollte, in den leicht variierten Worten des Bundesverfassungsgerichts, 
zeigen können, dass der ›Durchgriff‹ auf die hinter dieser Ganzheit stehenden 
menschlichen und tierlichen Individuen dies als sinnvoll oder erforderlich erschei­
nen lässt. Der wohl wertvollste Vorschlag in der Literatur zu neuen Rechtssub­
jekten lautet, dass wir die Natur durch gesetzliche Vertreter vor Überlastung, 
Verarmung und Zerstörung schützen sollten.65 Diese Vertreter müssten zuallererst 
die Kriterien für einen durch Gesetzgebung und Rechtsprechung substantiell zu 
stärkenden Naturschutz schärfen. Sie sollten sich dazu aber nicht auf ein morali­
sches Eigenrecht der Natur berufen. Deren Ansprüche stehen auf einer anderen 
Stufe der Rechtfertigung als die Ansprüche individueller Menschen und Tiere. 

 
60 Kahane-Rapport et al. 2022.

61 Gerber et al. 2013.

62 Umweltbundesamt. https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwir
tschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-um
welt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung, letzter Zugriff 16.12.2023.

63 Benton et al. 2021.

64 So etwa Emmenegger, Tschentscher 1994; Fischer-Lescano 2018; Kersten 2020; We­
sche 2023.

65 Siehe schon klassisch Stone 1972.

342 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung
https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung
https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung
https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung
https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung
https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung


Wenn die Natur in Gestalt ganzer Arten oder Ökosysteme Rechte hat, so nur in 
einem rechtspragmatischen Sinne. Genuine moralische Rechte kommen nur Indi­
viduen zu, die zumindest etwas empfinden können.

Erlebensbezogene und kritische Interessen

Das jedenfalls folgt aus einer normativ-individualistischen Betrachtung, wie sie 
für den Liberalismus wesentlich bleibt. Aber genügt das schon, um von einer 
liberalen Begründung zu sprechen? Wie können wir von der Affirmation des 
Eigenwerts, den ein gutes Leben auch für Tiere hat, zu dem anspruchsvollen 
Freiheitsverständnis aufsteigen, das meiner Rekonstruktion zufolge ebenfalls zum 
Liberalismus zählt? Wer zeigen will, dass der Liberalismus kein Anthropozentris­
mus sein muss und sein sollte, muss auch auf diese Frage eine Antwort finden. Sie 
sei abschließend noch angedeutet.

Was Liberale rechtlich geschützt wissen wollen, ist die Möglichkeit eines Le­
bens, das aus der Perspektive des Subjekts selbst als gut gelten darf. Das setzt 
Subjekte voraus, die eine eigene Perspektive wenigstens in dem rudimentären Sin­
ne besitzen, als sie einige ihrer Lebensvollzüge in einer werthaften Weise erleben. 
Dazu zählen auch Strebungen, deren Vereitelung für die Subjekte frustrierend 
wäre, weshalb diese auch beanspruchen dürfen, dass wir ihr Wollen nicht ohne 
Not durchkreuzen. Über diese schwach verstandene Freiheit, an der sich auch 
unmündige Menschen und Tiere erfreuen können, geht die Freiheit zur vernünfti­
gen Selbstbestimmung selbstbewusster Personen substantiell hinaus. Gleichwohl 
brauchen wir keine andere Grundnorm, um auch diese anspruchsvollere Freiheit 
mit zu erfassen.

Dafür genügt der Gedanke, dass die Perspektive, die eine selbstbewusste Person 
auf ihr Dasein in der Welt hat, von eigenen Wertüberzeugungen mitgeprägt wird. 
Mündige Menschen können zum eigenen Erleben und Streben nach Maßgabe von 
Wertstandards Stellung nehmen. Durch die Standards kommt das Selbstverständ­
nis der Person zum Ausdruck. Sie bilden eine Quelle eigener Rechtfertigungsgrün­
de für die Wahl einer bestimmten Lebensführung. Während für das gute Leben 
eines unmündigen Individuums die Qualität seines Empfindens und Erlebens 
maßgeblich ist, können mündige und zur Selbstreflexion fähige Personen auch 
kritische Interessen ausbilden. Solche Interessen, etwa an einer perfektionistisch 
verstandenen oder auch gottgefälligen Lebensführung, können erlebensbezogene 
Interessen ergänzen und in Konfliktfällen sogar ausstechen.

Deshalb ist die Freiheit zur eigenen urteilenden Stellungnahme für eine selbstbe­
wusste Person so wichtig. Sie muss sich die für ihr gutes Leben maßgeblichen 
Gründe auch durch eigene Einsicht aneignen können. Andernfalls lebt sie nicht 
ihr eigenes, sondern ein entfremdetes Leben.66 Das grundlegende kritische Inter­
esse ist daher das Interesse an personaler Autonomie. Für Liberale besteht ein 

6.

 
66 Dazu Rössler 2023, S. 257ff.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 343

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


interner Zusammenhang zwischen einem selbstbestimmten und einem im empha­
tischen Sinne eigenen Leben.

Mündige Menschen sollten deshalb jede noch so wohlwollende und faktisch 
noch so gut gerechtfertigte Fremdbestimmung kritisch sehen. Der liberale Antipa­
ternalismus kann selbst noch in Fragen von Leben und Tod den Ausschlag geben. 
Damit soll nicht gesagt sein, dass er immer und überall alle widerstreitenden 
Gründe überwiegt. Personale Autonomie ist auch aus der Perspektive selbstbe­
stimmungsfähiger Personen nicht der einzige für das gute Leben maßgebliche 
Gesichtspunkt. Aber ist ein zentraler Gesichtspunkt eigenen Rechts, dem Liberale 
in strittigen Fragen wie Sterbehilfe mehr Gewicht geben werden als Anhänger 
nicht-liberaler, etwa christlich-konservativer Wertvorstellungen.

Das liegt nicht daran, dass hier aus liberaler Sicht zwei Grundwerte, das 
eigene und das gute Leben, um den Vorrang konkurrierten. Vielmehr ist das 
eigene Leben das für das Subjekt selbst gute, das im Falle von sich selbst be­
wertenden Personen deren Selbstbestimmung notwendig einschließt. Das ist bei 
Tieren anders, weil ihre Perspektive auf das eigene Dasein nicht durch eigene 
Wertüberzeugungen mitgeprägt wird. Ihre moralisch bedeutsamen Interessen sind 
erlebensbezogen, nicht (auch) kritisch. Aber der Liberalismus sollte einsehen, dass 
sein tatsächlicher Grundwert alle Individuen umfasst, die, in den schönen Wor­
ten der liberalen Philosophin Christine Korsgaard, etwas Bedeutsames mit uns 
teilen: »den Sinn für die schiere Freude und den schieren Schrecken bewussten 
Daseins«.67

Was folgt daraus für das liberale Skript, wenn wir dieses in normativer Absicht 
rational rekonstruieren, wie ich es hier versucht habe? Die direkte Konsequenz 
ist ein verändertes Verständnis des abstrakten Ideals, das die erste Schicht der 
liberalen Ordnungsvorstellung bildet. Wenn ich recht habe, ist nicht die individu­
elle Selbstbestimmung, sondern die Wertschätzung des Eigenwerts jedes einzelnen 
erlebten Lebens das Grundprinzip des Liberalismus. Der Liberalismus ist ein nor­
mativer Individualismus, der das Gedeihen von Individuen, die ihr eigenes Dasein 
als gut erleben können, durch subjektive Rechte gewährleisten will. Die Selbstbe­
stimmung wird dadurch nicht unwichtig, aber der Liberalismus kann subjektive 
Rechte auch für solche Individuen rechtfertigen, die zu ihr außerstande sind.

Die angemessenen Formen der institutionellen Ausgestaltung eines Systems von 
Rechten für Menschen und Tiere verweisen auf die zweite Schicht des Skripts. 
Zu ihr würden Vorschläge für eine gerechte Umgestaltung der politischen und 
gesellschaftlichen Grundordnungen gehören.68 In der heutigen Welt sähen alle 
Grundordnungen, liberale wie nichtliberale, signifikant anders aus ohne die sys­
tematische Unterwerfung, Ausbeutung und Vernichtung ungezählter Tiere. Ein 
Vorzug des Liberalismus könnte und sollte sein, dass er dies als Unrecht erkennt, 
weil er weiß, dass jedes empfindungsfähige Individuum nur sein eines und einziges 
Leben hat, das darum unsere Schonung und unseren Schutz verdient.

 
67 Korsgaard 2021, S. 302.

68 Vgl. dazu Ladwig 2020, Zweiter Teil: politische Kontexte.

344 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Alexy, Robert 1994. Theorie der Grundrechte, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Allen, Michael; von Essen, Erica 2016. »Neo-Republicanism as a Route to Animal Non-domi­

nation«, in Politics and Animals, Volume 2, Issue 1, S. 15–24.
Balzer Philipp; Rippe, Klaus Peter; Schaber, Peter 2008. »Menschenwürde versus Würde der 

Kreatur«, in Texte zur Tierethik, hrsg. v. Wolf, Ursula. S. 61–72. Stuttgart: Reclam.
Benton, Tim G.; Bieg, Carling; Harwatt, Helen; Pudasaini, Roshan; Wellesley, Laura 2021. 

Food system impacts on biodiversity loss. Three levers for food system transformation 
in support of nature. Research Paper. Energy, Environment and Resources Programme, 
February 2021, letzter Zugriff 16.12.2023, http://www.db.zs-intern.de/uploads/16125137
53-2021FoodSystemsBiodiversityLoss.pdf.

Berlin, Isaiah 1958. »Zwei Freiheitsbegriffe«, in ders., Freiheit. Vier Versuche. S. 197–256. 
Frankfurt am Main 1995: S. Fischer.

Callicott, J. Baird 1997. »Die begrifflichen Grundlagen der land ethic«, in Naturethik. Grund­
texte der gegenwärtigen tier- und ökoethischen Diskussion, hrsg. v. Krebs, Angelika. 
S. 211–246. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Cochrane, Alasdair 2012. Animal Rights Without Liberation. New York: Columbia University 
Press.

Cohen, G.A. 2017. Freiheit und Geld, in Freiheit. Zeitgenössische Texte zu einer philosophi­
schen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 285–333. Berlin: Suhrkamp.

Donaldson, Sue; Kymlicka, Will 2013. Zoopolis. Eine politische Theorie der Tierrechte. Berlin: 
Suhrkamp.

Dworkin, Ronald 2013. Justice for Hedgehogs. Cambridge, Mass/London: Belknap Press.
Emmenegger, Susan; Tschentscher, Axel 1994. »Taking Nature’s Rights Seriously: The Long 

Way to Biocentrism in Environmental Law«, in Georgetown International Environmental 
Law Review, Volume VI, Issue 3, S. 546–592.

Fischer-Lescano, Andreas 2018. «»Natur als Rechtsperson. Konstellationen der Stellvertretung 
im Recht«, in Zeitschrift für Umweltrecht, H. 4, S. 205–216.

Forst, Rainer 2021. »Normativität und Wirklichkeit. Zu einer kritisch-realistischen Theorie der 
Politik«, in Normative Ordnungen, hrsg. v. Forst, Rainer; Günther, Klaus, S. 74–93. Ber­
lin: Suhrkamp.

Freeden, Michael 2015. Liberalism. A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University 
Press.

Gerber, Pierre et al. 2013. Tackling climate change through livestock: a global assessment of 
emissions and mitigation opportunities, FAO, Rome, letzter Zugriff 03.04.2019, www.fao
.org/3/a-i3437e.pdf.

Habermas, Jürgen 1994. Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und 
des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt am Main. Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 1997. »Die Herausforderung der ökologischen Ethik für eine anthropozen­
trisch ansetzende Konzeption«, in Naturethik. Grundtexte der gegenwärtigen tier- und 
ökoethischen Diskussion, hrsg. v. Krebs, Angelika, S. 92–99. Frankfurt am Main: Suhr­
kamp.

Hart, H.L.A.: »Are There Any Natural Rights?« in The Philosophical Review 64/2 (1955), 
S. 175–191.

Hayek, Friedrich August 1960. Die Verfassung der Freiheit. Tübingen: Mohr 1971.
Huber, Ludwig 2021. Das rationale Tier. Eine kognitionsbiologische Spurensuche. Berlin: 

Suhrkamp.
Kahane-Rapport, S.R., Czapanskiy, M.F., Fahlbusch, J.A. et al. 2022. »Field measurements re­

veal exposure risk to microplastic ingestion by filter-feeding megafauna« in Nat Commun 
13, 6327, letzter Zugriff 16.12.2023, https://doi.org/10.1038/s41467-022-33334-5.

Kant, Immanuel 1993 [1797]. Die Metaphysik der Sitten, in. ders., Die Metaphysik der Sitten. 
Werkausgabe Band VIII, hrsg. v. Weischedel, Wilhelm, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kersten, Jens 2020. »Natur als Rechtssubjekt. Für eine ökologische Revolution des Rechts«, in 
Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ 11), letzter Zugriff: 17.03.2021, https://www.bpb.d
e/apuz/305893/natur-als-rechtssubjekt.

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 345

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.db.zs-intern.de/uploads/1612513753-2021FoodSystemsBiodiversityLoss.pdf.
http://www.db.zs-intern.de/uploads/1612513753-2021FoodSystemsBiodiversityLoss.pdf.
https://www.fao.org/3/a-i3437e.pdf
https://www.fao.org/3/a-i3437e.pdf
https://doi.org/10.1038/s41467-022-33334-5
https://www.bpb.de/apuz/305893/natur-als-rechtssubjekt.
https://www.bpb.de/apuz/305893/natur-als-rechtssubjekt.
https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.db.zs-intern.de/uploads/1612513753-2021FoodSystemsBiodiversityLoss.pdf.
http://www.db.zs-intern.de/uploads/1612513753-2021FoodSystemsBiodiversityLoss.pdf.
https://www.fao.org/3/a-i3437e.pdf
https://www.fao.org/3/a-i3437e.pdf
https://doi.org/10.1038/s41467-022-33334-5
https://www.bpb.de/apuz/305893/natur-als-rechtssubjekt.
https://www.bpb.de/apuz/305893/natur-als-rechtssubjekt.


Korsgaard, Christine 2021. Tiere wie wir. Warum wir moralische Pflichten gegenüber Tieren 
haben. München: C.H. Beck.

Ladwig, Bernd 2020. Politische Philosophie der Tierrechte. Berlin: Suhrkamp.
Ladwig, Bernd 2021. »Moralische Rechte der Natur?«, in Welche Rechte braucht die Natur? 

Wege aus dem Artensterben, hrsg. v. Adloff, Frank; Busse, Tanja, S. 67–82. Frankfurt am 
Main/New York: Campus.

Ladwig, Bernd 2021a. »Rawls und die Tiere«, in Soziopolis, 27.10.2023, letzter Zugriff 
15.12.2023, https://www.soziopolis.de/rawls-und-die-tiere.html.

Locke, John 1974 [1689]. Über die Regierung (The Second Treatise of Government). Stuttgart: 
Reclam.

MacCallum, Gerald C. 1967. »Negative and Positive Freedom«, in Liberty, hrsg. v. Miller, 
David. S. 100–122. Oxford 1991: Oxford University Press.

Macpherson, C.B. 1973. Die politische Theorie des Besitzindividualismus. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Mill, John Stuart 1963–1991 [1852]. »Whewell on Moral Philosophy«, in The Collected 
Works of John Stuart Mill, hrsg. v. Robson, John M. London: Routledge and Kegan Paul, 
Volume X.

Mill, John Stuart 2016 [1880]. Über Sozialismus. In der Übersetzung von Sigmund Freud. 
Hamburg.

Mills, Charles W. 1997. Der Racial Contract. Frankfurt am Main/New York 2023: Campus.
Naess, Arne 1997. »Die tiefenökologische Bewegung: Einige philosophische Aspekte«, in Na­

turethik. Grundtexte der gegenwärtigen tier- und ökoethischen Diskussion, hrsg. v. Krebs, 
Angelika, S. 182–210. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Nussbaum, Martha 2023. Gerechtigkeit für Tiere. Unsere kollektive Verantwortung, Darm­
stadt: wbg Theiss.

Özmen, Elif 2023: Was ist Liberalismus? Berlin: Suhrkamp.
Pateman, Carol 1988. The Sexual Contract. 30the Anniversary Edition. Cambridge, UK 2018: 

Polity Press.
Pettit, Philip 2017. Gerechte Freiheit. Ein moralischer Kompass für eine komplexe Welt. 

Berlin. Suhrkamp.
Rawls, John 1975. Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Rawls, John 2006. Gerechtigkeit als Fairneß. Ein Neuentwurf. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Raz, Joseph 1986. The Morality of Freedom. Oxford: Oxford University Press.
Rössler, Beate 2023. Autonomie. Ein Versuch über das gute Leben. Berlin: Suhrkamp.
Rolston, Holmes 1997. »Werte in der Natur und die Natur der Werte«, in Naturethik. Grund­

texte der gegenwärtigen tier- und ökoethischen Diskussion, hrsg. v. Krebs, Angelika, 
S. 247–270. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Scanlon, T.M. 1998. What We Owe to Each Other. Cambridge, Mass. / London: Belknap 
Press of Harvard University Press.

Stepanians, Markus 2005. Rights as Relational Properties. In Defense of Rights/Duty-Correla­
tivity, Saarbrücken: De Gruyter.

Stone, Christopher D. 1972. »Should Trees Have Standing? Toward Legal Rights for Natural 
Objects«, in: Sothern California Law Review 45, S. 450–501.

Stucki, Saskia 2016. Grundrechte für Tiere. Eine Kritik des geltenden Tierschutzrechts und 
rechtstheoretische Grundlegung von Tierrechten im Rahmen einer Neupositionierung des 
Tieres als Rechtssubjekt. Baden-Baden: Nomos.

Tugendhat, Ernst 1992. »Liberalism, Liberty and the Issue of Economic Human Rights«, in 
ders., Philosophische Aufsätze. S. 352–370. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Tugendhat, Ernst 1998. »Die Kontroverse um die Menschenrechte«, in: Philosophie der Men­
schenrechte, hrsg. v Gosepath, Stefan; Lohmann, Georg, S. 48–61. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Waldron, Jeremy 1995. »Theoretische Grundlagen des Liberalismus«, in Bürgergesellschaft, 
Recht und Demokratie, hrsg. v. van den Brink, Bert; van Reijen, Willem, S. 107–140. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Wesche, Tilo 2023. Die Rechte der Natur. Berlin.

346 Bernd Ladwig

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.soziopolis.de/rawls-und-die-tiere.html
https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.soziopolis.de/rawls-und-die-tiere.html


Zusammenfassung: Der Liberalismus gilt nicht zufällig als eine anthropozentrische politi­
sche Philosophie. Das liegt vor allem an seinem Grundwert der Freiheit, der als negative 
Freiheit der Willkür nur unzureichend charakterisiert wäre. Vielmehr nehmen Liberale für 
eine vernünftige Selbstbestimmung selbstbewusster Personen Partei. Doch das ist nicht das 
einzige Merkmal des Liberalismus, das wir beachten sollten, wenn wir ein umfassendes 
und kohärentes Bild von ihm zeichnen möchten. Nicht weniger wichtig sind sein norma­
tiver Individualismus und sein starkes Verständnis subjektiver Rechte. Diese Merkmale 
verweisen auf einen Grundwert, der tiefer liegt als das liberale Freiheitsverständnis. Der 
Liberalismus ist eine politische Philosophie, die den Eigenwert des Einzelnen affirmiert und 
diesem deshalb ein Eigenrecht zuerkennt. Er kann und sollte darum alle Individuen einbe­
ziehen, die eine eigene, werthafte Perspektive auf ihr Dasein in der Welt haben. Da dies 
auch für viele Tiere gilt, ist der Liberalismus kein Anthropozentrismus. Weil er weiterhin 
ein normativer Individualismus ist, kann er allerdings ganzen Arten oder Ökosystemen 
keinen eigenen moralischen Status zuerkennen.

Stichworte: Liberalismus, Freiheit, Eigenwert des Einzelnen, normativer Individualismus, 
Menschenrechte, Tierrechte, Rechte der Natur

Is Liberalism an Anthropocentrism?

Abstract: It is no coincidence that Liberalism is considered an anthropocentric political 
philosophy. This is primarily due to its fundamental value of freedom, which would be 
inadequately characterized as a negative freedom of arbitrary preference. Rather, liberals 
advocate the reasonable self-determination of self-confident individuals. But this is not the 
only characteristic of liberalism that we should bear in mind if we want to draw a compre­
hensive and coherent picture of it. No less important are its normative individualism and 
its strong understanding of subjective rights. These characteristics point to a fundamental 
value that lies deeper than the liberal understanding of freedom. Liberalism is a political 
philosophy that affirms the inherent value of the individual [Eigenwert des Einzelnen] and 
therefore recognizes their inherent rights [Eigenrechte]. It can and should therefore include 
all individuals who have their own valuable perspective on their existence in the world. 
Since this also applies to many animals, liberalism is not anthropocentrism. However, 
because it is still a normative individualism, it cannot grant entire species or ecosystems a 
moral status of their own.

Keywords: Liberalism, freedom, inherent value of the individual, normative individualism, 
human rights, animal rights, rights of nature

Autor:

Prof. Dr. Bernd Ladwig
Freie Universität Berlin
Otto-Suhr-Institut für Politikwissenschaft
Ihnestr. 22
14195 Berlin
bernd.ladwig@fu-berlin.de

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 347

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

