Bernd Ladwig

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus?!

Der Liberalismus ist eine politische Philosophie, die den Menschen in den Mittel-
punkt stellt: Diese Ansicht ist verbreitet, aber ist sie auch richtig? Halt man sich
an klassische oder auch zeitgenossische Vertreter, dann faillt die Antwort nicht ein-
deutig aus. John Locke und Immanuel Kant gelten als klassische Liberale, die nur
den Menschen Rechte oder auch eine Wiirde zugesprochen haben. Hingegen hat
John Stuart Mill, wohl unter dem Einfluss Jeremy Benthams, auch leidensfihige
Tiere in seine Moral einbezogen.? Unter den zeitgendssischen liberalen Theorien
sind diejenigen von John Rawls?® und Jiirgen Habermas* anthropozentrisch; dies
gilt zumindest fiir den gerechtigkeitstheoretischen Kern der Rawlsschen und den
diskurstheoretischen Kern der Habermasschen Konzeption.®> Martha Nussbaum,®
Sue Donaldson und Will Kymlicka’” sowie Christine Korsgaard® gebrauchen
demgegentiber liberale Begriffe und Begrindungen, um empfindungsfihige Tiere
gleichberechtigt zu beriicksichtigen.

Diese Uneinigkeit spricht dafiir, dass die titelgebende Frage meines Textes eine
echte Frage ist. Um mich einer Antwort zu nihern, will ich zunichst etwas zu den
Begriffen »Anthropozentrismus« und »Liberalismus« sagen. Ich werde sodann
zeigen, dass der Liberalismus den Verdacht des Anthropozentrismus nicht zufillig
auf sich zieht. Das hat wesentlich mit seinem Zentralwert der Freiheit zu tun, die
als negative Freiheit der Willkiir nur unzureichend charakterisiert wire. Vielmehr
nehmen Liberale fiir eine vernunftige Selbstbestimmung selbstbewusster Personen
Partei, was den Eindruck des Anthropozentrismus noch vertieft.

Aber das ist nicht das einzige Merkmal des Liberalismus, das wir beachten
sollten, wenn wir ein umfassendes und koharentes Bild von ihm zeichnen moch-
ten.? Nicht weniger wichtig sind sein normativer Individualismus und sein starkes
Verstandnis subjektiver Rechte. Ich will zeigen, dass diese Merkmale auf einen
Grundwert verweisen, der tiefer liegt als das liberale Freiheitsverstindnis. Der

1 Fir hilfreiche Hinweise zu einer Vortragsfassung dieses Textes danke ich den Teilnehme-
rinnen und Teilnehmern meines Colloquiums »Politische Theorie und Philosophie« an
der Freien Universitat Berlin.

Mill 1852, S. 185ff.

Rawls 1975.

Habermas 1997.

Zu Rawls: Ladwig 2021a; zu Habermas: Ladwig 2020, S. 65-69.
Nussbaum 2023.

Donaldson; Kymlicka 2013.

Korsgaard 2021.

Die Konzeption des liberalen Skripts beruht auf mehreren Merkmalen und ihrem Zu-
sammenspiel. Siehe dazu die Einleitung zu diesem Band.

NO 00 NI N »i AW

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024, S. 321-347

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322 Bernd Ladwig

Liberalismus ist eine politische Philosophie, die den Eigenwert des Einzelnen affir-
miert und diesem deshalb ein Eigenrecht zuerkennt. Er kann und sollte darum
alle Individuen einbeziehen, die eine eigene, werthafte Perspektive auf ihr Dasein
in der Welt haben. Da dies auch fiir viele Tiere gilt, ist der Liberalismus kein An-
thropozentrismus. Weil er ein normativer Individualismus ist, kann er allerdings
ganzen Arten oder Okosystemen keinen eigenen moralischen Status zuerkennen.
Ihre moralische Bedeutung besteht nur um der Einzelwesen willen, die ihnen
angehoren oder von ihnen abhiangen. AbschliefSend werde ich andeuten, wie aus
dem liberalen Grundwert, wenn wir ihn auf miindige Menschen anwenden, auch
das liberale Freiheitsverstandnis hervorgeht.

1. Grundbegriffe

» Anthropozentrisch« nenne ich die normative Vorstellung, dass grundsitzlich ge-
sehen nur Menschen um ihrer selbst willen zihlen. Die fraglichen Grundsitze
konnen solche der Moral, des Rechts oder der Politik sein. Wer einen allgemeinen
moralischen Anthropozentrismus vertritt, erkennt einzig Menschen einen eigenen
moralischen Status zu: Nur sie verdienten um ihrer selbst willen moralische Be-
achtung. Ein Unterfall davon ist die Vorstellung, dass nur Menschen Anspruch
auf Gerechtigkeit hatten; allenfalls andere und schwichere Grinde etwa des Mit-
leids oder der Ehrfurcht konnten fiir eine moralische Einbeziehung auch von
Tieren oder anderen natiirlichen Entitiaten sprechen. Das Recht wire analog da-
zu im Ganzen anthropozentrisch, wenn es nur Giiter schiitzte, weil und soweit
Menschen sie brauchen oder schitzen. In einem spezielleren Sinne ist das Recht
anthropozentrisch, wenn es allein Menschen als natiirliche Personen mit subjekti-
ven Rechten anerkennt und Tiere sowie die Natur blofs objektiv-rechtlich schiitzt.
Auch der politische Anthropozentrismus kann weiter oder enger verstanden
werden. Im weitesten Sinne sieht er Politik als eine exklusive Praxis von Men-
schen fiir Menschen an. Nicht nur die aktivbiirgerliche Verantwortung bleibe auf
Menschen beschriankt; ebenso konnten nur sie vollwertige politische Mitglieder
sein, deren Perspektiven und Interessen bei der Gemeinwohlbestimmung zahlen.
In einem engeren Sinne anthropozentrisch wire dagegen ein Politikverstandnis,
das einen gesetzlichen Tierschutz und vielleicht auch eine Reprisentation tierli-
cher Interessen einschliefSt, den vollen Biirgerstatus aber Menschen vorbehilt.
Heute geraten anthropozentrische Positionen in Moral, Recht und Politik aus
zwei Griinden unter Druck. Erstens wird uns auf schmerzhafte Weise unsere An-
gewiesenheit auf die durch uns versehrte Natur bewusst: Die Erderwarmung, das
Artensterben und die Umweltzerstorung schlagen auf uns zuriick und gefahrden
unsere gemeinsamen Lebensgrundlagen. Deshalb scheint zwar schon unser kollek-
tives Eigeninteresse, gepaart mit Grinden generationenubergreifender Gerechtig-
keit, fur eine sozialokologische Transformation zu sprechen. Aber eine wachsende
Zahl von Menschen bezweifelt dennoch, ob anthropozentrische Beweggriinde
ausreichen, um die gut organisierten und auf kurze Sicht unwiderstehlich wirken-
den Interessen an Naturausbeutung auszustechen. Miissten wir der Natur nicht

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 323

vielmehr einen Eigenwert oder auch eigene Rechte zuerkennen, damit ihr Schutz
gegen menschliche Nutzungsanspriiche nicht regelmafSig den Kiirzeren zieht?

Zweitens wichst das Bewusstsein fur die Willkiirlichkeit unseres grausamen
Umgangs mit anderen empfindungs- und erlebensfahigen Lebewesen. Warum zum
Beispiel verhiatscheln wir Hunde, aber stecken nicht weniger intelligente und
soziale Sauen in Abferkelbuchten, in denen sie sich nicht um die eigene Achse
drehen konnen und stindig die eigenen Exkremente riechen miissen? Das wire
vielleicht zu rechtfertigen, wenn wir ohne tierliche Produkte wie Schweinefleisch
nicht gut und menschenwiirdig existieren konnten. Aber wir leben in Gesellschaf-
ten mit vielen gesunden, schmackhaften und zunehmend auch erschwinglichen
Alternativen zu Nahrungsmitteln, fiir die Tiere armselig leben und gewaltsam
sterben. Hier ist noch klarer als im Falle des Klima-, Arten- und Umweltschutzes,
dass wir uber den anthropozentrischen Horizont hinausgehen miissen: Unsere
wohliiberlegten Urteile sprechen dafiir, dass zumindest manche Tiere um ihrer
selbst willen moralisch zdhlen und wir ihre elementaren Bedirfnisse auch nicht
einfach fiir wirtschaftliche Vorteile und Geschmacksvorlieben missachten diirfen.

Der Liberalismus scheint in beiden Hinsichten, des Umwelt- und des Tier-
schutzes, eher schlecht abzuschneiden. Er scheint sogar ein Paradefall anthro-
pozentrischen politischen Denkens zu sein, das uns besonders wirkmaichtige
(Schein-)Rechtfertigungen dafiir gegeben hat, die Natur und die Tiere als frei
verfugbare Sachen anzusehen. Im liberalen Freiheits- und Fortschrittsverstindnis
sind beide scheinbar blofs als Ressourcen zu unseren Zwecken und nicht auch
selbst, mit Immanuel Kant gesprochen, als Zwecke vorgesehen. Wir diirfen mit
ihnen Handel treiben, sie ge- und verbrauchen oder auch die Folgekosten unserer
Lebensweise auf sie abwailzen. Nur wir selbst sollten als freie Wesen keine umfas-
sende Instrumentalisierung und Missachtung erleiden und haben darum Ansprii-
che auf moralische Rechtfertigung, (menschen-)rechtlichen Schutz und politische
Mitsprache.

Wenn ich von »Liberalismus« spreche, so bin ich mir der Tatsache bewusst,
dass er eher durch Familienahnlichkeiten als durch allgemein geteilte Merkmale
gekennzeichnet ist. Am ehesten dirften wir seiner Besonderheiten habhaft wer-
den, indem wir verschiedene Begriffe mit bestimmten Akzenten versehen und in
einen umfassenden und kohirenten Begriindungszusammenhang bringen. »Libe-
ralismus« so kénnen wir mit Ronald Dworkin!? sagen, ist ein interpretatives Kon-
zept, und wenn wir fiir eine bestimmte Deutung dieses Konzepts argumentieren
mochten, so mussen wir uns dazu auf andere interpretative Konzepte wie »Frei-
heit«, »Gleichheit«, »Individualitit«, »Rechte« oder auch »Offentliche Rechtfer-
tigung«, » Antipaternalismus« und » Toleranz« beziehen.

Das Ergebnis konnte ein Bild von der normativen Architektonik!! des Liberalis-
mus sein, aus der vermeintliche Stutzpfeiler wie (staatliche) Neutralitit oder ein
vor allem negatives Freiheitsverstindnis herausfallen. Ich werde sogar generelle
Zweifel an der oft vermuteten fundamentalen Bedeutung des Ideals der Freiheit

10 Dworkin 2013, Kapitel 8.
11 Ich iibernehme dieses Bild von Ozmen 2023, S. 87.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324 Bernd Ladwig

fir den Liberalismus vorbringen. Auch konnten sich vermeintliche Unvereinbar-
keiten, etwa zwischen Liberalismus und Sozialismus oder Liberalismus und Repu-
blikanismus, als oberflachlich, und vermeintliche Familienzugehorigkeiten, zum
Beispiel des Utilitarismus oder des Libertarianismus, als scheinhaft herausstellen.
Tatsdachlich werde ich ein Bild von den normativen Grundlagen des Liberalismus
zeichnen, das insbesondere den Utilitarismus ausschliefSt, weil er keinen zentralen
Platz fiir die Idee subjektiver Rechte vorsieht, die mir wiederum fiir eine tiberzeu-
gende Konzeption unverzichtbar vorkommt.

Der Utilitarismus hat allerdings keine Probleme mit der Einbeziehung auch
empfindungsfahiger Tiere. Er ist kein Anthropozentrismus, wihrend das liberale
Verstandnis von Rechten einzig auf Menschen zugeschnitten zu sein scheint. Das
liegt daran, dass Liberale die Freiheit und nicht die Leidensfahigkeit als grundle-
genden Bezugspunkt der Beachtung ansehen. Der Grundwert der Freiheit strahlt
dann auch auf das liberale Verstindnis von moralischer Rechtfertigung, politi-
scher Einbeziehung und rechtlichem Schutz aus. Folglich macht der Liberalismus
auch in allen vier Hinsichten einen anthropozentrischen Eindruck.

2. Werte, Moral, Politik und Recht

Zunichst zur liberalen Axiologie: Die Freiheit gilt gemeinhin als liberaler Grund-
wert. Genauer musste man sagen: die individuelle Freiheit, denn die Freiheit gan-
zer Gruppen oder Gemeinwesen spielt in anderen politischen Theoriestromungen,
etwa dem Sozialismus oder dem Republikanismus, eine wenigstens ebenso grofSe
Rolle. Liberale legen besonderen Wert darauf, dass Individuen Spielraume fur
eigene Entscheidungen und Handlungen besitzen. Und da alle dieses Interesse
teilen, schuldet der Staat allen die Gewahrleistung der gleichen individuellen Frei-
heit. So ergibt sich das #rio liberale aus Freiheit, Individualitit und Gleichheit,
das Elif Ozmen!? als grundlegende Gemeinsamkeit der liberalen Theorietradition
ansieht. Die Freiheit des einen muss mit der gleichen Freiheit jedes anderen nach
einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen konnen.!3 Eingriffe in die Freiheit
sind darum vor allem oder allein um der Freiheit selbst willen gerechtfertigt.

Umso wichtiger ist, wer als Subjekt der Freiheit gilt. In der liberalen Tradition
sind dies so gut wie immer nur individuelle Menschen. Nur diese seien zu freien
Entscheidungen und Handlungen fihig. Nur sie konnten zum Beispiel Vertriage
miteinander schlieffen und dadurch soziale Beziehungen stiften und gestalten. Tie-
re und die Natur konnten dagegen nur Objekte solcher Vereinbarungen sein. Sie
und ihre Produkte dirften angeeignet, genutzt und getauscht werden, ohne dass
von ihnen eigene Anspriiche ausgingen. In dieser Vorstellung finden Einschrin-
kungen der Freiheit menschlicher Eigentiimer um der Tiere oder der Natur willen
keinen Platz.

12 Ozmen 2023, S. 43.
13 So klassisch Kant 1993 [1797]. AB 45.

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 325

Ich werde auf die liberale Axiologie im nachsten Abschnitt zuriickkommen. Die
liberale Wertschatzung der Freiheit spielt jedenfalls auch in liberalen Konzeptio-
nen moralischer Rechtfertigung eine charakteristische Rolle. Dies ist eine zweite
Hinsicht, in der der Liberalismus auf eine anthropozentrische Position festgelegt
zu sein scheint. Von der Wertschatzung der Freiheit fithrt ein gerader Weg zu
der Vorstellung einer freien Zustimmung auch zu moralischen Normen. Jeder
Einzelne muss einer beliebigen Norm, die er in sein Gewissen aufnehmen sollte,
aus eigener freier Einsicht zustimmen konnen. Gibt es auch nur ein Individuum,
dem gegeniiber die Norm nicht gerechtfertigt werden kann, so besteht deren An-
spruch auf allgemeine Geltung zu Unrecht. Liberale sprechen in diesem Sinne den
Individuen als moglichen Adressaten moralischer Verpflichtungen ein Vetorecht
zu.

Das Veto ist aber nur giiltig, wenn es auf Griinden beruht, die unter allen
Normadressaten geteilt werden konnen. Die Griinde diirfen nicht an Positionen
wie tberlegene Stirke oder Beliebtheit gebunden sein, die Normadressaten von-
einander trennen. Von Vertragstheorien in der Tradition des Thomas Hobbes
unterscheiden sich liberale Konzeptionen durch bestimmte Randbedingungen des
Urteilens, die Unparteilichkeit sichern sollen. Zu allgemein teilbaren Griinden fir
Normen gelangen wir demnach nicht durch egozentrisches Uberlegen, sondern
nur, indem wir die Perspektiven aller moglicherweise von einer Normanwendung
Betroffenen gleichermafSen beachten.!*

Mit hobbesianischen Vertragstheorien scheinen die liberalen Varianten aller-
dings den anthropozentrischen Zuschnitt zu teilen. SchliefSlich sind nur Menschen
dazu imstande, nach MafSgabe rechtfertigender Griinde zu Normen »ja« oder
»nein« zu sagen. Nur sie konnen zu einer beanspruchten Normgeltung einsam
oder gemeinsam Stellung nehmen und dazu die Perspektiven aller Betroffenen in
Betracht ziehen. Nur sie vermogen Normen aus Einsicht in die substantiellen und
bzw. oder prozeduralen Griinde, die fur ihre Geltung sprechen, verantwortlich zu
befolgen. Negativ konnen wir dies daran erkennen, dass sie die letzten Adressaten
fiir moralische Vorwirfe sind und sich schuldig fithlen sollten, sofern die Vorwiir-
fe zutreffen.

Einen anthropozentrischen Eindruck erwecken drittens auch die von Liberalen
vertretenen Konzeptionen des offentlichen Vernunftgebrauchs. Die Idee des o6f-
fentlichen Vernunftgebrauchs ist vor allem fiir solche Liberale wichtig, welche
die liberale Legitimitatsvorstellung mit einer Konzeption deliberativer Demokratie
verkniipfen; prominente Beispiele sind Rawls'® und Habermas'®. In dieser politi-
schen Hinsicht scheint der liberale Anthropozentrismus aus einer anspruchsvollen
Vorstellung von aktivbiirgerlicher Verantwortung hervorzugehen. Am offentlichen
Vernunftgebrauch kann wiederum nur mitwirken, wer rechtfertigende Griinde
vorzubringen und zu verstehen vermag. Sein wichtigster Gegenstand sind die we-

14 Dazu ausfiihrlich Ladwig 2020, S. 45-50.
15 Rawls 2006.
16 Habermas 1994.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326 Bernd Ladwig

sentlichen Verfassungsgrundsatze, tber die unter freien und gleichen Biirgerinnen
und Biirgern moglichst Einigkeit herrschen sollte — einschliefSlich des Grundsatzes
der Freiheit und Gleichheit selbst. Sie bilden den Rahmen fiir eine zivilisierte
Austragung politischer Konflikte und fur die Suche nach halbwegs fairen Kom-
promissen.

Wiederum appelliert der Liberalismus also an die Fahigkeit jedes Einzelnen, die
fiir das Zusammenleben zentralen Griinde und Gesichtspunkte einzusehen und
auch selbst zu ihnen Stellung zu nehmen. Wie schon fiir die Moral, so soll auch
fir die Politik gelten, dass sich ihre Grundsitze vor allen, fir die sie verbindlich
sein sollen, rechtfertigen lassen. In den Worten Jeremy Waldrons:

»Die Legitimitdt der Gesellschaft und die Grundlage sozialer Verpflichtungen und Ver-
bindlichkeiten missen jedem Individuum verstindlich gemacht werden, denn wenn der
Schleier des Mysteriums einmal geltftet ist, wird jeder eine Antwort haben wollen. Wenn
es ein Individuum gibt, dem keine Rechtfertigung gegeben werden kann, dann wiirde
die gesellschaftliche Ordnung, was dieses Individuum angeht, besser durch andere Arran-
gements ersetzt, denn der Status quo hat dann keinen Anspruch auf die Bindung dieses
Individuums an seine Ordnung begriinden kénnen. «!”
Hier ist zwar scheinbar speziesneutral vom »Individuum« die Rede. Aber es
liegt auf der Hand, dass nur Menschen gemeint sind, schliefSlich konnen nur sie
die Grundlagen von Verpflichtungen und Verbindlichkeiten verstehen und nach
Antworten verlangen. Gerade die enge Verbindung, die der Liberalismus zum
aufklirerischen Denken unterhalt, scheint ihn auch politisch auf einen Anthropo-
zentrismus festzulegen.

Dies scheint nun viertens auch fir das positive Recht zu gelten. Hier akzeptie-
ren inzwischen zwar auch viele Liberale, dass Tieren und der Natur ein objektiv-
rechtlicher Schutz zustehe. Weiterhin wollen sie aber den Status einer natiirlichen
Person mit eigenen subjektiven Rechten auf Menschen begrenzen. Dieser Anthro-
pozentrismus kommt etwa im deutschen Grundgesetz mit der Fundierung der
Grundrechte in der Menschenwiirde zum Ausdruck. Zwar erkennt das Recht
auch juristischen Personen eigene Grundrechte zu, aber es iiberschreitet damit
nicht die auf die Menschenwiirde bezogene Wertordnung. Eine Einbeziehung
juristischer Personen in den Schutzbereich der Grundrechte hilt das Bundesver-
fassungsgericht nur fiir gerechtfertigt, »wenn ihre Bildung und Betdtigung Aus-
druck der freien Entfaltung der natiirlichen Personen sind, besonders wenn der
sDurchgriff< auf die hinter den juristischen Personen stehenden Menschen dies als
sinnvoll oder erforderlich erscheinen lifSt«.!8

Schon gar nicht ist hier von Rechten fiir Tiere oder etwa fiir Okosysteme die
Rede. Dafiir kann man, auch ohne den schwierigen Wiirdebegriff zu bemuhen,
zwei Griinde angeben, von denen der zweite wiederum auch auf die liberale
Wertschatzung der Freiheit verweist. Der erste Grund bezieht sich auf die Korre-
lativitit von Rechten und Pflichten.!? Zu Rechten gehérten Obligationen, wie

17 Waldron 1995, hier S. 117; kursiv im Original.
18 BVerfGE 21, 326.
19 Vgl. Stepanians 2005.

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 327

sie aber kein Tier und erst recht kein Okosystem kennen und befolgen konnten.
Tiere titen letztlich immer, wozu sie biologisch bestimmt seien, und ihre Lebens-
formen entfalteten sich nach den normfreien Gesetzen der Natur. Nur Menschen
vermochten aus selbst eingesehenen Griinden fremde Rechte zu beachten. Allen
anderen Wesen fehle die Fahigkeit, eine Pflicht im Wissen um die Gultigkeit der
sie rechtfertigenden Griinde zu akzeptieren.

Der zweite Grund hat mit einer spezifischen Theorie zu tun, aus der hervorgeht,
wozu wir Rechte haben. Sie heifst Willenstheorie, weil sie die Willensmacht der
Rechteinhaberin hervorhebt.2? Diese kann Rechtsgiiter nach eigenem Gutdiinken
gebrauchen und sie auch dazu verwenden, normative Verhiltnisse zu verandern.
Eine Eigentiimerin kann zum Beispiel eine Leihgabe zurtckverlangen, die Gerich-
te anrufen oder auch andere mit deren Einwilligung zu Eigentiimern machen.
Rechtssubjekte haben Freiheiten und Vermogen, die sie in einer Welt nur mit
Pflichten oder auch Tugenden nicht besafSen.

Subjektive Rechte im Sinne der Willenstheorie sind somit eine wichtige Verkor-
perung des liberalen Grundwerts der Freiheit. Die Willenstheorie ist fiir Liberale
attraktiv, weil sie den emanzipatorischen Mehrwert von Rechten aufzeigt. Rechte,
die nur geschiitzte Anspriiche umfassten, briachten das Rechtssubjekt hingegen
blof$ passiv, als Empfanger fremder Riicksichten und Leistungen sowie als Objekt
des Schutzes und der Hilfe, zur Geltung. Sie wiren sozusagen nicht subjektiv
genug: Sie spielten nicht auch die Rolle der Ermachtigung von Personen, den
eigenen Willen in der Welt der Dinge und Beziehungen bestimmend zu machen.
Tiere sind aber nicht zu einem selbstbewussten und selbstbestimmten Gebrauch
von Anspriichen imstande. Sie besitzen einen bestenfalls rudimentiren Begriff
von rechtlichen Anspriichen und normativen Beziehungen als solchen. Ganze Ar-
ten und Okosysteme sind iiberhaupt keine Subjekte, die etwas wollen konnten.
Darum spricht auch die Willenstheorie dagegen, dass Tiere und die Natur Rechte
haben konnen.

3. Von negativer Freiheit zur Autonomie der Person

Der Ausgangspunkt des Anthropozentrismusverdachts, dem ich im letzten Ab-
schnitt nachgegangen bin, ist die liberale Wertschiatzung der individuellen Freiheit.
Sie strahlt auch auf die liberalen Vorstellungen von moralischer Rechtfertigung,
politischer Verstandigung und subjektiven Rechten aus. Wie zentral sie fur das
Verstandnis des Liberalismus zu sein scheint, wird schon in der Einleitung zu
diesem Band deutlich. Michael Ziirn zitiert dort Michael Freeden mit den Worten:
»Es ist einfach unvorstellbar und empirisch unmoglich, eine Variante des Libera-
lismus zu finden, die ohne das Konzept der Freiheit auskommt«.2!

Damit ist allerdings erstens noch nichts tber die Vorstellungen gesagt, die die-
ses Konzept inhaltlich ausfiillen und dessen liberale Auslegung etwa von einer

20 Dazu schon klassisch Hart 1955.
21 Freeden 20135, S. 58; zitiert in der Einleitung zu diesem Band.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328 Bernd Ladwig

republikanischen trennen. Zweitens zwingt uns dies nicht zu der Ansicht, dass
der Liberalismus, nur weil er das Konzept der Freiheit bendtigt, diesem deshalb
eine schlechterdings fundierende Bedeutung beimessen miisse. Wie ich zeigen will,
ist das spezifisch liberale Freiheitsverstandnis tatsachlich anthropozentrisch. Es ist
zugeschnitten auf selbstbewusste Personen, die zu verniinftiger Selbstbestimmung
imstande sind. Doch dieses Ideal schliefst schon manche Menschen aus. Es kann
darum die Idee der Menschenrechte nicht fundieren, die fiir die politische Philoso-
phie des Liberalismus nicht weniger wichtig ist als dessen Freiheitsverstandnis.
Diese immanent ansetzende Kritik am liberalen Anthropozentrismus der Freiheit
weist aber zugleich tiber die biologische Artgrenze hinaus. Sie spricht dafiir, dass
auch viele individuelle Tiere Rechte haben, weil der fur Liberale letztendlich
tragende Wert auch fiir sie bedeutsam ist.

Will man die verschiedenen Freiheitsvorstellungen systematisieren, bietet sich
eine Formel mit drei Variablen an: X ist frei von Y um zu Z.22 Wie schon gesagt,
legen Liberale Wert darauf, die erste Variable individualistisch auszufiillen. Wo-
von und wozu aber muss ein Individuum frei sein? Einem verbreiteten Vorurteil
zufolge gehort zum Liberalismus wesentlich ein sogenanntes negatives Freiheits-
verstindnis.?3 Es sieht einen geschiitzten Bereich vor, in dem ein Individuum tun
oder lassen kann, was ihm beliebt.24 Das Individuum muss also selbst die Frage
nach dem Wozu seiner Freiheit beantworten diirfen. Die negative Freiheit ist die
Freiheit der Willkir, nicht die Freiheit eines irgendwie qualifizierten Willens. Sie
kann auf alle moglichen Zwecke abzielen, auch irrationale oder unmoralische.

Vor allem aber hebt der Ausdruck »negative Freiheit« den Aspekt des Freiheits-
hindernisses hervor: Wovon muss ein freies Individuum (vor allem) frei sein? Eine
naheliegende Antwort lautet: Jemand ist dann unfrei, wenn ein anderer ihn dazu
zwingen kann, etwas zu tun oder zu lassen.?’> Wer einem Zwang unterliegt, ist
einem fremden Willen unterworfen. Es hingt dann von einer anderen Akteurin
oder Instanz ab, was er tun oder lassen kann. Dies kann zunichst ein anderer
Mensch, etwa eine Entfiihrerin sein. Eine Entfithrung ist ein drastischer Eingriff
in eine fremde Freiheitssphire. Um solche Ein- und Ubergriffe zu verhindern, sind
offentliche Gewalten gerechtfertigt. Diese sind fiir Liberale aber nur ein notwendi-
ges Ubel. SchlieRlich geht von ihnen, da sie die Gewaltmittel monopolisieren, eine
besonders grofle Gefahr des unzuldssigen Zwangsgebrauchs aus. Sie miissen des-
halb institutionell daran gehindert werden, unkontrolliert und willkirlich in die
Freiheitssphiaren der Regierten einzugreifen. Weil der Staat nicht nur der stiarkste
Garant, sondern zugleich der grofSte Gefahrder der individuellen Freiheit ist, ist er
ein bevorzugter Gegenstand liberalen Misstrauens.

Ein grundsitzliches Zutrauen hegen Liberale hingegen in die Selbstorganisati-
onsfihigkeit der Gesellschaft. Die Individuen sollten die grofStmogliche Freiheit

22 Vgl. MacCallum 1967.

23 Etwa Tugendhat 1998, S. 55.

24 Dazu schon klassisch Berlin 1958.
25 Vgl. Hayek 1960, S. 15.

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 329

haben, nach Mafgabe eigener Uberzeugungen, Neigungen oder Interessen soziale
Verbindungen einzugehen oder auch wieder aufzulosen. Prototypisch dafur ist
die Figur des Vertrages. Sie steht im weiteren Sinne fur Verbindlichkeiten, denen
die Parteien nur unterliegen, weil sie ihnen zwanglos zugestimmt haben. Liberale
neigen zu der besitzindividualistischen Vorstellung einer Gesellschaft aus lauter
Privateigentiimern,® die im geregelten sozialen Mit- und auch Gegeneinander
rational die eigenen Interessen verfolgen.

Ein negatives Freiheitsverstandnis lasst sich demnach auf die folgende Formel
bringen: Ein Individuum (X) ist frei von Zwang (Y), um zu tun oder zu lassen,
was immer es will (Z). Man mag meinen, dass mit dieser Formel noch gar keine
anthropozentrische Vorentscheidung getroffen sei. Sie schliefSst nicht explizit aus,
dass auch andere Tiere, soweit sie etwas wollen konnen, im negativen Sinne frei
oder unfrei zu sein vermogen. Das Wollen wird ja im negativen Freiheitsverstind-
nis nicht weiter qualifiziert, und Zwang ist ein von auflen kommendes Freiheits-
hindernis, das schon an versehrbaren Korpern ansetzen kann und nicht unbedingt
ein reflexives Selbstverhiltnis des Willenssubjekts voraussetzt.2”

In Verbindung mit der Vorstellung einer vertraglich gestifteten und gestalteten
Gesellschaft von Eigentiimern wird allerdings klar, dass klassische Liberale die
negative Freiheit als einen Wert allein fiir Menschen, und zunichst nicht einmal
fiir alle, ansahen. Wie Carol Pateman mit Bezug auf Frauen?® und Charles W.
Mills hinsichtlich nichtweifSer Menschen?® argumentiert haben, waren rechtlich
geschutzte Bereiche freier Entscheidungen, Handlungen und Transaktionen vor
allem fur weifSe vermogende Manner vorgesehen. Frauen und Andersfarbige gal-
ten als unfahig zu jener rationalen Kontrolle, wie sie fiir verantwortliche und ver-
antwortbare Vertragsschliisse vorauszusetzen sei. Sie waren wesentlich Objekte,
nicht Subjekte freier Vereinbarungen und standen insofern auf einer Stufe mit den
Tieren und der Natur. Das machte sie nicht unbedingt rechtlos, wie es Sklaven
allerdings waren. Sie mochten indirekt vom Schutz negativer Freiheit profitieren,
der aber direkt nur den weifSen mannlichen Eigentimern geschuldet schien. Auch
schloss er deren Recht ein, tiber Frauen und Andersfarbige zu verfiigen, wenn
nicht als Sklaven, so doch als disponible Korper, etwa in der Ehe.3°

26 Dazu Macpherson 1973.

27 Er kann allerdings auch als Macht »noumenaler Art« (Forst 2021, S. 80) auftreten, der
nur vernunftfihige Wesen unterliegen konnen. Dies ist etwa bei Erpressungen der Fall,
die voraussetzen, dass das Opfer eine Drohung zu verstehen vermag.

28 Pateman 1988/2018. Giilay Caglar stellt Carol Pateman in ihrem Beitrag im vorliegen-
den Band ausfihrlicher als feministische Kritik zweiten Grades am liberalen Skript vor.

29 Mills 1997.

30 Allerdings hat zum Beispiel John Locke (1689) die Verbindung von Mann und Frau
auf den Zweck der Zeugung und Erziehung von Kindern bezogen und nach dieser
MafSgabe auch den Frauen giiltige Anspriiche zuerkannt. Dazu zihle auch ihr Recht,
die Verbindung wieder aufzul6sen, sobald alle Kinder aus dem Haus seien. Eine un-
eingeschriankte Gewalt der Manner tiber die Frauen nach dem Vorbild der absoluten
Monarchie lehnte Locke ebenso ab wie die absolute Monarchie selbst.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330 Bernd Ladwig

Frauen und nicht-weifle Menschen besitzen allerdings Moglichkeiten der An-
fechtung von Ausschliissen und Diskriminierungen, die Tiere und die Natur nicht
haben. Sie konnen ein Unrecht mit eigener Stimme beklagen und auch gemein-
sam mit anderen bekimpfen. Dabei dirfen sie sich auf einen universalistischen
Geltungsanspruch berufen, den Liberale von Anfang an erhoben hatten. Von dem
Versprechen menschenrechtlicher Gleichheit geht eine Dynamik hin zu immer gro-
Berer Einbeziehung aus. Sie ladt zu immanenter Kritik ein, der sich zumindest die
Verstandigen unter den Privilegien im offentlichen Vernunftgebrauch auf Dauer
nicht entziehen koénnen.

Das gilt auch fur das Argument, man miisse, um ein vollwertiges Subjekt
im privatrechtlichen und auch offentlich-rechtlichen Sinne sein zu koénnen, hin-
reichend miindig und auch wirtschaftlich selbstindig sein. Anstatt darin eine
Rechtfertigung fir den fortdauernden Ausschluss mancher Menschen vom vollen
Biirgerstatus zu sehen, wie noch Kant es tat, konnte man es auch als Argument
fiir einen Wohlfahrtsstaat betrachten. Dieser sollte durch Bildung, 6konomische
Grundsicherung, aktive Arbeitsmarktpolitik oder auch eine Neuverteilung des
Produktivvermogens allen die tatsachliche Moglichkeit geben, sich als Menschen,
Biirger und Kooperationspartner zu verwirklichen.

Die liberale Wertschatzung des spezifisch menschlichen Vermogens zu einer
freien Lebensfuhrung ladt, allgemein gesagt, dazu ein, die Grundfreiheiten »mate-
rialistischer« aufzufassen, als frithe Liberale es wahrhaben wollten.3! Auch das
ist nicht einfach eine von aufSen kommende Kritik. Vielmehr haben die Liberalen
stillschweigend immer schon eine Gruppe der Gesellschaft im Blick gehabt, fur
die die faktischen Voraussetzungen des Freiheitsgebrauchs als gesichert gelten
durften. Das waren eben die vermogenden weiffen Manner. Sie besafSen sozusagen
»von Haus aus« alles, was sie zu personlicher Verwirklichung, wirtschaftlicher
Existenzsicherung und politischer Mitwirkung befihigte. Der universalistische
Geltungsanspruch des Liberalismus sprach fiir eine Verallgemeinerung solcher
Moglichkeiten. Also ist die Ansicht, dass wirklich alle Menschen Anspruch auf
die gleichen Freiheiten und auch auf einen hinreichend gleichen Gebrauchswert
dieser Freiheiten haben, im Liberalismus von Anfang an angelegt gewesen, auch
wenn es langer und harter Kimpfe bedurfte, um ihn etwa gegen Misogynie,
Rassismus und Klassenvorurteile leidlich durchzusetzen.

Dass der Schluss auf eine Moglichkeitskonzeption der Freiheit durch eine im-
manente Kritik des nur negativen Freiheitsverstindnisses moglich ist, mag auch
das folgende Zitat eines seiner bekanntesten Verfechter, Friedrich August Hayek,
verdeutlichen. Freiheit »bedeutete immer, dass ein Mensch die Moglichkeit hatte,
nach seinen eigenen Entschliissen und Planen zu handeln, im Gegensatz zur Lage
derjenigen, die unwiderruflich dem Willen eines anderen untergeordnet waren,
der sie durch willkiirliche Entscheidung zwingen konnte, Dinge in bestimmter

31 FEine Ausnahme war John Stuart Mill (1880), der selbst eine sozialistische Wirtschafts-
ordnung nicht ausschliefSen wollte. Diese miisste sich allerdings unter fairen Vergleichs-
bedingungen als dem Kapitalismus zumindest ebenbiirtig erweisen — was bis heute
keiner ihrer Spielarten gelungen ist.

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 331

Weise zu tun und zu lassen«.32 Hayek scheint hier zunichst zwar nur zu sagen,
dass einzig regelrechter Zwang unsere Freiheit beschrinken konne. Wire das
wahr, so geniigte es, den Zwang zu minimieren, um die Freiheit zu maximieren.
Armut zum Beispiel ist kein Zwang, also gefihrdet sie die Freiheit nicht direkt,
sondern nur, soweit sie Menschen in Zwangsverhiltnisse hineinfiihrt.’3 Hingegen
wire staatlicher Zwang, um eine Umverteilung durchzusetzen, immer und direkt
freiheitswidrig.

Hayeks Definition lasst sich allerdings auch gegen den Strich lesen. Wann nam-
lich ist ein Mensch »unwiderruflich dem Willen eines anderen untergeordnet«?
Hayek zufolge gentigt es, wenn ein anderer ihn »durch willkiirliche Entscheidung
zwingen konnte, Dinge in bestimmter Weise zu tun und zu lassen«. Die von
mir hervorgehobene Formulierung geht tiber die Abwesenheit tatsachlicher Ein-
und Ubergriffe hinaus. Wer einen anderen zu etwas zwingen kann, kann auf den
Zwang ja auch verzichten. Hayeks Definition verweist damit der Sache nach auf
ein neo-republikanisch vertieftes Verstindnis negativer Freiheit als Nicht-Beherr-
schung, wie es Philip Pettit vertritt.3*

Freiheit als Nichtbeherrschung besteht in einem formalen und auch faktischen
Status, der willkiirliche Ein- und Ubergriffe institutionell ausschliefft. Damit ist
mehr verlangt als nur die faktische Abwesenheit von Interventionen in fremde
Freiheitsspharen. Dies konnte schlieSlich eine blofSe Funktion verdanderlicher Lau-
nen machthabender Menschen oder Gruppen sein. Meine Freiheit von Ubergriffen
darf aber nicht von den guten Absichten anderer Akteure abhingen. Ich muss
individuell oder jedenfalls als Teil eines Kollektivs kontrollieren konnen, wann
und warum andere meine Handlungsmoglichkeiten beschneiden konnen.

In einer funktionierenden Demokratie konnen Birger zwar nicht individuell,
aber gemeinsam kontrollieren, wer sie wie regiert und wer ihnen welche Gesetze
gibt. Nicht-Beherrschung ist also keine Anarchie. Der Staat kann sogar notig sein,
um zu verhindern, dass einige Biirger andere einer privaten Willkiirherrschaft
unterwerfen. Gerade in der kapitalistischen Wirtschaft ist die Gefahr grofs, dass
Unternehmer ihre Organisationsmacht dazu nutzen, um abhingig Arbeitende aus-
zubeuten oder nach Belieben zu entlassen. Der Staat kann hier Garantien geben,
die das gesellschaftliche Krafteverhiltnis korrigieren, das im Kapitalismus zumeist
die Eigenttimer der Produktionsmittel begiinstigt.

Erweitert man das Verstandnis negativer Freiheit um die Abwesenheit schon
der Potentialitdt willkirlicher Eingriffe, so werden demnach auch Armut und
wirtschaftliche Ungleichheit als sozial verantwortete Freiheitshindernisse sichtbar.

32 Hayek 1960, S. 15.

33 Allerdings kann man argumentieren, dass Armut schon als solche die negative Freiheit
beschrianke. Wer kein Geld hat, kann viele Giiter nicht nutzen, ohne sich der Gefahr
gesetzlich zuldssigen Zwanges auszusetzen. Ein Mangel an Geld beschriankt die Berei-
che, in denen man ungehindert und auf legale Weise von Moglichkeiten Gebrauch ma-
chen kann. G.A. Cohen (2017, S. 300) sieht darum Geld als ein Mittel an, um voraus-
sichtliche Eingriffe aus dem Weg zu riumen; den Hinweis verdanke ich Peter Niesen.

34 Z.B. Pettit 2017; ich greife auch damit eine Anregung von Peter Niesen auf.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332 Bernd Ladwig

Diesen Schluss hat Hayek mit seiner Definition zwar nicht bezweckt, er hat ihn
aber der Sache nach nahegelegt. Dies gilt schlieSlich auch fir seine Betonung
der »Maoglichkeit« eines Menschen, nach den eigenen Entschliissen und Planen
zu handeln. Wer auf diese allgemeine Moglichkeit Wert legt, fur den muss das
Grundubel nicht unbedingt fremder Zwang sein. Auch Armut kann einen Men-
schen daran hindern, so zu leben, wie er es gern tun wiirde. Nur, wer schon ohne
staatliche Eingriffe tiber die notigen Mittel verfugt, kann es sich sozusagen leisten,
die Eingriffe allein unter dem Gesichtspunkt der Vereitelung von Freiheiten zu
sehen.

Das beeinflusst auch das Verstindnis der Vertragsfreiheit, auf die Liberale so
viel Wert legen. Alle Beteiligten sollen nur solchen Verpflichtungen unterliegen,
denen sie zwanglos zugestimmt haben. Doch man kann einwenden, dass nicht
jeder zwanglose Vertragsschluss darum auch schon freiwillig sei. Wer etwa ver-
hungern miisste, wenn er sich dem Angebot einer entwiirdigenden Beschaftigung
verweigerte, vermag nicht effektiv »nein« zu sagen und wird darum leicht zum
Opfer von Ausbeutung. Neben fremdem Zwang konnen auch materielle Not oder
Mangel an Wissen einen Menschen zu einem an Moglichkeiten armen Leben
verurteilen. Die Figur des Vertrages mag verschleiern, dass Menschen nicht selbst-
bestimmt leben konnen, weil sie von anderen Akteuren einseitig abhingig sind.3’

Die bisherige Argumentation bewegte sich in den Bahnen des negativen Frei-
heitsverstandnisses. Wir mussen diese Bahnen nicht verlassen, um zu einer Mog-
lichkeitskonzeption der Freiheit zu gelangen. Man konnte nun argumentieren,
dass auch dieses Freiheitsverstandnis, weil es das Wollen der Subjekte weiterhin
nicht qualifiziert, nicht zwangslaufig anthropozentrisch sei. Ein Pferd zum Bei-
spiel ist zwar nicht vertragsfahig, aber es kann auch nur tun, was es will, wenn
es Zugang zu Wasser und Futter hat. Ebenso kann es institutionell mehr oder
weniger gut gegen die Willkiir etwa von Reitern geschiitzt sein.3¢

Aber die Moglichkeitskonzeption geniigt noch nicht, um die liberale Wertschit-
zung der Freiheit ganz verstindlich zu machen. Gegen eine Beschrinkung auf
sie spricht die Betonung von Miindigkeit und rationaler Kontrolle in liberalen
Theorien. Aus eben diesen Griinden sollte ja jedenfalls die volle Vertragsfreiheit
nur weifSen besitzenden Minnern vorbehalten bleiben. Warum sollten wir die
von Hayek hervorgehobene Freiheit, nach eigenen Entschlissen und Plinen zu
handeln, wertvoll finden? Wenigstens eine Teilantwort durfte sein, dass wir die
je eigenen Vorstellungen von einem guten und richtigen Leben moglichst selbstbe-
stimmt verwirklichen wollen.

Der Wert der Freiheit ist von unserer Fahigkeit zur effektiven Orientierung an
uberzeugenden Rechtfertigungsgriinden nicht zu trennen. Das schliefSt auch die

35 Tugendhat 1992.

36 Daher schlagen Michael Allen und Erica von Essen (2016) vor, das neo-republikani-
sche Freiheitsverstindnis auf Mensch-Tier-Verhiltnisse zu tbertragen. Tiere konnen
allerdings selbst weder individuell noch im Kollektiv kontrollieren, wer warum in ihre
Freiheiten eingreifen darf. Sie bediirfen dazu verstindiger menschlicher Stellvertreter,
die ihre Interessen auch politisch reprasentieren und vor Gerichten wahrnehmen.

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 333

Freiheit zur Selbstkorrektur unter dem Eindruck neuer Evidenzen oder Einwinde
ein. Warum schliefSlich fragen wir uns oder auch andere immer wieder, was wir
tun oder lassen sollten, anstatt einfach unseren stirksten Neigungen nachzuge-
ben? Gerade wenn es um die letzten Lebensziele oder leitenden Grundsitze geht,
wollen wir nicht irgendwelche, sondern wohlbegriindete Entscheidungen treffen.

Die innerliberale Kritik der negativen Freiheit hat demnach Folgen sowohl fiir
das Wovon wie auch fir das Wozu der Freiheit. Wenn Liberale einsehen, dass
ihr eigentlicher Grundwert die verniinftige Selbstbestimmung oder Autonomie der
Person ist, dann konnen und sollten sie Uber das nur negative Freiheitsverstind-
nis hinausgehen und eine Moglichkeitskonzeption verntnftiger Freiheit vertreten.
Eine autonome Person ist nicht nur frei von fremdem Zwang, sondern frei zu
einer selbstbestimmt gelingenden Lebensfuhrung. Als Freiheitshindernis gilt dann
alles, was Menschen von einer Lebensfithrung abhilt,?” die sie aus guten und
selbst eingesehenen Griinden wertschitzen konnten. Die Wichtigkeit guter Griin-
de weist dabei tiber das unqualifizierte Verstindnis von Willkiirfreiheit hinaus,
das zur negativen Konzeption gehort.

Wer sich fragt, was er tun oder lassen sollte, kann zwar (faktisch) auch das
Irrationale wihlen, aber er will das Falsche vermeiden und das Richtige treffen.
Dieses Richtige muss und wird nicht substantiell fiir alle Menschen, oder auch
nur fur alle Angehorigen einer bestimmten Gruppe oder Gemeinschaft, dasselbe
sein. Liberale gehen wohlweislich von einem Pluralismus letzter Zwecke aus, weil
die Menschen, ihre Lebensumstinde und Erfahrungen verschieden sind. Das sollte
die Liberalen aber nicht daran hindern, fiir eine bestimmte, formal charakterisier-
bare Art und Weise der Lebensfithrung Partei zu ergreifen. Autonome Personen
lassen sich von genau den rechtfertigenden Griinden bestimmen, die ihnen alles
in allem als hinreichend gut gelten, unter Urteilsbedingungen, die ein vernunftiges
Uberlegen begiinstigen, und in einer sozialen Welt, die hinreichend reich ist an
wertvollen Optionen.38

4. Eigenrecht und Eigenwert des Einzelnen

Fur wen aber ist dies ein lohnendes Ideal? Sicher nicht fiir alle Menschen,
denn nicht alle sind auch nur potentiell normativ zurechnungsfiahige Personen.
Sie miissten zumindest die grundsitzliche Veranlagung zu einer autonomen Le-
bensfithrung mitbringen. Nicht alle Menschen konnen aber bei noch so guter
Forderung und unter noch so giinstigen Bedingungen durch Bildung und Reifung
zur Mundigkeit gelangen. Menschen mit schwerer geistiger Behinderung besitzen
diese Veranlagung von vornherein nicht, und schwer und irreversibel demente
Menschen haben sie unwiderruflich verloren.

Nun gehort aber zum Liberalismus die Idee der Menschenrechte, und diese
kommen, einem auch volkerrechtlichen Minimalkonsens zufolge, jedenfalls allen

37 Oder diese zumindest mit unzumutbar hohen Opportunitatskosten belastet.
38 Zum Optionenaspekt vgl. Raz 1986, S. 372ff.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334 Bernd Ladwig

geborenen und nicht (ganz-)hirntoten Angehorigen der Spezies Homo Sapiens zu.
Ein Menschenrechtsverstandnis, das allein auf miindige Personen zugeschnitten
wire, wire nicht wahrhaft unparteiisch und allgemein gerechtfertigt.3® Es schlosse
gerade die Schwichsten und Schutzbedurftigsten aus. Will der Liberalismus nicht
das Vorurteil nihren, er sei eine politische Moral nur fiir relativ Starke und Privi-
legierte, so gentigt es daher nicht, wenn er tiber das negative Freiheitsverstandnis
hinausgeht und auch die materiellen Bedingungen der Autonomie in den Blick
nimmt. Er muss selbst noch die Moglichkeitskonzeption verniinftiger Freiheit
transzendieren, die weiterhin voraussetzt, dass alle bei ausreichender sozialer
Absicherung und Ermaichtigung selbstbestimmt leben konnten. Weil dies eben
nicht alle Menschen vermogen, wire auch ein erweitertes Freiheitsverstindnis
ausschliefSend. Liberale miissen nicht nur die freiheitsgefihrdenden und -vereiteln-
den Auswirkungen von Armut und Ungleichheit ernst nehmen. Sie miissen auch
bedenken, dass manche Menschen immer einseitig fursorgebedurftig bleiben und
allenfalls rudimentar zur Selbstbestimmung imstande sein werden.

Die Idee der Menschenrechte bringt den Liberalismus in einen Gegensatz zum
Utilitarismus. Dieser nehme, so der bekannte Vorwurf von Rawls,*? die Verschie-
denheit der einzelnen Menschen nicht ernst. Das liege daran, dass er einen grofSt-
moglichen Gesamt- oder Durchschnittsnutzen fiir alle Betroffenen anstrebt und
dazu die guten oder schlechten Folgen von Handlungen oder Regelungen tiber
die Grenzen der Individuen hinweg s>verrechnet«. Dies konnte faktisch darauf
hinauslaufen, dass etwa eine Minderheit so gut wie alles verliert. Rechte hingegen
begrenzen die Opfer, die noch so Wenigen um eines Gesamtwohls willen auferlegt
werden diirfen. Sie bringen den einzelnen Menschen als Endzweck der Moral und
des Rechts zur Geltung.

Das kann man so verstehen, dass jeder sein eigenes Leben lebt und die Moglich-
keit haben muss, es aus seiner eigenen Perspektive gutzuheiflen. Dies ist zugleich
die Bedingung dafiir, dass er moralischen Normen beipflichten kann, ohne sich
selbst verleugnen oder abwerten zu missen. Er diirfte und sollte andernfalls gegen
sie sein Veto einlegen. Autonomiefihige Personen konnen selbst zu moralischen
Normen Stellung nehmen, und sie werden vernunftigerweise Wert darauf legen,
dass die Moral sie nicht an einer Lebensfithrung hindert, mit der sie sich im Lichte
selbst eingesehener guter Griinde identifizieren konnten. Wenn sie aber wahrhaft
unparteiisch und fur alle Betroffenen urteilen wollen, konnen sie bei ihren auto-
nomiebezogenen Interessen nicht halt machen. Sie miissen dazu nicht einmal nur
an konstitutionell unmundige, etwa geistig schwer behinderte Menschen denken.
Auch Subjekte moralischen Uberlegens und Handelns sind schliefSlich nicht nur
miindige Personen. Sie sind und bleiben auch endliche, leiblich existierende, lei-
densfahige und bindungsbediirftige Kreaturen.

Schon daraus ergeben sich Interessen, die menschenrechtlichen Schutz verdie-
nen, etwa vor der Zufiigung schwerer Schmerzen oder der gewaltsamen Trennung

39 Vgl. Tugendhat 1998.
40 Rawls 1975, S.45.

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 335

von geliebten Angehorigen. Dies sind moralisch erhebliche Hinsichten, in denen
miindige und unmundige Menschen einander hinreichend gleichen, um Anspruch
auf gleichen Schutz zu haben. Wenn wir wahrhaft unparteiisch und fur alle urtei-
len, miissen wir daher alle unmiindigen Menschen insoweit einbeziehen, wie sie
auch nur ein menschenrechtlich relevantes Interesse mit uns teilen. Das heif$t, wir
miissen ernstnehmen, dass auch unmiindige Menschen eine eigene Perspektive auf
ihr Dasein in der Welt haben und es ihnen subjektiv etwas ausmachen kann, wie
moralfihige Akteure sie beachten und behandeln. Selbst wenn sie tiber das eigene
Leben nicht nachzudenken vermogen, konnen sie es doch als mehr oder minder
erfreulich erleben. Sie haben daher das basale Recht auf ein eigenes Leben nach
MafSgabe grundlegender und zentraler Interessen.*!

Zu einem solchen Leben wird so gut wie immer die Moglichkeit gehoren, eigene
Entscheidungen zu treffen und dem eigenen Willen zu folgen. Freiheit und Selbst-
bestimmung sind darum auch nach MafSgabe des basalen Rechts auf ein eigenes
Leben weiterhin wichtig. Ausschlaggebend ist aber, dass jeder einzelne Mensch
als solcher mit Blick auf seine wichtigsten Interessen Beachtung findet. Der Libe-
ralismus unterscheidet sich dann vom Utilitarismus durch die Anerkennung des
Eigenrechts jedes Einzelnen. Er will die wichtigsten Interessen der Individuen
durch subjektive Rechte gesichert sehen. Auch stellt er diese Sicherung nicht unter
den Vorbehalt der finalen Vereinbarkeit mit dem Ziel tiberindividueller Nutzen-
maximierung. Ein Rechteverstindnis, das die Verschiedenheit der Menschen ernst
nimmt und das Eigenrecht jedes Einzelnen betont, kann als spezifisch liberal
gelten, ohne darum die nicht autonomiefiahigen Menschen auszuschliefSen.

Auf welcher Wertgrundlage steht das Eigenrecht des Einzelnen, wenn es nicht
ein noch so erweitertes und vertieftes Freiheitsverstindnis sein kann? Dies miisste
eine Wertgrundlage sein, die auch noch die liberale Parteinahme fiir eine selbstbe-
stimmte Lebensfithrung trigt. Sie besteht meines Erachtens in einer Affirmation
des Eigenwerts eines guten Lebens fiir das Subjekt dieses Lebens. Was damit
gemeint ist, mag eine kleine Axiologie verdeutlichen.

Unter einem »Wert« verstehe ich keinen Gegenstand eigener Art und auch keine
distinkte Art von Eigenschaften. Ein Wert ist vielmehr ein Kriterium der Bewer-
tung,*? und die Eigenschaften, auf die wir uns bei der Bewertung beziehen, sind
gewohnliche physische oder mentale Eigenschaften des bewerteten Gegenstandes.
Eine Bewertung besteht darin, etwas als gut oder schlecht zu beurteilen. Gut sind
Gegenstande im Hinblick auf Eigenschaften, die dafir sprechen, dass Subjekte
wertschatzend auf sie antworten: sie erwerben, sie bewundern, sie verzehren,
sie hegen und pflegen und dergleichen mehr.*3 Ein einfaches Beispiel: Wer das

41 Ladwig 2020, S. 126.

42 So Alexy 1994, S.129-131.

43 T.M. Scanlon (1998, S.95-100) nennt dies den »buck-passing-account of values«.
Wenn etwas wertvoll ist, dann nicht, weil es eine distinkte Werteigenschaft besifse, die
zu natiirlichen Eigenschaften wie geringem Gewicht, Glitte, Biegsamkeit oder Kalori-
engehalt hinzutrite. Zwar sollten wir Werteigenschaften auch nicht mit natiirlichen Ei-
genschaften identifizieren. Wenn aber etwas wertvoll ist, so aufgrund von natiirlichen

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336 Bernd Ladwig

geringe Gewicht eines Rennradrahmens als einen Grund ansieht, den Rahmen zu
kaufen, betrachtet das geringe Rahmengewicht als einen Wert und den Rahmen
seiner Wahl als ein Gut, welches dem Wert geniigt. Der Rahmen hat einen Wert
aufgrund einer Eigenschaft, die dafiir spricht, seinen Kauf zu erwigen.

Im Sinne dieser Begriffsbestimmung gibt es keine Werte ohne wertende Subjekte
und nichts ist wertvoll, wenn es nicht fiir ein Subjekt gut ist.** Ein Gegenstand
wird allerdings nicht dadurch zu einem Gut, dass ein Subjekt es so will. Wir
kreieren Werte nicht aus dem Nichts und wir projizieren sie nicht in eine an
sich wertfreie Welt hinein. Die Welt ist uns vielmehr von vornherein unter Wertge-
sichtspunkten erschlossen. Zu unserem In-der-Welt-Sein gehort, dass Gegenstin-
de fiir uns eine werthafte Bedeutung besitzen. Eine Eigenschaft eines Subjekts
verhalt sich so zu einer Eigenschaft eines Gegenstands, dass der Gegenstand die
Wertschatzung des Subjekts verdient. Eine solche Tatsache ist nicht subjektunab-
hiangig, und dennoch konnen wir sie durch Werturteile treffen oder verfehlen.

Gewiss, ob jemand ein geringes Rahmengewicht als Wert ansieht, beruht auf
weiteren Wertungen wie der, das schnelle Radfahren als erfreulich oder erregend
zu erleben. Das Beispiel des Rahmens ist demnach nicht paradigmatisch fur alle
moglichen Arten von Gilitern. Der Rahmen ist instrumentell wertvoll, wahrend
das sportliche Radfahren, das er ermoglicht, einen intrinsischen Wert haben mag,
indem es direkt zum Gelingen eines Lebens beitrdgt, das wiederum fiir sein Sub-
jekt einen Eigenwert hat.

Instrumenteller Wert ist ein Sonderfall von funktionalem Wert. Etwas ist funk-
tional wertvoll, wenn es fiir ein Subjekt als Voraussetzung, als Randbedingung
oder als Mittel gut ist. So ist der Sachverhalt, gezeugt worden zu sein, gut als
Voraussetzung, wenn das gezeugte Subjekt alles in allem froh ist, am Leben zu
sein. Der angemessen hohe Sauerstoffgehalt der Luft, die wir atmen, ist gut als
Randbedingung aller unserer Lebensvollziige. Ein Hammer ist gut als Mittel zu
einem handwerklichen Zweck. Demgegeniiber ist etwas intrinsisch gut, wenn es
konstitutiv dazu betridgt, dass ein Leben gelingt. Die Beziehung zu einem gelieb-
ten Menschen, der Genuss eines ausgezeichneten Weines, das Bestaunen eines
jahrhundertealten Baumes, das Gefiihl, etwas Wichtiges und Richtiges zu tun, und
eben der Rausch des schnellen Radfahrens sind dafiir Beispiele. Sie verdeutlichen
zugleich, wie heterogen die Inhalte sein konnen, die wir als intrinsisch wertvoll
erfahren mogen. Was sie alle verbindet, ist nur, dass sie als solche unser Leben
bereichern.

Das Leben selbst wird dadurch als ein Eigenwert erfahren. Nur mit Bezug auf
diesen kann etwas funktional und nur als Beitrag zu ihm kann etwas intrinsisch
wertvoll sein. Der Eigenwert ist vorausgesetzt, wenn wir von diesen anderen
Wertarten reden. Er ist der ultimative Wert, auf den die anderen Werte, als Vor-
aussetzungen, Randbedingungen, Mittel oder Inhalte, logisch zulaufen. Was das
Subjekt dabei als gut erfihrt, ist das eigene Leben, sofern es gelingt. Dies kann

Eigenschaften, die es besitzt. Auf sie allein stiitzt sich die Begrindung, wenn wir uns
fragen, was fiir wen wertvoll sein konnte.

44 vgl. Korsgaard 2021, S. 25ff.

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 337

die reflexive Form der bejahenden Selbstbewertung annehmen. Es kann aber auch
einfach in Lebensfreude oder zufriedener Gestimmtheit bestehen. Das Subjekt
muss dazu nicht einmal wissen, wer es ist; es genligt, dass es etwas als erfreulich
zu erfahren vermag. Wer sich an etwas erfreut, erlebt die eigene Existenz als
freudevoll — zumindest im jeweiligen Moment. Auch fur ein nicht selbstbewusstes,
aber empfindungs- und erlebensfihiges Individuum ist der ultimative Wert das
Gutsein des eigenen Daseins.

Nicht nur mindige Menschen haben demnach Zugang zu intrinsisch guten
Inhalten, durch die sie ihr Dasein als Eigenwert erfahren mogen. Unmundige und
geistig schwer beeintrachtigte Menschen konnen ihre Existenz ebenfalls als mehr
oder weniger erfreulich erleben. Auch fiir sie hat daher das gute Leben einen
Eigenwert. Das gleiche gilt aber fur viele andere Tiere. Auch sie spielen eine
ontologische Sonderrolle: Sie besitzen nicht nur physische, sondern auch psychi-
sche Eigenschaften, die ihnen eine eigene Perspektive auf ihr Dasein in der Welt
gewahren. Sie alle sind unvertretbare einzelne Subjekte des Erlebens einiger ihrer
Lebensvollziige. Das trennt sie nicht nur von unbelebten Gegenstanden, sondern
nach allem, was wir wissen, auch von einfachen Tieren wie Fadenwiirmern, von
allen Pflanzen, Pilzen und Mikroorganismen.

Der Liberalismus kann nun verstanden werden als eine politische Philosophie,
die den Eigenwert jedes einzelnen erlebten Lebens durch subjektive Rechte aner-
kannt und gewihrleistet wissen will.*> Eben dies bringt das basale Recht auf
ein eigenes Leben nach MafSgabe grundlegender und zentraler Interessen zum
Ausdruck. Im Falle mindiger und ebenso unmiindiger Menschen folgen daraus
spezifische Menschenrechte. Ein Grundgebot der Gerechtigkeit ist die Gleichbe-
handlung gleicher*® Fille in moralisch erheblichen Hinsichten. Einige Interessen,
die wir menschenrechtlich schiitzen, teilen wir mit vielen anderen Tieren. Es wire
daher willkiirlich, wenn wir sie nicht ebenso durch Tierrechte schiitzten.

Ein moralisch bedeutsames Interesse, das uns mit vielen anderen Tieren verbin-
det, ist sicher die Vermeidung von Leiden. Aber das ist nicht die einzige moralisch
erhebliche Eigenschaft, die Menschen und Tiere gemeinsam haben. Erlebensfihige
Tiere konnen sich auch an Spielen, an sinnlich stimulierenden Umwelten und an
Freiheiten der Bewegung erfreuen. Hohere Tiere sind lernfihig und losen gern
Probleme, die ihre Intelligenz beanspruchen.*” Sozial veranlagte Tiere schitzen
zudem das Zusammensein und die Interaktion mit anderen Individuen, seien es
Artgenossen, andere Tiere oder auch Menschen. Viele Tiereltern empfinden offen-

45 Vgl. Jaeggis Beitrag im vorliegenden Band, Abschnitt 5 zur Kritik an der Denkweise
der subjektiven Rechte.

46 »Gleich« heifst hier so viel wie »in den relevanten Hinsichten hinreichend dhnlich«.
Andernfalls diirften wir nicht einmal iiber verschiedene Menschen sagen, ihre Interes-
sen z.B. an Schmerzvermeidung glichen einander.

47 Umfassend zur Intelligenz von Tieren: Huber 2021.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338 Bernd Ladwig

bar Zuneigung zu ihrem Nachwuchs, sie bringen ihm etwas bei und verteidigen
ihn gegen Bedrohungen.*8

Nicht zuletzt scheinen Tiere auch an ihrem eigenen Leben zu hangen. Schweine
etwa reagieren ganz offenbar panisch, wenn sie im Schlachthof das Blut ihrer
Artgenossen riechen. Ist das nur eine biologisch funktionale Todesfurcht ohne
moralische Bedeutung? Immerhin diirften die meisten Tiere nicht wie wir Men-
schen uber ihr Dasein als solches und als Ganzes nachdenken und um die eigene
Sterblichkeit wissen konnen. Doch gilt wenigstens ein Grund, aus dem wir selbst
das Weiterleben normalerweise wertschatzen, auch fiir alle anderen empfindungs-
und erlebensfihigen Tiere: Der Tod beraubt sie der Moglichkeit aller weiteren
fiir sie erfreulichen Erlebnisse. Wenn dies, wie ich annehme, fiir selbstbewusste
Personen ein eigenstandiger Grund ist, den Tod zu firchten, so ist dieser auch fir
Tiere ein Ubel.*?

Gewiss, zu Rechten gehoren Pflichten, und Tiere konnen keine fremden Rechte
respektieren. Doch die Ansicht, nur wer Rechtspflichten befolgen konne, konne
auch Rechte haben, ist schon mit Blick auf die Menschenrechte nicht iiberzeu-
gend. Auch kleine Kinder oder schwer demente Menschen konnen keine fremden
Rechte beachten. Die angemessene Rahmentheorie bereits fiir die Menschenrechte
ist darum nicht die Willens-, sondern die Interessentheorie. Thr zufolge kann jeder
ein Rechtssubjekt sein, fur den Guter auf dem Spiel stehen, die wichtig genug
sind, um moralische Akteure zu ihrer Beachtung zu verpflichten.’® Es muss ihm
subjektiv etwas ausmachen konnen, ob und wie moralische Akteure ihn mit Blick
auf seine Bediirfnisse, Fahigkeiten und Vorlieben beachten. Das aber trifft auch
auf viele Tiere zu. Wir sollten sie folglich ebenfalls in den Raum der Subjekte
moralisch begriindeter Rechte einbeziehen. Miindige Menschen konnten dann
die giiltigen Anspriiche von Tieren als deren verstindige Stellvertreter geltend
machen.

Wir sind damit Uber den Anthropozentrismus hinausgelangt. Aber sind wir
auch dem Liberalismus verbunden geblieben? Dafiir spricht, dass wir unser Er-
gebnis durch immanente Kritik erreicht haben. Die Kritik bestand darin, die
liberale Parteinahme fiir Menschenrechte gegen das liberale Freiheitsverstindnis
auszuspielen. Dabei haben wir uns durchweg in den Bahnen des normativen Indi-
vidualismus bewegt. Der Liberalismus ist ein normativer Individualismus, weil er
den Eigenwert des einzelnen Lebens in der Form subjektiver Rechte anerkannt
und gewahrleistet wissen will. Das aber ist kein exklusiv menschlicher Wert, weil
auch viele Tiere manche ihrer Lebensvollziige in einer werthaften Weise erleben.

48 Vgl. die Liste tierlicher Grundfahigkeiten in: Nussbaum 2023, S. 131ff.
49 Ausfiihrlich Ladwig 2020, S. 165-177.
50 In Anlehnung an Raz 1986, S. 166.

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 339

5. Natur und Kreatur>!

Mit dem Liberalismus unvereinbar wire hingegen ein normativer Holismus, der
auch biologischen Arten, Okosystemen oder gar der Erde als ganzer einen recht-
lich schuitzenswerten Eigenwert zuerkennen wollte. Rechte sind eine normative
Antwort auf den ontologischen Umstand, dass empfindungsfihige Individuen sich
an Gitern subjektiv erfreuen, deren Vorenthaltung als frustrierend und ihre Ver-
letzung als leidvoll erleben konnen. Keine Pflanze, keine biologische Art, kein
Okosystem und keine Mutter Erde sind dazu imstande. Gerade fiir Tiere ist die
Anerkennung des Rechts auf ein eigenes Leben wichtig, weil wir dazu neigen, vie-
le von ihnen nur als Ressourcen zu unseren Zwecken oder auch als zu vertilgende
Schidlinge anzusehen. Ebenso wenig sind individuelle Tiere aber bloffe Ressour-
cen fiir die Reproduktion ganzer Arten oder Okosysteme, wie eine holistische
Naturschutzethik suggeriert.52

Wer etwa ein Reh erschiefSt, um das 6kologische Gleichgewicht in einem Wald
zu wahren, beraubt ein Individuum der Moglichkeit weiterer Erlebnisse; und es ist
nicht der Wald, der dadurch die Chance auf weitere Erlebnisse erhielte, sondern
allenfalls dessen tiberlebende individuelle Bewohner. Damit ist gewiss auch gesagt,
dass die Anspriiche verschiedener individueller Subjekte auf die Giter, die ein
Biotop bereitstellt, miteinander in Konflikt geraten konnen. Aber fur die einzelnen
Waldbewohner steht dabei in einem anderen Sinne etwas auf dem Spiel als fiir den
Wald als Ganzem. Dieser Unterschied findet im normativen Individualismus der
Rechte Beachtung.

Was letztendlich zidhlt, ist das Gedeihen von Individuen, die ihr eigenes Dasein
als gut erleben konnen. So lautet mein vorldufiges Fazit. Vielleicht aber genuigt
schon die Moglichkeit individuellen Gedeihens selbst, um einen Eigenwert zu
besitzen. Alle einzelnen Lebewesen sind Organismen, die sich durch Selbstorga-
nisation und Stoffwechsel fir eine begrenzte Zeit gegen den Sog der Entropie
behaupten. Und was funktional fur sie gut ist, trigt zu ihrem artgemifSen Gedei-
hen als Einzelwesen bei. Der normative Individualismus scheint darum prinzipiell
auch auf sehr einfache Tiere, auf Pflanzen, Pilze und sogar Mikroorganismen
tibertragbar zu sein. Das Ergebnis wire ein normativ-individualistischer Biozen-
trismus.

Fur diesen weiten Schritt tber den Anthropozentrismus hinaus treten Philipp
Balzer, Klaus Peter Rippe und Peter Schaber ein.’3 Sie beziehen sich dabei auf die
Garantie einer »Wiirde der Kreatur« durch die schweizerische Bundesverfassung,

51 Der folgende Abschnitt ist eine komprimierte Fassung von Ladwig 2021.

52 So etwa, mit Blick auf den angeblichen Eigenwert biologischer Spezies, Holmes Rols-
ton: »Der Weg, den ein Einzelorganismus einschligt, gehort in ein grofSeres Bild, wo
auch die Spezies einen teleologischen Kurs durch die Umwelt einschlagt, indem sie In-
dividuen als Ressourcen zu ihrem Erhalt tiber eine viel lingere Zeitspanne hinweg ver-
wendet. Die Spezies ist das eigentliche lebende System, das Ganze, dessen wesentliche
Teile die einzelnen Organismen sind« (Rolston 1997, S. 258; kursiv im Original).

53 Balzer, Rippe, Schaber 2008.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340 Bernd Ladwig

die sie differenziert rechtfertigen mochten. Die zentrale Unterscheidung verlauft
fiir sie nicht zwischen Menschen und anderen bewusstseinsfahigen Tieren auf der
einen und allen anderen Lebewesen auf der anderen Seite. Vielmehr wollen sie
die Wiirde der Kreatur von der Menschenwurde abgrenzen. Unsere eigene Wiirde
sei nicht abwigbar und auch nicht graduierbar. Inhaltlich handle sie von der
Fahigkeit, eine Selbstachtung auszubilden und zu bewahren.

Ein solches praktisches Selbstverhaltnis ist weder Tieren noch anderen einzelnen
Lebewesen zuganglich. Aber auch wenn sie sich nicht selbst achten konnten, so
Balzer, Rippe und Schaber, miissten wir sie doch um ihrer selbst willen beachten.
Wir sollten sie auch unabhingig von ihrem Nutzen fir uns und von dem Gefallen,
das wir vielleicht an ihnen finden, moralisch beriicksichtigen. Sie hitten einen in-
hiarenten Wert, in dem ihre Wiirde als Kreaturen bestehe. Die Wiirde der Kreatur
sei allerdings, anders als die Menschenwirde, abwigbar und abstufbar. So habe
ein Schimpanse einen hoheren inharenten Wert als ein Grashalm und eine Rose
einen hoheren als ein Schimmelpilz.

Der inhirente Wert soll auch Wesen innewohnen, die selbst nicht wissen oder
fithlen konnen, dass sie einen Wert haben. Das unterscheidet ihn vom Eigenwert
gelingenden Lebens. Pflanzen, Pilze und Mikroorganismen haben zwar ein eigenes
Leben, das aber keine Erlebnisse einschliefst. Warum also sollten wir sie im Un-
terschied zu anderen bewusstseinsunfihigen Entititen wie Steinen, Statuen und
Maschinen als in sich wertvoll ansehen? Balzer, Rippe und Schaber fihren drei
Merkmale von Lebewesen an, die diese moralisch relevante Unterscheidung recht-
fertigen sollen: Sie besiflen ein eigenes Gut, sie verfolgten individuelle Ziele und
sie existierten als Individuen.

Alle Lebewesen besitzen erstens ein eigenes Gut im funktionalen Sinne. So ist
es gut fur eine Pflanze, regelmifSig bewdssert zu werden; sie konnte sonst ihre
natirlichen Funktionen nicht erfiillen und wiirde schliefSlich verwelken. Nun ist es
zwar auch gut fiir einen Oldtimer, maf3voll, aber regelmafSig gefahren zu werden.
Als Artefakt, das der Fortbewegung dient(e), fehlt ihm aber ein zweites Merkmal
von Lebewesen: Er verfolgt keine eigenen Zwecke. Lebewesen hingegen versuchen
sich selbst in ihren Umwelten zu erhalten, zu entfalten und zu reproduzieren.
TIhre Strukturen sind auf diese natiirlichen Zwecke abgestimmt und ihr Verhalten
ist auf sie bezogen. Drittens erfiillen einzelne Lebewesen ihre Zwecke nicht als
Bestandteile von Individuen, sondern als Individuen selbst.’* Dies unterscheidet
sie von Organen wie dem Herzen oder der Leber. Anders als diese haben sie, so
Balzer, Rippe und Schaber, »einen eigenen Standpunkt«.>> Dieser sei das fiir die
Lebewesen selbst Gute, das die Hinsicht der ihnen geschuldeten Riicksicht bilde.

Was aber ist mit einem eigenen Standpunkt von Pflanzen, Pilzen oder gar Mi-
kroorganismen gemeint? Eine eigene Perspektive auf ihr Dasein in der Welt kann
es nicht sein, weil sie tiber keine psychischen Zustiande verfugen. Der normative

54 Wenn es denn Individuen, also unteilbare Einzelwesen, sind und nicht prinzipiell teil-
bare einzelne Exemplare natiirlicher Arten. Ich lasse diese Frage der Ontologie natiirli-
cher Entitdten offen.

55 Balzer, Rippe, Schaber, S. 69.

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 341

Individualismus moralischer Rechte ist jedenfalls in einem Standpunkt anderer
Art verankert, als wir ihn Balzer, Rippe und Schaber zufolge bei allen Lebewesen
finden. Die Autoren behaupten, anders als einzelne Organe seien ganze Organis-
men auf ihr eigenes Gutes bezogen. Diese Bezugnahme zeigt sich jedoch nur im
Verhalten, ihr entspricht weder ein eigenes Werturteil noch auch nur eine im
eigenen Erleben liegende Wertung. Das blofSe Verhalten von Pflanzen und anderen
Organismen ldsst aber grundsitzlich auch eine nichtindividualistische Lesart zu,
wie sie holistische Naturethiker bevorzugen.

Fiir Land- oder Umweltethiker wie J. Baird Callicott,’® Arne Naess®” oder
Holmes Rolston’® sind nicht einzelne Lebewesen das eigentlich Wertvolle in der
Natur, sondern diese selbst in Gestalt von Spezies, Okosystemen oder sogar der
ganzen Erde. Sie konnen sich dabei auf den Umstand stutzen, dass die Natur
ausgesprochen riicksichtslos mit ihren individuellen Bewohnern umgeht, sie alle
zum Tode und die allermeisten sogar zu einem >gewaltsamenc« vorzeitigen Ende
verurteilt. Thre Vorgiange des Fressens und Gefressenwerdens sind funktional vor
allem fiir die Erhaltung eines Erbguts. Dieses wiederum weist das Individuum als
Angehorigen einer biologischen Art aus. Der einzelne Organismus bildet gewisser-
mafSen eine makroskopische Zwischenebene zwischen dem Gen und der Spezies,
deren Code er verkorpert.®® Dabei unterliegt er den Auswahlbedingungen eines
Lebensraumes mit allen in ihm vorkommenden und interagierenden Lebewesen.

Die einzelnen Lebewesen sind holistisch gesehen nur Elemente in systemischen
Strukturen, und ihre Ziele sind nur Teilfunktionen des Systems als Ganzem. Dage-
gen hilft auch nicht der Hinweis, dass Lebensraume, anders als einzelne Pflanzen
oder Tiere, keine Organismen sind. Die entscheidende Frage ist ja, auf der Ebene
welcher funktionalen Zusammenhinge wir die moralisch mafSgeblichen Wertun-
gen ansiedeln sollten. Organismen verkorpern funktionale Zusammenhinge eige-
ner Art, die aber auch im Dienst anderer, (sub-)systemischer Zusammenhinge
stehen.

Wenn allerdings ein Organismus auch eine eigene werthafte Perspektive auf
sein Dasein in der Welt hat, so liegt darin eine Art von Einspruch gegen seine
Reduktion auf natiirliche Rollen, sei es fur den Genpool, fir die Spezies, fur
ein Okosystem oder fiir die Erde. Dies gibt uns einen Grund, ihn um seiner
selbst willen auch vor Schiden zu bewahren, die auf anderen Betrachtungsebenen
zweckmaflig erscheinen mogen. Damit leugne ich nicht, dass auch Ganzheiten wie
Spezies und Okosystemen Werte innewohnen. Aber diese Werte bleiben gebunden
an die Perspektiven derjenigen Individuen, die einen Eigenwert haben, weil sie
einige ihrer Lebensvollziige in einer werthaften Weise erleben.

Wir brauchen keine biozentrische oder gar holistische Ethik, um zu erkennen,
dass wir zwingende Grunde dafiir haben, der Erderhitzung zu begegnen, die Um-

56 Callicott 1997.

57 Naess 1997.

58 Rolston 1997.

59 So Rolston 1997, S. 258.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342 Bernd Ladwig

weltverschmutzung zu beenden und die Artenvielfalt zu erhalten. Wir schulden
dies uns selbst und allen (anderen) Tieren, deren natiirliche Lebensgrundlagen
durch uns auf dem Spiel stehen. Die Menge der Individuen, denen wir durch
unser zerstorerisches Naturverhiltnis unrecht tun, ist viel grofSer, als wir in un-
serer anthropozentrischen Voreingenommenheit wahrhaben wollen. Sie umfasst
den Eisbdren, dessen Lebensgrundlage mit dem Klimawandel buchstiblich dahin-
schmilzt. Sie umfasst den Blauwal, der mit seiner Nahrung tiglich mehr als zehn
Millionen Mikroplastikteile aufnehmen muss.®? Sie umfasst das weibliche Nord-
liche Breitmaulnashorn, das kein Mannchen fir die Paarung mehr findet. Dies
alles sind unvertretbare einzelne Subjekte moralischer Rechte, zu welchen auch
Anspriiche auf nicht durch uns verheerte Habitate gehoren.

Zugleich hiangen die drei okologischen Grofskrisen mit der menschlichen Hal-
tung, Nutzung und Toétung von Tieren vor allem zu Nahrungszwecken kausal
zusammen. Die industrielle Tierhaltung tragt mehr zum Klimawandel bei als der
gesamte globale Transportsektor.®! Durch die von Tieren produzierte und als
Diinger verwendete Giille gelangt gesundheitsschadliches Nitrat ins Trinkwasser.
Ammoniak, das in Deutschland zu 70 Prozent durch die Tierhaltung emittiert
wird, kann die Zusammensetzung von Tier- und Pflanzenarten in Okosystemen
verindern.®? Die Abholzung von Regenwildern, um Soja fiir Rinder anzubauen,
fordert das Artensterben. Rindfleisch benétigt 75mal mehr Land als Tofu, um die
gleiche Menge an Protein zu liefern.®® Zu den direkten moralischen Griinden, die
gegen das System der Ziichtung, Haltung und Totung von Tieren sprechen, treten
ergianzend die vorteilhaften okologischen Folgen seiner Abschaffung hinzu.

Wer dennoch aufSerdem die Anerkennung »der Natur« als Rechtssubjekt er-
wigt,®* sollte, in den leicht variierten Worten des Bundesverfassungsgerichts,
zeigen konnen, dass der >Durchgriff< auf die hinter dieser Ganzheit stehenden
menschlichen und tierlichen Individuen dies als sinnvoll oder erforderlich erschei-
nen ldsst. Der wohl wertvollste Vorschlag in der Literatur zu neuen Rechtssub-
jekten lautet, dass wir die Natur durch gesetzliche Vertreter vor Uberlastung,
Verarmung und Zerstorung schiitzen sollten.®’ Diese Vertreter miissten zuallererst
die Kriterien fiir einen durch Gesetzgebung und Rechtsprechung substantiell zu
stirkenden Naturschutz schirfen. Sie sollten sich dazu aber nicht auf ein morali-
sches Eigenrecht der Natur berufen. Deren Anspriiche stehen auf einer anderen
Stufe der Rechtfertigung als die Anspriiche individueller Menschen und Tiere.

60 Kahane-Rapport et al. 2022.
61 Gerber et al. 2013.

62 Umweltbundesamt. https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwir
tschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-um
welt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung, letzter Zugriff 16.12.2023.

63 Benton et al. 2021.

64 So etwa Emmenegger, Tschentscher 1994; Fischer-Lescano 2018; Kersten 2020; We-
sche 2023.

65 Siehe schon klassisch Stone 1972.

17:39:59. Access - ) RS


https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung
https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung
https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung
https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung
https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung
https://www.umweltbundesamt.de/themen/landwirtschaft/landwirtschaft-umweltfreundlich-gestalten/fragen-antworten-zu-tierhaltung-ernaehrung#1-umwelt-und-klimawirkungen-der-nutztierhaltung

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 343

Wenn die Natur in Gestalt ganzer Arten oder Okosysteme Rechte hat, so nur in
einem rechtspragmatischen Sinne. Genuine moralische Rechte kommen nur Indi-
viduen zu, die zumindest etwas empfinden konnen.

6. Erlebensbezogene und kritische Interessen

Das jedenfalls folgt aus einer normativ-individualistischen Betrachtung, wie sie
fir den Liberalismus wesentlich bleibt. Aber geniigt das schon, um von einer
liberalen Begriindung zu sprechen? Wie konnen wir von der Affirmation des
Eigenwerts, den ein gutes Leben auch fiur Tiere hat, zu dem anspruchsvollen
Freiheitsverstindnis aufsteigen, das meiner Rekonstruktion zufolge ebenfalls zum
Liberalismus zahlt? Wer zeigen will, dass der Liberalismus kein Anthropozentris-
mus sein muss und sein sollte, muss auch auf diese Frage eine Antwort finden. Sie
sei abschliefSend noch angedeutet.

Was Liberale rechtlich geschiitzt wissen wollen, ist die Moglichkeit eines Le-
bens, das aus der Perspektive des Subjekts selbst als gut gelten darf. Das setzt
Subjekte voraus, die eine eigene Perspektive wenigstens in dem rudimentiren Sin-
ne besitzen, als sie einige ihrer Lebensvollziige in einer werthaften Weise erleben.
Dazu zidhlen auch Strebungen, deren Vereitelung fiir die Subjekte frustrierend
wire, weshalb diese auch beanspruchen diirfen, dass wir ihr Wollen nicht ohne
Not durchkreuzen. Uber diese schwach verstandene Freiheit, an der sich auch
unmindige Menschen und Tiere erfreuen konnen, geht die Freiheit zur verntnfti-
gen Selbstbestimmung selbstbewusster Personen substantiell hinaus. Gleichwohl
brauchen wir keine andere Grundnorm, um auch diese anspruchsvollere Freiheit
mit zu erfassen.

Dafiir gentigt der Gedanke, dass die Perspektive, die eine selbstbewusste Person
auf ihr Dasein in der Welt hat, von eigenen Wertiiberzeugungen mitgepragt wird.
Miindige Menschen kénnen zum eigenen Erleben und Streben nach MafSgabe von
Wertstandards Stellung nehmen. Durch die Standards kommt das Selbstverstind-
nis der Person zum Ausdruck. Sie bilden eine Quelle eigener Rechtfertigungsgriin-
de fur die Wahl einer bestimmten Lebensfihrung. Wihrend fiir das gute Leben
eines unmiundigen Individuums die Qualitdt seines Empfindens und Erlebens
mafSgeblich ist, konnen mundige und zur Selbstreflexion fahige Personen auch
kritische Interessen ausbilden. Solche Interessen, etwa an einer perfektionistisch
verstandenen oder auch gottgefilligen Lebensfithrung, konnen erlebensbezogene
Interessen erginzen und in Konfliktfallen sogar ausstechen.

Deshalb ist die Freiheit zur eigenen urteilenden Stellungnahme fiir eine selbstbe-
wusste Person so wichtig. Sie muss sich die fiir ihr gutes Leben mafSgeblichen
Grunde auch durch eigene Einsicht aneignen konnen. Andernfalls lebt sie nicht
ihr eigenes, sondern ein entfremdetes Leben.®¢ Das grundlegende kritische Inter-
esse ist daher das Interesse an personaler Autonomie. Fur Liberale besteht ein

66 Dazu Rossler 2023, S. 2571f.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344 Bernd Ladwig

interner Zusammenhang zwischen einem selbstbestimmten und einem im empha-
tischen Sinne eigenen Leben.

Miindige Menschen sollten deshalb jede noch so wohlwollende und faktisch
noch so gut gerechtfertigte Fremdbestimmung kritisch sehen. Der liberale Antipa-
ternalismus kann selbst noch in Fragen von Leben und Tod den Ausschlag geben.
Damit soll nicht gesagt sein, dass er immer und uberall alle widerstreitenden
Grunde uberwiegt. Personale Autonomie ist auch aus der Perspektive selbstbe-
stimmungsfahiger Personen nicht der einzige fur das gute Leben mafSgebliche
Gesichtspunkt. Aber ist ein zentraler Gesichtspunkt eigenen Rechts, dem Liberale
in strittigen Fragen wie Sterbehilfe mehr Gewicht geben werden als Anhanger
nicht-liberaler, etwa christlich-konservativer Wertvorstellungen.

Das liegt nicht daran, dass hier aus liberaler Sicht zwei Grundwerte, das
eigene und das gute Leben, um den Vorrang konkurrierten. Vielmehr ist das
eigene Leben das fiir das Subjekt selbst gute, das im Falle von sich selbst be-
wertenden Personen deren Selbstbestimmung notwendig einschliefSt. Das ist bei
Tieren anders, weil ihre Perspektive auf das eigene Dasein nicht durch eigene
Werttiberzeugungen mitgepragt wird. Thre moralisch bedeutsamen Interessen sind
erlebensbezogen, nicht (auch) kritisch. Aber der Liberalismus sollte einsehen, dass
sein tatsachlicher Grundwert alle Individuen umfasst, die, in den schonen Wor-
ten der liberalen Philosophin Christine Korsgaard, etwas Bedeutsames mit uns
teilen: »den Sinn fur die schiere Freude und den schieren Schrecken bewussten
Daseins«.6”

Was folgt daraus fur das liberale Skript, wenn wir dieses in normativer Absicht
rational rekonstruieren, wie ich es hier versucht habe? Die direkte Konsequenz
ist ein verdndertes Verstindnis des abstrakten Ideals, das die erste Schicht der
liberalen Ordnungsvorstellung bildet. Wenn ich recht habe, ist nicht die individu-
elle Selbstbestimmung, sondern die Wertschitzung des Eigenwerts jedes einzelnen
erlebten Lebens das Grundprinzip des Liberalismus. Der Liberalismus ist ein nor-
mativer Individualismus, der das Gedeihen von Individuen, die ihr eigenes Dasein
als gut erleben konnen, durch subjektive Rechte gewahrleisten will. Die Selbstbe-
stimmung wird dadurch nicht unwichtig, aber der Liberalismus kann subjektive
Rechte auch fur solche Individuen rechtfertigen, die zu ihr aufSerstande sind.

Die angemessenen Formen der institutionellen Ausgestaltung eines Systems von
Rechten fiir Menschen und Tiere verweisen auf die zweite Schicht des Skripts.
Zu ihr wiirden Vorschlage fur eine gerechte Umgestaltung der politischen und
gesellschaftlichen Grundordnungen gehoren.®® In der heutigen Welt sihen alle
Grundordnungen, liberale wie nichtliberale, signifikant anders aus ohne die sys-
tematische Unterwerfung, Ausbeutung und Vernichtung ungezahlter Tiere. Ein
Vorzug des Liberalismus konnte und sollte sein, dass er dies als Unrecht erkennt,
weil er weif3, dass jedes empfindungsfihige Individuum nur sein eines und einziges
Leben hat, das darum unsere Schonung und unseren Schutz verdient.

67 Korsgaard 2021, S. 302.
68 Vgl. dazu Ladwig 2020, Zweiter Teil: politische Kontexte.

17:39:59. Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 345

Literatur

Alexy, Robert 1994. Theorie der Grundrechte, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Allen, Michael; von Essen, Erica 2016. »Neo-Republicanism as a Route to Animal Non-domi-
nation«, in Politics and Animals, Volume 2, Issue 1, S. 15-24.

Balzer Philipp; Rippe, Klaus Peter; Schaber, Peter 2008. »Menschenwiirde versus Wiirde der
Kreatur«, in Texte zur Tierethik, hrsg. v. Wolf, Ursula. S. 61-72. Stuttgart: Reclam.

Benton, Tim G.; Bieg, Carling; Harwatt, Helen; Pudasaini, Roshan; Wellesley, Laura 2021.
Food system impacts on biodiversity loss. Three levers for food system transformation
in support of nature. Research Paper. Energy, Environment and Resources Programme,
February 2021, letzter Zugriff 16.12.2023, http://www.db.zs-intern.de/uploads/16125137
53-2021FoodSystemsBiodiversityLoss.pdf.

Berlin, Isaiah 1958. »Zwei Freiheitsbegriffe«, in ders., Freibeit. Vier Versuche. S.197-256.
Frankfurt am Main 1995: S. Fischer.

Callicott, J. Baird 1997. »Die begrifflichen Grundlagen der land ethic«, in Naturethik. Grund-
texte der gegemwdrtigen tier- und Okoethischen Diskussion, hrsg. v. Krebs, Angelika.
S.211-246. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Cochrane, Alasdair 2012. Animal Rights Without Liberation. New York: Columbia University
Press.

Cohen, G.A. 2017. Freiheit und Geld, in Freibeit. Zeitgenossische Texte zu einer philosophi-
schen Kontroverse, hrsg. v. Schink, Philipp, S. 285-333. Berlin: Suhrkamp.

Donaldson, Sue; Kymlicka, Will 2013. Zoopolis. Eine politische Theorie der Tierrechte. Berlin:
Suhrkamp.

Dworkin, Ronald 2013. Justice for Hedgehogs. Cambridge, Mass/London: Belknap Press.

Emmenegger, Susan; Tschentscher, Axel 1994. »Taking Nature’s Rights Seriously: The Long
Way to Biocentrism in Environmental Law«, in Georgetown International Environmental
Law Review, Volume VI, Issue 3, S. 546-592.

Fischer-Lescano, Andreas 2018. «»Natur als Rechtsperson. Konstellationen der Stellvertretung
im Recht«, in Zeitschrift fiir Umweltrecht, H. 4, S. 205-216.

Forst, Rainer 2021. »Normativitit und Wirklichkeit. Zu einer kritisch-realistischen Theorie der
Politik«, in Normative Ordnungen, hrsg. v. Forst, Rainer; Gunther, Klaus, S. 74-93. Ber-
lin: Suhrkamp.

Freeden, Michael 2015. Liberalism. A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University
Press.

Gerber, Pierre et al. 2013. Tackling climate change through livestock: a global assessment of
emissions and mitigation opportunities, FAO, Rome, letzter Zugriff 03.04.2019, www.fao
.org/3/a-i13437e.pdf.

Habermas, Jiirgen 1994. Faktizitdt und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt am Main. Suhrkamp.

Habermas, Jirgen 1997. »Die Herausforderung der 6kologischen Ethik fiir eine anthropozen-
trisch ansetzende Konzeption«, in Naturethik. Grundtexte der gegemwirtigen tier- und
Okoethischen Diskussion, hrsg. v. Krebs, Angelika, S.92-99. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Hart, H.L.A.: »Are There Any Natural Rights?« in The Philosophical Review 64/2 (1955),
S.175-191.

Hayek, Friedrich August 1960. Die Verfassung der Freiheit. Tiibingen: Mohr 1971.

Huber, Ludwig 2021. Das rationale Tier. Eine kognitionsbiologische Spurensuche. Berlin:
Suhrkamp.

Kahane-Rapport, S.R., Czapanskiy, M.F., Fahlbusch, J.A. et al. 2022. »Field measurements re-
veal exposure risk to microplastic ingestion by filter-feeding megafauna« in Nat Commun
13, 6327, letzter Zugriff 16.12.2023, https://doi.org/10.1038/s41467-022-33334-5.

Kant, Immanuel 1993 [1797]. Die Metaphysik der Sitten, in. ders., Die Metaphysik der Sitten.
Werkausgabe Band VIII, hrsg. v. Weischedel, Wilhelm, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kersten, Jens 2020. »Natur als Rechtssubjekt. Fur eine 6kologische Revolution des Rechts«, in
Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ 11), letzter Zugriff: 17.03.2021, https://www.bpb.d
e/apuz/305893/natur-als-rechtssubjekt.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. A - O —


http://www.db.zs-intern.de/uploads/1612513753-2021FoodSystemsBiodiversityLoss.pdf.
http://www.db.zs-intern.de/uploads/1612513753-2021FoodSystemsBiodiversityLoss.pdf.
https://www.fao.org/3/a-i3437e.pdf
https://www.fao.org/3/a-i3437e.pdf
https://doi.org/10.1038/s41467-022-33334-5
https://www.bpb.de/apuz/305893/natur-als-rechtssubjekt.
https://www.bpb.de/apuz/305893/natur-als-rechtssubjekt.
https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.db.zs-intern.de/uploads/1612513753-2021FoodSystemsBiodiversityLoss.pdf.
http://www.db.zs-intern.de/uploads/1612513753-2021FoodSystemsBiodiversityLoss.pdf.
https://www.fao.org/3/a-i3437e.pdf
https://www.fao.org/3/a-i3437e.pdf
https://doi.org/10.1038/s41467-022-33334-5
https://www.bpb.de/apuz/305893/natur-als-rechtssubjekt.
https://www.bpb.de/apuz/305893/natur-als-rechtssubjekt.

346 Bernd Ladwig

Korsgaard, Christine 2021. Tiere wie wir. Warum wir moralische Pflichten gegeniiber Tieren
haben. Munchen: C.H. Beck.

Ladwig, Bernd 2020. Politische Philosophie der Tierrechte. Berlin: Suhrkamp.

Ladwig, Bernd 2021. »Moralische Rechte der Natur?«, in Welche Rechte braucht die Natur?
Wege aus dem Artensterben, hrsg. v. Adloff, Frank; Busse, Tanja, S. 67-82. Frankfurt am
Main/New York: Campus.

Ladwig, Bernd 2021a. »Rawls und die Tiere«, in Soziopolis, 27.10.2023, letzter Zugriff
15.12.2023, https://www.soziopolis.de/rawls-und-die-tiere.html.

Locke, ]i)hn 1974 [1689]. Uber die Regierung (The Second Treatise of Government). Stuttgart:
Reclam.

MacCallum, Gerald C. 1967. »Negative and Positive Freedom«, in Liberty, hrsg. v. Miller,
David. S. 100-122. Oxford 1991: Oxford University Press.

Macpherson, C.B. 1973. Die politische Theorie des Besitzindividualismus. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Mill, John Stuart 1963-1991 [1852]. »Whewell on Moral Philosophy«, in The Collected
Works of Jobn Stuart Mill, hrsg. v. Robson, John M. London: Routledge and Kegan Paul,
Volume X.

Mill, John Stuart 2016 [1880]. Uber Sozialismus. In der Ubersetzung von Sigmund Freud.
Hamburg.

Mills, Charles W. 1997. Der Racial Contract. Frankfurt am Main/New York 2023: Campus.

Naess, Arne 1997. »Die tiefenokologische Bewegung: Einige philosophische Aspekte«, in Na-
turethik. Grundtexte der gegemwirtigen tier- und 6koethischen Diskussion, hrsg. v. Krebs,
Angelika, S. 182-210. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Nussbaum, Martha 2023. Gerechtigkeit fiir Tiere. Unsere kollektive Verantwortung, Darm-
stadt: wbg Theiss.

Ozmen, Elif 2023: Was ist Liberalismus? Berlin: Suhrkamp.

Pateman, Carol 1988. The Sexual Contract. 30the Anniversary Edition. Cambridge, UK 2018:
Polity Press.

Pettit, Philip 2017. Gerechte Freibeit. Ein moralischer Kompass fiir eine komplexe Welt.
Berlin. Suhrkamp.

Rawls, John 1975. Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rawls, John 2006. Gerechtigkeit als FairnefS. Ein Neuentwurf. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Raz, Joseph 1986. The Morality of Freedom. Oxford: Oxford University Press.

Rossler, Beate 2023. Autonomie. Ein Versuch iiber das gute Leben. Berlin: Suhrkamp.

Rolston, Holmes 1997. »Werte in der Natur und die Natur der Werte«, in Naturethik. Grund-
texte der gegemwdrtigen tier- und Okoethischen Diskussion, hrsg. v. Krebs, Angelika,
S.247-270. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Scanlon, T.M. 1998. What We Owe to Each Other. Cambridge, Mass. / London: Belknap
Press of Harvard University Press.

Stepanians, Markus 2005. Rights as Relational Properties. In Defense of Rights/Duty-Correla-
tivity, Saarbriicken: De Gruyter.

Stone, Christopher D. 1972. »Should Trees Have Standing? Toward Legal Rights for Natural
Objects«, in: Sothern California Law Review 45, S. 450-501.

Stucki, Saskia 2016. Grundrechte fiir Tiere. Eine Kritik des geltenden Tierschutzrechts und
rechtstheoretische Grundlegung von Tierrechten im Rabmen einer Neupositionierung des
Tieres als Rechtssubjekt. Baden-Baden: Nomos.

Tugendhat, Ernst 1992. »Liberalism, Liberty and the Issue of Economic Human Rights«, in
ders., Philosophische Aufsdize. S. 352-370. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Tugendhat, Ernst 1998. »Die Kontroverse um die Menschenrechte«, in: Philosophie der Men-
schenrechte, hrsg. v Gosepath, Stefan; Lohmann, Georg, S.48-61. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Waldron, Jeremy 1995. »Theoretische Grundlagen des Liberalismus«, in Biirgergesellschaft,
Recht und Demokratie, hrsg. v. van den Brink, Bert; van Reijen, Willem, S. 107-140.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Wesche, Tilo 2023. Die Rechte der Natur. Berlin.

17:39:59. A - O —


https://www.soziopolis.de/rawls-und-die-tiere.html
https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.soziopolis.de/rawls-und-die-tiere.html

Ist der Liberalismus ein Anthropozentrismus? 347

Zusammenfassung: Der Liberalismus gilt nicht zufillig als eine anthropozentrische politi-
sche Philosophie. Das liegt vor allem an seinem Grundwert der Freiheit, der als negative
Freiheit der Willkiir nur unzureichend charakterisiert wire. Vielmehr nehmen Liberale fiir
eine verniinftige Selbstbestimmung selbstbewusster Personen Partei. Doch das ist nicht das
einzige Merkmal des Liberalismus, das wir beachten sollten, wenn wir ein umfassendes
und kohirentes Bild von ihm zeichnen mochten. Nicht weniger wichtig sind sein norma-
tiver Individualismus und sein starkes Verstindnis subjektiver Rechte. Diese Merkmale
verweisen auf einen Grundwert, der tiefer liegt als das liberale Freiheitsverstindnis. Der
Liberalismus ist eine politische Philosophie, die den Eigenwert des Einzelnen affirmiert und
diesem deshalb ein Eigenrecht zuerkennt. Er kann und sollte darum alle Individuen einbe-
ziehen, die eine eigene, werthafte Perspektive auf ihr Dasein in der Welt haben. Da dies
auch fiir viele Tiere gilt, ist der Liberalismus kein Anthropozentrismus. Weil er weiterhin
ein normativer Individualismus ist, kann er allerdings ganzen Arten oder Okosystemen
keinen eigenen moralischen Status zuerkennen.

Stichworte: Liberalismus, Freiheit, Eigenwert des Einzelnen, normativer Individualismus,
Menschenrechte, Tierrechte, Rechte der Natur

Is Liberalism an Anthropocentrism?

Abstract: It is no coincidence that Liberalism is considered an anthropocentric political
philosophy. This is primarily due to its fundamental value of freedom, which would be
inadequately characterized as a negative freedom of arbitrary preference. Rather, liberals
advocate the reasonable self-determination of self-confident individuals. But this is not the
only characteristic of liberalism that we should bear in mind if we want to draw a compre-
hensive and coherent picture of it. No less important are its normative individualism and
its strong understanding of subjective rights. These characteristics point to a fundamental
value that lies deeper than the liberal understanding of freedom. Liberalism is a political
philosophy that affirms the inherent value of the individual [Eigenwert des Einzelnen] and
therefore recognizes their inherent rights [Eigenrechte]. It can and should therefore include
all individuals who have their own valuable perspective on their existence in the world.
Since this also applies to many animals, liberalism is not anthropocentrism. However,
because it is still a normative individualism, it cannot grant entire species or ecosystems a
moral status of their own.

Keywords: Liberalism, freedom, inherent value of the individual, normative individualism,
human rights, animal rights, rights of nature

Autor:

Prof. Dr. Bernd Ladwig

Freie Universitit Berlin
Otto-Suhr-Institut fiir Politikwissenschaft
Thnestr. 22

14195 Berlin

bernd.ladwig@fu-berlin.de

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:39:59. A - O —


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Access - ) RS


https://doi.org/10.5771/9783748944928-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

