
Kapitel 10: Die Zerstreuung der Sprache

32.   Die Sprache als Objekt   
und Erkenntnishindernis 

Die Abdichtung der vier Schwellen des klassischen Diskurses führt dazu, dass 
die Sprache für das Sein nicht mehr durchlässig ist. Damit wird sie zum opaken 
Objekt und gegenständlichen Korrelat einer neuen philologischen Wissenschaft. 
„Vom neunzehnten Jahrhundert an verschließt sich die Sprache, erhält sie ihr 
eigene Mächtigkeit, entfaltet sie eine Geschichte, Gesetze und eine Objektivität, 
die nur ihr gehören.“1 Anstelle der reflexiven Durchsichtigkeit des klassischen 
Diskurses meldet sich die undurchdringliche empirische Tiefe des Objekts einer 
neukonstituierten Philologie. Nicht anders als jedes andere Objekt der Wissen-
schaften, kann man von nun an die Sprache auf die spezifischen Gesetze einer 
objektiven Synthese zurückführen, das heißt: sie im Verlauf eines unbeendbaren 
philologischen Erkenntnisprozesses aus ihren historisch wandelbaren und zu in-
ternen grammatikalischen Systemen verketteten Regeln herleiten, die die philo-
logische Essenz einer jeden einzelnen Sprache abgeben.  

Seit dieser grundlegenden Transformation in ihrem ontologischen Status bie-
tet sich die Sprache auf evidente Weise der nichtreflexiven und objektiven Er-
kenntnis der Philologie. Damit aber ist sie „ein Erkenntnisgegenstand unter ande-
ren geworden: neben den Lebewesen, neben Reichtümern und Wert, neben der 
Geschichte der Ereignisse und der Menschen. Sie hängt vielleicht von besonde-
ren Begriffen ab, aber die Analysen, die sie betreffen, sind in der gleichen Ebene 
verwurzelt wie alle die, die die empirischen Erkenntnisse betreffen.“2 Daraus 
ergibt sich eine für das anthropologistische Denken charakteristische Einebnung 
jener ontologischen Abhebung der Sprache gegenüber allen Erkenntnisgegen-
ständen, die im klassischen Zeitalter die grammatikalische Reflexion in die Nähe 
der Logik geraten ließ. „Jene Überhöhung, die der allgemeinen Grammatik ge-
stattete, gleichzeitig Logik zu sein und sich mit ihr zu überschneiden, wird künf-
tig zurückgeschraubt sein. Die Sprache zu erkennen heißt nicht mehr, sich der 
Erkenntnis selbst möglichst stark zu nähern, sondern heißt lediglich, die Metho-

1  OD: 360. 
2  OD: 360-361. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | TEIL III: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

den des Wissens im allgemeinen auf ein besonderes Gebiet der Objektivität an-
zuwenden.“3

Diese Einebnung des ontologischen Status der Sprache bringt spezifische er-
kenntnistheoretische Probleme mit sich, deren Bewältigung notwendigerweise zu 
einer Zerstreuung oder Vervielfachung – genauer: einer Vervierfachung – der 
Seinsweise der Sprache führt. 

Um die archäologische ‚Logik‘ dieser Zerstreuung nachzeichnen zu können, 
ziehen wir das Schema des klassischen Beziehungsgeflechts aus Foucaults Ein-
leitung4 in die Grammaire Générale von Antoine Arnauld und Claude Lancelot5

erneut in Betracht. 

Repräsentation      Ding

               WORT 

    
     Repräsentation    Ding

  oder 

Idee       (Objekt  =  Idee ) Objekt

          WORT 

Abbildung 8: Zeichen als Doppelung der Repräsentation6

Im klassischen Zeitalter taucht das Wort und mit ihr die Sprache gleichsam am 
Scharnier zwischen zwei Ideen auf. Das Wort ist zugleich Objekt einer Idee und 
Idee, durch das ein Objekt sichtbar wird. Es ist Objekt und Idee, Repräsentiertes 
und Repräsentierendes in einem. Dieses Doppelgesicht des Wortes entspricht der 
epistemischen Disposition des klassischen Denkens, der zufolge das Zeichen erst 
als eine konstitutive Doppelung der Repräsentation die Welt der Repräsentatio-
nen zu ordnen vermag.  

Das ändert sich, sobald sich die Schwellen der Sprache abdichten und die 
Sprache zum Objekt der neuen Philologie wird. Im gleichen Maße, in dem das 
Wort nicht mehr Repräsentation im grundlegenden Sinne ist, ist die Philologie 
nicht mehr Reflexion im engeren Sinne. Damit fehlt der neuen Philologie, was 
der Allgemeinen Grammatik eigen war: die Nähe zur Logik und damit auch zur 
Philosophie als Erster Wissenschaft. Weil die Sprache zu einem Objekt unter 
anderen geworden ist, erscheint die vergleichende Philologie fortan als eine Wis-
senschaft unter anderen. 

3  OD: 361. 
4  Siehe „Einleitung“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 932-957/„Introduction“, 

DE I: 736-739, was im Kapitel 5 Abschnitt 11 der vorliegenden Arbeit bereits be-
sprochen wurde. 

5  Arnauld/Lancelot (1676). 
6  „Einleitung“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 946 (modifiziert). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 10: DIE ZERSTREUUNG DER SPRACHE | 243 

Diese Nivellierung der Sprache zu einem beliebigen Gegenstand des Wissens 
und der Philologie zu einer Wissensform, die nicht mehr grundlegend ist, son-
dern den Charakter einer positiven Wissenschaft hat, artikuliert sich im oben 
schematisierten Funktionsgefüge des klassischen Zeichens als eine grundlegende 
Störung. Die Sprache ist nicht mehr Diskurs im klassischen Sinne, das heißt: 
Analyse der Repräsentationen im Element der Zeit. Sie ist nicht mehr die voll-
kommen transparente Doppelung der Repräsentation, die sich in der Zeit voll-
zieht und die Repräsentationen von ihren ursprünglichen Verflechtungen in fal-
schen Ähnlichkeiten in die wahre Ordnung der Identitäten und Differenzen über-
führt. Als ein Objekt unter anderen hat sie nun selbst ein dunkles und undurch-
sichtiges Wesen, das sich der erschöpfenden Repräsentation widersetzt. Zu ihrer 
klassischen Rolle, die Objekte des Wissens zu scheiden, ordnen und sichtbar zu 
machen, kommt also erschwerend hinzu, dass sie, aufgrund ihrer neuartigen ob-
jektiven Besonderung und Undurchsichtigkeit, sich selbst im Wege steht und den 
Blick auf die Objekte verhindert. Als das Medium, das dem Subjekt der Erkennt-
nis die Objekte vermitteln soll, ist die Sprache selbst zum besonderen Objekt 
einer besonderen Erkenntnisform geworden, dem folglich die Neutralität und das 
spezifische Niveau eines Mediums nicht mehr zukommen können. 

33.   Die Sprache als Form und Ausdruck 

Diese erkenntnishindernde Undurchsichtigkeit der Objekt gewordenen Sprache 
wird aber keineswegs dadurch beseitigt, dass sie selbst von der philologischen 
Wissenschaft unter die Lupe genommen und in ihre historischen und grammati-
schen Elemente zerlegt wird. Im Rahmen ihres konkreten Gebrauchs taucht die 
Sprache „stets […] wieder beim erkennenden Subjekt auf, sobald es sich für die-
ses um die Aussage dessen handelt, was es weiß.“7 Was aber das Subjekt weiß, 
gehört entweder zur Ebene der Erkenntnisobjekte oder derjenigen des expressi-
ven Subjekts, im Extremfall also zum Bereich der empirischen Wesenheiten oder 
demjenigen der transzendentalen Leistungen. Im Hinblick auf die Objekte des 
Wissens erscheint die Sprache als eine opake philologische Wesenheit, die den 
Blick auf die Erkenntnisgegenstände verhindert. Im Hinblick auf das Subjekt der 
Erkenntnis erscheint diese Objekt gewordene Sprache als eine eigentümliche 
(ideologische) Verschleierung der sinnstiftenden Leistung des Subjekts. Deshalb 
muss die Sprache in beiderlei Hinsichten – auf die Objekte ebenso wie die Sub-
jekte der Erkenntnis – reduziert werden. In der Epoche des anthropologistischen 
Wissens ergeben sich daraus zwei entgegengesetzte Projekte der Reduktion von 
Sprache: das Projekt der Formalisierung und das Projekt der Interpretation.

Im Hinblick auf die Objekte will das Verfahren der Formalisierung die Spra-
che selbst als Objekt reduzieren. Damit erscheint im Kontext der wissenschaftli-

7  OD: 361. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | TEIL III: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

chen Erkenntnis das positivistische Ideal einer „wissenschaftlichen“8 Sprache, 
die von jeder objekthaften Besonderung bereinigt ist. Am Ausgang des Verfah-
rens der Formalisierung soll also die Sprache die Neutralität einer reinen Form
erhalten, als „der exakte Reflex, das metikulöse Doppel, der fleckenlose Spiegel 
einer nicht sprachlichen Erkenntnis“9. Die derart formalisierte Sprache ist nicht 
mehr als eine „Kopie der Natur“ im Sinne Cuviers10, eine „Tableau-Sprache“11,
die nicht länger wie in der Epoche der Klassik das Bild der lückenlosen Ordnung 
der Dinge abgibt, sondern nur noch ein mehr oder weniger vollkommenes Abbild
des Erkenntnisgegenstandes.  

Wo aber die Sprache aufhört, Sprache in der Dichte ihrer empirischen Objek-
tivität zu sein und nur noch den Reflex einer außersprachlichen Realität bildet, 
reduziert sich die Logik auf die bloße Aufgabe, „die Formen und Verknüpfungen 
des Denkens außerhalb jeder Sprache zu repräsentieren.“12 Korrelativ zum Pro-
jekt der Formalisierung von Sprache ergibt sich deshalb die Suche nach einer 
vollkommen sprachfreien Logik des Denkens, einer „von der Grammatik, vom 
Wortschatz, von den synthetischen Formen, den Wörtern unabhängigen Logik: 
einer Logik, die die universalen Implikationen des Denkens an den Tag bringen 
und benutzen könnte, indem sie sie geschützt hält vor den Besonderheiten einer 
dort konstituierten Sprache […]“13 Der derart um jede konkrete Sprachlichkeit 
erleichterte formale Raster, der ein passives Medium der wissenschaftlichen Er-
kenntnis abgeben soll und, im Unterschied zum klassischen Diskurs, keine eige-
ne Erkenntnisleistung erbringen darf, bildet in der Epoche des Menschen eine mit 
der philologischen Objektivität unvereinbare Seinsweise der Sprache. 

Die neue philologische Objektivität der Sprache hat aber neben ihrer Rolle 
als undurchsichtiges und dysfunktionales Medium, das zwischen der Erkenntnis 
und ihren Objekten ragt, einen zweiten Effekt auf die neue anthropologistische 
Erkenntnis. Die Sprache erscheint nicht nur als ein Hindernis für die Erkenntnis. 
Gerade in ihrer objektiven Dichte ist sie zugleich eine unumgängliche Vorausset-
zung des Denkens, das nicht umhin kann, sich in ihr auszudrücken. „Die gram-
matikalischen Einteilungen einer Sprache sind das Apriori dessen, was darin aus-
gesagt werden kann.“14 Da aber die philologischen Tatsachen der Sprache einem 
wesenhaft historischen Wandel ausgesetzt sind, erscheint die Sprache als ein un-
kontrollierbar gleitendes Medium, in dem die Menschen ihre Gedanken und Ge-
fühle ausdrücken müssen, das aber selbst dem Zugriff des bewussten Denkens 
entgleitet. Vor diesem Hintergrund erscheinen die Gesetzmäßigkeiten der Spra-
che als Ausdruck eines ganz anderen Denkens, eines anonymen und absichtslosen 

8 Ibid.
9 Ibid.
10 Ibid.
11 Ibid.
12  OD: 362. 
13 Ibid.
14 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 10: DIE ZERSTREUUNG DER SPRACHE | 245 

und deshalb unbewussten Denkens, das dem ausdrücklichen Denken der Men-
schen als dessen unkontrollierbares und bewegtes Fundament voraus geht. Als 
Voraussetzung des Denkens, gleichsam noch diesseits des erkennenden Bewusst-
seins erscheint die Sprache gerade in ihrer objektiven Dichte als eine seltsame 
‚vortranszendentale‘ Leistung, die der Erkenntnis- bzw. Formulierungsleistung 
des denkenden Subjekts vorausgeht und sie einer Reihe unbeabsichtigter Modifi-
kationen unterzieht. „Die Sprache bildet, wo sie zur dichten und konsequenten 
historischen Realität geworden ist, den Ort der Traditionen, der stummen Ge-
wohnheiten des Denkens, des dunklen Geistes der Völker. Sie akkumuliert eine 
Schicksalserinnerung, die sich selbst nicht als Erinnerung kennt. Indem die Men-
schen ihre Gedanken in Wörtern ausdrücken, deren sie nicht Herr sind, indem sie 
sie in Sprachformen unterbringen, deren historische Dimensionen ihnen entge-
hen, wissen sie nicht, dass sie sich den Erfordernissen ihrer Sprache unterwerfen, 
glauben dagegen, dass sie ihnen gehorcht.“15

Voraussetzung der Meinungen, Philosophien, Wissenschaften sind also die 
Wörter. Voraussetzung der Wörter aber ist das noch nicht diskursivierte unbe-
wusste Denken eines ‚Volksgeistes‘, das sich in der objektiven Beschaffenheit 
der Wörter manifestiert.16 Dieses unbewusste Denken schwingt stets mit dem 
bewussten mit, weshalb es für die Interpretation entscheidend ist, von den wis-
senschaftlichen, philosophischen und im allgemeinen allen bewussten Diskursen 
„bis zu den Wörtern zurückschreiten, die sie möglich gemacht haben, und darü-
ber hinaus bis zu einem Denken, dessen Lebendigkeit noch nicht im Netz der 
Grammatiken verfangen ist.“17 Der zugleich philologischen und hermeneutischen 
Kritik geht es darum, zur Tiefe jedes Diskurses durchzudringen, in der ein ande-
res Denken schweigt, als dasjenige, das sich im Diskurs artikuliert. Es geht ihr 
darum, „die Syntaxen […] zu entknüpfen, die zwingenden Weisen, zu sprechen, 
zu durchbrechen, die Wörter in alldem umzukehren […], was trotz ihrer und 
durch sie hindurch gesagt wird.“18

Dieses in der Tiefe jedes Diskurses schweigende Unbewusste, das die Inter-
pretation freizulegen trachtet, ist als Quelle und Ursprung des Diskurses gewis-
sermaßen an die Stelle Gottes getreten: „Gott ist vielleicht weniger ein Jenseits 
des Denkens als ein bestimmtes Diesseits unserer Sätze.“19 Damit geht die an-
thropologistische Interpretation den umgekehrten Weg wie die divinatio der Re-
naissance. Sie führt nicht von den Wörtern und Dingen, als den Signaturen einer 
buchartigen Welt, zur ursprünglichen göttlichen Bedeutung, sondern von den 
bereits konstituierten Bedeutungen zu den Wörtern selbst, die ihrerseits, als Aus-
druck eines Denkens vor jedem Denken, die Diskurse beherrschen. Die neue 
Interpretation „gelangt nicht von der Feststellung, dass es Sprache gibt, zur Ent-

15 Ibid.
16 Ibid.
17 Ibid.: 363. 
18 Ibid.
19 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | TEIL III: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

deckung dessen, was sie bedeutet, sondern von der Entfaltung des manifesten 
Diskurses zur Offenlegung der Sprache in ihrem rohen Sein.“20

Aus der neu geronnenen philologischen Dichte der Sprache als Objekt erge-
ben sich also mit archäologischer Notwendigkeit zwei weitere Seinsweisen der 
Sprache. Die Sprache ist zugleich Form der Erkenntnis und Ausdruck des Unbe-
wussten. Als Objekt der philologischen Erkenntnis verhindert sie den Blick auf 
die anderen Erkenntnisobjekte. Als Ausdruck einer ursprünglichen und unbe-
wussten Denkhandlung lenkt sie schon im Voraus die Erkenntnisleistung des Er-
kenntnissubjekts. Als Objekt und als ‚vortranszendentale‘ Leistung ragt die Spra-
che zwischen dem Objekt und dem Subjekt der Erkenntnis, so dass sie, statt die 
Erkenntnis zu vermitteln, als eine doppelte Störung auftritt, die sich nur anhand 
der Formalisierung und der Interpretation reduzieren lässt. Anhand dieser zwei 
Verfahren kann man die Sprache „entweder für die Formen der Erkenntnis trans-
parent machen oder sie in die Inhalte des Unbewussten hineindrängen.“21

Diese beiden Verfahren der Formalisierung und der Interpretation melden 
sich im neunzehnten Jahrhundert anhand einer doppelten Reihe sprachbezogener 
Wissensforschungen, um schließlich im zwanzigsten Jahrhundert in den schein-
bar entgegengesetzten Richtungen von Russel und Freud manifest zu werden. 
Die archäologische Geschichte dieser zwei Seinsweisen der Sprache im anthro-
pologistischen Zeitalter offenbart die Bedingungen für die Spannung zwischen 
Strukturalismus und Phänomenologie, die das unmittelbare diskursive Umfeld 
der Archäologie selbst spaltet und sich zum Gegensatz zwischen Strukturalismus 
und Hermeneutik zuspitzt. Damit bietet die Archäologie aber auch eine Erklä-
rung für die im zwanzigsten Jahrhundert vielfältig vorgekommenen Projekte der 
Bündelung beider Ansätze, für all jene Versuche, „die reinen Formen an den Tag 
zu bringen, die vor jedem Inhalt sich unserem Unbewussten auferlegen, oder 
auch die Anstrengung, deren Erfahrungsboden, den Sinn des Seins, den erlebten 
Horizont all unserer Erkenntnisse in unseren Diskurs eindringen zu lassen. Der 
Strukturalismus und die Phänomenologie finden hier mit ihrer eigenen Einteilung 
den allgemeinen Raum, der ihren gemeinsamen Platz definiert.“22 Die Sprache 
als Form und die Sprache als Ausdruck sind die zwei untrennbaren Seiten dessel-
ben vorbewussten Denkens, das sowohl der empirischen als auch der transzen-
dentalen Reflexion vorausgeht.  

34.   Die Sprache als Li teratur  

Die drei Seinsweisen der Sprache als Objekt, Form und Ausdruck beruhen auf 

drei unterschiedlichen Relationen zwischen der Sprache und der klassischen Figur 

20 Ibid. : 364. 
21 Ibid.
22 Ibid.: 365. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 10: DIE ZERSTREUUNG DER SPRACHE | 247 

der Repräsentation. Erstens ist die Sprache infolge der Trübung der Repräsenta-

tion zum Objekt einer neuartigen philologischen Repräsentation geworden. Zwei-

tens funktioniert sie, zumindest tendenziell, als Form einer vom Diskurs gereinig-

ten und nicht mehr getrübten wissenschaftlichen Repräsentation von Objekten. 

Drittens ist sie Ausdruck oder Repräsentation der Inhalte des Unbewussten. 

Setzt man diese drei Seinsweisen der Sprache zum klassischen Zeichensche-
ma in Beziehung, so erscheint die Zerstreuung der Sprache als eine förmliche 
Explosion dieses Schemas. In diesem Schema hat das Wort eine doppelte Funk-
tion. Sie ist zugleich Objekt (a2) und Idee (b1): 

        Idee               (Objekt = Idee        ) Ding (WORT)

         a1                 a2        b1          b2

Abbildung 9: Die klassische Zeichenrelation23

Wird die Sprache, infolge der Trübung der Repräsentation, zum Objekt der philo-
logischen Repräsentation, so bedeutet das, dass sie sich als Objekt (a2) verselb-
ständigt hat und aus dem Beziehungsgefüge des Schemas herausgesprungen ist. 
Im Raum dieses Schemas ist das Wort aber auch Idee (b1), die ein Ding zum Ob-
jekt hat und dieses bezeichnet. Doch kann das Ding, gemäß der klassischen 
Metaphysik, entweder ein ausgedehntes Objekt oder eine Aktion des Geistes 
sein. Damit ist das Wort entweder Idee eines außenweltlichen Objekts und somit 
ein Nomen; oder Idee einer Aktion des Geistes („la forme ou la manière de nos-
tre esprit“24) und somit das Verb sein, das die Grundlage für alle Verben abgibt. 
Diese zwei Ausprägungen des Worts als Idee (b1) fallen in der Epoche des Men-
schen auseinander. Nun ist die Sprache einerseits reine und tendenziell vollkom-
mene durchsichtige Form, die den Blick des Erkenntnissubjekts auf die außen-
weltlichen Objekte gewährt. Im klassischen Zeitalter hatte die Sprache als ein 
funktionierendes Ganzes, d.h. als Diskurs, schon von ihrem Wesen her eine arti-
kulatorische Funktion inne und konnte anhand der Nomen ihre eigene Gliede-
rung einsetzen, um die Gegliedertheit der Ordnung der Dinge zur Sichtbarkeit zu 
verhelfen. In der Epoche des Menschen hingegen ist sie als Ganzes auf die reine 
Form der wissenschaftlichen Erkenntnis reduzierbar. Während die Artikulation 
eine Teilfunktion des Diskurses war, ist die Form eine eigenständige Seinsweise 
der Sprache. Andererseits ist die Sprache im anthropologistischen Zeitalter Aus-
druck, das heißt: eine Idee, die den Geist der Sprechenden bezeichnet. Im klassi-
schen Zeitalter hatte das Verb die Fähigkeit inne, die wesenhafte und affirmative 
Aktion des Geistes zu bezeichnen. Jetzt ist die Sprache als Ganzes auf den Aus-
druck des unbewussten Wesens des endlichen Denkens reduzierbar. Während 
also die Affirmation eine Teilfunktion des Diskurses war, ist der Ausdruck eine 

23  „Einleitung“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 946 (modifiziert). 
24  Arnauld/Lancelot (1676): 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 | TEIL III: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

eigenständige Seinsweise der Sprache. Die zwei unterschiedlichen und sich 
gegenseitig ergänzenden klassischen Funktionen des Worts als Idee (b1) verein-
zeln sich, schließen sich gegenseitig aus und fallen aus dem oben dargestellten 
Schema heraus. Im klassischen Zeitalter war die Sprache zugleich Objekt, Idee 
der ausgedehnten Dinge und Idee der Aktion des Geistes. Indem sich diese drei 
Funktionen im Raum der Doppelung der Repräsentation fügten, wurde die Spra-
che zum epistemologisch funktionierenden Diskurs, der sich im obigen Schema 
darstellen ließ. Doch, infolge der Trübung der Repräsentation, vereinzelten sich 
diese drei Funktionen der Sprache, sprangen aus ihrer Fügung im Raum der 
Doppelung der Repräsentation heraus, und schlossen sich gegenseitig aus. Aus 
den drei ineinander gefügten und diskursiv zusammenwirkenden Funktionen 
wurden in der Epoche des Menschen drei unterschiedliche und unvereinbare 
Seinsweisen der Sprache als Objekt der Philologie, als Form der wissenschaftli-
chen Erkenntnis und als Ausdruck des Unbewussten. 

Indem aber schließlich der Raum der Fügung dieser drei Funktionen selbst – 
der Raum der Doppelung der Repräsentation – sich zu einer besonderen vierten 
Seinsweise der Sprache vereinzelte, musste das Schema der klassischen Zeichen-
relation und damit der Diskurs selbst endgültig auseinander fallen. Die vierte 
Seinsweise der Sprache in der Epoche des Menschen ist gewissermaßen ein 
Nachfahre der Doppelung der Repräsentation. Sie ist die Seinsweise der sich 
selbst sprechenden Sprache der Literatur, verstanden als eine seit Marquis de 
Sade aufgetauchte Sprechweise, von der die Sprache der Repräsentation gänzlich 
ins Kraftfeld der Fiktion gestellt wird.

Wie die anderen Seinsweisen der Sprache als Form und Ausdruck ergibt sich 

auch diese letzte aus dem Objektwerden der Sprache. Verdichtet sich die Sprache 

zu einem Objekt der Repräsentation, so büßt sie ihren ehemals reflexiven Charakter 

als Doppelung der Repräsentation ein. Im klassischen Zeitalter implizierte die für 

das Zeichen wesentliche Eigenschaft der „Repräsentativität der Repräsentation, 

insoweit sie repräsentierbar ist“25 ein epistemisch unumgängliches Selbstverhältnis

der Repräsentation, wodurch erst die Einbettung der Repräsentationen in einer wah-

ren Ordnung der Dinge sichtbar, genauer, repräsentierbar wurde. Doch, als sich die 

Repräsentation trübte und sich die Sprache zum Objekt philologischer Repräsenta-

tion verdichtete, transformierte sich das Selbstverhältnis der Repräsentation in das 

Selbstverhältnis der Sprache. Darin liegt die vierte Seinsweise der Sprache, die sich 

in der Epoche des Menschen als die Sprache der Literatur meldet.  

Dieses literarische Selbstverhältnis der Sprache läuft auf eine radikale Aus-
schließung des Primats der Repräsentation hinaus. Indem sich die Sprache auf 
sich zurückwendet und über sich selbst schließt, wird sie zu einer reflexiven 
Überschreitung der Repräsentation. Das hängt eng zusammen mit der Seinsweise 
der Sprache als philologisches Objekt, das sich aus Elementen konstituiert, denen 
eine historische und grammatikalische Materialität zukommt, die der Repräsenta-

25  OD: 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 10: DIE ZERSTREUUNG DER SPRACHE | 249 

tion vorausgeht und ihren empirischen Bedingungsboden bildet. Diese philolo-
gisch-grammatikalischen Elemente gehen in den Raum der Selbstbezüglichkeit 
des literarischen Sprechens ein und konstituieren das „nackte Sprechen“ an der 
Wurzel der philologischen Objektivität der Sprache: „Die Literatur ist die Infra-
gestellung der Philologie (deren Zwillingsgestalt sie gleichwohl ist): sie führt die 
Sprache der Grammatik auf die nackte Kraft zu sprechen zurück, und da trifft sie 
das wilde und beherrschende Sein der Wörter.“26

Der zitierte Text macht auf eine seltsame Ambivalenz im Verhältnis zwi-
schen Literatur und Philologie aufmerksam: Die Literatur ist sowohl „Infragestel-
lung“, als auch „Zwillingsgestalt“ der Philologie. Das liegt an einer eigentümli-
chen Spannung und Ambivalenz im Verhältnis zwischen der Sprache als Objekt 
philologischer Repräsentation und der Repräsentation selbst, aus der sich die 
Doppelrolle der Literatur als Kritik und Wiederholung der Philologie ergibt. Als 
Objekt der Philologie ist die Sprache in einer Empirizität außerhalb der Reprä-
sentation verwurzelt. Als Objekt der philologischen Repräsentation hingegen 
bleibt sie innerhalb des Raumes der Repräsentation.  

Deshalb erscheint die Literatur einerseits wegen ihrer Selbstbezüglichkeit
sowie der die Repräsentation ausschließenden Materialität ihrer philologischen 
Elemente27 als Kritik der Philologie. Denn die Philologie bleibt, trotz der von ihr 
unternommenen ‚Grammatikalisierung‘ der Sprache, auf die Repräsentation ver-
wiesen, da sie die Sprache zum Objekt einer neuartigen wissenschaftlichen Re-
präsentation macht. Andererseits erscheint die selbstbezügliche Sprechweise der 
Literatur als Wiederholung der Philologie, da die Philologie die Sprachfakten auf 
Elemente zurückführt, die der Repräsentation vorausgehen, womit sie, ebenso 
wie die Literatur, den Raum der Repräsentation überschreitet. Die Literatur funk-
tioniert also gleichzeitig als Zurückweisung und Doppelung der Philologie, deren 
Ambivalenz auf den paradoxen Anspruch zurückgeht, die Sprache unter Umge-
hung der Repräsentation zu repräsentieren.

Des Weiteren ist zu bedenken, was im obigen Zitat das „wilde und beherr-
schende Sein der Wörter“ heißt. Dieses Sein der Wörter erscheint als Ziel und Ab-
schluss eines Übergangs von der subjektiven Reflexion „ich denke“ zur fiktionalen 
Reflexion „ich spreche“, die Foucault anderswo als die Wurzel des literarischen 
Sprechens bestimmt28 und die eine ähnliche reflexive Autonomie aufweist wie das 
kartesische Cogito. Denn die „Literatur bricht mit jeder Definition der ‚Gattungen‘ 
als einer Ordnung von Repräsentationen angepassten Formen und wird zur reinen 
und einfachen Offenbarung einer Sprache, die zum Gesetz nur die Affirmation – 
gegen alle anderen Diskurse – ihrer schroffen Existenz hat. Sie braucht also nur 
noch in einer ständigen Wiederkehr sich auf sich selbst zurückzukrümmen, so als 
könnte ihr Diskurs nur zum Inhalt haben, ihre eigene Form auszusagen.“29 Diese 

26 Ibid.: 365. 
27  Siehe Kapitel 9 dieser Arbeit. 
28  Siehe „Ich lüge, ich spreche“ in DA, SW: 54-57. 
29  OD: 366. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 | TEIL III: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Autonomie der Sprechweise der Fiktion beruht auf einer doppelten Loslösung der 
Sprache sowohl vom Sein des Gesagten, als auch vom Sein des Sagenden, durch 
die erst das Sein der Sprache offenbar werden kann. Gerade die Loslösung vom 
Sein des Sagenden führt zu einer eigentümlichen Reflexion ohne Innerlichkeit. „In 
Wirklichkeit ist das Ereignis, welches die ‚Literatur‘ im strengen Sinne des Wortes 
hat entstehen lassen, nur für einen oberflächlichen Blick ein Phänomen der Verin-
nerlichung; es handelt sich eher um einen Übergang ins ‚Außen‘: die Sprache ent-
rinnt der Seinsweise des Diskurses, d.h. der Herrschaft der Repräsentation, und das 
literarische Sprechen entwickelt sich aus sich selbst […] Das Subjekt/Sujet der 
Literatur (das, was in ihr spricht, und das, wovon sie spricht) ist nicht so sehr die 
Sprache in ihrer Positivität [das heißt: ihrer Seinsweise als Objekt der Philologie], 
sondern vielmehr das Leere, in welchem sie ihren Raum findet, wenn sie sich in 
der Nacktheit des ‚Ich spreche‘ aussagt.“30

Im Rahmen dieses Selbstverhältnisses nimmt die Sprache nichts anderes als 
sich selbst zum sagbaren Gegenstand. Darin ist sie also gewissermaßen auch Ob-
jekt, aber nicht Objekt einer wissenschaftlichen Repräsentation, sondern Objekt 
eines bloßen Sprechens, das sich erst seit der Trübung der Repräsentation am 
Ende der klassischen Epoche unter dem Namen „Literatur“ meldet: als „eine 
Sprache, die nichts sagt und nie schweigt“31, weil sie immer nur sich selbst sagt. 
Dabei ist selbst die Bezeichnung „Literatur“ eine Ausgeburt der Epoche des 
Menschen, auch wenn das von ihr Bezeichnete nachträglich auf bestimmte 
Sprachformen aus voranthropologistischen Wissenswelten ausgeweitet wurde, 
die seitdem alle „Literatur“ heißen, ob es sich um epische Werke der griechi-
schen Antike oder frühneuzeitliche Dichtung handelt: „Seit Dante, seit Homer 
gab es in der abendländischen Literatur durchaus eine Form von Sprache, die wir 
heute als ‚Literatur‘ bezeichnen. Aber das Wort ist frischen Datums, wie in unse-
rer Kultur auch die Isolierung einer besonderen Sprache noch jung ist, deren be-
sondere Modalität es ist ‚literarisch‘ zu sein.“32

Die letzte und vierte Seinsweise der Sprache in der Epoche des Menschen ist 
also unter allen die bedeutendste, weil darin eine Tendenz zur radikalen Loslö-
sung von dem Diskurs der Repräsentationen stattfindet. Gewissermaßen voll-
endet sich der Bruch mit der klassischen Epoche, die generell mit der Trübung 
der Repräsentation – und im engeren erkenntnistheoretischen (oder „ideologi-
schen“33) Diskurs mit der Kantischen Kritik – einsetzte, erst in der selbstbezügli-
chen Handlung des literarischen Sprechens. „Auf dem Hintergrund dieses we-
sentlichen Spiels ist der Rest nur Wirkung: Literatur unterscheidet sich mehr und 
mehr vom Diskurs der Ideen, schließt sich in eine radikale Intransitivität ein. Sie 
löst sich von allen Werten, die im klassischen Zeitalter sie zirkulieren lassen 

30  DA, SW: 56. 
31  „Was ist das für eine Sprache, die nichts sagt und nie schweigt und ‚Literatur‘ 

heißt?“ [OD: 370.] 
32 Ibid.: 365. 
33  Siehe Ibid.: 292-299. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 10: DIE ZERSTREUUNG DER SPRACHE | 251 

konnten (der Geschmack, das Vergnügen, das Natürliche, das Wahre), und lässt 
in ihrem eigenen Raum alles entstehen, was dessen spielerische Verneinung si-
chern kann (das Skandalöse, das Hässliche, das Unmögliche).“34

Die „literarisch“ genannte Sprechweise ist somit mehr als eine Kritik der Re-
präsentation. Sie beinhaltet nichts Geringeres als eine Tendenz zur radikalen 
Überwindung der Repräsentation, die sich nicht in der kritischen Suche nach 
einem transzendentalsubjektiven Fundament der Repräsentation außerhalb der 
Repräsentation erschöpft, sondern die Repräsentation vielmehr fiktionalisiert,
indem sie diese innerhalb des Raums der Doppelung einer nur noch sich selbst 
sprechenden Sprache situiert. In anderen Worten: Die Selbstbezüglichkeit des 
literarischen Sprechens lässt das Wahrheitsspiel der klassischen Repräsentation 
auf entscheidende Weise ins Schwanken geraten. Wir kommen noch auf diesen 
Zusammenhang zurück. 

Jedenfalls lässt sich erst einmal die archäologische ‚Logik‘ der Zerstreuung 
der Sprache an der Schwelle zur Epoche des Menschen folgendermaßen zusam-
menfassen. Am Ende des achtzehnten Jahrhunderts kippt die klassische Evidenz, 
dass das Seiende als solches repräsentierbar sei. Das wird am Ereignis der Trü-
bung der Repräsentation offenbar, das zum Zusammenbruch und Abschluss der 
klassischen Episteme führt. Da im klassischen Zeitalter die Sprache nichts ande-
res als die Doppelung der Repräsentation war, ergibt sich aus der Trübung der 
Repräsentation eine bis dahin unbekannte prinzipielle Undurchsichtigkeit der 
Sprache, die sich als eine Abdichtung der vier Schwellen zwischen Sprache und 
Sein manifestiert und die Sprache zum Objekt einer neuartigen (philologischen) 
Repräsentation am Horizont eines neuartigen (anthropologistischen) Wissens 
gerinnen lässt. Ihre prinzipielle Undurchsichtigkeit macht die Sprache als neu-
artiges empirisches Objekt sichtbar.  

Aus dieser neu konstituierten Objektivität ergibt sich jedoch, dass die Spra-
che zum doppelten Hindernis für die neue anthropologistische Erkenntnis wird, 
die folglich nur noch über zwei unterschiedliche Reduktionen der Sprache zu 
sichern ist. Diese Reduktionen finden anhand der zwei Verfahren der Formalisie-
rung und Interpretation statt, deren Einsatz zwei weitere Seinsweisen der Sprache 
impliziert: die Sprache als Form der Erkenntnis und die Sprache als Ausdruck 
des Unbewussten. Wahrend aber sich die Sprache zum Objekt der philologischen 
Repräsentation verdichtet, das aus Elementen besteht, die in einem empirischen 
(philologischen) Fundament außerhalb der Repräsentation verwurzelt sind, ver-
wandelt sich ihre klassische Wesensart als Doppelung der Repräsentation in das 
literarische Selbstverhältnis der Sprache. Fortan vollzieht sich das literarische 
Sprechen als ein sich selbst sprechendes Sprechen, das von ihrer innersten Ten-
denz her einen Gesamteffekt der Fiktionalisierung und Überwindung der Reprä-
sentation zeitigt. 

34 Ibid.: 365-366. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011 - am 14.02.2026, 14:25:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

