La condition humaine
Uber das kritische Interesse am Menschen — Th. W. Adorno

Gerhard Gamm

Das Bestehende kann einzig der begreifen, dem
esum ein Mégliches und Besseres zu tun ist.
(TH. W. ADORNO)

Es gibt gute Griinde, philosophische Anthropologie nicht vorab zu definieren,
allzu weit und vage ist das, was unter ihr befasst wird. Worauf der Terminus
zielt, ergibt sich aus dem Zusammenhang, in den er jeweils gestellt wird. Was
die Kritik der philosophischen Anthropologie bei Adorno betriftt, liegt sie nicht
fein sduberlich, nach Autoren, Positionen, Sparten und Jahreszahlen getrennt,
vor. Ein derartig akademisches Ansinnen entspringe auch eher einer Auffas-
sung, die, kontrir zu seiner, vor allem den Geist eines verdinglichten, klassifika-
torischen Denkens spiegelte, dem es in erster Linie nicht auf die Sache, sondern
auf Ordnung und Verwaltung ankdme. Anthropologiekritik ist keine fiir sein
Denken relevante Kategorie. Sie ist eher das, was in seiner Disziplinengrenzen
uiberschreitenden Analyse der condition humaine beildufig, als Kritik en pas-
sant, abfillt. Nicht selten dient sie der Illustration problematisch gewordener
ontologischer oder anthropologischer Annahmen, ohne passgenau die jewei-
lige Argumentation der philosophischen Widersacher ins Visier zu nehmen.
Vom selbstgesetzten Mafl einer immanent verfahrenden Kritik ist sein Denken
meilenweit entfernt, um dennoch in der Kritik anthropologischer Denkfiguren,
seien sie heroisch-existenziell, christlich-personalistisch oder wissenschaftlich-
anthropologisch, an einen wunden Punkt zu rithren. Es sind nicht selten, wie
die Kritik an der Inhaltsleere eines nicht festgestellten menschlichen Wesens
oder eines Denkens, das nach dem Freund-Feind-Schema operiert, eher Sei-
tenhiebe, >Volten« anlisslich gesellschafts- oder erkenntniskritischer Analysen
des Verhiltnisses von Individuum und Gesellschaft, Personlichkeit und Moral,
Mensch und Metaphysik, dsthetischer Erfahrung und Kunstwerk.

Auf der einen Seite benutzt Adorno das Wort >Mensch« ginzlich unbefan-
gen, in jener, dem Alltagsbewusstsein geldufigen und ausufernden Breite; in

14,02.2026, 07:55:21.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Gamm

jedem Fall unbefangener als eine Reihe von Wissenschaftlern und Philosophen
nach Foucaults berithmt-beriichtigter Rede vom >Verschwinden des Menschenc«
es tun. Auf der anderen Seite kann er keinen Augenblick davon absehen, dass zu
(s)einer Zeit, in der Existenz- und Lebensphilosophie, aber auch der Positivismus
den Ton angeben, »der Mensch« »die Ideologie fiir die Unmenschlichkeit«' ist.

KRITIK DES INTEGRIERTEN BEWUSSTSEINS

Obgleich Adorno immer wieder anthropologische Anleihen macht, er im zwei-
ten Teil der Minima Moralia sogar »Erwigungen [...] gesellschaftlichen und
anthropologischen Umfangs«? in Aussicht stellt, bleibt sein Nachdenken iiber
die >Bestimmung des Menschenc in der modernen Welt von grundsitzlich an-
deren denn fundamentalanthropologischen Erwigungen bestimmt. Es ist ge-
radezu ein Alleinstellungsmerkmal seiner negativen Dialektik, das Schicksal
des modernen Menschen sowohl im Schnittpunkt zwischen Individuum und
Gesellschaft, Natur und Kultur, Sprache und Denken, Vernunft und Geschich-
te, autonomer Subjektivitit und sozialer Realitit als auch zwischen Psycholo-
gie und Soziologie, Erkenntnis- und Gesellschaftstheorie, dsthetischer Theorie
und Moralphilosophie anzusiedeln, d.h. als Reflexion im >Niemandsland« an-
grenzender Gebiete, das in kritischer Distanz zu den etablierten Spielregeln der
Einzelwissenschaften nicht selten Ziindstoff und erhellende Einsichten bietet.

Sein Metier ist eindeutig die »Kritik des Gesamtsystems fugenlos integ-
rierten Bewusstseins«®, und zwar in jener gesellschafts- und moralkritischen
Perspektive, die Max Horkheimer in seiner frithen Auseinandersetzung mit
der philosophischen Anthropologie der 1920er und 3oer-Jahre angestoflen hat,
wenn er das Verhiltnis einer kritischen, d.h. emanzipatorischen, Theorie zur
Anthropologie dadurch kennzeichnet, dass es keinen »stichhaltigen Einwand
der Anthropologie dagegen [gibt, G. G.] schlechte gesellschaftliche Verhiltnis-
se zu Uiberwinden« und dementsprechend die Forderung erhebt: Die »gegen
notwendige historische Verinderungen seit je erthobene Rede, dass die Natur
des Menschen dawider sei, soll endlich verstummen.«*

1 | SoAdorno mitNachdruck im Streitgesprach mit Gehlen. Vgl. Th. W. Adorno, A. Geh-
len: »Ist die Soziologie eine Wissenschaft vom Menschen?«In: F. Grenz, Adornos Philo-
sophie in Grundbegriffen, Frankfurt a.M. 1975, 227.

2 | Th.W.Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben, Frankfurt
a.M. 1970, 11.

3 | Th. W. Adorno, Noten zur Literatur lll, Frankfurt a.M. 1971, 97.

4 | Vgl. M. Horkheimer, »Materialismus und Morale, in: Ders., Kritische Theorie, Bd. I,
hg. v. A. Schmidt, Frankfurt a.M. 1978, 85. Vgl. auch ebd.: »Bemerkungen zur philoso-
phischen Anthropologie«, 227.

14,02.2026, 07:55:21.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

Wann immer wissenschaftliche Theorien, politische Uberzeugungen, phi-
losophische Weltanschauungen oder die Vorurteile des gesunden Menschen-
verstandes die Moglichkeit einer gesellschaftlichen Verinderung dadurch in
Abrede zu stellen versuchen, dass sie die menschliche Natur als an sich seiende
oder unverinderliche ins Feld fiithren, d.h. als eine, die sich unter grundle-
gend verdnderten gesellschaftlichen Bedingungen nicht dndern lisst, erregen
sie den Verdacht der Kritischen Theorie, insbesondere dann, wenn diese phi-
losophischen oder wissenschaftlichen Versatzstiicke auch politisch opportun
genutzt werden kénnen, um eine gesellschaftsverindernde Kritik zu unterdrii-
cken oder ganz aus dem Felde zu schlagen. Schon in einem Aufsatz aus dem
Jahre 1930 heifdt es: »Was unverdnderlich ist an der Natur, mag fiir sich selber
sorgen. An uns ist es, sie zu verindern. Einer Natur aber, die tritbe und schwer
in sich beharrt, ist fiiglich zu misstrauen.«® Dazu schreibt Alfred Schmidt— der
Kritischen Theorie um Horkheimer und Adorno eng verbunden: »Dieser frithe
Einspruch gegen die gdngige Rede von der nun einmal so seienden Natur, ins-
besondere des Menschen, die es verhindere, das Gliick aller zu verwirklichen,
nimmt die spitere, philosophisch durchgefiihrte Kritik an den verschiedenen
Invariantenlehren offizieller Ontologie vorweg.«® Ihre Lehre vom »Zeitkern der
Wahrheit« legt darauf nachdriicklich Wert, nicht nach dem zu urteilen, »was
iiber der Zeit ist, sondern nach dem, was an der Zeit ist.«’ Eine vergleichbare
Kritik richtet sich gegen die scheinheilig kulturkonservativen Programme, die
besagen, bestimmite gesellschaftliche, auf weitere Demokratisierung zielenden
Experimente hitten deshalb keine realistische Chance auf eine Verbesserung
der Lage, weil sie die Menschen, wie sie nun einmal seien, tiberforderten.

Mit beinahe utopisch-blochischem Pathos bestehen Adorno und Horkhei-
mer darauf, dass nicht vorab entschieden werden kann, welche Méglichkeiten
noch in der »endlichen verniinftigen Natur« der Menschen schlummern, die
nach Fichtes schénem Wort »nur angedeutet« ist. »Zu sagen, was der Mensch
sei, [ist] absolut unmdglich.«® Erst in der Auseinandersetzung mit den je be-
stimmten Formationen des Gesellschaftlich-Geschichtlichen ldsst sich iiber
die Moglichkeiten seiner Einrichtung urteilen. Wir konnen nicht absehen, was
aus dem Menschen wird, aber doch wissen, dass der bis ins Innerste seiner

5 | Th. W. Adorno, Moments musicaux, Frankfurt a.M., 160.

6 | A.Schmidt, »Adorno - ein Philosoph des realen Humanismus, in: Theodor W. Ador-
no zum Gedachtnis, hg. v. H. Schweppenhéauser, Frankfurt a.M. 1971, 56.

7 | M. Horkheimer, Nachtrag (zu Traditionelle und kritische Theorie), in: Ders., Kriti-
sche Theorie Bd. I, hg. v. A. Schmidt, Frankfurt a.M. 1968, 198. Vgl dazu: G. Gamm,
»Vom »Zeitkern der Wahrheit.. Anmerkungen zur Geschichte und Wahrheit in der Kriti-
schen Theorie«, in: Angesichts objektiver Verblendung, hg. v. G. Gamm, Tiibingen 1985,
229-252,

8 | Th. W. Adorno in: F. Grenz, Adornos Philosophie, a.a.0., 228.

14,02.2026, 07:55:21.

139


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Gerhard Gamm

Psyche durch das Geschichtlich-Gesellschaftliche geprigt ist; und dass er nach
beiden Seiten offen und verinderbar ist, »auch nach der negativen.«’ Was iiber
ihn als Gegenstand der Anthropologie gesagt werden kann, hingt wesentlich
vom Stand seiner Vergesellschaftung ab. Dieser wiederum verweist auf ge-
schichtsphilosophische Prasuppositionen, ohne die keine Gesellschaftstheorie
auskommt.”

Conditio humana — mit einem Akzent auf conditio — ist daher der in jeder
Hinsicht fiir Adornos Denken treffende Begriff. Er verweist auf den Menschen
im Schnittpunkt psychischer und leiblicher, kognitiver und normativer, phy-
sischer und metaphysischer, fachlicher und auflerfachlicher, verwaltungs-
technischer und gesellschaftskritischer Umstinde (Anspriiche, Erwartungen,
Definitionen usf.), d.h. differentieller Synthesen, die temporal wie situativ und
sinnkritisch in stindiger Verschiebung begriffen sind: Wo allgemein vom
Menschen die Rede ist, muss conditio posthumana gedacht werden.

Im Zentrum der Kritischen Theorie steht der Gedanke, dass sich der
Mensch in titiger Auseinandersetzung mit den materiellen und kulturellen,
politischen und moralischen Bedingungen seiner Existenz verdndere.

Adorno teilt mit der Kritischen Theorie die Uberzeugung, dass in der spit-
kapitalistischen Industriegesellschaft das »aufgeschlagene Buch der menschli-
chen Wesenskrifte« (Marx) griindlicher studiert und verstanden werden kann
als es Marx, an dem sie sich orientieren, nahelegt: Uber das, was der Mensch
ist, iiber seine Bediirfnisse und Habitualisierungen, seine Rollen und Sensibi-
lititen, seine Moral und sein Recht, seine Intelligenz und seine Traume, tiber
sein Streben nach Individualitit und Autoritit, iiber Kultur und Kunst erhalten
wir Aufschluss durch die gesellschaftlichen Produktionsverhiltnisse und Pro-
duktivkriafte — selbst Gesellschaft und Lyrik, die fremden Welten anzugehéren
scheinen, sind nicht nur Anathema fiir einander. Die Annahme eines mensch-
lichen An-Sich-Seins, einer Wesensnatur des Menschen, ist unnétig; sie steht
iiberdies in der Gefahr, den einen oder anderen Zug der menschlichen Natur
zu hypostasieren. Aufschlussreicher ist es, psychische Erfahrungen und ge-
sellschaftliche Erwartungen, die individuellen Formen des Umgangs mit sich
und die sozialen Verkehrsformen — Rollen, Rituale, Rechte und Pflichten der
Gesellschaft usf. — in Beziehung zu setzen. Sie kénnen zeigen, welche Paral-
lelen oder abweichende Verinderung zwischen den Strebens- und Affektlagen
des Einzelnen und den Leistungsbilanzen der Gesellschaft stattgefunden, wel-
che Spuren der Ideologie eine von der Grammatik des Tauschwerts beherrsch-

9 | Ebd., 228.

10 | Zum Verhéltnis von philosophischer Anthropologie und Gesellschaftstheorie bzw.
Geschichtsphilosophie vgl. G. Gamm, »Zeit des Ubergangs. Zur Sozialphilosophie der
modernen Welt«, in: G. Gamm, A. Hetzel, M. Lilienthal, Hauptwerke der Sozialphiloso-
phie, Stuttgart 2001, 13-18.

14,02.2026, 07:55:21.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

te Welt hinterlassen haben. Auch lassen sich im Wissen darum kollektive Lern-
prozesse organisieren, die, wie schwierig sie auch in die Realitit umzusetzen
sind, nicht ganz ohne Hoffnung auf Erfolg bleiben miissen. Nur sei nicht vorab
zu entscheiden, wie dieser Weg auszusehen, welche gesellschaftliche Konkre-
tion das Ziel einer befreiten Menschheit zu erfahren hat.

Leitend bleibt in allem Marxens These: Das menschliche Wesen sei kein
»dem einzelnen Individuum innewohnendes Abstraktums, keine »die Indivi-
duen natiirlich verbindende Allgemeinheit«, sondern »das ensemble der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse«, das es, wie es in den Thesen iiber Feuerbach heifit,
in ihrer »Selbstzerrissenheit« zu erfassen gilt."!

Die Kritik richtet sich insgesamt gegen die fragwiirdige Annahme einer
einheitlichen »Grundstruktur des Menschseins« (M. Scheler), die als tragende
Basis aller geschichtlich wirksamen Formationen von Kultur und Gesellschaft
angesetzt wird."? Dass alle Menschen denken, fiithlen, wollen, dass sie essen
und trinken miissen; dass sie zu verniinftigem Handeln und aufrechtem Gang
befidhigte Wesen sind, die von Geburt an auf andere angewiesen sind und bei
Gelegenheit des Umstands, dass sie sterben miissen, eine Vielzahl von Mythen,
Erzihlungen und Begribnisriten ausgebildet haben usf., all das muss in seiner
abstrakten Allgemeingiiltigkeit nicht bestritten werden, es ist »miifig« (Ador-
no). Von Interesse ist, wie und in welchem Umfang die Denk- und Lebensfor-
men des Einzelnen, seine Bediirfnisse und Wiinsche, seine wissenschaftlichen
und isthetischen Erfahrungen von dem in den Produktionsverhiltnissen und
Produktivkriften inkorporierten gesellschaftlichen Allgemeinen bestimmt
sind: Welche Griinde und Ursachen konnten dafiir ausschlaggebend sein, dass
die Menschen spitkapitalistischer Gesellschaften — in einem Akt autoaggres-
siver Selbstverleugnung — selbst noch dahin gelangen, sich das Bewusstsein
der Versagung (ihrer Wiinsche, Interessen, Unrechtsempfindungen, Scham-
gefiihle usf) zu versagen? Warum setzen sich die Menschen nicht gegen ihre
Unterdriicker zur Wehr? Warum akzeptieren sie Verhiltnisse sozialer und
materieller Ungleichheit, die ein wahrhaft freies und erfiilltes Leben hinter-
treiben? Wie konnten die Menschen trotz aller Bedingtheiten durch das All-
gemeine, d.h. den gesellschaftlichen >Verblendungszusammenhang< dennoch

11 | K. Marx, »Thesen lber Feuerbach«, in: Marx, Engels, Werke, Bd. 3, Berlin 1962, 6.
12 | »Die Aufgabe, die Max Scheler der Anthropologie gestellt hat, genau zu zeigen,
wie aus der Grundstruktur des Menschseins [...] alle spezifischen Monopole, Leistun-
gen und Werke hervorgehen: so Sprache, Gewissen, Werkzeug, Waffe, Ideen von Recht
und Unrecht, Staat, Fihrung, [...] Kiinste, Mythos, Religion, Wissenschaftlichkeit und
Gesellschaftlichkeit: - diese Aufgabe ist unméglich.« M. Horkheimer, »Bemerkungen zur
philosophischen Anthropologie«, in: Ders., Kritische Theorie, Bd. 1, a.a.0., 202.

14,02.2026, 07:55:21.

141


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Gerhard Gamm

an den >Trug< heranreichen, den es im Ganzen verbreitet und sich aus der
selbst- wie fremdverschuldeten Unmiindigkeit befreien?

ENTSUBJEKTIVIERTE SUBJEKTIVITAT: LA CONDITION POSTHUMAINE

Adornos Ausgangspunkt ist seine allgemeine Diagnose von der »Abdankung
des Subjekts«, vom zweiseitig reflektierten »Ende des Individuums«, die Ador-
no in einer gleichsam philosophisch-ideellen, also begrifflichen und histo-
risch-realen Parallelaktion zu bedenken gibt. Seine Analyse der »Auflésung
des Subjekts«! bezieht sich einerseits auf die traditionelle Formation philo-
sophischer Kategorien wie Person und Individualitit, Subjekt und Existenz,
Ich und Selbstbewusstsein, inklusive ihrer Kritik: als an sich seiende, substan-
tielle, d.h. die Wesensnatur des Menschen spiegelnde Groflen. Sie richtet sich
andererseits darauf, dass die u.a. im Subjektdenken angezielte Individualitit
unter den realen Bedingungen spitkapitalistischer Verhiltnisse immer weiter
an Bedeutung verliert. Die Menschen werden im Berufsalltag von Angestellten
und Vorgesetzten zu »Masken tragenden Antagonismen« oder als Arbeiter zu
»Anhingseln der Maschinerie«.”®

Im Ausgang von Kant und Hegel, Marx und Kierkegaard gehért es zu den
faszinierenden Seiten von Adornos Philosophie, stindig mit der Wahrneh-
mung beider Perspektiven zu spielen, die eine an der anderen zu spiegeln,
um sie mal stirker, mal schwicher vermittelt ineinander aufgehen zu lassen.
Die Arbeit am philosophischen Begriff des (menschlichen) >Subjekts< geht mit
Beobachtungen und Deutungen des gesellschaftlichen Schicksals des moder-
nen Individuums einher. Uber beide Begriffe wird stindig in ihrer Vermittelt-
heit nachgedacht. Das Denken lisst sich davon leiten, dass sich Philosophie

13 | Jenseits des Rheins lautet die Standardfrage (des westlichen Marxismus’ in den
1960er und 70er Jahren): »Weshalb k&mpfen die Menschen fiir ihre Knechtschaft als
ginge es um ihr Heil?« So Gilles Deleuze und Félix Guattari im Anti-Gdipus. »Das Prob-
lem, das wir [die Intellektuellen, G. G.] uns stellen«, heifit es bei Roland Barthes 1971,
»lautet: Wie Iasst es sich bewerkstelligen, dafd die beiden grofen Episteme der Mo-
derne, die materialistische und die freudsche Dialektik wieder zusammenkommen [...]
und ein neues menschliches Verhéltnis produzieren [...]?« Das Joch der Gesellschaft,
schreibt der Soziologe Peter L. Berger, scheint fiir die meisten Menschen leicht zu tragen
zu sein. Woher kommt das? »Weil wir meistens genau das begehren, was die Gesell-
schaft von uns erwartet.« So die beste und bestbeglaubigte Antwort der Gesellschafts-
wissenschaften in den friihen 60er Jahren.

14 | Adorno, Minima Moralia. a.a.0., 8.

15 | Th. W. Adorno, Aufsdtze zur Gesellschaftstheorie und Methodologie, Frankfurt
a.M. 1970, 138.

14,02.2026, 07:55:21.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

einzig »als Kritik, als Widerstand gegen die sich ausbreitende Heteronomie«
rechtfertigen lasse: gegen politische und 6konomische Tendenzen, »die in der
gesamten Welt von innen und auflen Freiheit abdrosseln«; dass sich »deren
Gewalt [...] bis tief in die philosophischen Argumentationszusammenhinge
hinein« fortsetzt: »Was im Innern des Begriffs sich vollzieht, darin erscheint
stets auch etwas von der realen Bewegung.«'® Bestimmend ist die (marxsche)
Idee kritischer Selbstverstindigung im Horizont einer mit Vernunft und Frei-
heit verstrickten Gesellschafts- und Sozialgeschichte. »Freiheit und Vernunft
sind nonsense ohne einander. Nur insoweit die Wirklichkeit transparent auf
die Idee der Freiheit, also auf die reale Selbstbestimmung der Menschheit ist,
kann es fiir verniinftig gelten.«?”

ENTSUBJEKTIVIERTE SUBJEKTIVITAT: |. DAS SCHICKSAL
DES INDIVIDUUMS UNTER SPATKAPITALISTISCHEN BEDINGUNGEN

Die Individualitit, die sich die Menschen wiinschen oder beanspruchen zu
sein, ist angesichts eines objektiv vorgingigen Funktionszusammenhangs der
Gesellschaft nicht mehr der Rede wert. Ihr Streben nach Authentizitit und
Einzigartigkeit vollzieht sich in den Bahnen kulturindustrieller Fertigung. Fiir
das ausgezeichnet je Einzelne einer Person gibt es entsprechende, am Flief3-
band gefertigte Schablonen; nur — massenweise produzierte Individualitit
ist keine, sie ist Mainstream. Auch dort, wo der Einzelne verantwortlich ge-
macht wird, ist fraglich, inwieweit er es wirklich ist. Verantwortung ist ein
gesellschaftlicher Mechanismus, sich stindig als eine durch soziale Verant-
wortungsiibernahme individuierte Person prisentieren zu miissen. Die spit-
kapitalistische Gesellschaft wie eine formal bleibende Soziologie reduziert das
Individuum tendenziell auf ein »blofes Exemplar der Gattung [...], auf das es
nicht mehr so sehr ankommt.«® Der Rede von >Individualitiit« haftet selbst bei
denen, die sie gegen die Ubermacht des schlecht Allgemeinen zu verteidigen
suchen, etwas Ideologisches an. Der »unteilbare«, einzigartige Mensch ist fiir
Adorno weitgehend das Resultat von Vergesellschaftungsprozessen, die sich
in ihrer medialen Natur stindig zum Verschwinden bringen; und dartiber hi-
naus die penetrante Illusion erzeugen, man konne inmitten der Gesellschaft

16 | Th. W. Adorno, Eingriffe. Neun kritische Modelle, Frankfurt a.M. 1970, 18.

17 | Th. W. Adorno, Drei Studien zu Hegel, in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 5,
Frankfurta.M. 1970, 288.

18 | Th. W. Adorno, Soziologische Exkurse. Nach Vortrdgen und Diskussionen, Frank-
furta.M. 1972, 45.

14,02.2026, 07:55:21.

143


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Gerhard Gamm

»individuell« oder »authentisch« sein. Eher gilt: »Je weniger Individuen, desto
mehr Individualismus.«®

In ihrem reaktiondren Denken erreichen Existenzphilosophen oft genug die
Einsicht in den Verfall der Individualitidt und die Krise der Gesellschaft: »Flach-
heit, Glaubenslosigkeit, Substanzlosigkeit«, »menschliche Leere«, »neurotische
Schwiche« usf. sind beliebte Charakteristika ihrer Mensch- und Welt-Betrach-
tung. Es ist aber »der Sinn ihres Verdammungsurteils, lieber noch es [das In-
dividuum, G. G.] selber zu opfern als Kritik am gesellschaftlichen principium
individuationis zu iben. Thre Polemik ist als halbe Wahrheit schon die ganze
Unwahrheit.«*

Adornos Augenmerk richtet sich ganz auf die Vermittlungsprozesse, auf
die (durch Ausmerzung bedrohte) Differenz von Individuellem und Allgemei-
nem, die aufeinander verweisen, ohne jemals miteinander identisch zu sein.
Im Unterschied zu der ans Ende gelangten buirgerlichen Gesellschaft, welche
die Differenz von Vernunft und Individualitit in Recht und Moral, Wirtschaft
und Unternehmertum, staatlicher und gesellschaftlicher Kontrolle auf pro-
duktive Weise auszutragen versuchte, verdunkelt sich, wie an vielen Zeichen
der Zeit und ihren gesellschaftlichen Erscheinungsformen abzulesen ist, das
Bild im 20. Jahrhundert, dem »Zeitalter der Extreme« (Eric Hobsbawm) dra-
matisch: Die faschistischen Vernichtungslager gehoren ebenso dazu wie die
Weltkriege und andere unvorstellbar grofle Verbrechen — von Hiroshima bis
Kolyma. Die Kulturindustrie tut das ihre, die Bewusstseins- und Gefiihlsla-
gen der Menschen so zu >modelns, dass sie willfihrig dem obrigkeitsstaatlich
verordneten Rassenwahn, der Verfolgung von Minderheiten und den gleich-
geschalteten Medien folgen. Auch der in den Zeiten des >Kalten Krieges< demo-
kratisch kaum geziigelte und zu ziigelnde Kapitalismus zeigt sich stets auf dem
Sprung, ein totaler Uberwachungsstaat zu werden und - in Krisenzeiten — mit
Notstandsgesetzen zu regieren. Er nimmt vor allem an der gesellschaftlich ver-
wertbaren Arbeits- wie Kaufkraft des Einzelnen ein Interesse und lisst ihm an-
sonsten die Illusion, mit seinem formaldemokratisch verbiirgten Stimmrecht
etwas bewirken zu kénnen. In letzter Instanz ist es die Rationalitit des Tausch-
werts, die in Form des Kaufs und Verkaufs von Waren — inklusive der mensch-
lichen Arbeitskraft — verstirkt in die menschlichen Beziehungen Einzug hilt,
die Menschen einander wie Dinge behandeln ldsst und weiter die »btirgerliche
Kilte« einzurichten hilft, die schon in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
mit in die politische und moralische Katastrophe des Faschismus gefithrt hat.”!

19 | Ebd., 48.

20 | Adorno, Minima Moralia, a.a.0., 196.

21 | »Man hatte geglaubt, dass die humanistischen Ideale, dass Museen und Theater
ein Schutz wéren gegen das Unmenschliche. Aber es hat nicht nur nicht geschitzt,
sondern die Barbarei kam aus dem Boden der hochsten Kultur selbst. Wahrend man in

14,02.2026, 07:55:21.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

In all dem wird das Individuum entweder wortwdrtlich abgeschafft oder der
triigerische Schein verbreitet, andere als betriebsbedingte Ursachen der Sys-
temerhaltung seien fiir seine Fortexistenz verantwortlich.

Die >integrierte< oder >funktionale« Gesellschaft bemichtigt sich der Men-
schen derart, dass sie ihr nur wenig Widerstand entgegensetzen kénnen: »Es
bediirfte der lebendigen Menschen, um die verhirteten Zustinde zu verin-
dern, aber diese haben sich so tief in die lebendigen Menschen hinein auf Kos-
ten ihres Lebens und ihrer Individualitit, fortgesetzt, dass sie jener Spontanei-
tit kaum mehr fihig scheinen, von der alles abhinge.«*

Diese Diagnose iiber den prekiren Zustand des menschlichen Subjekts
unter spitkapitalistischen Bedingungen stellt Adorno ein ums andere Mal.
Dabei ist das Subjekt »das einzige Potential, durch das diese Gesellschaft sich
indern kann und in dem zwar alle Negativitit des Systems sich speichert, zu-
gleich aber durch das, was iber das System, so wie es heute nun mal ist, hin-
ausweist.« Die Ambivalenz dieser Situation rithrt u.a. daher, dass die »innere
Vergesellschaftung« nicht bruchlos gelingt. Sie briitet psychosoziale und psy-
chosomatische Konflikte aus, »die sowohl das erreichte zivilisatorische Niveau
bedrohen wie positiv dariiber hinausweisen.«** Entsprechend lautet die wieder-
kehrende Formel: »Individualitit ist sowohl Produkt des Drucks wie das Kraft-
zentrum, das ihm widersteht.«**

Aufschlussreich ist diese Denkform mit Blick auf Freud. Das Modell, das
beide verwenden, lisst sich am besten dadurch kennzeichnen, dass sie das
Subjekt (das Ich, Individuum usf)) als Teil (des psychischen und gesellschaft-
lichen Systems) und als mehrfach determinierte Grenze betrachten.

Als Teil ist das Ich die Resultante der lebensgeschichtlichen Auseinander-
setzungen innerhalb des psychischen Apparats bzw. der durch die Erwartun-
gen und Zwinge des gesellschaftlichen Systems hervorgebrachten Ordnung.
Das Ich dient, wie es bei Freud heifst, zum »Behuf der Regelung der Dinge mit
der Aullenwelt«, es verkérpert den Realititssinn, den es gegeniiber den An-
spriichen des Uber-Ichs wie den Triebwiinschen zu behaupten sucht; auch in
dem Sinn, dass es sich innerhalb der Grenzen des gesellschaftlichen Systems,
in dem es lebt, zurechtfinden muss. Es muss sich anpassen, sich in seinen In-
teressen und Wiinschen von einem Sinn fiir die Realitit(en) leiten lassen. Als
Teil des psychischen wie gesellschaftlichen Systems, ist es das »angepasste,
»gut integrierte« usf., auf seine psychischen wie sozioSkonomischen Funk-

Minchen Debussy gespielt hat, konnte man nebenan das Schreien héren aus den Ziigen
nach Dachau.« George Steiner, in: Die Zeit, Interview mit G. Steiner, 16.04.2014, 45.
22 | Th. W. Adorno, Soziologische Schriften 1, Gesammelte Schriften, Bd. 8, Frankfurt
a.M. 1972, 18.

23 | Adorno, Soziologische Exkurse, a.a.0., 36.

24 | Th. W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966, 279.

14,02.2026, 07:55:21.

145


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Gamm

tionen (der Selbsterhaltung) abgestellte Individuum. Es ist das Sub-jekt, das
Unterworfene.

Das Individuum ist auch die Grenze sowohl fiir den Ableitungszusammen-
hang, d.h. die wissenschaftliche Erklirung, mit der sein Verhalten als Aus-
fluss gesellschaftlicher Determinanten wie institutionalisierter Zwinge und
Erwartungen betrachtet werden kann, als auch im Blick auf jene Widerstands-
potentiale, die es — wie neurotisch auch immer — unter dem Druck der Ver-
hiltnisse ausbildet. Die Grenze artikuliert sich im Widerstand, psychisch wie
gesellschaftlich, im Denken wie in der Realitit, im neurotischen Symptom wie
im sozialen Protest.

Die Pointe der freudschen Konzeption des Ichs (als Reprisentant der Reali-
tit) ist die, es ebenso als Ort der Selbstreflexion wie als Sitz des Widerstandes (qua
Verdringung) anzusetzen. Im Unterschied zu einer langen philosophischen
und kulturellen Tradition, die das Ich als autonomes Vernunftsubjekt, als Ins-
tanz der Befreiung und des Wissens betrachtet hat, ist es fiir Freud gleichzeitig
der Ort der Kritik und der (unbewussten) Selbstzensur: der Ort der Aufkla-
rung, des Diskursiven, des Wissens und der Verdringung. Das Ich kann etwas
nicht wissen wollen und bleibt dennoch einzig die Instanz, durch die dasjeni-
ge, was verdringt wurde, bewusst werden kann. Ich ist ein Ort der Mischung,
an dem das, was auf dem Schirm des Bewusstseins transparent wird, mit dem
verquickt bleibt, was vom Ich verdringt wurde.

Diese Logik von Teil und Grenze ist ein Modell des Denkens, das Adorno
immer wieder in Anschlag bringt, um die prekire Stellung des Individuums
im Verhiltnis zur Gesellschaft zu denken: das am »herrschende[n] Unwesen
der Kultur [...] selber genug teilhat, um [...] aus dieser Teilhabe Krifte« zu zie-
hen, »sie zu kiindigen«.”

ENTSUBJEKTIVIERTE SUBJEKTIVITAT: Il. DAS ZWIESPALTIGE ENDE
DES SUBJEKTS, PHILOSOPHISCH

Mit dem geschichtlichen Ende des Individuums oder der Auflésung der Sub-
jektformation(en) der biirgerlichen Gesellschaft zerfallen fiir Adorno auch die
philosophisch relevanten Begriffe wie Subjekt, Person, Individualitit, Selbst
usf,, die im Aufstieg der biirgerlichen Gesellschaft von der Philosophie auf-
genommen und — in einem teils emanzipatorischen Sinn — zur Explikation des
Verhiltnisses von Mensch und Welt genutzt worden sind. Sie haben geholfen,

25 | Adorno, Minima Moralia, a.a.0., 27. »Nur dadurch, dass der Einzelne die
Objektivitat in sich hineinnimmt und [...] bewuft, ihr sich anpasst, vermag er den
Widerstand gegen sie auszubilden.« Th. W. Adorno, Stichworte. Kritische Modelle 2,
Frankfurt a.M. 1969, 56.

14,02.2026, 07:55:21.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

den Weg der Menschheit aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit zu ebnen.
Angesichts der Krisen und Katastrophen im 20. Jahrhundert erweisen sie sich
als immer weniger tragfihig.

Die Rede vom >Ende des Individuumsc« zielt also auf zweierlei, zunichst auf
die Annahme (Diagnose), das Subjekt bzw. das Individuum als Triger der Re-
flexion habe als philosophische Kategorie ausgedient, auch, weil sich kein ge-
sellschaftliches Subjekt, keine Klasse, mehr angeben lasse, das Menschheits-
projekt eines von Angst und Arbeitslosigkeit, Klassenschranken und sozialer
Ungleichheit befreiten Lebens voranzubringen, es aus den Fingen des entfes-
selten Industriekapitalismus zu befreien. Sein philosophischer Gebrauch sei
auch deshalb prekir, weil er mehr verspreche als zuletzt mit diesem Begriff
eingelost werden kann. Dafiir werden von Adorno unterschiedliche Griinde ins
Feld gefiihrt. So sei die philosophische Vorstellung vom verniinftigen Subjekt
— gerade im Denken der Neuzeit — selbst derart von Macht- und Herrschafts-
anspriichen, von abstrakten Gleichheits- und Identititsforderungen durch-
setzt, dass sich seine Verwendung fast von selbst verbiete. Aufs Ganze gesehen
lauft die Kritik am Subjekt auf die Beobachtung einer radikalen Entmachtung
des selbstindigen und selbstverantwortlichen Subjekts bzw. Ichs hinaus, das
schon zuvor durch Marx (Charaktermaske), Nietzsche und Freud (Grammatik/
Triebokonomie) empfindliche Einbuflen an Freiheit erlitten hatte.

»Subjekt« als philosophische Kategorie erscheine deshalb verdichtig, weil
sich in seine kulturelle Verwendung — denotativ wie konnotativ — ideologische
Bedeutungen eingeschlichen hitten; am Begriff der »Person« und der »Per-
sonlichkeit« lasse sich das ebenso gut ablesen? wie am Begriff der Autonomie,
dessen positiv annoncierter Gebrauch auch dann noch auf Selbstbestimmung,
Selbstindigkeit und die freie Entfaltung der Persénlichkeit deute, wenn der »Be-
griff des autonomen Subjekts [...] von der Realitit lingst kassiert«” worden sei.

Uberhaupt vereinseitige der Idealismus den Blick auf die menschlichen
Subjekte. So nah Adorno zeitlebens Kant und dem Deutschen Idealismus ge-
standen und sie als kritische Autorititen akzeptiert hat —, in dieser Form eines
Denkens in den Kategorien von Identitit und Herrschaft, kénne man nicht
mehr #iber die Bestimmung, »was ich selbst bin«, urteilen: Ich »selbst will
selbstindig — nicht an einem anderen und durch ein anderes, sondern fiir mich
selbst etwas sein, und will als solches selbst der letzte Grund meiner Bestim-
mungen sein [...]. Ich will der Herr der Natur sein, und sie soll mein Diener
sein; ich will einen meiner Kraft gemifen Einfluss auf sie haben, sie aber soll

26 | Vgl. ebd. die »Glosse iiber Persdnlichkeit«, 51ff.
27 | Th. W. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit, Vorlesungen, hg. v.
R. Tiedemann, Frankfurt a.M., 2001, 14.

14,02.2026, 07:55:21.

147


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Gamm

keinen haben auf mich.«*® Fichtes vom Pathos des Aufbruchs zu einer neuen
Zeit zehrende Subjektvorstellung hat sich anderthalb Jahrhunderte spiter fast
ins Gegenteil verkehrt: »Was dem Subjekt als ein eigenes Wesen erscheint,
und worin es gegeniiber den entfremdeten gesellschaftlichen Notwendigkeiten
sich selbst zu besitzen meint, ist gemessen an jenen Notwendigkeiten blof3e
lusion.«*’. Auch vereinseitige der unbedingte, restlos egozentrische und ver-
fugungswiitige Wille, tiber sich selbst und die anderen, iber die innere wie
duflere Natur zu herrschen, die Freiheit in einer Form, die sie nur in verding-
lichter Gestalt als >Kontrolle iiber< akzeptiere.

Die Lebensgeschichte jedes Einzelnen ist eine einzige Kette endloser Ver-
mittlungs- und Anpassungsleistungen, in die, wer iiberleben will, sich schi-
cken muss. In freier Ubersetzung kénnte man sagen, liegt Adornos Unbeha-
gen gegeniiber dem Idealismus darin begriindet, dass die Aufklirung, die
Hegel mit dem Begriff der Vermittlung verspricht, in einem wichtigen Punkt
eine Tduschung, mindestens keine der Realitdt entsprechende Beschreibung
moderner Gesellschaften ist. Diese kennen vor allem eine Form von Vermitt-
lung, und das ist die der Anpassung, wihrend (der marxistisch eingefirbte)
Hegel und die Folgen sie — geradezu utopisch — als ein auf allen Ebenen oder
Lebensplattformen wirksames Prinzip, d.h. als verniinftige Verhiltnisse
schaffendes Durcharbeiten (selbst-bewusst machende Arbeit, Bildung, Kultur
ust.) konzipiert haben.

Die interne Kritik des philosophischen Begriffs steht im engen Zusam-
menhang mit der auf die gesellschaftlichen Verhiltnisse zielenden Zeitdiag-
nose, nach der die Entscheidungsspielrdume des Einzelnen enger, die sozialen
und dkonomischen Partizipationen aufs AufRerste beschrinkt wiirden. Alles
in allem sei das Individuum eine bloRe Nummer der verwalteten Welt. Adorno
folgert entsprechend: »Die gegenwirtige Ohmacht des Individuums — aller In-
dividuen« miisse daher zum Ausgangspunkt sowohl der Philosophie wie der
Gesellschaftswissenschaften gemacht werden.*

Fiir Adorno laufen Begriffsexplikation und gesellschaftliche Wandlungs-
prozesse — trotz gewisser Ungleichzeitigkeiten und unterschiedlicher Exis-
tenz- bzw. Betriebsmodi — parallel, mit gewaltigem Uberhang auf der Seite des
Systems, das dem Denken und Handeln der Individuen, den Alltagsakteuren
wie der Wissenschaft und der Philosophie, nur wenig Chancen bietet, ihr zu
entkommen.

28 | J. G. Fichte, Die Bestimmung des Menschen, in: Fichtes Werke, Bd. Il, hg. v. |. H.
Fichte, Berlin 1971, 191ff.

29 | Th. W. Adorno, Aufsétze zur Gesellschaftstheorie und Methodologie, Frankfurt
a.M. 1970, 36.

30 | Ebd., 55.

14,02.2026, 07:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

Aber: Nichts liefe seinem Denken des »realen Humanismus« so sehr zu-
wider, wie das Individuum kurzerhand abzuschaffen oder Humanitit pau-
schal zu verwerfen, nur weil sie sich ohnehin nicht mehr retten lieRen: »Kritik
am Individuum meint nicht dessen Abschaffung.«*! Die reale Abschaffung —
wissenschaftlich (durch entsprechende Konzepte) wie gesellschaftlich (durch
radikale Funktionalisierung) — zu beférdern, wire zynisch, sie beglaubigte
nur nachtriglich Hegels gegen das Gliick des Einzelnen gerichteten Satz:
die Weltgeschichte sei das Weltgericht. Gekettet an »das blinde Prinzip der
Selbsterhaltung« ist die »Liquidation des Ichs das, was am meisten zu fiirch-
ten ist.«

Die gegenwirtig iiber das Individuum verhingte Ohnmacht l4sst sich Ador-
no zufolge weder als eine gesellschaftlich hinzunehmende Tatsache auffassen,
noch sollte man aus ihr eine anthropologische Invariante, z.B. die einer uni-
versellen Schutz- und Hilfsbediirftigkeit, machen, die aufgrund einer generel-
len Ungesichertheit der menschlichen Existenz »oberste Fithrungssysteme«
oder »Institutionen«, wie A. Gehlen spiter sagt, briuchte, um den Menschen —
diese Schwiche kompensierend — den notwendigen sozialen und moralischen
Gegenhalt zu verschaffen.*

31 | Ebd., 60.

32 | Th. W. Adorno, Metaphysik. Begriff und Probleme, Vorlesungen, hg. v. R. Tiede-
mann, Frankfurt a.M. 1998, 169. In einem weiteren Sinn gehdren fiir Adorno die Exis-
tenzphilosophie (J.-P. Sartre, K. Jaspers u.a.) und die Existentialontologie M. Heideg-
gers auch in den Kontext einer philosophisch-anthropologischen (heroisch-existentiel-
len) Bemihung um den Menschen - wie (iberhaupt alle Philosophie, die 6ffentlich den
Anspruch erhebt, Bedeutendes iber den Sinn des Menschseins sagen zu konnen - auch
dort, wo schiere Sinnlosigkeit herrscht. Ihre Kritik bedirfte einer eigenen, griindlichen
Auseinandersetzung.

33 | Die Institutionen (Recht, Eigentum, Ehe und Familie), die Gehlen durchweg als
das Leben erleichternd und entlastend ansieht, sind fiir Adorno - mindestens in der
real existierenden Form - eine »entsetzlich driickende Last«. Sie stehen »den Menschen
als fremde und bedrohliche Macht entgegen; als eine Art Fatalitat, deren sie sich kaum
erwehren konnen.« Vgl. dazu die Diskussion zwischen Adorno und Gehlen, in: F. Grenz,
Adornos Philosophie in Grundbegriffen, a.a.0., insb. 240-251. Beide halten eine Ge-
sellschaftsanalyse im Ausgang vom Individuum fiir Ideologie, beide teilen ein gewisse
(elitére) Abscheu gegenliber der modernen Massengesellschaft, der »Industriekultur«
(Gehlen) in dem einen, der »Kulturindustrie« (Adorno, Horkheimer) in dem anderen Fall.
Aber Gehlens Funktionsanalyse lberindividueller Handlungssysteme verteidigt die be-
stehende Ordnung, sie leistet der Unfreiheit und Verknechtung Vorschub, weil sie im
Namen der »Entlastung« realexistierende Institutionen unterschiedslos bejaht.

14,02.2026, 07:55:21.

149


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Gamm

NEGATIVE ANTHROPOLOGIE

Unter den Bedingungen spitkapitalistischer Industriegesellschaften zeige
sich das Individuum in nahezu jeder Hinsicht als »unfrei«, »regrediert«, als
»blofse Funktion«, dem die fithrenden Organe seines Verhaltens: Reflexion,
Spontaneitit und selbstbestimmte Erfahrung, immer weiter ausgetrieben wiir-
den. Aus den gegenwirtigen Ziigen konne man nie und nimmer das entzif-
fern, was den Menschen im Stande der Freiheit zu werden mdoglich sei.

Nicht ideologischer Natur sind allein Auerungen, die es als negativ cha-
rakterisieren: »Jedes Menschenbild ist Ideologie aufler dem negativen.«** Dies
heifdt in einer ersten Anniherung, dass nur eine Betrachtung des mensch-
lichen Individuums, seines Seins und Verhaltens, angemessen ist, die es in
seiner negativen, d.h. entfremdeten und unfreien Realitit zeigt, darin, ein »un-
beschrinkt anpassungsfihiges Subjekt« zu sein.

Dabei erstreckt sich die Bestimmung des Negativen nicht nur auf das Nicht-
seinsollende, das mit Begriffen wie Entfremdung, Verdinglichung, Repression
und strukturelle Gewalt in eine den gesellschaftlichen Phinomenen nihere
Sprache uibersetzt wird, sondern auch auf jene Bedeutungsfacetten, die mit
dem Nichtidentischen, genauer der »Nicht-Identitit des Menschen mit sich,
in Beziehung stehen. Diese beziehen sich sowohl auf das »Bewusstsein von
dem, was fehlt«, wie Adorno sagt, als auch auf das appellative >existiert noch
nichts, unter dem alles Nachdenken tiber die »real entméchtigte und inwendig
geschwichte Subjektivitit« steht.®

Wie sich an anderen Stellen zeigt, entkommt auch Adornos negative Dia-
lektik nicht der im Gestus bestimmter Negation angestellten Reflexion: der
Positivierung eines Unbestimmten, die eine mindestens indirekte oder un-
deutliche Vorzeichnung des Richtigen enthilt.

Im Gegenzug zur vorherrschenden »Entsubjektivierung des Subjekts« ist,
durchaus positiv eingefiarbt, von »Ich-Stirke«, »Selbstindigkeit«, »Autono-
mie«, »Miindigkeit« usf. die Rede, freilich ohne dass ihr Verstindnis anders
denn iber die in ihnen liegenden Antagonismen ausgetragen werden konnte.
Allein auf indirektem Wege erfahren wir etwas iiber den Begriff eines richti-
gen Menschen: »Zumindest Negatives ldsst iber den Begriff eines richtigen
Menschen sich sagen. Er wire weder blofle Funktion eines Ganzen, das ihm
so grindlich angetan wird, dass er davon nicht mehr sich zu unterscheiden
vermag, noch befestigte er sich in purer Selbstheit [...]. Wire er ein richtiger
Mensch, so wire er nicht linger Persénlichkeit, aber auch nicht unter ihr, kein
blofes Reflexbiindel, sondern ein Drittes. Es blitzt auf in der Hélderlinschen

34 | Adorno, Aufsétze zur Gesellschaftstheorie, a.a.0., 34.
35 | Vgl. Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 127 sowie Adorno, Probleme der Moral-
philosophie, Vorlesungen, hg. v. T. Schroder, Frankfurt a.M. 1996, 261.

14,02.2026, 07:55:21.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

Version des Dichters: >Drum, so wandle nur wehrlos/Fort durchs Leben, und
fiirchte nichtsl«?®

In einem lingeren Abschnitt der Negativen Dialektik zielt Adorno dann
doch polemisch gegen Auffassungen, die ein Herzstiick der neueren philo-
sophischen Anthropologie bilden:

»Was der Mensch sei, l&sst sich nicht angeben. Der heute ist Funktion, unfrei, regre-
diert hinter alles, was als invariant ihm zugeschlagen wird, es sei denn, die schutz-
lose Bedirftigkeit, an der manche Anthropologien sich weiden. [...] Wiirde aus seiner
gegenwartigen Beschaffenheit das Menschenwesen entziffert, so sabotierte das seine
Moglichkeit. [...] Zwar begriffe sie [die historische Anthropologie, G. G.] Gewordensein
und Bedingtheit ein, aber rechnete sie den Subjekten zu, unter Abstraktion von der Ent-
menschlichung, die sie zu dem machte, was sie sind, und die im Namen einer qualitas
humana toleriert bleibt. Je konkreter Anthropologie auftritt, desto triigerischer wird sie,
gleichgiltig gegen das am Menschen, was gar nicht in ihm als dem Subjekt gegrindet,
sondern in dem Prozess der Entsubjektivierung, der seit unvordenklichen Zeiten parallel
lief mit der geschichtlichen Formation des Subjekts. Die These arrivierter Anthropolo-
gie, der Mensch sei offen - selten fehltihr der hdmische Seitenhieb aufs Tier -, ist leer;
sie gaukeltihre eigene Unbestimmtheit, ihr Fallissement, als Bestimmtes und Positives
vor. Existenz ist ein Moment, nicht das Ganze [...]. Dass nicht sich sagen lasst, was
der Mensch sei, ist keine besonders erhabene Anthropologie, sondern ein Veto gegen
jegliche.®’

Adornos >Einwands, sollte er denn gegen die philosophische Anthropologie
Plessners gemiinzt sein, ist selbst kein besonders erhabener. Eine Dialektik,
die aufs Nichtidentische, auf die »Nicht-Identitit des Menschen mit sich,
abhebt, bedarf notwendig jenes Moments der »Unbestimmtheitsrelation des
Menschen zu sich«, von der Plessner spricht.*® Adorno selbst ist unaufhérlich
dabei, auf diese Unbestimmtheit oder darauf, dass sich das, was der Mensch
sei, nicht sagen lasse, Bezug zu nehmen — auch im normativen Sinn. Uber
weite Strecken meinen das Nicht-Identische und das Unbestimmte (und Unbe-
stimmbare) schlicht dasselbe. Negative Dialektik, ihre Bindung ans individu-
elle Bewusstsein, das dem unwahren Ganzen widersteht, steht geradezu unter
der Annahme einer unbestimmbar-bestimmten, sich in ihrer Performativitit
spiegelnden Subjektivitit. »Nicht-Identitit des Menschen mit sich« kann bei-

36 | Adorno, Stichworte, a.a.0., 56.

37 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 128.

38 | Vgl. dazu: G. Gamm, »Abgerissenes Bruchstiick eines ganzen Geschlechts«. Phi-
losophische Anthropologie in der Leere des zukiinftigen Menschen, in: Philosophische
Anthropologie im 20. Jahrhundert, hg. von H.-P. Kriiger und G. Lindemann, Berlin 2006,
103-125.

14,02.2026, 07:55:21.

151


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Gerhard Gamm

des bedeuten: der unbestimmte und unverfiigbare Fluchtpunkt des Ich, seine
Offenheit wie die dem Druck der Verhiltnisse geschuldete »Dissoziation der
Bewusstseinseinheit«.*

Auch in ihrer Kritik an der bestehenden Gesellschaft ist sie auf die norma-
tiven Gehalte dessen, was nicht bestimmt, d.h. offen nach vorne wie nach seit-
und riickwirts verweist, angewiesen. Adornos Denken speist sich ganz we-
sentlich aus jener Offenheit und Unbestimmtheit, die es tiberheblich als »leer«
und »nichtssagend« abtut. »Ohne allen Gedanken an Freiheit wire organisier-
te Gesellschaft theoretisch kaum zu begriinden.«* Normative wie deskriptive
Implikationen des Nichtidentischen enthiillen sich erst unter Primissen, die
ihre auf die conditio posthumana bezogene (historische und gesellschaftliche)
Reflexion nicht abstreifen konnen: einer Unbestimmtheit der Subjektivitit, die
auf den Menschen in seiner moglichen, wenngleich real entméichtigten Frei-
heit, nach Recht und Unrecht unterscheiden zu kénnen, zuriickweist.*

Dem stindigen Riickgriff auf das Nicht-Identische sind Motive und Argu-
mente einer, wie man sagen konnte, negativen Anthropologie eingeschrieben,
ohne die das ganze Unternehmen einer negativen Dialektik nicht funktionier-
te (zusammenbriche). Diese reichen von negativen Definitionen: Der Mensch
»ist [...] nicht, was er war und ist, sondern ebenso was er werden kann; keine
Bestimmung reicht hin, das zu antezipieren«*? — iiber die vagen Vorstellungen
eines gelingenden Lebens, das ein »gewaltloses Miteinander des Verschiede-
nen«* oder einen gesellschaftlichen Zustand, indem man »ohne Angst ver-
schieden sein« diirfte, ins Auge fassten, bis zu dem »verséhnte(n) Zustandc,
der »sein Gliick darin [hitte], dass es [das Fremde, G. G.] in der gewihrten
Nihe das Ferne und Verschiedene bleibt«.**

39 | Adorno, Noten zur Literaturll, a.a.0., 213.

40 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 217.

41 | Adorno hélt trotz vollmundiger Kritik der Leit- und Abziehbilder des Menschen an
der Vorstellung des »richtigen Menschen« fest. Er registriert, wie zu seiner Zeit auf die
Welt der Planung die des Zwangs zur stédndigen Anpassung folgt. Er tragt diese Erfah-
rung aber in ein (wesenslogisches) Modell des Denkens und des menschlichen Sub-
jekts ein, das nicht (mehr) auf der Hohe der Zeit ist. Seine Kritik stiitzt sich konzeptuell
wie normativ auf das Autonomie-ldeal des biirgerlichen Subjekts. Es bildet die einzige
Richtschnur, seine Lage zu entschliisseln. Vgl. dazu G. Gamm, »Sur-realitdt und Ver-
nunft. Zum Verhaltnis von System und Kritik bei Th. W. Adorno«, in: Angesichts objek-
tiver Verblendung. Uber die Paradoxien Kritischer Theorie, hg. v. G. Gamm, Tiibingen
1985, 150-157.

42 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 59.

43 | Ebd., 16, 151, 162.

44 | Ebd., 190.

14,02.2026, 07:55:21.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

Keines dieser Bilder liefle sich ohne Rekurs auf eine in die Konjunktive der
Vershnung gesetzte menschliche Erfahrung auch nur denken. Sie erstrecken
sich von der individuellen Erfahrung — »geliebt wirst du einzig, wo du schwach
dich zeigen darfst, ohne Stirke zu provozieren« — bis zu jenem Fluchtpunkt,
den Adorno explizit die »befreite, verschnte Menschheit« nennt.* Wollte
man grundsitzlich argumentieren, miisste man daran erinnern, dass selbst
noch die Rede iiber Vernunft und ihre nach Kant unhintergehbare Aufgabe
der Selbstkritik, d.h. der Vernunftkritik, nicht ohne anthropologische Beziige
auskommt. Das sieht auch der franzésische Philosoph J. Derrida, der nicht
gerade im Verdacht steht, ein Freund philosophischer Anthropologie zu sein.
Die Anthropologiekritik stof3t namlich dort, so schreibt er, auf eine uniiber-
windliche Grenze, wo die Ableitung der Prinzipien der Moralitit aus bloRRer
Naturerkenntnis des Menschen (als eines partikularen Wesens) nicht geleistet
werden kann:

Die »Besonderheit des Menschen tut sich ihr selbst (der Philosophie) nurvom Gedanken
des Zwecks an sich her kund; sie tut sich ihr selbst als Zweck an ihr kund [...] als unendli-
cher Selbstzweck [...], so erklart sich, daf, trotz der Kritik am Anthropologismus [...], der
Mensch das einzige Beispiel, der einzige Fall eines verniinftigen Wesens ist, der zitiert
werden kann, wenn rechtméfig der Universalbegriff des verniinftigen Wesens vom Be-
griff des menschlichen Wesens unterschieden wird. Am Punkt dieser Tatsache erwirbt
die Anthropologie all ihre Autoritét zuriick, die ihr bestritten worden war.«*®

Ein letztes Beispiel fiir die unabweisbare Prisenz unbestimmt-bestimmender
anthropologischer Grofien (einer negativen Anthropologie) entstammt der Mo-
ralphilosophie, die Adorno einerseits verstirkt in die Frage nach der richtigen
Politik tibersetzt sehen mochte, andererseits — unter (selbstkritischem) Vor-
behalt — auch an den Einzelnen adressiert: »Wir mogen nicht wissen, was das
absolut Gute [...], ja nur [...], was das Menschliche und die Humanitit sei, aber
was das Unmenschliche ist, das wissen wir sehr genau.«¥

45 | Vgl. Adorno, Minima Moralia, a.a.0., 255. Zu den Konjunktiven der Verséhnung
vgl. G. Gamm, Philosophie als Schauplatz geistiger Erfahrung, Ringvorlesung: Kritische
Theorie, Darmstadt 2003, unverdffentlicht.

46 | J. Derrida, Fines hominis, in: Ders., Randgange der Philosophie, Frankfurt a.M.,
Berlin, Wien 1976, 104.

47 | Adorno, Probleme der Moralphilosophie, a.a.0., 261. Negative Anthropologie
meint also nicht, die problematischen Seiten des Menschen als seine menschliche Na-
tur festzuschreiben: Sich aus Vertrdgen und Abkommen klammheimlich herauszuzie-
hen, mit Gesetzen illegale Machenschaften zu legalisieren, mehr Gewinn zu erzielen als
investiertwurde, eher bei sich selbst als bei anderen fiinf gerade sein lassen, sich durch
T&uschung in vorteilhafte Positionen zu hieven oder ein Wolf unter Wélfen zu sein usf.

14,02.2026, 07:55:21.

153


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Gerhard Gamm

ENTSUBJEKTIVIERUNG POSITIV

Unter dem Stichwort einer Entsubjektivierung des Subjekts wurde bislang
die Kritik zusammengefasst, die Adorno (und die Kritische Theorie) an den
tubermichtigen Tendenzen spitkapitalistischer Gesellschaften iiben, sie ma-
chen die Individuen tendenziell zu einem irrelevanten Faktor. In dsthetischen
wie in moralphilosophischen Kontexten, aber auch in den Meditationen zur
Metaphysik macht sein Denken von Entsubjektivierung noch einen anderen,
in gewisser Weise entgegengesetzten Gebrauch. Der Entzug des Subjektiven
gilt ihm hier als Bedingung der Moglichkeit, um in einem emphatischen Sinn
tiberhaupt von isthetischer Erfahrung oder moralischer Verpflichtung spre-
chen zu kénnen. Es sind (ganz) andere, nicht subjektive Krifte am Werk, die
den Kiinstler produktiv und seine Kunst grofl machen; die auch den, der sich
moralisch verhilt, bewegen, das Richtige zu tun.

In der Kunst geht es um die Produktivkraft »Selbstausléschung«*®, in der
Moral um vorreflexive oder nicht-ichliche Impulse, ohne die die Freiheit eines
Willens eine Chimire bliebe. Selbst das philosophische Denken, das mehr
sein will als blole Begriffsklauberei, ist ohne ein das intentionale Subjekt ent-
michtigendes Moment: eine »Determination« durch die Sache, nicht zu den-
ken. Spontanitit ist nicht »einfach mit bewusster Titigkeit« gleichzusetzen.®
>Metaphysische Erfahrungen< wie einschieflende Augenblicke unbeschreibli-
chen Gliicks bedeuten nichts, wenn sie nicht in einem Nicht-Subjektiven, d.h.
in einem Materiellen fundiert wiren, wenn sie sich nicht an einem Ding- oder
Sachhaften, dem unverwechselbar Besonderen einer Landschaft oder eines
Geschmacks, eines Ortes oder Bildes entziindeten: »Keine Hoffnung ist ohne
Stillung der Begierde...«, kein Gliick ohne Momente der Befreiung von sich
selbst, ohne die »Suspension des Ichs« als einer durch das (gesellschaftliche)
Individuationsprinzip konstituierten Person.’® »Ich« oder »Person« sind in
den Augen Adornos auch und vornehmlich Narrative eines Zwangs- und Zen-
surzusammenhangs, dessen Auflésung erst Offenheit erméglicht.> Adorno
unterzieht das Subjekt einer radikalen Kritik, besteht aber darauf, dass nicht
auf es verzichtet werden: seine »Rettung« nicht ohne seine »Befreiung« aus
den iiberholten, angst- und notdurchwirkten Lagen kapitalistischer Selbst- und

48 | Adorno, Noten zur Literatur Il, a.a.0., 76. Der »Gehalt eines Kunstwerks [beginnt]
genau dort, wo die Intention des Autors aufhort.« Adorno, Noten zur Literatur I, a.a.0.,
20.

49 | Vgl. Adorno, Eingriffe, a.a.0., 12.

50 | Vgl. Adorno, Noten zur Literaturl, a.a.0., 121.

51 | »In der Welt des selbstherrlichen und sich in sich selbst befestigenden Menschen
wére das Bessere allein, die Klammer der Identitédt zu lockern und nicht sich zu verhar-
ten.« Adorno, Noten zur Literatur lll, a.a.0., 29.

14,02.2026, 07:55:21.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

Gesellschaftsverhiltnisse vonstatten gehen kann. In Eichendorffs Lyrik findet
er diesbeziiglich Andeutungen. Sie erhebt »als Preisgabe an die Impulse der
Sprache, stummen Einspruch gegen das dichterische Subjekt.«*

Ohne niher auf die positive Bedeutung, die die »Suspension des Ichs« fiir
metaphysische Erfahrung und kiinstlerische Schaffen hat, eingehen zu kén-
nen, soll ihr abschliefend auf dem Feld der Moralphilosophie und der politi-
schen Philosophie nachgegangen werden: »Vielleicht wiren freie Menschen
auch vom Willen befreit.«*

VOR-ICHLICHER IMPULS UND GESELLSCHAFTLICHE PRAXIS,
DIE IDEE DER FREIHEIT

In seinen Uberlegungen zu Kants Moralbegriff vertritt Adorno die Auffassung,
ein Verstdndnis von Moral bleibe unvollstindig, wenn der »somatisch-mime-
tische Impuls« keine Berticksichtigung finde. Ohne dieses, auf Geist nicht
reduzierbare, nattirlich-leibhaftige Moment, bei Adorno »das Hinzutretende,
kann es keine Willenshandlung geben.> Im Bewusstsein der Schwierigkeit
einer widerspruchsfreien Begriindung der Moral geht es ihm um Spurenele-
mente einer Erfahrung, die von einer kognitivistisch beschrinkten Moralphi-
losophie leichtfertig tibergangen bzw. auf eine rational bedenkliche Weise auf-
gelost werden.

Dieses Moment reprisentiert einen vor-ichlichen Impuls, der gleichwohl
zu einem umfassenden Verstindnis von Willensfreiheit und Autonomie dazu-
gehort. Mit ihm ragt ein impulsives, dufleres, ja »vorrationales« Moment in die
Willenshandlung hinein. Adorno will jenen Impuls nicht gegen die Rationali-
tit des Normativen ausspielen, sondern in seinem prekdren Zusammenhang
mit dem »Intramentalen« durchsichtig machen — ein Moment vielleicht, bei
dem man an ein >Mitempfinden« denken kann, ohne darauf wie Schopenhauer
gleich eine Moral zu griinden, das ein Moment des >Naturhaften< enthilt, wel-
ches weder ganz >blind<, noch >bloR unterdriickte< Natur ist. Dieses vorreflexi-
ve Moment ist weder blofl naturdeterminiert, noch rein durch die Intentionen
des Bewusstseins gesteuert, es erlaubt dem Subjekt, obwohl es in die Objekt-
sphire hineinreicht, die Erfahrung von Freiheit. Die moralischen Impulse tre-
ten angesichts konkreter Herausforderungen an das moralische Gefithl und
die Vernunft zutage.

52 | Adorno, Noten zur Literatur I, a.a.0., 121. Ein weiteres, tragendes Motiv, das an
dieser Stelle zu nennen wére, ist das »Eingedenken der Natur im Subjekt«, das Adorno
zur Basis jeglicher »Humanitét« erhebt. Vgl. Adorno, Noten zur Literatur lll, a.a.0., 29.
53 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 259.

54 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 224, 219ff., 356.

14,02.2026, 07:55:21.

155


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Gamm

»Moralische Fragen stellen sich [...] biindig in Sétzen wie: Es soll nicht gefoltert werden;
essollen keine Konzentrationslager sein. [...] Bemé&chtigte sich aber ein Moralphilosoph
jener Satze und jubelte, nun hétte er die Kritiker der Moral erwischt: auch sie zitier-
ten die von Moralphilosophen verkiindeten Werte, so wére der biindige Schluss falsch.
Wahr sind die Satze als Impuls, wenn gemeldet wird, irgendwo sei gefoltert worden. Sie
dirfen sich nicht rationalisieren; als abstrakte Prinzipien gerieten sie sogleich in die
schlechte Unendlichkeit ihrer Ableitung und Giiltigkeit.«>

Wahr — wenn tiberhaupt ein richtiges Leben im falschen méglich sein sollte
— sind Handlungen als »Impulsc, die in einem Moment an die Selbstlosigkeit
erinnern, in dem man beinahe bewusstlos tut, was die Not des Anderen mora-
lisch zu tun gebietet.*® Darauf zielt Adorno ab, wenn er schreibt: »Human sind
die Menschen nur dort, wo sie nicht als Person agieren.«*’

Das Freiheitsproblem freilich stellt sich in vollem Umfang nicht auf der
Ebene der Willensfreiheit des Einzelnen, dort ist es »nicht einmal mdéglich
zu denken«®; es findet seine Grundlegung erst im Rahmen einer kritischen
Theorie des sozialen Systems, die fragt, ob die Strukturen und Prozesse auf
dem gesellschaftlichen Niveau, worin die Institutionen eingebettet sind, die
Autonomie der Subjekte beférdern, ihre Freiheitsrechte und -spielrdume si-
chern, Partizipationschancen und Optionen auf Gliick mehren sowie solida-
rische und wechselseitig anerkennende Beziehungen unterstiitzen: »Freiheit,
die allein in der Einrichtung einer freien Gesellschaft aufginge.«*

Esistnach Ansicht Adornos grundsitzlich falsch, Freiheit individualistisch
»lediglich als eine Qualitit der Subjektivitit« zu betrachten. Entscheidend ist,
»wie weit wir iberhaupt fihig sind, durch das, was wir selbst als subjektiv
formal Freie tun, die tibermichtig strukturierte institutionelle Wirklichkeit zu
bestimmen.«®

Die Einrichtung einer Gesellschaft verdient das Pradikat »frei< nur inso-
weit, wie sie die Willensfreiheit der einzelnen Individuen fordert. Ist es in den
sozialen Strukturen, den Institutionen und Interaktionsformen, in denen es
lebt, nicht frei, kann man die Gesellschaft unméglich eine freie nennen: »Das
Individuum ist gewissermafRen der Priifstein der Freiheit.«®! Umgekehrt kann
dem Einzelnen nur insoweit Verantwortung fiir den allgemeinen Lebenszu-

55 | Ebd., 279. Vgl. dazu: G. Gamm, Philosophie im Zeitalter der Extreme. Eine
Geschichte philosophischen Denkens im 20. Jahrhundert, Darmstadt 2009, 270-277.
56 | Vgl. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit, a.a.0., 333.

57 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 272.

58 | Adorno, Probleme der Moralphilosophie, a.a.0., 262.

59 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 270.

60 | Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit, a.a.0., 282.

61 | Ebd., 247.

14,02.2026, 07:55:21.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

sammenhang aufgebiirdet werden, als er in der Lage ist, »die Verhiltnisse, die
in [seinen] Bereich der Verantwortung fallen, tatséchlich zu bestimmen.«®* Die
Kritik der verwalteten Welt ist eine unabdingbare Voraussetzung der Ethik.

Zuletzt hingt es auch in der Demokratie und ihren auf dem Prinzip der
Gewaltenteilung beruhenden Institutionen vom hochgeschitzten Selbst eines
jeden in der ersten Person Singular ab: einem selbstbewussten Individuum,
das fiir seine Freiheit und Unabhingigkeit selbst Sorge zu tragen hat. >Demo-
kratie« fordert geradezu die zur Miindigkeit veranlagte Person, insbesondere
dann, wenn entgegen der tibermichtigen Tendenz, sich in fast allen Lebens-
bereichen vertreten und von Verantwortung absolvieren zu lassen bzw. lassen
zu mussen, der Wille zur Fortdauer dieser iiberaus komplizierten und von Er-
mildungsbriichen bedrohten Gesellschaftsform stindig neu befeuert werden
muss. Erziehung und Bildung kénnen in Grenzen der »Liquidation des Ichs«
entgegenwirken; nicht nur durch das Bewusstmachen jener Mechanismen, die
zu Rassevorurteilen und totalitirer Herrschaft gefiithrt haben. »Aufarbeitung
der Vergangenheit als Aufklirung ist wesentlich solche Wendung aufs Sub-
jekt, Verstirkung von dessen Selbstbewusstsein und damit auch von dessen
Selbst.«®

Diese, zum Schluss angestellten Uberlegungen zeigen, dass die eminent
praktischen Fragen nach der Organisation und Legitimation sozialer Ordnun-
gen selbst noch den Rahmen der Gesellschaftstheorie und der politischen Phi-
losophie sprengen. Sie haben eine unverkennbar metaphysische Dimension.
Sobald ndmlich Fragen nach Vernunft und Geschichte, nach Freiheit und Ge-
rechtigkeit aufgeworfen werden, kommen Gesichtspunkte ins Spiel, die tiber
das, was wir definitiv wissen/sagen kénnen, deutlich hinausgehen. Keine phi-
losophische Betrachtung kann das verdringen. Nur konsequent beendet Ador-
no sein Hauptwerk, die Negative Dialektik, mit »Meditationen zur Metaphysik«.

TIhr Charakteristikum ist es, eine Metaphysik von unten zu sein. Adorno ver-
sucht sie (im Augenblick ihres Sturzes) dort zu retten, wo sie nach Auskunft
der Tradition tiberhaupt kein Daseinsrecht hatte: in der Erfahrung. Metaphysik
geht danach nicht tiber Erfahrung hinaus, sondern eréffnet nur das richtige
Verstindnis der in ihr liegenden Welt.

Die philosophisch-literarische Textsorte ist daher wie bei »Gliick und ver-
geblichem Warten, bei »Sterben heute« und vergleichbaren, durch »Fehlbar-
keit und Relativitit« ausgezeichneten Gegenstinden nicht, wie das zeitgenos-
sisch verluderte Bewusstsein glaubt, die »Theorie«, sonden die »Meditation«.

62 | Ebd., 281.
63 | Th. W. Adorno, Erziehung zur Miindigkeit. Vortrdge und Gesprache mit Hellmut
Becker, Frankfurt a.M. 1970, 28.

14,02.2026, 07:55:21.

157


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 07:


https://doi.org/10.14361/9783839429563-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

