228 | Matrixiale Philosophie

der Charakteristik der Menschwerdung) lisst sich sagen, dass sich die Uberbeto-
nung weiblicher Geschlechtsmerkmale auf die Darstellung einer eidetischen Dif-
ferenz bezieht, ndmlich Mensch vs. Tier, Mann vs. Frau, dass der Mensch als
universale Kategorie also unter der Vorstellung einer Differenz zum Vorschein
kommt: die Frau.

Die Frauenstatuen zeigen eine Differenz. Sie sind das Zeichen, die Emer-
genz, die ontologische Differenz zwischen dem, was Mensch ist und was nicht.
Die Frau unterscheidet sich nicht vom Mann, sondern der Mensch gruppiert sich
um die Mutter, um sich von Tieren und Pflanzen (seiner Umgebung) abzugren-
zen, zu differenzieren.

14. Schamlose Kunst: Baubo als Grenzobjekt zwischen
Weltlosigkeit und Welthaftigkeit

14.1 Die schamlose Venus
Der Marquis Paul de Vibraye taufte 1864 einen kleinen Fund aus Elfenbein, eine
Skulptur von 8,2 Zentimetern Lidnge, mit dem Namen ,,Venus impudique®
(schamlose Venus). Die Plastik soll die weiblichen Geschlechtsorgane unverhoh-
len vor den Augen des Zuschauers ausstellen. Die starke Demarkierung der
weiblichen Organe fiihrte den franzdsischen Adeligen dazu, diese weiblich zu
reprasentieren und ihr die antagonistische figiirliche Darstellung einer rémischen
Gottin der Liebe zuzuteilen, die ihre schamhafte Zone nicht sehen ldsst. Die
»schamlose Venus* erzdhlt uns viel mehr iiber die Zeit Marquis Paul de Vibray-
es als iliber die tatsdchliche Bedeutung des Figiirchens. Es gibt einen kunstwis-
senschaftlichen und archiologischen Zweig, die diesem interpretativen Rahmen
folgen, die steinzeitliche Hohlenmalerei und Figiirchen aus dieser Zeit als ,,nack-
te Frauen® oder schamlose Kunst zu behandeln.**” Trotzdem muss man beachten,
dass sich Termini der Neuzeit nicht so einfach auf die Altsteinzeit {ibertragen
lassen.

Im Werk Peter Duerrs iiber den Inbegriff der Scham, ,,Intimitat* (1999), wird
die These entwickelt, dass Scham bzw. Schamlosigkeit nicht auf durch die kultu-
relle Ebene bestimmte Regeln zuriickzufiihren sind, sondern auf eine Sphére der

342 Mellars: ,,The term ,Venus‘ also calls for a comparison between prehistoric and
Greek culture. When such a comparison is made, the prehistoric art becomes more
,primal‘ and sexually unrestrained, since the Greek art suggests self-awareness and
,civilized® conventions of propriety. Obviously, such a comparison is dangerous,
since it suggests certain things about prehistoric life which cannot be proven.* P.
Mellars: Origins of the female image, in: Nature 459 (2009), S. 176f.

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom II | 229

Intimitét, eine Teilung zwischen 6ffentlicher und privater Sphare, kennzeichnend
fiir die menschliche Lebensform und Geselligkeit allgemein.**® Die Trennung
zwischen Offentlicher und privater Sphire, zwischen dem Raum ,,unrechtmafi-
ger Taten™ (private Sphédre) und der Sphére des von den Teilnehmern einer
Gruppe genehmigten Handelns (6ffentlicher Raum) schafft die Basis fiir eine
Archiologie der Intimitit und Schamlosigkeit. Die Schamlosigkeit beruht nach s
Interpretation auf der Ubertretung des Privaten in der Offentlichen. So deutet er
den strukturell festgelegten kolonisierten Hintergrund seiner Bedeutung. Scham-

losigkeit wird sowohl ,,wilden Ureinwohner**

beigemessen, die nicht nur ihre
Genitalien entbléBen, sondern auch 6ffentlich Geschlechtsverkehr praktizieren®®
als auch, wie im Fall der Venus impudique der unverborgenen Vulva einer klei-
nen Statue. Es ist infolgedessen unangemessen, der Unverborgenheit des weibli-
chen Geschlechtsorgans ein ésthetisches Urteil zuzuerkennen®*, dem als Leitmo-

tiv die Nichtdarstellbarkeit der Vulva im privaten Raum zugrunde liegt.

343 Duerr: ,,Anschliefend versuche ich plausibel zu machen, dass die menschliche Kor-
perscham, ungeachtet kultureller und historischer Unterschiede der ,Schwellenho-
he*, nicht kulturspezifisch, sondern charakteristisch fiir die menschliche Lebensform
iiberhaupt zu sein scheint und dass eine generelle ,Schamlosigkeit® und damit die
Verschmelzung von offentlicher Sphédre und Privatsphére eine Verdnderung der
Formen menschlicher Gesellung voraussetzen wiirde, die so grundlegend wire, dass
sich vergleichsweise eine Verwandlung der Lebensweise moderner GroBstadtbe-
wohner in die der Buschleute der Kalahari wie ein sonntdglicher Ausflug in die
Sommerfrische ausndhme.* P. Duerr: Intimitét, S. 8.

344 Franzosische und britische Schiffe landeten 1767 auf der Insel Haiti. Die Frauen
Haitis zeigten offen ihre Geschlechtsorgane, und die Ménner trugen keine Kleidung.
Die wilden Ureinwohner sahen wie ein Volk aus, das ,,auf duflerst laszive Weise*
lebt. Hier sind die ,,schamlosen Wilden®. Ebd., S. 168. L. A. de Bougainville, 1771,
S. 181, zit. n. Duerr, Ebd., S. 180 ff.

345 In Gesellschaften wie der polynesischen ,,bewegten sich beide Geschlechter in der
Offentlichkeit nackt und kopulierten miteinander wie die Tiere vor aller Augen.“ Cf.
R. v. Krafft-Ebing, 1912, S. 2. Cf. dagegen z. B. J. D. Unwin, 1934, S. 217, zit. N.
Duerr, H.P.: Intimitat, S.185.

346 Nach Freud gilt, ,,dass wir die Genitalen selbst, deren Anblick die stéirkste sexuelle
Erregung hervorruft, eigentlich niemals als ,schon‘ empfinden kénnen.” P. Duerr:
Intimitdt, S. 201. Zur &sthetische Urteil der ,,hdsslichen Vulva“ vgl. ebd., S. 200-
222.

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | Matrixiale Philosophie

14.2 Kopulieren als regenerativer Akt — Art Parietal

Rentiere bewegen sich an den Winden. Ein 5,20 Meter grofer, gezeichneter
Stier besetzt den Hauptsaal der Hohle von Lascaux. Grofe Wildrindtiere und
Wildpferde regen sich. Ein Bér verdeckt den Schof eines Rindes, und kleine
Hirschen rennen um die Wildtiere herum. Ein 2,50 Meter hoch gezeichnetes
Wildpferd ist mit Punkten in einem rechteckigen Muster dargestellt. Ein Wisent
lasst sich von einem Mann mit Vogelkopf jagen. Die beriihmten Hohlenmalerei-
en von Lascaux, datiert auf das Jungpalédolithikum, genauer, auf die spite Solu-
treén-Kultur (18.000 — 16.000 Jh.), sind nach den Befunden der Forschung ent-
standen durch eine Blattspitzen-Technik, bei der eine symmetrische, elaborierte
Feuerstein-Spitze, eine weiterentwickelte Technik der Faustkeil-Industrie, zum
Einsatz kam. Die elaborierten Arbeitswerkzeuge fallen zusammen mit riesigen
bewegten Tierdarstellungen.

Ein anderer, nicht minder eindrucksvoller Ort: Eine Mammutherde rennt die
Wiénde der Hohle Pech Merle entlang. Ein vierzig Meter breites Gewdlbe ist
vollstandig mit unférmigen Mammuts, Pferden und Wisenten gefiillt. Die Zeich-
nungen lassen sich der Gravettien-Kultur (30.000 — 20.000) zurechnen. Hals und
Riickenlinien der Pferd-Mammut-Geschopfe bedecken die Winde. Die Mam-
muts der Herde, einer sogenannten Dreiecksherde, scheinen herabhéingende
Briiste zu haben und ihr Gesi nach hinten zu strecken.*’

Eine weitere Herde von Wisenten, Pferden und Steinbdcken stiirmt {iber die
Winde der Hohle von Niaux — doch nicht allein, sondern begleitet von zwei
Menschen, einem Mann und einer Frau. Der Mensch hat hier tierische Umrisse
und das Tier wirkt menschlich, aber dennoch ist der Schof3 sichtbar. Vom Maul
und der Nase des Bisons und von der Nase des Mannes gehen Linien aus, und
man kann in diesen Strichen den heftig ausgestoBenen Atem des briinftigen
Stiers und des Mannes sehen, der sich in einer dhnlichen Lage zu befinden
scheint. Die beiden Menschen haben fast tierische Ziige: Die Stirn des Mannes
ist flichend, und Punktierungen auf dem Korper der Frau, besonders auf Brust,
Oberschenkel und Venushiigels, erinnern an eine starke Behaarung, ein Fell.
Die Pferd-Mammut- Hals-Riicken-Zeichnungen fallen mit dreieckigen Gravie-
rungen (Hohlen von Niaux) zusammen, so wie bei mehreren Platten aus der
Magdalénien Zeit.***

347 P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 79.

348 Vgl. A. Leroi-Gourhan: ,,Das folgenden Dokument ist jiinger, da es aus der Hohle
von PechMerle stammt, deren Datierung zwar schwierig ist, die aber zu einem Teil
dem jiingeren Solutréen, zum anderen dem frithen Magdalénien anzugehdren

scheint. Dort findet man auf einer Decke mehrere Profildarstellungen halb nach

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 231

Das entwickelte mittlere Magdalénien und der Anfang des spdten Magdanénien bieten
eine recht grole Anzahl von Platten mit weiblichen Figuren im Profil die fast alle mit Tie-
ren assoziiert sind und auf die wir noch zuriickkommen werden. [...] Von den Einzelfigu-
ren, die dem Ende des Stils III und dem Anfang des Stils IV angehéren, muf3 ein Tafel-
chen vom Abri Murat (Lot) erwéhnt werden (Abb.440), das eine vorgebeugte Frau mit Bi-
sonhornen auf dem Kopf zeigte, sowie die Anhdnger von Petersfels in Deutschland, wo

man das gleiche Profil in Zickzack ohne Andeutung von Kopf oder FiiBen wiederfindet.**’

Es ist umstritten, ob die Bilder an den Winden steinzeitlicher Hohlen als Kunst-
gegenstinde anzuerkennen sind.”” Derartige Bilder wurden vor allem als kulti-
sche Zeugnisse verstanden.””' Diese Art von Tierherden-Aufruf wird nach jagd-
magischen Zeugnissen als ein wiedergeburtliches Ritual innerhalb der Hohle be-

vorn geneigter Frauen. Luquet hatte die vielleicht ganz richtige Vorstellung von
einer gewissen Angleichung der menschlichen Figurenumrisse an die Riicklinie der
Tiere. Da wir im letzten Teil dieses Buches sehen werden, daf3 die Riicklinie durch
einige Einzelheiten, wie Horner, Riissel oder Miahne, erginzt — geniigte, um den Bi-
son, das Mammut oder das Pferd darzustellen, und daf3 sich die Steinzeitmenschen
dessen so sehr bewusst waren, dafl sie Formenspiele damit anstellten, durfte die
Hypothese Luquets von der Wahrheit vielleicht gar nicht so weit entfernt sein. Lu-
quet hatte die vielleicht ganz richtige Vorstellung von einer gewissen Angleichung
der menschlichen Figurenumrisse an die Riicklinie der Tiere. A. Leroi-Gourhan:
Préhistorische Kunst, S. 154.

349 Ebd., S. 154

350 Mithen: ,,.Die Deutung von Hohlenmalereien als Kunst in einem dem heutigen
Kunstbegriff nahen Sinne ist umstritten. Steven Mithen verweist darauf, dass einige
der heutigen Naturvolker Felsmalerei betreiben, ohne ein Wort fiir ,Kunst® in ihrem
Wortschatz zu besitzen.” Mithen, Steven: The prehistory of the mind: A search for
the origins of art, religion, and science. London: Thames & Hudson 1996. Konig
vertritt die Ansicht, dass ,,die friihsten, in den Felsen einer Hohle oder in den Kno-
chen einer Grabbeigabe geritzten oder gemeifielten Zeichen und Symbole nicht als
,Kunst® im heutigen Sinn des Wortes bezeichnet werden kdnnen, wenn sie anderer-
seits auch mit ihren bildhaften oder abstrakten Darstellungen am Beginn jeder nach-
folgenden kiinstlerischen Betitigung standen. M. Konig: ,,.Die Frau im Kult der
Eiszeit®, S. 80.

351 Die Bilder sollten als Mittler zwischen der hiesigen und jenseitigen Welt dienen.
Weitere Aspekte sind die Unterteilung der Tierarten in verschiedene Klassen und die
Anbringung der Malereien in teilweise schwer zugianglichen Hohlen. Vgl. P. Duerr:
Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 48.

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | Matrixiale Philosophie

trachtet, ,,die Vermutung némlich besteht, dass wir es hier [...] mit einer ,paldo-

lithischen Méeutik*, einer ,Hebammenkunst® zu tun haben.***

14.2.1 Fliehende Baubos und jagende Pfeile:
allererste eidetische Differenzierung

Auch inmitten des Waldes von Fontainebleau befindet sich eine Hohle. Hier
liegt ein groBer Felsblock, auf den Zeichen geritzt wurden, darunter eine Vulva
und ein Pfeil direkt nebeneinander: Leben und Tod, geschrieben in einer Sym-
bolsprache, die iiber Jahrtausende hinweg den Sinn der Zeichen vermittelt. Dem
Pfeil, dem Zeichen des Sterbens, wurde eine Vulva beigefiigt, die in diesem Zu-
sammenhang als Zeichen der Neugeburt verstanden werden kann. Dieser Ge-
danke fiihrt uns in den jungpaléolithischen Kult des ewigen ,,Sterbens und Wer-
dens.«*>?

In der Chatelperroin-Kultur (38.000 — 33.000) finden sich Felsgravierungen,

** Inmitten von Riickenlinie, Punkten und

die mit vulvaartigen Zeichen auftreten.
Strichen kann in der Hohle La Ferrassie der Pfeil des Jagers erkannt werden, der
auf ein Tier zielt — und den Unterleib einer Tierfrau trifft. Die Darstellungen ge-
horen zu einer Periode, in der die Figuren nicht stark weiblich demarkiert sind
wie im spéteren Jungpaldolithikum und in der Gravettien-Kultur (35.000 —
21.000); dennoch tritt eine Differenz auf zu dem dreieckigen SchoB.*> Schof
und Pfeil lassen sich erkennen und unterscheiden: ein Mutter-Schof3/Tier Merk-
mal und ein Werkzeug sind die allererste Gattung — eine Ausdifferenzierung in
der Ordnung der Reprisentation der Altsteinzeit.

352 Ebd., S. 53.

353 M. Koénig: ,,Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 129.

354 Bei der Abri-Castanet-Hohle in Siidfrankreich sind aus der Aurignacien-Zeit etwa
37.000 Jahre alte Gravierungen gefunden worden, die als weiblicher Schof3 gedeutet
wurden. Dieses scheinen nebenbei Teile tierischer Darstellungen zu sein. Siehe
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4 _-a2b3
c9dcedbd73b30ee91cSbe27e7cad84008a43.html vom 02.04.2013. Beim Abriss von
Bédéilhac in dem pyrenekantabrischen Gebiet ist eine dreieckige Vulvagravierung
bei tierischen Darstellungen aus dem Jungpaldolithikum gefunden worden. Bei der
Hohle Pech Merle, auch in dem frankokantrabischen Gebiet, sind die weiblich-
tierischen Figuren représentativ. Siehe http://donsmaps.com/bedeilhac.html. vom
02.04.2013.

355 Siehe http://www.welt.de/wissenschaft/article1 06309538/ Weltweit-aelteste-Hoehlen
malerei-entdeckt.html vom 02.04.2013

14,02,2026, 13:41:25,


http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://donsmaps.com/bedeilhac.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://donsmaps.com/bedeilhac.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html

Axiom I1' | 233

Wie ldsst sich die Kopplung von (Mutter-)Schof3 und Pfeil erkldren? Die
jagdmythologische Lesart interpretiert den Zusammenhang Schof3 — Pfeil unter
der Vorstellung eines Beischlafs, bei dem der eindringende Pfeil den Unterleib
der Tierfrau durchdringt. Der symbolische Beischlaf jagdmythologischer Dar-
stellungen ldsst sich aber nicht reduzieren auf den Vergleich mit einem méannli-
chen Coitus. Vielmehr liegt die Bedeutung in einem doppeldeutig regenerativen
Akt, wobei sich der Tod mit dem Krieg und die Geburt mit dem Leben mi-

3% Tn diesem Sinn hat Alexander Marshack vermutet, dass die Hohlen und

schen.
Abrisse, in die Vulva-Striche graviert wurden, als symbolische Kopulation die
7 _ was jedoch nicht das Sinnbild des Todes

durch Darstellung des Pfeils ausschldsse.”™

Felswand fruchtbar machen sollten

14.2.2 Kopulieren heil3t regenerieren: Tier-Mensch-Kopplung

Soll die Mutter-Fruchtbarkeitsfigur den hdchsten Ausdruck des Miitterlichen
darstellen, werden die jagdmythologischen Erzéhlungen als wilde Darstellungen
genommen, wobei die Frau der minnlichen Macht unterworfen ist. >’
entspricht der jagdmagische symbolische Beischlaf einem kopulativen Renege-
nerierungsritual zwischen Mutter-Tier und Pfeil-Mensch.

Anderseits

Ist die Hohle aber auch der Ort, an dem die Jagdtiere, und fiir die Biiffeljager natiirlich vor
allem die Biiffel, entstehen, und wir gehen sicher nicht fehl in der Annahme, dass der gro-
Be Geist als Biiffelstier die Biiffelkuh schwéngerte, was erklaren wiirde, warum der Son-
nentanzpriester als Représentant des GroBlen Geistes sowie die heilige Frau als Reprisen-
tantin der Begleiterin des Schamanen aufrechter Horner in Bisonsverkleidung miteinander

schliefen.’®

356 P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 54.

357 Ebd., S. 68.

358 Bei der Hohle Gabillou, Dép. Dordogne wurde ein Bison gezeichnet, dessen Horner
gedreht sind, und zwischen beiden gegenldufigen Bogen liegt das Auge. Das Bild ist
iiberlagert durch drei parallele Linien und einen Pfeil. Der Pfeil war das Zeichen des
Sterbenmiissens.

359 Konig: ,,In vielen Pflanzer- und Hirtenkulturen wird der Akt der sexuellen Penetra-
tion als Toéten oder zumindest als Gewaltanwendung gesehen und der Penis als Waf-
fe, die in den After des besiegten Mannes oder in die Vulva der unterworfenen Frau
gestoBen wird.” M. Konig: ,,Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 67.

360 P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 22

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | Matrixiale Philosophie

An die Stelle der Fruchtbarkeitsrituale treten in der Altsteinzeit die Begattungsri-
tuale Tier-Herrin/Jiger —mit dem Biiffel gehen oder mit dem Biiffel koitie-
ren.”®' Sie koitieren, um sich zu regenerieren, aber nicht, um Leben in die Welt
zu bringen. Wie bei vielen Volkern, so ist auch bei den Cheyenne®® der Bei-
schlaf zwischen Mann und Frau nicht etwas, was die Geburt eines Kindes verur-
sacht, denn die Seele des Menschen stammt weder von Mutter noch Vater, son-
dern von Maheo, dem Grofen Geist. Die mythologischen Mérchen der Indianer
Nordamerikas erzdhlen, worin der Koitus zwischen Schamanenjdgern und dem
Muttertier in der Regenerierung der Tiere besteht: Die Biiffelmutter ist keine
menschliche Mutter, sondern Tiermutter. Ebenfalls besagen die Biiffelzeremo-
nien der Jigervolker, dass der Schamane (Jager) die Biiffelkuh geschwéngert
hat. Diirr interpretiert diesen Zusammenhang so:

So kann man wohl sagen, dass die Befruchtung der Begleiterin des Schamanen durch den
Gott prototypisch wiedergibt, was sich bei der Entstehung neuen Lebens in jeder Frau er-
eignet, namlich die ,Animierung der Substanz‘ des Embryos, die von der Frau stammt,
durch Maheo. Zum zweiten aber war die Frau auch, wie schon kurz erwihnt, dass ,Gefaf3‘,

in dem die gbttliche Kraft des GroBen Geistes dem Manne iibermittelt wurde.>®

Die Schilderung des Beischlafes zwischen Herrin-Tier und Jéiger-Tier’® ist ein
schon von Gilles Deleuze angedeuteter Ausdruck des Tier-Werdens.**> Wir be-

361 Neumann: ,,Im Paldolithikum waren, ebenso wie noch heute bei primitiven Volkern,
Fruchtbarkeitsrituale {iblich, in denen die Tierbegattung mit ihrem Koitus von hinten
eine zentrale Rolle spielt.” E. Neumann: Die grofle Mutter, S. 102.

362 Duerr: ,,Dieser mythische Beischlaf zwischen Gott und Frau wurde bis in unser
Jahrhundert hinein vom Sonnentanzpriester und der Frau des Geliibdemachers 6f-
fentlich vollzogen, und er war einer der Vorwénde, den Sonnentanz im Jahre 1904
und erneut im Jahre 1920 zu verbieten, insbesondere der Hinweis darauf, dass selbst
inzestudse Verbindungen dabei nicht auszuschlieBen seien. P. Duerr: Sedna oder
die Liebe zum Leben, 20.

363 Ebd., S. 20.

364 Duerr: ,,Betrachten wir zunédchst ein Knochenplittchen aus der Hohle Isturitz, auf
dem sich ein Mann von hinten einer Frau zu ndhern scheint. [...] Freilich hat man in
der Hohle de la Vache ein Renknochenplittchen gefunden, obgleich das Format des
Plattchens zwei stehende Personen ohne weiteres erlaubt hitte. Auf der Riickseite
des Rippenpléttchens folgt ein Biiffelstier offenbar einer Biiffelkuh, die kopulations-
bereit ihren Schwanz zu heben scheint, und wir haben hier wohl die ,tierische Va-

riante* derselben Szene vor uns. Sowohl von Maul und Nase des Bisonstiers als auch

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 235

schiiftigen uns hier nicht mit den Ahnlichkeiten zwischen tierischer und mensch-
licher Verhaltensweise, aber mit strukturellen Gemeinsamkeiten.**® Nach Deleu-
ze sind das Tierische und das Menschliche keine Zustinde in der Ordnung der
Représentation, das Tier-Werden ist keine mimetische Représentation; vielmehr
bezieht dieser Ausdruck sich auf die Betonung einer inneren Ahnlichkeit zwi-
schen zwei ausdifferenzierten Arten von Lebewesen: Es geht um das Tier-
Werden des Menschen oder das Mensch-Werden des Tieres. Das Herrin-Tier ist
jenes, gegen das der Jager-Mensch Krieg fiihrt. Die Mutter-Herrin zeigt keinen
Widerstand gegeniiber der Fruchtbarkeit,*” da das Herrin-Tier eine spezifische
Differenz mit anderen Arten teilt: die Mutterheit, ndmlich die Féhigkeit, das Le-
ben weiterzutragen.

von der Nase des Mannes gehen Linien aus, und es ist vielleicht nicht iiberinterpre-
tiert, in diesen Strichen den heftig ausgestoenen Atem des brunftigen Stiers und des
Mannes zu sehen, der sich in dhnlicher Stellung zu befinden scheint.* Ebd., S. 69.

365 G. Deleuze/F. Guattari: Tausend Plateaus, S. 379.

366 Deleuze und Guattari: ,,Eine Mannigfaltigkeit wird weder durch ihre Elemente noch
durch ein Zentrum der Vereinheitlichung oder des Begriffsvermdgens definiert. Sie
wird durch die Zahl ihrer Dimensionen definiert; sie ldsst sich nicht aufteilen, sie
verliert oder gewinnt keine Dimension, ohne ihr Wesen zu dndern. Und so wie ihr
die Variationen ihrer Dimensionen immanent sind, muss man auch sagen, daf3 jede
Mannigfaltigkeit bereits aus heterogenen Termen in Symbiose zusammengesetzt ist
oder sich stdndig, je nach ihren Schwellen und Tiiren, in eine lange Reihe von ande-
ren Mannigfaltigkeiten verwandelt. Ebd., S. 340.

367 Deleuze und Guattari: ,,Wir haben schon gesehen, daf3 der Krieger durch seinen Fu-
ror und seine Schnelligkeit zwangsldufig in das Tier-Werden hineingezogen wurde.
Voraussetzung fiir diese Arten des Werdens ist das Frau-Werden des Krieges, sein
Biindnis mit dem jungen Méadchen, seine Ansteckung durch es. Der Krieger ist un-
trennbar mit den Amazonen verbunden. De Vereinigung des jungen Médchens und
des Kriegers bringt keine Tiere hervor, sondern das Frau-Werden des einen und das
Tier-Werden der anderen in ein und demselben ,Block®, in dem er, angesteckt durch
das junge Médchen, zum Tier wird, wéhrend gleichzeitig das junge Madchen, ange-
steckt durch das Tier, zum Krieger wird. Alles hidngt in einem asymmetrischen
Block des Werdens zusammen, in einer plotzlichen Zickzackbewegung.* Ebd., S.
378.

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | Matrixiale Philosophie

14.2.3 Zu einer eidetischen Differenz:
Mutter-Tier ist dem Mensch-Mann kontrar

Nach Duerr kommt die Venus-Replik keiner Menschenfrau, sondern der Gestal-
tung einer Tierfrau nah — einer Frau, die aus dem Tierphylum stammt und auf
miitterlich-tierische Vorstellungen in der Hohlenmalerei und auf jagdmagische
Mythologie zuriickgeht. Die Verbindung Mutter-Tier hat den Schiiler des Psy-
choanalytikers C. G. Jung, Erich Neumann, ebenso beschéftigt wie die ethnolo-
gische und mythologische Schule der Matriarchatstheorie, doch nur wenige
Untersuchungen haben sich dem Problem Mutter-Tier zugewandt. Wie bereits
gesagt wurde, wurden ihm die Eigenschaften neolithischer Miitter eines vorldu-
figen Stadiums beigemessen. Als Ausnahme kann das Buch ,,Anti-Elektra® der
Philosophin und Kiinstlerin Elisabeth von Samsonow erwahnt werden, das sich
intensiv dem Thema Tier-Mutter zuwendet.

Tier und Mensch gehoren danach nicht zur gleichen Art, aber sie treffen zu-
sammen in der ,Mutterheit”. Unter den Begriff Mutter-Tier fallen nach von
Samsonow zwei Differenzen: Mensch vs. Tier und Frau vs. Mann. Die Mutter ist
infolgedessen die Andersheit®® sowohl dem Mann als auch dem Menschen
gegeniiber.”” Elisabeth von Samsonow stellt die Mutter im Rahmen der ersten
Differenzierung des Geschlechts fest. Immer, wenn die Frau einen Modus exzen-
trischer Hominisation ausdriickt, findet im Tier eine innere Unterscheidung der
Menschen in weibliche und ménnliche statt. ,,Wenn das Weibliche mit dem Tier
zusammengestellt wird, dann ist darin die primédre gesellschaftliche Konstella-
tion erfasst.“*” Diese enthilt den ersten Unterschied, den ersten kategorialen
Unterschied. Das Weibliche, sofern es ,,Mutterheit® ist, wird nur deshalb Ur-
sprung und Referenz beider Geschlechter, weil es als dem Tier zugleich dquiva-
lent und von ihm abgehoben erfasst wird.

Ohne dass wir von totemistischen Gedanken ausgehen, sondern eher von
weiblich demarkierten Reprisentationen, wiirde ich das Muttertier an die erste
Stelle einer doppelten Differenzierung stellen: Tier vs. Mensch, Mann vs. Frau.
Das Homo Phylum spaltet sich im Jungpaldolithikum auf in Homo Sapiens, Tra-
ger der Menschheit und der Ménnlichkeit, fiir den die Mutter-Tier eine Anders-

368 E.v.Samsonow: Antielektra, S. 64.

369 Wie wir schon unter ,,Verwandtschaftssysteme* erwdhnt haben, ist es so, dass im-
mer der auflerordentliche Warenaustausch ein inneres Stadium markiert, dadurch,
dass die Frauen nach der Regelung der Exogamie die innere Kohédrenz der Gattung
erhalten, das heif3t, die symbolische Ordnung der Mutterheit integriert die Differenz
in der Gesellschaft.

370 Ebd., S. 64.

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 237

heit umfasst. Die Mutter teilt mit allen Arten Homo Phylums die Eigenschaft des
Gebirens, und weil sie anderen Arten gegeniiber eine spezifische Differenz mar-
kiert, verstehen wir unter Mutter keine generative Differenz,”’" sondern eine
eidetische Differenz: Weltbildend reproduziert die Mutter Ausdifferenzierungen.
In Anlehnung an phylogenetische Betrachtungen lésst sich sagen, dass das Tier
*” Insofern befindet sich
das vormenschliche Stadium in der Identitit und Differenzierung Tier / Mensch.

schon da ist, wenn der Mensch noch nicht Mensch ist.

Dieser Ansatz ist dem totemistischen Schema inbegriffen, das dem phédnomeno-
logischen Maximum des Bewusstseins widerspricht. ,,Bevor nidmlich ,der
Mensch® das Tier zur Kenntnis nimmt, hat das Tier — das ist die totemistische
These — Kenntnis vom Menschen.**” Dieses Noch-nicht-Mensch-Stadium wird
einen Platz in der vormenschlichen Mutterheit kommen, da, wie Elisabeth von
Samsonow andeutet, das soziale Bewusstsein oder das indirekte Selbstbewusst-
sein direkt mit dem vormenschlichen oder nichtmenschlichen in Verbindung ste-
hen.

14.3 Regenerierungssymbolik vs. Fruchtbarkeitsidol
und Tiermutter

Der Jager schléft mit der Tierherrin, der Hirschfrau, um das Jagdwild zu regene-
rieren. Das Tiermutter-Leitmotiv liegt im Regenerierungsprozess. Ob in der
,»Schlacht des toten Mannes® (falls unsere Deutung zutreffen sollte) in &hnlicher
Weise ein Schamane die Biiffelherrin beschlief, um den Tieren zur Wiedergeburt
zu verhelfen, ldsst sich nur vermuten, denn nichts schlieft die Moglichkeit aus,
dass es sich um eine ,Initiationsschlacht® handelte, bei welcher der kiinftige
Schamane in einem Initiationsritual starb, um von der Biiffelmutter wiedergebo-

. . . . 374
ren zu werden, so wie die tungusische ,, Tiermutter*.

Das Thema der Wildfrau, die in abgelegenen Felsschluchten und Berghohlen einen Hirten
oder Bauern heiratet, diesem in die Menschenwelt folgt, ihn dann aber aus irgendeinem
Grund wieder verlédsst, war auch in Europa weit verbreitet. Ehyoph’sta verldfit ihren
Mann, [...] weil sie, die Biiffelfrau, ein Biiffelkdlbchen bemitleidet. Vermutlich bedeutet
dies, dass die Biiffelfrau, sich ihres eigentlichen Wesens wieder bewusst wird, dass sie

eben eine Biiffelfrau und keine Menschenfrau ist. Der Grenzverkehr zwischen diesseitiger

371 Ebd., S.45.
372 Ebd., S. 70.
373 Ebd., S. 70.
374 Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 92.

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | Matrixiale Philosophie

und jenseitiger Welt ist zwar offen, aber die Grenzlinien bestehen, und sie lassen sich nur

L . 375
zeitweilig verwischen.

Die Tiermutter wird zum Leitmotiv der Ahnenmutter nach dem jagd-
mythologischen Symbolismus. Sie ist Inbegriff der Totemmutter, Herrin des
Clans, in der alle Sterbende wiederkehren und aus der sie neu geboren werden.

So wuchs in der Unterwelt der Evenken, am Ort des Ursprungs, ein riesiger Baum, und in
seinen Wurzeln wohnte die Ahnenmutter und Tierherrin togo mushun, ,Geist des Feuers®,
die Herrin des Clans, seiner Zelte und Feuerstellen. Wenn die Evenken starben, dann reis-
ten sie zuriick zur Tiermutter, genauer gesagt kehrten die ,Tierseelen‘ der Menschen ent-
lang dem ,wisserigen Flussweg® in den Schof3 der Urmutter zuriick, und der Schamane

begleitete sie auf dieser Fahrt.*®

Sie verkorpert das Mysterium der Geburt, wohl auch das des ewigen Todes und
der Wiedergeburt in dem Sinne, dass es die Macht zur Geburt ist, die das Weib-
liche zu einer heiligen Stellung erhoben hat.’”’

Ein anderes Beispiel fiir die jagdmythologische Tier-Mutter-Darstellung ist
bei den Eskimos zu finden. Der Eskimo bezeichnet die Herrin der Karibus und
der anderen Jagdtiere als ,,Supergu’ksoak®. Alle Menschen stammen von ihr ab.
Sie wird im Rahmen einer regenerativen Religion (Inkarnation) verstanden, bei
der die ,,Seelen zu ihr zuriickkehren, damit sie diese wieder mit Fleisch und Blut

378 Qs s . .
«“>® Sie wird als eine Tiermutter

versieht und zuriicksendet in ein neues Leben.
begriffen, deren Entbindung weniger als Fruchtbarkeitsidol denn als Regenerie-
rungsmythologie verstanden wird. Erstes wahrhaft menschliches Denken und

Fragen betrifft nicht nur die Fragen nach dem Uberleben und lebensbedingende

375 Ebd.,S. 34

376 Vgl. ebd., S. 75.

377 Neumann: ,,.Die Befruchtung macht das Weibliche ebenso fiir sich selber wie fiir den
Mann zu einem numinosen Wesen, die matriarchale Bedeutung des Weiblichen ist
unendlich viel &lter als die ,Ackerbauphase‘, von der man das Matriarchat hat ablei-
ten wollen. Nicht erst die Ackerbauzeit mit dem Ritual der heiligen Ehe und des Re-
genzaubers, sondern gerade die Urzeit und der zu ihr gehdrende Jagd-Zauber haben
die matriarchale Welt geformt, deren spatere Ausldufer uns in den Friith- und Primi-
tiv-Kulturen begegnen.* E. Neumann: Die grof3e Mutter, S. 257.

378 P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 39.

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 239

Fruchtbarkeit, sondern auch (vielleicht sogar in erster Linie) das Nachdenken
iiber Art, Sinn und Zweck des Lebens jenseits des Todes.””

In der Jagdmagie ist die Hohle der Ort, wo die Regenerierungsrituale statt-
finden, um durch den Akt der Geburt die Geburt der Tiere aus dem Schof3 der
Erde anzuregen. Duerr beschreibt die entsprechenden Rituale und mythischen

Vorstellungen folgendermaf3en:

In solchen Hohlen verwahrte die Herrin der Tiere die hematasooma, die ,Seelen‘ der Tie-
re, und die Aufgabe der Schamanen bestand darin, entweder leiblich oder in der ekstati-
schen ,Unterweltsreise® in die Hohle vorzudringen und aus ihr insbesondere das Jagdwild
zu holen. Die Hohlen galten als weiblich und wurden mit der Vagina der Frau verglichen.
[...] Im 16. oder 17. Jahrhundert, so vermutet man, schufen im Gebiet der Groflen Seen, in
Ontario, Algonkin-Indianer die Felsbilder von Peterborough. Die Felsinformation weist
zahlreiche Vulvendarstellungen auf, unter ihnen vor allem die eineinhalb Meter grof3e
Darstellung einer Frau mit hervorgehobenen Briisten und einer Vagina, die von einer an
dieser Stelle durch den Felsen laufenden mineralischen Narbe gebildet wird. Felsbildfor-
scher meinen, dass hier ,symbolische Kopulationen‘ vorgenommen wurden und dass das
gesamte Heiligtum von Peterborough, ein durchlocherter Felsen, ein Uterus gewesen sei,
der von den Algonkin Cheyenne waren, ist unbekannt, aber es ist, wie wir gesehen haben,
nicht unwahrscheinlich, dass die Cheyenne sich in der Zeit, in der diese Felsbilder vermut-

lich angefertigt wurden, in Ontario als Jiger und Sammlerinnen aufhielten.**

Die Tiermutter tritt in der jagdmythologischen Erzdhlung auf, wobei nicht auf
das Fruchtbarkeitspotential der Mutter aufmerksam gemacht wird, sondern eher
auf die generative Kraft des Lebenszyklus. An diesem Mythem sind sowohl Tie-
re als auch Menschen beteiligt, noch mehr: Muttertiere setzen sich mit Mensch-
jégern auseinander.

Diesen Darstellungen wurde ein jagdmythologischer Symbolismus beige-
messen, wobei die miitterliche Figur unterschitzt wurde. Die jagdmythologi-
schen Erzéhlungen rdumen dabei den Miittern Vorrang ein vor dem Mutter-Tier.

Versucht man eine komparativistische Gleichung des jagdmythologischen
Symbolismus der Hohlenmalerei der spéten Altsteinzeit mit den jagdmythologi-
schen Erzdhlungen mancher indigener Volker, dann konnte gesagt werden, dass
die Betonung und Hervorhebung weiblich demarkierter Zeichnen eher der Dar-
stellung einer spezifischen Differenz (SchoB3-Dreieck) als einer genos Differenz
(Tier-Mutter vs. Mensch-Jager) entspricht.

379 D. Jonas:,,Symbole* in: Jonas, Doris/A. D.Jonas (Hg.): Kinder der Hohle, S. 79.
380 P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 35-36 ff.

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | Matrixiale Philosophie

14.4 Dreieck: Synthetisiertes Zeichen des
jungpaldonthologischen Matrix-Signifikants:
Mutter-Mensch, Mutter-Tier usw.

In einem Felsblock der franzosischen Hohle La Ferrassie ist eine geritzte Vulva

zu sehen. Sie wird auf die Chdtelperronien-Kultur (38.000 — 33.000 Jh. V. Chr.)

datiert, auf eine Zeit also, in der Homo Sapiens und Neandertaler zusammen leb-
ten. Der Fund gilt als eine der dltesten Darstellungen der Vulva, die auch in der

Aurignancien (40.000 — 31.000) im Zusammenhang mit wilden Wisents, Pferden

etc. auf der Wand vorkommt.*®' Die Figuration des dreieckigen GesiBes tritt in

der Gravettien-Zeit (35.000 — 21.000) weitaus deutlicher demarkiert hervor, und
auflerdem wird sie in einer dreidimensionalen Form figuriert. Die Demarkierung
des weiblichen Geschlechts erreicht dann ihren Hohepunkt in der Magdalénien-

Kultur (18.000 — 12.000).

Das synthetisierte Zeichen einer Demarkierung des weiblichen Geschlechts
wird von den Archédologen im Dreieck, dem dreieckigen Schofs, gefunden. Von
dem in den Fels gravierten Dreieck {iber die (hypothetische) Aufzeichnung einer
Vulva in der Grotte von Moigny in der Ile-de-France™ bis hin zu den deutlich
demarkierten weiblichen Merkmalen der Venus von Willendorf ist es offensicht-
lich, dass das dreieckige GesdBbild immer mehr an Form gewinnt. Das matrixia-
le Zeichen des dreieckigen SchoBles, unter dem Eigenschaften von Mutter-Tier
und Mutter-Mensch synthetisiert wurden, wurde offenbar einem Prozess der
Geometrisierung und Dimensionalisierung unterzogen, aus den die kontrdren
Zusammenhénge Frau vs. Mann und Tier vs. Mensch ergeben werden.

Dem dreieckigen GesidB aus der Aurignacienszeit geht das dreieckige Ideo-

gramm voran.”® Neben dem SchoB-Dreieck und den Rundungen wurde die Vul-

381 Vgl. Leroi-Gourhan: ,,Die dltesten zuverldssigen datierten Dokumente dieser Art
(Vulvadarstellung) sind die vom Abri Celler (Dordogne) aus dem Aurignancien I
und eine im Stil des Aurignancien II gravierte Platte von La Ferrassie, auf der sich
aufler einigen Abbildungen von Tiervorderteilen auch Darstellungen von Vulven be-
finden (Abb. 255 bis 260). Man begegnet solchen Darstellungen auch in andern
Fundstétten des Aurignancien in der Dorgdone, besonders im Abri Castanet und im
Abri Blanchard®“. A. Leroi-Gourhan: Prihistorische Kunst, S. 155

382 M. Koénig: ,,Die Frau im Kult der Eiszeit”, S. 118.

383 ,In der jiingeren mobilen Kunst sind die Vulvadarstellungen selten und verbinden
sich eher mit abstrakten Zeichen als mit realistischen Figuren. Leroi-Gourhan, ebd.,
S. 155, vgl. dazu: ,,Im Westen zeigen die Gravierungen auf Platten und Felswianden
eine dhnliche Entwicklung: die dltesten sind entweder vollstindig dargestellte Frau-

en oder einfache Darstellungen von Scham oder Vulva (die sich iibrigens in Kos-

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 241

va als Metapher stilisiert, die als allgemeineres Zeichen fiir den Ablauf der Zeit
stand. Die zyklische Zeit wurde mit der weiblichen Form assoziiert und durch
Symbole mit jenen Eigenschaften abgebildet, die Frau und Mond gemeinsam
hatten: zyklisches Wesen, Dreiheit, Rundheit und das Rot bei Mondauf- oder -
untergang (Menstruation).

In diesem Sinne wurden die drei sichtbaren Mondphasen durch drei parallele
Linien oder durch das Dreieck wiedergegeben, etwa in den jungpaléolithischen
Bilderhohlen. Das Dreieckschema wird nach Marie Konig so auf das Jungpalio-
lithikum iibertragen, dass sich aus dieser Zeit viele Gruppen von drei Strichen
finden lassen. Die drei Striche sind gekreuzt. Die groen Stierkopfe und Bison-
Zeichnungen aus den Kulthéhlen Gabillou und Lascaux weisen nach Konig die
Dominanz der Referenzialitiit der drei Striche auf,*** vermitteln eine feste Ord-
nung, die durch netzférmige Ideogramme aus Punkten und Linien besteht, die
einander kreuzen. Die Dreier-Lunarsymbolik des frithen Cro-Magnon-Menschen
hat nach Konig einen direkten Zusammenhang mit der Représentation des weib-
lichen dreieckigen SchoB3es, was ihrer Ansicht nach einen Anruf des kosmischen
Zyklus bedeutet.”®

Die mehrwertige Bedeutung des Dreiecks verweist auf ein Zeichen, das im
Laufe der Zeit verschiedene Formen und Gestaltungen unterworfen wurde. Seine
Demarkierung zur Représentation des Geschlechts bei den Venus-Statuen fallt
zusammen mit einer eidetischen Differenz von Tier und Mensch, ndmlich dem
Ubergang zur Menschwerdung, da durch das weibliche Dreieck die Ahnlichkeit
mit dem Menschen erkannt wird, um sich von den Tieren zu unterscheiden (und
die Ahnlichkeit mit den Tieren, um sich vom Menschen zu unterscheiden). Der
dreieckige SchoB ist so auch das Zeichen eines tierischen Verlustes, der zur
Menschwerdung fiihrt.

tienki I zur selben Zeit wie die Statuen finden), ehe sie zu abstrakten Symbolen wer-
den.“ Ebd., S. 148

384 Ebd., S.117.

385 Konig: ,,Dreiheitlich war die Gestalt des Mondes, und danach wurde der Ritus der
Bestattungen ausgerichtet. Sie fanden den Bestattungsplatz von La Ferrasie, belegten
ihn mit Platten, lieen aber die Gréber frei. Dafiir deponierten sie skulptierte Platten.
D. Perony fand vier Steinplatten, auf denen im Aurignacien Vulven dargestellt sind,
eine von ihnen im Zusammenhang mit dem Schof3dreieck. Auf einer der Steinplatten
ist auBer Vulven noch ein Tierbild wiedergegeben. Wie kam es zu diesem Tierbild,
und welcher Zusammenhang besteht zwischen dem Tier und der Vulva?“ M. Konig:
,, Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 116.

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | Matrixiale Philosophie

14.5 Vulva demarkiert Weltoffenheit

Das SchoBdreiecksbild gehort zum Symbolschatz des Jungpalédolithikums. Im
Hintergrund der Regenerationsmythologien der Altsteinzeit verweist es auf das
Umfeld, in dem Regeneration stattfindet. Deshalb ist es aus anthropozoologi-
scher Sicht ein Zeichen fiir den tierisch-menschlichen Mutterschof. Unter dem
Zeichen des SchofBdreiecks treffen das Tierische und das Menschliche in der
Mutter zusammen. Die symbolische Externalisierung eines Zeichens, das auf den
Zusammenhang zwischen Tierischem und Menschlichem hinweist, nimmt die
Bedeutung einer Differenzierung zwischen Mensch-Mann und Mutter-Tier an,
die im Verlauf der Geschichte der Reprisentation immer mehr menschliche
Form gewinnt, was bedeutet, dass die Mensch-Frau von der Tier-Mutter abge-
spalten wird. Der Externalisierung des Schofles folgt ihre Einfligung in die Se-
mantik einer libidinésen Okonomie bzw. in die Semantik des Geschlechts.

Die Externalisierung des SchoBdreiecks nimmt die Bedeutung der Anfinge
einer Art-Differenzierung zwischen dem Tierisch-Miitterlichen und dem Ménn-
lich-Weiblichen an. Thre Darstellung hat unserer Ansicht nach nicht die Bedeu-
tung einer Herrschaft des weiblichen Kultus, entspricht also keiner objektualen
Bedeutung, sondern dem Zeichen einer Anthropologisierung des weiblichen
SchofBes, in welcher der Mutter-Mensch (Homo Sapiens) dem mutterarmlichen
Homo Neanderthalensis folgt. Der Mutter-Mensch spielt, wie bereits erklért, und
sich stiitzend auf die neotenischen Thesen, eine auschlaggebende Rolle bei der
extrauterinen ontogenetischen Entwicklung der Nachkommen. Der Mutter-
Mensch empfangt das Kind aus Fiirsorge im SchoB als Zeichen fiir die Offenheit
der Welt.**

Die Relationsorgane des Homo-Neandertaler-Kindes sind jedoch so umwelt-
abhingig, dass die miitterliche Bindung nicht so stark wie beim Mutter-Mensch
zu verstehen ist. Wenn wir auf Sarah Blaffer-Hrdy oben ausfiihrlich analysiertes
miitterliches Betreungssystem zuriickweisen, darf nicht unbeachtet bleiben, dass
der Unterschied zwischen verschiedenartigen Miittern sich auf die Kosten be-
*" Der Mutter-
Mensch benétigt fiir seine Anpassung eine dritte Instanz, mittels der die Welt

zieht, die mit der Fiirsorge fiir die Nachkommen verbunden sind.

sich 6ffnen lésst.

Die offenkundige Betonung des Vulvazeichens représentiert nach dem allo-
metrischen Kunstbegriff nicht die privilegierte Stellung der Frau in der Altstein-
zeit, sondern steht eher fiir eine Art Ausdifferenzierung, wobei die Mutter sich
sowohl vom Art-Mensch als auch vom Art-Tier ausdifferenziert (Mutter-Mensch

386 Vgl. Neotenie als fotale Wende in Proposition 111, Axiom II.
387 S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 106.

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 243

vs. Mutter-Tier). Dieser Differenzierung aber birgt in sich die ontologische Kon-
sequenzen, dass die menschliche Weltoffenheit sich von der tierischen Umwelt-
geschossenheit®® abgrenzt und auf eine Weltoffenheit hindeutet, die sich von der
weltlosen tierischen Umweltabhéngigkeit abgrenzt.

388 Vgl. Problem I. Welthaftigkeit als ontologisches Problem in Proposition I. Axiom II.

14.02.2026, 12:41:38,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02,2026, 13:41:25,


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

