
228 | Matrixiale Philosophie 

der Charakteristik der Menschwerdung) lässt sich sagen, dass sich die Überbeto-

nung weiblicher Geschlechtsmerkmale auf die Darstellung einer eidetischen Dif-

ferenz bezieht, nämlich Mensch vs. Tier, Mann vs. Frau, dass der Mensch als 

universale Kategorie also unter der Vorstellung einer Differenz zum Vorschein 

kommt: die Frau. 

Die Frauenstatuen zeigen eine Differenz. Sie sind das Zeichen, die Emer-

genz, die ontologische Differenz zwischen dem, was Mensch ist und was nicht. 

Die Frau unterscheidet sich nicht vom Mann, sondern der Mensch gruppiert sich 

um die Mutter, um sich von Tieren und Pflanzen (seiner Umgebung) abzugren-

zen, zu differenzieren. 

 

14.  Schamlose Kunst: Baubo als Grenzobjekt zwischen 

Weltlosigkeit und Welthaftigkeit 

 

14.1  Die schamlose Venus 

Der Marquis Paul de Vibraye taufte 1864 einen kleinen Fund aus Elfenbein, eine 

Skulptur von 8,2 Zentimetern Länge, mit dem Namen „Venus impudique“ 

(schamlose Venus). Die Plastik soll die weiblichen Geschlechtsorgane unverhoh-

len vor den Augen des Zuschauers ausstellen. Die starke Demarkierung der 

weiblichen Organe führte den französischen Adeligen dazu, diese weiblich zu 

repräsentieren und ihr die antagonistische figürliche Darstellung einer römischen 

Göttin der Liebe zuzuteilen, die ihre schamhafte Zone nicht sehen lässt. Die 

„schamlose Venus“ erzählt uns viel mehr über die Zeit Marquis Paul de Vibray-

es als über die tatsächliche Bedeutung des Figürchens. Es gibt einen kunstwis-

senschaftlichen und archäologischen Zweig, die diesem interpretativen Rahmen 

folgen, die steinzeitliche Höhlenmalerei und Figürchen aus dieser Zeit als „nack-

te Frauen“ oder schamlose Kunst zu behandeln.
342

 Trotzdem muss man beachten, 

dass sich Termini der Neuzeit nicht so einfach auf die Altsteinzeit übertragen 

lassen. 

Im Werk Peter Duerrs über den Inbegriff der Scham, „Intimität“ (1999), wird 

die These entwickelt, dass Scham bzw. Schamlosigkeit nicht auf durch die kultu-

relle Ebene bestimmte Regeln zurückzuführen sind, sondern auf eine Sphäre der 

                                                             
342  Mellars: „The term ‚Venus‘ also calls for a comparison between prehistoric and 

Greek culture. When such a comparison is made, the prehistoric art becomes more 

‚primal‘ and sexually unrestrained, since the Greek art suggests self-awareness and 

‚civilized‘ conventions of propriety. Obviously, such a comparison is dangerous, 

since it suggests certain things about prehistoric life which cannot be proven.“ P. 

Mellars: Origins of the female image, in: Nature 459 (2009), S. 176f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 229 

 

Intimität, eine Teilung zwischen öffentlicher und privater Sphäre, kennzeichnend 

für die menschliche Lebensform und Geselligkeit allgemein.
343

 Die Trennung 

zwischen öffentlicher und privater Sphäre, zwischen dem Raum „unrechtmäßi-

ger Taten“ (private Sphäre) und der Sphäre des von den Teilnehmern einer 

Gruppe genehmigten Handelns (öffentlicher Raum) schafft die Basis für eine 

Archäologie der Intimität und Schamlosigkeit. Die Schamlosigkeit beruht nach s 

Interpretation auf der Übertretung des Privaten in der Öffentlichen. So deutet er 

den strukturell festgelegten kolonisierten Hintergrund seiner Bedeutung. Scham-

losigkeit wird sowohl „wilden Ureinwohner“
344

 beigemessen, die nicht nur ihre 

Genitalien entblößen, sondern auch öffentlich Geschlechtsverkehr praktizieren
345

 

als auch, wie im Fall der Venus impudique der unverborgenen Vulva einer klei-

nen Statue. Es ist infolgedessen unangemessen, der Unverborgenheit des weibli-

chen Geschlechtsorgans ein ästhetisches Urteil zuzuerkennen
346

, dem als Leitmo-

tiv die Nichtdarstellbarkeit der Vulva im privaten Raum zugrunde liegt. 
  

                                                             
343  Duerr: „Anschließend versuche ich plausibel zu machen, dass die menschliche Kör-

perscham, ungeachtet kultureller und historischer Unterschiede der ‚Schwellenhö-

he‘, nicht kulturspezifisch, sondern charakteristisch für die menschliche Lebensform 

überhaupt zu sein scheint und dass eine generelle ‚Schamlosigkeit‘ und damit die 

Verschmelzung von öffentlicher Sphäre und Privatsphäre eine Veränderung der 

Formen menschlicher Gesellung voraussetzen würde, die so grundlegend wäre, dass 

sich vergleichsweise eine Verwandlung der Lebensweise moderner Großstadtbe-

wohner in die der Buschleute der Kalahari wie ein sonntäglicher Ausflug in die 

Sommerfrische ausnähme.“ P. Duerr: Intimität, S. 8. 

344  Französische und britische Schiffe landeten 1767 auf der Insel Haiti. Die Frauen 

Haitis zeigten offen ihre Geschlechtsorgane, und die Männer trugen keine Kleidung. 

Die wilden Ureinwohner sahen wie ein Volk aus, das „auf äußerst laszive Weise“ 

lebt. Hier sind die „schamlosen Wilden“. Ebd., S. 168. L. A. de Bougainville, 1771, 

S. 181, zit. n. Duerr, Ebd., S. 180 ff.  

345 In Gesellschaften wie der polynesischen „bewegten sich beide Geschlechter in der 

Öffentlichkeit nackt und kopulierten miteinander wie die Tiere vor aller Augen.“ Cf. 

R. v. Krafft-Ebing, 1912, S. 2. Cf. dagegen z. B. J. D. Unwin, 1934, S. 217, zit. N. 

Duerr, H.P.: Intimität, S.185. 

346  Nach Freud gilt, „dass wir die Genitalen selbst, deren Anblick die stärkste sexuelle 

Erregung hervorruft, eigentlich niemals als ‚schön‘ empfinden können.“ P. Duerr: 

Intimität, S. 201. Zur ästhetische Urteil der „hässlichen Vulva“ vgl. ebd., S. 200-

222. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | Matrixiale Philosophie 

14.2  Kopulieren als regenerativer Akt – Art Parietal
 

Rentiere bewegen sich an den Wänden. Ein 5,20 Meter großer, gezeichneter 

Stier besetzt den Hauptsaal der Höhle von Lascaux. Große Wildrindtiere und 

Wildpferde regen sich. Ein Bär verdeckt den Schoß eines Rindes, und kleine 

Hirschen rennen um die Wildtiere herum. Ein 2,50 Meter hoch gezeichnetes 

Wildpferd ist mit Punkten in einem rechteckigen Muster dargestellt. Ein Wisent 

lässt sich von einem Mann mit Vogelkopf jagen. Die berühmten Höhlenmalerei-

en von Lascaux, datiert auf das Jungpaläolithikum, genauer, auf die späte Solu-

treén-Kultur (18.000 – 16.000 Jh.), sind nach den Befunden der Forschung ent-

standen durch eine Blattspitzen-Technik, bei der eine symmetrische, elaborierte 

Feuerstein-Spitze, eine weiterentwickelte Technik der Faustkeil-Industrie, zum 

Einsatz kam. Die elaborierten Arbeitswerkzeuge fallen zusammen mit riesigen 

bewegten Tierdarstellungen. 

Ein anderer, nicht minder eindrucksvoller Ort: Eine Mammutherde rennt die 

Wände der Höhle Pech Merle entlang. Ein vierzig Meter breites Gewölbe ist 

vollständig mit unförmigen Mammuts, Pferden und Wisenten gefüllt. Die Zeich-

nungen lassen sich der Gravettien-Kultur (30.000 – 20.000) zurechnen. Hals und 

Rückenlinien der Pferd-Mammut-Geschöpfe bedecken die Wände. Die Mam-

muts der Herde, einer sogenannten Dreiecksherde, scheinen herabhängende 

Brüste zu haben und ihr Gesäß nach hinten zu strecken.
347

 

Eine weitere Herde von Wisenten, Pferden und Steinböcken stürmt über die 

Wände der Höhle von Niaux – doch nicht allein, sondern begleitet von zwei 

Menschen, einem Mann und einer Frau. Der Mensch hat hier tierische Umrisse 

und das Tier wirkt menschlich, aber dennoch ist der Schoß sichtbar. Vom Maul 

und der Nase des Bisons und von der Nase des Mannes gehen Linien aus, und 

man kann in diesen Strichen den heftig ausgestoßenen Atem des brünftigen 

Stiers und des Mannes sehen, der sich in einer ähnlichen Lage zu befinden 

scheint. Die beiden Menschen haben fast tierische Züge: Die Stirn des Mannes 

ist fliehend, und Punktierungen auf dem Körper der Frau, besonders auf Brust, 

Oberschenkel und Venushügels, erinnern an eine starke Behaarung, ein Fell.  

Die Pferd-Mammut- Hals-Rücken-Zeichnungen fallen mit dreieckigen Gravie-

rungen (Höhlen von Niaux) zusammen, so wie bei mehreren Platten aus der 

Magdalénien Zeit.
348

  

                                                             
347  P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 79. 

348  Vgl. A. Leroi-Gourhan: „Das folgenden Dokument ist jünger, da es aus der Höhle 

von PechMerle stammt, deren Datierung zwar schwierig ist, die aber zu einem Teil 

dem jüngeren Solutréen, zum anderen dem frühen Magdalénien anzugehören 

scheint.  Dort findet man auf einer Decke mehrere Profildarstellungen halb nach 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 231 

 

Das entwickelte mittlere Magdalénien und der Anfang des späten Magdanénien bieten 

eine recht große Anzahl von Platten mit weiblichen Figuren im Profil die fast alle mit Tie-

ren assoziiert sind und auf die wir noch zurückkommen werden. […] Von den Einzelfigu-

ren, die dem Ende des Stils III und dem Anfang des Stils IV angehören, muß ein Täfel-

chen vom Abri Murat (Lot) erwähnt werden (Abb.440), das eine vorgebeugte Frau mit Bi-

sonhörnen auf dem Kopf zeigte, sowie die Anhänger von Petersfels in Deutschland, wo 

man das gleiche Profil in Zickzack ohne Andeutung von Kopf oder Füßen wiederfindet.
349

 

 

Es ist umstritten, ob die Bilder an den Wänden steinzeitlicher Höhlen als Kunst-

gegenstände anzuerkennen sind.
350

 Derartige Bilder wurden vor allem als kulti-

sche Zeugnisse verstanden.
351

 Diese Art von Tierherden-Aufruf wird nach jagd-

magischen Zeugnissen als ein wiedergeburtliches Ritual innerhalb der Höhle be-

                                                                                                                                  
vorn geneigter Frauen. Luquet hatte die vielleicht ganz richtige Vorstellung von 

einer gewissen Angleichung der menschlichen Figurenumrisse an die Rücklinie der 

Tiere. Da wir im letzten Teil dieses Buches sehen werden, daß die Rücklinie durch 

einige Einzelheiten, wie Hörner, Rüssel oder Mähne, ergänzt – genügte, um den Bi-

son, das Mammut oder das Pferd darzustellen, und daß sich die Steinzeitmenschen 

dessen so sehr bewusst waren, daß sie Formenspiele damit anstellten, durfte die 

Hypothese Luquets von der Wahrheit vielleicht gar nicht so weit entfernt sein. Lu-

quet hatte die vielleicht ganz richtige Vorstellung von einer gewissen Angleichung 

der menschlichen Figurenumrisse an die Rücklinie der Tiere. A. Leroi-Gourhan: 

Prähistorische Kunst, S. 154. 

349  Ebd., S. 154 

350  Mithen: „Die Deutung von Höhlenmalereien als Kunst in einem dem heutigen 

Kunstbegriff nahen Sinne ist umstritten. Steven Mithen verweist darauf, dass einige 

der heutigen Naturvölker Felsmalerei betreiben, ohne ein Wort für ‚Kunst‘ in ihrem 

Wortschatz zu besitzen.“ Mithen, Steven: The prehistory of the mind: A search for 

the origins of art, religion, and science. London: Thames & Hudson 1996. König 

vertritt die Ansicht, dass „die frühsten, in den Felsen einer Höhle oder in den Kno-

chen einer Grabbeigabe geritzten oder gemeißelten Zeichen und Symbole nicht als 

‚Kunst‘ im heutigen Sinn des Wortes bezeichnet werden können, wenn sie anderer-

seits auch mit ihren bildhaften oder abstrakten Darstellungen am Beginn jeder nach-

folgenden künstlerischen Betätigung standen.“ M. König: „Die Frau im Kult der 

Eiszeit“, S. 80. 

351  Die Bilder sollten als Mittler zwischen der hiesigen und jenseitigen Welt dienen. 

Weitere Aspekte sind die Unterteilung der Tierarten in verschiedene Klassen und die 

Anbringung der Malereien in teilweise schwer zugänglichen Höhlen. Vgl. P. Duerr: 

Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | Matrixiale Philosophie 

trachtet, „die Vermutung nämlich besteht, dass wir es hier […] mit einer ‚paläo-

lithischen Mäeutik‘, einer ‚Hebammenkunst‘ zu tun haben.“
352

 

 

14.2.1  Fliehende Baubos und jagende Pfeile:  

allererste eidetische Differenzierung 

Auch inmitten des Waldes von Fontainebleau befindet sich eine Höhle. Hier 

liegt ein großer Felsblock, auf den Zeichen geritzt wurden, darunter eine Vulva 

und ein Pfeil direkt nebeneinander: Leben und Tod, geschrieben in einer Sym-

bolsprache, die über Jahrtausende hinweg den Sinn der Zeichen vermittelt. Dem 

Pfeil, dem Zeichen des Sterbens, wurde eine Vulva beigefügt, die in diesem Zu-

sammenhang als Zeichen der Neugeburt verstanden werden kann. Dieser Ge-

danke führt uns in den jungpaläolithischen Kult des ewigen „Sterbens und Wer-

dens.“
353

 

In der Châtelperroin-Kultur (38.000 – 33.000) finden sich Felsgravierungen, 

die mit vulvaartigen Zeichen auftreten.
354 

Inmitten von Rückenlinie, Punkten und 

Strichen kann in der Höhle La Ferrassie der Pfeil des Jägers erkannt werden, der 

auf ein Tier zielt – und den Unterleib einer Tierfrau trifft. Die Darstellungen ge-

hören zu einer Periode, in der die Figuren nicht stark weiblich demarkiert sind 

wie im späteren Jungpaläolithikum und in der Gravettien-Kultur (35.000 – 

21.000); dennoch tritt eine Differenz auf zu dem dreieckigen Schoß.
355

 Schoß 

und Pfeil lassen sich erkennen und unterscheiden: ein Mutter-Schoß/Tier Merk-

mal und ein Werkzeug sind die allererste Gattung – eine Ausdifferenzierung in 

der Ordnung der Repräsentation der Altsteinzeit. 

                                                             
352  Ebd., S. 53. 

353  M. König: „Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 129. 

354  Bei der Abri-Castanet-Höhle in Südfrankreich sind aus der Aurignacien-Zeit etwa 

37.000 Jahre alte Gravierungen gefunden worden, die als weiblicher Schoß gedeutet 

wurden. Dieses scheinen nebenbei Teile tierischer Darstellungen zu sein. Siehe 

http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3 

c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html vom 02.04.2013. Beim Abriss von 

Bédéilhac in dem pyrenekantabrischen Gebiet ist eine dreieckige Vulvagravierung 

bei tierischen Darstellungen aus dem Jungpaläolithikum gefunden worden. Bei der 

Höhle Pech Merle, auch in dem frankokantrabischen Gebiet, sind die weiblich-

tierischen Figuren repräsentativ. Siehe  http://donsmaps.com/bedeilhac.html. vom 

02.04.2013. 

355  Siehe http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlen 

malerei-entdeckt.html vom 02.04.2013 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://donsmaps.com/bedeilhac.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://donsmaps.com/bedeilhac.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html


Axiom II | 233 

 

Wie lässt sich die Kopplung von (Mutter-)Schoß und Pfeil erklären? Die 

jagdmythologische Lesart interpretiert den Zusammenhang Schoß – Pfeil unter 

der Vorstellung eines Beischlafs, bei dem der eindringende Pfeil den Unterleib 

der Tierfrau durchdringt. Der symbolische Beischlaf jagdmythologischer Dar-

stellungen lässt sich aber nicht reduzieren auf den Vergleich mit einem männli-

chen Coitus. Vielmehr liegt die Bedeutung in einem doppeldeutig regenerativen 

Akt, wobei sich der Tod mit dem Krieg und die Geburt mit dem Leben mi-

schen.
356

 In diesem Sinn hat Alexander Marshack vermutet, dass die Höhlen und 

Abrisse, in die Vulva-Striche graviert wurden, als symbolische Kopulation die 

Felswand fruchtbar machen sollten
357

 – was jedoch nicht das Sinnbild des Todes 

durch Darstellung des Pfeils ausschlösse.
358

 

 

14.2.2  Kopulieren heißt regenerieren: Tier-Mensch-Kopplung 

Soll die Mutter-Fruchtbarkeitsfigur den höchsten Ausdruck des Mütterlichen 

darstellen, werden die jagdmythologischen Erzählungen als wilde Darstellungen 

genommen, wobei die Frau der männlichen Macht unterworfen ist. 
359

 Anderseits 

entspricht der jagdmagische symbolische Beischlaf einem kopulativen Renege-

nerierungsritual zwischen Mutter-Tier und Pfeil-Mensch. 

 

Ist die Höhle aber auch der Ort, an dem die Jagdtiere, und für die Büffeljäger natürlich vor 

allem die Büffel, entstehen, und wir gehen sicher nicht fehl in der Annahme, dass der gro-

ße Geist als Büffelstier die Büffelkuh schwängerte, was erklären würde, warum der Son-

nentanzpriester als Repräsentant des Großen Geistes sowie die heilige Frau als Repräsen-

tantin der Begleiterin des Schamanen aufrechter Hörner in Bisonsverkleidung miteinander 

schliefen.
360

 

 

                                                             
356  P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 54. 

357  Ebd., S. 68. 

358  Bei der Höhle Gabillou, Dép. Dordogne wurde ein Bison gezeichnet, dessen Hörner 

gedreht sind, und zwischen beiden gegenläufigen Bögen liegt das Auge. Das Bild ist 

überlagert durch drei parallele Linien und einen Pfeil. Der Pfeil war das Zeichen des 

Sterbenmüssens. 

359  König: „In vielen Pflanzer- und Hirtenkulturen wird der Akt der sexuellen Penetra-

tion als Töten oder zumindest als Gewaltanwendung gesehen und der Penis als Waf-

fe, die in den After des besiegten Mannes oder in die Vulva der unterworfenen Frau 

gestoßen wird.“ M. König: „Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 67. 

360  P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 22 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | Matrixiale Philosophie 

An die Stelle der Fruchtbarkeitsrituale treten in der Altsteinzeit die Begattungsri-

tuale Tier-Herrin/Jäger – mit dem Büffel gehen oder mit dem Büffel koitie-

ren.
361

 Sie koitieren, um sich zu regenerieren, aber nicht, um Leben in die Welt 

zu bringen. Wie bei vielen Völkern, so ist auch bei den Cheyenne
362 

der Bei-

schlaf zwischen Mann und Frau nicht etwas, was die Geburt eines Kindes verur-

sacht, denn die Seele des Menschen stammt weder von Mutter noch Vater, son-

dern von Maheo, dem Großen Geist. Die mythologischen Märchen der Indianer 

Nordamerikas erzählen, worin der Koitus zwischen Schamanenjägern und dem 

Muttertier in der Regenerierung der Tiere besteht: Die Büffelmutter ist keine 

menschliche Mutter, sondern Tiermutter. Ebenfalls besagen die Büffelzeremo-

nien der Jägervölker, dass der Schamane (Jäger) die Büffelkuh geschwängert 

hat. Dürr interpretiert diesen Zusammenhang so: 

 

So kann man wohl sagen, dass die Befruchtung der Begleiterin des Schamanen durch den 

Gott prototypisch wiedergibt, was sich bei der Entstehung neuen Lebens in jeder Frau er-

eignet, nämlich die ‚Animierung der Substanz‘ des Embryos, die von der Frau stammt, 

durch Maheo. Zum zweiten aber war die Frau auch, wie schon kurz erwähnt, dass ‚Gefäß‘, 

in dem die göttliche Kraft des Großen Geistes dem Manne übermittelt wurde.
363 

 

Die Schilderung des Beischlafes zwischen Herrin-Tier und Jäger-Tier
364

 ist ein 

schon von Gilles Deleuze angedeuteter Ausdruck des Tier-Werdens.
365 

Wir be-

                                                             
361  Neumann: „Im Paläolithikum waren, ebenso wie noch heute bei primitiven Völkern, 

Fruchtbarkeitsrituale üblich, in denen die Tierbegattung mit ihrem Koitus von hinten 

eine zentrale Rolle spielt.“ E. Neumann: Die große Mutter, S. 102. 

362  Duerr: „Dieser mythische Beischlaf zwischen Gott und Frau wurde bis in unser 

Jahrhundert hinein vom Sonnentanzpriester und der Frau des Gelübdemachers öf-

fentlich vollzogen, und er war einer der Vorwände, den Sonnentanz im Jahre 1904 

und erneut im Jahre 1920 zu verbieten, insbesondere der Hinweis darauf, dass selbst 

inzestuöse Verbindungen dabei nicht auszuschließen seien.“ P. Duerr: Sedna oder 

die Liebe zum Leben, 20. 

363  Ebd., S. 20. 

364  Duerr: „Betrachten wir zunächst ein Knochenplättchen aus der Höhle Isturitz, auf 

dem sich ein Mann von hinten einer Frau zu nähern scheint. […] Freilich hat man in 

der Höhle de la Vache ein Renknochenplättchen gefunden, obgleich das Format des 

Plättchens zwei stehende Personen ohne weiteres erlaubt hätte. Auf der Rückseite 

des Rippenplättchens folgt ein Büffelstier offenbar einer Büffelkuh, die kopulations-

bereit ihren Schwanz zu heben scheint, und wir haben hier wohl die ‚tierische Va-

riante‘ derselben Szene vor uns. Sowohl von Maul und Nase des Bisonstiers als auch 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 235 

 

schäftigen uns hier nicht mit den Ähnlichkeiten zwischen tierischer und mensch-

licher Verhaltensweise, aber mit strukturellen Gemeinsamkeiten.
366 

Nach Deleu-

ze sind das Tierische und das Menschliche keine Zustände in der Ordnung der 

Repräsentation, das Tier-Werden ist keine mimetische Repräsentation; vielmehr 

bezieht dieser Ausdruck sich auf die Betonung einer inneren Ähnlichkeit zwi-

schen zwei ausdifferenzierten Arten von Lebewesen: Es geht um das Tier-

Werden des Menschen oder das Mensch-Werden des Tieres. Das Herrin-Tier ist 

jenes, gegen das der Jäger-Mensch Krieg führt. Die Mutter-Herrin zeigt keinen 

Widerstand gegenüber der Fruchtbarkeit,
367

 da das Herrin-Tier eine spezifische 

Differenz mit anderen Arten teilt: die Mutterheit, nämlich die Fähigkeit, das Le-

ben weiterzutragen. 

 

  

                                                                                                                                  
von der Nase des Mannes gehen Linien aus, und es ist vielleicht nicht überinterpre-

tiert, in diesen Strichen den heftig ausgestoßenen Atem des brunftigen Stiers und des 

Mannes zu sehen, der sich in ähnlicher Stellung zu befinden scheint.“ Ebd., S. 69. 

365  G. Deleuze/F. Guattari: Tausend Plateaus, S. 379. 

366  Deleuze und Guattari: „Eine Mannigfaltigkeit wird weder durch ihre Elemente noch 

durch ein Zentrum der Vereinheitlichung oder des Begriffsvermögens definiert. Sie 

wird durch die Zahl ihrer Dimensionen definiert; sie lässt sich nicht aufteilen, sie 

verliert oder gewinnt keine Dimension, ohne ihr Wesen zu ändern. Und so wie ihr 

die Variationen ihrer Dimensionen immanent sind, muss man auch sagen, daß jede 

Mannigfaltigkeit bereits aus heterogenen Termen in Symbiose zusammengesetzt ist 

oder sich ständig, je nach ihren Schwellen und Türen, in eine lange Reihe von ande-

ren Mannigfaltigkeiten verwandelt.“ Ebd., S. 340. 

367  Deleuze und Guattari: „Wir haben schon gesehen, daß der Krieger durch seinen Fu-

ror und seine Schnelligkeit zwangsläufig in das Tier-Werden hineingezogen wurde. 

Voraussetzung für diese Arten des Werdens ist das Frau-Werden des Krieges, sein 

Bündnis mit dem jungen Mädchen, seine Ansteckung durch es. Der Krieger ist un-

trennbar mit den Amazonen verbunden. De Vereinigung des jungen Mädchens und 

des Kriegers bringt keine Tiere hervor, sondern das Frau-Werden des einen und das 

Tier-Werden der anderen in ein und demselben ‚Block‘, in dem er, angesteckt durch 

das junge Mädchen, zum Tier wird, während gleichzeitig das junge Mädchen, ange-

steckt durch das Tier, zum Krieger wird. Alles hängt in einem asymmetrischen 

Block des Werdens zusammen, in einer plötzlichen Zickzackbewegung.“ Ebd., S. 

378. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | Matrixiale Philosophie 

14.2.3  Zu einer eidetischen Differenz:  

Mutter-Tier ist dem Mensch-Mann konträr 

Nach Duerr kommt die Venus-Replik keiner Menschenfrau, sondern der Gestal-

tung einer Tierfrau nah – einer Frau, die aus dem Tierphylum stammt und auf 

mütterlich-tierische Vorstellungen in der Höhlenmalerei und auf jagdmagische 

Mythologie zurückgeht. Die Verbindung Mutter-Tier hat den Schüler des Psy-

choanalytikers C. G. Jung, Erich Neumann, ebenso beschäftigt wie die ethnolo-

gische und mythologische Schule der Matriarchatstheorie, doch nur wenige 

Untersuchungen haben sich dem Problem Mutter-Tier zugewandt. Wie bereits 

gesagt wurde, wurden ihm die Eigenschaften neolithischer Mütter eines vorläu-

figen Stadiums beigemessen. Als Ausnahme kann das Buch „Anti-Elektra“ der 

Philosophin und Künstlerin Elisabeth von Samsonow erwähnt werden, das sich 

intensiv dem Thema Tier-Mutter zuwendet. 

Tier und Mensch gehören danach nicht zur gleichen Art, aber sie treffen zu-

sammen in der „Mutterheit“. Unter den Begriff Mutter-Tier fallen nach von 

Samsonow zwei Differenzen: Mensch vs. Tier und Frau vs. Mann. Die Mutter ist 

infolgedessen die Andersheit
368

 sowohl dem Mann als auch dem Menschen 

gegenüber.
369

 Elisabeth von Samsonow stellt die Mutter im Rahmen der ersten 

Differenzierung des Geschlechts fest. Immer, wenn die Frau einen Modus exzen-

trischer Hominisation ausdrückt, findet im Tier eine innere Unterscheidung der 

Menschen in weibliche und männliche statt. „Wenn das Weibliche mit dem Tier 

zusammengestellt wird, dann ist darin die primäre gesellschaftliche Konstella-

tion erfasst.“
370

 Diese enthält den ersten Unterschied, den ersten kategorialen 

Unterschied. Das Weibliche, sofern es „Mutterheit“ ist, wird nur deshalb Ur-

sprung und Referenz beider Geschlechter, weil es als dem Tier zugleich äquiva-

lent und von ihm abgehoben erfasst wird. 

Ohne dass wir von totemistischen Gedanken ausgehen, sondern eher von 

weiblich demarkierten Repräsentationen, würde ich das Muttertier an die erste 

Stelle einer doppelten Differenzierung stellen: Tier vs. Mensch, Mann vs. Frau. 

Das Homo Phylum spaltet sich im Jungpaläolithikum auf in Homo Sapiens, Trä-

ger der Menschheit und der Männlichkeit, für den die Mutter-Tier eine Anders-

                                                             
368  E. v. Samsonow: Antielektra, S. 64.  

369  Wie wir schon unter „Verwandtschaftssysteme“ erwähnt haben, ist es so, dass im-

mer der außerordentliche Warenaustausch ein inneres Stadium markiert, dadurch, 

dass die Frauen nach der Regelung der Exogamie die innere Kohärenz der Gattung 

erhalten, das heißt, die symbolische Ordnung der Mutterheit integriert die Differenz 

in der Gesellschaft. 

370  Ebd., S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 237 

 

heit umfasst. Die Mutter teilt mit allen Arten Homo Phylums die Eigenschaft des 

Gebärens, und weil sie anderen Arten gegenüber eine spezifische Differenz mar-

kiert, verstehen wir unter Mutter keine generative Differenz,
371

 sondern eine 

eidetische Differenz: Weltbildend reproduziert die Mutter Ausdifferenzierungen. 

In Anlehnung an phylogenetische Betrachtungen lässt sich sagen, dass das Tier 

schon da ist, wenn der Mensch noch nicht Mensch ist.
372 

Insofern befindet sich 

das vormenschliche Stadium in der Identität und Differenzierung Tier / Mensch. 

Dieser Ansatz ist dem totemistischen Schema inbegriffen, das dem phänomeno-

logischen Maximum des Bewusstseins widerspricht. „Bevor nämlich ‚der 

Mensch‘ das Tier zur Kenntnis nimmt, hat das Tier – das ist die totemistische 

These – Kenntnis vom Menschen.“
373

 Dieses Noch-nicht-Mensch-Stadium wird 

einen Platz in der vormenschlichen Mutterheit kommen, da, wie Elisabeth von 

Samsonow andeutet, das soziale Bewusstsein oder das indirekte Selbstbewusst-

sein direkt mit dem vormenschlichen oder nichtmenschlichen in Verbindung ste-

hen. 

 

14.3  Regenerierungssymbolik vs. Fruchtbarkeitsidol  

und Tiermutter 

Der Jäger schläft mit der Tierherrin, der Hirschfrau, um das Jagdwild zu regene-

rieren. Das Tiermutter-Leitmotiv liegt im Regenerierungsprozess. Ob in der 

„Schlacht des toten Mannes“ (falls unsere Deutung zutreffen sollte) in ähnlicher 

Weise ein Schamane die Büffelherrin beschlief, um den Tieren zur Wiedergeburt 

zu verhelfen, lässt sich nur vermuten, denn nichts schließt die Möglichkeit aus, 

dass es sich um eine „Initiationsschlacht“ handelte, bei welcher der künftige 

Schamane in einem Initiationsritual starb, um von der Büffelmutter wiedergebo-

ren zu werden, so wie die tungusische „Tiermutter“.
374

  

 

Das Thema der Wildfrau, die in abgelegenen Felsschluchten und Berghöhlen einen Hirten 

oder Bauern heiratet, diesem in die Menschenwelt folgt, ihn dann aber aus irgendeinem 

Grund wieder verlässt, war auch in Europa weit verbreitet. Ehyoph’sta verläßt ihren 

Mann, […] weil sie, die Büffelfrau, ein Büffelkälbchen bemitleidet. Vermutlich bedeutet 

dies, dass die Büffelfrau, sich ihres eigentlichen Wesens wieder bewusst wird, dass sie 

eben eine Büffelfrau und keine Menschenfrau ist. Der Grenzverkehr zwischen diesseitiger 

                                                             
371  Ebd., S. 45. 

372  Ebd., S. 70. 

373  Ebd., S. 70. 

374  Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | Matrixiale Philosophie 

und jenseitiger Welt ist zwar offen, aber die Grenzlinien bestehen, und sie lassen sich nur 

zeitweilig verwischen.
375

 

 

Die Tiermutter wird zum Leitmotiv der Ahnenmutter nach dem jagd-

mythologischen Symbolismus. Sie ist Inbegriff der Totemmutter, Herrin des 

Clans, in der alle Sterbende wiederkehren und aus der sie neu geboren werden. 

 

So wuchs in der Unterwelt der Evenken, am Ort des Ursprungs, ein riesiger Baum, und in 

seinen Wurzeln wohnte die Ahnenmutter und Tierherrin togo mushun, ‚Geist des Feuers‘, 

die Herrin des Clans, seiner Zelte und Feuerstellen. Wenn die Evenken starben, dann reis-

ten sie zurück zur Tiermutter, genauer gesagt kehrten die ‚Tierseelen‘ der Menschen ent-

lang dem ‚wässerigen Flussweg‘ in den Schoß der Urmutter zurück, und der Schamane 

begleitete sie auf dieser Fahrt.
376

 

 

Sie verkörpert das Mysterium der Geburt, wohl auch das des ewigen Todes und 

der Wiedergeburt in dem Sinne, dass es die Macht zur Geburt ist, die das Weib-

liche zu einer heiligen Stellung erhoben hat.
377

 

Ein anderes Beispiel für die jagdmythologische Tier-Mutter-Darstellung ist 

bei den Eskimos zu finden. Der Eskimo bezeichnet die Herrin der Karibus und 

der anderen Jagdtiere als „Supergu’ksoak“. Alle Menschen stammen von ihr ab. 

Sie wird im Rahmen einer regenerativen Religion (Inkarnation) verstanden, bei 

der die „Seelen zu ihr zurückkehren, damit sie diese wieder mit Fleisch und Blut 

versieht und zurücksendet in ein neues Leben.“
378

 Sie wird als eine Tiermutter 

begriffen, deren Entbindung weniger als Fruchtbarkeitsidol denn als Regenerie-

rungsmythologie verstanden wird. Erstes wahrhaft menschliches Denken und 

Fragen betrifft nicht nur die Fragen nach dem Überleben und lebensbedingende 

                                                             
375  Ebd., S. 34 

376  Vgl. ebd., S. 75. 

377  Neumann: „Die Befruchtung macht das Weibliche ebenso für sich selber wie für den 

Mann zu einem numinosen Wesen, die matriarchale Bedeutung des Weiblichen ist 

unendlich viel älter als die ‚Ackerbauphase‘, von der man das Matriarchat hat ablei-

ten wollen. Nicht erst die Ackerbauzeit mit dem Ritual der heiligen Ehe und des Re-

genzaubers, sondern gerade die Urzeit und der zu ihr gehörende Jagd-Zauber haben 

die matriarchale Welt geformt, deren spätere Ausläufer uns in den Früh- und Primi-

tiv-Kulturen begegnen.“ E. Neumann: Die große Mutter, S. 257. 

378  P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 239 

 

Fruchtbarkeit, sondern auch (vielleicht sogar in erster Linie) das Nachdenken 

über Art, Sinn und Zweck des Lebens jenseits des Todes.
379

  

In der Jagdmagie ist die Höhle der Ort, wo die Regenerierungsrituale statt-

finden, um durch den Akt der Geburt die Geburt der Tiere aus dem Schoß der 

Erde anzuregen. Duerr beschreibt die entsprechenden Rituale und mythischen 

Vorstellungen folgendermaßen: 

 

In solchen Höhlen verwahrte die Herrin der Tiere die hemàtasooma, die ‚Seelen‘ der Tie-

re, und die Aufgabe der Schamanen bestand darin, entweder leiblich oder in der ekstati-

schen ‚Unterweltsreise‘ in die Höhle vorzudringen und aus ihr insbesondere das Jagdwild 

zu holen. Die Höhlen galten als weiblich und wurden mit der Vagina der Frau verglichen. 

[...] Im 16. oder 17. Jahrhundert, so vermutet man, schufen im Gebiet der Großen Seen, in 

Ontario, Algonkin-Indianer die Felsbilder von Peterborough. Die Felsinformation weist 

zahlreiche Vulvendarstellungen auf, unter ihnen vor allem die eineinhalb Meter große 

Darstellung einer Frau mit hervorgehobenen Brüsten und einer Vagina, die von einer an 

dieser Stelle durch den Felsen laufenden mineralischen Narbe gebildet wird. Felsbildfor-

scher meinen, dass hier ‚symbolische Kopulationen‘ vorgenommen wurden und dass das 

gesamte Heiligtum von Peterborough, ein durchlöcherter Felsen, ein Uterus gewesen sei, 

der von den Algonkin Cheyenne waren, ist unbekannt, aber es ist, wie wir gesehen haben, 

nicht unwahrscheinlich, dass die Cheyenne sich in der Zeit, in der diese Felsbilder vermut-

lich angefertigt wurden, in Ontario als Jäger und Sammlerinnen aufhielten.
380

 

 

Die Tiermutter tritt in der jagdmythologischen Erzählung auf, wobei nicht auf 

das Fruchtbarkeitspotential der Mutter aufmerksam gemacht wird, sondern eher 

auf die generative Kraft des Lebenszyklus. An diesem Mythem sind sowohl Tie-

re als auch Menschen beteiligt, noch mehr: Muttertiere setzen sich mit Mensch-

jägern auseinander.  

Diesen Darstellungen wurde ein jagdmythologischer Symbolismus beige-

messen, wobei die mütterliche Figur unterschätzt wurde. Die jagdmythologi-

schen Erzählungen räumen dabei den Müttern Vorrang ein vor dem Mutter-Tier. 

Versucht man eine komparativistische Gleichung des jagdmythologischen 

Symbolismus der Höhlenmalerei der späten Altsteinzeit mit den jagdmythologi-

schen Erzählungen mancher indigener Völker, dann könnte gesagt werden, dass 

die Betonung und Hervorhebung weiblich demarkierter Zeichnen eher der Dar-

stellung einer spezifischen Differenz (Schoß-Dreieck) als einer genos Differenz 

(Tier-Mutter vs. Mensch-Jäger) entspricht. 

                                                             
379  D. Jonas: „Symbole“ in: Jonas, Doris/A. D.Jonas (Hg.): Kinder der Höhle, S. 79. 

380  P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 35-36 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | Matrixiale Philosophie 

14.4  Dreieck: Synthetisiertes Zeichen des 

jungpaläonthologischen Matrix-Signifikants:  

Mutter-Mensch, Mutter-Tier usw. 

In einem Felsblock der französischen Höhle La Ferrassie ist eine geritzte Vulva 

zu sehen. Sie wird auf die Châtelperronien-Kultur (38.000 – 33.000 Jh. V. Chr.) 

datiert, auf eine Zeit also, in der Homo Sapiens und Neandertaler zusammen leb-

ten. Der Fund gilt als eine der ältesten Darstellungen der Vulva, die auch in der 

Aurignancien (40.000 – 31.000) im Zusammenhang mit wilden Wisents, Pferden 

etc. auf der Wand vorkommt.
381

 Die Figuration des dreieckigen Gesäßes tritt in 

der Gravettien-Zeit (35.000 – 21.000) weitaus deutlicher demarkiert hervor, und 

außerdem wird sie in einer dreidimensionalen Form figuriert. Die Demarkierung 

des weiblichen Geschlechts erreicht dann ihren Höhepunkt in der Magdalénien-

Kultur (18.000 – 12.000). 

Das synthetisierte Zeichen einer Demarkierung des weiblichen Geschlechts 

wird von den Archäologen im Dreieck, dem dreieckigen Schoß, gefunden. Von 

dem in den Fels gravierten Dreieck über die (hypothetische) Aufzeichnung einer 

Vulva in der Grotte von Moîgny in der Ile-de-France
382

 bis hin zu den deutlich 

demarkierten weiblichen Merkmalen der Venus von Willendorf ist es offensicht-

lich, dass das dreieckige Gesäßbild immer mehr an Form gewinnt. Das matrixia-

le Zeichen des dreieckigen Schoßes, unter dem Eigenschaften von Mutter-Tier 

und Mutter-Mensch synthetisiert wurden, wurde offenbar einem Prozess der 

Geometrisierung und Dimensionalisierung unterzogen, aus den die konträren 

Zusammenhänge Frau vs. Mann und Tier vs. Mensch ergeben werden. 

Dem dreieckigen Gesäß aus der Aurignacienszeit geht das dreieckige Ideo-

gramm voran.
383

 Neben dem Schoß-Dreieck und den Rundungen wurde die Vul-

                                                             
381 Vgl. Leroi-Gourhan: „Die ältesten zuverlässigen datierten Dokumente dieser Art 

(Vulvadarstellung) sind die vom Abri Celler (Dordogne) aus dem Aurignancien I 

und eine im Stil des Aurignancien II gravierte Platte von La Ferrassie, auf der sich 

außer einigen Abbildungen von Tiervorderteilen auch Darstellungen von Vulven be-

finden (Abb. 255 bis 260). Man begegnet solchen Darstellungen auch in andern 

Fundstätten des Aurignancien in der Dorgdone, besonders im Abri Castanet und im 

Abri Blanchard“. A. Leroi-Gourhan: Prähistorische Kunst, S. 155 

382  M. König: „Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 118. 

383  „In der jüngeren mobilen Kunst sind die Vulvadarstellungen selten und verbinden 

sich eher mit abstrakten Zeichen als mit realistischen Figuren“. Leroi-Gourhan, ebd., 

S. 155, vgl. dazu: „Im Westen zeigen die Gravierungen auf Platten und Felswänden 

eine ähnliche Entwicklung: die ältesten sind entweder vollständig dargestellte Frau-

en oder einfache Darstellungen von Scham oder Vulva (die sich übrigens in Kos-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 241 

 

va als Metapher stilisiert, die als allgemeineres Zeichen für den Ablauf der Zeit 

stand. Die zyklische Zeit wurde mit der weiblichen Form assoziiert und durch 

Symbole mit jenen Eigenschaften abgebildet, die Frau und Mond gemeinsam 

hatten: zyklisches Wesen, Dreiheit, Rundheit und das Rot bei Mondauf- oder -

untergang (Menstruation).  

In diesem Sinne wurden die drei sichtbaren Mondphasen durch drei parallele 

Linien oder durch das Dreieck wiedergegeben, etwa in den jungpaläolithischen 

Bilderhöhlen. Das Dreieckschema wird nach Marie König so auf das Jungpaläo-

lithikum übertragen, dass sich aus dieser Zeit viele Gruppen von drei Strichen 

finden lassen. Die drei Striche sind gekreuzt. Die großen Stierköpfe und Bison-

Zeichnungen aus den Kulthöhlen Gabillou und Lascaux weisen nach König die 

Dominanz der Referenzialität der drei Striche auf,
384

 vermitteln eine feste Ord-

nung, die durch netzförmige Ideogramme aus Punkten und Linien besteht, die 

einander kreuzen. Die Dreier-Lunarsymbolik des frühen Cro-Magnon-Menschen 

hat nach König einen direkten Zusammenhang mit der Repräsentation des weib-

lichen dreieckigen Schoßes, was ihrer Ansicht nach einen Anruf des kosmischen 

Zyklus bedeutet.
385

 

Die mehrwertige Bedeutung des Dreiecks verweist auf ein Zeichen, das im 

Laufe der Zeit verschiedene Formen und Gestaltungen unterworfen wurde. Seine 

Demarkierung zur Repräsentation des Geschlechts bei den Venus-Statuen fällt 

zusammen mit einer eidetischen Differenz von Tier und Mensch, nämlich dem 

Übergang zur Menschwerdung, da durch das weibliche Dreieck die Ähnlichkeit 

mit dem Menschen erkannt wird, um sich von den Tieren zu unterscheiden (und 

die Ähnlichkeit mit den Tieren, um sich vom Menschen zu unterscheiden). Der 

dreieckige Schoß ist so auch das Zeichen eines tierischen Verlustes, der zur 

Menschwerdung führt. 

 

                                                                                                                                  
tienki I zur selben Zeit wie die Statuen finden), ehe sie zu abstrakten Symbolen wer-

den.“ Ebd., S. 148 

384  Ebd., S. 117. 

385  König: „Dreiheitlich war die Gestalt des Mondes, und danach wurde der Ritus der 

Bestattungen ausgerichtet. Sie fanden den Bestattungsplatz von La Ferrasie, belegten 

ihn mit Platten, ließen aber die Gräber frei. Dafür deponierten sie skulptierte Platten. 

D. Perony fand vier Steinplatten, auf denen im Aurignacien Vulven dargestellt sind, 

eine von ihnen im Zusammenhang mit dem Schoßdreieck. Auf einer der Steinplatten 

ist außer Vulven noch ein Tierbild wiedergegeben. Wie kam es zu diesem Tierbild, 

und welcher Zusammenhang besteht zwischen dem Tier und der Vulva?“ M. König: 

„ Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | Matrixiale Philosophie 

14.5 Vulva demarkiert Weltoffenheit 

Das Schoßdreiecksbild gehört zum Symbolschatz des Jungpaläolithikums. Im 

Hintergrund der Regenerationsmythologien der Altsteinzeit verweist es auf das 

Umfeld, in dem Regeneration stattfindet. Deshalb ist es aus anthropozoologi-

scher Sicht ein Zeichen für den tierisch-menschlichen Mutterschoß. Unter dem 

Zeichen des Schoßdreiecks treffen das Tierische und das Menschliche in der 

Mutter zusammen. Die symbolische Externalisierung eines Zeichens, das auf den 

Zusammenhang zwischen Tierischem und Menschlichem hinweist, nimmt die 

Bedeutung einer Differenzierung zwischen Mensch-Mann und Mutter-Tier an, 

die im Verlauf der Geschichte der Repräsentation immer mehr menschliche 

Form gewinnt, was bedeutet, dass die Mensch-Frau von der Tier-Mutter abge-

spalten wird. Der Externalisierung des Schoßes folgt ihre Einfügung in die Se-

mantik einer libidinösen Ökonomie bzw. in die Semantik des Geschlechts. 

Die Externalisierung des Schoßdreiecks nimmt die Bedeutung der Anfänge 

einer Art-Differenzierung zwischen dem Tierisch-Mütterlichen und dem Männ-

lich-Weiblichen an. Ihre Darstellung hat unserer Ansicht nach nicht die Bedeu-

tung einer Herrschaft des weiblichen Kultus, entspricht also keiner objektualen 

Bedeutung, sondern dem Zeichen einer Anthropologisierung des weiblichen 

Schoßes, in welcher der Mutter-Mensch (Homo Sapiens) dem mutterarmlichen 

Homo Neanderthalensis folgt. Der Mutter-Mensch spielt, wie bereits erklärt, und 

sich stützend auf die neotenischen Thesen, eine auschlaggebende Rolle bei der 

extrauterinen ontogenetischen Entwicklung der Nachkommen. Der Mutter-

Mensch empfängt das Kind aus Fürsorge im Schoß als Zeichen für die Offenheit 

der Welt.
386

 

Die Relationsorgane des Homo-Neandertaler-Kindes sind jedoch so umwelt-

abhängig, dass die mütterliche Bindung nicht so stark wie beim Mutter-Mensch 

zu verstehen ist. Wenn wir auf Sarah Blaffer-Hrdy oben ausführlich analysiertes 

mütterliches Betreungssystem zurückweisen, darf nicht unbeachtet bleiben, dass 

der Unterschied zwischen verschiedenartigen Müttern sich auf die Kosten be-

zieht, die mit der Fürsorge für die Nachkommen verbunden sind.
387

 Der Mutter-

Mensch benötigt für seine Anpassung eine dritte Instanz, mittels der die Welt 

sich öffnen lässt. 

Die offenkundige Betonung des Vulvazeichens repräsentiert nach dem allo-

metrischen Kunstbegriff nicht die privilegierte Stellung der Frau in der Altstein-

zeit, sondern steht eher für eine Art Ausdifferenzierung, wobei die Mutter sich 

sowohl vom Art-Mensch als auch vom Art-Tier ausdifferenziert (Mutter-Mensch 

                                                             
386  Vgl. Neotenie als fötale Wende in Proposition III, Axiom II. 

387  S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 243 

 

vs. Mutter-Tier). Dieser Differenzierung aber birgt in sich die ontologische Kon-

sequenzen, dass die menschliche Weltoffenheit sich von der tierischen Umwelt-

geschossenheit
388

 abgrenzt und auf eine Weltoffenheit hindeutet, die sich von der 

weltlosen tierischen Umweltabhängigkeit abgrenzt. 

 

                                                             
388  Vgl. Problem I. Welthaftigkeit als ontologisches Problem in Proposition I. Axiom II. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907-020 - am 14.02.2026, 13:41:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

