Otto Neudeck und Gabriele Scheidt

Prekare Identitat zwischen romantischer und galanter Liebe
Zu Zerfall und Restituierung des Subjekts im
dramatischen Werk Arthur Schnitzlers

Das dramatische (Euvre Arthur Schnitzlers ist von der Forschung immer
wieder in ein Frith- und ein Spatwerk unterteilt worden. In diesem Sinne
wurde fiir den »frithen« Schnitzler konstatiert, dafl ein »[...] extremer
Subjektivismus [...] bis kurz nach der Jahrhundertwende msofern cha-
rakteristisch [sei], als er vornehmlich Diagnosen eines Menschentypus
vermittelt, der, bei zerfallender Ich-Identitat ohne zeitliche und raumliche
Kontinuitit, d.h. im isolierten Augenblick und asozial, lebt«.! Das »Spit-
werk« hingegen 6ffne sich fur allgemeine, sozial bedingte Fragestellungen
und gewinne damit eine >historische« Dimension. »Die Uberwindung der
dekadent-impressionistischen Phase fithrt Schnitzler [...] unter den Leit-
begriffen "Kontinuitit« und >Verantwortung« zum einen zur kritischen, in
der Gegenwart angesiedelten Gesellschaftskomddie, zum anderen aber
auf den Weg des historischen Dramas.«?

Die folgenden Uberlegungen zum Konnex von Subjektproblema-
tik und Liebesauffassung gehen davon aus, dafl diese Zasur eher ein
Oberflichenphinomen darstellt, in dem sich unterschiedliche Losungs-
strategien eines philosophischen Problems manifestieren. Insofern er-
fahrt die uniibersehbare Zasur im dramatischen Werk Schnitzlers eine
erkenntnistheoretische Ausdeutung. Dartiber hinaus soll verdeutlicht
werden, daf} die Liebesthematik in Schnitzlers Stiikken nicht nur Au-
tobiographisches widerspiegelt* oder ausschliefilich die Verschrankung

I Ernst L. Offermanns, Geschichte und Drama bei Arthur Schnitzler. In: Hartmut
Scheible (Hg.), Arthur Schnitzler in Neuer Sicht. Miinchen 1981. S.34-54, hier: S. 34.

2 Ebd., S.37F.

3 Vgl. hierzu etwa Renate Mohrmann, Schnitzlers Frauen und Madchen. Zwischen Sach-
lichkeit und Sentiment. In: Giuseppe Farese (Hg.), Akten des Internationalen Symposiums
»Arthur Schnitzler und seine Zeit«. Bern, Frankfurt a. M., New York 1985, S. 93-107, sowie

Willa E. Schmidt, The Changing Role of Women in the Work of Arthur Schnitzler. Wisconsin
1974.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 267

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von sozialem Mechanismus und erotischem Spiel zum Ausdruck bringt;*
vielmehr reflektiert der Autor — so die Leitthese — mittels der Liebesthe-
matik den Zerfall des Subjektbegriffs und thematisiert zugleich mégliche
Losungskonzeptionen fiir eine Restituierung des Subjekts. Es ist also
davon auszugehen, dafi den Liebeskonzeptionen, die Schnitzler in seinen
Dramen entwirft, auch und vor allem eine philosophisch-erkenntnistheo-
retische Dimension eignet, in der Liebesthematik und Subjektproblema-
tik zusammengeschlossen sind.

Zentrale Bedeutung kommt in diesem Zusammenhang - neben der
romantischen Liebe - einem Liebesmodell zu, das von der Forschung
bisher nicht in seiner Relevanz fiir die Subjektkonstitution in Schnitzlers
Dramen erkannt wurde, der galanten Liebe. Uberspitzt formuliert: Die-
ses vormoderne Liebesmodell spielt fiir Schnitzler eine entscheidende
Rolle in der Diskussion der Subjektproblematik, die — werkiibergrei-
fend - in der komplexen Figurengestaltung seiner Dramen faflbar wird.
Die Grundlage dafiir aber bildet die intensive Auseinandersetzung mit
programmatischen Uberlegungen, die Stendhal in seiner Schrift »De
I'amour« zur galanten Liebe und ihren Spielarten anstellt.

Bevor nun eine solche Thesenbildung textanalytisch tiberpriift wer-
den soll, sind jedoch zwei Vorabklarungen erforderlich: Zum einen gilt
es, den Diskurszusammenhang der Jahrhundertwende, in dem die Frage
nach der Identitit des Individuums dringlich wird, zumindest andeu-
tungsweise zu skizzieren (1). Zum anderen ist — im Blick auf das Modell
der galanten Liebe und seiner Funktionalisierung im »Reigen« — der
Interdependenzzusammenhang von Subjektivitit und Liebesfahigkeit
darzulegen - ein Bedingungsgefiige, das von der philosophischen Ro-
mantik entwickelt wurde (2).

1. Im Zentrum der erkenntnistheoretischen Umstrukturierungen an der
Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert steht das Subjekt, dem Ernst Mach
die Fahigkeit zur (Selbst-)Reflexion und infolgedessen zur Identitatsfin-
dung abspricht.” Mit dieser Position kommt eine Entwicklung zum vor-
ldufigen Abschlufy, die mit Kierkegaard begonnen hatte: Die »Besinnung

4 Vgl. Claudio Magris, Arthur Schnitzler und das Karussell der Triebe. In: Scheible
[Anm. 1], S. 71-80, hier: S: 76.

5 Vgl. hierzu seine beiden einschlagigen Schriften »Beitrédge zur Analyse der Empfindun-
gen« (1886) und »Populdrwissenschaftliche Vorlesungen« (1896).

268 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf das geschichtlich bedingte und endliche Ich, die als Entfremdung
erfahrene Frontstellung des Vereinzelten gegen eine Allgemeinheit bean-
spruchende Vernunft sowie der Nachweis ihrer historischen Relativitit
fithren zu einer skeptischen Einstellung gegeniiber den erkenntniskon-
stitutiven Funktionen eines in selbstbeherrschter Praxis absoluten und
freien Ichs«.’

Mit der radikalen Position, die Mach einnimmt, wird die Einheit des
Individuums zu einem Relationengefiige dekonstruiert, innerhalb dessen
dem Ich die Funktion einer >Relaisstelle« zukommt, das >Empfindungenc
und >Nerven« fiir die Dauer eines Augenblicks zusammenschlief3t. Diesen
Funktionszusammenhang definiert Mach als >Ensemble von Empfindun-
gen« folgendermafien:

Nicht das Ich ist das Primére, sondern die Elemente (Empfindungen). [...]
Die Elemente bilden das Ich.

Das Ich ist keine unverdnderliche bestimmte, scharf begrenzte Einheit. Nicht
auf die Unveranderlichkeit [...] kommt es an [...]. Wichtig ist nur die Konti-
nuitit. [...] Die Kontinuitit ist aber nur ein Mittel, den Inhalt des Ich vorzu-
bereiten und zu sichern. Dieser Inhalt und nicht das Ich ist die Hauptsache.
Dieser ist aber nicht auf das Individuum beschrénkt. [...]

Das Ich ist unrettbar. ?

Soweit Schnitzler die Schriften Machs nicht direkt rezipierte, dirften
wohl Hugo von Hofmannsthal und Hermann Bahr als die Vermittler
der wichtigsten Einsichten gedient haben. Bahr hatte bereits 1891 und
1894 in seinen asthetischen Studien »Zur Uberwindung des Naturalis-
mus« und »Zur Kritik der Moderne« Vorstellungen entwickelt, die eine
erstaunlich grofle Ubereinstimmung mit der Position Machs aufweisen.
Es ist denn auch Bahr, der das Diktum von der >Ichlosigkeit der De-
kadence« pragte. Seine Mach-Lektiire ist gleichwohl erst auf die Jahre
1902/1903 zu datieren, wobei diese in den Zeitraum der allgemeinen
Mach-Rezeption faillt, die um 1900 einsetzt.

In ihrem Aufsatz tiber den Einflufl Ernst Machs auf die osterreichische
Literatur weist Claudia Morti darauf hin, welch zentrale Bedeutung der
Philosoph der >visuellen Wahrnehmung« zumifit.® So veranlafiten Mach

6 Klaus Giinther, »Es ist wirklich, wie wenn die Leute wahnsinnig wiren.« Bemerkungen
zu Arthur Schnitzler und Ernst Mach. In: Scheible [Anm. 1], S. 99-116, hier: S. 101.
7 Ernst Mach, Beitrdge zur Analyse der Empfindungen. Jena 1922, S. 19f.

8 Claudia Morti, Mach und die 6sterreichische Literatur: Bahr, Hofmannsthal, Musil. In:
Farese [Anm. 3], S.263-284.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 269

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vor allem die Untersuchungen tiber die Physiologie der (akustischen
und optischen) Wahrnehmungen zum ersten Mal dazu, die allgemeinen
Postulate des Mechanismus zu kritisieren und zuriickzuweisen.® Ahnlich
wie die von ithm beeinfluiten Werke Bahrs und Musils sind Machs
Schriften reich an visuellen Metaphern, »Visualisierungen und visuellen
Erlduterungen von Erkenntnisprozessen«.!

Schnitzler hingegen scheint das Problem der >Ichlosigkeit« bzw. der
Auflosung des Ich weniger impressionistisch-visuell als vielmehr >tem-
porals, d.h. als Auflésung des zeitlichen Kontinuums in Einzelereignisse,
ausgelegt zu haben. Die in seinem Werk haufig eingestreute Reflexion
»auf die Zeit< oder, wie Rasch es formuliert, »das extrem tibersteigerte Be-
wufltsein der Verganglichkeit«'! der dramatis personae, wird im Rahmen
der vorliegenden Untersuchung als literarisch >gemodelte« Reaktion auf
die erkenntnistheoretische Einsicht interpretiert, derzufolge die Konti-
nuitit des Ich nicht durch eine Kontinuitit des Bewufitseins gegeben ist,
sondern lediglich im Moment seiner inhaltlichen Auffiillung hergestellt
werden kann. Da der Inhalt des Ich von der wechselnden Perzeption der
Aufenwelt bestimmt ist, wird es von jeweils wechselnden >Elementenc
regiert. »Die Seele mancher Menschen scheint aus einzelnen gewisser-
maflen flottierenden Elementen zu bestehen, die sich niemals um ein
Zentrum zu gruppieren, also auch keine Einheit zu bilden imstande
sind.«? Die Identitét des Subjekts ist daher allenfalls fiir die Dauer einer
Empfindung gesichert. Der nichste Moment mag eine andere Empfin-
dung, eine andere Kombination »von Elementen der Kérperwelt, des
Leibes und der Psyche«?® bringen und damit den Inhalt des Ich génzlich
neu zu strukturieren.

Ein solcher prekérer Status des Individuums hat - ebenso wie seine
Reduktion zum Shilfreichen, aber gleichwohl »fiktionalen< Konstrukt —
entscheidende Implikationen fiir die Einschétzung von Sprache sowie fiir
die Moglichkeiten der Kommunikation. Entfillt die Grundlage eines mit

9 Vgl. ebd., S.268.

10 Ebd., S.266.

11 Wolfdietrich Rasch, Die Entwertung der Gegenwart als Erfahrung der Décadence im
Werk Arthur Schnitzlers. In: Ders., Die literarische Décadence um 1900. Munchen 1986,
S.198-210, hier: S.199.

12 Arthur Schnitzler, Aphorismen und Betrachtungen. Hg. von Robert O. Weiss. Frankfurt
a. M. 1967, S.53.

13 Manfred Diersch, Empiriokritizismus und Impressionismus. Berlin [Ost] 1973, S. 35.

270 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich selbst identischen Subjekts, kann auch die Relation von Signifikant
und Signifikat nicht mehr eindeutig bestimmt werden. Damit verliert die
>Wahrheit< und >Aufrichtigkeit< von Sprechakten nicht nur ihre Uber-
prifbarkeit sondern auch ihren Geltungsanspruch. So zerfallen Lord
Chandos »die abstrakten Worte, deren sich doch die Zunge naturgemif}
bedienen muf}, um irgendwelches Urteil an den Tag zu geben [...] im
Munde wie modrige Pilze«.!* Da allerdings nicht einem jeden die Mog-
lichkeit eines Riickzuges auf die lindlichen Giiter gegeben ist, nachdem
also trotz gegenteiliger Einsicht weiter attribuiert und kommuniziert wer-
den muf}, entsteht fiir die Teilnehmer des gesellschaftlichen Sprachspiels
ein Dilemma, das Nietzsche als die »Verpflichtung, nach einer festen
Konvention zu liigen«'> bezeichnet hat.

Das Sprachproblem stellt auch fir Schnitzler und damit in den hier
zu betrachtenden Stiicken einen wesentlichen Bezugshorizont dar. So
kann etwa Anatol die »ontologisch verdinglichte[...] Konvention«!®
kommunikativen Handelns allenfalls noch per Hypnose durchbrechen.
Dabei gerit ihm die Frage nach der Wahrheit tiber die Wahrheit zu ei-
ner >Schicksalsfrages, die dazu tendiert, zugleich mit den Illusionen auch
den Seinsgrund des Individuums zu zerstéren. Es wird im folgenden
davon ausgegangen, dafl Kommunikationsprobleme - je nach ihrem
Referenzbezug — auf zwei unterschiedlichen Ebenen bzw. in verschiede-
nen thematischen Kontexten bearbeitet werden. Insofern werden den
Begriffen >Konvention< und >Illusion< jeweils die soziale bzw. personale
Komponente kommunikativen Handelns zugeordnet.

Im Blick auf das dramatische Werk sei nun als Leitthese festgehalten,
dafl Schnitzler mit der Liebesthematik die Probleme personaler, mehr
auf Illusionen denn auf Konventionen basierender Interaktion gestaltet
hat. Hat man sich in der einschldgigen Forschung mit dem Zusammen-
hang von Liebe, prekérer Identidat und Kommunikation befafit, wurde
in der Regel von der Sprachproblematik auf die Unméglichkeit der
Realisierung von Liebesbeziehungen riickgeschlossen: »[...] unter Be-
dingungen einer ichlosen Gesellschaft ist sexuell nur noch das Abenteuer
moglich. [...] Deshalb ist Sexualitit in Gestalt des Abenteuers notwendig

14 Hugo von Hofmannsthal, Ein Brief. In: GWE, S.461-472, hier: S. 465.

15 Friedrich Nietzsche, Uber Wahrheit und Lige im aulermoralischen Sinn. In: Ders.,

Werke. Bd. 3. Hg. von Karl Schlechta. Miinchen 1969, S.311.
16 Gunther [Anm. 6], S. 110.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 271

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die individuelle Bezichungsform des zum narziftischen Empfindungs-
konglomerat gewordenen identititslosen einzelnen, der nicht mehr zur
Wahrhaftigkeit verpflichtet werden kann.«!”

Die Liebesthematik wird hier also im wesentlichen auf das Faktum des
reinen Sexualaktes reduziert: Damit aber wird man weder der Vielfalt
der textimmanenten Liebeskonzeptionen gerecht, noch wird berticksich-
tigt, dafl Schnitzler Liebe als Form zwischenmenschlicher Interaktion
nicht einfach negiert. Er unternimmt vielmehr die weitaus schwierigere
Aufgabe, diese Kommunikations- und Seinsform zu retten. Dabei dient
die iiberaus reiche Semantik des Liebestopos dem Dichter der Bearbei-
tung und Gestaltung des eingangs dargelegten Problemzusammenhangs
von Subjektproblematik und intersubjektiver Verstindigung. Diese
Problemstellung tibergreift im tibrigen die Zasur zwischen Frih- und
Spatwerk, wobei die von der Forschung konstatierten Unterschiede im
Werk Schnitzlers hier als unterschiedliche Losungsformen dieses Pro-
blemkomplexes interpretiert werden.

Weshalb aber greift nun Schnitzler gerade auf den Liebestopos zurtick,
um eine primdr erkenntnistheoretisch-philosophische Fragestellung zu
gestalten? Um diese Frage zu beantworten, sollen im folgenden — an-
hand der Interpretation einer Textstelle des »Reigen« — die beiden Lie-
beskonzeptionen vorgestellt werden, die die hier betrachteten Stiicke
strukturieren.

2. In der vierten Szene des »Reigen« gibt Schnitzler einen Hinweis auf
»De Pamour« — einen Text, den der franzosische Romancier Stendhal
1819/1820 verfafit hatte.’® Es handelt sich dabei um nichts weniger als
eine — nahezu unbeachtet gebliebene — Rezeptionshilfe zur Deutung
seines Werks: Der Riickgriff auf und die eingehende Beschiftigung mit
den von Stendhal entwickelten Liebesauffassungen tragt wesentlich zum
Verstandnis der hier zu betrachtenden Dramen bei. Denn die Interpreta-

17 Ebd., S. 112. - Vgl. hierzu auch Allan Janik /Stephen Toulmin, Wittgenstein’s Vienna.
New York 1973, S.63: »The meaninglessness of sex reflected the identity crisis of the indi-
vidual [...], sowie Mira Weilberg-Dronia, Selbstverstindnis und Welterfahrung in Arthur
Schnitzlers frithen Dramen. Freiburg 1973, wo S. 63 konstatiert wird: »Es gibt keine Licbe,
weil Schnitzlers Menschen nicht an ihre Dauer zu glauben vermégen.«

18 Paris 1822. Erste deutsche Ubersetzung: Physiologie der Liebe. Berlin 1888. Zitiert
nach: Uber die Liebe. Deutsch mit einer Einfithrung von Friedrich von Oppeln-Bronikowski.
Berlin 1987.

272 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tion des »Reigen« auf der Folie des Stendhal-Textes erschliefit nicht nur
den diskursiven Hintergrund seiner Liebeskonzeptionen; vielmehr laf3t
die Interpretation den Riickschluf} zu, dafl der Wiener Autor mit der spe-
zifisch deutschen Spielart der Liebessemantik — d.h. der romantischen
Liebesauffassung'® — durchaus vertraut gewesen sein mufs.

Die erwidhnte immanente Rezeptionshilfe im Reigen hat folgenden
Wortlaut:

Der junge Herr: Kennst du Stendhal?

Die junge Frau: Stendhal?

Der junge Herr: Die »Psychologie [sic!] de 'amour«.

Die junge Frau: Nein, warum fragst du mich?

Der junge Herr: Da kommt eine Geschichte drin vor, die sehr bezeichnend
ist.

Der junge Herr: Und die [Kavallerieoffiziere] erzahlen von ihren Liebesaben-
teuern. Und jeder berichtet, daff thm bei der Frau, die er am meisten, weif3t
du, am leidenschaftlichsten geliebt hat ... daff ihn die, dafi er die - also kurz
und gut, dafl es jedem bei dieser Frau so gegangen ist wie jetzt mir.20

»Bezeichnendc ist nicht nur diese, sondern auch noch eine weitere Ge-
schichte aus Stendhals »De 'amours, die »Der junge Herr« in bedriangter
Lage zum Besten gibt,?" in der Tat - allerdings weniger in Hinblick auf
den referierten Inhalt als vielmehr in bezug auf den Kontext, in dem
sie bei Stendhal >erzahlt« werden und der zum besseren Verstidndnis der
Textstelle im »Reigen« unbedingt hinzugezogen werden muf}. Initiiert
werden ndmlich die Geschichten und Gedanken, die von Stendhal unter
dem bezeichnenden Titel »Vom Fiasko« zusammengefafit sind und die
dem »jungen Herrn« als Zitationsvorlage dienen, letztlich durch eine

19 Die spezifisch deutsche, romantische Auffassung der Liebe ist im tibrigen — auf dem
Umweg iiber Madame de Sta¢ls »De I’Allemagne« — auch in Stendhals Schrift miteingeflos-
sen.

20 Arthur Schnitzler, Reigen. In: Ders., Meisterdramen. Frankfurt a. M. 1971, S. 57-120,
hier: S. 73 (IV). Die mit »Reigen« markierten Zitationen im fortlaufenden Text bezichen sich
auf diese Ausgabe.

21 »Der junge Herr: [...] Ich habe tibrigens die hiibscheste Geschichte aus dem Stendhal
ganz vergessen. Da ist einer von den Kavallerieoffizieren, der erzahlt sogar, dafl er drei Néchte
oder gar sechs ... ich weifl nicht mehr, mit einer Frau zusammen war, die er durch Wochen
hindurch verlangt hat — désirée — verstehst du — und die haben alle diese Nichte hindurch
nichts getan als vor Gliick geweint ... beide ...« (Reigen, S. 74).

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 273

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberlegung Montaignes: Der Denker stellt sich die Frage, weshalb so
viele Geschichten von sogenannten gescheiterten Abenteuern kursie-
ren, um zu dem Schlufl zu kommen, dafl »Angstlichkeit und Furcht«
der Grund sein mifiten. Montaigne lafit dieser Vermutung dann eine
Erzihlung folgen, die den fatalen Einfluf} derartiger Geschichten auf
das Liebesleben zum Gegenstand hat: »[...] und als er selbst [ein nicht
benannter Freund des Erzdhlers] in die gleiche Lage kam, ward seine
Einbildungskraft durch jene Erzidhlung, die ihm auf der Stelle einfiel, so
schwer betroffen, dafi es ihm ebenso erging.«*> Der Freund, aufgrund sei-
ner eigenen Einbildungskraft in die selbe Not geraten, befreit sich gewis-
sermaflen mit Hilfe eines reflexiven Mechanismus« aus seiner mifilichen
Lage, indem er ein »Gegenmittel gegen diese Grille in einer anderen«?
findet: Es gelingt thm, die fatale Wirkung der besagten Geschichte(n)
dadurch aufzuheben, daf} er sie sowie ihre mégliche Wirkung in der
entsprechenden Situation explizit thematisiert und damit seine Schwéche
tiberwindet.>

'Der junger Herr< im »Reigen« schliefilich greift mit seinem Stendhal-
Zitat auf die selbe Therapie zuriick wie der >Freund< Montaignes — es
handelt sich hier gleichsam um einen doppelten literarischen Regref,
den Schnitzler durch die raffinierte Verfremdung des Titels von Stend-
hals Text zusitzlich akzentuiert.”> Dabei erhellt der Riickgriff auf den
Stendhal-Text nicht nur das implizite Movens fir die Zitation in der
»Reigen«Handlung, er illustriert dartiber hinaus das zentrale Kriterium
personaler Kommunikation: die Illusion. Schnitzler spiegelt also in die-
ser IV. Szene seines Dramas in subtiler Weise narrative, fiktionale und
illusiondre Sinnzusammenhinge ineinander, so dafl die >Wirkung der
Einbildungskraft« - bei Stendhal ist sogar vom »Fiasko der Einbildungs-
kraft« die Rede — nicht nur thematisiert wird, sondern sich zugleich auch
in der Textstruktur manifestiert.

Doch die Emergenz-Funktion der Illusion beschrinkt sich nicht nur
auf den kommunikativen Aspekt zwischenmenschlicher Beziehung, sie

22 Stendhal, Uber die Liebe [Anm. 18], S. 285.

23 Ebd., S.286.

24 Vel. hierzu auch die originale Stelle bei Michel de Montaigne, Essais I, 21 (jetzt in der
ersten modernen Gesamtiibersetzung von Hans Stilett. Frankfurt a. M. 1998, S.53f.).

25 »Der junge Herr« spricht bezeichnenderweise nicht von der >Physiologie der Liebe, so

der korrekte Titel der ersten deutschen Ubersetzung von Stendhals Schrift, sondern von der
»Psychologie de 'amour«. Vgl. hierzu Schnitzler, »Reigen«, S.75 (IV).

274 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

strukturiert auch »die liebenden Handlungen«. Stendhal unterscheidet in
seinem Buch zwei Formen des Gebrauchs der Einbildungskraft, denen
jewells zwet verschiedene Arten der Liebe korrespondieren und die beide
(auch) maf3geblich fiir Schnitzlers Liebeskonzeptionen sind.

Dient die Kraft der Illusion der »Entdeckung immer neuer Vorziige
an der Geliebten«,?® so entsteht die >Liebe aus Leidenschaft«. Stendhal
illustriert diese Form der Phantasietitigkeit in metaphorischer Weise:
»Die Kristallbildung hort in der Liebe fast nie auf. [...] Solange man mit
der Geliebten noch nicht vertraut lebt, findet die Kristallbildung nur in
der Phantasie statt. Nur in der Einbildungskraft ist man sicher, daf§ die
Geliebte die und die Vorziige hat.«” Wesentliches Element der Kristall-
bildung ist der produktive Umgang mit letztlich fiktiven Sinnpartikeln,
der das geliebte Gegeniiber in seiner >individuellen< Gestalt erschafft.

Die sogenannte >galante Liebe< hingegen lebt von der Adaptation
vorgingiger Sinnzusammenhinge, die als Verhaltensmuster konstitutiv
fur den >liebenden Umgang« werden. Mit Vorliebe wird auf literarische
Textvorlagen als Quelle von >Regeln« zuriickgegriffen, die es zu befolgen
gilt, um das Ziel - die Verfithrung - zu erreichen. Ganz in diesem Sinne
bedient sich sich auch »Der junge Herr« im »Reigen« der Stendhalschen
Erzahlung, um nach dem dort vorgefithrten Muster seiner Schwiche
Herr zu werden. Ein solches Verhalten bezeichnet die Existenzform des
sogenannten homme copie« (Stendhal), die es zwar »jedermann ermog-
licht, sich zeitweise mit Vorstellungen von Liebe zu berauschen«,? die
allerdings aufgrund des Aneignungsmodus’ fremder Verhaltensmuster
kaum in der Lage ist, Kontinuitat und Identitit in der Zeit zu entfalten.

Der galante Liebhaber unterscheidet sich vom Liebhaber aus Leiden-
schaft, der zugleich sein gefiahrlichster Rivale ist, durch das Unvermo-
gen, selbst Illusionen zu produzieren. »La cristallisation« — heif3t es bei
Stendhal - »ne peut pas étre exitée par des hommes-copies et les rivaux
les plus dangereux sont les plus différents.«* Entscheidend fiir die Aus-

26 Stendhal, Uber die Liebe [Anm. 18], S. 55.

27 Fbd., S. 62f.

28 Niklas Luhmann, Liebe als Passion. Frankfurt a. M. 1982, S. 55.

29 Stendhal, De I'amour. Tomé 2. (= (Buvres complétes 4) Genéve — Paris 1986, Fragment
106, S. 189f. Das Zitat ist dem franzésischen Original entnommen, da die Ubersetzung hier

mifiverstandlich bis verfilschend geraten ist. Die deutsche Ubersetzung lautet folgender-
maflen: »Die Kristallbildung kann nicht durch Menschen angeregt werden, die Abklatsche

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 275

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sage dieser Textstelle — und zugleich der Grund fiir die Zitation des Ori-
ginals — ist die Zurechnung von »différents«: Die Attribution bezieht sich
nicht auf die »hommes-copies« oder auf einen Sprecher (»uns«), wie es in
der deutschen Ubersetzung geschieht, sondern auf die »riveaux«. Diese
sind nicht die »von uns verschiedensten«, sondern es sind die >verschie-
densten< im Sinne von >individuellstens, die die gefihrlichsten Rivalen
des homme-copie darstellen. Die Eigenschatt, die Stendhal dem Liebha-
ber aus Leidenschaft hier zuspricht, ist mithin die der Individualitit.

Daraus wiederum laf}t sich schliefien, daf} den beiden unterschied-
lichen Liebesformen >galante Liebe< und >Liebe aus Leidenschaft« zwei
Subjektkonzeptionen entsprechen: ndmlich die von -homme-copie< und
'Individuume«. Die Einsicht in einen Bedingungszusammenhang von
Liebes- und Subjektkonzeptionen ist nun aber nicht nur grundsitzlich
essentiell fiir das Verstdndnis der Liebesauffassungen, die Schnitzler in
seinem Werk gestaltet, sondern sie plausibilisiert dariiber hinaus auch
den Konnex von Subjektproblematik und Liebesthematik in den hier zur
Diskussion stehenden Dramen.

Ein kurzer Exkurs soll die philosophische Dimension dieses Zusam-
menhangs, der fiir das Schnitzlersche Werk bedeutsam ist, aufzeigen:

Fiir Schleiermacher ist es die Phantasie als »freies Verkniipfungs- und
Hervorbringungsvermégen [...], [die] die Eigentiimlichkeit des Men-
schen bedingt und ein Erfassen der Eigenttimlichkeit eines anderen allein
ermoglicht«.® Die Einbildungskraft generiert demnach nicht nur >Indivi-
dualitit, sie »allein ermdglicht« zugleich auch ihr Verstdndnis. Logisch
und praktisch betrachtet, handelt es sich dabei um einen circulus vitiosus.
Denn dies bedeutet nichts anderes, als da’ die Besonderheiten, die ein
Mensch aufgrund seiner Phantasietétigkeit in einen anderen Menschen
hineinprojiziert, auch (und nur) von ihm am besten verstanden werden
konnen. Schleiermacher 16st dieses Problem eines tautologischen Zirkels,
indem er eine Verneinung hinzufiigt: Er spricht dem Individuum den
»Charakter der Untibertragbarkeit«’! zu, wodurch er allerdings - logisch

unserer selbst sind. Die gefihrlichsten Nebenbuhler sind die von uns verschiedensten.« In:
Stendhal, Uber die Liebe [Anm. 18], Fragment 104 [sic!], S. 321.

30 Darauf verweist Paul Kluckhohn, Die Auffassung der Liebe in der Literatur des 18. Jahr-
hunderts und der deutschen Romantik. Tuibingen 31966, S. 451f.

31 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Brouillon zur Ethik. In: Ders., Philosophische
Schriften. Hg. von Jan Rachold. Berlin 1984, S. 125-264, hier: 11. Stunde, S. 137.

276 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesehen — ein Paradox erhalt. In diese paradoxe Lage gebracht - Indivi-
dualitit verstanden als zugleich fremdproduziert und uniibertragbar —,
16st er das Problem durch die Einfithrung eines dritten Elements: Es ist
die >Liebe« als »Irieb, die unzugédngliche und uniibertragbare Individua-
litat anzuschaun«,* die das zirkuldre Bedingungsgefiige zwischen Indivi-
dualitit und Einbildungskraft in ein produktives Verhiltnis iiberfiihrt. Es
bedarf demnach der Liebe, um sich der Illusion hingeben und glauben
zu konnen, der qua Einbildungskraft >generierte< und von anderen un-
terschiedene und individualisierte Mensch entsprache tatsichlich diesem
Bild. Fillt die Liebe weg, »fillt es einem wie Schuppen von den Augenc.

Bereits dieser kurze Exkurs lafit erahnen, welch grofie Bedeutung
dem idealistisch-romantischen Individualititskonzept fiir den Bedin-
gungszusammenhang von Ich-Konstitution und Liebe zukommt - ein
Bedingungszusammenhang, der auch (noch) in Schnitzlers Werk immer
wieder in den Blick riickt. Da es sich hierbei um ein Interdependenzver-
héltnis handelt, liegt es nahe, daf§ mit der Auflésung des Individualitits-
begriffs auch die Liebe zur Disposition gestellt wird. Im Blick auf die
hier zu betrachtenden Dramen impliziert dieses Wechselverhaltnis, daf}
das Problem der Ich-Dissoziation als Liebesproblematik formulierbar ist,
wobei dies auch die Méglichkeit einschlief3t, Liebe als Movens fiir eine
Restitution des verlorengegangenen Subjekts einzusetzen.

Im folgenden soll nun anhand von vier Dramen Schnitzlers erlautert
werden, in welch unterschiedlicher, ja disparater Weise der hier expli-
zierte Problemzusammenhang von Ich-Dissoziation und Liebesauffas-
sung entfaltet wird.

Der Zyklus »Anatol« offenbart besonders augenfillig die Spannung
zwischen der Problematisierung des Ich und dem Versuch, dieses Ich zu
retten. Dies ist darauf zurtickzufithren, daf} Schnitzler hier eine Liebes-
konzeption zugrundelegt, die an ein Individuum gebunden ist. Eine sol-
che Konzeption wiirde Stendhals >Liebe aus Leidenschaft« entsprechen,
die im folgenden als >romantische Liebe« bezeichnet werden soll. Indem
Schnitzler in »Anatol« die Kollision von >romantischer Liebe« und dissozi-
iertem Ich gestaltet, wirft er die Frage nach Wahrheit und Aufrichtigkeit
in der zwischenmenschlichen Kommunikation auf; zugleich stellt er zur
Diskussion, ob eine zeitlich tibergreifende Ich-Konstitution méglich ist.

32 Ebd., S. 166.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 277

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im »Reigen« hingegen wird dieser gesamte Problemkomplex nicht
angesprochen. Treffen die eingangs entwickelten Annahmen zu, so ist
dies darauf zuriickzufiihren, daf} Schnitzler hier die zweite der oben ex-
plizierten Liebesauffassungen, die >galante Liebes, in den Vordergrund
rickt. Dieses Liebeskonzept ist nicht an einen Individualititsbegriff
gebunden wie die romantische Liebes, so dafi der Konnex von Ich-Dis-
soziation und Liebe konsequent in neuer und - fiir die Zeitgenossen - in
skandaldser Weise perspektiviert wird.

Unter verdndertem Vorzeichen werden Subjektproblematik und ro-
mantische Liebesauffassung in den beiden Stiicken »Das Vermichtnis«
und »Das weite Land« wieder aufgenommen. Als ein Ideal, wenn nicht
Utopie, bewahrt die »romantische Liebe« die Méglichkeit identischen
Seins in sich auf - allerdings um den Preis, dafl sie sich weitgehend einer
individuellen Realisierung entzieht.

Zentral im ersten Akt des zwischen 1889 und 1890 entstandenen »Ana-
tol«-Zyklus® ist die Frage nach der Wahrheit in einer Gesellschaft, die
keine Letztbegriindungen mehr zu geben vermag. Fast programmatisch
antizipiert der Titel des Einakters seinen Inhalt: »Die Frage an das
Schicksal«.

Der Protagonist Anatol befindet sich allerdings mit seinem Begehren,
die Wahrheit tiber die wahren Gefiihle seiner Geliebten Cora zu erfahren,
in einer Uberaus ambivalenten Situation. Denn einerseits weify er um die
Relativitdt von Wahrheitspostulaten, wenn er etwa die gegebene Wirk-
lichkeit mit den von der Hypnose erzeugten >Realititen« vergleicht: »[Die
Hypnose ist] Nicht unheimlicher als vieles, auf das man erst im Laufe der
Jahrhunderte gekommen. Wie, glaubst du [d.i. sein Freund Max] wohl,
war unseren Voreltern zumute, als sie plotzlich horten, die Erde drehe
sich? Sie miissen alle schwindlig geworden sein!« (»Anatol« S. 13)

Andererseits beharrt er darauf, unbedingt die Wahrheit tiber Coras
Treue wissen zu wollen. »Aber ich glaube nicht und bin nicht gliicklich!

33 Arthur Schnitzler, Anatol. In: Ders., Gesammelte Werke in zwei Abteilungen. Zweite
Abteilung. Die Theaterstiicke in vier Banden. Bd. 1. Berlin 1913, S. 9-108. Die mit »Anatol«
markierten Zitationen im fortlaufenden Text bezichen sich auf diese Ausgabe.

278 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich wér’ es, wenn es irgend ein untriigliches Mittel gébe [...] oder auf
irgend eine andere Weise, die Wahrheit zu erfahren ... Aber es gibt kei-
nes aufler dem Zufall« (»Anatol« S. 16).

Es scheint eben diese ambivalente Haltung zu sein, die dem Einakter
den Charakter eines paradoxen Spiels verleiht und die Scheible zu dem
Schluff kommen 148t: »Es ist deshalb nicht nur Feigheit, wenn Anatol
schliefilich darauf verzichtet, an die hypnotisierte Cora die Frage zu stel-
len, ob sie thm #reu sei, sondern er argumentiert durchaus im Machschen
Sinne, wenn er feststellt: >Die Frage ist dummx. Sie ist es; denn Treue setzt
die Kontinuitit der Person voraus, ohne die sie sinnlos ist.«*

Trafe dies zu und wire die »Forderung nach Wahrhaftigkeit [...]
ebenso unsinnig wie das Ich, an das sie zu richten wire«,* so gibe es
jedoch fiir die konstatierte Ambivalenz Anatols, fiir sein Schwanken
zwischen Wissen, Nicht-Wissen und Wissenwollen, kaum mehr einen
plausiblen Grund. Denn dann wifite er doch von vornherein, daf} er
gar nicht wissen kann; damit aber wire dem Einakter die immanente
Motivationsgrundlage entzogen.

Schnitzler war es hier wohl weniger um eine reine Umsetzung der
Machschen Erkenntnisse zu tun, was die Deutung Scheibles nahelegt;
vielmehr scheint er an einer differenzierten Auseinandersetzung und
dramatischen Gestaltung der zu diesem Zeitpunkt virulenten Subjekt-
problematik interessiert gewesen zu sein.* Im Blick darauf ist zu fragen,
was Anatol tiberhaupt dazu treibt, sich des Wissens um Coras Liebe
und Treue versichern zu miissen. Davon sollte wiederum die Frage un-
terschieden werden, weshalb er schliefllich die Moglichkeit ungenutzt
lafit, die Wahrheit hiertiber zu erfahren.

Das Naheliegendste wire, Eifersucht als Motiv fiir Anatols Wissens-
beduirfnis zu unterstellen. Daf} dies jedoch auszuschlielen ist, belegt
Anatols Antwort auf die Frage seines Freundes Max, mit wem er denn
glaube, daf} ihn seine Geliebte Cora betriige: »Weif} ich’s? Vielleicht mit
einem Fursten, der ihr auf der Strafle nachgegangen, vielleicht mit einem
Poeten aus einem Vorstadthause [...]J« (»Anatol« S. 15). Es geht Anatol

34 Hartmut Scheible, Arthur Schnitzler in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Frank-
furt a. M. 1976, S. 43.

35 Gunther [Anm. 6], S. 110.

36 Die oben erwiahnte - spéter anzusetzende — Rezeption der Schriften Machs schliefit eine
detaillierte Kenntnis bereits um 1890 ohnedies aus.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 279

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht darum, einen bestimmten Verdacht bestétigt zu sehen, sondern es
drangt ihn in einem allgemeinen, unspezifischen Sinn, Bestatigung tiber
die Treue seiner Geliebten zu erhalten.

Die Frage nach der »Treue« meint jedoch auch nur in einem beson-
deren Fall den Seitensprung. Im allgemeinen sagt die Treue in einem
Liebesverhéltnis etwas tiber dessen Dauerhaftigkeit aus, sie bezeichnet
also ihre zeitliche Extension. Genau dariiber, d.h. iber die Kontinuitit
seiner Liebesbeziehung - so die hier vertretene Hypothese — méchte
sich das >seiner selbst nicht mehr gewisse Subjekt< Anatol Gewif$heit
verschaffen. Dem Wissensdrang nach der Wahrheit iiber Coras Treue
liegt letztlich ein Bediirfnis nach Selbstvergewisserung zugrunde. Da es
im Rahmen der idealistischen Subjektphilosophie dem Individuum nur
moglich ist, sich »als Selbst [...] im dialogischen Verhiltnis zu einem
anderen Selbst« zu begreifen,” wire demnach einem im Strom der Ereig-
nisse orientierungslosen und dissoziiertem Ich nur in einer dauerhaften
Beziehung die Moglichkeit gegeben, sich selbst als in der Zeit identische
Einheit zu erfahren.

Diese Méglichkeit wird Anatol zundchst einmal dadurch erschwert,
dafl thm - unterstellt man eine Problematisierung, ja Authebung des
identischen Subjektbegriffs< seitens Schnitzlers - jede Fundierungsgrund-
lage fur sein Wahrheits- und Gewiflheitsbedtirfnis entzogen ist. Die von
der Forschung konstatierte Widerspriichlichkeit Anatols im Umgang mit
der Wahrheit ist nicht einfach >unsinnigs, sondern l6st sich auf, vergegen-
wartigt man sich, dafl im Wahrheitsbegriff analytisch zwei Komponenten
voneinander zu unterscheiden sind.

>Wahrheit in der Sache« liegt bei der Identitit von Sache und Sach-
verhalt, bzw. von Gesagtem und Gemeintem vor. Doch der Wahrheit
eignet auch eine zeitliche Dimension, welche sich in der Identitit von
serlebter Vergangenheit« und »antizipierter Zukunft< in der Gegenwart
herstellt. Nur wenn Identitit in der Sache und Identitit in der Zeit zu-
gleich vorliegen, kann von Wahrheit im reinen Sinn gesprochen werden.
In seine beiden Momente dekomponiert, ergeben sich zwei Spielarten
von Wahrheit: Mangelt der >Identitit der Sache« die zeitliche Extension,
ist also die Identitdt von Gesagtem und Gemeintem nur im Augenblick

37 Annemarie Pieper, Artikel »Individuume«. In: Hermann Krings u.a. (Hgg.), Handbuch
philosophischer Grundbegriffe. Bd. 3. Miinchen 1973, S. 728-737, hier: S. 736.

280 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gewahrt, ist von »Aufrichtigkeit< zu sprechen. Liegt hingegen >zeitliche,
aber keine >sachliche Identitit< vor in dem Sinne, daf} sich wohl das Ge-
sagte Uber die Dauer der Zeit erhalten hat, dabei aber der Sachverhalt
ein anderer geworden ist, liegt "Wahrhaftigkeit« vor.

Im Zuge einer solchen Differenzierung lafit sich auch Anatols schein-
bar paradoxe Reflexion iiber die >Aufrichtigkeit« seiner Geliebten erkla-
ren: »Wenn ich sie frage: Liebst du mich? - so sagt sie ja — und spricht
die Wahrheit; und wenn ich sie frage, bist du mir treu? — so sagt sie
wieder ja — und wieder spricht sie die Wahrheit, weil sie sich gar nicht
an die andern erinnert — in dem Augenblick wenigstens« (»Anatol«
S.15). — Zwar konzediert hier Anatol Cora die Identitit von Gesagtem
und Gemeintem, allerdings nur fiir den Augenblick; es mangelt dagegen
an >Wahrhaftigkeit, die die Dauerhaftigkeit der Aussage garantieren
wiirde. In diesem Kontext wird deutlich, da} Schnitzler das Problem
der Ich-Dissoziation tiber eine Dekomposition des Wahrheitsbegriffs
gestaltet hat.

Das >temporalisierte< und dissoziierte Subjekt Anatol findet allerdings
weder in seinem Gegeniiber Cora noch in sich selbst einen Angelpunkt,
um »Gewillheit« (»Anatol« S. 15) tiber die Wahrheit von Aussagen zu
erlangen: »Was hab’ ich drauf getan [auf die an ihn gerichtete Frage nach
der Treue]? Gelogen ... ruhig, mit einem seligen Lacheln ... mit dem
reinsten Gewissen. [...] Und ich sagte: Ja, mein Engel! Treu bis in den
Tod. Und sie glaubte mir und war gliicklich« (»Anatol« S. 16).

»Keine Bildung ohne Liebe, und ohne eigene Bildung keine Vollendung
in der Liebe«, heiflt es bezeichnenderweise bei Schleiermacher in Hin-
blick auf die Ausbildung von Individualitit.®® Denn wo die >Bildung« des
Bewuftseins fehlt, fehlt auch seine Identitdt. Damit ist dem »Glauben an-
einander<jede sachliche und zeitliche Grundlage genommen. Der Glaube
aber, der den Romantikern zufolge als >das Hochste in der Liebe<? allein
in der Lage ist, "Wissen< und >Wahrheit« als Beweise der Liebe zu suspen-
dieren, ist Anatol abhanden gekommen: »Aber ich glaube nicht und bin
nicht gliicklich! Ich wiér’ es, wenn es irgend ein untriigliches Mittel gébe,
[...] die Wahrheit zu erfahren ...« (»Anatol« S. 16).

38 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Monologen. Eine Neujahrsgabe. In: Schleierma-
cher [Anm. 31], S. 65-124, hier: S. 85.
39 Vgl. Kluckhohn [Anm. 30], S. 450. Das vollstindige Zitat lautet: »Das Erste in der Liebe

ist der Sinn fiireinander und das Hochste der Glaube aneinander.«

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 281

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist der Glaube dahin, muf} die Wissenschaft aushelfen. Also wird
Cora durch Anatol in Hypnose versetzt, und die >wahre Wahrheit<
scheint zum Greifen nahe. — Weshalb aber, und damit ist die zweite der
oben gestellten Fragen angesprochen, ergreift Anatol dann aber nicht
die Gelegenheit und pfliickt den Apfel der Erkenntnis?

Anatol ist, wie sein Freund Max erkennt, die »[llusion doch tausendmal
lieber [...] als die Wahrheit« (»Anatol« S. 24). Denn mit der (mdglichen)
Verneinung ihrer Treue wiirde Cora thm die letzte, wenn auch noch so
vage und illusionire Moglichkeit einer dauerhaften Ich-Konstitution neh-
men. Die Wahrheit iiber die Nicht-Existenz der Wahrheit geriete dann
tatsachlich zum >Schicksalsschlags, da sie Anatols Existenz insgesamt zur
Disposition stellen wiirde. Mit Camus kénnte man Anatols Entschei-
dung als eine >Entscheidung fiir Sisyphos« deuten: Er zieht der Gewi8heit
des >Nichts< einen absurden und paradoxen Seinsmodus vor.

Auch im zweiten Einakter des »Anatol«Zyklus, der hier erortert werden
soll, ist der Zusammenhang von (problematischer) Subjektkonzeption
und >romantischer (wahrer) Liebe« gestaltet, wobei hier der zeitliche As-
pekt des Wahrheitsbegriffs im Vordergrund steht. Das Stiick tragt den
Titel »Episode« und weist damit bereits — so die Ausgangsthese — auf
die Intention hin, singuldre Bewuf3tseinsereignisse zu einem zeitlichen
Kontinuum zu verbinden: Es wird in diesem Einakter versucht, dem
temporalisierten Subjekt durch >Episodisierungs, d.h. durch Reflexivitat
in der Zeit, ein gewisses Mafl an Identitit zu vermitteln. Denn im Ge-
gensatz zur bloflen >Stimmungs, die Schnitzler als von »verhaltnismaflig
voriibergehender Natur« bestimmt,* verfiigt eine Episode insofern tiber
eine Extension in der Zeit, als sie, um tiberhaupt als distinkter Abschnitt
im zeitlichen Verlauf identifiziert werden zu kénnen, aus einer geord-
neten Abfolge von Ereignissen bestehen mufi. Die Ordnung zeitlicher
Elemente unter einem bestimmten Aspekt setzt wiederum — zumindest
fur eine gewisse Dauer — die Einheit des Bewuf3tseins voraus.

In Hinblick auf die Subjektproblematik, die in diesem Stiick thema-
tisiert wird, ist Rolf-Peter Janz zuzustimmen, der feststellt, daf} der »Ge-
genstand dieses Einakters, wie der iibrigen [...] nicht ein Held [ist], der
seiner selbst gewif} wire, [...] sondern einer, der durch die Versenkung

40 Schnitzler, Aphorismen und Betrachtungen. [Anm. 12], S. 159.

282 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in die Vergangenheit seine Identitit zu wahren sucht«.* Zu berichtigen
wire allerdings der Mechanismus, den Janz wie auch Weifiberg-Dronia
als konstitutiv fiir die Identititsfindung bezeichnen: Die >Erinnerunge« ist
weder eine Form der Uberwindung noch »Ausdruck« der »Unbestindig-
keit der Schnitzlerschen Menschen«.*? Beide tibersehen, daf} der Einakter
nicht primér die Erinnerung zum Gegenstand hat; der Text handelt
vielmehr von der Vergegenwértigung der Gegenwart als zukinftiger
Vergangenheit, als - wenn man so will - >zukiinftigem Erinnerungsstoff.
[Anatol zu Max:] »Wihrend ich den warmen Hauch ihres Mundes auf
meiner Hand fiihlte, erlebte ich das Ganze schon in der Erinnerung. Es
war eigentlich schon voriiber« (»Anatol« S. 45).

Das, was Anatol hier als >Erinnerung« der erlebten Gegenwart bezeich-
net, laf3t sich als Reflexion in der Zeit auf die Zeit bezeichnen. Die Gegen-
wart wird eingespannt in »Vorgefiithl« und »Erinnerungs, auf die hin sie
ithre >Einheit< und ihren »Sinn« gewinnt. Die Herstellung der Einheit des
BewufYtseins gelingt im Modus der Distanznahme vom gegenwirtigen
Augenblick und seiner Ausdeutung als »zukiinftiger Vergangenheit«.*
Schnitzler zufolge erlebt man »alles Wesentliche in dreifacher Art: im
Vorgefiihl (auch wenn man es nicht geahnt hat), in der Erinnerung (auch
wenn man es vergafl) und endlich in der Wirklichkeit; diese aber be-
kommt erst thren Sinn im Hinblick auf Vorgefiihl und Erinnerung.«*

Fiir das Zustandekommen dieser temporalen Form der Identitits- und
Sinnstiftung ist jedoch noch ein weiterer Faktor von Bedeutung: Die
Stimmung schafft sozusagen die Ausgangslage, die Gestimmtheit, in die
das dissoziierte Ich versetzt werden mufi, um ein einheitliches Empfin-
dungsvermogen ausbilden zu kénnen. Die Stimmung ist im fin de siécle
die »Formel fiir all das, was die empfundenen Sensationen auf den vibrie-
renden Nerven einprigten und was von den Nerven zur Seele geleitet
wurde, um sich dort zu kristallisieren«.* So erlaubt erst die Sttmmung

41 Rolf-Peter Janz, »Konturenlosigkeit des Ich und dsthetische Gestalt«. In: Ders./Klaus
Laermann, Arthur Schnitzler. Zur Diagnose des Wiener Biirgertums im Fin de Si¢cle. Stuttgart
1977, 5.76-95, hier: S. 85.

42 Weiflberg-Dronia [Anm. 17], S.27.

43 Vgl. zum Themenbereich der Verzeitlichung erlebter Zeit Reinhart Kosellek, Vergangene
Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfurt a. M. 1979.

44 Arthur Schnitzler, Bemerkungen aus dem Nachlafi. In: Die Neue Rundschau 73 (1962),
S.347-351, hier: S.351.

45 Jens Malte Fischer, Fin des si¢cle. Kommentar zu einer Epoche. Minchen 1978, S. 77.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 283

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als >Kristallisation< mehrerer singuldrer Sensationen eine Empfindung
des Erlebten: [Anatol zu Max] »Das hiillt mich so ganz ein - die ganze
Luft war trunken und duftete von dieser Liebe ...« (»Anatol« S. 44). Sich
selbst als sensibel fiir Stimmungen einschitzend, weist Anatol gegeniiber
seinem Freund Max auf die Kontinuitét seines Perzeptionsvermdogens
hin: »[...] ich kann empfinden, wo ihr nur - geniefit!« (»Anatol« S. 46)

Stellt die Empfindung als einheitlicher Modus des Erlebens die Vor-
aussetzung zur Herstellung eines >Ich-Kontinuums« dar, so bezeichnet die
Distanznahme vom gegenwirtig-erlebten Augenblick den Mechanismus
seiner Herstellung. Diese temporale Form der Einheitsstiftung, der es
wohl gelingt, "Wahrhaftigkeit< des Gesagten zu erzielen,* dabei aber nicht
in der Lage ist, Gesagtes und Gemeintes zur Deckung zu bringen, hat ei-
nen doppelten Preis. So ist bei Anatol nicht nur eine >Selbstentfremdunge
zu beobachten, sondern bei ihm kommt es — bezogen auf sein geliebtes
Gegentiber Bianca - zu einem Verlust der Aufrichtigkeit. Davon zeugen
vor allem die >vulgir-nitzscheanischenc Auﬁerungen, die Anatol in der
'Dammerstunde« mit seiner Geliebten von sich gibt: »Sie war wieder eine
von denen gewesen, tiber die ich hinweg mufite. [...] Und dabei war ich
selber irgend etwas Ewiges: [...] Sie aber war fiir mich jetzt schon das
Gewesene, Fliichtige, die Episode« (»Anatol« S. 45).

In der Selbststilisierung als Ubermensch vermag sich Anatol dem Jetzt
zu entziechen, um sich als >Ewiges« zu erfahren, freilich gerinnt thm dabei
die eigene Empfindung zur uneigentlichen Pritention. Die Entfremdung
vom und die Vergegenstindlichung des eigenen Erlebens hitte Schnitzler
als Suche nach einer Zuflucht fiir die eigene Vergangenheit kaum sinn-
falliger gestalten kénnen: [Anatol] »Ich suche ein Asyl fiir meine Vergan-
genheit« (»Anatol« S. 38). Die von Anatol als »zukiinftige Vergangenheit«
ins Bild gesetzte gegenwartige Liebe wird zur Konserve, die sich wohl
einordnen, rubrizieren und als >Paket verpacken« lafit, die jedoch ohne
unmittelbaren Bezug auf den jeweils erlebten Augenblick bleibt.

[Max auf die Frage Biancas, was es mit diesen Gegenstinden denn
auf sich habe] »Blumen, Briefe, Locken, Photographien. Wir waren eben
daran, sie zu ordnen.« [Bianca in gereiztem Tone] »In verschiedene Ru-
briken« (»Anatol« S.52). Funktion dieser >Erinnerungskonservenc ist
die Erzeugung von >Stimmung, die wiederum die Evokation der Ver-

46 Der >Wahrhaftigkeit< entspricht hier eine Identitit von Vergangenheit und Zukunft in
der Gegenwart.

284 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gangenheit in die Wege leitet: [Max zu Anatol] »Nicht bei allen trinkt
die Erinnerung von dem Lebenselexier Stimmung, das der deinen ihre
ewige Frische verleiht« (»Anatol« S. 49).

Mit der Episodisierung und Vergegenstindlichung seines Daseins so-
wie mit der daran gebundenen erinnernden Vergegenwirtigung gelingt es
Anatol, seiner Identitdt eine gewisse zeitliche Kontinuitét zu verschaffen.
Als singulére, unverbundene Episode wird das im geliebten Gegeniiber
gespiegelte und konstituierte Ich jedoch zum >factum brutums« - zu einer
»Sache, die jeden Bezug zu dem sie identifizierenden »Sachverhalt« verloren
hat. Es ist schlieBlich ein Ausdruck des paradoxen Zustandes Anatols —
aber nicht widerspriichlich im Sinne der immanenten Logik des Stiicks —,
daf} er die Singularform »Einzig« zu pluralisieren vermag: »Ich rufe also:
Einzig Geliebte ...! Und nun kommen sie [...]« (»Anatol« S. 40).%

In der Zusammenschau bleibt festzuhalten, daf} das dissoziierte Subjekt
Anatol - trotz aller Bemithungen - auflerstande ist, die >disjecta mem-
brac seiner selbst zu einer Einheit zu fiigen. Der Versuch einer Identi-
tatssetzung im liebenden Umgang, dem eine widerspruchfreie, >wahre:
Befindlichkeit korrespondieren wiirde, gerdt ihm zum sisyphalen Akt.
Die Konfrontation eines nicht mehr identisch gedachten Subjektbegriffs
mit einer (romantischen<) Liebesauffassung, die an eine identische
Wahrheitskonzeption gebunden ist, fihrt zur Aufldsung in ihre sachli-
che und zeitliche Komponente. Das >Dividuum« Anatol vermag in der
Konsequenz nur noch die partielle Wahrheit zu realisieren.

Auf der zeitlichen Achse ist dem >temporalisierten Subjekt« allein die
Moglichkeit geblieben, Wahrheit als Ereignis im Augenblick zu konstitu-
ieren. Damit bleibt das sachliche Kriterium der Identitit von Gesagtem
und Gemeintem - die Aufrichtigkeit — gewahrt: »[...] die Sensationen
allein sind Wahrheit«, heifdt es bei Hermann Bahr.#® Oder, wie es der
Herzog von Cadignan im »Griinen Kakadu« Schnitzlers formuliert:
»Denken sie nicht nach tiber das, was ich sage: Es ist alles nur im selben
Augenblick wahr«.* Damit aber ist es zugleich auch unwahr, denn schon

47 Vgl. hierzu auch »Anatol« S. 52: [Bianca] »Er hat mich also geliebt?« [Max] »Heif3, uner-
mefilich, ewig ... wie alle diese.«

48 Hermann Bahr, »Wahrheit! Wahrheit!«. In: Gotthart Wunberg, Zur Uberwindung des
Naturalismus. Stuttgart 1968. S. 190.

49 Arthur Schnitzler, Der griine Kakadu. In: Ders., Meisterdramen. [Anm. 20], S. 142.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 285

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im néchsten Moment deckt sich die getroffene Aussage nicht mehr mit
der Intention des Sprechers.

In dem Einakter »Episode« versucht hingegen der Protagonist auf
der sachlichen Ebene, Wahrheit »>in der Zeit« — also die Identitit von
Vergangenheit und Zukunft in der Gegenwart — zu realisieren. Mit der
reflexiven Distanznahme auf den gemeinten Sachverhalt einer Aufierung
wird mittels einer »Konservierung des Augenblicks« zwar Wahrhaftigkeit
hergestellt. Dies ist allerdings nur um den Preis moglich, daf sich die
zeitliche Identitit erst in der Erinnerung einstellt. Im Moment der Aufie-
rung ist demnach das Gesagte unwahr, denn die Einheit von Gesagtem
und Gemeintem wird im Akt der Reflexion auseinandergezogen, iiber
den sich — paradoxerweise — Wahrhaftigkeit erst konstituiert.

Vergleicht man den im Februar 1897 fertiggestellten »Reigen« mit den
anderen Sticken Arthur Schnitzlers, so fillt auf, daf hier die Subjekt-
problematik mit den daran gekoppelten Problembereichen >Liebe< und
»Zeit« vollig ausgeblendet bleiben. Nun sind in der Szenenfolge »Reigen«
zwischenmenschliche Beziehungsformen gestaltet, die nicht bzw. kaum
mit dem Konzept »neuzeitlicher« Individualitit korrespondieren. Nicht
zuletzt dieses Faktum dirfte die allgemein vertretene Forschungsmei-
nung untermauert haben, dafy das Stiick in erster Linie den reinen
Sexualakt thematisiere.>

Ob als Analogie eines »alles gleichmachenden« »mittelalterlichen
Totentanz« ausgelegt®' oder verstanden als Sozial- und Moralkritik am
Biirgertum um 1900%? — der Ausgangspunkt und gemeinsame Nenner
der Interpretationsansitze zu diesem Text bleibt die >ewig wiederkeh-
rende< Kopulation. »Obwohl vordergriindig bunt und wechselvoll«, so
Offermanns, »vermittelt das Handlungskarussell dieses Stiicks mit den

50 Diese Ansicht prigt auch die zeitgendssische Rezeption des Stiickes. Die turbulente
Auffithrungsgeschichte des »Reigen« soll jedoch hier vollstdndig ausgeklammert bleiben.

51 Heinz Politzer, »Diagnose und Dichtunge«. In: Forum IX (1962), S.217-219 u. S. 266-270.
Vgl. hierzu auch Martin Swales, Arthur Schnitzler. A critical study. Oxford 1971.

52 So etwa Horst-Albert Glaser, »Arthur Schnitzler und Frank Wedekind — Der doppelkop-

fige Sexus«. In: Ders. (Hg.), Wolliistige Phantasie. Miinchen 1974, S. 148-184, sowie Rolf-Peter
Janz, Reigen. In: Ders./Laermann [Anm. 41], S.55-75.

286 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleichsam aufmontierten Typen eine zwar im einzelnen reizvolle, jedoch
im Ganzen monoton-trostlose Trivialisierung von Nietzsches >Ewiger
Wiederkehr des Gleichen«.«®* Zur Plausibilisierung dieser These wird
denn auch gerne auf einen Bildvergleich Alfred Kerrs zuriickgegriffen,
der den Reigen mit einer Kupferstichfolge William Hogarths aus dem
Jahre 1736 verglichen hatte, die den Titel »Before and After« tragt.>*

Es will im Blick auf solche Urteile scheinen, als ob die an das Indivi-
duum gebundene >romantische Liebe« zum Gradmesser fiir die Bewer-
tung zwischenmenschlicher Beziehungen gemacht wird. Fllt jedoch wie
im »Reigen« dieser Modus intimer Kommunikation weg, so bleibt im
Rahmen einer wenig historisierenden Betrachtung nur noch die physi-
sche Liebe als wlfima ratio menschlichen Beisammenseins. Zwar wurde
auch darauf verwiesen, daf sich »Schnitzlers >dramatis personae [...]
nicht im von der biirgerlichen Moral gesetzten Rahmen ehelicher oder
kauflicher Liebe« bewegen,” doch aus dieser Einsicht werden letztlich
keine interpretatorischen Konsequenzen gezogen.

Das sich abzeichnende starre dichotomische Raster — >romantische
Liebe« versus Sex —, das von nur einer méglichen Liebeskonzeption aus-
geht, hat weitgehend den Blick dafiir getriibt, dafy Schnitzler im »Reigenc
auf vorburgerliche Liebesauffassungen zurtickgegriffen haben kénnte.
Weist der Bildvergleich mit Hogarths galantem Abenteuer bereits in die
Richtung, so stiitzt der bereits oben erlduterte intertextuelle Hinweis auf
Stendhal die Vermutung, daf Schnitzler in seinem Stiick Beziehungs-
modi wie die der >galanten< oder der sogenannten »eitlen Liebe« gestaltet.
Die dabei zu beobachtende Suspendierung der Subjektproblematik lafit
nun vermuten, dafy es dem Autor darum ging, Beziehungsmoglichkei-
ten durchzuspielen, die (gerade) nicht an einen >neuzeitlichen, dem
Idealismus verpflichteten Individualitétsbegrift gekntipft waren. Mit ei-
nem solchen Interpretationsansatz, der von einem historisch variablen
Subjekt- und Liebesbegriff ausgeht, soll im folgenden eine differenzierte
Einordnung und Charakterisierung der szenischen Einheiten versucht

53 Ernst L. Offermanns, Arthur Schnitzler. Das Komédienwerk als Kritik des Impressionis-
mus. Miinchen 1973, S. 121.

54 Vgl. Weifiberg-Dronia [Anm. 17], S. 38, sowie Marianne Kesting, Entdeckung und De-
struktion. Minchen 1970, S. 138.

55 Janz [Anm.52], S.51.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 287

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden, ohne dabei auf die Floskel von der >ewigen Widerkehr des
Gleichen« zurtickgreifen zu miissen.

Ausgehend von der bereits oben diskutierten IV. Szene des »Reigen«
gilt es zunichst, den Blick noch enmal auf den >homme-copie« als
Komplementir-Konzept zum >Individuums« zu richten, um die thm kor-
respondierende Konzeption >galanter Liebe« zu erldutern. Den >Muster-
Menschen« trennt vom »neuzeitlichen Subjekt« der andersartige Umgang
mit fiktionalen Sinnzusammenhéngen, die etwa durch literarische Texte
verfiighar sind. Diese werden von ihm nicht in die Personlichkeitsstruk-
tur integriert, sondern sie dienen ihm als Muster und Vorlage fiir die
Verhaltensorientierung. Dadurch eignet dem homme-copie durchaus
etwas >Aufmontiert-typenhaftes<. Dies mufl jedoch, folgt man Stendhals
Ausfithrungen zur >vorrevolutiondren galanten Liebes, nicht zwangsldu-
fig zu einer Verrohung und Sexualisierung der Intimbeziehung fiihren:
»Man findet sie [die galante Liebe] in den Memoiren und Romanen jener
Zeit [...]. Ein Mann von Herkunft weifl im voraus, was er in den verschie-
denen Phasen dieser Liebe zu tun und zu erwarten hat. Da in ihr keine
Leidenschaft und nichts Unerwartetes mitspielt, hat sie oft mehr Zart-
gefiihl als die wahre Liebe, denn sie ist groflenteils verstandesmafiig.«

Mit seiner die IV. Szene abschlieBenden Bemerkung, »Also jetzt hab
ich ein Verhiltnis mit einer anstindigen Frau« (»Reigen« S. 77), gibt sich
»Der junge Herr« als homme-copie zu erkennen. Das konkludierende
»Also« verweist auf die Genugtuung tiber die erfolgreiche Ausfihrung ei-
ner spezifischen Absicht, namlich als »Sohn aus besserem Hause« endlich
auch ein Verhiltnis vorweisen zu kénnen. Das Wien um 1900 kannte
drei gesellschaftlich sanktionierte, nach festen Regeln verlaufende aufler-
cheliche Beziehungstypen: das Verhiltnis mit dem >siiflen Madel«,”” das
zu einer Schauspielerin und schliefllich die Affaire mit der sogenannten
>Mondainen, der verheirateten Frau. Die Tatsache, daf} das Verhiltnis
zu einer »anstdndigen Frau< unter Umstanden mit einem todlich verlau-
fenden Duell enden konnte,’® erhdhte nur noch den Reiz einer solchen
Beziehung und kénnte mit zur offenkundigen Zufriedenheit des »jungen
Herrn« iiber seinen Erfolg beigetragen haben.

56 Stendhal, Uber die Liebe [Anm. 18], S.51.

57 Vgl. hierzu Rolf-Peter Janz, Zum Sozialcharakter des »siifien Madels«. In: Ders./Laer-
mann [Anm. 41], S. 131-154.

58 Vel. hierzu Klaus Laermann, Zur Sozialgeschichte des Duells. In: Janz/Ders. [Anm. 41],
S.131-154.

288 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die umsichtigen Vorbereitungen beider Seiten des Téte-a-tétes, die von
der Wahl des Ortes der Zusammenkunft iiber die die bereitstehenden
Starkungsmittel bis hin zum fehlenden Mieder der »jungen Frau« reichen,
deuten auf die spezifischen Erwartungsstrukturen hin, die an ein solches
Verhiltnis gekniipft sind. Demnach hebt der ménnliche Part mit dem
Hinweis auf die >Anstindigkeit« seiner Partnerin nicht, wie Janz meint,
ernsthaft auf ihre » Tugendhaftigkeit« ab,” sondern bezeichnet vielmehr
einen Beziehungstypus, der dem Muster >galanter Liebe« entspricht.

Diese Liebesauffassung strukturiert ebenfalls noch die VII., VIII. und
auch IX. Szene des »Reigens, die vom Morgenbesuch des Grafen bei der
Schauspielerin handelt. Beide, sowohl der Graf wie auch die Schauspie-
lerin, sind >Muster-Menschen« par excellence. Ersterer ist es aufgrund
der — zu diesem Zeitpunkt noch existierenden — Standesregeln, letztere ist
es sozusagen >von Berufs wegen«. Gegenstand dieser szenischen Einheit
sind die Regeln, die die Selbstorganisation des homme-copie bestimmen.
Weify — wie Stendhal es formuliert — der »Mann von Herkunft [...] im
voraus, was er in den verschiedenen Phasen dieser Liebe zu tun« hat, so
folgt auch der Graf einem festen »Programmc« (vgl. »Reigen«S. 113): Der
Aufwartung am Morgen sollte sich der Besuch der Theaterauffithrung
am Abend anschlieflen, um nach dem Souper endlich in der >Stimmung:
zu sein, »zusamm nach Haus« (ebd.) zu fahren und dort zu kopulieren.
Diese »Entwicklung der Dinge« (ebd.) wird freilich von der Schauspie-
lerin unterlaufen,* die damit einerseits das festgelegte Verhaltensmuster
ironisch bricht, andererseits mit ihrem Verhalten aber dennoch ganz im
Sinne des galanten Abenteuers handelt, das Nonkonformitét zur Erho-
hung des Reizes durchaus vorsieht.

In seiner Aufzihlung der >vier verschiedenen Arten von Liebe« ord-
net Stendhal dem vorrevolutiondren Frankreich auch die sogenannten
»Liebe aus Eitelkeit« zu.o" Als eine Spielart »galanter Liebe< unterscheidet
sich die »maniriert-eitle Liebe« von ihrer >galanten Schwester« durch eine
hoheres Mafl an Egozentrik, die ihr einen sentimental-melancholischen
Charakter verleiht. »Die verletzte Eigenliebe stimmt den Verlassenen

59 Janz [Anm. 52], S. 61.

60 Die Schauspielerin stellt sozusagen die Reihenfolge des Programms um, wenn sie den
Grafen bereits mittags zum Geschlechtsverkehr auffordert - eine Aufforderung, der der Graf
nach kurzem Strduben nachkommit.

61 Vgl. Stendhal, Uber die Liebe [Anm. 18], S. 52.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 289

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

traurig; Vorstellungen aus Romanen steigen ihm zu Kopf. Er kommt
sich verliebt und schwermiitig vor, denn FEitelkeit bildet sich eine grofle
Eigenschaft ein.«®

Dies trifft nun aber auch auf das Verhéltnis des Dichters zum stiflen
Maidel (VII) wie fur seine Affaire mit der Schauspielerin (VIII) zu. Der
Dichter ist derart von sich selbst eingenommen, dafl fiir thn eine banale
Liebschaft nicht in Frage kime. Denn nicht seine sexuelle, sondern seine
mtellektuelle Potenz will er in den Liebesbezichungen widergespiegelt
und bestatigt sehen: [Dichter zum stflen Médel] »Du bist das, was ich
seit lange gesucht habe. Du liebst nur mich, Du wiirdest mich auch lie-
ben, wenn ich Schnittwarenkommis wiére. Das tut wohl [...]« (»Reigen«
S.99).

Ausschliefllich der Hervorhebung der eigenen Person dienen ihm die
literarischen Klischees, mit denen er das Verhiltnis zu dem siifien Madel
aufzuputzen und hochzustilisieren sucht. »Oh nein ... Diese Ddmmerung
tut ja so wohl. Wir waren heute den ganzen Tag wie in Sonnenstrahlen
gebadet. Jetzt sind wir sozusagen aus dem Bad gestiegen und schlagen ...
die Ddmmerung wie einen Bademantel [...]« (»Reigen« S. 95).

Prallt sein eitles Gehabe an der Naivitit des Madchens einfach ab,
so erntet er damit in der darauffolgenden Szene (VIII) nichts als den
beilenden Spott der Schauspielerin: »Du redest wie ein Idiot ...« (»Rei-
gen« S.103). Doch die Schauspielerin gelangt nicht kraft intellektueller
Einsicht zu dieser Erkenntnis als vielmehr auch nur durch ihre eigene
Eitelkeit: »Du hast mir tibrigens noch kein Wort iiber meine gestrige
Leistung gesagt« (»Reigen« S.107). Ebenso wie der Dichter lebt sie in
literarischen Klischees, die das Liebesabenteuer mit einer besonderen
Wiirde und Weihe versehen sollen. So gehort zur gemeinsamen Land-
partie die fromme Bevolkerung ebenso wie das »Heiligenbild<in der Ecke
(vgl. »Reigen« S.103), dem mit religiéser Pose die Reverenz erwiesen
wird. [Schauspielerin sinkt am Fenster plétzlich mit gefalteten Hénden
nieder; Dichter] »Was machst du denn?« [Schauspielerin, empirt] »Siehst
du nicht, dafl ich bete? —« (»Reigen« S. 101)

Soweit zu den szenischen Einheiten, von denen angenommen wurde,
dafl sie sich auf der Folie vorbiirgerlicher Liebeskonzeptionen deuten
lassen wiirden. Insofern Stendhal auch die >physische Liebe« zu seinen
vier Liebesarten zahlt, 1df8t sich mit seiner Systematisierung auch die

62 Ebd., S.52.

290 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Darstellung reiner Sexualitit im »Reigen« erfassen. Unter diese Rubrik
sind die ersten drei Szenen zu zahlen;®® und hier trifft auch zu, was
Weifiberg-Dronia fiir fiir das gesamte festgestellt hat: »alles [ist] auf den
Kulminationspunkt hin angelegt«.®* Diese drei Szenen demonstrieren die
reine Befriedigung sexueller Bediirfnisse, worauf vor allem das Desinter-
esse verweist, das die mannlichen Partner ihrem jeweiligen weiblichen
Gegentiber nach der Kopulation entgegenbringen. Merklich kiirzer als
die anderen szenischen Einheiten rechnet sich hier alles auf das Moment
des Geschlechtsaktes zu, so daf} die Dialogstruktur deutlich in das be-
sagte Hogarthsche >Vorher und Nachher« zerfillt.

In der V. und VI. Szene® wird von Schnitzler hingegen die Reduktion
romantischer Liebe« im Wiener Biirgertum um 1900 thematisiert. Wur-
den zu Anfang des 19. Jahrhunderts erstmalig Liebe und Ehe insofern
in ein Wechselverhiltnis gebracht, als »Liebe [...] zum Grund der Ehe
[wurde], [und] die Ehe zum immer wieder neu Verdienen der Liebe« an-
regen sollte,’ so konstatiert Schnitzler in den beiden Szenen die Aufspal-
tung und Deformation des Interdependenzverhiltnisses von Liebe und
Ehe. Nicht mehr die Liebe verleiht hier der Ehe die Dauer, sondern eine
zur Ideologie verkommene Moral: [Der Gatte zu seiner Frau] »Weil die
Ehe sonst etwas Unvollkommenes wire. Sie wiirde ... wie soll ich nur
sagen ... sie wiirde ihre Heiligkeit verlieren« (»Reigen« S. 78). Klaus The-
weleit hat diesen Deformationsprozefl sowie seine méglichen politischen
Konsequenzen ausfuhrlich beschrieben.” Wahrend die eigene Frau zur
weilen Grifin« stilisiert wird,® wird das Objekt sexueller Begierde in
denn Orkus der Prostitution gestofen: [Gatte fiir sich, nachdem er mit
dem stiflen Madel zusammen war] »Wer weif}, was das eigentlich fiir eine

63 »Die Dirne und der Soldat« (I), »Der Soldat und das Stubenmédchen« (II), »Das Stuben-
madchen und der junge Herr« (ITI).

64 Weiflberg-Dronia [Anm. 17], S. 38.

65 »Die junge Frau und der Ehemann« (V), »Der Gatte und das siifle Médel« (VI).

66 Luhmann [Anm. 28], S.178. — »In diese semantische Form gebracht, versucht das
Konzept der romantischen Liebe tiber den amour passion hinauszugehen, und dies in zwei
Hinsichten: durch Einbezichung von grenzenlos steigerbarer Individualitit und durch (damit
von selbst garantierter) Aussicht auf Dauer, als Versohnung mit Ehe« (ebd.).

67 Méannerphantasien. 2 Bde. Reinbek 1980.

68 [Der Gatte zu seiner Frau] »[...] Ihr, die ihr junge Médchen aus guter Familie wart, die ru-
hig unter Obhut eurer Eltern auf den Ehrenmann warten konntet, der euch zur Ehe begehrte;
[...]J« (Reigen S. 79). Vgl. auch Reigen S. 82: »Man liebt nur, wo Reinheit und Wahrheit ist.«

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 291

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Person ist — Donnerwetter ... So schnell ... War nicht sehr vorsichtig
von mir ... [...J« (»Reigen« S. 90).

Ausgesprochen schwierig zu deuten ist schliefilich die letzte und X.
Szene des Stiickes® — die einzige, in der kein Geschlechtsakt zur Darstel-
lung kommt. Diesen recht bedeutsamen Aspekt tibersieht Janz, wenn er
die szenische Einheit als eine weitere Variante der Sozialkritik deutet, die
sich gegen den Adel richtet.” Hitte der Graf den Handkuf§ tatsachlich
nur als >Mittel der Diskriminierung« eingesetzt, so muf} unverstandlich
bleiben, weshalb er sich derart teilnehmend nach der Befindlichkeit der
Dirne erkundigt: »Sag mir einmal, bist du eigentlich gliicklich?« (»Rei-
gen« S.117)

In keiner der vorangegangenen Szenen ist die Frage nach der indivi-
duellen Befindlichkeit des Partners gestellt worden. Eine solche Frage
wire auch vollig tiberfliissig gewesen — und sie erweist sich auch bei der
Dirne als verfehlt —,”" denn der homme-copie kennt kein individuelles
Gliick sondern nur »Spielregelns, die zu verfehlen ihm eine Niederlage,
aber kein Ungliick bedeuten wiirde. Dieser Umstand scheint darauf
hinzudeuten, dafl Schnitzlers Anliegen in der X. Szene sich allenfalls
partiell als >sozialkritisches Engagement« deuten lafit. Nicht die >Annul-
lierung der Individualitit« der Dirne betreibt der Graf mit dem Handkuf,
sondern er leitet damit vielmehr ihre behutsame Restituierung ein. Denn
nur Individuen als >Unterschiedene« sind erinnerbar, und genau dies
wiederfihrt dem Grafen: »[...] meiner Seel, jetzt weif} ich, an wen du
mich erinnerst, das ist ...« (»Reigen« S. 118).

Als Fazit 1af3t sich festhalten: Schnitzler verzichtet im »Reigen« darauf,
die Subjektproblematik zu entfalten. Das kénnte darauf deuten, daf}
er das >romantische Liebeskonzept« durch ein vorbiirgerliches, nicht
an den Subjektbegriff gebundenes Liebesmodell ersetzen méchte. Zu
diesem Liebesmodell wire denn auch die historisch invariante Form
physischer Liebe« zu zihlen. Aber auch fiir die V. und VI. Szene, in
denen die Figuren noch am ehesten als Individuen dargestellt werden,
kann kaum von einer Problematisierung ihres Subjektstatus gesprochen
werden, da nurmehr Versatzstiicke -romatischer Liebe<, ndmlich Ehe und
Sexualitit, vorgefihrt werden. Dafd in der letzten Szene vermutlich die

69 »Der Graf und die Dirne« (X).

70 Janz [Anm. 52], S. 69.
71 Auf seine Frage erhilt der Graf ein erstauntes »Was?« zur Antwort (Reigen S. 117).

292 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Restitution des — wie auch immer dissoziierten — Individuums angedeu-
tet wird, konnte vielleicht als ein Ausblick, nicht aber als Zurticknahme
der Aussage der vorangegangenen Szenen gedeutet werden.

Schnitzler stellt diese subjekt-unabhéngigen Beziechungsformen grund-
satzlich nicht als ein moralisches Fehlverhalten dar. Es scheint thm viel-
mehr hier um einen Gestaltungsversuch von Liebesmoglichkeiten zu
gehen, die vom Individualititsbegriff unabhdngig und somit auch nicht
mit dem Handicap eines »dissoziierten Ich< belastet sind. Dafl Schnitzler
in seiner weiteren dramatischen Produktion die >Subjektproblematik«
erneut ins Zentrum riickt, dirfte mit der Aktualitit des Problems und
mit der Einsicht zu tun haben, daf3 sich hinter die neuzeitliche Subjekt-
konzeption nicht mehr zuriickgehen 1afit. So gerdt denn auch die Ver-
suchsanordnung des »Reigen« letztlich zu einer >kalten Miniatur<: Die
»galante Liebe« nimmt sich neben der >Liebe aus Leidenschaft« aus »wie
eine hiibsche, kalte Miniatur neben einem Bild von Carraci«.”

v

Hatte Schnitzler mit dem »Reigen« zunéchst den Anschein erweckt, den
groflen Themenkomplex >Liebe, Wahrheit und Individualitdt< verab-
schieden zu wollen, so greift er thn bereits im zeitlich darauffolgenden
Stiick wieder auf. Mit dem Schauspiel »Das Vermachtnis«, das im Juni
1898 fertiggestellt wurde, setzt in Hinblick auf den hier behandelten To-
pos eine Entwicklung ein, die man als >Idealisierung« bezeichnen kénnte.
Am Beispiel der beiden Werke »Das Vermiachtnis« und »Das weite Lands,
das, 1909 verfafit, dem Spatwerk zuzurechnen ist, soll im folgenden dar-
gelegt werden, wie Schnitzler das philosophisch-erkenntnistheoretische
Problem der »Ich-Dissoziation< im Rahmen seiner Dramen 16st.

Es konnte gezeigt werden, wie im »Anatol« die Subjektproblematik mit
einer als romantisch« bezeichneten Liebesauffassung verkniipft wurde.
Allerdings fithrte hier der Versuch einer Konstituierung des Subjekts zu
Widerspriichen — was darauf zurtickzufithren ist, daf§ ein nicht-identi-
scher Subjektbegriff mit einem als Identitat begriffenen und als >wahr«
gesetzten Liebesbegriff versohnt werden sollte. Aus dem daraus resultie-

72 Stendhal, Uber die Liebe [Anm. 18], S.51.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 293

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

renden Paradox einer >mit sich identisch sein wollenden Differenz<, bzw.
einer »differenten Identitdt« scheint Schnitzler Konsequenzen zu ziehen,
wenn er in spéteren Texten darauf verzichtet, die Differenz von Identitat
(= romantische Liebeq) und Differenz (= dissoziiertes Ich/Subjekt) mit-
einander aussohnen zu wollen. Er zielt nunmehr darauf ab, die unver-
mittelbare Differenz in ein widerspruchfreies und zugleich produktives
Verhiltnis zu tiberfiihren, indem einerseits die romantische Liebesauffas-
sung zum Ideal >wahrer Liebe< erhoben und andererseits dem Subjekt
der Status eines besonderen, empirischen Faktums zugewiesen wird.

Sollte die Annahme zutreffen, dafl im »Vermichtnis« die Vorstel-
lungskomplexe >romantische Liebe< und >Subjektproblematik« zwei un-
terschiedlichen Seinsbereichen zugeordnet werden, wiirde dies auf die
These von einem textimmanent generierten >Liebesideal< hinauslaufen.
Im Gegensatz zur >Idee, der hoherer Allgemeinheitsgrad eignet, besitzt
das >Ideal« groflere praktische Relevanz: Es tragt »in seinem Begriff den
Auftrag, den Bereich der realen Vorstellungen nach den speziellen in thm
konzipierten Sollensmerkmalen zu gestalten, es hat in sich den Anweis
auf Handlung«.”

Um den >Anweis auf Handlung« und die Orientierung von Erleben
und Handeln geht es in dem Schauspiel »Das Vermichtnis« in erster
Linie.” Bereits der Titel weist darauf hin: Als Vermichtnis ragt die Ver-
gangenheit in die Gegenwart hinein und vermag ihr ein >Worauthin<und
damit auch Sinn zu verleihen. Nun handelt es sich in diesem Fall jedoch
nicht um einen sachlichen Nachlaf}, sondern um zwei Menschen, Toni
und ihren unehelichen Sohn, die das Vermichtnis darstellen. Mit dem
tragischen Ereignis eines tddlich endenden Reitunfalls wird die Liebesbe-
zichung zwischen dem Sohn aus grofibiirgerlichem Hause, Hugo Losatti,
und dem Vorstadtmidchen Toni aller »empirisch-materiellen Besonde-
rungen« entkleidet und erhélt durch Ausstattung mit dem Imperativ eines
posthumen Auftrags den Status einer idealen Vorstellung. Toni und ihr
unechelicher Sohn verkérpern in diesem Stiick auch in Hinblick auf den

73 Vgl. Rudolf Malter, Artikel »Ideal«. In: Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Bd. 3
[Anm. 37], S. 701-708, hier: S. 705.

74 Arthur Schnitzler, Das Vermichtnis. In: Ders., Gesammelte Werke [Anm. 33], S. 347-4309.
Die mit »Vermichtnis« markierten Zitationen im fortlaufenden Text beziehen sich auf diese
Ausgabe.

294 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftrag, den die beiden — nach Hugos Willen - fiir seine Familie bedeu-
ten, das >Ideal wahrer Liebe-.

Noch kurz vor seinem Tod hatte Hugo seiner Familie das Verhaltnis
zu Toni er6ffnet und darum gebeten, die Geliebte sowie das gemeinsame
Kind aufzunehmen und fiir sie zu sorgen. Dieser Auftrag hat zundchst
einmal praktische Auswirkungen auf das Leben der Familie Losatti: Die
Geliebte des Sohnes ins Haus zu nehmen, bedeutet im Wien um 1900
den Schritt ins gesellschaftliche Abseits. Damit sind jedoch zunéchst
lediglich die einem >Ideal« eigenen »Sollensmerkmale« bezeichnet. Die
allgemeine Bedeutung, die dem Vermichtnis eignet, entfaltet sich
vielmehr >nebenbeiher, im Rahmen seiner Erfullung. Denn bei der
Ausrichtung des Familienlebens auf das Menschenwesen, das Hugo am
meisten geliebt hat, wiirde sich - so die mit dem Verméchtnis verbun-
dene Hoffnung — auch ein Teil der Liebe und des gemeinsamen Gliicks
auf die Seinsorganisation der Losattis tibertragen. Auf diese Weise ge-
linge die Uberfithrung einer idealen Vorstellung >wahrer Liebe« in die
Realitét. [Franziska, Hugos Schwester zu ihrer Familie] »Alles bewahren
wir auf, was uns an ihn erinnert, alles, was er geliebt hat — das Nichtig-
ste. [...] — alles, was uns an ihn erinnert, ist uns heilig, und gerade das
Wesen, das ihm durch Jahre mehr war als wir alle, jagen wir hinaus?«
(»Vermichtnis« S. 437)

Genaugenommen sind an dem Vermichtnis, das Hugo seiner Familie
hinterlafit, zwei Komponenten zu unterscheiden: Zum einen das >Ideal
wahrer Liebe¢, das Toni und ihr Kind versinnbildlichen;” zum anderen
der konkrete, handlungspraktische Auftrag, dem die Rolle einer Ver-
mittlungsinstanz zwischen Vorstellungskomplex und Realitdt zukommt.
Durch das Bereitstellen einer einheitlichen Orientierungsmoglichkeit
kommt iiberdies dem Vermichtnis noch eine sinnstiftende Funktion zu.

Doch wie bereits der oben zitierte Passus zeigt, wird der Auftrag nicht
erfullt und infolgedessen das Ideal wahrer Liebe auch nicht in die Reali-
tat tberfithrt. Nach dem Tod des Kindes wird Toni aus dem Haus und
damit in den Freitod geschickt. Lediglich zwei Figuren, ndmlich Emma
Winter, die Tante Hugos, und seine Schwester Franziska, sind in der
Lage, das Vermichtnis zu verstehen und als Modus eigener Seins- und

75 [Franziska] »Wie gliicklich miissen sie gewesen sein. Mit welcher Zirtlichkeit hat er sie
umgeben.« (Verméchtnis S.405).

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 295

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bewufitseinsorganisation fiir sich zu rekonstruieren. Dabei sind aller-
dings die beiden Handlungstréger in ihrer textimmanenten Funktion zu
unterscheiden, wodurch ihre jeweilige Adaptation des Verméchtnisses
einen je anderen Stellenwert in der Aussage des Stiicks erhalt.

Da die Figur der Emma parallel zu der der Toni angelegt ist — sie hat
ein dhnliches Schicksal wie Hugos Geliebte erfahren —, kommt ithrem po-
sitiven Verhalten Toni gegentiber eine verdeutlichende, emphatisierende
Funktion zu. Besonders eindringlich zeigt sich die Verwandtschaft der
beiden Figuren in bezug auf ihr enormes Erinnerungsvermégen. Beide
kénnen, wie spéter auch die >Frau Meinhold« im »weiten Land«, »nicht
vergessen<:” [Toni] »Es ist grad, wie wenn ich’s jeden Tag in der Frith’
neu erfahren mochte’« (»Verméchtnis« S. 389). — [Emma] »Ich weif3, was
es heifit, einen geliebten Mann verlieren, als junge und geliebte Frau.
[...] - da kommen immer wieder Tage, wo es ist wie am ersten Tag, [...]«
(»Verméchtnis« S. 395).

Bei Franziska hingegen laf3t sich die Adaptation des Vermichtnisses ih-
res Bruders als ein Erkenntnisprozef§ deuten. Sie ist - neben Emma - die
einzige Figur, die schliefilich die Idee des Auftrages >versteht< und daraus
auch Konsequenzen zieht, indem sie ihre von Lieblosigkeit geprigte und
biirgerlichem Kalkiil geschuldete Verlobung zu Dr. Ferdinand Schmidt
16st: [Franziska zu Ferdinand] »Ich fange an, Sie zu verstehen. [...] Sie
haben sie [d.1. Toni] gehafit, weil Sie alles hassen, was heiter und frei
ist, wie Sie auch unsern Hugo gehaflt haben. - Ich verstehe Sie so gut.
Gehen Sie, [...] es ist mir entsetzlich, Sie zu sehen« (»Vermichtnis«
S.437). Es wird deutlich, dafl — wie die beiden anderen positiv besetzten
(Frauen-)Figuren — auch Franziska tiber eine besondere Erinnerungsfa-
higkeit verfiigt. Allerdings ist ihr dieses Vermégen nicht von vornherein
gegeben wie Emma oder Toni, sondern sie entwickelt es erst im Zuge
eines Erkenntnisprozesses.”

Insgesamt laf3t sich feststellen, dafl in diesem Stiick Subjektauffassung
und romantische Liebe zu einer »idealen< Deckung gebracht werden.
Dies gelingt tiber die Erinnerung als Modus der Rekonstruktion des
Vermichtnisses: >Erinnerung« bildet die Voraussetzung dafiir, daf3 sich

76 Vel. Arthur Schnitzler, Das weite Land. In: Ders., Meisterdramen [Anm. 20], S. 261-364,
hier: S.302 (II). - Die mit »Das weite Land« markierten Zitationen im fortlaufenden Text

beziehen sich auf diese Ausgabe.
77 Vgl. den bereits oben zitierten Passus »Verméchtnis« S. 437.

296 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Ideal wahrer Liebe zu entfalten vermag und das Bewufitsein einen
einheitsstiftenden Bezugspunkt gewinnt. Ausgehend von einer solchen
Lesart 1afit sich die Frage, weshalb der Erinnerungsakt bei Anatol le-
diglich zur Selbstentfremdung, aber nicht zur Sinnorientierung gefithrt
hatte, mit dem Hinweis auf den anderen Seins-Status des Erinnerten
beantworten. Gilt es im »Vermichtnis« gleichsam auftragsbedingt, eine
ideale Vorstellung wahrer Liebe erinnernd zu rekonstruieren, so wa-
ren es in »Anatol« zu »Sachen< geronnenen Daseins-Fakten ohne jeden
Anspruch auf Allgemeinheit gewesen, an denen sich der Protagonist
orientieren wollte.

\

Mit dem Verfahren der Idealisierung gewinnt das dramatische (Spit-)
Werk Schnitzlers eine utopische Dimension. Es ist mit Offermanns eine
Offnung zum Allgemeinen hin zu konstatieren.” Die Gegeniiberstellung
von Subjektproblematik als einem Individuell-Besonderen einerseits und
wabhrer, identititsstiftender Liebe als einem abstrakt-allgemeinen Wert
andererseits er6ffnet Schnitzler die Moglichkeit, das Problem der Ich-
Dissoziation zu transzendieren. Allerdings bedingt ein solcher Lésungs-
ansatz auch eine zunehmende Verallgemeinerung ihres Problembezugs.
Damit ist eine Entwicklung angesprochen, die anhand der Tragikomddie
»Das weite Land« veranschaulicht werden soll und die die Uberhéhung
des >Ideals< zur >Idee« umfafdt. Stellt das Ideal eine konkretisierte Idee
dar, so ist demgegeniiber die Idee »der im Geist gefafite [...] Umrif}
eines Sachverhaltes in seiner Allgemeinheit, d.h. in seiner Reinheit von
empirisch-materiellen Besonderungen«.”

Nun hat jedoch diese Losungsstrategie, mit der Schnitzler eine dezi-
dierte Wendung gegen das Kierkegaardsche Postulat der >Individualitét
des Individuum« vollzieht, einen Preis, den Hegel bereits benannt hat
und den Schnitzler im »weiten Land« zur Darstellung bringt: »Das Par-
tikuldre ist meistens zu gering gegen das Allgemeine; die Individuen
werden aufgeopfert und preisgegeben. Die Idee bezahlt den Tribut des

78 Vel. die entsprechenden Uberlegungen Offermanns zu »Geschichte und Drama bei
Arthur Schnitzler« [Anm. 1].

7 Walter Hirsch, Artikel »Idee«. In: Handbuch philosophischer Grundbegriffe Bd.3
[Anm. 37], S. 709-720, hier: S. 709.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 297

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Daseins und der Vergénglichkeit nicht aus sich, sondern durch die Lei-
denschaften der Individuen.«*

An zentraler Stelle der Tragikomddie werden die beiden fur das Stiick
konstitutiven Antagonismen wie in einer Nuflschale zusammengefafit
und einander gegeniibergestellt. Als zentral darf die Passage wohl des-
halb bezeichnet werden, weil sie dem Stiick den Namen gibt. Auf die
Frage Friedrich Hofreiters, weshalb sein Gesprachspartner, Dr. von Aig-
ner, sich von seiner Frau getrennt habe, erhilt er folgende Antwort:

[Aigner] [...] Aber auch ich hatte sie sehr geliebt. Hier liegt das Problem!
— Unendlich ... [...] Sonst wir’ es ja zu reparieren gewesen. [...] Warum ich
sie betrogen habe -? [...] Liebe und Trug ... Treue und Treulosigkeit. [...]
Wir versuchen wohl Ordnung in uns zu schaffen, [...] aber diese Ordnung
ist doch nur etwa Kunstliches ... Das Natiirliche ... ist das Chaos. [...] die
Seele ... ist ein weites Land, wie ein Dichter es einmal ausdriickte. [...]J« (»Das
weite Land« S. 325).

Fiir das Scheitern seiner Ehe gibt Aigner hier zwei Griinde an: Im ersten
Teil seiner Antwort beruft er sich auf die Unendlichkeit seiner Liebe als
Ursache fiir die Unmoglichkeit ihrer Wiederherstellung. Dem Konzept
romantisch-reiner Liebe ist — so scheint es — aufgrund ihrer ideellen
Uberhéhung die Kompromififihigkeit abhanden gekommen. Nachdem
der Idee kein >Anweis auf Handlung« eignet, ist sie mit den Anforderun-
gen der Realitdt kaum mehr kompatibel. Der zweite Grund, den Aigner
anfuhrt, betrifft seine Subjektkonstitution, die er als chaotisch und un-
organisiert umschreibt. Dieser von ihm als »natiirlich< apostrophierten
Bewufitseinsform stellt er einen geordneten, als kiinstlich charakterisier-
ten Modus gegeniiber, dem - so die implizierte Schluf{folgerung - die
Verwirklichung des reinen Liebesideals wohl gelingen kénnte.

Fiir das Verstandnis des streng gebauten Stiickes ist es iiberaus wichtig,
sich zu vergegenwartigen, daf} der von Aigner angesprochene Antago-
nismus von >unendlicher Liebe« und >subjektiver Befindlichkeit< den
Ebenenunterschied von Allgemeinem und Besonderem zum Ausdruck
bringt; dabei wiederholt sich auf diesen beiden Ebenen diese Differenz
noch einmal: Auf der Ebene des Allgemeinen markiert die Differenz zwi-
schen Liebesidee und Realitét eine Statusunterscheidung des >Seins<. Auf

80 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Die Vernunft in der Geschichte. Hg. von Johannes
Hoffmeister. 5., verbesserte Aufl. Hamburg 1955, S.105.

298 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Ebene des Besonderen hingegen bringt die Differenz von identischer
(ktinstlicher) und dissoziierter (natiirlicher) Subjektkonzeption zwei in
threm Ordnungsgrad verschiedene Existenz-Formen zum Ausdruck.

Diese Anatgonismen sind nun sowohl fiir die Figurenkonstellation
als auch fiir den Handlungsverlauf des Stiickes pragend: Die Seins-
unterscheidung zwischen der >reinen Liebe der Idee< und den realen
Fakten reprasentieren Dr. von Aigner sowie seine geschiedene Frau Anna
Meinhold-Aigner (1). In der Personengruppe Friedrich Hofreiter, dessen
Freundin Erna und Otto von Aigner, dem Sohn Dr. von Aigners und
Liebhaber der Frau Hofreiters, kreuzen sich wiederum die >natiirlich-
dissozierte« und die >kiinstlich-identische« Existenzform (2).

1. Wie ihr Mann sieht sich Frau Meinhold-Aigner aus Liebe nicht mehr
zur Liebe in der Lage. Sie trennt sich von ihm, gerade weil er »sie so
sehr liebte — und trotzdem fahig war, sie zu betriigen« (»Das weite Land«
S.325). Es ist die fehlende Aufrichtigkeit, die Nichtiibereinstimmung von
Gesagtem und Gemeintem, die sie »irre macht< an threm Mann »und an
der ganzen Welt« (»Das weite Land« ebd.). Der Kompromifilosigkeit
der ideellen Vorstellung entspricht sowohl die Rigorositit, mit der Frau
Meinhold-Aigner auf die Untreue ihres Mannes reagiert, als auch die
Reichweite ihrer Enttduschung: [Dr. von Aigner zu Hofreiter] »Nun gab
es [fur sie] iberhaupt keine Sicherheit mehr auf Erden ... keine M6glich-
keit des Vertrauens, [...]. Nicht, dafl es geschehen, nein, daf} es tiber-
haupt moglich gewesen war, das war’s, was sie von mir forttrieb« (»Das
weite Land« ebd.). Es ist also Frau Meinhold-Aigner um das Prinzip der
Liebe zu tun, das Zugestindnisse ausschliefit und als einzige Entschei-
dungsgrundlage nur das kategorische >Entweder — Oder« kennt.

Vermag das Erinnerungsvermoégen im »Vermichtnis« (noch) als Mo-
vens zur Verwirklichung des Liebesideals zu dienen, so wichst es sich im
Verbund mit der >reinen Liebe der Idee<im »weiten Land« zu einer Kraft
aus, die Stagnation bewirkt. Als Statthalterin der >reinen Liebe der Idee:
macht die Erinnerung im real-praktischen Leben ein Vergessen-kénnen
und Verzeithen unméglich, und mehr noch: dartiber hinaus verschiittet
sie jede »individuelle Leidenschaft«.

[Frau Meinhold-Aigner zu Genia Hofreiter] Es gibt Dinge, die nicht verjahren.
Und es gibt Herzen, in denen nichts verjdhrt.

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 299

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[.]

Und ich will auch niemandem einreden, daf} ich wegen jener langst vergan-
genen Geschichte heute noch irgend etwas wie Schmerz empfinde. — Oder
Groll! - Nur - vergessen [bei Schnitzler gesperrt gedruckt] hab’ ich’s eben
nicht. [...] - ich weif} es eben nur - das ist alles! Aber ich weil} es, wie am
ersten Tag — gerade so klar, so fest — so unwidersprechlich - [...]« (»Das
weite Land« S. 302).

Ebenso >unwidersprechlich¢ starr wie leidenschaftslos beharrt Frau
Meinhold-Aigner auf dem Verlust ihrer Liebe. Ohne die »Leidenschaft
der Individuen« fehlt ihr die »Energie«,*' das vollkommen Allgemeine
fur die davon abweichenden Beduirfnisse der >besonderen Individuenc
herabzustimmen.

2. Als Protagonist des Dilemmas zwischen einer identisch-kiinstlichen
und einer natiirlich-variierenden Subjektorganisation erfihrt auch Fried-
rich Hofreiter den Antagonismus von Allgemeinem und Besonderem als
»Zucht von der Unbidndigkeit des natiirlichen Willens zum Allgemei-
nen«.? Die Dualitit der beiden Subjektkonzeptionen oder >Geistestypenc
charakterisiert und analysiert Schnitzler in einem 1925 verfafiten Aufsatz
folgendermafien: »Interesse fiir Zusammenhénge, ein stets wacher Sinn
far Kontinuitit ist tiberhaupt ein Charakteristikon der positiven Typen.
Beim Historiker (Kontinualisten) wird es zum Drange [...], die Zusam-
menhinge im engeren und im weiteren Sinne zu entdecken [...].«<® Im
Gegensatz zum >Aktualistenc sei sich der >Kontinualist< der »Vergangen-
heit stets [...] bewufit, wihrend die Existenz der negativen Typen [der
Aktualisten] eigentlich nur aus einer Reihenfolge isolierter Momente
besteht. Wer aber nur die Gegenwart hat, der hat nur den Augenblick,
somit eigentlich nichts.«%

Daf} Schnitzler in diesem spéten Aufsatz die angesprochenen >Gei-
stestypenc rein temporal bestimmt, stiitzt die Vermutung, daf} auch im

81 Vgl. hierzu Hegel, Die Vernunft in der Geschichte [Anm. 80], S. 101: »Die Leidenschaft ist
eben die Energie ihres Ich gewesen; ohne diese hitten sie [die grofien Manner der Geschichte]
gar nichts hervorbringen kénnen.«

82 Ebd., S.243.

83 Arthur Schnitzler, Der Geist im Wort und Der Geist in der Tat. Vorlaufige Bemerkungen
zu zwei Diagrammen. In: Ders., Aphorismen und Betrachtungen [Anm. 12], S. 135-166, hier:
S.149.

84 Ebd.

300 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»weiten Land« die beiden Existenzméglichkeiten tiber zeitliche Kriterien
unterschieden werden. Der >Jugend« wird in der Tragikomédie die dem
Augenblick verpflichtete, >natiirliche« Seinsorganisation zugeordnet; ihr
steht die Moglichkeit konstanten Seins gegeniiber, die mit dem Alter
gleichgesetzt wird.

In Friedrich Hofreiter kreuzt sich das >Entweder — Oder« dieser beiden
Existenzformen: [Hofreiter zu seiner Frau Genia] »Man muf} sich ent-
scheiden. Entweder — oder« (»Das weite Land« S. 363). Folgerichtig exi-
stieren fur den, der Konstanz verpflichteten Hofreiter »nur ewige Liebe
und ewige Freundschaft. Und der Mauer ist und bleibt mein einziger
Freund. Das steht fest ... Auch wenn er mich einmal erschieflen sollte,
es wird nicht anders« (»Das weite Land« S. 342). Mit dieser Auflerung,
in der Hofreiter das Prinzip der Ewigkeit mit der unerheblichen, weil
besonderen Verginglichkeit individueller Existenz konfrontiert, weist er
sich aus seinem Dilemma selbst den Weg. Freilich bleibt dabei die dem
aktuellen Augenblick verpflichtete Jugend auf der Strecke.

Die jjugendliche, in der Leidenschaft des Augenblick aufgehende Exi-
stenzform hat Hofreiter in seiner Beziehung zu der um vieles jiingeren
Erna Wahl erfahren. Im Gesprach mit seiner Geliebten gibt er zu, daf§
er »Plétzlich [...] allen Unsinng, tiber den er sich »frither lustig gemacht
habe«, verstehe (»Das weite Land« S.330). Zugleich ist er sich jedoch
dartiber im klaren, daf} diesem Liebes- und Lebensgefiihl keine Dauer
beschieden ist und es damit auch keinen Anspruch auf >Realitdt« — im
Sinne von Kontinuitit der Fakten — erheben kann.

[Hofreiter] »Wozu sich tiauschen, Ernal Das gestern abend ... tiberhaupt
diese ganze Partie, der Augenblick auf dem Gipfel oben [...] dieser Wahn
des Zusammengehorens, [...] es war wohl alles nur eine Art von Rausch,
von - Bergrausch« (»Das weite Land« ebd.).

Das Dilemma Hofreiters findet seinen pragnanten Ausdruck in seinem
Heiratsantrag an Erna, mit dem er .- wider besseres Wissen — den
Versuch unternimmt, diesem Daseinsmodus Kontinuitét zu verleihen.
Aber ebenso ausgeschlossen, wie die Verséhnung von Kontinuitit und
Aktualitdt ist, ebenso konsequent fallt auch die Ablehnung des Antrags
aus: [Erna] »Frau? — nein« (»Das weite Land« S.331).

'Entweder — oder« — Hofreiter ist gezwungen, sich zu entscheiden. Er tut
dies gegen die >Leidenschaft der Jugend und des individuellen Augen-

Zerfall und Restituierung des Subjekts bei A. Schnitzler 301

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

blicks< und verlafit Erna. Doch da Hofreiter nur zu gut »weif}, was die
Jugend ist« (»Das weite Land« S. 363), befreit thn auch nicht die Flucht,
die er als eine >Flucht vor sich selbst empfindet, vor den Anfechtungen
dieser Existenzmoglichkeit. Es hat schliefilich den Anschein, als wiare der
dem singuldren Augenblick verpflichteten >Leidenschaft der Individuenc
nur durch ihre Vernichtung beizukommen. Doch nachdem Hofreiter,
wie er selbst betont, »nicht jeden« mit einem jugendlich glinzenden,
»frechen, kalten Aug’« aus seinem Gesichtsradius entfernen kann (»Das
weite Land« ebd.), muf} das Prinzip an sich aufgehoben werden.

In diesem Sinne erschiefdt der >Historiker< Hofreiter zuletzt mit dem
jungen Otto von Aigner, der das Prinzip der >Jugend« vertritt, den >Ak-
tualisten< — freilich ohne dabei >personlich« etwas gegen ihn zu haben.
Mit der Duellforderung und der Beseitigung des Gegeners gehorcht Hof-
reiter der >Notwendigkeit« des historischen Prinzips: Dem Zwang einer
aus der allgemeinen Idee sich entfaltenden Kontinuitit der Ereignisse.

Es scheint beinahe, als habe Schnitzler in seinem Spitwerk die Off-
nung zum Allgemeinen und die Wendung zum >historischen Dramac
im geschichtsphilosophischen Sinne wortlich genommen und sie ent-
sprechend gestaltet. Im »weiten Land« zumindest ist es der >Gang« des
Hegelschen >Weltgeist¢, der den Handlungsverlauf der Tragikomddie
bestimmt: »Er [der Weltgeist] wurde, indem er vernichtete, was an ihm
blof} duflerlich war.«®

85 Beat Wyss, Trauer der Vollendung. Von der Asthetik des Deutschen Idealismus zur
Kulturkritik an der Moderne. Miinchen 1985, S.223.

302 Otto Neudeck/Gabriele Scheidt

https://dol.org/10.5771/9783968217000-287 - am 17.01.2026, 18:11:46. hitps://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access - [{- Tzl


https://doi.org/10.5771/9783968217000-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

