
Gerechtigkeit herstellen oder  
gegen Normierung angehen?  
Nachdenken über zwei feministische Denkstile und  

ihre epistemische Differenz* 

PATRICIA PURTSCHERT 
 
 
 
In diesem Text, der nicht zuletzt eine Art Selbstverständigung darstellt, geht es 
um die Unterscheidung zweier Denkstile, die beide für die deutschsprachige fe-
ministische Theorie der letzten Jahrzehnte zentral gewesen sind, die sich aber 
nicht problemlos ineinander übersetzen und auch nicht immer miteinander ins 
Gespräch bringen lassen. Im Unterschied zu anderen Analysen dieses Phänomens, 
welche Generationenunterschiede, Theoriekonjunkturen, Übersetzungsprobleme, 
Institutionalisierungseffekte oder Identitätspolitiken ins Zentrum ihrer Deutun-
gen gestellt haben, legt der vorliegende Aufsatz das Gewicht auf einen anderen 
Aspekt. Mir geht es um die Herausarbeitung epistemischer Unterschiede zwi-
schen beiden Positionen und den Unvereinbarkeiten, die sich daraus ergeben. 
Dabei geht es keineswegs darum zu behaupten, inhaltliche Differenzen würden 
sich auflösen, wenn sie auf unterschiedliche Denkbedingungen zurückgeführt 
                                                             
* Dieser Artikel geht auf einen Vortrag zurück, den ich im November 2010 im Rahmen 

der Veranstaltungsreihe „Normalisierung und Othering – Debatten um Gleichheit und 
Differenz“ am Graduiertenkolleg „Geschlechterforschung“ der Universität Basel 
gehalten habe. Mein Dank geht an die Organisatorinnen Monika Götsch, Eveline Y. 
Nay und Andrea Zimmermann sowie an die Mitglieder des Philosophie-Forschungs-
kolloquiums von Michael Hampe und Lutz Wingert an der ETH Zürich, wo ich diesen 
Text ebenfalls zur Diskussion stellen konnte. Für hilfreiche Kommentare danke ich 
zudem Caroline Arni, Regula Kolar, Marina Lienhard, Urs Lindner, Heike Walz so-
wie den Herausgeberinnen dieses Sammelbandes.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | PATRICIA PURTSCHERT 

werden. Mein Interesse besteht vielmehr darin, die Vorstellung aufzubrechen, 
wonach sich feministische Subjekte gegenüberstehen und in zentralen Punkten 
uneins sind. Stattdessen möchte ich darüber nachdenken, inwiefern epistemische 
Unterschiede in einen Zusammenhang mit den normativen, ethischen und politi-
schen Differenzen gebracht werden können, welche die feministische Diskussion 
bis in die Gegenwart hinein prägen. 

Im Folgenden gehe ich aus heuristischen Zwecken von zwei distinkten 
Herangehensweisen aus, welche die feministische Diskussion prägen, und die 
sich an wesentlichen Punkten unterscheiden und gegenüberstellen lassen. Dabei 
konstruiere ich zwei Idealtypen. Die Probleme, die ich mir dabei einhandle, und 
die damit zu tun haben, dass die zwei Perspektiven so verschieden, wie sie an 
dieser Stelle erscheinen, nicht sind, und dass es zahlreiche hybride Positionen 
gibt, lasse ich erst einmal beiseite. Denn ich hoffe, durch die Herausstellung von 
zwei Denkstilen etwas begrifflich fassen zu können, was sich oftmals bemerkbar 
macht als Irritation, Ärger, Unverständnis, unterschiedliche Prioritätensetzung, 
konträre Einschätzung von Dringlichkeiten und umstrittene Bestimmung politi-
scher Einsatzpunkte.  

Beginnen will ich mit Gemeinsamkeiten. Beide Herangehensweisen, sowohl 
diejenige, die ich behelfsweise als feministisches Gerechtigkeitsdenken bezeich-
ne, wie auch diejenige, die ich feministische Normierungskritik nenne, sind in 
Bezug auf die bestehenden Gesellschaftsverhältnisse kritisch, und beide fordern 
deren tiefgreifende Veränderung. Beiden schwebt, mit anderen Worten, eine 
bessere Welt vor Augen. Eine Welt, in der nicht die einen aufgrund ihres Ge-
schlechts (und anderer Zuordnungen) Repression, Diskriminierung und Gewalt 
ausgesetzt werden und erschwerten oder gar keinen Zugang zu ökonomischen, 
sozialen und kulturellen Ressourcen erhalten, während den anderen genau diese 
materiellen und symbolischen Möglichkeiten bedingungslos zur Verfügung ste-
hen. Beide feministischen Ansätze untersuchen die Verknüpfung der ungleichen 
Verteilung von Macht mit den relevanten gesellschaftlichen Differenzen wie Ge-
schlecht, Herkunft, Sexualität und Religion sowie deren konstitutives Zusam-
menspiel. Eine solche Analyse der Machtförmigkeit von Gesellschaftsstrukturen 
unterscheidet sowohl das feministische Gerechtigkeitsdenken als auch die femi-
nistische Normierungskritik von einem Liberalismus, der behauptet, in einer mo-
dernen Gesellschaft würden Einsatz, Wille, Talent und Fleiß darüber bestimmen, 
wer welches Leben führen kann, oder – gemäß der neoliberalen Umformulierung 
dieses Credos – im freien Markt könnten sich alle Menschen durch den engagier-
ten und geschickten Einsatz ihrer jeweiligen Human Resources als erfolgreiche 
Unternehmerinnen und Unternehmer profilieren. 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 143 

  

FEMINISTISCHES GERECHTIGKEITSDENKEN 
 
Wie nun die Kritik an den ungleichen Gesellschaftsverhältnissen formuliert und 
wie deren Umgestaltung gedacht wird, das unterscheidet die beiden feministi-
schen Traditionen voneinander. Das zeigt sich beispielsweise am Vokabular: Die 
einen sprechen von Gleichheit, Gerechtigkeit, Umverteilung, Anerkennung, die 
anderen von Normierung, Normalisierung, Hegemonie, othering. Die eine Seite 
verwendet Gerechtigkeit als normativen Leitbegriff, der bestehende Ungerech-
tigkeiten sichtbar machen, anprangern und aufheben soll, die andere Seite unter-
sucht Prozesse der Normierung, also die Durchsetzung, Reproduktion und Trans-
formation gesellschaftlicher Macht durch Normen. Daraus ergibt sich beispiels-
weise eine unterschiedliche Bedeutung des Rechts: Für die einen gilt es als 
wirksames Instrument zur Schaffung gerechterer Verhältnisse, für die anderen ist 
es, gerade wegen seiner Verdichtung von Normativität und Macht, ein bevorzug-
tes Objekt der Kritik.  

In einem ersten Schritt werde ich das feministische Gerechtigkeitsdenken ge-
nauer bestimmen und dabei auf die Debatte zurückgreifen, die unter dem Titel 
„Gleichheit oder Differenz“ in die Geschichte des deutschsprachigen Feminis-
mus eingegangen ist. Dieser Ansatz tritt für eine gerechtere und insbesondere für 
eine geschlechtergerechte Gesellschaftsordnung ein. Gleichheit ist dabei ein un-
erlässlicher Begriff, weil die Vision einer gerechteren Gesellschaft die Ver-
gleichbarkeit der Menschen voraussetzt: Sie sollen gleiche Löhne für die gleiche 
Arbeit, gleiche Zugänge zu Bildung, Beruf und Karriere sowie dieselbe Freiheit 
erhalten, ein selbstbestimmtes Leben führen zu können, und sie sollen von Insti-
tutionen, Staaten und anderen Menschen die gleiche Behandlung erfahren. 
Gleichheit ist deskriptiv nötig, wenn es darum geht, Ungleichheit zu erkennen, 
und sie ist präskriptiv nötig, wenn es darum geht, Gesetze zu erstellen, Regeln 
festzulegen und Verhaltensweisen zu koordinieren, die eine gerechte Behand-
lung sicherstellen sollen. 

Die Frage, wie Gerechtigkeit mithilfe von Gleichheit erreicht werden kann, 
ist allerdings Gegenstand zahlreicher interner Auseinandersetzungen. Ausgangs-
punkt der Überlegungen zur Gleichheit ist, dass verglichen wird. Dass aber ver-
glichen werden muss, impliziert die Verschiedenheit des zu Vergleichenden. 
Oder, in den Worten von Ute Gerhard: „Gleichheit muss immer erst gesucht, ge-
fordert und hergestellt werden, und sie setzt voraus, dass das zu Vergleichende 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | PATRICIA PURTSCHERT 

an sich verschieden ist. Denn völlige Gleichheit bedeutet Identität.“1 Wenn 
Gleichheit aber hergestellt werden muss, stellt sich die Frage, wer dies tut und 
auf Kosten welcher Differenzen dies getan wird: Welche Unterschiede werden 
zurückgestuft, übergangen oder hierarchisiert? Wenn die Vergleichbarkeit einen 
abstrakten Maßstab voraussetzt, der es ermöglicht, zwei konkrete Dinge mitei-
nander in Bezug zu setzen, dann fragt das feministische Gerechtigkeitsdenken 
kritisch, was als tertium comparationis verwendet wird: Welche Lebensweise, 
welche Erfahrungen und welche Bedürfnisse werden ins Zentrum gerückt und 
gelten als Leitfaden für ein gutes menschliches Leben, für eine gelungene politi-
sche Partizipation, für eine erfolgreiche Berufstätigkeit? Zahlreiche feministi-
sche Analysen haben gezeigt, dass „der Mensch“, „der Bürger“ oder „der Kon-
sument“ keineswegs ein neutrales Drittes ist, sondern ein Maßstab, der am 
Modell des Mannes entwickelt wurde.  

Weiter muss geklärt werden, wann der Versuch einer Angleichung der Men-
schen an Grenzen stößt und diesen Gewalt antut. Wann schlägt, mit anderen 
Worten, der Versuch, gleiche Bedingungen für gleiche Menschen herzustellen, 
in den Zwang um, sich einer vorgegebenen Norm angleichen zu müssen? Wie 
können unterschiedliche Lebensweisen gleichberechtigt nebeneinander bestehen 
ohne gleichgemacht zu werden? Wo kippt das Recht auf gleiche Behandlung in 
einen Zwang zur Gleichmacherei und Assimilation um? Wo beginnt das Recht 
auf Ungleichheit, auf Differenz, auf Alterität, das Recht darauf, anders sein zu 
können und deshalb andere Rechte in Anspruch nehmen zu dürfen? Wann soll 
das Recht den Anspruch auf Differenz sicherstellen, anstatt eine ungerechte An-
gleichung dessen zu erzwingen, was anders ist? Gibt es somit neben einem Recht 
auf Gleichheit ein Recht auf Differenz? 

Aus dieser Problematik können zwei Positionen abgeleitet werden: Entweder 
man tritt für ein revidiertes übergeordnetes Recht ein, wie das etwa die Vertrete-
rinnen und Vertreter einer Menschenrechtsordnung behaupten, ein Recht also, 
das für alle gültig sein soll, und unter dem dann einzelne Differenzierungen er-
folgen können. Oder man plädiert für eine geschlechtergetrennte Rechtssphäre. 
Im ersten Fall soll das Verhältnis von Gleichheit und Differenz unter Bezug-
nahme auf die relevanten Geschlechterunterschiede neu ausgelotet werden. In-
dem die rechtliche Meta-Norm dessen, was als tertium comparationis gilt, sicht-
bar und anfechtbar gemacht wird, zielt diese feministische Intervention auf die 
Veränderung des gesamten Systems. Diese Vertreterinnen des Gleichheitsansat-

                                                             
1 Gerhard 1990: 192. Daraus erklärt sich auch, dass an dieser Stelle das Verhältnis von 

Gleichheit und Differenz verhandelt wird und nicht das in der Philosophiegeschichte 
bekanntere Begriffspaar „Identität“ und „Differenz“. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 145 

  

zes fordern die Herstellung neuer universaler Grundlagen des Menschlichen, die 
den feministischen Idealen gerecht werden.2 Das könnte bedeuten, dass ein Kon-
zept des Menschen entwickelt und zur allgemein verbindlichen Norm gemacht 
wird, welches die Care-Arbeiten nicht auf weibliche, unbezahlte oder unterbe-
zahlte, prekarisierte und oftmals migrantische Kräfte auslagert, sondern diese 
Tätigkeiten in die eigene Lebenspraxis integrieren kann.  

Eine andere Herangehensweise besteht darin, die Logik des vermittelnden 
Dritten, und somit die Verwendung von einer und nur einer privilegierten Norm, 
grundsätzlich in Frage zu stellen. Andrea Maihofer gibt zu bedenken, 

 
„dass es berechtigte Gründe gibt, dieser Logik des Einen selbst zu misstrauen. Denn die 
monistische Logik (herkömmlich formulierter) universaler Maßstäbe hat zur Konsequenz, 
dass es entweder eine Menschenwürde, eine Rationalität, eine Moralität oder keine gibt. 
Das aber zwingt zur Hierarchisierung menschlicher Verschiedenheiten und ist mit einer 
strukturellen Unfähigkeit verbunden, menschliche Andersartigkeiten in ihrer jeweiligen 
Wahrheit nebeneinander bestehen zu lassen.“3  
 
Adriana Cavarero verdeutlicht dieses Problem am Beispiel der Mutterschaft: 

 
„Das Recht der Arbeitnehmerinnen auf Mutterschaftsurlaub wird in den modernen Ge-
setzgebungen mit dem Wortschatz der Krankheit formuliert. Die Gesetzgebung richtet 
sich nach den Männern, die keine Schwangerschaft erleben können, wohl aber physiologi-
sche Veränderungen, die eben Krankheiten sind.“4 
 

Mit anderen Worten: Frauen werden zwar wie Männer von der Arbeit freige-
stellt, wenn sie wegen ihrer körperlichen Verfassung nicht arbeiten können. In-
sofern werden sie ‚gleich‘ wie die Männer behandelt. Weil aber der Mann so-
wohl dasjenige, was mit der Frau verglichen wird, als auch das tertium compa-
rationis ist, gelten alle physischen Prozesse, die jemanden von der Arbeit 
fernhalten, als Krankheiten. Das mag für den Mann zutreffend sein, bei der Frau 
wird dadurch aber eine ganze Reihe elementarer und existenzieller Phänomene 

                                                             
2 Vgl. etwa Seyla Benhabibs Projekt eines „interaktiven Universalismus“: „Einem Uni-

versalismus dieser Art wäre es um das tatsächliche Zusammenspiel menschlicher 
Handlungen zu tun, nicht nur um das Aufstellen allgemeingültiger Regeln; er wäre 
sich der Geschlechterdifferenz bewusst, nicht ‚geschlechtsblind‘, und er wäre kontext-
sensibel statt situationsindifferent.“ (Vgl. Benhabib 1995: 10). 

3 Maihofer 1990: 359. [Herv. i. O.]. 
4 Cavarero 1990: 105.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 | PATRICIA PURTSCHERT 

unter Krankheit verbucht, die damit nichts zu tun haben: Menstruation, Schwan-
gerschaft, Geburt, Wochenbett oder Stillen. Cavarero fordert deshalb eine 
„Bisexualisierung des Rechts“5, also die Einführung zweier unterschiedlicher 
Rechtssphären für Frauen und Männer, um die problematische Verschränkung 
von Differenz und Gleichheit (zumindest in Bezug auf das Geschlecht) auszuhe-
beln.6 Diese Sichtweise wirft allerdings einige Probleme auf. Zum einen bleibt 
die kritisierte „Logik des Einen“ auch dann im Spiel, wenn geschlechtsspezifi-
sche Rechtssysteme geschaffen werden. Die Kritik an der Abstrahierung von 
partikulären Kontexten und damit einhergehend an der Universalisierung be-
stimmter, privilegierter Erfahrungen lässt sich nicht nur auf den androzentri-
schen Aspekt des Menschlichen anwenden, sondern ebenso auf seinen implizit 
eurozentrischen oder heteronormativen Gehalt. Die Machtkritik wird somit in 
einer geschlechtsspezifischen Rechtsordnung nicht hinfällig, sondern verschiebt 
sich entlang der Geschlechterachse. Neu müsste gefragt werden, inwiefern die 
Erstellung eines weiblichen bzw. männlichen Maßstabes Differenzen unter Frau-
en und unter Männern negiert. Aus einer intersektionalen Perspektive ist die 
Vorstellung eines geschlechtsspezifischen Rechts zudem fragwürdig, weil dieses 
die Geschlechterdifferenz gegenüber anderen machtförmigen Unterschieden pri-
vilegieren würde.7 Und aus einer queeren Perspektive lässt sich einwenden, dass 
die Zweigeschlechtlichkeit durch eine solche Rechtsordnung erneut festge-
schrieben würde und damit auch der Zwang, sich dem einen oder andern Ge-
schlecht zuzuordnen. 

Die feministische Diskussion um Differenz und Gleichheit, die im deutsch-
sprachigen Raum insbesondere um 1990 zentral war, zeigt die Reichweite und 
die Problematik des feministischen Gerechtigkeitsansatzes auf. Wenn Gerech-
tigkeit ein zentraler Begriff der feministischen Arbeit ist, wenn Gerechtigkeit 
über Gleichheit hergestellt wird – und hier klammere ich die anti-egalitaristi-
schen Positionen aus, die eine Entkoppelung der Gerechtigkeit von der Gleich-
heit einfordern –,8 wenn Gleichheit auf Vergleichbarkeit und diese wiederum 
notwendigerweise auf dem Einsatz eines Maßstabs gründet, dann ist dieser ein 
wichtiges Mittel im Kampf um Gerechtigkeit. Zugleich stellt dieser Maßstab 

                                                             
5 Cavarero 1990: 108. 
6 Sie geht von einem „irreduziblen Anderssein“ der beiden Geschlechter aus: „Jedes 

Geschlecht ist der Ort einer autonomen Subjektivität, die das andere Geschlecht weder 
von sich aus misst noch definiert, sondern ihm als ein Verschiedenes begegnet, dessen 
konstitutives Anderssein sie zur Kenntnis nimmt und akzeptiert.“ (Ebd. 102). 

7 Vgl. dazu Kerner: 2009. 
8 Z.B. der Ansatz von Angelika Krebs, vgl. Krebs 2000. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 147 

  

aber einen Gegenstand der Kritik dar, weil er selbst aufgrund politischer Kämpfe 
festgelegt wird und Abbild dieser Kämpfe ist. Auch muss das Verhältnis von 
Gleichheit und Differenz so ausgestaltet werden, dass der Verschiedenheit der 
Menschen Rechnung getragen und ihr Recht auf Differenz gewährleistet wird.  

Bei der Verhältnisbestimmung von Differenz und Gleichheit kommen schließ-
lich auch zeitliche Achsen ins Spiel: So zeigt die berühmte Studie von Carol 
Gilligan, dass Frauen nicht weniger moralisch handeln, sondern andere Kriterien 
in Anschlag bringen, indem sie sich, in Gilligans Begrifflichkeit, an einer Für-
sorge- und nicht an einer Gerechtigkeitsethik orientieren.9 Eine solche Analyse 
kann hilfreich sein, um die androzentrische Ausrichtung von Forschung und Ge-
sellschaft offenzulegen und Ansätze denkbar zu machen, welche die Entschei-
dungen von Frauen nicht als deviant oder irrational erscheinen lassen, sondern 
eine ihnen eigene Rationalität ausarbeiten. Offen bleibt dabei (neben dem oben 
erwähnten Problem, dass ein solches Vorgehen Geschlecht als privilegierte Dif-
ferenz behandelt und ein komplementäres und dichotomes Geschlechtermodell 
reproduziert), ob eine solche Analyse zum Schluss führen soll, dass zwei ge-
schlechtsspezifische Moralverständnisse nebeneinander bestehen bleiben oder ob 
sie nicht gerade zum Anlass genommen werden, eine solche Aufgabenteilung zu 
problematisieren und anzufechten. Mit anderen Worten kann die Beschäftigung 
mit Differenz auch zur Einsicht führen, dass (mehr) Gleichheit angestrebt wer-
den soll. Einen solchen Vorschlag umreißt Seyla Benhabib, wenn sie im An-
schluss an Gilligan bemerkt: 
 
„Nur wenn wir verstehen können, warum diese Stimme in der Moraltheorie derart margi-
nalisiert wurde und wie die vorherrschenden Ideale moralischer Autonomie in unserer 
Kultur sowie die nach wie vor privilegierte Definition des moralischen Bereichs die 
Stimme der Frauen weiterhin zum Schweigen bringen, haben wir die Möglichkeit, zu ei-
ner ganzheitlicheren Sicht von uns selbst und unseren Mitmenschen als ‚verallgemeinerten 
Anderen‘ wie auch als konkreten anderen zu gelangen.“10 

 
Die Diskussion um „Gleichheit oder Differenz“, das machen diese Überlegungen 
deutlich, verweisen auf die dilemmatische Verschränkung beider Begriffe, der 
aus der Binnensicht kaum zu entfliehen ist. Vielmehr muss durchgespielt wer-
den, wie sie sich relational aufeinander beziehen und in welchem Verhältnis sie 
zu Prozessen gesellschaftlicher Transformation, Angleichung und Ausdifferen-
zierung stehen. An dieser Stelle wird deutlich, dass mein Versuch, das Gerech-

                                                             
9 Vgl. Gilligan 1988. 
10 Benhabib 1995: 191. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | PATRICIA PURTSCHERT 

tigkeitsdenken von der Normierungskritik zu trennen, an Grenzen stößt. Auch 
wenn die Notwendigkeit permanenter (Selbst-)Kritik von den Gerechtigkeits-
denkerinnen weniger stark gewichtet wird als von den Normierungskritikerin-
nen, steht die unabschließbare Diskussion darüber, wie Gleichheit und Differenz 
zu bestimmen und aufeinander zu beziehen seien, de facto ebenfalls eine solche 
offene Denkbewegung dar. 

 
 

FEMINISTISCHE NORMIERUNGSKRITIK 
 
Que(e)r zur Debatte um „Differenz oder Gleichheit“ kommt zu Beginn der 
1990er Jahre eine Diskussion auf, welche die Prämissen feministischen Denkens 
radikal verschoben, in Bewegung gebracht und irritiert hat. Der Tatsache, dass 
die vorherrschende Gesellschaftsordnung ungerecht ist, nähert sich dieser neue 
Zugang, den ich im Folgenden als feministische Normierungskritik bezeichne, 
auf ganz andere Weise. Nicht mögliche, bessere Normen bilden den Horizont ih-
rer Anstrengung – also die Frage: Was ist Gerechtigkeit, welches Recht, welche 
gesellschaftlichen Regelungen, welche Normen ermöglichen (mehr) Gerechtig-
keit? Sie zeichnet sich vielmehr durch ihr radikal kritisches Verhältnis zu Nor-
men und den Prozessen der Normsetzung und -durchsetzung aus. Das Kernge-
schäft der feministischen Normierungskritik besteht deshalb nicht darin, 
normativ setzend tätig zu sein, sondern jegliche Form der Normierung zu pro-
blematisieren. Dabei verschieben sich die Gewichte der Analyse: Das feministi-
sche Gerechtigkeitsdenken versucht eine Gesellschaft, die von Herrschaftsver-
hältnissen durchdrungen ist, gerechter, vielleicht sogar gerecht zu machen. Die 
feministische Normierungskritik fokussiert ihre Analysen darauf, dass die Ge-
sellschaft grundlegend machtförmig ausgestaltet ist, und dass es kein Jenseits 
dieser Macht gibt. Ihr Verhältnis zum Normativen ist nicht primär instrumentell, 
sondern kritisch. Indem sie das Normative zum Einsatzpunkt ihrer Machtkritik 
macht, gerät auch jeder eigene Versuch, eine Unterscheidung zwischen guten 
und schlechten, gerechten oder ungerechten Normen zu treffen, unweigerlich in 
die Schlaufe der (Selbst-)Kritik.  

Der Begriff der Gleichheit verschwindet dabei fast gänzlich. Für das Gerech-
tigkeitsdenken ist der Gleichheitsbegriff, wie ich ausgeführt habe, von der Am-
bivalenz zwischen Egalisierung und Assimilierung geprägt, zwischen einer 
wünschbaren Form der Angleichung, welche eine gerechtere Verteilung von 
Macht impliziert, und einer problematischen Form der Angleichung, welche das 
Differente der vorherrschenden Norm anpasst. Für die feministische Normie-
rungskritik hingegen ist Gleichheit kein zentraler Begriff. Was Menschen ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 149 

  

gleichbar macht, ist nicht ihr menschliches Wesen oder spezifisch menschliche 
Eigenschaften wie Sprache oder Vernunft, sondern dass sie gesellschaftlichen 
Regulierungssystemen unterworfen sind. Subjekte werden, wie der französische 
Begriff „le sujet“ anzeigt, von Normen sowohl unterworfen als auch befähigt. 
Gesellschaftliche Konventionen, Gesetze, sprachliche Grammatiken, soziale 
Codes und kulturelle Verhaltensregeln sind komplexe und umkämpfte Normge-
bilde, in denen sich Unterwerfung und Ermächtigung verschränken; in der 
Durchsetzung sozialer Normen verknüpft sich Herrschaft untrennbar mit Hand-
lungsfähigkeit und damit auch mit der Möglichkeit, Machtverhältnisse zu kriti-
sieren oder anzufechten. Judith Butler schreibt dazu: „Subjektivation besteht 
eben in dieser grundlegenden Abhängigkeit von einem Diskurs, den wir uns 
nicht ausgesucht haben, der jedoch paradoxerweise erst unsere Handlungsfähig-
keit ermöglicht und erhält.“11 Die Spannung zwischen Ermächtigung und Unter-
werfung wird, mit anderen Worten, hier nicht mit dem (eher positiv konnotier-
ten) Begriff der Gleichheit verbunden, sondern mit dem (eher negativ besetzten) 
Begriff der Norm.  

Das aber ist eine folgenschwere Verschiebung. Vielleicht lässt sie sich am 
ehesten dadurch charakterisieren, dass sie eine gewisse epistemische Distanz 
zwischen dem Subjekt und der Norm auflöst. Die feministische Kritikerin steht 
nicht mehr vor verschiedenen Normensystemen, die sie vergleichen und gegen-
einander abwägen kann. Zwar würden auch die Vertreterinnen des Gerechtig-
keitsdenkens sagen, dass Normen den Subjekten nicht äußerlich sind, dass Ge-
setze oder soziale Normen die Menschen ganz direkt, im Alltag und in ihrem 
Selbstverständnis betreffen. Dennoch gehen die Gerechtigkeitsdenkerinnen von 
einer gewissen Exteriorität der Norm aus, und damit von einer Distanznahme, 
die es ermöglicht, sich zur Norm in ein Verhältnis zu setzen. Diese epistemisch 
relevante Distanz bricht ein, wenn Sprach- und Handlungsfähigkeit direkt an die 
Macht von Normen und an den Prozess der Normierung gebunden werden. Da-
mit stellt sich eine gewisse Unentschiedenheit in Bezug auf die Validierung von 
Normen ein, oder anders gesagt: Die konstitutive Unmöglichkeit, Normen zu 
kritisieren, ohne Normen zu mobilisieren, führt zu einem kritischen Rückkoppe-
lungseffekt. Wenn die Normen, die meine Kritik ermöglichen, mir nicht gänzlich 
zugänglich sind, und zwar gerade darum, weil sie die Bedingung meiner Kritik-
fähigkeit darstellen, dann bin ich durch meine kritische Haltung zum Prozess der 
Normierung gezwungen, auch zu denjenigen Normen in ein kritisches Verhältnis 
zu treten, die meine Kritik begründen und zwar auch dann (und das ist entschei-
dend), wenn mir diese Normen nicht bewusst und zugänglich sind. Die Normie-

                                                             
11 Butler 2001: 8. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | PATRICIA PURTSCHERT 

rungskritik impliziert somit, dass Wissen und Nicht-Wissen in der Selbstkritik 
konstitutiv gekoppelt werden. Das Wissen über die existenzielle Bedeutung von 
Normen ist als Meta-Wissen bekannt, impliziert aber das Wissen um die zumin-
dest partielle Ignoranz gegenüber den konkreten Normen, die dem eigenen Den-
ken zugrunde liegen. Aus der Forderung, alle Normen in ihrer Machtförmigkeit 
kritisch zu betrachten, erwächst darum die Notwendigkeit, das eigene Selbstver-
ständnis permanent der Kritik zugänglich zu machen. Diese fortwährende Trans-
formation der Kritik wird durch zwei Aspekte ermöglicht: durch die zeitliche 
Struktur der Normierung sowie das Faktum der Alterität.12 Erstens wird die Ver-
änderbarkeit von Normen durch ihre Instabilität und Nicht-Identität begründet, 
die auf ihre Iterabilität, auf die Notwendigkeit ihrer ständigen Wiederholung, zu-
rückgeht. Der zweite Punkt weist darauf hin, dass Normen die Begegnung mit 
Anderen zwar ermöglichen, dass jene aber nicht mit diesen zusammenfallen, wie 
Butler festhält: „Manchmal geraten Normen, die die Anerkennung regeln, durch 
die Nichtanerkennbarkeit [der oder] des Anderen in die Krise.“13 Es sind solche 
Momente der Krise, in der die Normierung der anderen und die Erfahrung ihrer 
Alterität auseinanderklaffen, welche die Machtförmigkeit sichtbar und die 
(Selbst-)Kritik möglich machen.  

Anstatt bestimmte Normen affirmativ zu vertreten, konzentriert sich die fe-
ministische Normierungskritik mithin darauf, die problematischen Effekte von 
Normen aufzuzeigen und durch deren subversive Aneignung andere Handlungs-
spielräume zu eröffnen. Sie thematisiert, was durch den Einsatz von Normen 
privilegiert, denkbar, intelligibel oder sichtbar gemacht und was zum Ver-
schwinden gebracht und verworfen wird. Es geht im weitesten Sinn um die onto-
logisierende Kraft von Normen und um die daraus folgenden ethischen Konse-
quenzen – und zwar auch von jenen Normen, die als feministisch gelten. Das 
impliziert eine andere Herangehensweise, eine andere Logik und ein anderes 
Wissenschaftsverständnis als das Gerechtigkeitsdenken. Die Normierungskritik 
stellt sich dem Gerechtigkeitsdenken nicht gegenüber und sagt: Ich mache ande-
re Argumente geltend und bevorzuge deshalb andere Normen. Sie sagt vielmehr: 
Wir müssen über den Preis der Normen nachdenken, die uns aus feministischen 
Gründen richtig erscheinen. Deshalb sagt sie zur Anti-Pornografischen Haltung 
von Catharine MacKinnon oder zur „PorNo-Debatte“ von Alice Schwarzer 
nicht: Ihr habt die falschen Argumente gegen die Pornografie, wir haben bessere. 
Sie sagt: Was für neue Grenzen zieht die Forderung ein, jede Pornografie sei 

                                                             
12 Vgl. dazu auch meine Überlegungen zum Zusammenhang von Kritik und Kollektivität 

bei Audre Lorde in Purtschert 2010. 
13 Butler 2003: 35. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 151 

  

verwerflich, jede pornografische Handlung müsse vom Staat verboten werden?14 
Wie arbeitet eine solche Position beispielsweise jenen Kräften in die Hände, 
welche die Darstellung von queeren und nicht-weißen Sexualitäten als pornogra-
fisch konnotieren und mithilfe von feministischen Argumenten verbieten wollen? 
Genau weil die Normierungskritikerinnen nicht mit normativen Setzungen ar-
gumentieren, sondern diese Setzungen kontinuierlich reflektieren, treiben sie 
zuweilen die Gerechtigkeitsdenkerinnen zur Weißglut: Welche Gesetze können 
denn erlassen werden, wenn es um Pornografie geht? Wie kann die Ausbeutung 
der Darstellerinnen gestoppt, wie der lukrative Handel mit sexistischem Material 
beendet, wie die Verbreitung von gewalttätigen sexistischen Bildern unterbun-
den werden? Der Vorwurf, der darauf folgt, lautet dann: Die Normierungskriti-
kerinnen verlieren sich in endlosen Reflexionen. Ihnen fehlt der Mut zu klaren 
Positionen, sie drücken sich darum, jene Schritte zu machen, welche die Welt 
verändern könnten, sie verschließen sich vor den dringlichen Problemen, indem 
sie sich in intellektuellen Endlosschlaufen verlieren, anstatt neue Gesetze zu 
entwerfen und durchzusetzen oder bessere Weiblichkeits- und Männlichkeits-
konzepte zu ersinnen und zu verbreiten. 

 
 

KRITISCH-SETZENDER VERSUS STRATEGISCH-KRITISCHER 
UMGANG MIT DIFFERENZEN 
 
Dieser Vorwurf ist schlagkräftig und wir müssen uns in der Tat fragen, welchen 
Erkenntnisgewinn die Normierungskritik ermöglicht. Ich schlage vor, diese Fra-
ge am Beispiel des Umgangs mit Differenz zu vergegenwärtigen. Der Begriff der 
Gleichheit stellt, wie ich gezeigt habe, für die Normierungskritikerinnen keinen 
Schlüsselbegriff dar. Anders sieht es mit dem Begriff der Differenz aus. Durch-
sucht man Texte, die im Bereich der postkolonialen, queeren, dekonstruktiven 
und poststrukturalistischen Studien verortet sind, nach dem Differenzbegriff, 
landet man vermutlich sehr viele Treffer. Bildet Differenz also, anders als der 
Gleichheitsbegriff, einen gemeinsamen Nenner der beiden feministischen Ansät-
ze? Die Antwort ist ja und nein. Denn der Differenz-Begriff der Gerechtigkeits-
denkerinnen unterscheidet sich signifikant von jenem der Normierungskritike-
rinnen. Erstere verknüpfen die Kritik an Differenzen mit dem Ziel, neue 
affirmative Setzungen tätigen zu können, letztere verbinden den punktuellen 
strategischen Einsatz von Differenzen mit ihrer permanenten Kritik.  

                                                             
14 Vgl. dazu Butler 2006: 118ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | PATRICIA PURTSCHERT 

Das feministische Gerechtigkeitsdenken versucht, wie ich ausgeführt habe, 
zwischen gesellschaftlich konstruierten, im Namen des Patriarchats instrumenta-
lisierten Differenzen und „positiven“ Differenzen zu unterscheiden. Demnach ist 
z.B. die Behauptung, Frauen seien weniger vernünftig als Männer, als historisch-
soziale Konstruktion zu werten, die im Dienste einer sexistischen Gesellschafts-
ordnung steht, während die Tatsache, dass eine Mehrheit der Frauen zu einem 
bestimmten Zeitpunkt ihres Lebens ein Kind kriegen können, auf eine Ge-
schlechterdifferenz hinweist, die relevant und „wahr“ ist. Die eine Differenz gilt 
es abzulehnen und abzuschaffen, die andere von ihren sexistischen Inhalten zu 
befreien, neu zu definieren und zu stärken. Dieser Versuch einer Trennung zwi-
schen guten und schlechten, falschen und richtigen Differenzen führt innerhalb 
des Gerechtigkeitsdenkens zu ausgedehnten Debatten. Es wäre darum falsch zu 
behaupten, man wäre sich einig über den Inhalt jener Differenzen, die man ab-
schaffen und jenen, die man behalten, affirmativ besetzen, mobilisieren und 
starkmachen wolle. Bezeichnend aber ist, dass eine Trennung zwischen ideologi-
schen Differenzen, die aufgelöst werden sollen, und „authentischen“ Differen-
zen, die wesenhaft zu einem Geschlecht, zu einer Kultur oder zu einer Lebens-
form gehören, und die man aufwerten und bewahren will, gemacht oder 
wenigstens versucht werden soll, ja, dass sie überhaupt gedacht werden kann. 
Dies unterscheidet den epistemischen Rahmen des Gerechtigkeitsdenkens von 
demjenigen der Normierungskritik. Es ist mir wichtig darauf hinzuweisen, dass 
ich diesen Unterschied auf einer grundsätzlichen Ebene ansiedle – es geht mir an 
dieser Stelle nicht um inhaltliche Unterschiede, sondern um eine epistemische 
Differenz. Weil die Normierungskritik davon ausgeht, dass die Gesellschaft 
unhintergehbar machtförmig organisiert ist und dass Differenzen immer auch 
eingesetzt werden, um Machtverhältnisse zu erstellen, zu unterstützen und zu be-
stärken, aber auch um sie anzufechten, werden Differenzen in diesen Analysen 
immer auf ihre strategische Funktion hin gelesen. Die Analyse von Differenzen 
konzentriert sich also primär darauf zu verstehen, wie mit deren Hilfe gesell-
schaftliche Machtverhältnisse hergestellt, stabilisiert oder auch verändert wer-
den. Das beschreibt etwa der Begriff des otherings, der insbesondere im postko-
lonialen Feminismus verwendet wird.15 Demnach werden hegemoniale Subjek-
te – also solche, die sich in einer dominanten, machtvollen Position befinden – 
über den Ausschluss, die Verwerfung, die Spiegelung, die Projektion und andere 
Momente der Instrumentalisierung von Anderen hergestellt. Das othering ist ei-
ne Weise, Andere in den Dienst des Eigenen zu stellen – wobei das Eigene erst 
über diesen Gebrauch und Missbrauch des Anderen zustande kommt. Eine der 

                                                             
15 Der Begriff geht zurück auf Spivak 1985. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 153 

  

ganz wichtigen Erkenntnisse der Normierungskritik besteht somit darin, dass es 
nicht die Bedeutung und das Verhältnis bestehender Differenzen – biologisches 
Geschlecht versus soziales Geschlecht, Männer versus Frauen, Heterosexuelle 
versus Homosexuelle, Einheimische versus Migrierte, Weiße versus Schwarze – 
neu zu bestimmen gilt, sondern dass die Differenzziehung selbst als Effekt von 
Macht verstanden und in Frage gestellt werden muss. Das hat in der Tat zu revo-
lutionären und neuen Ergebnissen geführt: Nicht der Unterschied zwischen 
Schwarz und Weiß wird neu bestimmt, sondern die vielfältigen Praktiken wer-
den sichtbar gemacht, welche Rassendifferenzen herstellen, gesellschaftlich 
durchsetzen und naturalisieren. Nicht das Verhältnis zwischen Frauen und Män-
nern wird neu ausgelotet, sondern ein Bereich zwischen den Geschlechtern auf-
getan, ergründet und besiedelt. Im Zuge dieses Vorgangs werden neue Lebens-
formen erfunden, aber auch bestehende, zuvor marginalisierte Existenzweisen 
anerkannt und sogar zu Schlüsselfiguren feministischer Kritik gemacht: Butches, 
feminine Maskulinitäten, Transmänner, Transfrauen, Intersexuelle. Diese radika-
le Kritik nicht nur an der Art und Weise, wie Differenzen sozial konstruiert wer-
den, sondern auch an der Grenzziehung selbst führt neben der erkenntnistheore-
tischen auch zu einer emotionalen Ablösung vom Differenzdenken – verteidigt 
werden muss nicht mehr die lieb gewonnene lesbische Identität, und auch nicht 
mehr eine gewisse Form der Weiblichkeit, an die man trotz aller Patriarchats-
kritik weiterhin glaubt. Damit stellt sich die Frage, an was oder wen man statt-
dessen affektiv gebunden ist? Wenn wir davon ausgehen, dass die Emotionen, 
die das Gerechtigkeitsdenken anleiten, sich nicht einfach verflüchtigen, sondern 
vermutlich verschieben, wenn also auch den Normierungskritikerinnen bestimm-
te Dinge am Herzen liegen, dann ist die Frage berechtigt und angebracht, was 
denn von ihnen emotional besetzt wird? Ich werde darauf zurückkommen. 

Anders als beim Gerechtigkeitsdenken stehen Differenzen und Alteritäten 
also immer im Visier der Kritik oder sie werden im Namen der Kritik mobili-
siert: Darüber hinaus gibt es keine affirmative Bestimmung und Verwendung 
von Differenzen. Während das feministische Gerechtigkeitsdenken nach zu-
mindest punktuell und kontextuell stabilen Inhalten verlangt, verunmöglicht 
die reflexive und prozessuale Figur der Kritik, welche die feministische Nor-
mierungskritik antreibt, eine solche Festlegung. Ermöglicht es die Figur der 
Lesbe beispielsweise, die Heteronormativität aufzudecken, die sich mit dem 
Begriff „Frau“ verbindet, dann lässt sich die „Lesbe“ wiederum als Figur kriti-
sieren, welche die Zweigeschlechtlichkeit zwar aufweicht, aber nicht aufbricht 
und damit beispielsweise Transgender-Personen nicht sichtbar machen kann. 
Jeder Versuch, einen Begriff in kritischer Absicht festzulegen, läuft der Bewe-
gung zuwider, mit der dieser Denkansatz nicht nur die Gesellschaft, sondern 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | PATRICIA PURTSCHERT 

fortwährend auch die eigene Theorieproduktion konfrontiert. Die Thematisie-
rung von Differenzen bedeutet, wie Sabine Hark schreibt, „auch die eigenen 
analytischen Kategorien sowie die diese fundierenden Vorannahmen kritisch 
in den Blick zu nehmen“16 – und zwar kontinuierlich. 

 
 

HERAUSFORDERUNGEN FÜR DIE NORMIERUNGSKRITIK 
 
Im Unterschied zu den Analysen der frühen 1990er Jahre, in denen die Normie-
rungskritik das Augenmerk vor allem auf gesellschaftlich festgelegte, naturali-
sierte und als unverrückbar geltende Differenzen gelegt hatte – berühmt gewor-
den ist etwa Judith Butlers Begriff der heterosexuellen Matrix –, wendet sie sich 
gegenwärtig verstärkt dem flexiblen Einsatz von Differenzen im neoliberalen 
Kontext zu. Untersucht wird demnach nicht mehr (nur), wie sich ein stabiles he-
gemoniales Verständnis von Geschlecht, Sexualität, nationaler oder ethnischer 
Zugehörigkeit durchsetzt und wie dies zur Negierung und Verwerfung anderer 
Lebensformen führt. Analysiert werden vermehrt neoliberale Logiken, welche 
Geschlechter-, Sexualitäts- und andere Differenzen flexibilisieren, sie (zumin-
dest partiell und situativ) auflösen und in das neoliberale Regime integrieren. Ein 
bedeutsamer Aspekt des neoliberalen Umgangs mit kritischem Wissen ist dem-
nach die Tendenz, sich kritisches Gedankengut anzueignen und die Grenze zwi-
schen hegemonial-dominantem und marginalisiert-kritischem Denken zu unter-
laufen. Feministische Begrifflichkeiten werden in dieser neuen Machtarchi-
tektonik nicht einfach an die Ränder verbannt, sondern integriert und verwertet. 
Aus der Wirtschaft stammende Praktiken wie das Diversity Management, wel-
ches verspricht, die Welt gerechter zu machen und die Gewinne zu steigern, oder 
sogar: die Gewinne zu steigern, indem die Welt gerechter gemacht wird, zwin-
gen feministische und andere kritische Bewegungen dazu, ihr Kritikverständnis 
zu überdenken.17 Wenn der Widerspruch marginalisierter Gruppen nicht mehr 
nur abgewiesen, sondern medienwirksam und imagebefördernd aufgegriffen 
wird, müssen neue Kriterien und neue Strategien entwickelt werden, um proble-
matische Vereinnahmungen von den angestrebten Veränderungen zu unterschei-
den. Unter den gegenwärtigen Bedingungen, so schreibt Katharina Pühl, „wird 
die ursprünglich als Gegen-Wissen formulierte Erfahrung politisch enteignet und 

                                                             
16 Hark 2005: 303. 
17 Vgl. dazu Purtschert 2007. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 155 

  

zu Gestaltungswissen mit anderer Stoßrichtung umformuliert; und dies parado-
xerweise oft genau mit Bezug auf ‚empowerment‘-Strategien“.18 

Die feministisch-queere Kritikerin steht somit nicht mehr nur vor der Aufga-
be, Ausschlüsse sichtbar zu machen und anzufechten, sondern auch davor, die 
eigenen emanzipatorischen Konzepte auf mögliche Verwicklungen und Kompli-
zenschaften mit dem neoliberalen System zu befragen.19 So stehen etwa neue 
Geschlechterpolitiken, wie Pühl schreibt, nicht nur für die Entfaltung neuer Le-
bensformen: „Denn sie folgen zugleich den neu gesetzten sozialstaatlichen 
Steuerungsweisen neoliberaler Regierungs-Rationalitäten, die eine Neudefinition 
des Sozialen unter radikal individualistisch-ökonomischen Vorzeichen mit sich 
bringt“.20 

Auch von postkolonialer Seite wird eine Kritik an die feministische Normie-
rungskritik herangetragen. So merkt Saba Mahmood kritisch an, dass diese stets 
auf die Subversion und Resignifizierung von Normen abziele und somit deren 
Veränderung privilegiere. Die Erfüllung, Bewahrung und Aufrechterhaltung von 
Normen, also die Erstellung stabiler normativer Verhältnisse, werden hingegen 
nicht als Ausdruck von Handlungsfähigkeit oder sogar Widerstand gelesen – ei-
ne epistemische Barriere, welche es dem westlichen Feminismus beispielsweise 
verunmögliche, bestimmte religiöse Praktiken als Ausdruck von Handlungsfä-
higkeit zu deuten.21 Omise’eke Natasha Tinsley wiederum erinnert an die „nega-
tive Geschlechtergleichheit“ der Sklaverei, wo die partielle Negation der Ge-
schlechterdifferenz mit der Entmenschlichung von Sklavinnen und Sklaven ge-
koppelt war. Die Arbeit in den Plantagen, so führt sie aus, „brutalized men and 
women without discrimination – a gender queerness that calls into question the 
facile linkages between gender trouble and liberation“.22 

Die Hinwendung zu ökonomischen Strategien, welche Differenzen nicht nur 
bekämpfen und hierarchisieren, sondern sich diese im Rahmen neoliberaler Um-
gestaltungen strategisch zu eigen machen, und die postkoloniale Kritik an der 
emphatischen Besetzung von Subversion, Verschiebung und Umdeutung von 
Geschlechternormen hat die Normierungskritik verändert. Solange sich diese in 

                                                             
18 Pühl 2003: 65. 
19 Es müsse gefragt werden, schreibt Antke Engel, „inwiefern Kämpfe gegen (Hetero-) 

Normalisierung ihrerseits zur Bestätigung hegemonialer Subjektivierungsweisen, so 
beispielsweise der neoliberalen Individualisierungsform, beitragen.“ (Engel 2002: 
200). 

20 Pühl 2008: 105. 
21 Vgl. Mahmood 2005:17ff.  
22 Tinsley 2008: 209. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | PATRICIA PURTSCHERT 

einer ersten Phase vor allem gegen stabile, hegemoniale, ausschließende Nor-
men richtete, konnte sie mit einem formalen Unterschied operieren: die Hegemo-
nie suchte Stabilität und Schließung, die feministische Kritik konterte mit Dy-
namik, Öffnung und Vervielfachung. Dominanten Logiken von Einschluss und 
Ausschluss, Hegemonie und Verwerfung, Subjektivierung und Othering konnten 
derart Praktiken der Pluralisierung, Destabilisierung, Dezentrierung, Vervielfäl-
tigung und Subversion entgegengesetzt werden. Diese Gegenüberstellung und 
implizite Wertung – stabile, ausschließende, vereinheitlichende und machtförmi-
ge Normbildung als Objekt der Kritik versus dynamische, pluralisierende, sub-
versive und kritische Normzersetzung als kritische Praxis – wird nun zunehmend 
in Frage gestellt. Mit den Erkenntnissen, dass erstens die scheinbar widerständi-
gen Praktiken der Normierungskritik formale Ähnlichkeiten mit neoliberalem 
Denken aufweisen, welches (zumindest auf der Oberfläche) Differenzen zulässt, 
begrüßt und sogar zelebriert, und dass zweitens Handlungsfähigkeit auch in der 
Aufrechterhaltung von Geschlechternormen bestehen kann, weil koloniale und 
andere Formen der Gewalt nicht nur in der Stabilisierung, sondern auch in der 
Aufweichung von Geschlechternormen zum Ausdruck kommen können, wurde 
deutlich, dass der formale Unterschied zwischen einer einheitlichen und stabilen 
Herrschaftslogik und einer pluralisierenden und dynamisierenden feministischen 
Kritik unzureichend ist. Trotz dieser wichtigen Veränderung im Versuch, den 
Zusammenhang zwischen Differenz und Macht zu bestimmen, bleibt jener As-
pekt, den ich als charakteristisch für die Normierungskritik beschrieben habe, re-
levant: Dass diese nämlich nur punktuell, vorläufig oder strategisch – wie etwa 
Gayatri Spivaks „strategischer Essentialismus“23 anzeigt – inhaltliche Bestim-
mungen vornimmt.  

Vielleicht lässt sich der Unterschied zwischen den beiden Perspektiven mit 
dem Gegensatz zwischen einem inhaltlich ausgerichteten statischen und einem 
prozessual orientierten reflexiven Denken in Verbindung bringen. Demnach kann 
sich das Gerechtigkeitsdenken beispielsweise auf das Verfassen eines Kodexes 
von Menschenrechten konzentrieren, welcher aus der Perspektive von Frauen 
geschrieben ist. Es kann auch, wie Nancy Fraser es tut, einen analytischen Rah-
men anbieten, der Gerechtigkeit über die Achsen von Anerkennung und Umver-
teilung (und in jüngerer Zeit auch Repräsentation) zu denken sucht.24 Es kann 

                                                             
23 Vgl. Spivak 1996. 
24 Vgl. Fraser 2001: 54ff. Es gäbe gute Gründe, Fraser als „hybride“ Denkerin einzuord-

nen. In der Tat versucht sie ja, dekonstruktive Ansätze mit einem sozialistischen Fe-
minismus zu verbinden. Was mich dennoch dazu bringt, ihren Ansatz stärker mit dem 
Gerechtigkeitsansatz zu verbinden, ist ihr Vorgehen, d.h. die formale Aufteilung der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 157 

  

weiter, wie Martha Nussbaum es tut, für eine Liste von grundlegenden menschli-
chen Fähigkeiten (capabilities) argumentieren, die erforderlich sind, um ein 
menschenwürdiges Leben zu führen.25 Anders geht, wie ich bereits gezeigt habe, 
die Normierungskritik vor: Listen, Kataloge, Tabellen, festgelegte Analyserah-
men sind ihr Ding nicht. Die strukturellen Bedingungen dieses Ansatzes führen 
dazu, dass Erkenntnisse in der Bewegung des Denkens generiert und damit der 
Akzent auf den Vorgang der kontinuierlichen Reflexion gelegt wird. Vielleicht 
findet sich an dieser Stelle nun auch ein Hinweis auf die „Emotionalität“ der 
Normierungskritik: Am Herzen liegt ihr nicht eine bestimmte Identität oder ein 
theoretisches Raster, das die Welt möglichst umfassend erklärt und ihre Verän-
derungsmöglichkeiten präskriptiv festlegt, sondern vielmehr die Weiterführung 
der Reflexionsbewegung, die ständig jene konstitutive diskursive Öffnung er-
möglichen soll, durch welche noch nicht gedachte, noch nicht gehörte, noch 
nicht anerkannte Aspekte des Seins erscheinen und die aktuellen Verhandlungs-
prozesse auf unabsehbare Weise transformieren können. Es ist diese Bewegung, 
so möchte ich vermuten, der die Normierungskritikerinnen emotional verbunden 
und der sie vielleicht auch verhaftet sind. Gerade hier bestünde indes wiederum 
die Möglichkeit, meine idealtypische Aufteilung in Frage zu stellen und darüber 
nachzudenken, inwiefern die Notwendigkeit der permanenten Kritik und die 
ständige begriffliche Öffnung des Denkens für die Normierungskritik einen 
normativen Status einnimmt. 

 
 

FAZIT 
 
Die Normierungskritik, so wurde gezeigt, orientiert sich nicht in erster Linie an 
einem Zustand, der hergestellt werden soll, also an einer gerechteren Welt, deren 
Prämissen oder wenigstens Umrisse bereits bekannt sind, sondern widmet sich 
einer ausführlichen Kritik der gesellschaftlichen Situation. Dabei geht sie inso-
fern weiter als das Gerechtigkeitsdenken, als sie Vorstellungen von Gerechtig-
keit, von Gleichheit oder Differenz selbst als machtförmige Einsätze untersucht. 
Nicht die Gerechtigkeit stellt den Fluchtpunkt ihrer Analyse dar, ihr bevorzugter 
Angriffspunkt ist vielmehr die Macht. Sie arbeitet sich nicht an der Gleichheit 
ab, die in einem komplexen Wechselspiel zur Differenz gesetzt wird, sondern an 
der Norm als einem weit gefassten Begriff, der verschiedene Prozesse sozialer 

                                                                                                                                  
Gerechtigkeitsproblematik in einen Anerkennungs- und einen Umverteilungsaspekt, 
dem entsprechende soziale Gruppen zugeordnet werden können. 

25 Vgl. Nussbaum 2011.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | PATRICIA PURTSCHERT 

Regulierung, Kontrolle und Anpassung bündelt. Ihre Kritik hat zum Ziel, Pro-
zesse, die entweder gesellschaftlich sanktioniert, der Natur zugeschrieben oder 
ganz und gar unsichtbar gemacht werden, auf Effekte gesellschaftlicher Macht 
zurückzuführen.  

Während der erste von mir analysierte Ansatz versucht, Veränderung über 
Gerechtigkeit zu denken – eine gerechte Verteilung von Ressourcen, ein egalitä-
rer Zugang zu Bildung, die Anerkennung menschlicher Differenzen – hat die 
zweite hier thematisierte Tradition eine skeptische Beziehung zur Präskription 
transformatorischer Prozesse. Weil sie davon ausgeht, dass Machtverhältnisse 
nicht gänzlich abgeschafft werden können, versucht sie Veränderung als Subver-
sion, Unterwanderung und Vervielfältigung bestehender Machtverhältnisse zu 
denken. Damit läuft sie allerdings Gefahr, die spezifischen, vom Gerechtigkeits-
denken mit guten Gründen unterschiedenen Sphären des Rechts, des Sozialen 
oder des Ökonomischen einzuebnen. Das transgressive Moment der Normie-
rungskritik, das darin besteht, über den weit gefassten Begriff der Norm hinaus 
Gemeinsamkeiten der Machtförmigkeit in den unterschiedlichsten gesellschaftli-
chen Sphären auszumachen, droht sich auf problematische Weise zu verkürzen, 
wenn die performative Wiederholung von Normen zur Formel gerinnt, welche 
alle gesellschaftlichen Prozesse erfassen soll. 

Der Vorwurf der Gerechtigkeitsdenkerinnen an die Normierungskritikerin-
nen lautet, dass diese sich in intellektuellen Reflexionen verlieren, anstatt die an-
stehenden Probleme anzupacken, indem sie Gerechtigkeit über die Veränderung 
des Rechts oder die Umverteilung von Ressourcen herstellen. Umgekehrt monie-
ren Normierungskritikerinnen, die Gerechtigkeitsdenkerinnen würden einen pa-
ternalistischen und unreflektierten Ansatz vertreten. Sie sprächen im Namen von 
Anderen, deren Anliegen sie vertreten, ohne sich über die Frage von Repräsenta-
tion Gedanken zu machen. Damit laufen sie Gefahr, von anti-feministischen 
Kräften instrumentalisiert zu werden, so wie das zurzeit mit jenen westlichen 
Feministinnen passiert, die den fremdenfeindlichen Parteien in die Hände spie-
len, indem sie im Namen von unterdrückten Migrantinnen reaktionäre, orienta-
listische und rassistische Positionen vertreten.26 Naivität wird dem Gerechtig-
keitsdenken auch unterstellt, weil es zu wenig darüber nachdenke, inwiefern die 
Inhalte, die es entwickelt und vertritt, in spezifische kulturelle und historische 
Wissenskontexte eingebunden und damit Ausdruck dieser Machtverhältnisse 
sind.  

                                                             
26 Für den deutschen Kontext hat das sehr überzeugend Gabriele Dietze herausgearbei-

tet. Vgl. Dietze 2009. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 159 

  

Somit sind die jeweiligen Stärken und Schwächen der beiden Ansätze eng 
verflochten mit ihren Unterschieden: Insofern der Gerechtigkeitsansatz sich 
nicht scheut, selbst normativ vorzugehen, kann er das Gewicht seiner eigenen 
Setzungen in Anschlag bringen. Er kann Gesetzesentwürfe vorlegen, Gesell-
schaftsmodelle ausarbeiten, norm-setzend in politische Prozesse eingreifen. An-
dererseits ist er durch die Macht und die Grenzen der Normen, die er vertritt, ge-
bunden. Dies im Unterschied zur Normierungskritik, die dadurch, dass sie sich 
nicht gleichermaßen normativ festlegt und stattdessen den Gestus der Kritik ra-
dikalisiert, eine Art neue intellektuelle Freiheit errungen hat. Sie muss weniger 
um inhaltliche Festlegungen ringen und kann bislang unbekannte Denkmöglich-
keiten eröffnen, indem sie zeigt, dass sogar jene Setzungen, die unhintergehbar 
scheinen – der Unterschied zwischen Frauen und Männern oder die Trennung 
zwischen einem biologischen und einem sozio-historischen Geschlecht – als Set-
zungen behandelt werden können. Doch der Vorteil der Normierungskritik, dass 
sie nicht in das Ringen um bessere und gerechtere Normen eintritt, erweist sich 
gleichzeitig als ihre Schwäche: Sie kann die Kraft der Normsetzung nicht nüt-
zen. Ihre Interventionen, die weit reichen, solange sie kritisch sind, wirken vage 
und unpräzise, wenn es darum geht, das menschliche Zusammenleben konkret 
zu organisieren oder auf konkrete Verfahren wie etwa Gesetzesrevisionen Ein-
fluss zu nehmen. 

Ich habe versucht, zwei Denkstile herauszuarbeiten und gegeneinanderzu-
stellen, welche die feministischen Diskussionen der letzten Jahre nachhaltig ge-
prägt und deren Inkompatibilitäten und Antagonismen für zahlreiche und nicht 
selten produktive Konflikte und Missverständnisse gesorgt haben. Wenn meine 
Analyse ansatzweise zutrifft, dann sind Gerechtigkeitsdenken und Normierungs-
kritik zwei unterschiedliche, teilweise gegenläufige feministische Denkstile, die 
nicht nur parallel nebeneinander existieren, sondern sich gegenseitig beeinflusst 
und befördert haben.27 Die Differenzen zwischen beiden, das versuchen die hier 
angestellten Überlegungen deutlich zu machen, können nicht einfach auf falsche 
Schwerpunkte, inhaltliche Ausrichtungen, politische Präferenzen oder spezifi-
sche Erfahrungshintergründe zurückgeführt werden – sie weisen vielmehr auch 
auf einschneidende epistemische Unterschiede hin. 

 
 

                                                             
27 Vgl. dazu etwa die Debatte zwischen Nancy Fraser und Judith Butler zum Zusam-

menhang von Sexualität und Ökonomie (Butler 1998 und Fraser 1998). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 | PATRICIA PURTSCHERT 

LITERATUR 
 
Benhabib, Seyla (1995): Selbst im Kontext, Frankfurt a. M. 
Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frank-

furt a. M.  
Dies. (2003): Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt a. M. 
Dies. (2006): Hass spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt a. M. 
Dies. (1998): Mereley Cultural, in: New Left Review 1/227, S. 33-44. 
Cavarero, Adriana (1990): Die Perspektive der Geschlechterdifferenz, in: Ger-

hard et al., Differenz und Gleichheit, S. 95-111. 
Dietze, Gabriele (2009): Okzidentalismuskritik. Möglichkeiten und Grenzen ei-

ner Forschungsperspektivierung, in: dies. (Hg.), Kritik des Okzidentalismus. 
Transdisziplinäre Beiträge zu (Neo-)Orientalismus und Geschlecht, Biele-
feld, S. 23-54. 

Engel, Antke (2002): Wider die Eindeutigkeit. Sexualität und Geschlecht im Fo-
kus queerer Politik der Repräsentation, Frankfurt a. M. 

Fraser, Nancy (2001): Die halbierte Gerechtigkeit. Schlüsselbegriffe des postin-
dustriellen Sozialstaats, Frankfurt a. M. 

Dies. (1998): Heterosexism, Misrecognition and Capitalism. A Response to Ju-
dith Butler, in: New Left Review 1/228, S. 140-149. 

Gerhard, Ute (1990): Bürgerliches Recht und Patriarchat, in: Gerhard et al., Dif-
ferenz und Gleichheit, S. 188-204. 

Gerhard, Ute et al. (Hg.) (1990): Differenz und Gleichheit. Menschenrechte ha-
ben (k)ein Geschlecht, Frankfurt a. M. 

Gilligan, Carol (1988): Die andere Stimme, München. 
Hark, Sabine (2005): Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des Fe-

minismus, Frankfurt a. M.  
Kerner, Ina (2009): Differenzen und Macht, Frankfurt a. M./New York. 
Krebs, Angelika (Hg.) (2000): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen 

Egalitarismuskritik, Frankfurt a. M. 
Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist 

Subject, Princeton. 
Maihofer, Andrea (1990): Gleichheit nur für Gleiche?, in: Gerhard et al., Diffe-

renz und Gleichheit, S. 361-367. 
Nussbaum, Martha Craven (2011): Creating Capabilities. The Human Develop-

ment Approach, Cambridge, Mass. 
Pühl, Katharina (2003): Geschlechterpolitik im Neoliberalismus, in: Wider-

spruch 44, S. 61-72. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 161 

  

Dies. (2008): Zur Ent-Sicherung von Geschlechterverhältnissen, Wohlfahrtsstaat 
und Sozialpolitik. Gouvernementalität der Entgarantierung und Prekarisie-
rung, in: Patricia Purtschert/Katrin Meyer/Yves Winter (Hg.), Gouvernemen-
talität und Sicherheit. Zeitdiagnostische Beiträge im Anschluss an Foucault, 
Bielefeld, S. 103-126. 

Purtschert, Patricia (2007): Diversity Management: Mehr Gewinn durch weniger 
Diskriminierung? Von der Differenz im Umgang mit Differenzen, in: femina 
politica 16/1, S. 88-96. 

Dies. (2010): Nicht so regiert werden wollen: Zum Verhältnis von Wut und Kri-
tik, in: Birgit Mennel/Stefan Nowotny/Gerald Raunig (Hg.), Kunst der Kri-
tik, Wien, S. 149-159. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): The Rani of Sirmur, in: Francis Barker 
(Hg.), Europe and ist Others. Proceedings of the Essex Conference on the 
Sociology of Literature, July 1984, Band 2, Essex, S. 128-151. 

Dies. (1996): Subaltern Studies. Deconstructing Historiography, in: Donna 
Landry/Gerald MacLean (Hg.), The Spivak Reader, New York/London, 
S. 203-235. 

Tinsley, Omise’eke Natasha (2008): Black Atlantic, Queer Atlantic. Queer 
Imaginings of the Middle Passage, in: GLQ: A Journal of Lesbian and Gay 
Studies 14/2-3, S. 191-215.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141 - am 14.02.2026, 14:14:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

