Gerechtigkeit herstellen oder
gegen Normierung angehen?
Nachdenken Uber zwei feministische Denkstile und

ihre epistemische Differenz’

PATRICIA PURTSCHERT

In diesem Text, der nicht zuletzt eine Art Selbstverstindigung darstellt, geht es
um die Unterscheidung zweier Denkstile, die beide fiir die deutschsprachige fe-
ministische Theorie der letzten Jahrzehnte zentral gewesen sind, die sich aber
nicht problemlos ineinander iibersetzen und auch nicht immer miteinander ins
Gespréch bringen lassen. Im Unterschied zu anderen Analysen dieses Phianomens,
welche Generationenunterschiede, Theoriekonjunkturen, Ubersetzungsprobleme,
Institutionalisierungseffekte oder Identitéitspolitiken ins Zentrum ihrer Deutun-
gen gestellt haben, legt der vorliegende Aufsatz das Gewicht auf einen anderen
Aspekt. Mir geht es um die Herausarbeitung epistemischer Unterschiede zwi-
schen beiden Positionen und den Unvereinbarkeiten, die sich daraus ergeben.
Dabei geht es keineswegs darum zu behaupten, inhaltliche Differenzen wiirden
sich auflésen, wenn sie auf unterschiedliche Denkbedingungen zuriickgefiihrt

*  Dieser Artikel geht auf einen Vortrag zuriick, den ich im November 2010 im Rahmen
der Veranstaltungsreihe ,,Normalisierung und Othering — Debatten um Gleichheit und
Differenz“ am Graduiertenkolleg ,,Geschlechterforschung™ der Universitit Basel
gehalten habe. Mein Dank geht an die Organisatorinnen Monika Gétsch, Eveline Y.
Nay und Andrea Zimmermann sowie an die Mitglieder des Philosophie-Forschungs-
kolloquiums von Michael Hampe und Lutz Wingert an der ETH Ziirich, wo ich diesen
Text ebenfalls zur Diskussion stellen konnte. Fiir hilfreiche Kommentare danke ich
zudem Caroline Arni, Regula Kolar, Marina Lienhard, Urs Lindner, Heike Walz so-

wie den Herausgeberinnen dieses Sammelbandes.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | PATRICIA PURTSCHERT

werden. Mein Interesse besteht vielmehr darin, die Vorstellung aufzubrechen,
wonach sich feministische Subjekte gegeniiberstehen und in zentralen Punkten
uneins sind. Stattdessen mochte ich dariiber nachdenken, inwiefern epistemische
Unterschiede in einen Zusammenhang mit den normativen, ethischen und politi-
schen Differenzen gebracht werden konnen, welche die feministische Diskussion
bis in die Gegenwart hinein préigen.

Im Folgenden gehe ich aus heuristischen Zwecken von zwei distinkten
Herangehensweisen aus, welche die feministische Diskussion priagen, und die
sich an wesentlichen Punkten unterscheiden und gegeniiberstellen lassen. Dabei
konstruiere ich zwei Idealtypen. Die Probleme, die ich mir dabei einhandle, und
die damit zu tun haben, dass die zwei Perspektiven so verschieden, wie sie an
dieser Stelle erscheinen, nicht sind, und dass es zahlreiche hybride Positionen
gibt, lasse ich erst einmal beiseite. Denn ich hoffe, durch die Herausstellung von
zwei Denkstilen etwas begrifflich fassen zu konnen, was sich oftmals bemerkbar
macht als Irritation, Arger, Unverstindnis, unterschiedliche Priorititensetzung,
kontrdre Einschitzung von Dringlichkeiten und umstrittene Bestimmung politi-
scher Einsatzpunkte.

Beginnen will ich mit Gemeinsamkeiten. Beide Herangehensweisen, sowohl
diejenige, die ich behelfsweise als feministisches Gerechtigkeitsdenken bezeich-
ne, wie auch diejenige, die ich feministische Normierungskritik nenne, sind in
Bezug auf die bestehenden Gesellschaftsverhiltnisse kritisch, und beide fordern
deren tiefgreifende Verdnderung. Beiden schwebt, mit anderen Worten, eine
bessere Welt vor Augen. Eine Welt, in der nicht die einen aufgrund ihres Ge-
schlechts (und anderer Zuordnungen) Repression, Diskriminierung und Gewalt
ausgesetzt werden und erschwerten oder gar keinen Zugang zu 6konomischen,
sozialen und kulturellen Ressourcen erhalten, wéhrend den anderen genau diese
materiellen und symbolischen Moglichkeiten bedingungslos zur Verfiigung ste-
hen. Beide feministischen Ansitze untersuchen die Verkniipfung der ungleichen
Verteilung von Macht mit den relevanten gesellschaftlichen Differenzen wie Ge-
schlecht, Herkunft, Sexualitdt und Religion sowie deren konstitutives Zusam-
menspiel. Eine solche Analyse der Machtformigkeit von Gesellschaftsstrukturen
unterscheidet sowohl das feministische Gerechtigkeitsdenken als auch die femi-
nistische Normierungskritik von einem Liberalismus, der behauptet, in einer mo-
dernen Gesellschaft wiirden Einsatz, Wille, Talent und Fleifl dariiber bestimmen,
wer welches Leben fiithren kann, oder — gemil der neoliberalen Umformulierung
dieses Credos — im freien Markt konnten sich alle Menschen durch den engagier-
ten und geschickten Einsatz ihrer jeweiligen Human Resources als erfolgreiche
Unternehmerinnen und Unternehmer profilieren.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 143

FEMINISTISCHES GERECHTIGKEITSDENKEN

Wie nun die Kritik an den ungleichen Gesellschaftsverhiltnissen formuliert und
wie deren Umgestaltung gedacht wird, das unterscheidet die beiden feministi-
schen Traditionen voneinander. Das zeigt sich beispielsweise am Vokabular: Die
einen sprechen von Gleichheit, Gerechtigkeit, Umverteilung, Anerkennung, die
anderen von Normierung, Normalisierung, Hegemonie, othering. Die eine Seite
verwendet Gerechtigkeit als normativen Leitbegriff, der bestehende Ungerech-
tigkeiten sichtbar machen, anprangern und aufheben soll, die andere Seite unter-
sucht Prozesse der Normierung, also die Durchsetzung, Reproduktion und Trans-
formation gesellschaftlicher Macht durch Normen. Daraus ergibt sich beispiels-
weise eine unterschiedliche Bedeutung des Rechts: Fiir die einen gilt es als
wirksames Instrument zur Schaffung gerechterer Verhiltnisse, fiir die anderen ist
es, gerade wegen seiner Verdichtung von Normativitit und Macht, ein bevorzug-
tes Objekt der Kritik.

In einem ersten Schritt werde ich das feministische Gerechtigkeitsdenken ge-
nauer bestimmen und dabei auf die Debatte zuriickgreifen, die unter dem Titel
,,QGleichheit oder Differenz* in die Geschichte des deutschsprachigen Feminis-
mus eingegangen ist. Dieser Ansatz tritt fiir eine gerechtere und insbesondere fiir
eine geschlechtergerechte Gesellschaftsordnung ein. Gleichheit ist dabei ein un-
erldsslicher Begriff, weil die Vision einer gerechteren Gesellschaft die Ver-
gleichbarkeit der Menschen voraussetzt: Sie sollen gleiche Lohne fiir die gleiche
Arbeit, gleiche Zuginge zu Bildung, Beruf und Karriere sowie dieselbe Freiheit
erhalten, ein selbstbestimmtes Leben fithren zu kénnen, und sie sollen von Insti-
tutionen, Staaten und anderen Menschen die gleiche Behandlung erfahren.
Gleichheit ist deskriptiv notig, wenn es darum geht, Ungleichheit zu erkennen,
und sie ist praskriptiv nétig, wenn es darum geht, Gesetze zu erstellen, Regeln
festzulegen und Verhaltensweisen zu koordinieren, die eine gerechte Behand-
lung sicherstellen sollen.

Die Frage, wie Gerechtigkeit mithilfe von Gleichheit erreicht werden kann,
ist allerdings Gegenstand zahlreicher interner Auseinandersetzungen. Ausgangs-
punkt der Uberlegungen zur Gleichheit ist, dass verglichen wird. Dass aber ver-
glichen werden muss, impliziert die Verschiedenheit des zu Vergleichenden.
Oder, in den Worten von Ute Gerhard: ,,Gleichheit muss immer erst gesucht, ge-
fordert und hergestellt werden, und sie setzt voraus, dass das zu Vergleichende

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | PATRICIA PURTSCHERT

an sich verschieden ist. Denn véllige Gleichheit bedeutet Identitit.“' Wenn
Gleichheit aber hergestellt werden muss, stellt sich die Frage, wer dies tut und
auf Kosten welcher Differenzen dies getan wird: Welche Unterschiede werden
zurlickgestuft, {ibergangen oder hierarchisiert? Wenn die Vergleichbarkeit einen
abstrakten Mafstab voraussetzt, der es ermoglicht, zwei konkrete Dinge mitei-
nander in Bezug zu setzen, dann fragt das feministische Gerechtigkeitsdenken
kritisch, was als tertium comparationis verwendet wird: Welche Lebensweise,
welche Erfahrungen und welche Bediirfnisse werden ins Zentrum gertickt und
gelten als Leitfaden fiir ein gutes menschliches Leben, fiir eine gelungene politi-
sche Partizipation, fiir eine erfolgreiche Berufstitigkeit? Zahlreiche feministi-
sche Analysen haben gezeigt, dass ,,der Mensch®, ,,der Biirger* oder ,,der Kon-
sument® keineswegs ein neutrales Drittes ist, sondern ein Malistab, der am
Modell des Mannes entwickelt wurde.

Weiter muss geklart werden, wann der Versuch einer Angleichung der Men-
schen an Grenzen stofit und diesen Gewalt antut. Wann schlédgt, mit anderen
Worten, der Versuch, gleiche Bedingungen fiir gleiche Menschen herzustellen,
in den Zwang um, sich einer vorgegebenen Norm angleichen zu miissen? Wie
konnen unterschiedliche Lebensweisen gleichberechtigt nebeneinander bestehen
ohne gleichgemacht zu werden? Wo kippt das Recht auf gleiche Behandlung in
einen Zwang zur Gleichmacherei und Assimilation um? Wo beginnt das Recht
auf Ungleichheit, auf Differenz, auf Alteritéit, das Recht darauf, anders sein zu
konnen und deshalb andere Rechte in Anspruch nehmen zu diirfen? Wann soll
das Recht den Anspruch auf Differenz sicherstellen, anstatt eine ungerechte An-
gleichung dessen zu erzwingen, was anders ist? Gibt es somit neben einem Recht
auf Gleichheit ein Recht auf Differenz?

Aus dieser Problematik kénnen zwei Positionen abgeleitet werden: Entweder
man tritt fiir ein revidiertes {ibergeordnetes Recht ein, wie das etwa die Vertrete-
rinnen und Vertreter einer Menschenrechtsordnung behaupten, ein Recht also,
das fiir alle giiltig sein soll, und unter dem dann einzelne Differenzierungen er-
folgen koénnen. Oder man plédiert fiir eine geschlechtergetrennte Rechtssphére.
Im ersten Fall soll das Verhiltnis von Gleichheit und Differenz unter Bezug-
nahme auf die relevanten Geschlechterunterschiede neu ausgelotet werden. In-
dem die rechtliche Meta-Norm dessen, was als tertium comparationis gilt, sicht-
bar und anfechtbar gemacht wird, zielt diese feministische Intervention auf die
Verdnderung des gesamten Systems. Diese Vertreterinnen des Gleichheitsansat-

1 Gerhard 1990: 192. Daraus erklart sich auch, dass an dieser Stelle das Verhiltnis von
Gleichheit und Differenz verhandelt wird und nicht das in der Philosophiegeschichte

bekanntere Begriffspaar ,,Identitét* und ,,Differenz®.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 145

zes fordern die Herstellung neuer universaler Grundlagen des Menschlichen, die
den feministischen Idealen gerecht werden.” Das konnte bedeuten, dass ein Kon-
zept des Menschen entwickelt und zur allgemein verbindlichen Norm gemacht
wird, welches die Care-Arbeiten nicht auf weibliche, unbezahlte oder unterbe-
zahlte, prekarisierte und oftmals migrantische Krifte auslagert, sondern diese
Tétigkeiten in die eigene Lebenspraxis integrieren kann.

Eine andere Herangehensweise besteht darin, die Logik des vermittelnden
Dritten, und somit die Verwendung von einer und nur einer privilegierten Norm,
grundsétzlich in Frage zu stellen. Andrea Maihofer gibt zu bedenken,

,,dass es berechtigte Griinde gibt, dieser Logik des Einen selbst zu misstrauen. Denn die
monistische Logik (herkdmmlich formulierter) universaler Maf3stidbe hat zur Konsequenz,
dass es entweder eine Menschenwiirde, eine Rationalitdt, eine Moralitdt oder keine gibt.
Das aber zwingt zur Hierarchisierung menschlicher Verschiedenheiten und ist mit einer
strukturellen Unfahigkeit verbunden, menschliche Andersartigkeiten in ihrer jeweiligen

Wahrheit nebeneinander bestehen zu lassen.
Adriana Cavarero verdeutlicht dieses Problem am Beispiel der Mutterschaft:

,Das Recht der Arbeitnehmerinnen auf Mutterschaftsurlaub wird in den modernen Ge-
setzgebungen mit dem Wortschatz der Krankheit formuliert. Die Gesetzgebung richtet
sich nach den Ménnern, die keine Schwangerschaft erleben kénnen, wohl aber physiologi-

sche Verinderungen, die eben Krankheiten sind.*

Mit anderen Worten: Frauen werden zwar wie Mianner von der Arbeit freige-
stellt, wenn sie wegen ihrer korperlichen Verfassung nicht arbeiten konnen. In-
sofern werden sie ,gleich® wie die Ménner behandelt. Weil aber der Mann so-
wohl dasjenige, was mit der Frau verglichen wird, als auch das tertium compa-
rationis ist, gelten alle physischen Prozesse, die jemanden von der Arbeit
fernhalten, als Krankheiten. Das mag fiir den Mann zutreffend sein, bei der Frau
wird dadurch aber eine ganze Reihe elementarer und existenzieller Phinomene

2 Vgl. etwa Seyla Benhabibs Projekt eines ,,interaktiven Universalismus*: ,,Einem Uni-
versalismus dieser Art wire es um das tatsdchliche Zusammenspiel menschlicher
Handlungen zu tun, nicht nur um das Aufstellen allgemeingiiltiger Regeln; er wire
sich der Geschlechterdifferenz bewusst, nicht ,geschlechtsblind‘, und er wére kontext-
sensibel statt situationsindifferent. (Vgl. Benhabib 1995: 10).

3 Maihofer 1990: 359. [Herv. i. O.].

Cavarero 1990: 105.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | PATRICIA PURTSCHERT

unter Krankheit verbucht, die damit nichts zu tun haben: Menstruation, Schwan-
gerschaft, Geburt, Wochenbett oder Stillen. Cavarero fordert deshalb eine
,,Bisexualisierung des Rechts*®
Rechtssphiren fiir Frauen und Minner, um die problematische Verschrankung

, also die Einfithrung zweier unterschiedlicher

von Differenz und Gleichheit (zumindest in Bezug auf das Geschlecht) auszuhe-
beln.’ Diese Sichtweise wirft allerdings einige Probleme auf. Zum einen bleibt
die kritisierte ,,Logik des Einen* auch dann im Spiel, wenn geschlechtsspezifi-
sche Rechtssysteme geschaffen werden. Die Kritik an der Abstrahierung von
partikuldiren Kontexten und damit einhergehend an der Universalisierung be-
stimmter, privilegierter Erfahrungen ldsst sich nicht nur auf den androzentri-
schen Aspekt des Menschlichen anwenden, sondern ebenso auf seinen implizit
eurozentrischen oder heteronormativen Gehalt. Die Machtkritik wird somit in
einer geschlechtsspezifischen Rechtsordnung nicht hinféllig, sondern verschiebt
sich entlang der Geschlechterachse. Neu miisste gefragt werden, inwiefern die
Erstellung eines weiblichen bzw. médnnlichen Mafistabes Differenzen unter Frau-
en und wunter Ménnern negiert. Aus einer intersektionalen Perspektive ist die
Vorstellung eines geschlechtsspezifischen Rechts zudem fragwiirdig, weil dieses
die Geschlechterdifferenz gegeniiber anderen machtformigen Unterschieden pri-
vilegieren wiirde.” Und aus einer queeren Perspektive lisst sich einwenden, dass
die Zweigeschlechtlichkeit durch eine solche Rechtsordnung erneut festge-
schrieben wiirde und damit auch der Zwang, sich dem einen oder andern Ge-
schlecht zuzuordnen.

Die feministische Diskussion um Differenz und Gleichheit, die im deutsch-
sprachigen Raum insbesondere um 1990 zentral war, zeigt die Reichweite und
die Problematik des feministischen Gerechtigkeitsansatzes auf. Wenn Gerech-
tigkeit ein zentraler Begriff der feministischen Arbeit ist, wenn Gerechtigkeit
iiber Gleichheit hergestellt wird — und hier klammere ich die anti-egalitaristi-
schen Positionen aus, die eine Entkoppelung der Gerechtigkeit von der Gleich-
heit einfordern —* wenn Gleichheit auf Vergleichbarkeit und diese wiederum
notwendigerweise auf dem Einsatz eines Maf3stabs griindet, dann ist dieser ein
wichtiges Mittel im Kampf um Gerechtigkeit. Zugleich stellt dieser Mafstab

5 Cavarero 1990: 108.

6 Sie geht von einem ,,irreduziblen Anderssein® der beiden Geschlechter aus: ,Jedes
Geschlecht ist der Ort einer autonomen Subjektivitdt, die das andere Geschlecht weder
von sich aus misst noch definiert, sondern ihm als ein Verschiedenes begegnet, dessen
konstitutives Anderssein sie zur Kenntnis nimmt und akzeptiert.” (Ebd. 102).

7 Vgl. dazu Kerner: 2009.

8 Z.B. der Ansatz von Angelika Krebs, vgl. Krebs 2000.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 147

aber einen Gegenstand der Kritik dar, weil er selbst aufgrund politischer Kampfe
festgelegt wird und Abbild dieser Kdmpfe ist. Auch muss das Verhéltnis von
Gleichheit und Differenz so ausgestaltet werden, dass der Verschiedenheit der
Menschen Rechnung getragen und ihr Recht auf Differenz gewihrleistet wird.

Bei der Verhiltnisbestimmung von Differenz und Gleichheit kommen schlief3-
lich auch zeitliche Achsen ins Spiel: So zeigt die beriihmte Studie von Carol
Gilligan, dass Frauen nicht weniger moralisch handeln, sondern andere Kriterien
in Anschlag bringen, indem sie sich, in Gilligans Begrifflichkeit, an einer Fiir-
sorge- und nicht an einer Gerechtigkeitsethik orientieren.” Eine solche Analyse
kann hilfreich sein, um die androzentrische Ausrichtung von Forschung und Ge-
sellschaft offenzulegen und Ansidtze denkbar zu machen, welche die Entschei-
dungen von Frauen nicht als deviant oder irrational erscheinen lassen, sondern
eine ihnen eigene Rationalitdt ausarbeiten. Offen bleibt dabei (neben dem oben
erwihnten Problem, dass ein solches Vorgehen Geschlecht als privilegierte Dif-
ferenz behandelt und ein komplementires und dichotomes Geschlechtermodell
reproduziert), ob eine solche Analyse zum Schluss fiithren soll, dass zwei ge-
schlechtsspezifische Moralverstidndnisse nebeneinander bestehen bleiben oder ob
sie nicht gerade zum Anlass genommen werden, eine solche Aufgabenteilung zu
problematisieren und anzufechten. Mit anderen Worten kann die Beschéftigung
mit Differenz auch zur Einsicht fithren, dass (mehr) Gleichheit angestrebt wer-
den soll. Einen solchen Vorschlag umreifit Seyla Benhabib, wenn sie im An-
schluss an Gilligan bemerkt:

,»Nur wenn wir verstehen konnen, warum diese Stimme in der Moraltheorie derart margi-
nalisiert wurde und wie die vorherrschenden Ideale moralischer Autonomie in unserer
Kultur sowie die nach wie vor privilegierte Definition des moralischen Bereichs die
Stimme der Frauen weiterhin zum Schweigen bringen, haben wir die Moglichkeit, zu ei-
ner ganzheitlicheren Sicht von uns selbst und unseren Mitmenschen als ,verallgemeinerten

. 10
Anderen‘ wie auch als konkreten anderen zu gelangen.*

Die Diskussion um ,,Gleichheit oder Differenz*, das machen diese Uberlegungen
deutlich, verweisen auf die dilemmatische Verschrankung beider Begriffe, der
aus der Binnensicht kaum zu entflichen ist. Vielmehr muss durchgespielt wer-
den, wie sie sich relational aufeinander beziehen und in welchem Verhéiltnis sie
zu Prozessen gesellschaftlicher Transformation, Angleichung und Ausdifferen-
zierung stehen. An dieser Stelle wird deutlich, dass mein Versuch, das Gerech-

9 Vgl Gilligan 1988.
10 Benhabib 1995: 191.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | PATRICIA PURTSCHERT

tigkeitsdenken von der Normierungskritik zu trennen, an Grenzen stoft. Auch
wenn die Notwendigkeit permanenter (Selbst-)Kritik von den Gerechtigkeits-
denkerinnen weniger stark gewichtet wird als von den Normierungskritikerin-
nen, steht die unabschliefSbare Diskussion dariiber, wie Gleichheit und Differenz
zu bestimmen und aufeinander zu beziehen seien, de facto ebenfalls eine solche
offene Denkbewegung dar.

FEMINISTISCHE NORMIERUNGSKRITIK

Que(e)r zur Debatte um ,,Differenz oder Gleichheit“ kommt zu Beginn der
1990er Jahre eine Diskussion auf, welche die Pramissen feministischen Denkens
radikal verschoben, in Bewegung gebracht und irritiert hat. Der Tatsache, dass
die vorherrschende Gesellschaftsordnung ungerecht ist, ndhert sich dieser neue
Zugang, den ich im Folgenden als feministische Normierungskritik bezeichne,
auf ganz andere Weise. Nicht mogliche, bessere Normen bilden den Horizont ih-
rer Anstrengung — also die Frage: Was ist Gerechtigkeit, welches Recht, welche
gesellschaftlichen Regelungen, welche Normen ermdglichen (mehr) Gerechtig-
keit? Sie zeichnet sich vielmehr durch ihr radikal kritisches Verhéltnis zu Nor-
men und den Prozessen der Normsetzung und -durchsetzung aus. Das Kernge-
schift der feministischen Normierungskritik besteht deshalb nicht darin,
normativ setzend tdtig zu sein, sondern jegliche Form der Normierung zu pro-
blematisieren. Dabei verschieben sich die Gewichte der Analyse: Das feministi-
sche Gerechtigkeitsdenken versucht eine Gesellschaft, die von Herrschaftsver-
héltnissen durchdrungen ist, gerechter, vielleicht sogar gerecht zu machen. Die
feministische Normierungskritik fokussiert ihre Analysen darauf, dass die Ge-
sellschaft grundlegend machtformig ausgestaltet ist, und dass es kein Jenseits
dieser Macht gibt. Thr Verhéltnis zum Normativen ist nicht primér instrumentell,
sondern kritisch. Indem sie das Normative zum Einsatzpunkt ihrer Machtkritik
macht, gerdt auch jeder eigene Versuch, eine Unterscheidung zwischen guten
und schlechten, gerechten oder ungerechten Normen zu treffen, unweigerlich in
die Schlaufe der (Selbst-)Kritik.

Der Begriff der Gleichheit verschwindet dabei fast génzlich. Fiir das Gerech-
tigkeitsdenken ist der Gleichheitsbegriff, wie ich ausgefiihrt habe, von der Am-
bivalenz zwischen Egalisierung und Assimilierung geprigt, zwischen einer
wiinschbaren Form der Angleichung, welche eine gerechtere Verteilung von
Macht impliziert, und einer problematischen Form der Angleichung, welche das
Differente der vorherrschenden Norm anpasst. Fiir die feministische Normie-
rungskritik hingegen ist Gleichheit kein zentraler Begriff. Was Menschen ver-

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 149

gleichbar macht, ist nicht ihr menschliches Wesen oder spezifisch menschliche
Eigenschaften wie Sprache oder Vernunft, sondern dass sie gesellschaftlichen
Regulierungssystemen unterworfen sind. Subjekte werden, wie der franzosische
Begriff ,,le sujet* anzeigt, von Normen sowohl unterworfen als auch befdhigt.
Gesellschaftliche Konventionen, Gesetze, sprachliche Grammatiken, soziale
Codes und kulturelle Verhaltensregeln sind komplexe und umkédmpfte Normge-
bilde, in denen sich Unterwerfung und Erméchtigung verschrinken; in der
Durchsetzung sozialer Normen verkniipft sich Herrschaft untrennbar mit Hand-
lungsféhigkeit und damit auch mit der Moglichkeit, Machtverhiltnisse zu kriti-
sieren oder anzufechten. Judith Butler schreibt dazu: ,,Subjektivation besteht
eben in dieser grundlegenden Abhéngigkeit von einem Diskurs, den wir uns
nicht ausgesucht haben, der jedoch paradoxerweise erst unsere Handlungsfihig-
keit ermdglicht und erhilt.'' Die Spannung zwischen Ermichtigung und Unter-
werfung wird, mit anderen Worten, hier nicht mit dem (eher positiv konnotier-
ten) Begriff der Gleichheit verbunden, sondern mit dem (eher negativ besetzten)
Begriff der Norm.

Das aber ist eine folgenschwere Verschiebung. Vielleicht ldsst sie sich am
ehesten dadurch charakterisieren, dass sie eine gewisse epistemische Distanz
zwischen dem Subjekt und der Norm auflost. Die feministische Kritikerin steht
nicht mehr vor verschiedenen Normensystemen, die sie vergleichen und gegen-
einander abwigen kann. Zwar wiirden auch die Vertreterinnen des Gerechtig-
keitsdenkens sagen, dass Normen den Subjekten nicht duBerlich sind, dass Ge-
setze oder soziale Normen die Menschen ganz direkt, im Alltag und in ihrem
Selbstverstindnis betreffen. Dennoch gehen die Gerechtigkeitsdenkerinnen von
einer gewissen Exterioritdt der Norm aus, und damit von einer Distanznahme,
die es ermoglicht, sich zur Norm in ein Verhéltnis zu setzen. Diese epistemisch
relevante Distanz bricht ein, wenn Sprach- und Handlungsfahigkeit direkt an die
Macht von Normen und an den Prozess der Normierung gebunden werden. Da-
mit stellt sich eine gewisse Unentschiedenheit in Bezug auf die Validierung von
Normen ein, oder anders gesagt: Die konstitutive Unmoglichkeit, Normen zu
kritisieren, ohne Normen zu mobilisieren, fiihrt zu einem kritischen Riickkoppe-
lungseffekt. Wenn die Normen, die meine Kritik ermdglichen, mir nicht génzlich
zuginglich sind, und zwar gerade darum, weil sie die Bedingung meiner Kritik-
fahigkeit darstellen, dann bin ich durch meine kritische Haltung zum Prozess der
Normierung gezwungen, auch zu denjenigen Normen in ein kritisches Verhiltnis
zu treten, die meine Kritik begriinden und zwar auch dann (und das ist entschei-
dend), wenn mir diese Normen nicht bewusst und zugénglich sind. Die Normie-

11 Butler 2001: 8.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | PATRICIA PURTSCHERT

rungskritik impliziert somit, dass Wissen und Nicht-Wissen in der Selbstkritik
konstitutiv gekoppelt werden. Das Wissen tiber die existenzielle Bedeutung von
Normen ist als Meta-Wissen bekannt, impliziert aber das Wissen um die zumin-
dest partielle Ignoranz gegeniiber den konkreten Normen, die dem eigenen Den-
ken zugrunde liegen. Aus der Forderung, alle Normen in ihrer Machtformigkeit
kritisch zu betrachten, erwéchst darum die Notwendigkeit, das eigene Selbstver-
standnis permanent der Kritik zuginglich zu machen. Diese fortwiahrende Trans-
formation der Kritik wird durch zwei Aspekte ermoglicht: durch die zeitliche
Struktur der Normierung sowie das Faktum der Alteritct."* Erstens wird die Ver-
dnderbarkeit von Normen durch ihre Instabilitdt und Nicht-Identitdt begriindet,
die auf ihre Iterabilitit, auf die Notwendigkeit ihrer stindigen Wiederholung, zu-
riickgeht. Der zweite Punkt weist darauf hin, dass Normen die Begegnung mit
Anderen zwar ermoglichen, dass jene aber nicht mit diesen zusammenfallen, wie
Butler festhélt: ,,Manchmal geraten Normen, die die Anerkennung regeln, durch
die Nichtanerkennbarkeit [der oder] des Anderen in die Krise.“"
Momente der Krise, in der die Normierung der anderen und die Erfahrung ihrer
Alteritdt auseinanderklaffen, welche die Machtformigkeit sichtbar und die
(Selbst-)Kritik moglich machen.

Anstatt bestimmte Normen affirmativ zu vertreten, konzentriert sich die fe-

Es sind solche

ministische Normierungskritik mithin darauf, die problematischen Effekte von
Normen aufzuzeigen und durch deren subversive Aneignung andere Handlungs-
spielrdume zu er6ffnen. Sie thematisiert, was durch den Einsatz von Normen
privilegiert, denkbar, intelligibel oder sichtbar gemacht und was zum Ver-
schwinden gebracht und verworfen wird. Es geht im weitesten Sinn um die onfo-
logisierende Kraft von Normen und um die daraus folgenden ethischen Konse-
quenzen — und zwar auch von jenen Normen, die als feministisch gelten. Das
impliziert eine andere Herangehensweise, eine andere Logik und ein anderes
Wissenschaftsverstindnis als das Gerechtigkeitsdenken. Die Normierungskritik
stellt sich dem Gerechtigkeitsdenken nicht gegeniiber und sagt: Ich mache ande-
re Argumente geltend und bevorzuge deshalb andere Normen. Sie sagt vielmehr:
Wir miissen iiber den Preis der Normen nachdenken, die uns aus feministischen
Griinden richtig erscheinen. Deshalb sagt sie zur Anti-Pornografischen Haltung
von Catharine MacKinnon oder zur ,,PorNo-Debatte® von Alice Schwarzer
nicht: Thr habt die falschen Argumente gegen die Pornografie, wir haben bessere.
Sie sagt: Was fiir neue Grenzen zieht die Forderung ein, jede Pornografie sei

12 Vgl. dazu auch meine Uberlegungen zum Zusammenhang von Kritik und Kollektivitit
bei Audre Lorde in Purtschert 2010.
13 Butler 2003: 35.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 151

verwerflich, jede pornografische Handlung miisse vom Staat verboten werden?'*
Wie arbeitet eine solche Position beispielsweise jenen Kriften in die Hénde,
welche die Darstellung von gueeren und nicht-weifien Sexualititen als pornogra-
fisch konnotieren und mithilfe von feministischen Argumenten verbieten wollen?
Genau weil die Normierungskritikerinnen nicht mit normativen Setzungen ar-
gumentieren, sondern diese Setzungen kontinuierlich reflektieren, treiben sie
zuweilen die Gerechtigkeitsdenkerinnen zur Weiliglut: Welche Gesetze konnen
denn erlassen werden, wenn es um Pornografie geht? Wie kann die Ausbeutung
der Darstellerinnen gestoppt, wie der lukrative Handel mit sexistischem Material
beendet, wie die Verbreitung von gewalttétigen sexistischen Bildern unterbun-
den werden? Der Vorwurf, der darauf folgt, lautet dann: Die Normierungskriti-
kerinnen verlieren sich in endlosen Reflexionen. IThnen fehlt der Mut zu klaren
Positionen, sie driicken sich darum, jene Schritte zu machen, welche die Welt
verandern konnten, sie verschlieBen sich vor den dringlichen Problemen, indem
sie sich in intellektuellen Endlosschlaufen verlieren, anstatt neue Gesetze zu
entwerfen und durchzusetzen oder bessere Weiblichkeits- und Ménnlichkeits-
konzepte zu ersinnen und zu verbreiten.

KRITISCH-SETZENDER VERSUS STRATEGISCH-KRITISCHER
UMGANG MIT DIFFERENZEN

Dieser Vorwurf ist schlagkraftig und wir miissen uns in der Tat fragen, welchen
Erkenntnisgewinn die Normierungskritik ermoglicht. Ich schlage vor, diese Fra-
ge am Beispiel des Umgangs mit Differenz zu vergegenwirtigen. Der Begriff der
Gleichheit stellt, wie ich gezeigt habe, fiir die Normierungskritikerinnen keinen
Schliisselbegriff dar. Anders sieht es mit dem Begriff der Differenz aus. Durch-
sucht man Texte, die im Bereich der postkolonialen, queeren, dekonstruktiven
und poststrukturalistischen Studien verortet sind, nach dem Differenzbegriff,
landet man vermutlich sehr viele Treffer. Bildet Differenz also, anders als der
Gleichheitsbegriff, einen gemeinsamen Nenner der beiden feministischen Ansit-
ze? Die Antwort ist ja und nein. Denn der Differenz-Begriff der Gerechtigkeits-
denkerinnen unterscheidet sich signifikant von jenem der Normierungskritike-
rinnen. Erstere verkniipfen die Kritik an Differenzen mit dem Ziel, neue
affirmative Setzungen tdtigen zu konnen, letztere verbinden den punktuellen
strategischen Einsatz von Differenzen mit ihrer permanenten Kritik.

14 Vgl. dazu Butler 2006: 118ff.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | PATRICIA PURTSCHERT

Das feministische Gerechtigkeitsdenken versucht, wie ich ausgefiihrt habe,
zwischen gesellschaftlich konstruierten, im Namen des Patriarchats instrumenta-
lisierten Differenzen und ,,positiven® Differenzen zu unterscheiden. Demnach ist
z.B. die Behauptung, Frauen seien weniger verniinftig als Ménner, als historisch-
soziale Konstruktion zu werten, die im Dienste einer sexistischen Gesellschafts-
ordnung steht, wihrend die Tatsache, dass eine Mehrheit der Frauen zu einem
bestimmten Zeitpunkt ihres Lebens ein Kind kriegen konnen, auf eine Ge-
schlechterdifferenz hinweist, die relevant und ,,wahr* ist. Die eine Differenz gilt
es abzulehnen und abzuschaffen, die andere von ihren sexistischen Inhalten zu
befreien, neu zu definieren und zu stirken. Dieser Versuch einer Trennung zwi-
schen guten und schlechten, falschen und richtigen Differenzen fiihrt innerhalb
des Gerechtigkeitsdenkens zu ausgedehnten Debatten. Es wire darum falsch zu
behaupten, man wire sich einig tiber den Inhalt jener Differenzen, die man ab-
schaffen und jenen, die man behalten, affirmativ besetzen, mobilisieren und
starkmachen wolle. Bezeichnend aber ist, dass eine Trennung zwischen ideologi-
schen Differenzen, die aufgelost werden sollen, und ,,authentischen* Differen-
zen, die wesenhaft zu einem Geschlecht, zu einer Kultur oder zu einer Lebens-
form gehoren, und die man aufwerten und bewahren will, gemacht oder
wenigstens versucht werden soll, ja, dass sie {iberhaupt gedacht werden kann.
Dies unterscheidet den epistemischen Rahmen des Gerechtigkeitsdenkens von
demjenigen der Normierungskritik. Es ist mir wichtig darauf hinzuweisen, dass
ich diesen Unterschied auf einer grundsitzlichen Ebene ansiedle — es geht mir an
dieser Stelle nicht um inhaltliche Unterschiede, sondern um eine epistemische
Differenz. Weil die Normierungskritik davon ausgeht, dass die Gesellschaft
unhintergehbar machtférmig organisiert ist und dass Differenzen immer auch
eingesetzt werden, um Machtverhiltnisse zu erstellen, zu unterstiitzen und zu be-
stirken, aber auch um sie anzufechten, werden Differenzen in diesen Analysen
immer auf ihre strategische Funktion hin gelesen. Die Analyse von Differenzen
konzentriert sich also primdr darauf zu verstehen, wie mit deren Hilfe gesell-
schaftliche Machtverhiltnisse hergestellt, stabilisiert oder auch verdndert wer-
den. Das beschreibt etwa der Begriff des otherings, der insbesondere im postko-
lonialen Feminismus verwendet wird." Demnach werden hegemoniale Subjek-
te — also solche, die sich in einer dominanten, machtvollen Position befinden —
iiber den Ausschluss, die Verwerfung, die Spiegelung, die Projektion und andere
Momente der Instrumentalisierung von Anderen hergestellt. Das othering ist ei-
ne Weise, Andere in den Dienst des Eigenen zu stellen — wobei das Eigene erst
tiber diesen Gebrauch und Missbrauch des Anderen zustande kommt. Eine der

15 Der Begriff geht zuriick auf Spivak 1985.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 153

ganz wichtigen Erkenntnisse der Normierungskritik besteht somit darin, dass es
nicht die Bedeutung und das Verhiltnis bestehender Differenzen — biologisches
Geschlecht versus soziales Geschlecht, Mianner versus Frauen, Heterosexuelle
versus Homosexuelle, Einheimische versus Migrierte, Weille versus Schwarze —
neu zu bestimmen gilt, sondern dass die Differenzziehung selbst als Effekt von
Macht verstanden und in Frage gestellt werden muss. Das hat in der Tat zu revo-
lutiondren und neuen Ergebnissen gefiihrt: Nicht der Unterschied zwischen
Schwarz und Weifl wird neu bestimmt, sondern die vielfiltigen Praktiken wer-
den sichtbar gemacht, welche Rassendifferenzen herstellen, gesellschaftlich
durchsetzen und naturalisieren. Nicht das Verhéltnis zwischen Frauen und Mén-
nern wird neu ausgelotet, sondern ein Bereich zwischen den Geschlechtern auf-
getan, ergriindet und besiedelt. Im Zuge dieses Vorgangs werden neue Lebens-
formen erfunden, aber auch bestehende, zuvor marginalisierte Existenzweisen
anerkannt und sogar zu Schliisselfiguren feministischer Kritik gemacht: Butches,
feminine Maskulinititen, Transminner, Transfrauen, Intersexuelle. Diese radika-
le Kritik nicht nur an der Art und Weise, wie Differenzen sozial konstruiert wer-
den, sondern auch an der Grenzziehung selbst fiihrt neben der erkenntnistheore-
tischen auch zu einer emotionalen Ablésung vom Differenzdenken — verteidigt
werden muss nicht mehr die lieb gewonnene lesbische Identitét, und auch nicht
mehr eine gewisse Form der Weiblichkeit, an die man trotz aller Patriarchats-
kritik weiterhin glaubt. Damit stellt sich die Frage, an was oder wen man statt-
dessen affektiv gebunden ist? Wenn wir davon ausgehen, dass die Emotionen,
die das Gerechtigkeitsdenken anleiten, sich nicht einfach verfliichtigen, sondern
vermutlich verschieben, wenn also auch den Normierungskritikerinnen bestimm-
te Dinge am Herzen liegen, dann ist die Frage berechtigt und angebracht, was
denn von ihnen emotional besetzt wird? Ich werde darauf zuriickkommen.
Anders als beim Gerechtigkeitsdenken stehen Differenzen und Alteritdten
also immer im Visier der Kritik oder sie werden im Namen der Kritik mobili-
siert: Dariiber hinaus gibt es keine affirmative Bestimmung und Verwendung
von Differenzen. Wihrend das feministische Gerechtigkeitsdenken nach zu-
mindest punktuell und kontextuell stabilen Inhalten verlangt, verunmoglicht
die reflexive und prozessuale Figur der Kritik, welche die feministische Nor-
mierungskritik antreibt, eine solche Festlegung. Ermoglicht es die Figur der
Lesbe beispielsweise, die Heteronormativitdt aufzudecken, die sich mit dem
Begriff ,,Frau“ verbindet, dann lésst sich die ,,Lesbe* wiederum als Figur kriti-
sieren, welche die Zweigeschlechtlichkeit zwar aufweicht, aber nicht aufbricht
und damit beispielsweise Transgender-Personen nicht sichtbar machen kann.
Jeder Versuch, einen Begriff in kritischer Absicht festzulegen, lduft der Bewe-
gung zuwider, mit der dieser Denkansatz nicht nur die Gesellschaft, sondern

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | PATRICIA PURTSCHERT

fortwéhrend auch die eigene Theorieproduktion konfrontiert. Die Thematisie-
rung von Differenzen bedeutet, wie Sabine Hark schreibt, ,,auch die eigenen
analytischen Kategorien sowie die diese fundierenden Vorannahmen kritisch

«l6

in den Blick zu nehmen® " — und zwar kontinuierlich.

HERAUSFORDERUNGEN FUR DIE NORMIERUNGSKRITIK

Im Unterschied zu den Analysen der frithen 1990er Jahre, in denen die Normie-
rungskritik das Augenmerk vor allem auf gesellschaftlich festgelegte, naturali-
sierte und als unverriickbar geltende Differenzen gelegt hatte — berithmt gewor-
den ist etwa Judith Butlers Begriff der heterosexuellen Matrix —, wendet sie sich
gegenwairtig verstirkt dem flexiblen Einsatz von Differenzen im neoliberalen
Kontext zu. Untersucht wird demnach nicht mehr (nur), wie sich ein stabiles he-
gemoniales Verstindnis von Geschlecht, Sexualitét, nationaler oder ethnischer
Zugehorigkeit durchsetzt und wie dies zur Negierung und Verwerfung anderer
Lebensformen fiihrt. Analysiert werden vermehrt neoliberale Logiken, welche
Geschlechter-, Sexualitits- und andere Differenzen flexibilisieren, sie (zumin-
dest partiell und situativ) auflosen und in das neoliberale Regime integrieren. Ein
bedeutsamer Aspekt des neoliberalen Umgangs mit kritischem Wissen ist dem-
nach die Tendenz, sich kritisches Gedankengut anzueignen und die Grenze zwi-
schen hegemonial-dominantem und marginalisiert-kritischem Denken zu unter-
laufen. Feministische Begrifflichkeiten werden in dieser neuen Machtarchi-
tektonik nicht einfach an die Rander verbannt, sondern integriert und verwertet.
Aus der Wirtschaft stammende Praktiken wie das Diversity Management, wel-
ches verspricht, die Welt gerechter zu machen und die Gewinne zu steigern, oder
sogar: die Gewinne zu steigern, indem die Welt gerechter gemacht wird, zwin-
gen feministische und andere kritische Bewegungen dazu, ihr Kritikverstindnis
zu iiberdenken.'” Wenn der Widerspruch marginalisierter Gruppen nicht mehr
nur abgewiesen, sondern medienwirksam und imagebefordernd aufgegriffen
wird, miissen neue Kriterien und neue Strategien entwickelt werden, um proble-
matische Vereinnahmungen von den angestrebten Verdnderungen zu unterschei-
den. Unter den gegenwirtigen Bedingungen, so schreibt Katharina Piihl, ,,wird
die urspriinglich als Gegen-Wissen formulierte Erfahrung politisch enteignet und

16 Hark 2005: 303.
17 Vgl. dazu Purtschert 2007.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 155

zu Gestaltungswissen mit anderer Storichtung umformuliert; und dies parado-
xerweise oft genau mit Bezug auf ,empowerment*-Strategien."®

Die feministisch-queere Kritikerin steht somit nicht mehr nur vor der Aufga-
be, Ausschliisse sichtbar zu machen und anzufechten, sondern auch davor, die
eigenen emanzipatorischen Konzepte auf mogliche Verwicklungen und Kompli-
zenschaften mit dem neoliberalen System zu befragen."” So stehen etwa neue
Geschlechterpolitiken, wie Piihl schreibt, nicht nur fur die Entfaltung neuer Le-
bensformen: ,,.Denn sie folgen zugleich den neu gesetzten sozialstaatlichen
Steuerungsweisen neoliberaler Regierungs-Rationalitéten, die eine Neudefinition
des Sozialen unter radikal individualistisch-6konomischen Vorzeichen mit sich
bringt«.*’

Auch von postkolonialer Seite wird eine Kritik an die feministische Normie-
rungskritik herangetragen. So merkt Saba Mahmood kritisch an, dass diese stets
auf die Subversion und Resignifizierung von Normen abziele und somit deren
Verdinderung privilegiere. Die Erfiillung, Bewahrung und Aufrechterhaltung von
Normen, also die Erstellung stabiler normativer Verhdltnisse, werden hingegen
nicht als Ausdruck von Handlungsfihigkeit oder sogar Widerstand gelesen — ei-
ne epistemische Barriere, welche es dem westlichen Feminismus beispielsweise
verunmogliche, bestimmte religiose Praktiken als Ausdruck von Handlungsfd-
higkeit zu deuten.”' Omise’eke Natasha Tinsley wiederum erinnert an die ,,nega-
tive Geschlechtergleichheit der Sklaverei, wo die partielle Negation der Ge-
schlechterdifferenz mit der Entmenschlichung von Sklavinnen und Sklaven ge-
koppelt war. Die Arbeit in den Plantagen, so fiihrt sie aus, ,,brutalized men and
women without discrimination — a gender queerness that calls into question the
facile linkages between gender trouble and liberation*.”

Die Hinwendung zu 6konomischen Strategien, welche Differenzen nicht nur
bekdampfen und hierarchisieren, sondern sich diese im Rahmen neoliberaler Um-
gestaltungen strategisch zu eigen machen, und die postkoloniale Kritik an der
emphatischen Besetzung von Subversion, Verschiebung und Umdeutung von
Geschlechternormen hat die Normierungskritik verandert. Solange sich diese in

18 Piihl 2003: 65.

19 Es miisse gefragt werden, schreibt Antke Engel, ,,inwiefern Kdmpfe gegen (Hetero-)
Normalisierung ihrerseits zur Bestétigung hegemonialer Subjektivierungsweisen, so
beispielsweise der neoliberalen Individualisierungsform, beitragen. (Engel 2002:
200).

20 Piihl 2008: 105.

21 Vgl. Mahmood 2005:171f.

22 Tinsley 2008: 209.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | PATRICIA PURTSCHERT

einer ersten Phase vor allem gegen stabile, hegemoniale, ausschlieffende Nor-
men richtete, konnte sie mit einem formalen Unterschied operieren: die Hegemo-
nie suchte Stabilitit und Schlieffung, die feministische Kritik konterte mit Dy-
namik, Offnung und Vervielfachung. Dominanten Logiken von Einschluss und
Ausschluss, Hegemonie und Verwerfung, Subjektivierung und Othering konnten
derart Praktiken der Pluralisierung, Destabilisierung, Dezentrierung, Vervielfil-
tigung und Subversion entgegengesetzt werden. Diese Gegeniiberstellung und
implizite Wertung — stabile, ausschlieende, vereinheitlichende und machtférmi-
ge Normbildung als Objekt der Kritik versus dynamische, pluralisierende, sub-
versive und kritische Normzersetzung als kritische Praxis — wird nun zunehmend
in Frage gestellt. Mit den Erkenntnissen, dass erstens die scheinbar widerstindi-
gen Praktiken der Normierungskritik formale Ahnlichkeiten mit neoliberalem
Denken aufweisen, welches (zumindest auf der Oberfldche) Differenzen zulésst,
begriift und sogar zelebriert, und dass zweitens Handlungsfihigkeit auch in der
Aufrechterhaltung von Geschlechternormen bestehen kann, weil koloniale und
andere Formen der Gewalt nicht nur in der Stabilisierung, sondern auch in der
Aufweichung von Geschlechternormen zum Ausdruck kommen kdénnen, wurde
deutlich, dass der formale Unterschied zwischen einer einheitlichen und stabilen
Herrschaftslogik und einer pluralisierenden und dynamisierenden feministischen
Kritik unzureichend ist. Trotz dieser wichtigen Verdnderung im Versuch, den
Zusammenhang zwischen Differenz und Macht zu bestimmen, bleibt jener As-
pekt, den ich als charakteristisch fiir die Normierungskritik beschrieben habe, re-
levant: Dass diese ndamlich nur punktuell, vorldufig oder strategisch — wie etwa

“* anzeigt — inhaltliche Bestim-

Gayatri Spivaks ,.strategischer Essentialismus
mungen vornimmt.

Vielleicht ldsst sich der Unterschied zwischen den beiden Perspektiven mit
dem Gegensatz zwischen einem inhaltlich ausgerichteten statischen und einem
prozessual orientierten reflexiven Denken in Verbindung bringen. Demnach kann
sich das Gerechtigkeitsdenken beispielsweise auf das Verfassen eines Kodexes
von Menschenrechten konzentrieren, welcher aus der Perspektive von Frauen
geschrieben ist. Es kann auch, wie Nancy Fraser es tut, einen analytischen Rah-
men anbieten, der Gerechtigkeit iiber die Achsen von Anerkennung und Umver-

teilung (und in jiingerer Zeit auch Représentation) zu denken sucht.** Es kann

23 Vgl. Spivak 1996.

24 Vgl. Fraser 2001: 54ff. Es gébe gute Griinde, Fraser als ,,hybride* Denkerin einzuord-
nen. In der Tat versucht sie ja, dekonstruktive Ansdtze mit einem sozialistischen Fe-
minismus zu verbinden. Was mich dennoch dazu bringt, ihren Ansatz starker mit dem

Gerechtigkeitsansatz zu verbinden, ist ihr Vorgehen, d.h. die formale Aufteilung der

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 157

weiter, wie Martha Nussbaum es tut, fiir eine Liste von grundlegenden menschli-
chen Fahigkeiten (capabilities) argumentieren, die erforderlich sind, um ein
menschenwiirdiges Leben zu fiihren.”® Anders geht, wie ich bereits gezeigt habe,
die Normierungskritik vor: Listen, Kataloge, Tabellen, festgelegte Analyserah-
men sind ihr Ding nicht. Die strukturellen Bedingungen dieses Ansatzes fithren
dazu, dass Erkenntnisse in der Bewegung des Denkens generiert und damit der
Akzent auf den Vorgang der kontinuierlichen Reflexion gelegt wird. Vielleicht
findet sich an dieser Stelle nun auch ein Hinweis auf die ,,Emotionalitit™ der
Normierungskritik: Am Herzen liegt ihr nicht eine bestimmte Identitdt oder ein
theoretisches Raster, das die Welt moglichst umfassend erklért und ihre Verén-
derungsmoglichkeiten préskriptiv festlegt, sondern vielmehr die Weiterfithrung
der Reflexionsbewegung, die stindig jene konstitutive diskursive Offnung er-
moglichen soll, durch welche noch nicht gedachte, noch nicht gehorte, noch
nicht anerkannte Aspekte des Seins erscheinen und die aktuellen Verhandlungs-
prozesse auf unabsehbare Weise transformieren konnen. Es ist diese Bewegung,
so mdchte ich vermuten, der die Normierungskritikerinnen emotional verbunden
und der sie vielleicht auch verhaftet sind. Gerade hier bestiinde indes wiederum
die Moglichkeit, meine idealtypische Aufteilung in Frage zu stellen und dariiber
nachzudenken, inwiefern die Notwendigkeit der permanenten Kritik und die
stindige begriffliche Offnung des Denkens fiir die Normierungskritik einen
normativen Status einnimmt.

FAazIT

Die Normierungskritik, so wurde gezeigt, orientiert sich nicht in erster Linie an
einem Zustand, der hergestellt werden soll, also an einer gerechteren Welt, deren
Pramissen oder wenigstens Umrisse bereits bekannt sind, sondern widmet sich
einer ausfiihrlichen Kritik der gesellschaftlichen Situation. Dabei geht sie inso-
fern weiter als das Gerechtigkeitsdenken, als sie Vorstellungen von Gerechtig-
keit, von Gleichheit oder Differenz selbst als machtférmige Einsdtze untersucht.
Nicht die Gerechtigkeit stellt den Fluchtpunkt ihrer Analyse dar, ihr bevorzugter
Angriffspunkt ist vielmehr die Macht. Sie arbeitet sich nicht an der Gleichheit
ab, die in einem komplexen Wechselspiel zur Differenz gesetzt wird, sondern an
der Norm als einem weit gefassten Begriff, der verschiedene Prozesse sozialer

Gerechtigkeitsproblematik in einen Anerkennungs- und einen Umverteilungsaspekt,
dem entsprechende soziale Gruppen zugeordnet werden konnen.
25 Vgl. Nussbaum 2011.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | PATRICIA PURTSCHERT

Regulierung, Kontrolle und Anpassung biindelt. Thre Kritik hat zum Ziel, Pro-
zesse, die entweder gesellschaftlich sanktioniert, der Natur zugeschrieben oder
ganz und gar unsichtbar gemacht werden, auf Effekte gesellschaftlicher Macht
zuriickzufiihren.

Wihrend der erste von mir analysierte Ansatz versucht, Verdnderung iiber
Gerechtigkeit zu denken — eine gerechte Verteilung von Ressourcen, ein egalité-
rer Zugang zu Bildung, die Anerkennung menschlicher Differenzen — hat die
zweite hier thematisierte Tradition eine skeptische Beziehung zur Préskription
transformatorischer Prozesse. Weil sie davon ausgeht, dass Machtverhéltnisse
nicht génzlich abgeschafft werden kdnnen, versucht sie Verdnderung als Subver-
sion, Unterwanderung und Vervielfiltigung bestehender Machtverhéltnisse zu
denken. Damit l4uft sie allerdings Gefahr, die spezifischen, vom Gerechtigkeits-
denken mit guten Griinden unterschiedenen Sphiren des Rechts, des Sozialen
oder des Okonomischen einzuebnen. Das transgressive Moment der Normie-
rungskritik, das darin besteht, iiber den weit gefassten Begriff der Norm hinaus
Gemeinsamkeiten der Machtférmigkeit in den unterschiedlichsten gesellschaftli-
chen Sphiren auszumachen, droht sich auf problematische Weise zu verkiirzen,
wenn die performative Wiederholung von Normen zur Formel gerinnt, welche
alle gesellschaftlichen Prozesse erfassen soll.

Der Vorwurf der Gerechtigkeitsdenkerinnen an die Normierungskritikerin-
nen lautet, dass diese sich in intellektuellen Reflexionen verlieren, anstatt die an-
stehenden Probleme anzupacken, indem sie Gerechtigkeit iiber die Veranderung
des Rechts oder die Umverteilung von Ressourcen herstellen. Umgekehrt monie-
ren Normierungskritikerinnen, die Gerechtigkeitsdenkerinnen wiirden einen pa-
ternalistischen und unreflektierten Ansatz vertreten. Sie sprachen im Namen von
Anderen, deren Anliegen sie vertreten, ohne sich tiber die Frage von Reprisenta-
tion Gedanken zu machen. Damit laufen sie Gefahr, von anti-feministischen
Kriften instrumentalisiert zu werden, so wie das zurzeit mit jenen westlichen
Feministinnen passiert, die den fremdenfeindlichen Parteien in die Hénde spie-
len, indem sie im Namen von unterdriickten Migrantinnen reaktionire, orienta-
listische und rassistische Positionen vertreten.”® Naivitit wird dem Gerechtig-
keitsdenken auch unterstellt, weil es zu wenig dariiber nachdenke, inwiefern die
Inhalte, die es entwickelt und vertritt, in spezifische kulturelle und historische
Wissenskontexte eingebunden und damit Ausdruck dieser Machtverhiltnisse
sind.

26 Fir den deutschen Kontext hat das sehr tiberzeugend Gabriele Dietze herausgearbei-
tet. Vgl. Dietze 2009.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 159

Somit sind die jeweiligen Stirken und Schwichen der beiden Ansitze eng
verflochten mit ihren Unterschieden: Insofern der Gerechtigkeitsansatz sich
nicht scheut, selbst normativ vorzugehen, kann er das Gewicht seiner eigenen
Setzungen in Anschlag bringen. Er kann Gesetzesentwiirfe vorlegen, Gesell-
schaftsmodelle ausarbeiten, norm-setzend in politische Prozesse eingreifen. An-
dererseits ist er durch die Macht und die Grenzen der Normen, die er vertritt, ge-
bunden. Dies im Unterschied zur Normierungskritik, die dadurch, dass sie sich
nicht gleichermaflen normativ festlegt und stattdessen den Gestus der Kritik ra-
dikalisiert, eine Art neue intellektuelle Freiheit errungen hat. Sie muss weniger
um inhaltliche Festlegungen ringen und kann bislang unbekannte Denkmdoglich-
keiten erdffnen, indem sie zeigt, dass sogar jene Setzungen, die unhintergehbar
scheinen — der Unterschied zwischen Frauen und Ménnern oder die Trennung
zwischen einem biologischen und einem sozio-historischen Geschlecht — als Sez-
zungen behandelt werden konnen. Doch der Vorteil der Normierungskritik, dass
sie nicht in das Ringen um bessere und gerechtere Normen eintritt, erweist sich
gleichzeitig als ihre Schwiche: Sie kann die Kraft der Normsetzung nicht niit-
zen. Thre Interventionen, die weit reichen, solange sie kritisch sind, wirken vage
und unprézise, wenn es darum geht, das menschliche Zusammenleben konkret
zu organisieren oder auf konkrete Verfahren wie etwa Gesetzesrevisionen Ein-
fluss zu nehmen.

Ich habe versucht, zwei Denkstile herauszuarbeiten und gegeneinanderzu-
stellen, welche die feministischen Diskussionen der letzten Jahre nachhaltig ge-
priagt und deren Inkompatibilititen und Antagonismen fiir zahlreiche und nicht
selten produktive Konflikte und Missverstindnisse gesorgt haben. Wenn meine
Analyse ansatzweise zutrifft, dann sind Gerechtigkeitsdenken und Normierungs-
kritik zwei unterschiedliche, teilweise gegenldufige feministische Denkstile, die
nicht nur parallel nebeneinander existieren, sondern sich gegenseitig beeinflusst
und befordert haben.”” Die Differenzen zwischen beiden, das versuchen die hier
angestellten Uberlegungen deutlich zu machen, konnen nicht einfach auf falsche
Schwerpunkte, inhaltliche Ausrichtungen, politische Praferenzen oder spezifi-
sche Erfahrungshintergriinde zuriickgefiihrt werden — sie weisen vielmehr auch
auf einschneidende epistemische Unterschiede hin.

27 Vgl. dazu etwa die Debatte zwischen Nancy Fraser und Judith Butler zum Zusam-

menhang von Sexualitit und Okonomie (Butler 1998 und Fraser 1998).

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | PATRICIA PURTSCHERT

LITERATUR

Benhabib, Seyla (1995): Selbst im Kontext, Frankfurt a. M.

Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frank-
furt a. M.

Dies. (2003): Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt a. M.

Dies. (2006): Hass spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt a. M.

Dies. (1998): Mereley Cultural, in: New Left Review 1/227, S. 33-44.

Cavarero, Adriana (1990): Die Perspektive der Geschlechterdifferenz, in: Ger-
hard et al., Differenz und Gleichheit, S. 95-111.

Dietze, Gabriele (2009): Okzidentalismuskritik. Moglichkeiten und Grenzen ei-
ner Forschungsperspektivierung, in: dies. (Hg.), Kritik des Okzidentalismus.
Transdisziplindre Beitrdge zu (Neo-)Orientalismus und Geschlecht, Biele-
feld, S. 23-54.

Engel, Antke (2002): Wider die Eindeutigkeit. Sexualitit und Geschlecht im Fo-
kus queerer Politik der Reprdsentation, Frankfurt a. M.

Fraser, Nancy (2001): Die halbierte Gerechtigkeit. Schliisselbegriffe des postin-
dustriellen Sozialstaats, Frankfurt a. M.

Dies. (1998): Heterosexism, Misrecognition and Capitalism. A Response to Ju-
dith Butler, in: New Left Review 1/228, S. 140-149.

Gerhard, Ute (1990): Biirgerliches Recht und Patriarchat, in: Gerhard et al., Dif-
ferenz und Gleichheit, S. 188-204.

Gerhard, Ute et al. (Hg.) (1990): Differenz und Gleichheit. Menschenrechte ha-
ben (k)ein Geschlecht, Frankfurt a. M.

Gilligan, Carol (1988): Die andere Stimme, Miinchen.

Hark, Sabine (2005): Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des Fe-
minismus, Frankfurt a. M.

Kerner, Ina (2009): Differenzen und Macht, Frankfurt a. M./New York.

Krebs, Angelika (Hg.) (2000): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen
Egalitarismuskritik, Frankfurt a. M.

Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist
Subject, Princeton.

Maihofer, Andrea (1990): Gleichheit nur fiir Gleiche?, in: Gerhard et al., Diffe-
renz und Gleichheit, S. 361-367.

Nussbaum, Martha Craven (2011): Creating Capabilities. The Human Develop-
ment Approach, Cambridge, Mass.

Piihl, Katharina (2003): Geschlechterpolitik im Neoliberalismus, in: Wider-
spruch 44, S. 61-72.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 161

Dies. (2008): Zur Ent-Sicherung von Geschlechterverhéltnissen, Wohlfahrtsstaat
und Sozialpolitik. Gouvernementalitit der Entgarantierung und Prekarisie-
rung, in: Patricia Purtschert/Katrin Meyer/Yves Winter (Hg.), Gouvernemen-
talitit und Sicherheit. Zeitdiagnostische Beitrige im Anschluss an Foucault,
Bielefeld, S. 103-126.

Purtschert, Patricia (2007): Diversity Management: Mehr Gewinn durch weniger
Diskriminierung? Von der Differenz im Umgang mit Differenzen, in: femina
politica 16/1, S. 88-96.

Dies. (2010): Nicht so regiert werden wollen: Zum Verhiltnis von Wut und Kri-
tik, in: Birgit Mennel/Stefan Nowotny/Gerald Raunig (Hg.), Kunst der Kri-
tik, Wien, S. 149-159.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): The Rani of Sirmur, in: Francis Barker
(Hg.), Europe and ist Others. Proceedings of the Essex Conference on the
Sociology of Literature, July 1984, Band 2, Essex, S. 128-151.

Dies. (1996): Subaltern Studies. Deconstructing Historiography, in: Donna
Landry/Gerald MacLean (Hg.), The Spivak Reader, New York/London,
S. 203-235.

Tinsley, Omise’eke Natasha (2008): Black Atlantic, Queer Atlantic. Queer
Imaginings of the Middle Passage, in: GLQ: 4 Journal of Lesbian and Gay
Studies 14/2-3, S. 191-215.

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https:/idol. - am 14.02.2028, 14:14:17. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

