Kapitel 5:
Das islamische Kopftuch in Deutschland und
Frankreich: Eine passiv fortgesetzte Tradition?

Im nachfolgenden Kapitel mochte ich weniger detailgetreu das Spektrum der
Antworten aufzeigen, das ich von den Frauen iiber ihre Motive des Kopftuch-
tragens bekommen habe. Was mich bei den Interviews eher interessierte, war
der Zusammenhang zwischen diesen personlichen Interpretationen zum Kopf-
tuch und dessen Referenzrahmen »Islam«. Wie im ersten Teil sichtbar gewor-
den ist, wurde das Kopftuch in beiden Landern mehrheitlich als ein Symbol
gedeutet, das den Frauen von einer ménnlich dominierten Gemeinschaft auf-
gezwungen wird. Zudem wurden die Frauen in diesen 6ffentlich zirkulieren-
den Bildern zumeist als Opfer von Unterdriickung und als passive Wesen
wahrgenommen, die keine eigenstindige Meinung besalen bzw. in die
»Fangarme« islamistischer Zirkel geraten und zu manipulierten Kémpferin-
nen mutiert waren. Diese Beschreibung, so sollte nochmals betont werden,
ging zumeist mit einer positiven Selbstbeschreibung der aktiven, emanzipier-
ten, autonomen westlichen Frau einher.

Weil religiose Symbole unausweichlich an bestimmte soziale Kontexte
gebunden sind und daher eine Vielfalt von Deutungen generieren, sollte man
sich zundchst vor Augen halten, dass der soziale und symbolische Gehalt des
Kopftuchs kaum auf abstrakter oder auf rein textlicher Ebene, also ohne Be-
riicksichtigung dieser Kontexte zu ergriinden ist. Weil die Frauen der zweiten
Generation muslimischer Einwanderer angehdren, sollten ihre Formen von
Religiositit, ihre religiosen Bekenntnisse im 6ffentlichen Raum und ihre For-
derungen nach Anerkennung als Musliminnen in erster Linie in den beiden
Kontexten Deutschlands und Frankreichs untersucht werden. Einer religidsen
Praxis wie dem Kopftuch kommen in einem christlich-sékularen Zusammen-
hang unausweichlich andere Bedeutungen zu als in Gesellschaften mit islami-
schem Hintergrund. Vor allem ldsst sich ein Kontext wie im Iran oder in Sau-

169

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

di-Arabien, wo die Verhiillung der Frau staatlich angeordnete Pflicht ist,
schwerlich mit westeuropdischen Einwanderungskontexten vergleichen, in
denen bedeckte Frauen mehrheitlich eher mit Unbehagen betrachtet werden.

Auf den ersten Blick konnte das Phdnomen des islamischen Kopftuchs in
europiischen Offentlichkeiten sogar als Ausdruck einer »erfundenen Tradi-
tion« gedeutet werden. Einerseits ist die Kopfbedeckung in Europa keine
Pflicht und resultiert daher weder aus einer staatlich regulierten Norm noch
aus einem kollektiven Druck nach konformer Kleidung. Auf der anderen Seite
lasst sich ein deutlicher Zuwachs junger Frauen beobachten, die sich fiir das
Kopftuch entschieden haben. In diesem Sinne ist dieses religiése Symbol kei-
ne langerfristig tradierte Kleidernorm, die von den Frauen schlicht fortgesetzt
wird. Dennoch ist das Phanomen des Kopftuchs in europdischen Kontexten
gleichermafBen nur vor dem Hintergrund einer soliden Riickbindung an eine
lebendige Tradition von weiblicher Sittsamkeit zu verstehen, die ihrerseits
eine kontextiibergreifende Funktion und Bedeutung hat, obwohl der Trend zur
Kopfbedeckung unter jungen Musliminnen in Europa Elemente von etwas
»Erfundenem« aufweisen mag. Ein wesentlicher Aspekt sind dabei generatio-
nenbedingte Konflikte und Auseinandersetzungen iiber die »richtigen« Inter-
pretationen des Islam, die einerseits zu einer Wiederbelebung muslimischer
Traditionen fiithren und die andererseits Verschiebungen von Autorititszuwei-
sungen mit sich bringen.

Bemerkenswert ist zundchst, dass die Mehrheit der interviewten Frauen
sowohl in Frankreich als auch in Deutschland betonte, sich ohne dulleren
Zwang bedeckt zu haben. Dies ist freilich kein neuer Befund, sondern besté-
tigt eher die Ergebnisse anderer empirischer Untersuchungen zur Kopftuch-
frage in beiden Landern (siehe Einleitung). Es ist aber ein schwerwiegender
Befund, weil er eines der Kernargumente der 6ffentlichen Diskurse in Frage
stellt, ndmlich dass die Frauen gezwungen oder zumindest manipuliert wor-
den seien, sich zu bedecken. In einigen Fiéllen haben sich die Frauen sogar ge-
gen den Willen ihrer Eltern fiir das Kopftuch entschieden. Hier spielt vor al-
lem das Familienansehen in der Gemeinschaft eine wesentliche Rolle, das ei-
nige Eltern in Gefahr wahnten, wenn sich ihre Tochter bedeckten. Vor allem
innerhalb des tiirkischen Milieus in Deutschland sind die Meinungen iiber das
Kopftuch hochst gespalten, teilweise auch duflerst ablehnend, wie beispiels-
weise eine Presseerkldrung des Tiirkischen Bundes Berlin (Presseerklarung
des Tiirkischen Bundes Berlin, 1.12.2003) oder auch die AuBerungen von
Frauen mit tiirkischem Hintergrund in der jiingsten Kopftuchdebatte (Berliner
Zeitung, 6.12.2003) deutlich machen. Wie Gokce Yurdakul (2006) herausar-
beitet, reichen die in der Tiirkei ausgefochtenen Lagerkdmpfe zwischen »is-
lamistischen« und »laizistischen« Kréiften auch in den Migrationskontext hin-
ein. Die Verschleierung ist also keine religiose Praxis, die im Migrationskon-
text unverdnderlich weitergefiihrt wird.

170

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

Damit mag sich bereits andeuten, dass die interviewten Frauen in den sel-
tensten Féllen eine sonderlich ausgeprigte religiose Erziehung oder Unterwei-
sung genossen haben, die sie nun unreflektiert weiterfithren. In diesem Zu-
sammenhang sei an den fiir die erste Generation charakteristischen unterprivi-
legierten soziodkonomischen Status erinnert. In beiden Léndern sind musli-
mische Einwanderer in erster Linie aus unteren Schichten eingewandert, ent-
weder um Arbeit zu finden oder als Angehorige ehemaliger Kolonien, so vor
allem in Frankreich, die ebenfalls vorwiegend als einfache Arbeiter einge-
wandert sind. Die Migrationsbiografie und der soziale Status haben eine sys-
tematische Aneignung religidsen Wissens erschwert, teilweise sogar unmdg-
lich gemacht. Oft sind die Einwanderer sogar erst nach abgeschlossenem Mi-
grationsprozess zu »bewussten« Gldubigen avanciert und haben begonnen,
den Islam erst in Deutschland bzw. Frankreich stirker zu praktizieren (vgl.
Schiffauer 1984; 1991). GroBtenteils haben sich die befragten Frauen religio-
ses Wissen also vorwiegend eigenstindig angeeignet. Allerdings wurde vor
allem in Deutschland bei vielen Frauen durch frithe Besuche von Korankursen
eine gewisse Disposition ausgeprigt. Dieser Aspekt ist entscheidend, denn die
Aneignung von Wissen als Kulturkapital spielt freilich bei der Weitergabe
und Rezeption religidser Traditionen eine wichtige Rolle und ist fiir die Kohé-
renzsuche entscheidend. Spiter wird noch deutlicher werden, dass die »Uber-
legenheit« der Frauen an religiosem Wissen bzw. an Kulturkapital gegeniiber
ihren Eltern den Dreh- und Angelpunkt fiir Re-Interpretationen und Trans-
formationen religioser Traditionen bildet.

Fiir die meisten der jungen Frauen ist das Tragen des Kopftuchs also kei-
ne blofe Familientradition, die sie unverdndert fortsetzen. In einigen Féllen
haben die Frauen auch ihre Miitter motiviert, sich ebenfalls zu bedecken. Eine
dreifigjahrige Mutter dreier Kinder und Leiterin einer informellen muslimi-
schen Frauengruppe (Ouverture) aus Marseille beschrieb dies folgenderma-
Ben:

»Sie [die Mutter] trug das Kopftuch nach mir. Ubrigens, als ich anfing zu praktizie-
ren, sagten die Leute zu mir: »Oh, deine Eltern haben dich dazu gezwungen.< Und
ich antwortete: >Wie konnten sie das von mir verlangen? Meine Mutter trdgt nicht
einmal das Kopftuch, meine Eltern praktizieren nicht einmal.<« (N., 30 Jahre, Leite-
rin von Ouverture und Schiilerin bei IMEM, Marseille)

Die Vermittlung von Traditionen, Praktiken und von religidsem Wissen
scheint in diesem Sinne keineswegs ein einseitiger Prozess zu sein, sondern
funktioniert intergenerationell. Einige der jungen Frauen erzéhlten, dass sie
ihren Eltern geholfen hitten, sich in religidsen Fragen weiterzubilden: »Denn
wir lernten es, und sie lernten es sozusagen mit uns.« (C., 28 Jahre, Jurastu-
dentin, Mitglied der Islamischen Foderation, Berlin)

171

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

In den meisten Fillen betonten die Frauen, dass sie sich durch eigenstin-
diges Herangehen an die heiligen Quellen und die Aneignung von religiosem
Wissen fiir das Kopftuch entschieden hitten. Auf diese Weise seien sie auf
die Notwendigkeit und die »heilige Pflicht« des Kopftuchs gestoBen. Aufe-
rungen wie »Es ist etwas sehr Personliches« (N., 19 Jahre, Abiturientin, Mit-
glied der Islamischen Foderation, Berlin) oder »Es kommt von innen« (0., 16
Jahre, Auszubildende zur Einzelhandelskauffrau, Mitglied bei DITIB) sind
recht geldufig und verdeutlichen die personliche Komponente des Kopftuch-
tragens. Das Insistieren auf den freiwilligen Charakter des Kopftuchs sollte
auch als Versuch gelesen werden, die 6ffentliche Meinung zu hinterfragen
und zu konterkarieren. Besonders die Frauen in Frankreich, die héaufig mit
einer generellen Skepsis und Ablehnung konfrontiert wurden, zeigten bei die-
ser Frage oft eine duflerst defensive Haltung. Ohne zuvor iiber ihre Motive
des Kopftuchtragens gefragt worden zu sein, unterstrichen sie vorab und ge-
wissermallen »vorbeugend« die Freiwilligkeit und die ausschlieBlich religiose
Dimension ihres Kopftuchs. Sie wiesen damit vehement die Behauptung zu-
riick, das Kopftuch sei ein Zeichen von Bekehrungseifer, indem sie auf die
islamische Formel zuriickgriffen, es gebe keinen Zwang in der Religion. Den-
noch unterwerfen sich die Frauen eigens dem Gebot der Verhiillung, die sie
als eine unanfechtbare religiose und heilige Pflicht erachten. Das Zitat einer
vierunddreiligjdhrigen Sekretdrin einer Moschee in Marseille bringt diesen
Zwiespalt zwischen Freiwilligkeit und Pflicht deutlich zum Ausdruck:

»In dem Moment, in dem man sich auf die Definitionen des Islam beruft, ist im
Prinzip jeder Einzelne frei. Wir geben also die Botschaft weiter, aber ich wiirde nie
jemanden zwingen, das Kopftuch zu tragen oder zu beten. Entweder betest du oder
du tust es nicht. Der Islam ist keine Religion des Zwanges. Im Gegenteil, er ist intel-
ligent, er ist tolerant. Und es ist eher so, dass jeder ... Ich meine, dass die anderen
Leute nicht tolerant gegeniiber dem Islam sind. Das heifit, ich sage, dass der Islam
eine Religion der Toleranz ist. Ich weil} es, ich bin davon iiberzeugt. Wenn ich nun
sage ..., wenn ich nun einen Koranvers zitiere, wonach der Schleier eine Pflicht ist
..., aber nur weil ich das sage, wird man meinen, das sei intolerant. Aber das ist
nicht der Fall. Es ist tolerant. Aber es ist einfach besser fiir dich, es zu tragen. Es ist
eine Pflicht. Das ist eine Tatsache. Es ist die Anordnung Gottes, aber entweder du
tragst es oder du ldsst es bleiben.« (Z., 34 Jahre, Sekretdrin der Islah-Moschee, Mar-
seille)

Wenn also der Begriff der »Unterwerfung« auftaucht, so vor allem im Sinne
einer Unterwerfung unter die Autoritit Gottes und mit der Absicht, sich von
der offentlichen Meinung zu distanzieren. Viele Frauen beschrieben daher
ihre Entscheidung, das Kopftuch zu tragen, als eine »heilige Allianz zwischen
mir und Gott« (U.-L., 30 Jahre, Leiterin einer Gruppe von muslimischen
Frauen in Marseille und Mutter von zwei Kindern, unaufgezeichnetes Inter-

172

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

view). Diese Komponente mag zunichst unwesentlich erscheinen. Dennoch
ist sie fiir die Charakterisierung der Islamversionen dieser jungen Frauen von
entscheidender Bedeutung. So geht es den Frauen nicht allein darum, eine
muslimische Identitdt nach auflen zu kommunizieren, sondern es handelt sich
vor allem um eine personliche Bindung, die sie zu Gott herstellen wollen. Es
geht ihnen um ihre eigene Spiritualitdt, die sie durch bestimmte Praktiken
(wie das Kopftuch) zu kultivieren versuchen.

Betonenswert ist auch, dass diese personliche Beziehung zu Gott in den
Augen der Frauen durch eine von auBlen aufoktroyierte Verschleierung
unterminiert werden wiirde. Die Betonung der spirituellen Dimension der
Kopfbedeckung kann sogar eine Kritik an Erlaubtem und Verbotenem mit
sich bringen, zumindest regt sie eindeutig eine Reflexion dariiber an. Einige
der Frauen kritisierten den Verschleierungszwang als eine »unislamische«
Praxis. Eine Hausfrau und Mutter zweier Kinder aus Marseille (J., 26 Jahre,
aktiv bei JMF, unaufgezeichnetes Interview) argumentierte beispielsweise, sie
habe gerade durch ihre Besuche in islamischen Organisationen und durch die
Teilnahme an Korankursen erkannt, dass es den Geboten des Islam wider-
spreche, wenn eine Frau zum Kopftuchtragen gezwungen werde. Sie ergénzte,
diese Erkenntnis habe ihr dazu verholfen, sich ihren Eltern zu widersetzen,
die versucht hatten, ihr das Kopftuch aufzuzwingen. Erst sehr viel spéter habe
sie selbst die Notwendigkeit dieses religiosen Gebotes erkannt und sich dem
»Wunsch Gottes«, nicht jedoch dem Wunsch der Eltern gefiigt.

Eine der wesentlichsten Komponenten bei der Akzentuierung des person-
lichen, bewussten und freiwilligen Charakters des Kopftuchs ist die gezielte
Abgrenzung der jungen Frauen von der Version des Kopftuchtragens ihrer
Eltern. Eine Frau, die zuvor erlduterte, dass sie zunédchst von ihren Eltern ge-
zwungen worden sei, das Kopftuch zu tragen, nach und nach aber den Sinn
und Wert dieses Symbols inkorporiert habe, gab beispielsweise zu bedenken:

»Also ich glaub’, denen wurde es nicht richtig beigebracht. Also denen wurde halt
nur gesagt: >Wir gehdren dem Islam, also der Religion Islam an, wir miissen an be-
stimmten Monaten fasten und beten, und sich bedecken<, und das war’s. Also die
haben sich auch nicht richtig bedeckt, so wie wir jetzt bedeckt sind [...].« (H., 18
Jahre, Auszubildende zur Verkauferin, Mitglied bei IGMG, Berlin)

Was in diesen Diskursen hervortritt, ist also eine individuelle, freiwillige und
bewusste Komponente, die ernst genommen werden und nicht einfach als Re-
sultat offenkundiger oder subtiler Manipulation gedeutet werden sollte. Den-
noch kann diese personliche Komponente sicher nicht vollstindig vom Ein-
fluss familidrer oder religiGser Autorititen entkoppelt werden. Wenngleich
nicht immer in unmittelbarer Weise, so wird doch an einigen Stellen deutlich,
dass die Entscheidung der jungen Frauen, sich zu bedecken, teilweise von

173

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

einem »sanften Druck« begleitet war. Eine junge Auszubildende in Berlin
betonte beispielsweise, ihre Eltern seien »die gliicklichsten Eltern der Welt«
gewesen, als sie sich fiir das Kopftuch entschieden habe (G., 19 Jahre, Auszu-
bildende, Mitglied bei IGMG, Berlin). Interessant ist dennoch, dass die Frau-
en, auf die ein gewisser Druck ausgeiibt wurde, die Praxis des Kopftuchtra-
gens so sehr internalisiert haben, dass sie es als unabdingbaren Teil ihrer Per-
sonlichkeit betrachteten. Eine andere Frau aus Berlin betonte beispielsweise,
sie sei letztlich froh gewesen, dass ihre Eltern sie zum Kopftuchtragen {iber-
redet hitten, weil sie sich moglicherweise nicht selbststindig dazu hétte ent-
schlieBen konnen: »Also das wurde irgendwie so eingepflanzt, und seitdem
trage ich das. Also, ich bin auch froh, dass die mich irgendwie gezwungen
haben ..., ich bin nicht so, dass ich denen die Schuld in die Schuhe schiebe
oder so, ich bin eigentlich froh, dass sie das getan haben ...« (H., 18 Jahre,
Auszubildende zur Verkduferin, Mitglied bei /GMG, Berlin). Wenngleich
solche Aussagen eher eine Ausnahme sind, scheint eindeutig zu sein, dass alle
Frauen in gewisser Hinsicht eine Disposition fiir eine verstirkte Hinwendung
zum Islam hatten, die sie — zu je unterschiedlichen Zeitpunkten — durch das
Kopftuch externalisiert haben. Diese Disposition wiederum muss im Zusam-
menhang mit der Vermittlung religiéser Werte und Normen betrachtet wer-
den, selbst wenn die Islamversionen der jungen Frauen stark von jenen ihrer
Eltern abweichen, wie spiter ersichtlich wird.

In diesem Zusammenhang sei auch betont, dass der freiwillige Charakter
des Kopftuchtragens der Mehrheit der Frauen zweifellos durch das Sample
meiner Interviewpartnerinnen bedingt ist. So wire es sehr viel schwieriger
gewesen, Frauen zu befragen, die unter dulerem Druck gestanden hétten. Wie
beispielsweise aus der Pionierstudie iiber das Kopftuch in Frankreich von
Gaspard und Khosrokhavar (1995) hervorgeht, hatten die wenigen Frauen, die
vom Zwang erzihlten, offenkundige Schwierigkeiten, sich im Interview zu
artikulieren. Es ist dennoch miilig, an dieser Stelle weiter zu spekulieren, wer
die Frauen beeinflusst oder mdglicherweise auch unter Druck gesetzt haben
mag, sich zu bedecken. Auf der analytischen Ebene sollte man ihnen daher
Glauben schenken und nicht die » Aufdeckungsrhetorik« des 6ffentlichen Dis-
kurses reproduzieren. Was ist also die Erklarung der jungen Frauen, sich in
Gottes Namen zu bedecken?

Der spontanste und zugleich geldufigste Grund, den die Frauen angaben,
ist ihre Wahrnehmung vom Kopftuch als eine religiose Pflicht. Entsprechend
wird die Kopftuchbedeckung als eine unhinterfragbare religiose Anordnung
gedeutet, die eine religiose und praktizierende Muslimin zu befolgen habe,
ohne dass damit zundchst eine personliche Interpretation verbunden wire. Die
normative Notwendigkeit des Kopftuchs erscheint in den Diskursen der jun-
gen Frauen als selbstverstindlich und als Teilbestand der religiosen Offenba-
rung: »Es ist Gott, der uns in einem Vers dazu angewiesen hat. Es gibt also

174

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

keine andere Bedeutung. Wir miissen das Kopftuch tragen.« (A., 29 Jahre,
Hausfrau und Mutter, zwei Kinder, aktiv bei JMF, Marseille)

Bei dem Wunsch, sich den »Regeln der Religion« unterzuordnen, wie es
eine Abiturientin in Berlin ausdriickte (N., 19 Jahre, Abiturientin, Mitglied bei
IGMG, Berlin), représentiert das Kopftuch einen entscheidenden Schritt zur
Intensivierung der Religiositét, die die innere Wahl eines religiosen Lebens-
weges und damit die Sehnsucht, eine »gute Muslimin« zu werden, offenlegt.
Damit ist das Kopftuch als unhinterfragbare religidse Anordnung Teil einer
verinnerlichten religiésen Orientierung.

Wenn wir die Diskurse der jungen Frauen aber etwas genauer ansehen, so
erweitern sich die Bedeutungen des Kopftuchs um eine Vielzahl von personli-
chen Komponenten, die iiber die Aneignung des Dogmas hinausreichen. Zwei
Aspekte scheinen aber bei allen Befragten gleichermallen eine wesentliche
Rolle zu spielen, einerseits die Bedeutung des Kopftuchs als Ausdruck einer
muslimischen Identitit und andererseits seine symbolische Funktion als Zei-
chen fiir weibliche Sittsamkeit.

Das Kopftuch als Ausdruck
von religiéser Zugehorigkeit

Haufig beschrieben die Frauen ihre 6ffentliche Sichtbarkeit als Muslimin, die
das Kopftuch verdeutlicht, als ein Privileg und als einen Wert an sich. Die
Aussage einer jungen Jurastudentin aus Berlin verdeutlicht diese Auffassung:

»[IJm Studium war das besonders auffillig mit Kopftuch, egal ob das jetzt positiv
oder negativ ist, du féllst auf. Ich hatte auch Kommilitoninnen, die sich — also jetzt
mal in Anfiihrungsstrichen — »schick< angezogen haben, weil sie auch auffallen woll-
ten. Aber ich hatte keine Probleme damit. Ich hatte mein Kopftuch, und dadurch
wussten alle Professoren oder Studenten, dass ich existiere, dass ich da bin.« (C., 28
Jahre, Jurastudentin, Mitglied der Islamischen Féderation, Berlin)

Die meisten der jungen Frauen erachten es also als wichtig, ihre Religiositét
offentlich kenntlich zu machen. Damit relativieren sie allerdings die Funktion
des Kopftuchs als Zeichen weiblicher Sittsamkeit und Zuriickhaltung, die sie
gleichermaflen stark betonen. Vor allem aber verwandeln sie ihre eigene An-
dersartigkeit, die in der Offentlichkeit vorwiegend negativ konnotiert ist, in
ein Privileg. So unterstrichen die Frauen die Notwendigkeit, eine Form von
Weiblichkeit in der 6ffentlichen Arena sichtbar zu machen, die sie von der
sdkularen Norm unterscheidet und zugleich das Bild von der muslimischen
Frau als passives und auf die hiusliche Sphére reduziertes Wesen hinterfragt.
Eine neunzehnjéhrige Auszubildende aus Berlin, die etwa ein Jahr, bevor ich

175

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

sie kennenlernte, begann, das Kopftuch zu tragen, beschrieb dies folgender-
mafen:

»Das ist einfach ein Symbol fiir meine Religion [...]. Ich meine, du siehst auf der
StraBe vielleicht zehn Menschen, du kannst nicht sagen, welcher Religion sie ange-
horen, aber wenn du einen Menschen mit Kopftuch siehst unter den zehn Menschen,
dann weillt du, das ist ein Moslem. Das ist auch sehr wichtig. Dass die Leute sehen,
dass ich ein Moslem bin. Weil frilher hat man das nicht gesehen, man hat gar nicht
gemerkt, was fiir ‘ne Religion ich bin und so.« (G., 19 Jahre, Auszubildende zur
Einzelhandelskauffrau, Mitglied bei /IGMG)

Das Kopftuch wird hier zu einem Symbol, das als Marker des Bekenntnisses
zu einer Religion im 6ffentlichen Raum dient, in einem gesellschaftlichen
Umfeld, in dem Religiositdt mehr und mehr zu einer 6ffentlich unsichtbaren
Angelegenheit geworden ist bzw. in dem christliche Formen von Religiositét
deutlich dominieren. Auch der Minderheitenstatus des Islam in beiden Lén-
dern spielt in diesem Zusammenhang eine wichtige Rolle beim Versuch die-
ser jungen Frauen, sich als Musliminnen &6ffentlich kenntlich zu machen. Die-
ser bewusste Wunsch, seine Religion und personliche Religiositit dffentlich
sichtbar zu machen, verweist zugleich auf einen von vielen Unterschieden zur
ersten Generation muslimischer Einwanderer. Vor allem markiert er einen
entscheidenden Schritt von den offentlich kaum zur Kenntnis genommenen
Islamversionen der ersten Generation — von Jocelyne Cesari (1995: 34) bei-
spielsweise als »ruhiger Islam« qualifiziert — zu Formen, die sichtbar gemacht
werden und bewusst einen Platz einfordern.

Damit ist ein wichtiges Element der generationenbedingten Veranderun-
gen des Islamverstdndnisses angesprochen, die weniger mit transnationalen
»Re-Islamisierungsprozessen« zusammenhéngen als eher damit, dass die jun-
ge Generation von Muslimen in beiden nationalen Kontexten aufgewachsen
ist und daher ihr 6ffentliches Bekenntnis zu ihrer Religion zumeist als legitim
empfindet. So markiert das sichtbare Bekenntnis dieser jungen Frauen zum
Islam ihre Verweigerung, ihre religids-kulturellen Beziige »in der Garderobe«
(Finkielkraut, Le Quotidien, 15.11.1989) zu lassen, wie es besonders in
Frankreich hdufig gefordert wird. Es verbindet sich damit auch das Ziel, die
oft kiinstlich und willkiirlich gezogene Grenze zwischen offentlicher und pri-
vater Sphére zu durchbrechen, zumindest aber zu hinterfragen. Wie die Sozio-
logen Gaspard und Khosrokhavar (1995: 74) es ausdriicken, markiert das
Kopftuch die »Verweigerung, seine eigene Identitdt in der Offentlichkeit zu
verdecken«.

Die selbst gewdhlte Externalisierung einer »muslimischen Identitét« hat
jedoch gleichsam eine Kehrseite, die nicht aus dem Blickfeld geraten sollte,
vor allem weil die meisten Frauen sie durchaus auch wahrnehmen. Trotz der

176

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

nahezu durchweg positiven Attribute, die die Frauen dem Kopftuch zuordnen,
erleben sie es vor allem in Frankreich hdufig als Symbol, das Diskriminierung
provoziert und Hiirden der sozialen Integration in sich birgt. Die positive
Konnotation des Kopftuchs sollte in einigen Féllen sogar als eine Reaktion
auf die vorwiegend negative Wahrnehmung in den Offentlichkeiten beider
Léander verstanden werden. An dieser Stelle ist es allerdings sinnvoll, eine er-
ste Differenzierung zwischen dem Interviewmaterial in Deutschland und
Frankreich vorzunehmen, die mit den verschiedenen nationalen Kontexten zu-
sammenhingt. Der Umgang mit dem islamischen Kopftuch in beiden Offent-
lichkeiten sowie genereller die unterschiedlichen Traditionen des Verhéltnis-
ses zwischen Kirche und Staat in beiden Landern haben auch eine Wirkung
auf die Art und Weise, wie das Kopftuch von den jungen Frauen getragen,
konnotiert und 6ffentlich eingefordert wird.

So erlebten die Frauen in Frankreich die Kehrseite ihrer offentlichen
Sichtbarkeit als Musliminnen deutlich bewusster als die deutschen Interview-
ten. Zumindest duferten sie ein klares Bewusstsein iiber das negative Stigma,
das diesem Symbol in der franzdsischen Gesellschaft anhaftet. Die Diskrimi-
nierungserfahrungen und die allgemeine Skepsis gegeniiber der Kopftuchpra-
xis scheint diese Frauen in eine stédndige Position der Selbstverteidigung zu
mandvrieren. In einigen Féllen miindet dies in eine offensive Haltung, die sie
dazu verleitet, geldufige Stereotype iiber Muslime umzukehren. Alle Frauen,
mit denen ich in Frankreich gesprochen habe, erzéhlten von Schwierigkeiten,
die sie hatten, nachdem sie sich fiir das Kopftuch entschieden haben. Jeweils
mit ganz eigenen Geschichten haben dort alle eine oder mehrere Erfahrungen
mit Diskriminierung gemacht. Die folgenden Zitate zweier Frauen aus Mar-
seille vermitteln einen Eindruck solcher Erfahrungen:

»Sagen wir mal, dass ich gliicklich in Frankreich war. Ich habe keinen Rassismus
gesehen. Ich wusste nicht, was Rassismus bedeutet. Ich hatte Freundinnen, die mir
dariiber erzdhlt hatten, denn es ist klar, ich sehe nicht ganz franzdsisch aus. Nein, ich
wusste nicht, was das ist. Und an dem Tag, an dem ich mein Kopftuch anlegte, dann
... Ich kann Thnen sagen, es so pldtzlich zu spiiren, war echt ein bisschen hart [...].
Na ja, ich sah, dass der Blick der Leute sich verdndert hat. Vorher haben wir uns
unterhalten ..., also ich hab’ immer allen gesagt ... Ich hatte einen besseren Kontakt
zu den Franzosen, also zu den Europdern vielleicht ... Doch diese Leute, vorher hab’
ich keinen Rassismus bemerkt, doch von einem Tag auf den anderen sahen die mich
anders an, sie rannten fast vor mir davon, als ob ich ’ne ansteckende Krankheit hét-
te.« (F., 32 Jahre, Hausfrau und Mutter von zwei Kindern, aktiv bei JMF, Marseille)

Eine andere Frau, die zuvor Wirtschaftswissenschaften studiert hatte, doch
wegen der Probleme im Universititsmilieu ihr Studium beendete, erzéhlte
Folgendes:

177

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

»[Ulnd dann, einmal gab es diese Bemerkungen mitten im Vorlesungssaal von
einem Professor, der [sagte]: »... ich akzeptiere keine Leute, die an der Uni herum-
laufen ..., mit einem Tschador.< Einfach so, mitten im Vorlesungssaal, mitten in der
Vorlesung ... Und dann, ein anderer Professor, zu dem ich vorher eine sehr gute
Beziehung hatte, wir tranken manchmal sogar einen Kaffee zusammen, von einem
Tag auf den anderen wollte der nichts mehr mit mir zu tun haben. Er vermied uns
und so, und bei den Priifungen war ich erstaunt iiber die Noten, die ich plétzlich be-
kam.« (N., 30 Jahre, Leiterin der muslimischen Frauengruppe Ouverture und Schii-
lerin bei IMEM, Marseille)

Ungeachtet solcher personlichen Diskriminierungserfahrungen, die im Prinzip
alle jungen Frauen auf die eine oder andere Weise gemacht haben, war bei
allen ein starkes Bewusstsein ausgeprégt iiber die »schlechte Presse«, die das
Kopftuch in der franzésischen Offentlichkeit gemeinhin bekommt. So ver-
mengt sich die Reflexion iiber eine eher diffuse und allgemeine Diskriminie-
rung mit ganz personlichen Erfahrungen, die sie selbst insbesondere im Be-
rufs- oder Universititsalltag gemacht haben. Die Frauen neigten dazu, iiber
die offentlichen Kopftuchdebatten mit Arger und Abneigung zu sprechen,
einmal wegen ihres eigenen Wunsches, bedeckt zu bleiben, und auf der ande-
ren Seite, weil sie sich generell als Teil einer diskriminierten muslimischen
Gemeinschaft diskreditiert fithlen. Oft duBlerten sie Unverstindnis gegeniiber
der geldufigen Aufforderung, sich ihres Kopftuchs zu entledigen:

»lch frage mich, ist es, weil es die Norm ist, sein Haar offen zu tragen, oder ist es,
weil es Leute wirklich verérgert, wenn sie meine Haare nicht sehen? Ich kann das
nicht verstehen, dass man einen Menschen nur nach seinem AuBeren bewertet.« (K.,
24 Jahre, Psychologiestudentin, aktiv bei JMF und Schiilerin bei IMEM, Marseille)

Diese kritische Haltung gegeniiber dem &ufleren Druck, »franzdsisch, wie alle
anderen« zu werden, hinterfragt die normative Dimension des franzosischen
Ideals von republikanischer Staatsbiirgerschaft, und zwar aus der Perspektive
des Staatsbiirgers selbst. Diese »interne« Kritik am dominanten Staatsbiirger-
schaftsverstdndnis wird spéter noch deutlicher werden, insbesondere wenn es
um die (kulturellen) Selbstpositionierungen der jungen Frauen in der franzosi-
schen Gesellschaft geht (siche Kapitel 7).

Es scheint jedoch, dass die Erfahrung mit negativer Wahrnehmung und
Diskriminierung die Entschiedenheit der Frauen nicht ernsthaft in Frage stellt
oder gar ihr (Selbst-)Bewusstsein als muslimische Staatsbiirgerinnen substan-
ziell einschrinkt. An einigen Stellen wird sogar deutlich, dass sie diese nega-
tiven Erfahrungen in etwas Positives ummiinzen. AuBere Differenz, die iiber-
dies generell auf eine gewisse Skepsis stoft, zumindest aber Klassifizierungen
hervorruft, scheint bei vielen Frauen eher den Wunsch nach Besonderheit zu
bestdrken, vor allem angesichts eines gesellschaftlichen Umfeldes, das jede

178

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

offentliche Artikulation von nicht konformer Partikularitit im Keim zu ersti-
cken versucht. Dies mag auch erkldren, warum einige der befragten Frauen
auf ihre Stirke verwiesen, die sie letztlich aus ithrem Kampf um Anerkennung
schopften. Die stete Konfrontation mit einer kritischen oder auch ablehnenden
Haltung, so schmerzhaft sie im Alltag sein mag, bestitigt zugleich die eigene
Differenz, auf die diese Frauen nicht ohne einen gewissen Stolz verwiesen.
Vor allem stérkt es den Eindruck, die gesetzte Norm besiegt, zumindest aber
herausgefordert zu haben. So schilderten einige der Interviewten, die Erfah-
rung der Zuriickweisung aufgrund ihres Kopftuchs habe sie in ihrem Kampf
um Anerkennung eher gestirkt und — {iber Identitdtspolitiken hinaus — Gott
ndher gebracht:

»Am Anfang war es schwer. Der Blick der Anderen war sehr, sehr schwer. Aber ...
ich habe es geschafft, mich selbst zu fragen: »Wie habe ich diese Entscheidung ge-
troffen?< Ich fragte mich selbst: »Ist es, weil ich Gott gefallen will oder weil ich der
Schopfung gefallen will?< Und es war durch diese Frage, dass ich die Entscheidung
getroffen habe. Es ist eine Pflicht.« (R., 24 Jahre, Hausfrau und Mutter von zwei
Kindern, aktiv bei JMF, Marseille)

Eine andere Frau aus Marseille konkretisierte diesen Gedanken:

»Aber weillt du, das ist religios, eher ... Je mehr die Menschen auf dich schauen,
desto mehr, religids gesprochen, desto mehr ..., wie soll ich sagen? Desto mehr
zihlt es fiir dich als eine gute Handlung, diese Blicke, mit denen die uns begegnen
[...]. Was mich ermutigt hat, ist mein Glaube, es ist nur im Glauben, dass gesagt
wird, je mehr die Leute auf dich schauen, je mehr die Leute auf dich blicken ..., und
jeder Blick ... zéhlt als eine gute Handlung, denn es gibt keinen Grund, es gibt eine
Gerechtigkeit ..., wir tun das fiir Allah, subhanu ta’ala, unseren Gott. Wir tun es fiir
ihn, und er wird Gerechtigkeit bringen. Wir leiden nicht umsonst ..., aber wenn du
den Glauben hast, kannst du das alles ertragen.« (F., 32 Jahre, Hausfrau und Mutter,
aktiv bei JMF, Marseille)

Wie die Zitate dieser jungen Marseillerinnen bereits andeuten, existiert fiir die
Frauen also jenseits der Anerkennungskédmpfe, die sie innerhalb der franzosi-
schen Gesellschaft ausfechten, jenseits des Wunsches nach Anerkennung im
Diesseits, eine iibergeordnete Kategorie der Anerkennung, die sich in der Su-
che nach Anerkennung durch Gott und auch mit Blick auf das Jenseits mani-
festiert. Dies relativiert zugleich politiktheoretische Konzepte von Anerken-
nung (etwa bei Taylor 1993 oder Honneth 1992), die sich ausschlieBlich auf
den irdischen, gesellschaftlichen Bereich beschrinken und dabei religios mo-
tivierte Anerkennungsstrategien weitgehend unberiicksichtigt lassen.

Damit ist bereits angedeutet, dass der Referenzrahmen dieser Frauen nicht
allein die franzosische bzw. nichtmuslimische Offentlichkeit ist, sondern auch

179

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

und vor allem eine gottliche Instanz, die sich auf Erden in der islamischen Ge-
meinschaft reprisentiert — so fragmentiert diese in der Praxis auch sein mag.
Thre ausdriickliche Gelassenheit gegeniiber dem Druck der franzosischen Ge-
sellschaft ist somit auch nur vor dem Hintergrund dieser Riickkoppelung an
eine Gemeinschaft zu verstehen, die auch im alltdglichen Leben der jungen
Frauen eine wesentliche Rolle spielt. Dies gewinnt eine zusitzliche Dimen-
sion, wenn man bedenkt, dass die Frauen nicht selten von anderen Muslimen
oder auch von muslimischen Vereinen in ihrem Kampf um die gesellschaftli-
che Akzeptanz als Kopftuch tragende Muslimin unterstiitzt werden. Es scheint
gar, als ob diese Frauen eine gewisse Vorreiterrolle im Kampf um 6ffentliche
Représentation und gesellschaftliche Anerkennung des Islam eingenommen
hitten — so zumindest noch vor der Verabschiedung des Gesetzes zur laicité.
Vor allem weil sie sich dem duBleren Druck, sich zu »entschleiern«, widersetzt
haben, erlebten die Frauen im islamischen Umfeld nicht selten einen gestei-
gerten Respekt, teilweise sogar offenkundige Bewunderung. Weil in Frank-
reich das Kopftuchtragen in vielfacher Hinsicht zu einem Hindernis geworden
ist, werden jene, die diesen Hiirden standhalten, in einigen islamischen Orga-
nisationen oder Bewegungen nahezu zu Heldinnen stilisiert. Zumindest gelten
sie als Modelle der »guten Muslimin«, die einen symbolischen Kampf um
gesellschaftliche Anerkennung des Islam ausfechten — ein Effekt, den aller-
dings nicht alle Frauen gleichermaflen zu schétzen scheinen, wie das Zitat
einer neunundzwanzigjahrigen Krankenschwester aus Marseille verdeutlicht:

»Manchmal kam ich in der Moschee an, ohne Kopftuch. Ich hatte es in meiner Ta-
sche, und in dem Moment, in dem ich ankam, legte ich es an. Die Leute ignorierten
mich vorher fast ..., aber jetzt, wenn ich ankomme, das ist unglaublich, behandeln
mich die Leute anders ... Manchmal sage ich mir: »Aber das ist unglaublich.< Viel-
leicht ist das ja auch ziemlich scheinheilig.« (G., 29 Jahre, Krankenschwester, Schii-
lerin bei IMEM, Marseille)

Die meisten Frauen schitzten jedoch den Respekt, den ihnen die muslimische
Gemeinschaft entgegengebracht hat, nachdem sie sich fiir das Kopftuch ent-
schieden haben. Vielfach betonten sie in diesem Zusammenhang auch die ge-
laufige Einschitzung, das Kopftuch stelle einen Schutz vor méinnlicher Belés-
tigung dar. Die mangelnde gesellschaftliche Anerkennung, die diese Frauen
tagtiglich zu spiiren bekommen, scheint sich also durch die Suche nach gott-
licher Anerkennung und durch die reell erlebte Anerkennung im muslimi-
schen Umfeld zu einem gewissen Grad zu kompensieren. Zugleich sind die
Frauen einer stetigen Ambivalenz ausgesetzt zwischen ihrem Bewusstsein,
durch das Kopftuch eine »bessere« Muslimin geworden zu sein, und den Ein-
schrinkungen, die ihnen dieses religidse Symbol in der Offentlichkeit im All-
tag auferlegt.

180

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

Die interviewten Frauen in Frankreich konstruierten eine positive musli-
mische Identitét, die sie durch das Kopftuch nach auBlen tragen, um in der
franzosischen Gesellschaft als Muslime 6ffentlich sichtbar zu werden. Zu-
gleich stellt ihr Kopftuch einen deutlichen Faktor der Distinktion von der {ib-
rigen Gesellschaft dar, insbesondere von jenen Elementen, die sie als mora-
lisch bedenklich erachten. Insofern erhilt das Kopftuch in Frankreich ver-
schiedenartige Distinktionselemente, die auch und vor allem im Kontext sei-
ner Offentlichen Stigmatisierung betrachtet werden miissen. Niliifer Gole
(2003: 817) hebt diesen Zusammenhang besonders deutlich hervor: »Die
Frauen verwandeln die Verschleierung, ein Attribut des potenziellen 6ffentli-
chen Misskredits, in einen subalternen Vorteil.« Bemerkenswert dabei ist,
dass die offentliche Stigmatisierung des Kopftuchs und der Druck, sich einer
gesetzten Norm zu fiigen, exakt gegenteilige Effekte mit sich zu bringen
scheinen. Wenngleich manche Frauen aus strategischen Erwédgungen in eini-
gen Situationen das Kopftuch abnehmen, so haben die Sanktionsma3nahmen
der franzosischen Offentlichkeit sie keineswegs davon iiberzeugen kénnen,
sich in die »gemeinsame Welt« einzufiigen und ihren Glauben nicht mehr 6f-
fentlich zu manifestieren.

Richtet sich der Blick hingegen auf Deutschland, so sind die positiven At-
tribute, die die Frauen dem Kopftuch zuschreiben, vor allem als Versuch zu
deuten, sich von den ethnischen Konnotationen vom Islam ihrer Eltern zu dis-
tanzieren. Auch hier enthdlt das positiv konnotierte Bekenntnis zum Islam
eine gegendiskursive Komponente, doch eher im Sinne einer Abkehr von den
negativen Referenzen zum tiirkischen Hintergrund und zum Stigma des »Aus-
landers«, das sich damit verbindet. In Deutschland wird die positive Affirma-
tion einer nach auBlen getragenen muslimischen Identitit erst verstdndlich,
wenn man sich vergegenwartigt, dass diese jungen Frauen sich allein wegen
des tiirkischen Hintergrunds ihrer Eltern zumeist als AuBenseiter oder als
»Ausliander« betrachten (siche Kapitel 7). Ihre selbstverstindliche Distanzie-
rung zu Deutschland ist begleitet von einer selbstverstidndlichen Identifikation
mit ihrem tiirkischen Hintergrund — wenngleich sie diesen durchaus einer re-
flexiven Kritik unterziehen.

Die Selbstidentifizierung als tiirkisch enthélt jedoch kaum konkrete Inhal-
te. Das islamische Kopftuch akzentuiert im Zusammenspiel von ethnischen
und religiésen Identifikationen die Distanz, die die Frauen von ihrem tiirki-
schen Hintergrund herzustellen versuchen. Es symbolisiert den Versuch, eth-
nische Grenzen durch eine »muslimische Identitit« zu transzendieren. Daher
sollte die positive religiose Andersartigkeit, die die Frauen im Hinblick auf ihr
Kopftuch hervorheben, mit ihren Erfahrungen einer negativ besetzten ethni-
schen Andersartigkeit in Bezug gebracht werden, die sie durch eine universale
religiose Identitédt zu liberwinden versuchen. Ich werde diesen Punkt in Kapi-

181

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

tel 7 noch einmal aufgreifen, weil er einen Kernaspekt der nationalen Kontex-
tualisierung der Diskurse dieser jungen Frauen bildet.

Auch in Deutschland implizieren die positiven Bedeutungen, die die jun-
gen Frauen dem Kopftuch zuschreiben, freilich nicht, dass das Kopftuch auch
immer positiv von der deutschen Mehrheitsgesellschaft aufgenommen wird.
Dies war anhand der Diskursanalyse abzulesen, und es wird auch aus der sub-
jektiven Perspektive der jungen Frauen deutlich. Wenngleich weitaus weniger
ausgepragt als in Frankreich, so sind auch fiir die Frauen in Deutschland mit
dem Kopftuch einige Hiirden verbunden, derer sie sich durchaus bewusst
sind. Einige Berufe bleiben ihnen beispielsweise von vornherein verwehrt,
und generell scheint das Kopftuch gewissen Karriereambitionen eindeutige
Grenzen zu setzen. Interessanterweise sprachen jedoch nur wenige der Inter-
viewten von eigenen negativen Erfahrungen, die sie mit dem Kopftuch ge-
macht hatten, bzw. taten sie dies in weitaus milderem Ton als jene in Frank-
reich. Vor allem die Frauen, die bereits Berufserfahrungen gesammelt hatten,
duflerten ein gewisses Unbehagen: »Das ist eine Kategorie, also da gibt’s "ne
Schublade, und da kommst ’rein, automatisch [...].« (C., 28 Jahre, Jurastu-
dentin, Mitglied der Islamischen Féderation, Berlin)

Ein wesentlicher Unterschied zu Frankreich besteht aber darin, dass diese
jungen Frauen im Schulalltag kaum mit direkten Sanktionen konfrontiert wa-
ren. So erwihnten sie im Prinzip erst Negativerfahrungen, nachdem ich sie
ausdriicklich darauf angesprochen hatte. Episoden wie die einer jungen neun-
zehnjdhrigen Abiturientin, die mit neun Jahren begann, das Kopftuch zu tra-
gen, verdeutlichen die Art von Ablehnung, mit der die Frauen in Deutschland
konfrontiert worden sind:

»[E]ine Lehrerin hat das nicht so positiv angenommen, so eher, ob ich das mit
Zwang machen wiirde oder nicht. Und danach wollte sie halt mit meiner Mutter re-
den, also jetzt allgemein mit meinen Eltern, und die kamen halt in die Schule, meine
Eltern, und dann hat meine Lehrerin gefragt, warum sie jetzt spontan Kopftuch trégt,
weil ich hatte ja das Thema davor nie angesprochen. Und dann habe ich halt gesagt,
dass ich das freiwillig mache, weil, ich hab’s halt bei den anderen Frauen gesehen,
und das hat mich auch irgendwie gereizt. Und das wollte ich auch unbedingt ma-
chen, weil meine Eltern haben mir jetzt nicht gesagt, dass ich jetzt unbedingt mit
neun das Kopftuch tragen muss oder so [...]. Und meine Lehrerin hat das irgendwie
ironisch angenommen, und die hat gesagt, dass ich das vor Angst machen wiirde,
weil jetzt meine Eltern dabei sind. Und dann nach ’ner Zeit lang, hat sie halt ge-
merkt, dass ich das freiwillig mache. Weil, ich kdnnte ja auch in der Schule das
Kopftuch abmachen.« (Z., 26 Jahre, MTA, Mitglied bei /IGMG, Berlin)

Im Allgemeinen betonten die meisten Frauen allerdings, dass sie die deutsche
Gesellschaft fiir ihre »tolerante« Haltung gegeniiber dem Kopftuch schétzen
wiirden. Anders als in Frankreich driickte sich bei diesen Frauen kein generel-

182

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

les Unbehagen gegeniiber einer allgemein »islamfeindlichen« Umgebung aus.
Allerdings bleibt anzumerken, dass die Frauen unter den gegenwairtigen Be-
dingungen moglicherweise zu einer etwas anderen Einschitzung gekommen
wiéren — nachdem das Kopftuch auch hierzulande im gleiBenden Licht der
Medienéffentlichkeit stand und vor allem berufstitige Frauen mit Kopftuch
mit Sanktionen zu rechnen haben. Sicher hédtte auch ein anders fokussiertes
Interviewsample, beispielsweise mit Juristinnen oder Lehrerinnen, ein anderes
Bild ergeben. Dennoch bleibt vorerst im Hinblick auf die Selbstwahrnehmun-
gen der jungen Frauen, als 6ffentlich sichtbare Muslime in der Gesellschaft zu
interagieren, eine deutlich positivere und unbedarftere Einschitzung festzu-
halten.

In beiden Léndern lésst sich beobachten, dass das Kopftuch bei der Identi-
fizierung mit dem Islam ein Zeichen von personlicher »Erleuchtung« bedeu-
ten kann. Vor allem fiir jene Frauen, die ihren religiésen Lebensweg als einen
Prozess von einer eher »unbewussten« zu einer aktiven und skriptural geprég-
ten Version des Islam beschrieben, kann das Kopftuch eine solche symboli-
sche Dimension gewinnen. So ist es durch das Anlegen des Kopftuchs, dass
diese aktualisierte Form von Religiositdt zum Ausdruck gebracht und duBer-
lich erkenntlich gemacht wird. Das Kopftuch anzulegen markiert einen ent-
scheidenden Schritt im Leben dieser jungen Frauen, der zumeist mit einer
recht klaren Vorstellung iiber die Konsequenzen einhergeht, die diese Ent-
scheidung mit sich bringt. Die unangenchmen Folgen, wie erste Reaktionen
aus dem Freundes- oder Familienkreis, Konsequenzen im Berufsalltag oder in
Bildungsinstitutionen, werden letztlich dem Hauptziel der Externalisierung
eines religiosen Bekenntnisses untergeordnet.

Ahnlich wie in Biografien von Konvertiten (vgl. Wohlrab-Sahr 1996) re-
konstruieren einige der jungen Frauen ihren Lebensweg im Sinne eines pola-
risierenden Vorher und Nachher. So erscheint die Zeit, bevor das Kopftuch
getragen wurde, zumeist als diister, wiahrend die Zeit danach als ein Weg ins
Licht gedeutet wird. Einige Frauen scheinen dabei sogar die Spuren ihrer
eigenen Vergangenheit verwischen zu wollen, wie das folgende Zitat einer
neunzehnjdhrigen Auszubildenden aus Berlin besonders deutlich macht:

»Zu den Freunden, die noch Bilder von mir haben, auf denen ich offen bin, sage ich:
»Schmeilit die weg, zerreiit sie, weil das bin ich mehr, weil ich bin eine Andere ge-
worden.< Und das eine Bild, was ich nicht zerrissen habe, das soll mich immer an ...
Dings erinnern, an die Tage erinnern, und dass ich voller Stolz jetzt sagen kann: »>Ich
bin jetzt ein guter Moslem geworden.«« (G., 19 Jahre, Auszubildende als Einzelhan-
delskauffrau, Mitglied bei IGMG, Berlin)

Wie Nadine Weibel (2000: 62f.) in ihren Beobachtungen iiber die Praxis der
Verschleierung in Europa bemerkt, dhneln solche Erfahrungen dem, was die

183

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Ethnologie haufig als rites de passage beschreibt, gekennzeichnet durch die
Prozesse der »Trennung«, der »Erwartung« und schlieBlich der »Aggrega-
tion«. Diese Prozesshaftigkeit tritt in den Beschreibungen vieler junger Frau-
en ganz deutlich hervor. So betonten einige, sie hitten ihr Ziel, eine »gute
Muslimin« zu werden, noch nicht génzlich erreicht, wenngleich sie das Kopf-
tuch als einen entscheidenden Schritt dorthin erachten wiirden. Andere kon-
kretisierten dies, indem sie von »kleinen Makeln« sprachen, die es noch zu
iiberwinden gelte. Der Prozess, eine »gute Muslimin« zu werden, ist also mit
einem starken Impetus einer konstanten Arbeit am Selbst und einer entspre-
chenden Selbstreform gekoppelt, die die Frauen fiir wichtig erachten. Diese
Arbeit am Selbst kann verschiedene Formen annehmen, in jedem Fall hat sie
aber einen deutlich repetitiven Charakter. Sie geht einher mit der Einiibung
gewisser Praktiken, wie beispielsweise dem regelméfigen Ausfithren des Ge-
bets (hierzu Jouili 2005), dem konsequenten und bewussten Fasten an Rama-
dan etc. So sind es neben dem Kopftuch eine Reihe von weiteren Praktiken —
teilweise bewusst eingeiibt, teilweise intensiviert oder internalisiert —, die
beim Prozess, eine fromme Muslimin zu werden, einen zentralen Stellenwert
einnehmen. Dabei steht die »Selbstdisziplinierung« zum Erlernen oder Verin-
nerlichen religiéser Praktiken im Vordergrund des Islamisierungsprozesses
(vgl. Jouili 2005). Auf der Diskursebene habe ich vor allem bei jenen Frauen,
die ich in der Phase der Suche nach einem korrekten islamischen Lebensstil
ansiedeln wiirde, im Verlauf des Gesprichs und im Rahmen meiner Feldfor-
schungen eine gewisse »Sakralisierung des Alltags« (Gabriel 1992: 102ff.)
beobachten konnen, die sich beispielsweise in der hdufigen Verwendung reli-
gioser Phrasen (wie il-hamdu-li’illah, in’cha-allah, bismi’llahi etc.) duBBerte.
Einige Frauen unterbrachen auch das Gespréch, um ihr Gebet auszufiihren.

Der Schritt, sich fiir ein frommes Leben zu entscheiden, ist je nach Le-
bensweg ganz unterschiedlich motiviert. Die oben zitierte junge Berlinerin
markierte beispielsweise den Wendepunkt ihrer religiosen Biografie und ihre
Wahl, einen »islamischen Lebensweg« einzuschlagen, nachdem sie 1999 die
schweren Erdbeben in der Tiirkei erlebt hatte, die sie als »Zeichen von Allah«
deutete (G., 19 Jahre, Auszubildende zur Einzelhandelskauffrau, Mitglied bei
IGMG, Berlin). Sie schilderte ihre Gedanken, die ihr in jenem Moment ka-
men, in dem sie dachte, sie miisse sterben, folgendermaf3en:

»Ich hab’ auch richtig angefangen zu weinen. Und ich dachte, wenn ich jetzt sterbe,
wenn ich jetzt sterbe, komm’ ich glatt in die Hélle. Ich meine, ich hab’ da Musik ge-
hort und hab’ eine geraucht, und einen Tag davor habe ich glatt mit meinem Freund
rumgemacht [lacht], irgendwie. Halt diese Sachen kamen da halt in mir hoch so. Das
waren zwar nur ’n paar Minuten, aber diese paar Minuten, die waren ziemlich krass.
Ich hab’ da einfach nur, ich hab da einfach nur geweint. Und bei uns ist es so, dass
also kurz bevor du stirbst, musst du ..., also ein Moslem muss kurz ..., also mit sei-

184

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

nem letzten Atemzug so ’nen Satz sagen, damit er iiberhaupt in den Himmel kommt,
und ich wusste nicht einmal diesen einen Satz, den hab’ ich vollig vergessen. Als ich
ein kleines Kind war, habe ich den mal gelernt.«

So kann die Konfrontation mit dem Tod oder die Auseinandersetzung mit
einer personlichen Krise die Hinwendung zum Islam und die Frommigkeit
verstirken oder erst auslosen (siche auch Nokel 2002: 105f). Ein anderes
héaufiges Motiv ist die Erkenntnis, selbst ein Defizit an religidsem Wissen zu
haben. Eine Frau in Marseille erzihlte beispielsweise, dass sie erst bewusst
begonnen habe, den Islam zu praktizieren, nachdem eine Kommilitonin von
den Zeugen Jehovas sie nach der Bedeutung des Ramadan gefragt hatte (U.-
L., 30 Jahre, Leiterin einer muslimischen Frauengruppe, Marseille, unaufge-
zeichnetes Interview). Die Erfahrung, bei der Antwort auf diese »einfache
Frage« ins Stocken geraten zu sein, motivierte sie zunichst, Versdumtes nach-
zuholen und ihre »Ignoranz« (ebd.) durch Wissensaneignung zu kompensie-
ren. Dabei habe sie die »Schonheit des Islam« erkannt und eine »Kohérenz,
die ich bei der Vermittlung meiner Eltern nicht entdecken konnte« (ebd.).
Blickt man auf die Beschreibungen im Einzelnen, so wird dennoch deut-
lich, dass es nahezu in allen Fillen eine gewisse Disposition zum Islamisie-
rungsprozess gegeben hat und dass es sich trotz der Prozesshaftigkeit um eine
recht deutliche Kontinuitdt handelt. In diesem Sinne wiirde ich auch nicht be-
stitigen, dass der Islam ein zufilliges und rein identitétsstiftendes Element in
der Biografie einnimmt, das jederzeit durch etwas Anderes ersetzt werden
konnte. Obwohl die Frauen ihren religiosen Lebensweg selbst zuweilen als
eindeutige Wende von »Ignoranz« zu »Erleuchtung« beschreiben, so wiirde
ich nicht von einem ploétzlichen »coming out« als Muslimin sprechen. Viel-
mehr scheint es sich um einen Wandel in der Art, den Islam zu praktizieren,
zu handeln, der bei einigen, allerdings durchaus nicht bei allen Frauen, einen
biografischen Wendepunkt markiert. So bleibt bei der Interpretation einer un-
vermittelten Islamisierung zumindest die Frage offen, warum die jungen
Frauen aus dem vielfdltigen Repertoire aus Identifikationselementen ausge-
rechnet den Islam auswihlen und nicht etwas Anderes, wenn nicht eine ge-
wisse Disposition vorhanden war. Diese Interpretation ist freilich insofern
entscheidend, als ich mich hier von den Ergebnissen der meisten anderen
Untersuchungen zum Phénomen der »Re-Islamisierung« bei jungen Musli-
men abgrenze und den Islam dieser Frauen nicht ausschlielich als ein Merk-
mal von Identitétspolitiken deute. Die Hinwendung zum Islam — so vielfdltig
und teilweise widerspriichlich sie sich in der Praxis gestalten mag — basiert in
allen Féllen auf einem recht ausgeprigten Traditionsbewusstsein und einer
Verwurzelung in einer Diskurstradition, die nicht mit einer bloen imaginier-
ten Gemeinschaft verwechselt werden kann. So ist auch der prozesshafte Cha-

185

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

rakter der Religiositit nicht voreilig als Ausdruck eines Individualisierungs-
schubes bei jungen Muslimen zu deuten.

In diesem Sinne wiirde ich auch das islamische Kopftuch dieser jungen
Frauen nicht auf seinen identitétsstiftenden Charakter reduzieren, der zur
Selbstidentifizierung innerhalb der franzosischen bzw. deutschen Offentlich-
keit dient. Wenngleich dies kein unwesentlicher Faktor ist, kommt dem Kopf-
tuch auch eine innerhalb von Kémpfen um die Interpretation und Reform von
Tradition angesiedelte Dimension zu. Es geht dabei vor allem um die Tugend
der weiblichen Sittsamkeit, die fiir die Frauen den Motor fiir ihre Suche bil-
det, eine tugendhafte Muslimin zu werden. Dieser Prozess ist mit einer stin-
digen Arbeit am Selbst verbunden, einer konstanten Selbstreform und Selbst-
disziplinierung, die sowohl auf der Aneignung und Intensivierung religidsen
Wissens als auch auf der Einiibung religioser Praktiken beruht. Denn obwohl
die Frauen sich positiv zu ihrer offenkundigen Andersartigkeit duBern und
bekennen, war der Entscheidung, sich zu bedecken, in all ihren Biografien ein
Prozess vorausgegangen, zundchst an sich selbst zu arbeiten, sich selbst zu
disziplinieren, um sodann imstande zu sein, die eigene Andersartigkeit positiv
zu besetzen.

Die Vorstellung von einer guten Muslimin basiert auf der Menge und Art
des angeeigneten Wissens und auf der Féahigkeit dariiber zu reflektieren, was
es heiflt, eine tugendhafte Muslimin zu sein. Diese Formen von Selbstreflexi-
vitit sollten keineswegs gleichgesetzt werden mit einer »Modernisierung« im
Sinne eines autonomen und selbstreflexiven Umgangs mit Religion, also mit
einem Sékularisierungsprozess, verstanden im Sinne von Individualisierung.
Ich wiirde sie, im Gegenteil, als Ausdruck einer vitalen Tradition bezeichnen,
die durch Kontinuitit und Reflexion lebendig gehalten wird und nur durch
standige Riickbindung an eine Gemeinschaft moglich ist. So basiert die Ver-
mittlung und gleichzeitige Redefinition von Traditionen auf ganz bestimmten
Dispositionen, iiber die alle Frauen durch ihre Erzichung und ihr Elternhaus
verfiigen, seien die Eltern auch noch so »westlich«, »kemalistisch« oder
»franzosisch« orientiert. Es handelt sich um internalisierte und inkorporierte
Praktiken wie beispielsweise die Vermeidung von Schweinefleisch, dem Fas-
ten, dem Gebet oder den Besuchen von Korankursen in frither Jugendzeit.
Charles Hirschkind (2001) zeigt, wie gerade das vermeintlich stumpfsinnige
Einiiben von gewissen, als banal erachteten Praktiken zu einer Verfestigung
von Religiositdt und einer Internalisierung von Normen fiihren kann. Es ist
also gerade nicht mit einer Ablosung von der Religion verbunden, sondern
dient als Bestitigung und Verfestigung der Bedeutung von Religion fiir den
Alltag.

Der reflexive Impetus bei der Aneignung gewisser Praktiken, wie auch
dem Kopftuch, sollte also nicht iiberschitzt oder voreilig als Ausdruck eines
Angleichungsprozesses an westliche Sdkularisierungsnormen verstanden wer-

186

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

werden. Der Aspekt der weiblichen Sittsamkeit, den die Frauen allesamt mit
der Praxis des Kopftuchtragens assoziierten, wird diesen Gedanken konkreti-
sieren.

Das Kopftuch als Ausdruck weiblicher Sittsamkeit

Indem sie sich auf die im Koran festgelegte Bedeutung des Kopftuchs berie-
fen, unterstrichen die Frauen hdufig, dass eine muslimische Frau ihre Sittsam-
keit gegeniiber unbekannten Ménnern zu bewahren hitte, da »die Aura von
Frauen stdrker ist als die von Ménnern«, wie es eine zweiunddreiigjdhrige
Hausfrau und Mutter zweier Kinder aus Berlin formulierte (M., 32 Jahre, Mit-
glied bei IGMG, Betlin). Ahnlich wie Saba Mahmood (2001; 2004) in ihrer
Studie zu Frauengruppen in dgyptischen Moscheen betont, habe auch ich bei
meinen Interviewpartnerinnen den Aspekt der weiblichen Zuriickhaltung und
Bescheidenheit (modesty) als ein wesentliches Motiv fiir die Bedeckung be-
obachtet. Damit gewinnt das Kopftuch eine weitere Bedeutung, die iiber das
Moment der Identititsstiftung hinausreicht. Es dient hier als ein Attribut, die
»weiblichen« Elemente des Reizes und der Verfiihrbarkeit im 6ffentlichen
Raum unsichtbar werden zu lassen. Oft unterstrichen die Frauen, die Kopfbe-
deckung diene dazu, den mit Weiblichkeit assoziierten Kdrper zu verdecken,
und ermogliche es daher, zum »Inneren« der Person vorzudringen. Den Mén-
nern hingegen schrieben sie diese Form von duBerlicher Attraktivitit und kor-
perlichen Reizen zumindest auf Anhieb nicht zu. In ihrer Darstellung iiber-
nehmen Minner den Part des Verfiihrers, dem es durch Verdrangung weibli-
cher Reize im dffentlichen Raum Einhalt zu gebieten gilt.

Dabei neigten die Frauen auch recht deutlich zu biologistischen Ge-
schlechterzuschreibungen und wiesen Méannern und Frauen recht unbedarft
natiirlich bedingte und gottlich gegebene Rollen zu. So sprachen sie nicht sel-
ten von gottgewollten Unterschieden zwischen den Geschlechtern und repro-
duzierten auf diese Weise ein Schema, das den Koper mit Weiblichkeit und
den Geist und Verstand mit Méannlichkeit assoziiert (vgl. Butler 1990). Vor
allem die Frauen mit akademischer Ausbildung und jene, die viel Wert auf
Bildung und Wissen legten, betonten, wie wichtig es fiir sie sei, als intellek-
tuelles Wesen, befreit von Korperlichkeit wahrgenommen zu werden. Wah-
rend sie den Versuch artikulierten, die Dichotomie zwischen Koérper und
Geist bzw. Verstand zu iiberwinden, indem sie ihren weiblichen Koper 6ffent-
lich unsichtbar machen, um auf diese Weise dem Geist ndher zu kommen,
verstirkten sie diese Dichotomie jedoch genau genommen mit Kleidercodes,
die ausschlieBlich der weiblichen Sphére vorbehalten sind. Das Kopftuch soll
also das Weibliche unsichtbar machen und in diesem Sinne die Funktion eines
tieferen »inneren Schleiers« nach auBlen unterstiitzen, bildet jedoch selbst ein
eindeutiges Symbol von Weiblichkeit, da es ausschlieBlich fiir die weibliche

187

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Sphére bestimmt ist. Zudem setzt der Versuch, zum Geist und Verstand, also
zur nobelsten Eigenschaft einer Person zuriickzukehren, indem man seinen
weiblichen Korper unsichtbar zu machen versucht, eine Essenz voraus, die fiir
die Reproduktion und Verfestigung der Kategorie Geschlecht selbst verant-
wortlich ist (hierzu Butler 1990: Kap. 1). Auf diese Weise reproduzieren die
meisten Frauen einen Diskurs, der eine Polaritdt zwischen den Geschlechtern
zumindest aufrechterhdlt, wenn nicht verstirkt, wenngleich dieser Diskurs
von einigen Widerspriichlichkeiten durchdrungen ist.

Die Idee von der religiosen Pflicht, gerade im &ffentlichen Raum seine
Weiblichkeit zu verbergen, macht einen weiteren markanten Widerspruch
zum Offentlichen Diskurs klar. Hier wird deutlich, dass es fiir die Frauen nicht
moglich ist, in bestimmten Zusammenhingen ihr Kopftuch abzulegen, wie es
politische Autoritidten hdufig leichtfertig forderten, sondern dass dem Kopf-
tuch gerade diese 6ffentliche Funktion zukommt. Das Kopftuch gehért gerade
nicht in den »privaten« Bereich, wie es die Mehrheitsgesellschaft einfordert,
sondern seine Funktionen haben primér 6ffentlichen Charakter. Die weibliche
Kopfbedeckung im Islam ist fiir diese Frauen weniger eine Frage von Inter-
pretation, sondern ein Dogma, das eine »gute Muslimin« konsequent und vor
allem im o6ffentlichen Leben zu befolgen hat.

So wird der »heilige«, 6ffentlich unsichtbare Korper dem »isthetischen«
Korper gegeniibergestellt. Diese Unterscheidung ist oft von einem polarisie-
renden Diskurs gekennzeichnet, der — unter umgekehrten Vorzeichen — dem
dominanten Diskurs von der »unterdriickten Kopftuch tragenden Muslimin«
dhnelt. So gruppierten die Frauen »echte«, sprich bedeckte Musliminnen, und
andere, die »offen« sind (eine gingige Bezeichnung in den Diskursen der jun-
gen Frauen). Dieses Schema ldsst selten Zwischentdne zu, weil bereits »of-
fen, also unbedeckt zu sein, eine symbolische Nacktheit bedeutet und die
Gefahr in sich birgt, gegen das islamische Prinzip von weiblich definierter
Sittsamkeit zu verstoBen: »[ AJuch wenn man jetzt so angezogen ist, da gibt es
im Islam so Regeln, es soll nicht eng sein und nicht durchsichtig. Wenn man
jetzt im Islam was Durchsichtiges oder was Enges anhat, dann ist man sozu-
sagen nicht angezogen«, wie es eine zweiundzwanzigjdhrige MTA in Berlin
ausdriickte (R., 22 Jahre, MTA Mitglied bei VIKZ, Berlin). Bedeckt zu sein
symbolisiert somit, von den Verlockungen der Verfithrung befreit zu sein,
wihrend die unbedeckte Frau mit symbolischer Nacktheit assoziiert wird. Bei
einigen Frauen klang in dieser Hinsicht bisweilen auch ein Ton der Uberle-
genheit an. So ergibt sich aus den Beschreibungen der jungen Frauen iiber die
Vorteile des Kopftuchs und das Verhiillen des weiblichen Ko&rpers eine
Selbstreprasentation, die die Bilder weitgehend umdreht, die in der deutschen
bzw. franzosischen Offentlichkeit iiber den Charakter der Ungleichheit des
Kopftuchs vorherrschen. Vor allem in Frankreich war die Kritik der Frauen an
den Einschrankungen, sich 6ffentlich bedecken zu diirfen, bisweilen von einer

188

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

stereotypisierten Wahrnehmung der iibersteigerten Zurschaustellung von Se-
xualitdit und Weiblichkeit begleitet. Die Einschitzung, durchweg ungerecht
und mit verschiedenen Maflen behandelt zu werden, kann also zur Reproduk-
tion von Stereotypen unter umgekehrten Vorzeichen fiihren:

»Die Leute sehen immer nur den Korper, den Korper, den Korper, und das ist
manchmal wirklich herabwiirdigend. Man sieht immer nackte Frauen in der Wer-
bung, immer nackte Frauen ..., und das stért niemanden. Ich meine, jemand, der in
der Strale mit durchsichtigen Kleidern lduft, stért niemanden ...Und warum kann
eine Frau, die versucht sittsam zu sein ...? Ich meine, ich verstehe das nicht, wie das
jemanden storen kann. Echt, ich hab’ Schwierigkeiten, das zu verstehen.« (K., 24
Jahre, Psychologiestudentin, aktiv bei JMF, Marseille)

Hier schimmert ein bekanntes Motiv des Feminismus durch. So stellt die Kri-
tik an der Reduktion der Frau auf ihren Korper, an medialer sexueller Ver-
marktung und »Objektivierung« eine Klammer zwischen frommen Muslimin-
nen und feministisch orientierten Frauen dar (vgl. Rithzel 1996: 202). Trotz
einiger Ubereinstimmungen scheinen fromme muslimische Frauen bei den
meisten Feministinnen in beiden Landern allerdings auf keinerlei Sympathien
zu stoflen. Corinna Trogisch (2005: 217) beobachtet entsprechend:

»Statt die tatsdchlich begonnene, wenngleich begrenzte Bedeutung des Kopftuchs,
die fortschreitende Ausdifferenzierung islamistischer Bewegungen und deren interne
Konflikte zum Ansatzpunkt eigenen Handelns zu machen, wurde von vielen Femi-
nistinnen die konservativste Deutung des Kopftuchs wieder und wieder beschworen
und reproduziert.«

Trotz dhnlich gelagerter Kritik an der 6ffentlichen Sexualisierung des weibli-
chen Koérpers gelangen die muslimischen Frauen allerdings zu recht divergen-
ten Schlussfolgerungen. Anders als in vielen feministischen Ansétzen geht es
den jungen Frauen nicht darum, Geschlechterdichotomien und -konstruktio-
nen aufzubrechen, indem sie die Norm generell hinterfragen. Vielmehr schei-
nen sie den bindren Schemata zumeist durch einseitige Ziichtigung der Frau
zu entkommen. Der Hauptgrund fiir die Antipathie vor allem franzdsischer
Feministinnen gegeniiber Kopftuch tragenden Musliminnen scheint mir aller-
dings vor allem im traditionell sékularen bis antireligiosen Impetus zu liegen,
der liberalen feministischen Idealen zugrunde liegt (vgl. Mahmood 2004).
Wihrend vor allem in Frankreich der offentliche Diskurs das Recht
»nackt zu sein« als emanzipatorische Errungenschaft und als Zeichen von
Freiheit begreift, deuten diese Frauen es als einen Ausdruck von weiblicher
Unterdriickung. Daraus folgt nicht selten eine recht polarisierende Gegen-
iiberstellung von der »reinen« und »sittsamen« muslimischen Frau und der
»unterdriickten« franzdsischen Frau. Dieser Blick ist dem dominanten Dis-

189

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

kurs nicht ganz unihnlich, besonders weil er sich auf AuBerlichkeiten redu-
ziert und daraus Schliisse auf Charaktereigenschaften, teilweise sogar auf Ge-
sellschaftsordnungen zieht:

»[W]ir sind nicht gezwungen, den Medien zu gehorchen. Wir sind nicht gezwungen,
zum Beispiel wie Claudia Schiffer auszusehen, weil unsere Méanner das nicht sehen
... In dem Moment, in dem du eine muslimische Frau bist ..., was sieht er? Er sicht,
dass ich meine Religion gut praktiziere, er sicht, dass ich meine Kinder gut erziehe,
nach dem Islam ..., und das war’s.« (F., 32 Jahre, Hausfrau und Mutter, aktiv bei
JMF, Marseille)

Aus der Verteidigungsposition heraus, in der die Frauen sich aufgrund der
offentlichen Verachtung des Kopftuchs befinden, erwichst nicht selten eine
Art verkehrtes Spiegelbild dessen, was mehrheitlich in Kopftuch tragende
Frauen hineingelesen wird. Dieses Gegenbild ist vor allem das einer ausge-
nutzten und obsessiv sexualisierten »westlichen« Frau, wie es das nachfol-
gende Zitat der Leiterin einer muslimischen Frauengruppe in Marseille illus-
triert (N., 30 Jahre, Leiterin der muslimischen Frauengruppe Ouverture und
Schiilerin bei IMEM, Marseille):

»Ich wiirde in Bezug auf nichtmuslimische Frauen sagen, dass die Frau im Westen
bedauerlicherweise ausgenutzt wird [...]. Es ist nicht die Frau selbst, die zéhlt, son-
dern nur ihr Korper ... Ich meine, intellektuelle Frauen und was man so von ihnen
sieht ... Werden solche Frauen unterstiitzt? Nein, sie werden mit Hindernissen kon-
frontiert.«

Die Frauen unterschieden nicht allein zwischen dufBlerer und innerer Schon-
heit. Thnen ist auch daran gelegen, diese »innere« Schonheit nach aulen zu
tragen, sie sichtbar zu machen und so die Reduzierung auf &uflere Schonheit
in Frage zu stellen. Das Kopftuch wird auf diese Weise zum Mittel, um un-
sichtbare Merkmale, also innere Werte und Tugenden, so vor allem Frommig-
keit und Sittsamkeit, duBerlich sichtbar zu machen. Bei einigen Frauen mar-
kieren die eigene Hinwendung zur »inneren« Schonheit und die Abwendung
von AuBerlichkeiten den entscheidenden Schritt zur guten Muslimin, wie es
beispielsweise die zuvor zitierte zweiunddreifigjahrige Mutter aus Marseille
deutlich zum Ausdruck brachte:

»Natiirlich, es ist normal zu zeigen, dass man hiibsch ist, dass man ... Spéter habe
ich verstanden, dass du genau das nicht zeigen sollst. Es gibt keinen Grund dafiir,
der ganzen Welt zu zeigen, dass du hiibsch bist und dass du ... Entschuldigung,
wenn ich vulgir bin, aber dass du ernorme Titten hast [...]. Es geniigt, wenn du es
deinem Mann zeigst und dass du es selbst siehst. Es gibt keinen Grund ..., das ist
eine intime Angelegenheit. Das sind Sachen, die man schiitzen soll. Also wenn ich

190

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

solche Frauen sehe ..., fiir mich sind das Sklavinnen, Modesklavinnen. Das sind
Sklavinnen des Mannes, des méannlichen Blickes. Die sind, also fiir mich sind die
nicht gliicklich. Die kénnen doch gar nicht mehr natiirlich sein.« (F., 32 Jahre, Haus-
frau und Mutter, aktiv bei JMF, Marseille)

Interessanterweise suggeriert diese Frau mit ihrer Aussage, dass sie letztlich
besser wisse, was den Franzosen entgehe: ndmlich, dass die vermeintliche
Freiheit, den weiblichen Korper duflerlich zur Schau zu stellen, letztlich ein
Zeichen von Unfreiheit darstelle. Solche Beobachtungen offenbaren erstaunli-
che Analogien zum dominanten Diskurs, der den verhiillten Frauen unter-
stellt, sie seien letztlich unfrei, selbst wenn sie dies nicht merken wiirden. Die
vermeintliche Freiheit, der Sexualitit eine Offentliche Rolle zuzuschreiben,
wird als Zeichen einer Zwanghaftigkeit entlarvt, die Analogien zur vollstindi-
gen Tabuisierung von Sexualitit in der Offentlichkeit aufweist. Der Mecha-
nismus, den Islam scherenschnittartig als Quelle dichotomer und exklusiver
Standards gegeniiber einem ausufernden westlichen Lebensstil zu deuten,
scheint in Frankreich nicht zuletzt aufgrund der eindeutigeren Zuriickweisung
des Kopftuchs aus offentlichen Riumen stirker vertreten zu sein als in
Deutschland. Hier entsteht ein Duplizierungseffekt, der zu einer Art »hyper-
discourse« (Salvatore 2001) iiber den Islam fiihrt, der sich in Massenmedien
verbreiteten Stereotypen bedient.

Aus dieser bewussten Abgrenzung vom Mehrheitsdiskurs und der Um-
kehrung dominanter Ideologien ldsst sich moglicherweise auch erklaren, war-
um die Frauen immer wieder betonten, dass sie das Kopftuch als einen Akt
der Befreiung empfinden, ganz im Gegensatz zur vorherrschenden Meinung,
es schrinke ihre Freiheit ein. So fiihlen sie sich einerseits formlich davon »be-
freit«, bestimmten Modestandards zu folgen, auf der anderen Seite greifen sie
ein aus islamischen Gesellschaften bekanntes Argument auf, dass das Kopf-
tuch ihnen einen groBeren Spielraum gewihren wiirde, sich frei im ffentli-
chen Raum zu bewegen und dabei keine Scheu vor méannlichen Kontakten zu
haben. Eine neunzehnjdhrige Lehrerin des VIKZ aus Berlin driickte dies fol-
gendermalen aus:

»lch wiirde sagen [lacht], also wenn ich zum Beispiel offen wire, also ohne Kopf-
tuch, wiirde ich ja zum Beispiel im Sommer, vielleicht Spaghettitrdger, also ich habe
ja nichts gegen Spaghettitriager, aber trotzdem dann weif3 ich nicht, dann wiirde ich
ja nicht ... Jetzt kann ich mich ja viel freier bewegen, das wiirde ich gar nicht ma-
chen konnen, die Méanner wiirden mich immer angucken und so. Das mag ich nicht.
Das ist ja auch der Grund, warum sich die Frau bedecken soll, damit sie von den
Blicken und den ..., wie soll ich sagen, ... von den Beléstigungen frei ist.« (E., 19
Jahre, Lehrerin bei VIKZ, Berlin)

191

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Anstatt also aus dem offentlichen Raum ausgeschlossen zu sein, empfinden
die Frauen ihr Kopftuch als ein Mittel, das ihnen diesen Ausschluss erspart
und ihnen eine unbeschwerte Interaktion mit der Gesellschaft erst ermdglicht.
Das Kopftuch wird hier paradoxerweise zu einem Medium fiir eine offenere
Beziehung mit der minnlichen Offentlichkeit, weil mit der Bedeckung der
Frau bestimmte Tabus von vornherein geklért zu sein scheinen, die mit einem
eindeutigen Verhaltenskodex verbunden sind. So hoben eine Reihe von Frau-
en hervor, dass ihnen das Kopftuch den unbefangenen Kontakt zu Ménnern
erst ermdglicht hitte, weil auf diese Weise bestimmte Regeln, wie beispiels-
weise sexuelle Enthaltsamkeit oder (weibliche) Sittsamkeit, kodifiziert seien.
Das Zitat einer vierundzwanzigjdhrigen Literaturstudentin aus Marseille
macht diesen Zusammenhang recht deutlich:

»Vorher konnte ich die Jungs nicht ausstehen. Sie haben immer versucht, ndher zu
mir zu kommen, aber ich habe mir gesagt: »Die Jungs nutzen dich nur aus. Wenn sie
ndher kommen, dann nur, weil sie dich ausnutzen wollen.< Aber als ich begann, es
zu tragen, wurde ich offener. Ich begann Freunde zu haben, die Jungen waren. Ich
bekam plétzlich ein Interesse, den anderen kennenzulernen. Also, das hat eine Rolle
gespielt. Die Jungs kamen natiirlich trotzdem noch zu mir und sagten mir nette Din-
ge und so. Aber wenn sie merken, dass man wirklich, also dass man es nicht nur
einfach so trigt, sondern dass man wirklich glaubt und dass man keinen Freund ha-
ben mochte, also keine Beziehungen ..., ich meine Beziehungen schon, aber keine
Kiisse und so ..., also das sollte man nicht machen, das ist verboten ..., aber weil3t
du, dann lassen sie dich in Ruhe. Und fiir mich war das ein Vorteil, denn im Ver-
gleich zu meinen anderen Freundinnen, wenn ein Junge versuchte, sich ihr zu né-
hern, selbst wenn sie ihm zeigt, dass sie keine Beziehung mit ihm haben mdochte,
insistiert er immer, und das nervt. Aber bei mir, wenn ich sie ablehne, akzeptieren
sie das. Also fiir mich war das wirklich ein Vorteil.« (D., 24 Jahre, Literaturstuden-
tin, aktiv bei JMF, Marseille)

Hier wird noch einmal deutlich, dass die Frauen — anstatt moglicherweise das
»schlechte Verhalten« der Ménner zu hinterfragen — einseitig Strategien fiir
die Frau entwickeln, um der »ungebdndigten ménnlichen Liisternheit« zu ent-
kommen. Damit entsprechen sie in gewissem Mafe einem Vorwurf, der hidu-
fig aus den Reihen der Kritiker einer Islamisierung unter jungen Menschen in
europdischen Einwanderungskontexten (z.B. Amara 2004; Kelek 2005) vor-
gebracht wird. Diese beanstanden, allerdings héufig auf allzu generalisierende
und pauschalierende Weise, der Islam (an sich) wiirde nicht nur auf einer seg-
regativen und biologistisch orientierten Vorstellung von Geschlechterrollen
basieren, so vor allem auf einer essentialistischen Konstruktion von ménnli-
chen Charaktereigenschaften, sondern mache auch einseitig die Frau fiir die
Verfiihrbarkeit des Mannes verantwortlich.

192

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

Es bleibt allerdings zu betonen, dass die Art und Weise, wie die Frauen
sich bedecken, dieses bindre Schema eigenhindig relativiert und dadurch
Interpretationskdmpfe wieder in die Praxis einfiihrt. Denn die Frauen haben
keineswegs eine einheitliche Version, das Kopftuch zu tragen oder islamische
Kleidernormen zu befolgen. Indem sie selbst dsthetische Elemente mit islami-
schen Kleidervorschriften verbinden, sich beispielsweise stark schminken,
hohe Absitze oder auch korperbetonte Kleidung tragen, setzen sie eine klare
Grenzlinie zwischen der bedeckten, »reinen« Muslimin und der unbedeckten
und daher verfiihrerischen Frau selbst auBer Kraft. Daher unterschieden ins-
besondere die befragten Musliminnen in Deutschland, wo wegen des ver-
gleichsweise offenen Umgangs mit dem islamischen Kopftuch mehr Spiel-
raum fiir Variationen gegeben ist, zuweilen zwischen einer fiir richtig und
einer fiir falsch gehaltenen Art, das Kopftuch zu tragen.

Die »falsche« Weise kann einerseits die »traditionelle« Art des Kopftuchs
sein, wie die Frauen es vielfach auch von ihren Miittern kennen (vgl. auch
Gaspard/Khosrokhavar 1995: 34). In diesem Fall scheint das Kopftuch auch
als Marker einer volkstiimlichen Gesellschaftsklasse zu funktionieren und als
Ausdruck einer »eingewanderten Tradition«. Die Verurteilung dieser Version
als »falsch« verdeutlicht ein Spannungsfeld, das sich aus den unterschiedli-
chen Islamversionen der jungen Frauen und jenen ihrer Eltern ergibt. Es han-
delt sich hier nicht allein um ein migrationsbedingtes Phinomen, sondern um
eines, fiir das bereits in islamisch geprigten Gesellschaften schon recht frith
der Begriff »new veiling« gepragt wurde (vgl. Macleod 1991; Gole 1996).
Die »neue« Version der Verschleierung (bei der kein Haar zu sehen sein soll-
te) ist oft verbunden mit dem Ziel, das Leben einer sittsamen Muslimin zu
leben, das sich auf die Aneignung sozialer Giiter ausrichtet. Die herkdmmli-
che Version des Kopftuchs wiederum kann am ehesten als Ausdruck eines
patriarchalisch gepriagten Brauchs interpretiert werden, den die erste Genera-
tion von muslimischen Einwanderern in Europa zumeist zu konservieren ver-
suchte, weil er als »Heimattradition« verstanden wurde, den man in der
»Fremde« nicht aufzugeben bereit war.

Die »falsche« Art kann aber auch die dsthetisierte Version des Kopftuchs
sein. Wihrend die strikte Form der Verschleierung insgesamt unauffallige und
den gesamten Korper bedeckende Kleidung einschlieit, wurden jene Frauen,
die dsthetische Elemente mit der Praxis des Kopftuchtragens kombinieren,
von meinen Gesprichspartnerinnen nicht selten verurteilt. Asthetisierte Kopf-
tuchtrdgerinnen wurden bezichtigt, »mit der Religion zu spielen, was aber
nicht erlaubt ist« (F., 16 Jahre, Auszubildende zur Sekretdrin, Mitglied bei
IGMG, Berlin), wie es eine sechzehnjdhrige Auszubildende aus Berlin formu-
lierte. Durch die Abgrenzung zu den »falschen« Kopftuchtrigerinnen mand-
vrieren sich die Frauen zugleich auf die »richtige« Seite und verdeutlichen ihr
eigenes MaB an Sittsamkeit. Auf der anderen Seite storen die »falsch« Be-

193

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

deckten zugleich das Prinzip der Zuriickhaltung und unterminieren das Bild
der sittsamen Muslimin. Eine achtzehnjdhrige Auszubildende aus Berlin
brachte diesen Zwiespalt zum Ausdruck:

»Ich hab vor kurzem 'n Miadchen gesehen, die angezogen war, also die auch bedeckt
war, wo ich gedacht habe, ich muss gleich kotzen [lacht]. Nein wirklich, wo ich ge-
dacht habe, also wo ich vergessen hab’, dass ich auch 'n Kopftuch trage [...], die
hatte so 'n knallrotes Kopftuch und halt ..., also Sie wissen ja, wie die das oben tra-
gen, halt so oben gebunden, und geschminkt hat sie sich und die hochhackigen
Schuhe, und wo ich denn gesagt habe: >Igitt, jetzt musst du dich tibergeben.< Ich
hab’ dann echt gedacht, in dem Moment bist du keine ... bedeckte Frau mehr, du
bist es nicht. Ich hab’ mich gar nicht akzeptiert, ich wollt gar nicht in diesen Topf
rein, wo die dann halt drinnen sind.« (H., 18 Jahre, Auszubildende zur Verkauferin,
Mitglied bei IGMG, Berlin)

Solche Grenzziehungen bringen einen wichtigen Aspekt in den Lebensstrate-
gien der jungen Frauen zum Ausdruck. Sie verdeutlichen, dass auch bei duf3e-
ren Elementen der Lebensformen Grenzziehungen nicht notwendig entlang
geldufiger Linien wie westlich/orientalisch, deutsch/tiirkisch, muslimisch/
christlich oder Ahnlichem gezogen werden. Es zeigt sich im Gegenteil, dass
Grenzziehungen durchaus auch innerhalb der Kategorie bedeckter Frauen ge-
laufig sind. Auf diese Weise mag auch die »Gemeinschaft« Kopftuch tragen-
der Musliminnen weitaus fragmentierter erscheinen, als es in 6ffentlichen
Diskursen oft anklingt. Die verschiedenen Versionen der Kopfbedeckung
konnen zu einem Element von Distinktionen von Lebensstilen im Sinne Bour-
dieus (1979) werden. Distinktionen funktionieren hier jedoch nicht in erster
Linie entlang sozialer Klassenzugehorigkeiten als eher im Sinne einer Hierar-
chisierung von »guten« und »weniger guten« Muslimen.

Auf der anderen Seite scheinen sich einige Frauen, die ihr Kopftuch mit
hochhackigen Schuhen oder enger Kleidung kombinieren, selbst nicht unbe-
dingt als vollstindig korrekt wahrzunehmen und sich gewisser Ambivalenzen
durchaus bewusst zu sein. Eine Frau, die bei /GMG aktiv war, erzdhlte bei-
spielsweise, eine »Schwester« habe sie auf ihre Schminke angesprochen, die
fiir sie »schon wieder so ein Zeichen von weiblicher Unterdriickung« darstell-
te. Wéhrend sie selbst eingestand, es auch nicht unbedingt fiir richtig zu hal-
ten sich zu schminken, verteidigte sich diese junge Frau schlieBlich auf fol-
gende Weise:

»Ich meinte dann so: »Das mache ich nur fiir mich.<... ich meine, so kann sie das
auch nicht sehen, dass es Unterdriickung ist, weil die Frau sollte sich zu Hause in
ihren vier Wianden hiibsch machen, und das streitet auch kein Prophet und Allah
streitet das auch nicht ab, dass es in der Natur der Frau ist, dass sie sich hiibsch ma-
chen will. Dagegen kénnen nur diese, diese Feministen vielleicht irgendwie was

194

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

sagen. Aber das ist nun mal in der Natur der Frau [...]. Ich meine Allah sagt zu mir,
ich soll ein Kopftuch tragen, Kopfbedeckung, ich soll dafiir sorgen, dass meine Kor-
perteile nicht zu sehen sind oder ich sollte sie bedecken. Ich sollte ... beten, ich soll-
te ... dh, nicht mit Méannern Hiandchen halten, mit denen ich das nicht darf. Und
dann hab’ ich halt gesagt: »>Ich mach’ das Ganze nicht, ich schminke mich nur.< Ich
sollte mich auch nicht schminken, aber was weil3 ich, von diesen mehreren Geboten
... breche ich eins.« (Z., 26 Jahre MTA, Mitglied bei /IGMG, Berlin)

Solche Auseinandersetzungen weisen zugleich das konfliktuelle Potenzial
auch innerhalb der Gemeinschaft praktizierender Muslime auf, die trotz ver-
meintlicher Geschlossenheit durchaus uneinig sind iiber die konkreten Inhalte,
die eine sittsame Muslimin kennzeichnen. Eine andere Frau, die erst vor Kur-
zem die Notwendigkeit fiir sich erkannt hatte, das Kopftuch zu tragen, ge-
stand ein:

»Ich weill es auch von mir selber, dass es ein Fehler ist, mich so zu kleiden. Weil
einmal hat mal so’n Junge zu mir gesagt, ich meinte gerade zu meiner Freundin so:
»Mann, ich bin zu diinn¢, und dann meinte der Junge: >Nein, Mann ey, du hast 'ne
Bombenfigur.« Und das war mir schon ziemlich peinlich, weil ... ich hab mich so
gekleidet, dass der Junge schon gesehen hat, was ich fiir 'ne Figur hatte, das ist also
schon ein bisschen unangenehm gewesen und so.« (G., 19 Jahre, Auszubildende zur
Einzelhandelskauffrau, Mitglied bei /GMG, Berlin)

Solche Aussagen verdeutlichen die Ambivalenzen, denen viele der jungen
Frauen ausgesetzt sind, insbesondere jene, die in einer anderen Lebensphase
vielleicht weniger enthaltsam gelebt hatten. Besonders bei den jiingeren Frau-
en scheint es ein Interesse an sexuellen Erfahrungen zu geben, seien sie auch
noch so tabuisiert. Zumindest existiert der Wunsch, durch Kleidung zu gefal-
len und zu kokettieren, selbst wenn dieser Wunsch durch die stetige Kultivie-
rung von Frommigkeit immer wieder versagt wird. Auf der anderen Seite gibt
es eine eigens auferlegte, heilige Pflicht der Abstinenz, Bescheidenheit und
Sittsamkeit, die die Frauen mit ihrem Kopftuch zu erfiillen versuchen. Bei
einigen scheint dies in eine Reihe von Kompromissen zu miinden, die Wider-
spriiche allerdings nicht aufheben. Trotzdem scheint das Ideal von Sittsamkeit
wirksam zu sein und die eigene Zuriickhaltung stetig zu kultivieren.

Dennoch werden klare Grenzziehungen zwischen dem »ésthetischen Kor-
per«, den die Frauen vorwiegend mit westlichen Sexualstandards assoziieren,
und dem »heiligen Korper«, symbolisiert durch das Kopftuch, durch die
Kombination von &sthetischen und heiligen Elementen vermischt und in Fra-
ge gestellt. In diesem Zusammenspiel mag das Kopftuch gar zu einem Aus-
druck von sexueller Attraktion werden. Dies mindert nicht nur seine doktriné-

195

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

re Bedeutung, sondern scheint die Doktrin sogar auf den Kopf zu stellen.' Auf
einer allgemeineren Ebene ist damit der flieBende Ubergang von Zuriickhal-
tung zu Verfithrung angesprochen, der der Praxis der Verschleierung notge-
drungen anhaftet, sei es auch nur in den Augen westlicher Phantasien (Yege-
noglu 1998).

Mehrheitlich versuchten die jungen Frauen, mit denen ich gesprochen ha-
be, dennoch ihre eigens als »Fehler« entlarvten Unzulénglichkeiten durch eine
konstante Arbeit an sich selbst zu {iberwinden und durch Kultivierung von
Zuriickhaltung mehr Kohérenz zu erreichen. Ich wiirde daher auch nicht ohne
Weiteres den Beobachtungen von Yael Navaro-Yahin (2002: 247) zustim-
men, die die modebewussten Versionen der weiblichen Kopfbedeckung allein
als »Signifikanz an sich«, von Glauben und Frommigkeit entkoppelt, interpre-
tiert. Navaro-Yahin beobachtet in ihrer Arbeit gut vermarktete Modeschauen
von Tekbir, eines der berithmtesten Labels fiir islamische Bekleidung in der
Tiirkei und mittlerweile auch in westeuropdischen Einwanderungsldandern.
Dabei stellt die Autorin fest, die islamische Ethik, so vor allem das Prinzip
der weiblichen Sittsamkeit, sei nunmehr von einer Logik des Marktes und des
Konsums inkorporiert worden und habe auf diese Weise seine eigentliche Be-
deutung eingebiifit. Sie schlussfolgert, dass das Kopftuch »eine zusitzliche,
eigene Bedeutung selbst erhilt, »es¢, eher als der »Glaube«, wird zum Fetisch;
oder anstatt allein Symbol des Glaubens zu sein, wird nun >es< selbst zum
Symbol, wird signifikant (das Signifikante an und fiir sich selbst), wo Politi-
sches iiber das Symbol gestiilpt wird, mehr als iiber dessen Inhalt« (ebd.).

Navaro-Yahins Beobachtung ist sicher aus der Perspektive der Marketing-
strategien korrekt, die von Geschéften wie Tekbir iibernommen worden sind.
Sie trifft zweifellos auch aus der Perspektive der Models zu, die die Kopftii-
cher présentieren und nach der Modenschau in ihre Minirdcke schliipfen, wie
es die Autorin beobachtet hat. Ich bezweifle allerdings, dass es moglich ist,
eine solch klare Linie zwischen »islamischer Ethik« und »Warenlogik« zu
ziehen, wie es Navaro-Yahin tut, zumindest im Hinblick auf die Frauen, mit
denen ich gearbeitet habe. Denn diese scheinen beide Aspekte vielmehr zu
kombinieren, als sie sduberlich voneinander zu trennen. Die Betrachtungswei-
se der Vermarktung von islamischen Kleidungsnormen allein im Sinne eines
Ausdrucks des »Marktes der Identititen« (ebd.) und jedweder Religiositét
entbunden scheint {iberdies eine problematische Dichotomie zu konstruieren
zwischen einer »reinen« (glaubensbedingten) und einer »konstruierten« (vom
Glauben entfernten) Version des Kopftuchtragens. Hier wird die problemati-

1 Bei einem Gespriach erzdhlten zwei (unbedeckte) Schiilerinnen, die an dem
Interview mit ihrer Kopftuch tragenden Freundin als Zuhérerinnen teilnehmen
wollten, das Geriicht von einer bedeckten Schiilerin, die »fast mit einem Jungen
auf dem Schulhof geschlafen« habe. Diese Geschichte sorgte in der Schule of-
fenbar fiir grofles Aufsehen.

196

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

sche Unterstellung artikuliert, dass religiose Ausdrucksformen ausschlieSlich
mit transzendentalen und auBerweltlichen Dingen beschéftigt und nicht mit
kapitalistischen Elementen verbunden sein diirften, um wahrhaft religiés zu
sein.

Ich méchte nachfolgend die Ebene des Zusammenhangs zwischen islami-
schen Kleidernormen und weiblicher Sexualitit etwas verlassen und konkreter
auf die Geschlechtervorstellungen der jungen Frauen eingehen. Es ist vor al-
lem im Kontext von Geschlechterrollen, dass die Frauen tradierte Normen am
deutlichsten hinterfragen und die Grenzen in Richtung eines reformierten Is-
lam verschieben. Zugleich spiegelt dieser Aspekt die Ambivalenzen in den
Diskursen der jungen Frauen wider, die ich vor allem als Ausdruck von inter-
nen Transformationen muslimischer Traditionen deuten wiirde, fiir die diese
Frauen zu Agentinnen zu werden scheinen.

197

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:14:18. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839404102-008 - am 14.02.2026, 08:



https://doi.org/10.14361/9783839404102-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

