
1.	 Jacques Derrida: 						    
	 Die Auffaltung der Paradoxie unter 		
	 dem Namen: Différance1

1.1	 Die funk tionale Fr agerücksicht

Die theoretischen Anforderungen des »postmodernen« Diskurses, die Un­
heimlichkeit der verunmöglichten Thesenfindung; diese paradoxe Wider­
sprüchlichkeit erfordern eine angepasste Herangehensweise an Problem­
stellungen. So wie sich die Suche nach dem Wesen der »Postmoderne« immer 
mehr in sich verkeilt, so wie sich eine Antwort auf die Frage nach ihren De­
finitionsmerkmalen, Kriterien oder Grundzügen zusehends verkompliziert 
hat, macht sich ein Übergang in der Ausrichtung der wissenschaftlichen 
Aufgabenstellung bemerkbar. Liest man die Bemühungen um das Wesen 
der »Postmoderne« in der Erwartungshaltung, eine widerspruchsfreie, klar 
umrissene und letztgültige Bestimmung zu erhalten, bleibt man enttäuscht 
zurück. Wenn man sich aber vor Augen hält, dass gerade im Aufeinanderpral­
len von Widersprüchen Beziehungen zwischen Aussageweisen aufscheinen, 
erhält man einen Einblick in neuartige Relationen, kann Aussagen in einem 
alternativen Kontext abgleichen und überprüft, unter welchen Bedingungen 
es zu einer Aussage kommen konnte. Die widersprüchliche und letztendlich 
gescheiterte Suche nach einer Bestimmung des Wesens der »Postmoderne«, 
ist gleichzeitig die erfolgreiche Beantwortung der Frage, wie »postmodernes« 
Denken funktionieren kann. Eine auf wahrhaftige Inhalte abzielende Frage­
rücksicht, die sich methodisch auf »Was-Fragen«2 verlegt, wird beiseite gelas­

1 | Dieses Kapitel der Untersuchung baut auf dem ersten Abschnitt »›Alles ist Text‹ – de-

konstruktive Grundauffassungen bei Jacques Derrida« der Magisterarbeit des Verf. aus 

dem Jahr 2002 mit dem Titel »›Donner la mort‹. Eine Grundlegung der Ethik bei Jacques 

Derrida« auf, der hier aktualisier t und erweiter t wurde.

2 | Vgl. Lagemann, Jörg u. Gloy,Klaus: Dem Zeichen auf der Spur, Derrida. Eine Einfüh-

rung, Aachen 1998, 32. Vgl. auch Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfur t a.M.1974 

[G], 131-132

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe52

sen.3 Ein »postmoderner« Ansatzpunkt kann vielmehr darin bestehen, beim 
Zusammenspiel von Begriffen genauer zu betrachten, wie sich eine Aussage 
gegenüber anderen in einem sprachlichen Beziehungsgeflecht verhält.4 Das 
Frageinteresse richtet sich hier nach einem »Wie«, nach Funktionen und Ei­

3 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 7-8: Niklas Luhmann reißt dieselbe Thematik an, wenn 

er davon spricht, wie verschieden »[…] die Lebenswelt im Sinne der alltäglichen Welt-

voraussetzung problematisier t wird.« Nämlich durch die klassische Vorgehensweise 

der Metaphysik, die über Was-Fragen eine stabile Ordnung in der Welt postulier t, an 

deren Rand sich mögliche Ausnahmen marginalisieren lassen. Im Unterschied zu einer 

anderen Grundtheorie, die von Ausnahmefällen ausgeht, indem sie der Unwahrschein-

lichkeit von Ordnung in chaotischen Zuständen Rechnung trägt. Dies führt im zweiten 

Fall zum methodischen Anspruch, zu untersuchen, wie es überhaupt möglich ist, dass 

derar t unwahrscheinliche Normalität zustande kommt. Es führt zur Verschiebung des 

Forschungsinteresses auf Wie-Fragen. Vgl. Rorty, Richard: Der Spiegel der Natur, Eine 

Kritik der Philosophie, Frankfur t a.M. 1981 398-399: Hier wird dieser Gegensatz als ei-

ner von »systematischer« und »peripherer« Philosophie gesehen. Periphere Philosophen 

gehen davon aus, »[…] daß Wörter nicht kraft ihres Darstellungscharakters, sondern 

kraft ihrer Beziehung zu anderen Wörtern Bedeutung haben, daß bestimmte Vokabulare 

ihren privilegier ten Status folglich den Personen verdanken, die sie verwenden, nicht 

ihrer Durchlässigkeit gegenüber der Wirklichkeit.« Vgl. auch: Rorty, Richard: Wahrheit 

und Fortschritt, Frankfur t a.M. 2000, 500: Die Sprache wird nicht durch eine Ideenwelt 

konstituier t, sondern ist durch den Gebrauch bestimmt, »[…] den wir armseligen existie-

renden Individuen von einem Wort machen.«

4 | Vgl. Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft [WdG], Frankfur t a.M. 

1992, 684-685: »Die moderne Wissenschaft steckt keineswegs in einer Krise, Sie ist 

nichts anderes als ein Vollzug dieser spezifischen Evolution mit Hilfe von zunehmend 

extravaganten Möglichkeitsentwürfen. Sie entdeckt heute dank einer weitreichenden 

Auflösung von Elementen Kombinationsräume […]. Man kann Gegebenes variieren, aber 

alle Ordnung erscheint eingehängt in einen ins fast Sinnlose reichenden Kombinations-

raum anderer Möglichkeiten. Durch die Form, die Wissenschaft ihr heute oktroyieren 

kann, wird die Welt zum Medium kombinatorischer Möglichkeiten; und die Frage ist 

dann: für welche Formen? […] Ein Beobachter kann beobachten mit Hilfe welcher Un-

terscheidungen ein anderer Beobachter beobachtet. Der Effekt einer derar t rekursiven 

Praxis ist jedoch eine Vergrößerung der Unbestimmtheit im Beobachtungsbereich; denn 

man kann schließlich das, was ein anderer beobachtet, nur noch dadurch feststellen, 

daß man beobachtet, wie er beobachtet, das heißt: mit Hilfe welcher Unterscheidung er 

beobachtet. Der Möglichkeitsraum erweiter t sich, indem man die Methoden, die Theori-

en, die Konditionierungen (Zeitgeist etc.) und schließlich sogar die Latenzen des ande-

ren Beobachters zu unterscheiden lernt. Das, was vordem als gemeinsam angeschaute 

Welt erschien, muß dann in die Rekursivität der Beobachtungsverhältnisse verlagert 

werden.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 53

genschaften, ohne auf die kritische Berücksichtigung metaphysischer Kon­
stanten5 verzichten zu müssen.

Die metaphysischen Formulierungen für eine Art von Wesenheit, Präsenz 
oder Sein bieten keinen Anlass mehr, die Welt hierarchisch auf diese zentralen 
Begriffe hin auszulegen. Sie werden noch in einem dezentrierten, freien »Spiel 
der Phantasie«6 mit den unterschiedlichsten und gegensätzlichen Bedeutungs­
ebenen verwendet.7 Ernst genommen in ihrer unumstößlichen Bedeutung 
werden solche Präsenzbegriffe aber nicht mehr. Eine feste, unumstößliche 
Bedeutung wird den Begriffen nicht mehr zuerkannt. Sie wird einer spieleri­
schen Verwendung in je einzigartigen Kontexten zu wechselnden Zeiten und 
Orten zugeführt.8

In diesem Setting ist das Werk von Jacques Derrida zu platzieren. Die Frage 
nach Wesenheiten, die unveränderlich vorgefunden werden, wird durch das In­
teresse abgelöst, wie durch Unterscheidungsgebrauch Beziehungen hergestellt 
werden können. Wie etwa das Abnorme die Normalität beeinflusst, wie ein 
Zentrum durch seine Peripherie, wie das Innen durch sein Außen, oder wie 
ein Definitionsgegenstand durch sein definitiv Ausgeschlossenes konstituiert 
wird.

5 | Derrida, Jacques: Die Schrif t und die Dif ferenz, Frankfur t a.M. 1972 [SD], 423-

424: »Die Geschichte der Metaphysik wie die Geschichte des Abendlandes wäre die 

Geschichte dieser Metaphern und dieser Metonymien [Bedeutungsverschiebungen, die 

eine eindeutige Wesensbestimmung verunmöglichen, Anm. d. Ver f.]. Ihre Matrix wäre 

[…] die Bestimmung des Seins als Präsenz in allen Bedeutungen dieses Wortes. Man 

könnte zeigen, daß alle Namen für Begründung, Prinzip oder Zentrum immer nur die In-

variante einer Präsenz (eidos, arche, telos, energeia, ousia {Essenz, Existenz, Substanz, 

Subjekt}, aletheia, Transzendentalität, Bewußtsein, Gott, Mensch usw.) bezeichnet 

haben.« 

6 | Vgl. Rorty, Richard: Wahrheit und Fortschritt, 488.

7 | Vgl. ders.: 117: »Infolgedessen mußte man sich wohl eingestehen, daß es kein 

Zentrum gibt, daß das Zentrum nicht in der Gestalt eines Anwesenden gedacht werden 

kann, daß es keinen natürlichen Ort besitzt, daß es kein fester Ort ist, sondern eine 

Funktion, eine Ar t von Nicht-Ort, worin sich ein unendlicher Austausch von Zeichen ab-

spielt. Mit diesem Augenblick beschäftigt sich die Sprache des universellen Problem-

feldes. Es ist dies auch der Augenblick, da infolge der Abwesenheit eines Zentrums oder 

eines Ursprungs alles zum Diskurs wird […], das heißt zum System, in dem das zentrale, 

originäre oder transzendentale Signifikat niemals absolut, außerhalb eines Systems 

von Dif ferenzen, präsent ist. Die Abwesenheit eines transzendentalen Signifikats er-

weiter t das Feld und das Spiel des Bezeichnens ins Unendliche.«

8 | Vgl. Lagemann, Jörg u. Gloy, Klaus: auf der Spur, 38-39: Diese metaphysischen Be-

grif fe werden nur als Werkzeuge zu einer spielerischen Textbastelei genutzt, wodurch 

diese in ihrer Eingeschränktheit kenntlich gemacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe54

1.2	 Die Iterier abilität des Zeichens

Durch diesen Unterscheidungsgebrauch geschieht die »postmoderne« Ak­
tualisierung eines solchen Spiels mit metaphysischen Bausteinen. Ein be­
vorzugtes Spielfeld ist dabei für Jacques Derrida die Bedeutungstheorie.9 Hier 
verlaufen die Nervenbahnen der Metaphysik, hier sammeln sich Fragen nach 
Wahrheit, Wirklichkeit und Wissen.

Die Semiotik nutzt Derrida als Einfallstor für die Problematisierung aus­
sagekräftiger Differenzen: Im Zeichenbegriff tritt eine charakteristische Ver­
spannung von Anwesenheit und Abwesenheit auf. Eine Spannung, die schon 
in der eigentlichen repräsentativen Aufgabe von Kommunikation zu Tage 
tritt:10 

Als »Telekommunikation«11 dient Sprache dazu, über große zeitliche und 
räumliche Entfernungen sinnhafte Strukturen mitzuteilen, Bedeutungen von 
längst vergangenen Sprechsituationen zu konservieren, oder die Abwesenheit 

9 | Vgl. Engelmann, Peter: Positionen 2009, in: Derrida, Jacques: Positionen. Gesprä-

che mit Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta, Wien 2009, 

15: »Die Beziehung zur Semiotik Saussures gibt der philosophischen Metaphysikkritik 

eine semiotische Wende, die sich als sehr fruchtbar erweist. Denn aus ihr bezieht Der-

rida die Begrif fe, die seine Metaphysikkritik von der seiner philosophischen Referenzen 

abhebt, und die, wenn nicht einen Fortschritt in der Metaphysikkritik, so doch eine von 

der Tradition verschiedene Beschreibung der Metaphysik und des Zirkels ihrer Kritik 

ermöglichen.«

10 | Vgl. Derrida, Jacques: Signatur, Ereignis, Kontext, in: ders.: RP, 329-330: »Der re-

präsentative Charakter der schrif tlichen Kommunikation — die Schrif t als Bild, Repro-

duktion, Nachahmung ihres Inhalts — wird das gleichbleibende Merkmal aller künftigen 

Fortschritte [in der Wissenschaft seit Condillacs »Essai sur l’origine des connaissances 

humaines«, auf den er sich an dieser Stelle bezieht, Anm. d. Ver f.] sein. Der Begrif f der 

Repräsentation ist hier von denen der Kommunikation und des Ausdrucks, die ich bei 

Condillac hervorgehoben habe, nicht zu trennen. Gewiß wird die Repräsentation kom-

plizier ter, sie wird sich zusätzliche Relais und Stufen verschaffen, wird zur Repräsenta-

tion der Repräsentation in den hieroglyphischen, ideographischen, dann phonetisch-

alphabetischen Schrif ten werden, doch die repräsentative Struktur, welche die erste 

Stufe der Ausdruckskommunikation kennzeichnet, die Beziehung Idee-Zeichen, wird nie 

beseitigt oder verwandelt werden.« 

11 | Vgl. Bennington, Geoffrey u. Derrida, Jacques: Jacques Derrida, Frankfur t a.M. 

1994, 51: »Die Schrif t ist eine Form der Telekommunikation. […] Jeder weiß, daß die ge-

schriebene Rede zu einer immensen Ausdehnung der räumlichen und zeitlichen Reich-

weite der Sprache führt«.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 55

von Sender oder Rezipient zu kompensieren.12 Bei der Schriftsprache ist die­
ser repräsentative Wesenszug noch verstärkt. Die grafische Darstellung der 
Sprache in der Schrift potenziert ihre Repräsentationsfunktion. Schriftlichkeit 
kann somit als Metapher für die strukturelle Abwesenheit dienen, die in der 
Sprache vorherrscht.

1.2.1 Entkernung des traditionellen Zeichenbegriffs

Eine solche Verschriftlichung von Sprache macht sich zunächst durch ein mög­
liches13 Fehlen des Empfängers bei schriftlicher Kommunikation bemerkbar. 
Obwohl ein Text oft im Hinblick auf eine bestimmte Leserschaft verfasst wird, 
wie man sich beispielsweise in einem Brief ausdrücklich an einen bestimmten 
Adressaten wendet, ist es für das Bestehen und das Fortbestehen einer Schrift 
nicht nötig, dass sie generell von jemandem gelesen wird. Damit sie gelesen 
werden kann, ist es nicht notwendig, dass sie von jemand Bestimmten gelesen 
wird.14 Die Verbreitung von Sprache in Schriftform macht die Anwesenheit ei­
nes Empfängers obsolet. Für ihre Verständlichkeit muss sich eine Textstruktur 
geradezu abkoppeln von der unmittelbaren Anwesenheit der an ihr beteilig­

12 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 257: »Mit Schrif t beginnt die Telekommunikation, die 

kommunikative Erreichbarkeit der in Raum und Zeit Abwesenden. Jetzt bekommt die 

Unterscheidung von Worten und Dingen eine zusätzliche Dimension. Telekommunika-

tion ermöglicht den Transport von Zeichen statt von Dingen. Sie arbeitet schneller und 

weniger energieaufwendig, und die Produktion der für die Transmission nötigen Energie, 

zunächst nur die Kraft mal Zeit, die man zum Schreibenlernen und zum Schreiben be-

nötigt, muß nicht dort stattfinden, wo die Transmission stattfindet. Diese Vorteile stellt 

bereits die Schrif t zur Ver fügung, aber sie werden mit der Druckpresse und der moder-

nen elektronischen Kommunikation nochmals immens gesteigert – allerdings mit der 

bedenklichen Folge, daß die gesellschaftliche Kommunikation jetzt in weiten Bereichen 

von industrieller Energieproduktion abhängig wird.«

13 | Vgl. Derrida, Jacques: Limited Inc., Wien 2001, 81: »In Sec [der Aufsatz Signatur, 

Ereignis, Kontext, in: RP 325-355, Anm. d. Ver f.] wurde niemals gesagt, daß diese Ab-

wesenheit notwendig wäre, sondern nur, daß sie möglich sei […], und daß man diese 

Möglichkeit berücksichtigen müsse: Sie gehört, als Möglichkeit, zur Struktur jedes Zei-

chens […], eben zur Struktur seiner Iterabilität. Und man kann sie von der Analyse seiner 

Struktur nicht ausschließen.«

14 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 333: »Meine ›schrif tliche Kommunikation‹ muß, trotz 

des völligen Ver-schwindens eines jeden bestimmten Empfängers überhaupt, lesbar 

bleiben, damit sie als Schrif t funktionier t, das heißt lesbar ist. Sie muß in völliger Abwe-

senheit des Empfängers oder der empirisch feststellbaren Gesamtheit von Empfängern 

wiederholbar — iterierbar — sein.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe56

ten Individuen.15 Sie ist prinzipiell von jedem und jederzeit lesbar, der auf die 
Textstruktur zugreift.16

Das bedeutet also gleichzeitig, dass auch auf einen Autor verzichtet werden 
kann.17 Ist ein Text erst einmal produziert, dann kann er auch weiterwirken, 
sollte sich der Autor nach einiger Zeit von seiner Schöpfung inhaltlich völlig 
distanziert haben oder sogar verstorben sein.18

Mit dem Wegfall von Urheber und Rezipient als Bedeutungsgaranten19 
bricht auch die Vorstellung einer ursprünglichen Bedeutungsintention. Jac­

15 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 258: »Sie [die Schrif t, Anm. d. Ver f.] vergrößert als 

Verbreitungsmedium die Reichweite sozialer Redundanz; sie dehnt den Empfängerkreis 

aus und schränkt damit zugleich das ein, worüber noch informativ […] geredet werden 

kann. Im Gebrauch von Schrif t verzichtet die Gesellschaft mithin auf die zeitliche und 

interaktionelle Garantie der Einheit der kommunikativen Operation, und dieser Verzicht 

er fordert Kompensationen für das, was aufgegeben wird. Dadurch kommt es zu einer 

immensen, unabsehbaren Erweiterung von Anschlußfähigkeiten. […] Und es kommt 

schließlich, wenn Schrif t nicht mehr nur für Aufzeichnungs-, sondern auch für Kommuni-

kationszwecke benutzt wird, zu Problemen der Selbstautorisierung des Geschriebenen 

in Vertretung eines abwesenden Ursprungs.«

16 | Historische Bestrebungen, diesen potentiell unlimitierbaren Empfängerkreis 

durch Kryptografie einzuschränken, geben zahlreiche Beispiele für die prinzipielle, in 

Bezug auf einen bestimmten Rezipienten unspezifische Lesbarkeit eines Textes. Vgl. 

Schmeh, Klaus: Codeknacker gegen Codemacher. Die faszinierende Geschichte der 

Verschlüsselung, Witten, Herdecke 2008. Vgl. Derrida, Jacques: RP, 333: »Dies impli-

zier t, daß es keinen Code — Organon der Wiederholbarkeit — gibt, der strukturell geheim 

wäre. Die Möglichkeit, die Zeichen (marques) zu wiederholen und damit zu identifizie-

ren, ist in jedem Code implizier t, macht diesen zu einem mittelbaren, übermittlungsfä-

higen, entzif ferbaren Gerüst, das für einen Dritten, also für jeden möglichen Benutzer 

überhaupt, wiederholbar ist.«

17 | Vgl. Barthes, Roland: Der Tod des Autors, in: Wir th, Uwe (Hg.): Per formanz. Zwi-

schen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfur t a.M. 2002, 104-110.

18 | Vgl. ders.: 334: »Damit ein Geschriebenes ein Geschriebenes sei, muß es weiter-

hin ›wirken‹ und lesbar sein, selbst wenn der sogenannte Autor des Geschriebenen nicht 

länger einsteht für das, was er geschrieben hat, was er gezeichnet zu haben scheint, sei 

es, daß er vorläufig abwesend ist, daß er tot ist, oder, allgemein, daß er, was ›scheinbar 

in seinem Namen‹ geschrieben wurde, nicht mit seiner ganzen augenblicklichen und ge-

genwärtigen Intention oder Aufmerksamkeit, mit der Fülle seines Meinens unterstützt. 

Man könnte die soeben hier skizzier te Analyse hier im Hinblick auf den Empfänger wie-

derholen. Die Situation des Schreibers und des Unterzeichners ist, was das Geschrie-

bene betrif f t, im Grunde dieselbe wie die des Lesers.«

19 | Vgl. Derrida, Jacques: Limited Inc., 83: »Die ›shopping list for myself‹ wäre weder 

herstellbar noch brauchbar, sie wäre nicht das, was sie ist, und könnte nicht stattfin-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 57

ques Derrida führt diese der Schriftsprache eigentümliche Abwesenheit des 
Bezeichneten, den Verlust einer festen Bedeutung im Rückgriff auf die »lo­
gischen Untersuchungen« von Edmund Husserl weiter aus. Hier gewinnt er 
verschiedene Beispiele von Kommunikation am Rand der Verständlichkeit und 
der Unsinnigkeit, um ein Sprachverständnis verdeutlichen zu können, das 
sich sogar unter der Bedingung der Abwesenheit einer Bedeutung vollzieht.20 
Selbst bei scheinbar völliger Widersinnigkeit oder Agrammatikalität21 zeigt 
sich der Reichtum an Möglichkeiten, die die Schrift für weitere Anschlüsse zur 
Verfügung stellt.22 Die Sprache erweist unter der Bedingung der Beliebigkeit 
der Bedeutungen ihre Leistungsfähigkeit. Erst unter dem Abwesenheitspara­
digma der Schriftlichkeit erlangt sie die Kraft zu ihrem Funktionieren.23

den, wenn sie nicht von Beginn an in Abwesenheit des Senders und Empfängers: des 

bestimmten und aktuell anwesenden Senders und Empfängers funktionieren könnte, 

wenn ihr das nicht möglich wäre. Und tatsächlich funktionier t sie nur, wenn diese Be-

dingungen gegeben sind. Im selben Augenblick, in dem ›ich‹ eine ›shopping list‹ mache, 

weiß ich […] daß sie eine solche nur sein wird, wenn sie meine Abwesenheit implizier t, 

wenn sie sich schon von mir ablöst, um jenseits meines ›anwesenden‹ Aktes zu funktio-

nieren, und wenn sie zu einem anderen Augenblick brauchbar ist, in meiner Abwesen-

heit, in Abwesenheit des jetzt-anwesenden-Ich, sei es die einfache ›Gedächtnislücke‹, 

die sie ihrer Bestimmung gemäß eben ersetzt, gleich danach, im Augenblick selbst, der 

schon der folgende Augenblick ist, in Abwesenheit des […] Jetzt-Schreibenden.«

20 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 337: »Eine Aussage, deren Gegenstand nicht unmöglich, 

sondern nur möglich ist, kann sehr wohl ausgesprochen und verstanden werden, ohne, 

daß sein realer Gegenstand (sein Referent) anwesend ist […]. Es ist nicht etwa immer 

so; aber es gehört zur Struktur der Möglichkeit dieser Aussage, daß sie gebildet wer-

den und als leere oder von ihrem Referenten abgeschnittene Verweisung funktionieren 

kann.«

21 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 337-339. Vgl. Husserl, Edmund: Gesammelte Werke 

(Husserliana), Band XVIII, Logische Untersuchungen, Erster Band: Prolegomena zur rei-

nen Logik, Den Haag 1975, 34-37 (I Kap 1 § 8). 

22 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 338: »Bevor ich dabei einhalte, möchte ich im Zusam-

menhang mit unserer Diskussion über die Kommunikation anmerken, daß das wesent-

liche Interesse der Husserlschen Analyse, auf die ich mich hier beziehe […], in dem 

Versuch und, wie mir scheint, dem gelungenen Versuch besteht, die Analyse des Zei-

chens oder des Ausdrucks als bedeutsame Zeichen in gewisser Weise von jeglichem 

Kommunikationsphänomen streng getrennt zu haben.« Vgl. Derrida, Jacques: Husserls 

Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie. Ein Kommentar zur Beilage III der 

›Krisis‹, München 1987, 133-140. Vgl. Derrida, Jacques: Die Stimme und das Phäno-

men, Frankfur t a.M. 2003, 16-17.

23 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 290: »Schrif t symbolisier t Abwesendes, und ›symboli-

sier t‹ soll hier heißen, daß Abwesendes wie Anwesendes für Operationen des Systems 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe58

Es zeigt sich weiterhin, dass auch ein fester Kontext nicht als verlässlicher 
Maßstab für Textualität gelten kann. Die Umstände eines Textes, die diesen 
möglicherweise erklären könnten, werden durch keine textimmanente Instanz 
legitimiert. Die Kontexte verfallen im Vergessen samt ihren Produzenten oder 
Rezipienten und können neu gebildet werden in einer völligen Verkennung der 
ursprünglichen Situation.24

1.2.2 Das iterierte Zeichen in seiner Widersprüchlichkeit

Da sowohl Sender, Empfänger als auch Bedeutung und starr vorgegebener 
Kontext nicht konstitutiv sind für die Funktion von Schriftsprache, bleiben 
für Jacques Derrida drei klassische Merkmale von Textualität übrig. Nur diese 
berücksichtigen die »Krise des Sinns«, also die grundsätzliche Abwesenheit 
eines Signifikats25, durch die erst die eigentliche Leistung der schriftlichen 
Sprache ausgeprägt wird: ihre universelle Wiederholbarkeit, ihre immer neue 
Einbeziehung von wechselnden Kontexten, Sprechern, Empfängern anhand 
von gleich bleibenden Markierungen. Die Sprache zeigt sich in ihrer schillern­
den Bedeutungsvielfalt, wenn sie als Schrift begriffen wird, die aus Markie­
rungen besteht, an denen sich vielfältige und widersprüchliche Bedeutungs­
schichten anlagern können.26 

zugänglich wird. Darauf bauen Möglichkeiten der Beobachtung zweiter Ordnung auf, die 

von den Beschränkungen der sozialen Kontrolle unter Anwesenden freigestellt sind und 

Kritik in einem Umfang ermöglichen, der die Sozialstruktur und die Semantik der Gesell-

schaft tiefgreifenden Transformationen aussetzt.«

24 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 338.

25 | Vgl. Kimmerle, Heinz: Philosophien der Dif ferenz, Würzburg 2000, 142: Derrida 

radikalisier t in seiner »Grammatologie« die Interpretation des Zeichenbegrif fs, »[…] die 

davon ausgeht, dass es kein festes oder bleibendes Signifikat für einen Signifikanten 

geben kann, indem er von einem unaufhörlichen ›Gleiten‹ der Signifikate spricht.«

26 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 334-335: »Bevor ich die unvermeidlichen Kerneigen-

schaften einer jeden Schrif t präzisiere […], möchte ich zeigen, daß die Merkmale, die 

sich im klassischen und eng gefaßten Begrif f von Schrif t erkennen lassen, verallgemei-

nert werden können. Sie würden nicht nur für alle Ordnungen von ›Zeichen‹ und für alle 

Sprachen im allgemeinen gelten, sondern sogar über die semio-linguistische Kommuni-

kation hinaus, für das ganze Feld dessen, was die Philosophie Er fahrung nennen würde, 

ja sogar Er fahrung des Seins: die sogenannte ›Präsenz‹.« Vgl.: Lagemann, Jörg u. Gloy, 

Klaus: auf der Spur, 66: »Es deutet sich hier bereits die Richtung an, in der Derrida ver-

suchen wird, die Verweisungspotenz des Zeichens gegen die Annahme eines (wie und 

wo auch immer) präsenten Sinns auszuspielen und zu einem paradoxen Begrif f einer 

ursprünglichen Sekundarität weiterzuentwickeln.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 59

Ein grundlegendes Charakteristikum dieser Markierungen ist dabei ihre 
»Verräumlichung«: Eine Markierung tritt als Zeichen hervor27, indem sie sich 
von ihrer Umwelt unterscheidbar macht: Ein Schriftzeichen erstreckt sich auf 
einen charakteristischen Ausschnitt vor einem andersfarbigen Hintergrund, 
eine Lautfolge ist empirisch durch die Ausbreitung eigentümlicher Schallwel­
len gekennzeichnet. Als solche machen sie sich unterscheidbar von anderen 
Zeichen. Sie können in anderen Kontexten wiederholt und mit wechselnder 
Bedeutung belegt werden.28 Hierdurch wird die Bedingung der Erkennbarkeit 
des Zeichens gewährleistet. 

Weil sich das Zeichen durch seine Verräumlichungseigenschaft abhebt und 
identifizierbar macht, kann es auch in wechselnden Kontexten überstehen. 
Das Zeichen erhält die »Kraft eines Bruches« mit seinem ursprünglichen Ent­
stehungskontext sowie eines Bruches mit allen weiteren Bedeutungsnuancen, 
die während dem Verlauf seiner Verwendung in es eingeschrieben wurden.29

Somit ergibt sich für eine solche Markierung ein weiteres Kennzeichen, 
nämlich die Eigenschaft des Überdauerns. Eine Markierung kann unbegrenzt 

27 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 336: »Diese Kraft des Bruches hat ihren Grund in der 

Verräumlichung, die das schrif tliche Zeichen konstituier t: in der Verräumlichung, die es 

von den anderen Elementen der internen kontextuellen Kette trennt (die stets offene 

Möglichkeit, es herauszulösen und aufzupfropfen), aber auch von allen Formen eines 

gegenwärtigen […], subjektiven oder objektiven Referenten trennt. Diese Verräumli-

chung ist nicht die einfache Negativität einer Lücke, sondern das Auftauchen des Zei-

chens (marque).«

28 | Vgl.: Bernet, Rudolf: On Derrida’s ›introduction‹ to Husserl’s origin of geometry, in: 

Silverman, Hugh J. (Hg.): Continental Philosophy II. Derrida and Deconstruction, New 

York, London 1989, 152: Die Verräumlichung hebt den materialen, leiblichen Aspekt 

einer bezeichnenden Markierung hervor: »If, that is to say, the ›spiritual corporeality‹ 

and the ›material body‹ of the signifier are indeed inseparably entwined with one an-

other, then we can no longer maintain the spiritual independence of the signified either. 

Sense is not the ground of the possibility of language since as ›trace‹ or ›primal writing‹, 

it remains stamped by the materiality and facticity of the structure of the sign.«

29 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 335: »Es gehört zum Zeichen schlechterdings lesbar zu 

sein, selbst wenn der Augenblick seiner Produktion unwiederbringlich verloren ist und 

selbst wenn ich nicht weiß, was sein angeblicher Autor-Schreiber in dem Augenblick, da 

er es schrieb, das heißt seiner wesentlichen Führungslosigkeit überließ, bewußt und mit 

Absicht hat sagen wollen. […] aufgrund seiner wesentlichen Iterierbarkeit kann man ein 

schrif tliches Syntagma aus der Verkettung, in der es gegeben oder eingefaßt ist, immer 

herauslösen, ohne daß ihm dabei alle Möglichkeiten des Funktionierens, wenn nicht 

eben alle Möglichkeiten von ›Kommunikation‹ verloren gehen.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe60

wiederholt werden, ohne dass sie an eine feste Bedeutung gebunden bliebe.30 
Sie sichert ihren Fortbestand, angesichts der unsteten Veränderlichkeit von 
Produzent, Rezipient, Bedeutung und Kontext. Das Zeichen neutralisiert und 
immunisiert sich so gegen das Verschwinden und gegen den eigenen Tod31, 
der mit dieser Veränderlichkeit unweigerlich einhergeht.32

Auf diese Weise kann die Schrift ihre zentrale Aufgabe erfüllen, die Wie­
derholbarkeit33 oder Iteration einer Markierung angesichts einer immer 
drohenden Bedeutungsabwesenheit. Ein Zeichen macht in seiner Verwen­
dungsgeschichte eine permanente Wandlung von Bedeutungen, verschie­
denen Sprechern und Empfängern sowie von unterschiedlichen Sprech­
kontexten durch.34 Es ist paradox, dass dabei die Markierung dennoch ihre 

30 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 335: »Ein schrif tliches Zeichen (signe), im geläufigen 

Sinne dieses Wortes, ist also ein Zeichen (marque), das bestehen bleibt, das sich nicht 

in der Gegenwart seiner Einschreibung erschöpft und die Gelegenheit zu einer Iteration 

bietet, auch in Abwesenheit des empirisch festlegbaren Subjekts, das es in einem ge-

gebenen Kontext hervorgebracht oder produzier t hat […].«

31 | Vgl. Derrida, Jacques: Limited Inc., 101-102: »Im ersten seiner drei Kapitel, wel-

ches besonders die Tatsache betont, daß der ›Tod‹ und im allgemeinen die Nicht-Prä-

senz der lebenden, aktuellen, determinier ten Intention das Zeichen […] nicht daran 

hindert zu funktionieren; und daß die Möglichkeit dieses ›Todes‹ (und all dessen, was 

mit diesem Wort angezeigt wird […]) in die funktionelle Struktur des Zeichens […] ein-

geschrieben ist.«

32 | Vgl. Harvey, Irene E.: Derrida and the economy of dif férance, Bloomington 1986, 

232: »In a paradoxical way therefore death is (a) non-representable, yet is (b) the con-

dition for all representation. It is the abyss which allows for repetition, and which kills 

(menaces) the repeater and the repeated in that same process.«

33 | Vgl. Wetzel, Michael: Grundwissen, 32: »Dieser Begrif f der Iterabilität […] umfasst 

zugleich das Moment der Wiederholung und das der Veränderung. Ein Zeichen muss 

wiederholbar sein, sonst wäre es nur das einmalige und semantisch nicht generalisier-

bare Vorkommen einer Privatbezeichnung, durch die Wiederholung variier t das Zeichen 

aber, indem es sich von einem vergangenen Kontext ablöst und einem neuen anpasst.«

34 | Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida, München 1999, 57: »Doch stellt sich 

die Schrif t hinsichtlich der zu konstituierenden und zu bewahrenden Bedeutung als am-

bivalent heraus. Denn wenn die Schrif t den Sinn von seinem Ursprungsort und seiner 

Ursprungszeit löst, wenn sie es also gestattet, über jedes sinnstif tende Leben hinaus-

zugehen, entsteht damit zugleich auch die Möglichkeit eines spezifischen Todes in der 

Schrif t, wobei dieser Begrif f hier nur der radikalste Ausdruck für alle Phänomene des 

Vergessens, der Passivität und der bloßen Technik ist. Denn alles, was Husserl als Krisis 

der europäischen Wissenschaften analysier t, gilt als ein Indiz dafür, daß die befreiende 

und inhaltssichernde Funktion der Schrif t in ein Vergessen der Ursprünge verschlungen 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 61

Identität bewahren kann. Denn ihre Identität besteht dabei gerade in der Nicht-
Identität ihrer changierenden Bedeutungen. Die Anwesenheit, die Einheit der 
Bedeutung eines Zeichens, ist nur in ihrer Abwesenheit, ihrer Unterschieden­
heit und Differenz, in ihrer ununterbrochenen Verschiebung zu haben.35 Wie 
eine Markierung am Wegesrand, ein Meilenstein, die Entfernung zu einem 
bestimmten Ziel anzeigt, das sich jedoch selbst immer entzogen bleibt.

Es wäre jedoch verfehlt, dieses Primat der Markierung, das darin besteht, 
dessen vergänglichen Sinn wie ein Grabmal zu überleben, zu einem gänz­
lichen Verlust von Bedeutung hochzustilisieren. Die Monumentalität eines 
Zeichens, die in seiner Wiederholbarkeit besteht, führt dazu, dass sich an einer 
Markierung Bedeutungsschichten zeitweise anlagern und überlagern können, 
die sich aber nicht gegenseitig auskreuzen oder herauskürzen, sondern sich 
mitunter in einer völligen Gegensätzlichkeit aneinander reihen. Auf diese Wei­
se lässt sich sowohl die Verwendungsgeschichte, als auch die komplexe Vernet­
zung der Begriffe untereinander nachvollziehen.

1.3	 Die Supplementarität der Schrif t

Wie diese Iterierbarkeit weiterwirkt, zeigt Derrida in seiner Übersteigung36 
von John Austins Sprechakttheorie. Dabei geht es nicht nur um eine bloße 
Kritik an der Konzeption Austins, sondern vor allem darum, die eigene Vor­

ist, mithin also ein Indiz dafür, daß die Verschiebung, Veränderung und Umgestaltung 

ursprünglichen Sinns immer schon stattgefunden hat.«

35 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 339: »Jedes linguistische oder nicht-linguistische, ge-

sprochene oder geschriebene […] Zeichen kann als kleine oder große Einheit zitier t, 

in Anführungszeichen gesetzt werden; dadurch kann es mit jedem gegebenen Kontext 

brechen, unendlich viele neue Kontexte auf eine absolut nicht saturierbare Weise er-

zeugen. Dies setzt nicht voraus, dass das Zeichen (marque) außerhalb von Kontext gilt, 

sondern im Gegenteil, daß es nur Kontexte ohne absolutes Verankerungszentrum gibt. 

Diese Zitathaftigkeit, diese Verdopplung oder Doppelheit, diese Iterierbarkeit des Zei-

chens […] ist kein Zufall und keine Anomalie, sondern das (Normale/Anormale), ohne 

welche ein Zeichen […] sogar nicht mehr auf sogenannt ›normale‹ Weise funktionieren 

könnte. Was wäre ein Zeichen […], das man nicht zitieren könnte? Und dessen Ursprung 

nicht unterwegs verloren gehen könnte?«

36 | Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida. Andere(s) in Schrif ten, Gaben an Ande-

re, in: Henningfeld, Jochem u. Jansohn, Heinz (Hg.): Philosophien der Gegenwart. Eine 

Einführung, Darmstadt 2005, 217: »Das Vorgehen des Philosophen ist somit indirekt. 

Derrida entwickelt seine Überlegungen in zum Teil minutiöser Auseinandersetzung mit 

anderen Texten, deren Struktur er durch eine neue Art des Lesens kenntlich macht und 

deren zum Teil imponierende oder auch einschüchternde Architektur er befragt. In sei-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe62

stellung der Supplementarität zu verdeutlichen. Die Wiederholbarkeit von Zei­
chen ist für die Erzeugung ihrer Bedeutungsvielfalt verantwortlich. Wie sich 
aber diese zahlreichen Bedeutungsschattierungen zueinander verhalten und 
auseinander entwickeln, das kann am Begriff der Supplementierung veran­
schaulicht werden. Derrida benutzt die Austinschen Theorie, untersucht ihre 
innere Stichhaltigkeit, wiederholt ihre Grundpositionen, indem er sie für seine 
eigene Schriftinterpretation verwendet, indem er der Sprechakttheorie seine 
eigene Sichtweise aufpfropft. Damit kann er performativ ausführen, zu wel­
chen Ergebnissen eine solche Logik des Supplements fähig ist.

1.3.1 Austins Sprechakttheorie

Performative Sprechakte nach Austin bestehen darin, »dass mit einer Äu­
ßerung etwas getan und nicht bloß etwas gesagt sein solle«37. Ja noch mehr, 
dass durch das Aussprechen einer Äußerung etwas getan wird, dass durch das 
Aussprechen das Ausgesprochene zugleich erfüllt wird. Derrida fasst die sich 
aus dieser Sprachauffassung ergebenden Kennzeichen zusammen:

Zunächst beinhaltet die Theorie der Performanz, dass die Kommunikati­
on nicht primär aus konstativen Äußerungen besteht – aus prädikativen Aus­
sagesätzen, die eine Wahrheitsbehauptung38 vertreten –, sondern aus perlo­
kutionären und aus illokutionären Sprechakten.39 Die Illokution tritt dann als 
Aspekt der Sprache hervor, sobald man »die Äußerung zu etwas verwenden« 
will, so zum Beispiel jemanden warnt, eine Entscheidung verkündet, prote­
stiert, verspricht oder tauft. Perlokutionäre Sprechakte dagegen sollen »etwas 
bewirken (einen beruhigen, überzeugen usw.)«.40 Das Verständnis von Sprache 
reduziert sich nicht mehr auf die bloße Beinhaltung eines Informationswertes, 

nen Werken sind immer die Spuren Anderer zugegen, von denen Zeugnis abgelegt wird 

und die gelesen werden müssen, um Derrida lesen zu können.«

37 | Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte. Elf te Vorlesung, in: Wir th, Uwe (Hg.): 

Per formanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfur t a.M. 

2002, 72.

38 | Tugendhat, Ernst u. Wolf, Ursula: Propädeutik, 23-24: »Es gibt eine Ar t Sätze – Ari-

stoteles nennt sie apophantische Sätze, im Deutschen kann man sie als Aussagesätze 

oder assertorische Sätze bezeichnen —, deren Funktion des Kundtuns speziell in einem 

Aufzeigen (man könnte auch erläutern: im Sagen, daß etwas der Fall ist) besteht, und 

für diese Sätze gibt es das Kriterium, daß man bei ihnen immer sinnvoll fragen kann, ob 

sie wahr oder falsch sind.«

39 | Vgl. Austin, John L.: Elf te Vorlesung, in: Wir th, Uwe (Hg.): Per formanz, 81.

40 | Keller, Albert: Sprachphilosophie, München 2000, 145-146.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 63

sondern versucht einer Vielfalt von Sprechsituationen gerecht zu werden, in 
denen die Mitteilung einer Art von Handlungsverursachung gleicht.41 

Die Intension, der Bedeutungsinhalt, eines Aussagesatzes wird damit 
durch den Begriff der Kausalität ersetzt, der Absicht eines Sprechers auf 
einen Hörer einzuwirken. Das bedeutet zugespitzt, dass Performanz, ganz im 
Gegensatz zur assertorischen Rede, die Bestimmung oder innere Struktur hat, 
eine Situation zu erzeugen oder zu wandeln, und nicht auf etwas außerhalb 
seiner selbst, wie eine Bedeutung, Bezug nehmen muss. 

Daraus ergibt sich, dass sich die performative Redeweise an keinem Wahr­
heitswert messen lässt, wie es nur dem konstativ-prädikativen Aussagesatz zu 
eigen ist. Vielmehr beinhaltet sie »[…] den Wert der Kraft, des Kraftunterschie­
des […]«42, wie nachdrücklich eine Mitteilung produziert und angenommen 
wurde.

Insgesamt wendet Austin den Aspekt der Sprache, der sich um die Sprech­
situation dreht, die Mitteilung, gegen eine bisherige Sprachinterpretation, die 
sich in der logischen Analyse des Bedeutungsinhaltes erschöpfte. Damit be­
reichert er die Analyse von Aussagesätzen um ein bislang vergessenes Gebiet, 
er ergänzt den auf assertorische Rede begrenzten Bereich der Logik durch illo­
kutionäre und perlokutionäre Sprechweisen. Er stückelt dem bisherigen eine 
neuartige Erweiterung an. Das könnte man vorläufig schon die Logik des Sup­
plements nennen.

1.3.2 Widersprüche bei der Autoapplikation der Performanz

Anhand eines grundsätzlichen Einwands dreht Derrida dieses System der Er­
weiterung des Konstantiven um das Performative gegen Austin selbst. Aus­
tin sieht sich dazu genötigt in seiner Konzeption des Perfomativen, konstative 
Sprechakte eigentlich als unwahrscheinliche Sonderfälle menschlicher Kom­
munikation zu verdrängen. An wesentlicher Stelle jedoch scheint er sie wieder 
zu benötigen und unter dem Stichwort der »Kraft einer Äußerung«43 und des 

41 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 340: »Die Austinschen Begrif fe von illocution und per-

locution bezeichnen nicht die Beförderung oder die Übermittlung eines Bedeutungsin-

halts, sondern gewissermaßen die Mitteilung (communication) einer ursprünglichen (in 

einer allgemeinen Theorie des Handelns zu definierenden) Bewegung, eine Operation 

und das Hervorrufen einer Wirkung. Mitteilen (communiquer) hieße […] durch den An-

stoß eines Zeichens (marque) eine Kraft mitzuteilen (communiquer).«

42 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 341.

43 | Vgl. Austin, John L.: Per formative Äußerungen, in: Schulte, Joachim (Hg.): John L. 

Austin. Gesammelte philosophische Aufsätze, Stuttgart 1986, 325-326: »Lockern wir 

dann unsere Vorstellungen von Wahrheit und Falschheit, werden wir sehen, daß Aussa-

gen, wenn man sie mit Bezug auf die Tatsachen beurteilt, schließlich doch nicht sonder-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe64

»Kontextes«44 heimlich wiedereinzuführen. Die Einsicht, dass performative 
Sprechakte zwar weder wahr noch falsch sein, aber sehr wohl gelingen oder 
scheitern können, nötigt ihn zu diesem Schritt.45 Um Bedingungen gelingen­
der und misslingender Kommunikation angeben zu können, beruft er sich auf 
den Begriff des Kontextes. Ein Sprechakt wird damit durch Entsprechung mit 
Umständen der Sprechsituation erklärt. Auf diese Weise erfolgt der erneute 
Rückgriff auf eine klassische Bedeutungskonzeption konstativer Art.46 Dieser 

lich verschieden sind von Ratschlägen, Warnungen, Urteilen usw. Wir erkennen dann, 

daß das Aussagen ebensosehr der Vollzug eines Aktes ist wie das Befehlen oder das 

Warnen. Andererseits erkennen wir auch, daß Befehlen oder Warnen […] ebenfalls die 

Frage aufwerfen, wie sie sich auf Tatsächliches beziehen, und daß diese Fragestellung 

vielleicht nicht sehr verschieden ist von der entsprechenden Frage über die Beziehung 

zwischen Aussage und Tatsache. […] Ein Ergebnis dieses Vorgehens [der wissenschaft-

lichen Er forschung der Frageverschiebung, Anm. d. Ver f.] ist, daß es außer der früher 

sehr gründlich untersuchten Frage der Bedeutung bestimmter Äußerungen eine weitere 

und davon verschiedene Fragestellung gibt, die sich auf die sogenannte Kraft der Äu-

ßerung bezieht.«

44 | Zur Verbindung von illokutionärer Kraft und Kontext: Vgl. Derrida, Jacques: RP, 

341. Vgl. auch Iser, Wolfgang: Das Modell der Sprechakte, in: Wir th, Uwe (Hg.): Per-

formanz, 133: »Wie es um die illocutionary force im Sprechakt bestellt ist, vermag der 

Empfänger in der Regel nur dem situativen Kontext der Äußerung entnehmen. Denn erst 

dieser garantier t das Gewärtigen der vom Sprecher gemeinten Intention, wobei immer 

vorausgesetzt ist, daß dem Sprecher sowie dem Empfänger das Modell kommunikativen 

Handelns (Konventionen und Prozeduren) vorgängig gemeinsam ist und daß ein beharr-

liches Abweichen davon bzw. dessen unangemessene Anwendung davon mit Sanktio-

nen belegt wird.«

45 | Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte. Zweite Vorlesung, in: Wir th, Uwe (Hg.): 

Per formanz, 64: »Außer daß man die Wörter der performativen Äußerung aussprechen 

muß, müssen in der Regel eine ganze Menge anderer Dinge in Ordnung sein und richtig 

ablaufen, damit man sagen kann, wir hätten unsere Handlung glücklich zustande ge-

bracht. Wir hoffen, daß wir diese Dinge entdecken können, indem wir Fälle untersuchen 

und klassifizieren, in denen etwas schiefläuft und die Handlung — Heiraten, Wetten, 

Taufen, Vermachen oder was es gerade ist — deshalb mindestens zu einem gewissen 

Grade ein Mißerfolg ist. Wir können die Äußerung dann nicht falsch nennen; sie ist im 

allgemeinen verunglückt. Die Lehre davon, was bei solchen Äußerungen schiefgehen 

kann, nennen wir die Lehre von den Unglücksfällen [infelicities].« Vgl. Falkenberg, Ga-

briel: Searle on sincerity, in: Burkhard, Armin (Hg.): Speech Acts, Meaning and Inten-

tions. Critical Approaches to the philosophy of John R. Searle, Berlin, New York 1990, 

131-132

46 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 341: »Um dies zu zeigen, muß ich als bekannt und 

selbstverständlich erachten, daß die Analysen Austins ständig einen Wert von Kontext 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 65

Grundwiderspruch entsteht, weil Austin trotz des Verzichts auf Wahrheit eine 
feste Bedeutungsintention von Sprechakten garantieren will. Deshalb muss er 
zwei alltagssprachliche Phänomene an den Rand drängen, die mit der sprung­
haften Widerborstigkeit und der unbeherrschbaren Eigenständigkeit von Spra­
che zu tun haben.

Zum einen grenzt er das Fehlschlagen von Kommunikation als unerheb­
lich aus. Austin unterteilt die Unfälle von Sprechakten in einerseits Versager, 
bei denen die performativ geäußerte Handlung nicht zustande kommt, sei 
es dass die Handlung wie bei Fehlberufungen nicht in Frage kommt, oder 
dass die Handlung verdorben wird wie bei Fehlausführungen.47 Andererseits 
entsteht das Misslingen von Kommunikation durch Missbräuche, bei denen 
die Handlung zwar zustande kommt, aber unehrlich ausgeführt ist.48 Diese 
mehrfache Gefahr des Misslingens49 aber ist insgesamt als folgenlos für die 
Konzeption der Performanz ausgemacht, deren Gelingen von kontextuellen 
Kriterien der Konventionalität des Verfahrens, der Berufenheit der beteilig­
ten Personen, der Korrektheit und Vollständigkeit des Verfahrens, der Auf­
richtigkeit und Ernsthaftigkeit der beteiligten Personen sowie deren verfah­

in Anspruch nehmen […]; und das lange Verzeichnis von Mißerfolgen (infelicities) ver-

schiedener Ar t, die das Ereignis des performative beeinflussen können, führt immer 

zurück auf ein Element dessen, was Austin den totalen Kontext […] nennt. Eines dieser 

wesentlichen Elemente — und nicht eines unter anderen — bleibt in klassischer Weise 

das Bewußtsein, die bewußte Anwesenheit der Intention des sprechenden Subjekts in 

der Totalität seines Sprechaktes. Dadurch wird der die performative Kommunikation 

wieder zur Kommunikation eines intentionalen Sinns […].«

47 | Vgl. Austin, John L.: Zweite Vorlesung, in: Wir th, Uwe (Hg.): Per formanz, 65-67.

48 | Ebd. 65-66: »In den beiden Γ-Fällen dagegen kommt sie zustande, wenn auch ihr 

Vollzug unter solchen Umständen — etwa wenn wir unehrlich sind — einen Mißbrauch 

des Verfahrens darstellt. Sage ich zum Beispiel: ›Ich verspreche‹, aber ohne die Absicht, 

das Versprechen zu halten, dann habe ich versprochen, aber -. […]. In den Γ-Fällen nen-

nen wir unsere verunglückte Handlung […] eher ›unehrlich‹, oder wir sagen: ›Es war ihm 

nicht ernst damit.‹„

49 | Lycan, William G.: Philosophy of Language. A Contemporary Introduction, New York 

u.a. 2008, 150: »Austin was greatly concerned to emphasize the multifariousness of 

infelicity. An utterance can go wrong in any one of any number of quite dif ferent ways. It 

can be an ill-advised move in a game, as when one utters (6) because one has miscal-

culated the odds. Or it may be insincere. Or one may lack the standing or authority to 

perform an act of the kind intended. Or it may be very rude. Or it may be made too softly 

and go unheard. Or it may be made, tactlessly, in front of the wrong people. Or it may be 

verbose and pompous and blather on and on. Or it may presuppose something false, as 

if I were to apologize for doing something that my hearer had wanted done, or that was 

not in any way a bad thing to have done, or that I did not even do at all.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe66

rensgemäßem Verhalten abhängt. Diese notwendigen Bedingungen für eine 
gelingende Kommunikationshandlung weisen eine fatale Ähnlichkeit mit 
wahrheitstheoretischen Legitimationsschemata auf.50

Zum anderen muss Austin nicht-ernste Sprechakte von seiner Theorie des 
Performativen ausschließen.51 Durch solche Späße oder Kunstaktionen sieht 
er die Regelhaftigkeit des Kontextes, wie auch die Aufrichtigkeit der beteiligten 
Personen, untergraben und die Funktion der Bedeutungsgebung bei perfor­
mativen Sprechakten ausgehöhlt.52 Doch gerade solche Wiederholungen von 
Äußerungen, selbst wenn sie in einem offensichtlichen Rahmen zitiert wer­
den, bilden die Struktur unserer Sprachlichkeit.53 Das Unernsthafte lässt sich 

50 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 342: »Das Verfahren Austins ist ziemlich bemerkenswert 

und typisch für jene philosophische Tradition, mit der er so wenig verbunden sein möch-

te. Es besteht im Anerkennen, daß die Möglichkeit des Negativen (hier, der infelicities) 

eine sicherlich strukturelle Möglichkeit ist, daß Mißlingen eine wesentliche Gefahr der 

untersuchten Operationen ist; dann wird mit einer fast unmittelbar gleichzeitigen Ge-

ste, im Namen einer Ar t idealer Regulierung, diese Gefahr als eine zufällige, äußerliche 

Gefahr ausgeschlossen, die uns nichts über das untersuchte Sprachphänomen lehrt. 

Dies ist um so merkwürdiger, genaugenommen unhaltbarer, als Austin den ›Fetisch‹ der 

Opposition value/fact mit Ironie verwir f t.«

51 | Vgl. Austin, John L.: Zweite Vorlesung, in: Wir th, Uwe (Hg.): Per formanz, 70: »Ich 

meine zum Beispiel folgendes: In einer ganz besonderen Weise sind performative Äuße-

rungen unernst oder nichtig, wenn ein Schauspieler sie auf der Bühne tut oder wenn sie 

in einem Gedicht vorkommen oder wenn jemand sie zu sich selber sagt. Jede Äußerung 

kann diesen Szenenwechsel in gleicher Weise erleben. Unter solchen Umständen wir die 

Sprache auf ganz bestimmte, dabei verständliche und durchschaubare Weise unernst 

gebraucht, und zwar wird der gewöhnliche Gebrauch parasitär ausgenutzt. Das gehört 

zur Lehre von der Auszehrung [etiolation] der Sprache. All das schließen wir aus unserer 

Betrachtung aus.«

52 | Vgl. Szafraniec, Asja: Beckett, Derrida, and the event of Literature, Stanford 2007, 

79: »Austin excluded the ›non-serious‹ uses of language on the grounds that they either 

openly violate any context or are simply indif ferent to it. By contrast, Derrida stipulates 

that the possibility of the ›non-serious‹ precedes the serious or that the two are equipri-

mordial (and thus in any case, the ›non-serious‹ is not derivative with respect to the 

serious). As a result, context no longer appears to us as the sole universal criterion for 

a communicative action’s being successful.«

53 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 345: »Denn ist nicht schließlich, was Austin als Anoma-

lie, Ausnahme, ›unernst‹, das Zitieren (auf der Bühne, in einem Gedicht oder in einem 

Monolog), ausschließt, die bestimmte Modifikation einer allgemeinen Zitathaftigkeit — 

einer allgemeinen Iterierbarkeit vielmehr —, ohne die es sogar kein ›geglücktes‹ perfor-

mative gäbe? So daß als paradoxe, aber unvermeidliche Konsequenz — ein geglücktes 

performative notgedrungen ein ›unreines‹ performative ist […]. Ich werde die Dinge nun 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 67

nicht ohne weiteres von einem so genannten normalen Gebrauch der Sprache 
abspalten. Vor allem, wenn man sich wie Austin weigert, konstative Wahrheits­
bedingungen anzuerkennen, die eine inhaltliche Abtrennung von ernsthaften 
und unernsthaften Sprechakten ermöglichen würde. Im Begriff des Kontextes 
versucht Austin notgedrungen, sowohl Kriterien für eine inhaltliche Selektion 
von Unernsthaftigkeit gewinnen zu können, als auch traditionell wahrheits­
basierte Garanten einer konstativen Redeweise zu vermeiden. Dies bringt ihn 
in die Nähe der philosophischen Richtungen, die er zu überwinden glaubt.54

Eine weitere Folge des ursprünglichen Widerspruchs, der heimlichen Wieder­
einführung einer vorher negierten Bedeutung, zwingt Austin dazu, dasjeni­
ge hochzuhalten, was er die Quelle der Äußerung nennt. Die Metapher der 
Quelle55 legt nahe, den Sprecher in einer mündlichen Sprache als Ursprung 
einer reinen, klaren und unverfälschten Bedeutung anzunehmen. Über diese 
Sonderstellung des Produzenten kann wieder eine Anwesenheit, eine verbind­
liche Intension konstruiert werden.56 Die Theorie der Performanz, der selbst­
erfüllenden Redehandlung, legt nahe, jeder Äußerung ein stillschweigendes 
»Ich sage, dass…« vorauszusetzen. Diese Anwesenheit eines Autoren ist in der 
direkten Kommunikation im Gegenüber des Gesprächspartners offensichtlich 

von der Seite der positiven Möglichkeit und nicht nur von der des Mißlingens angehen: 

wäre eine performative Äußerung möglich, wenn kein Zitat als Double die reine Einma-

ligkeit des Ereignisses spaltete, von sich selbst trennte?«

54 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 347: »Damit sich ein Kontext in dem von Austin geforder-

ten Sinne erschöpfend bestimmen läßt, ist es zumindest notwendig, daß die bewußte 

Intention sich selbst und den anderen vollkommen gegenwärtig und wirklich transpa-

rent sei, da sie ein bestimmender Mittelpunkt des Kontextes ist. Der Begrif f oder die 

Forderung des ›Kontextes‹ scheint also an derselben theoretischen und selbstsüchti-

gen Ungewißheit zu leiden wie der Begrif f des ›Gewöhnlichen‹, an denselben metaphysi-

schen Ursprüngen: dem ethischen und teleologischen Diskurs des Bewußtseins.«

55 | Zu Beginn dieser Untersuchung hat sich diese Metapher von Wasser und Wahr-

heit aufgedrängt. Vgl. Derrida, Jacques: Qual Quelle. Die Quellen Valérys, in: ders.: RP, 

291-325

56 | So kann in der Weiterentwicklung der Sprechakttheorie die Intention des Autors 

herangezogen werden, um fiktionale Sprechakte zu identifizieren. Vgl. Searle, John: 

Expression and Meaning, Studies in the Theory of Speech Acts, New York u.a. 1979, 

65-66: »[…] the identifying criterion for whether or not a text is a work of fiction must of 

necessity lie in the illocutionary intentions of the author. There is no textual property, 

syntactical or semantic, that will identify a text as a work of fiction. What makes it work 

of fiction is, so to speak, the illocutionary stance that the author takes toward it, and 

that stance is a matter of the complex illocutionary intentions that the author has when 

he writes or otherwise composes it.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe68

und wird bei schriftlichen Äußerungen durch die Unterschrift des Autoren 
substituiert.57 Ebenso das »Hiermit« in offiziellen Dokumenten bezieht sich 
deutlich auf die Quelle einer Äußerung und legen dem Autor des Gesagten 
eine Autorität über die Bedeutung – über das »was er doch gemeint hat« – 
zugrunde. Diesen Namenszügen und Formeln liegt die ähnliche Funktion 
zugrunde, dass sie als Stellvertretermerkmale die Anwesenheit eines Autors 
während seiner tatsächlichen Abwesenheit anzeigen. Diese Formeln bezeugen 
darüber hinaus die Exklusivität, die Einmaligkeit und die Ursprünglichkeit der 
Unterzeichnung, die absolute (Rechts-)Gültigkeit für sich in Anspruch nimmt. 
Eine Unterschrift bedeutet: »Allein ich habe das hergestellt und verfüge, dass 
es in meinem Namen gelten soll!« 

Die Frage ist jedoch, ob sich dieser Anspruch von Originalität und exklu­
siver Repräsentation durchhalten lässt:58 »Die Auswirkungen des Unter­
zeichnens sind die gewöhnlichste Sache der Welt. Aber die Bedingung der 
Möglichkeit dieser Auswirkungen ist gleichzeitig, noch einmal, die Bedin­
gung ihrer Unmöglichkeit, der Unmöglichkeit ihrer strengen Reinheit. Um zu 
funktionieren, das heißt, um lesbar zu sein, muß eine Unterzeichnung eine 
wiederholbare, iterierbare, nachahmbare Form haben; sie muß sich von der 
gegenwärtigen und einmaligen Intention ihrer Produktion lösen können.«59 

Derrida hat mit dieser Kritik60 an der Austinschen Sprechakttheorie 
performativ gezeigt, wie sich das Spiel der Sprache in der Form von ergän­
zungsbedürftigen und ergänzenden Annahmen weiterentwickelt. Dieses 
Prozessieren von Supplementen an der Sprechakttheorie macht einerseits 
deutlich, dass Austin wiedereinführt, wovon er eigentlich wegkommen will, 
nämlich Kommunikation nicht mehr synonym zu verwenden als dem Beför­
derungsmittel von Sinn, das einen reibungs- und rückhaltlosen Austausch 
von Bewusstseinen garantieren könnte. Andererseits erklärt sich daraus die 

57 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 348.

58 | Vgl. Zima, Peter: What is Theory? Cultural Theory as Discourse and Dialogue, New 

York, London 2007, 196: »Unlike Austin and Searle, who continue to adhere to the idea 

of an autonomous subject responsible for a particular and univocal intentionality in 

speech, Derrida tries to deconstruct individual subjectivity along with its speech acts 

and the underlying intentionality.«

59 | Derrida, Jacques: RP, 349.

60 | Kritik bedeutet hier nicht das Aufzeigen einer fehlerhaften Konzeption im Namen 

einer größeren Wahrheit, sondern die widersprüchliche Gleichzeitigkeit vom achtens-

werten Bemühen Austins um eine alltagsnähere Sprachauffassung im Begrif f der Per-

formanz und den axiomatischen Unzulänglichkeiten, die sich bei einer retorsiven An-

wendung der performativen Theorie ergeben. Dies geschieht unter den Stichpunkten 

des totalen Kontexts und der Quelle (bzw. der Signatur), durch die vorher abgelehnte 

Bedeutungsgaranten für einen konstativen Wahrheitsbegrif f restaurier t werden.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 69

Wirkungsweise des Supplements: Austin erkennt an der bestehenden Auffas­
sung, die Sprache nur als Träger von wahrhaften Bedeutungen in ein enges 
logisches Korsett steckt, einen erheblichen Mangel und behebt diesen durch 
die Aufpfropfung seiner Theorie der Performanz. Damit ist jedoch kein ferti­
ges, perfektes System entstanden, sondern nur wieder ein wesentlicher Man­
gel reproduziert worden, der durch Zusätze und Anbauten geschlossen werden 
muss – was Derrida durch seine Anmerkungen in der Art eines pädagogischen 
Schauspiels61 wiederholt. Und genau durch seine Wiederholung vorführt, dass 
die Randbereiche des Eigentlichen nicht als zu vernachlässigendes Beiwerk bei­
seite zu schieben sind, sondern auf das eigentlich selbstgenügsame Zentrum 
konstituierend einwirken:62 Derrida unterzeichnet seinen Essay mehrmals, 
um darauf hinzuweisen, dass jegliche sprachliche Äußerung der Iterierbarkeit 
unterliegt, und dass damit eine unkontrollierbare Bedeutungsmultiplikation63 
einsetzt, die immer weiter von einem wahrhaftigen Ursprung, der Intention 

61 | Vgl. Derrida, Jacques: Limited Inc., 175: »Andererseits verwende ich dabei zahlrei-

che Aussagen oder diskursive Gesten und Schrif tformen, deren Struktur meine Demon-

stration in gewisser Weise auf praktische Art stützt, das heißt, indem ich Beispiele von 

speech acts gebe, die durch sie selbst die begrif flichen Oppositionen unpraktizierbar 

und theoretisch ungenügend machen, denen die Theorie der speech acts im allgemei-

nen ver traut, vor allem in der Gestalt, die ihr Searle gibt (ernst/unernst, wörtlich/meta-

phorisch oder ironisch, normale Formen/parasitäre Formen, use/mention, intentional/

nicht intentional und so weiter). Diese doppelte Schrif t schien mir mit den Sätzen zu-

sammenzuhängen, die ich gleichzeitig auf theoretischer Ebene vor Augen führen und in 

der Praxis von speech acts exemplifizieren wollte.«

62 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 114: Das Supplement ist also »[…] ein unwe-

sentlicher Zusatz, der zu etwas hinzugefügt wird, was schon in sich vollständig ist; aber 

das Supplement wird hinzugefügt, um zu vervollständigen, um in dem, was eigentlich als 

in sich vollständig galt, einen Mangel zu kompensieren.«

63 | Durch die Wiederholung eines Zeichens er folgt nicht nur ein Bedeutungszerfall, 

sondern auch immer eine damit verbundene Bedeutungsrekonstruktion. Vgl. Derrida, 

Jacques: Limited Inc., 84-85: »Aber die Notizen können nur insofern geschrieben oder 

gelesen werden, als mein Nachbar auf meinen anwesenden Beistand verzichten kann, 

um das zu lesen, was ich ohne seinen anwesenden Beistand schreiben konnte, sowie 

insofern als diese beiden möglichen Abwesenheiten selbst in dem Augenblick, in dem 

ich schreibe und in dem er liest, die Möglichkeit der Botschaft entwerfe. Infolgedessen 

hinterlassen diese beiden Abwesenheiten — die eben die Notiz ersetzen soll und die 

sie daher implizier t — sogleich […] ihre Markierung [marque] im Zeichen [marque]. Sie 

versehen [remarquent] das Zeichen [marque] im vorhinein mit einer neuerlichen Markie-

rung. Diese neuerliche Markierung [remarque] ist eigenartigerweise Teil des Zeichens 

[marque]. Und diese neuerliche Markierung [remarque] ist nicht von der Struktur der 

Iterabilität trennbar […].«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe70

eines Autors oder der Quelle der Bedeutung wegführt.64 Selbst bei dieser vor­
bildlichen Instanz der Bedeutungsgebung, der Unterschrift als Zeichen der 
Autorschaft, werden die Konturen durch die iterierenden Bedeutungsüberla­
gerung einer Schriftlichkeit verwischt. 

Dieser performative Hinweis von Derrida funktioniert nur, wenn die Gül­
tigkeit performativer Äußerungen akzeptiert wird. Das Projekt Austins wird 
derart bewundernd bestätigt, indem es imitiert wird65. Gleichzeitig erfolgt 
eine Delimitation, die auf die selbstwidersprüchliche Begrenzung der Theo­
rie Austins hinweist und sie überbietet: Mag das Faksimile der handschrift­
lichen Unterzeichnung Derridas noch die Sehnsucht nach einer Quelle der 
Bedeutung bei Austin persiflieren, die gedruckte Unterschrift gleich darunter 
noch davon handeln, dass die Eigengesetzlichkeit der Schrift jegliche Bedeu­
tung disseminativ verstreut und weiterranken lässt, die neuerliche Nennung 
der bloßen Initialen (»J.D.«) zeugt vom unaufhaltsamen Verfall klassischer 
Wahrheitskonzeptionen.66 Die Iterabilität, die schriftgemäße Möglichkeit ihrer 
Wiederholung, erzwingt einen beständigen Prozess des Sinnverfalls67 und der 
Sinnrekonstruktion.68

64 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 350: »2. der semantische Horizont, der gewöhnlich den 

Begrif f von Kommunikation beherrscht, wird durch die Intervention der Schrif t, das 

heißt einer Dissemination, die sich nicht auf eine Polysemie reduzier t, überschritten 

oder durchbrochen. Die Schrif t liest sich, sie gibt, ›in letzter Instanz‹, keinen Anlaß zu ei-

nem hermeneutischen Dechif frieren, zur Entzif ferung eines Sinns oder einer Wahrheit.«

65 | Diese Faszination für die Theorie der Performativität von Texten, die eine Wirkung 

zeitigen und eine Handlung anstoßen, setzt sich in weiteren Aufsätzen von Derrida for t: 

Derrida, Jacques: Unabhängigkeitserklärungen, in: Wir th, Uwe (Hg.): Per formanz, 121-

128; Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ›mystische Grund der Autorität‹, Frankfur t 

a.M. 1991: 28, 55; Derrida, Jacques: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Er-

eignis zu sprechen, Berlin 2003, 19, 24-29; Derrida, Jacques: unbedingte Universität, 

13, 22.

66 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 351.

67 | Vgl. Zima, Peter V.: Interpretation und Dekonstruktion: Iterativität und Iterabilität, 

in: Schwarz, Alexander (Hg.): Der unzitierbare Text: Ein Gespräch, Bern u.a. 1997, 12: 

»Mit anderen Worten, die Iterabilität als Wiederholung oder Rekurrenz eines Zeichens 

hat den Zer fall der semantischen Identität dieses Zeichens zur Folge: zunächst aus 

pragmatischen Gründen (wegen der Verschiedenheit der Kommunikationszusammen-

hänge), dann aus semantischen Gründen (wegen des Bedeutungswandels, der inner-

halb des diskursiven Kontextes stattfindet […]).«

68 | Vgl. Derrida, Jacques: Limited Inc., 65 + 69: Die Möglichkeit einer Fehlinterpre-

tation oder einer Bedeutungsabberation ist durch die Wiederholbarkeit den Äußerun-

gen konstitutiv. Zudem wird in der Wiederholung das scheinbar bloß reproduzier te neu 

erschaffen.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 71

1.3.3 Das Supplement

Dieser Begriff des sich weiterentwickelnden Textsupplements scheint sich eng 
an die Theorie der Inokulation bei Friedrich Nietzsche in »Menschliches, All­
zumenschliches« anzulehnen, in der er von »Veredelung durch Entartung«69 
spricht. Fortschritt ist nur möglich, weil eine rigide Hierarchie durch aus der 
Art geschlagene Bestandteile geschwächt und erschüttert wird. »Gerade an 
dieser wunden und schwach gewordenen Stelle wird dem gesamten Wesen 
etwas Neues gleichsam inokuliert […]«70. Eine Schwachstelle wird auf diese 
Weise zum Initial, eingefahrene Sichtweisen und Denksysteme zu überprüfen 
und diese dynamisch im beständigen Wandel von Ergänzungsbedarf und Sup­
plement weiterzuentwickeln. 

Eine solche Kette von sich permanent revoltierenden Aufpfropfungen be­
nennt Derrida als Spur oder »trace«. Die verschiedenen Schichten, die sich 
übereinander lagern beim Fortgang der Supplementierung, ergeben ein fort­
laufendes Netz von Verweisungen, die sich in ihrer Unterschiedlichkeit auch 
gegenseitig widersprechen und negieren können. Diese Anfügung einer un­
terschiedlichen, entartenden Theorie verhindern jeglichen Präsenz- oder Sub­
stanzgedanken.71 Derjenige ist längst vergangen, der die Spur angefertigt ha­
ben könnte – etwa ein Schöpfergott –, wir können nicht einmal mehr sagen, 
dass sie gefertigt wurde.72 Das einzige, was besteht, ist eine Spur von in sich 

69 | Vgl. Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I und II. Kritische 

Studienausgabe, München 2002, 187 (§ 224) Nietzsche spricht hier zwar von gesell-

schaftlich-kulturellen Phänomenen. Wieso aber sollte man nicht diese Wirkungsweise 

auch auf sprachliche Vorgänge (oder menschliche Erkenntnis überhaupt) ausdehnen 

können? 

70 | Ebd. 187 (§ 224).

71 | Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Derrida, 150: »Ein jedes Supplement bezeichnet den Ver-

lust eines Ursprungs, der nie stattgefunden hat und dessen Stelle deshalb von dem be-

setzt wird, das aus dem Ursprung doch erst folgen soll. Die Abwesenheit einer Präsenz 

ist die Anwesenheit des Supplements, das die Präsenz zugleich auf Abstand hält und 

präsent zu machen verspricht.«

72 | Damit unterscheidet sich dieser Entwurf der Spur von dem bei Paul Ricoeur. Der 

schließt (wie in der Jagdkunde) von einer Spur auf dasjenige Wesen, das sie hinter-

lassen hat. Vgl. Ricoeur, Paul: Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen — 

Verzeihen, Göttingen 2004, 31-32: »Was ist aber eine Spur anderes als das moderne 

Äquivalent des Abdrucks gemäß den Griechen? [Ricoeur spielt hier auf Platons Sophi-

stes an, Anm. d. Ver f.] Die Metapher hat sich vom Abdruck des Siegels im Wachs zum 

Vorbeilaufen eines Tieres im Feld verschoben. Aber der Hintergrund der Metapher ist 

der gleiche: Die hinterlassene Spur ist ebenfalls ein Abdruck, welchen es zu entzif fern 

gilt. […] So wiederholt sich das Rätsel des Abdrucks in dem der Spur; man braucht ein 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe72

selbst unterschiedenen Verweisungen ohne Anfang und ohne Ende, von der 
keine autoritative Bedeutung mehr ausgehen kann. Bei der Spur handelt es 
sich um eine unabgeschlossene Folge von unendlichen, aufeinander verwei­
senden Elementen.73 Die Begrifflichkeit des Supplements, das man als Auf­
pfropfung74 übersetzen kann, legt die Interpretation nahe, das Supplement 
selbst und den zeitlichen Fortgang der Supplementierung in der Form einer 
sich entziehenden Spur als Analyse des Verlaufs, der Wachstumsphase eines 
Begriffskonglomerates in seinen verschiedensten Verwendungen anzusehen, 
während der Begriff der Dissemination eher die Verstreuung, die Aussaat von 
solchen Bedeutungsranken erläutert.75 Die Sprache gleicht damit einer wu­

vorgängiges theoretisches Wissen über die Eigenschaften desjenigen, der eine Spur 

hinterlassen hat, und ein praktisches Wissen hinsichtlich der Kunst des Entzif ferns der 

Spur, die dann als Zeichenwirkung des Vorbeilaufens desjenigen, der die Spur hinterlas-

sen hat, fungier t.«

73 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 436-437: »Wenn sich die Totalisierung alsdann als sinn-

los herausstellt, so nicht, weil sich die Unendlichkeit eines Feldes nicht mit einem Blick 

oder einem endlichen Diskurs er fassen läßt, sondern weil die Beschaffenheit dieses 

Feldes — eine Sprache, und zwar eine endliche Sprache — die Totalisierung ausschließt: 

dieses Feld ist in der Tat das eines Spiels, das heißt unendlicher Substitutionen in der 

Abgeschlossenheit (clôture) eines begrenzten Ganzen. Dieses Feld erlaubt die unendli-

chen Substitutionen nur deswegen, weil es endlich ist, das heißt, weil ihm im Gegensatz 

zum unausschöpfbaren, allzu großen Feld der klassischen Hypothese etwas fehlt: ein 

Zentrum, das das Spiel der Substitutionen aufhält und begründet. Wollte man sich des 

Wortes bedienen, dessen ärgerliche Bedeutung im Französischen immer wieder ausge-

löscht wird, könnte man sagen, daß diese Bewegung des Spiels, die durch den Mangel, 

die Abwesenheit eines Zentrums oder eines Ursprungs möglich wird, die Bewegung der 

Supplementarität (supplémentarité) ist. Man kann das Zentrum nicht bestimmen, weil 

das Zeichen, welches das Zentrum ersetzt, es supplementier t, in seiner Abwesenheit 

seinen Platz hält, — weil dieses Zeichen sich als Supplement noch hinzufügt.« Vgl. Schri-

jver, Georges de: The political Ethics of Jean-François Lyotard and Jacques Derrida, Leu-

ven u.a. 2010, 268-269.

74 | Vor allem die Nähe zur Terminologie Nietzsches (»Inokulation«) begünstigt die 

metaphorische Ausbeutung der botanischen Fachsprache. Die künstliche Aufpfrop-

fung eines ar tfremden, entar teten Reises auf eine gewöhnliche Unterlage führt erst zur 

Veredelung. 

75 | Vgl.: Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 160: Es zeigt sich, »daß dissémination die 

Verstreuung von Sperma, Samenkörnern und von sèmes (semantische Merkmale) be-

deutet«. Vgl. auch: Zima, Peter V.: Dekonstruktion, 52: Die Tatsache, daß abweichende, 

dif férante, einander ausschließende Bedeutungen unter einer Markierung zusammen-

fallen, nennt Derrida Dissemination. Dies hat zur Folge, daß eine volle »Sinnpräsenz 

nicht zu verwirklichen ist, weil jedes Zeichenunablässig auf andere, vorausgegangene 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 73

chernden Hecke von Bedeutungen, deren Verzweigungen willkürlich und 
unkontrollierbar austreiben. Dieses nicht mehr nachvollziehbare Sprießen der 
Bedeutungsebenen führt zu einer hermetischen Eigenständigkeit der Sprache, 
die sich beispielhaft in der Schrift äußert.76 Die Wucherungen, diese Bedeu­
tungsvervielfältigungen, sind jedoch alles andere als beliebige Aneinanderrei­
hungen, sondern erhöhen durch ihre Supplementierung den Anschluss von 
weiterer sinnhafter Kommunikation, ohne zu einem Stillstand in einer in sich 
ruhenden Wahrheit zu kommen.77 Solche Spuren geben die Richtung für wei­
tere Diskurse an.

1.3.4 Der supplementäre Charakter der Schrift

Diejenigen Merkmale, die der iterierbaren Schrift zugrunde liegen, wie die 
beliebige Wiederverwendbarkeit der Zeichen und der Supplementarität der 
Schrift lassen sich verallgemeinern. Diese beiden Eigenschaften gelten für 
alle Zustände des Seins, die erst in ihrer Beobachtung und Beschreibung 
zu Tage treten.78 Entgegen einem der Hauptdogmen in der philosophischen 
Überlieferung, dass Wahrheit nur im reinen Denken, in der Selbstaffektation 
des Geistes geschehen oder immerhin noch im unverfälschten Medium der 
unmittelbaren mündlichen Unterhaltung gefunden werden kann,79 verteidigt 
Derrida die Schrift: Mit der Ausweitung des Schriftbegriffes auf den ganzen 
erfahrbaren und interpretierbaren Lebensraum unserer Realität wird durch die 
Schrift also eine Art von »steinerner Autonomie«80 der Markierungen gegen­
über ihren im Fluß begriffenen Bedeutungen erreicht. Der Logozentrismus in 

oder nachfolgende Zeichen verweist und dadurch den Zer fall der eigenen Identität und 

der Sinnpräsenz bewirkt.«

76 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 350: »Die Schrif t liest sich [Nicht wir lesen die Schrif t! 

Anm. d. Ver f.], sie gibt, ›in letzter Instanz‹, keinen Anlass zu einem hermeneutischen 

Dechif frieren, zur Entzif ferung eines Sinns oder einer Wahrheit […].«

77 | Vgl. Geisenhanslücke, Achim: Einführung in die Literatur theorie. Von der Herme-

neutik zur Medienwissenschaft, Darmstadt 2003, 98.

78 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 335: »Sie würden nicht nur für alle Ordnungen von ›Zei-

chen‹ und für alle Sprachen im allgemeinen gelten, sondern sogar, über die semio-

linguistische Kommunikation hinaus, für das ganze Feld dessen, was die Philosophie 

Er fahrung nennen würde, ja sogar Er fahrung des Seins: die sogenannte ›Präsenz‹.«

79 | Vgl. Flynn, Bernard: Derrida and Foucault: Madness and Writing, in: Silverman, 

Hugh J. (Hg.): Derrida and Deconstruction, 211: »Derrida has shown us throughout the 

course of his writings that the desire to occult the essential iterability of writing, there-

by rendering it indissolubly linked to the event of self-presence, is the constitutive, if 

impossible, desire of metaphysics.«

80 | Vgl. Habermas, Jürgen: Diskurs der Moderne, 196.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe74

der Philosophie, der oft mit einem Phonozentrismus einhergeht,81 wird durch 
die Schriftlichkeit unterwandert.82 Schriftzeichen, die so aufgefasst werden, 
sträuben sich gegen jeden Versuch der Errichtung einer metaphysischen, 
unumstößlich-autoritativen Weltsicht, die den Anspruch auf Wahrhaftigkeit 
erhebt. Bei diesem Textbegriff bietet sich die Möglichkeit, die Welt dynamisch 
als ein stetiges Verschieben von Supplementen, Unterschieden und Differen­
zen zu analysieren.83 Die Textualität wird zum Überbleibsel einer in chaoti­
schem Werden verlorenen Welt, die niemals in einem gesicherten Sein anwe­
send sein kann. Was bleibt, ist eine Erkenntnis der Wirklichkeit als Schrift, die 
wie ein steinernes, unverwittertes Grabmal von seinen vergänglichen und ver­
gangenen Sprechern, Rezipienten und Bedeutungen zeugt.84 Der Tod der Be­
deutung wohnt im Grabmal des Zeichens.85 Dieser Wegfall fester Bedeutungs­

81 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 102: »Diese Verur teilung der Schrif t ist 

deshalb so bedeutsam, weil der ›Phonozentrismus‹, der die Schrif t als bloße Reprä-

sentation der Rede ansieht und damit eine unmittelbare Beziehung von Rede und Sinn 

herstellt, unausweichlich mit dem ›Logozentrismus‹ der Metaphysik verbunden ist, der 

Ausrichtung der Philosophie auf eine Ordnung des Sinns – Denken, Wahrheit, Vernunft, 

Logik, das Wort –, die als in sich selbst existierend, als Basis aufgefaßt wird.« Vgl. Derri-

da, Jacques: La Dissémination, Paris 1972, 77-215.

82 | Vgl. Habermas, Jürgen: Diskurs der Moderne, 212: Vielmehr »[…] ist das gespro-

chene Wort von Haus aus auf das Supplement des geschriebenen Wortes angelegt, so 

daß sich das Wesen der Sprache, nämlich die konventionelle Festlegung und ›Institutio-

nalisierung‹ von Bedeutungen im Zeichensubstrat anhand der konstitutiven Eigenschaf-

ten der Schrif t erklären läßt.«

83 | Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Andere(s) in Schrif ten, in: Henningfeld, Jochem u. Jan-

sohn, Heinz (Hg.): Philosophien, 229: »Diese bekannte Feststellung Derridas [dass es 

kein Textäußeres gibt, Anm. d. Ver f.] dehnt nicht einen traditionellen Textbegrif f ins Ab-

surde aus — sie bringt noch einmal auf andere Weise zur Sprache, dass jenseits eines 

Zusammenhangs dif ferentieller Relationen kein souveräner Ursprung liegt, sondern 

weitere Zusammenhänge dif ferentieller Relationen. […] Ohne konstitutive Iterationen, 

die verändern, indem sie wiederholen, die wiederholen, indem sie verändern, gibt es für 

Derrida keine Wirklichkeit, wodurch im Gegenzug auch folgt, dass es diese als kontin-

gente Eröffnung in den Spielen der Dif ferenzen durchaus gibt.«

84 | Vgl. Derrida, Jacques: Leben ist Überleben, Wien 2005, 40: »Jedesmal, wenn ich 

etwas von mir gebe, wenn eine solche Spur von mir (aus)geht, auf nicht-wiederanzueig-

nende Weise ›(her)vorgeht‹, (er)lebe ich meinen Tod in der Schrif t. Die äußerste Prü-

fung: Man enteignet sich, ohne zu wissen, wem die Sache, die man hinterläßt, eigentlich 

anvertraut wird.« Vgl. Baldwin, Thomas: Death and Meaning — Some Questions for Derri-

da. in: Glendinning, Simon: Arguing with Derrida, Oxford 2001, 90.

85 | Vgl. Bennington, Geoffrey u. Derrida, Jacques: Derrida, 64: Der Grabmalcharakter 

der Schrif t »[…] setzt das Geschriebene der allgemeinen Alterität seiner Bestimmung 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 75

träger bedeutet auch den Verlust eines festen normativen Zentrums, von dem 
aus eine unumstößliche Beurteilung möglich wäre. Der unabgeschlossene 
Diskurs und die Schrift, die nie zu Ende geschrieben werden kann, bilden den 
Fortsatz und die Chiffre für einen metaphysischen Weltbegriff, der aufgrund 
seiner Brüchigkeit nicht mehr allein stehen kann.86 Die Überfrachtung des 
Schriftbegriffes mit der ganzen unserer Erfahrung zugänglichen Welt, diese 
Neubelegung des Gegenstandsbereiches der Markierung »Schrift« sprengt die 
klassische Bivalenz des metaphysischen Denkens.87 An die alte Konvention, die 
den Gebrauch von Schrift festlegte und damit eine Opposition von Rede und 
Schrift (von direkt zugänglicher Verstandeswelt und vermittelndem Umweg 
über den Text) nahelegt, wird erinnert und sie zugleich durch die neuartige, 
spielerische Verwendung von Schriftlichkeit erweitert.88 

1.4	 Die Différ ance als gestaffelte Unterscheidung

Eine derartige Expansion der Schrift dient Derrida dazu, dem Umstand unse­
res metaphysischen Wirklichkeitsverlustes gerecht zu werden.89 Unsere Welt, 
das sind unsere Beschreibungen. Beschreibungen, die sich nie ausschöpfen 

aus, untersagt ihm aber zugleich jede gesicherte oder vollständige Auskunft bei einer 

solchen Bestimmung. […] Ein Text beruhigt sich niemals in der Einheit seines zuletzt 

(wieder)gefundenen Sinns.« Vgl. Friedrich, Peter: Schrif t und Grab. Literalität und Limi-

nalität in der epitaphischen Texttradition, in: Geisenhanslücke, Achim u. Mein, Georg 

(Hg.): Grenzräume der Schrif t, Bielefeld 2008, 167-188.

86 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 424: »Es ist dies auch der Augenblick, da infolge der 

Abwesenheit eines Zentrums oder Ursprungs alles zum Diskurs wird – vorausgesetzt, 

man kann sich über dieses Wort verständigen –, das heißt zum System, in dem das 

zentrale, originäre oder transzendentale Signifikat niemals absolut, außerhalb eines 

Systems von Dif ferenzen, präsent ist. Die Abwesenheit eines transzendentalen Signifi-

kats erweiter t das Feld und das Spiel des Bezeichnens ins Unendliche.« 

87 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 350.

88 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 156: »Indem er von der traditionellen Cha-

rakterisierung der Schrif t ausgeht und argumentier t, daß auch die Rede eine Form der 

Schrif t sei, schaff t Derrida im Grunde einen neuen Begrif f der Schrif t, eine verallge-

meinerte Schrif t, die auch die Rede einschließt, behält aber den alten Namen als levier 

d’intervention bei –als Interventionshebel, der es erlaubt, in den hierarchischen Gegen-

satz (Schrif t/Rede), den er transformieren will, einzugreifen«.

89 | Kathrin Busch scheint dieser textuellen Wirklichkeitssupplementierung bei Derri-

da nicht gerecht zu werden, wenn sie Derrida vor der Interpretation eines angeblichen 

»Konstruktivismus« in Schutz zu nehmen versucht. Vgl. Busch, Kathrin: Wie gesprochen 

werden? Zur Passion der Rede bei Derrida, in: Alloa, Emmanuel u. Lagaay, Alice (Hg.): 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe76

können, die immer durch Supplemente überworfen und erneuert werden. 
Sie verweisen über sich selbst hinaus und offenbaren damit den wesentlichen 
Mangel, das Wesentliche ihres Gegenstandes nicht vollständig erfasst, ihren 
Inhalt nicht restlos ausgeschöpft zu haben. Diese Struktur aufeinander bezo­
gener Verweisungen besteht systematisch in einer unterscheidungsgebunde­
nen Abhängigkeit.90 

Die Beschaffenheit solcher Unterscheidungen lässt jedoch keine einfache 
Identifikation dieser Struktur zu. Der Umstand, dass jede identifizierende 
Aussage jeweils einen grundlegenden Supplementierungsbedarf äußert, ver­
unmöglicht die Identifikation dieses Vorganges durch eine Definition nach 
klassisch metaphysischem Muster. »Différance« soll demnach der Name für 
eine Ordnungsstruktur von verschachtelten Differenzen sein, die sich selbst 
einer Einordnung aufgrund ihrer mehrfachen Unterschiedenheit entzieht.91 
Eine paradoxe Systematik von ineinander verwobenen Unterscheidungen, die 
sich in gegenseitiger Abgrenzung bedingen, aber dadurch gleichzeitig aus­
fasern und sich einer Identifizierung oder einer Bedeutungsfeststellung ver­
weigern. Die »Différance« beschreibt eine Dynamik der Vernetzung von sich 
immer erneuernden Bedeutungsschattierungen und kann deshalb nicht auf 
einen Begriff gebracht werden und in ihm zur Ruhe kommen.92

Nicht(s) sagen. Strategien der Sprachabwendung im 20. Jahrhundert, Bielefeld 2008, 

101-102

90 | Vgl. Derrida, Jacques: Die dif férance, in: ders.: RP, 40: »Jeder Begrif f ist seinem 

Gesetz nach in eine Kette oder in ein System eingeschrieben, worin er durch das syste-

matische Spiel von Dif ferenzen auf den anderen, auf die anderen Begrif fe verweist. Ein 

solches Spiel, die dif férance, ist nicht einfach ein Begrif f, sondern die Möglichkeit der 

Begrif flichkeit, des Begrif fsprozesses und –systems überhaupt.«

91 | Vgl. Zeillinger, Peter: Jacques Derrida Bibliographie, Wien 2005, 6: »Der dif féran-

ce-Vortrag vom Januar 1968 [in dem von der ›dif férance‹ angeblich zum ersten Mal die 

Rede war, Anm. d. Ver f.] stellt also nicht die selbstgewisse Etablierung eines neuen 

Begrif fs dar, sondern versteht sich als nachträgliche Deutung einer ebenfalls erst nach-

träglich erkannten Gemeinsamkeit von Analysen, die, nach Derrida, eben auf die unhin-

tergehbare Wahrnehmung einer nicht begrif flich fassbaren ›Vorgängigkeit‹ hinausliefe 

und so — als Konsequenz! — eine Annäherung notwendig mache, die über das begrif flich 

Fassbare hinausginge: die Rede von einem in seinem ganz spezifischen Kontext zu ver-

stehenden Neologismus, den Derrida mit einigen Hinweisen auf seine mögliche Etymo-

logie als ›dif férance‹ (mit a) zu bezeichnen versucht. Zahlreiche Missverständnisse, die 

mit diesem (Nicht-)Begrif f verbunden wurden, lassen sich so durch eine konsequente 

Lektüre auch der performativen Aspekte von Derridas Texten auflösen.«

92 | Vgl. Lagemann, Jörg u. Gloy, Klaus: auf der Spur, 137: »Wie gesehen, stellt die 

Dif ferentialität der sprachlichen Zeichen- und Systemkonstitution für Derrida die ent-

scheidende theoretische Ressource des Zeichenbegrif fs gegen seine metaphysische 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 77

1.4.1 Metaphorik des »A« im Neologismus Différance

Schon im orthographischen Erscheinungsbild der Wortneuschöpfung »Diffé­
rance« kann man die Wirkungsweise und die Kraftentfaltung ablesen, die sich 
aus der fundamentalen Entrückung aller Sachverhalte in Supplemente ergibt. 
Der Verstoß gegen die Regeln der Rechtschreibung93, anstelle eines »e« im 
französischen Wort für Unterscheidung »différence« ein »a« zu setzen, erregt 
unmittelbar Missfallen und Aufmerksamkeit.94 Damit wird die Metaphorik des 
Buchstabens »A« ins Zentrum des Interesses gerückt. 

Im hebräischen Alphabet hat das »Aleph« eine herausragende Verwen­
dung, die zu einer Erläuterung der Différance herangezogen werden kann. So­
wohl das »Aleph«,95 als auch die Verschiebung von »e« zu »a« in »différance«, 
sind zwar am Schriftbild erkennbar, jedoch in der Aussprache völlig unschein­

Präsenzabhängigkeit in Form des (transzendentalen) Signifikats dar. Die dif ferenti-

elle Natur des Systems führt in seiner Sicht zu einer prinzipiell endlosen Verweisung, 

wodurch jedes Element nicht auf ein (transzendentales) Signifikat verweist, dessen 

Wesen darin besteht, der Verweisungsprozeß anzuhalten, sondern auf einen weiteren 

Signifikanten.«

93 | Diese Polemik gegen die Übereinkunft einer richtigen Schreibweise, dieses mini-

male Aufbegehren, zeigt, was schon in der Einleitung unter dem Stichwort der Ironie 

als Kennzeichen für die »Postmoderne« angesprochen wurde: Die »stumme Ironie« der 

unmerklichen Buchstabenvertauschung, bei der unhörbar so getan wird, als ob der 

Wortgebrauch gewohnten Sprachkonventionen (eingeschlossen einer gewohnten Be-

deutungsfülle von Begrif fen) folgt, bei der aber buchstäblich gegen die Orthografie 

verstoßen wird, führt dazu, dass zusätzliche Bedeutungsebenen eingezogen werden. 

Von einer ironischen Sprechweise kann nicht einfach eine Bedeutung herausgehoben 

werden. Mehrere widersinnige, ernsthafte und unernsthafte Bedeutungsmöglichkeiten 

konkurrieren bei der Ironie um die Deutungshoheit. Den Reiz der Ironie, ihren Witz macht 

es aus, dass keine dieser Möglichkeiten die Oberhand gewinnt, dass die gleichrangigen 

Deutungsmöglichkeiten kontrastierend und unentschieden nebeneinander stehen. Iro-

nisch geschieht eine Anreicherung der sprachlichen Wirklichkeit. Vgl. Derrida, Jacques: 

RP, 31. Vgl. unter dem Schlagwort der »Leichtfer tigkeit« eine Schwächung des schein-

bar »natürlichen Bandes« zwischen Lautbild und nur einer ausgezeichneten Bedeutung: 

Derrida, Jacques: G, 63.

94 | Diese unangenehme Wirkung einer solchen Abweichung vom konventionellen 

Sprachgebrauch tritt ebenfalls in der deutschen Übersetzung hervor. Vgl. Kimmerle, 

Heinz: Jacques Derrida zur Einführung, Hamburg 2000, 77: Für dif férance — » […] Dif-

feränz. In der deutschen Übersetzung wird dabei ein wichtiger Punkt nachgeahmt, näm-

lich daß die Veränderung in der Schreibung beim Sprechen nicht zu hören ist.«

95 | Vgl. Kimmerle, Heinz: Jacques Derrida, 78: Da das Aleph »[…] selber gar kein 

Buchstabe im eigentlichen Sinne ist, sondern nur als laryngaler (im Kehlkopf erzeugter) 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe78

bar. Mit dieser unerhörten Verschiebung der Vokale wird auf eine bedeutende 
Rolle der Schrift gegenüber der gesprochenen Sprache hingewiesen. Dadurch 
treten Bezugspunkte zur jüdischen Kabbalistik im Hintergrund auf.96 Sie äu­
ßern sich darin, dass »[…] in der Unbestimmtheit dieses gebrechlichen und 
vieldeutigen Zeichens [»Aleph«, Anm. d. Verf.] die ganze Fülle der Verheißung 
[…]«97 – im Falle der Thoraexegese – im Hinblick auf Derrida aber die ganze 
paradoxale Wucht und Aussagekraft der Différance konzentriert ist.

Aus dem Erscheinungsbild der römischen Majuskel »A« wird darüber hin­
aus eine Ähnlichkeit mit der Dreiecksform ägyptischer Pyramiden in der Sei­
tenansicht herausgelesen. Wie die steingewordenen Grabstätten der Pharao­
nen bleibt das »A« der Différance das sichtbare und stumme Zeichen für die 
Abwesenheit einer Bedeutungsautorität.98 Der Tod macht jede Autorität ver­
gänglich, die politische der Pharaonen und die sprachliche einer Bedeutungs­
instanz. Lediglich die Schrift, ihre Verräumlichungseigenschaft, überdauert 
unverwittert die Fäulnis und Verrottung ihres Inhalts.99 

Das »A« als Versalbuchstabe100 markiert den Beginn der Abhandlung 
über die Différance, deren supplementierte Schichtung eine ursprüngliche 
Bedeutung als vergessenes Geheimnis übersandet. Die Metapher des Buch­
stabens »A« bildet das Initial, das ornamentale »Alpha« einer Schrift, die als 
Epitaph der Bedeutung von ihrem Ende, schon immer von ihrem »Omega« 
geprägt ist.101

Stimmeinsatz am Anfang eines Wortes oder einer Silbe […]« bemerkbar wird. Vgl. auch 

Kimmerle, Heinz: Philosophien der Dif ferenz, 37.

96 | Vgl. Habermas, Jürgen: Diskurs der Moderne, 215-216; zur Kabbalistik im Werk 

Derridas allgemein: Wheeler, Samuel C.: Deconstruction as analytic Philosophy, Stan-

ford 2000, 137-146.

97 | Habermas, Jürgen: Diskurs der Moderne, 216.

98 | Mehr zur Unterwanderung der metaphysischen Bestimmung von Sein als Präsenz 

in: Derrida, Jacques: RP, 93-132 (»Der Schacht und die Pyramide. Einführung in die He-

gelsche Semiologie«). Vgl. Sloterdijk, Peter: Derrida ein Ägypter. Über das Problem der 

jüdischen Pyramide, Frankfur t a.M. 2006, 54-65.

99 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 32: »Das a in der dif férance ist also nicht vernehmbar, es 

bleibt stumm, verschwiegen und diskret, wie ein Grabmal: oikesis. Kennzeichnen wir da-

mit im voraus jenen Ort, Familiensitz und Grabstätte des Eigenen, an dem die Ökonomie 

des Todes in der dif férance sich produzier t. Kann man die Inschrif t entzif fern, verweist 

dieser Stein fast auf den Tod des Dynasten.«

100 | Hier lassen sich Anspielungen auf eine griechisch-lateinische Schrif ttradition 

erahnen. Kulturelle Einflüsse aus dem gesamten Mittelmeerraum (nach den jüdischen 

und ägyptischen Elementen) treten zutage. 

101 | Wir werden sehen, inwieweit der Grabmalcharakter der Schrif t und die Erzeugung 

von Bedeutungen voneinander abhängen: Auf diese bedeutungstheoretische Gebähr-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 79

1.4.2 Doppelcharakter des Unterscheidens bei der Différance

Die Schwierigkeiten bei der Bestimmung der Différance macht ihre Funk­
tionsweise erst deutlich. Die Différance, die das Vergehen und Verwischen von 
supplementären textuellen Zusätzen verwalten soll, gerät selbst in Gefahr, im 
Fortgang der Ergänzungen und ergänzungsbedürftigen Bezeichnungen un­
terzugehen. Jeder Versuch einer inhaltlichen Definition würde einen solchen 
Hilfsbegriff für Abwesenheit mit dem schleichenden Tod der Bedeutung – von 
alethologischer Präsenz im allgemeinen – infizieren. Weil sie sich jeglicher 
Anwesenheit verweigert, davor zurückzuckt, »[…] sich zurückhält und nie ex­
poniert, übersteigt sie genau in diesem Punkt und geregelterweise die Ebene 
der Wahrheit […]. In jeder Exposition wäre sie dazu exponiert als Verschwinden 
zu verschwinden. Sie liefe Gefahr zu erscheinen: zu verschwinden.«102 Die Dif­
férance ist nicht und wirkt dennoch zugleich im Verborgenem. Wenn ihr auch 
jede Präsenz abgesprochen werden muss103, so ist es trotzdem möglich über 
sie zu sprechen, in der Weise eines nichtontologischen, nichttranszendenten 

fähigkeit aufgrund ihrer Todesverfallenheit (oder Unfruchtbarkeit) wird bei der Chōra 

dezidier t eingegangen. Hier sei vorläufig ein Beispiel angegeben, das eine solche De-

finition von ihrem Ende her vor führt. Vgl. Derrida, Jacques: Von der Gastfreundschaft, 

Wien 2001, 67: »Für gewöhnlich definier t man den Fremden, den fremden/ausländi-

schen Bürger, den, der der Familie oder der Nation fremd ist, ausgehend von seiner 

Geburt: […] der Fremde ist fremd durch seine Geburt, er ist gebürtiger Fremder. Hier 

hingegen handelt es sich um die Er fahrung des Todes und der Trauer, hier wird, sagen wir 

es ruhig, zunächst der Ort der Bestattung bestimmend. Die Frage des Fremden betrif f t 

das, was beim Tod geschieht, dann, wenn der Umherwandernde in fremder Erde ruht.« 

Auch Peter Sloterdijk bezieht sich auf diesen Punkt der Mortalität, indem er bemerkt, 

dass angesichts der Prozessuralität der Sprachereignisse die Herkunft zugunsten des 

Ausblicks auf das gelobte Land und die Heimkehr (im Tod) zurücktritt. Vgl. Sloterdijk, 

Peter: Ägypter, 26.

102 | Derrida, Jacques: RP, 34.

103 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 34-35: »Es war bereits zu vermerken, daß die dif féran-

ce nicht ist, nicht existier t, kein gegenwärtig Seiendes (on) ist, was dies auch immer sei; 

und wir müssen ebenfalls alles vermerken, was sie nicht ist, das heißt alles; und daß sie 

folglich weder Existenz noch Wesen hat. Sie gehört in keine Kategorie des Seienden, 

sei es anwesend oder abwesend. […] Nicht nur läßt sich die dif férance auf keine on-

thologische oder theologische — ontho-theologische — Wiederaneignung zurückführen, 

sondern, indem sie selbst den Raum eröffnet, in dem die Ontho-Theologie — die Philo-

sophie — ihr System und ihre Geschichte produzier t, umfaßt sie diese, schreibt sie ein 

und übersteigt sie unwiederbringlich.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe80

Spiels104. Weil Wahrheit nur assertorischen Sätzen zukommt, wird hier mit 
einer paradoxen, spielerischen Unlogik von Differenzen eine klassische zwei­
wertige Logik nach traditionellem metaphysischen Muster unterlaufen. Der 
Satz der Nichtnegierbarkeit ist hier mithin außer Kraft gesetzt. Über die Dif­
férance wird also nichts ausgesagt werden können, weil sie autologisch nicht 
in einer Bedeutungsfülle Halt findet, ohne dass sich gleichzeitig das Gegenteil 
dieser Aussage bestätigen wird.

Diesem Begriffsfeld nähert sich Derrida über eine Untersuchung der Ety­
mologie von Différence an. Im Anschluss an das lateinische »differre« lassen 
sich zwei Sinnebenen identifizieren:105 

Zum einem zeigt eine Differenz immer eine nicht-identische Wiederho­
lung, ein Intervall, eine Distanz, eine bereits bestehende Trennung an. Die 
verschiedenen Einschreibungen von einzigartigen Kontexten und Ver­
wendungszusammenhängen in die Bedeutungsebene einer zeichenhaf­
ten Markierung stehen sich unversöhnlich getrennt gegenüber. Dieser Ge­
sichtspunkt der Verräumlichung macht deutlich, dass sich ein semiotischer 
Bruch gebildet hat, dass ein Abgrund aufgerissen bleibt. Dieser Aspekt der 
Différance bezeugt hierbei einen negativen Zusammenhang, der in einer Ab­
stoßung und gegenseitigen Ausschließung besteht.106

Deshalb kann zum anderen »differre« eine Abweichung, ein Wegführen, 
eine Ableitung oder eine Verschiebung anzeigen. Dieser Aspekt wird Tempo­
risation oder Verzeitlichung genannt.107 Allein dass jedes Zeichen durch seine 

104 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 436-442. Vgl. Lagemann, Jörg u. Gloy, Klaus: auf der 

Spur, 38: Diese metaphysischen Begrif fe werden nur als Werkzeuge zu einer spieleri-

schen Textbastelei genutzt, wodurch diese in ihrer Eingeschränktheit kenntlich gemacht 

werden. Diese Bastelei kennzeichnet Derrida mit »strategisch« (nicht-ontologisch) und 

»kühn« (nicht-teleologisch). Vgl. Derrida, Jacques: RP, 31: »Eine Strategie schließlich 

ohne Finalität; man könnte dies blinde Taktik nennen, empirisches Umherirren, wenn 

der Wert des Empirismus selbst nicht seinen ganzen Sinn aus der Opposition zur philo-

sophischen [wahrheitsorientier ten, Anm. d. Ver f.] Verantwortlichkeit bezöge.« 

105 | Vgl. Schrijver, Georges de: political Ethics, 270.

106 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 36 + 42 — Später wird sich zeigen, dass die Verräumli-

chung sich an das Charakteristikum der Linearität bei Ferdinand de Saussure anlehnt.

107 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 36: »[…] die Tätigkeit, etwas auf später zu verschie-

ben, sich von der Zeit und den Kräften bei einer Operation Rechenschaft abzulegen, 

die Rechnung aufzumachen, die ökonomischen Kalkül, Umweg, Aufschub, Verzögerung, 

Reserve, Repräsentation implizier t, […] Temporisation. Dif férer in diesem Sinne heißt 

temporisieren, heißt bewußt oder unbewußt auf die zeitliche oder verzögernde Vermitt-

lung eines Umwegs rekurrieren, welcher die Ausführung oder Er füllung des ›Wunsches‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 81

Repräsentationsfunktion108 etwas vermittelnd zu vergegenwärtigen versucht, 
was im Zeichen unmittelbar abwesend und ungegenwärtig ist, spricht für diese 
verzeitlichende Abweichung.109 Die Temporisation führt vom Ursprung eines 
Zeichens weg110 und beraubt es seiner Endgültigkeit – und das geschieht we­
gen der Bedeutungsfunktion des »nur« repräsentierenden Zeichens, das sich 
selbst in seiner Sehnsucht nach Anwesenheit und Bedeutungsfülle verzehrt.111

Die Endung von »Différance« zeigt dabei einen ungewissen, verschmierten, 
medialen Status zwischen diesen zwei Bedeutungsunterschieden bei dieser 

oder ›Willens‹ suspendier t und sie ebenfalls auf eine Ar t verwirklicht, die ihre Wirkung 

aufhebt oder temperier t.«

108 | Vgl. Kimmerle, Heinz: Jacques Derrida, 80: »Jedes scheinbar gegenwärtige Ele-

ment des Bedeutens bezieht sich auf ein anderes als es selbst.«

109 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 37-38: »Das Zeichen, so sagt man gewöhnlich, setzt 

sich an die Stelle der Sache selbst, der gegenwärtigen Sache, wobei ›Sache‹ hier sowohl 

für die Bedeutung als auch für den Referenten gilt. Das Zeichen stellt das Gegenwärtige 

in seiner Abwesenheit dar. Es nimmt dessen Stelle ein. Wenn wir die Sache, sagen wir 

das Gegenwärtige, das gegenwärtig Seiende, nicht fassen oder zeigen können, wenn 

das Gegenwärtige nicht anwesend ist, bezeichnen wir, gehen wir über den Umweg des 

Zeichens. Das Zeichen wäre also die aufgeschobene (dif férée) Gegenwart. Ob es sich 

um mündliche oder schrif tliche Zeichen, um Währungszeichen, um Wahldelegation oder 

politische Repräsentation handelt, schiebt die Zirkulation der Zeichen den Moment auf 

(dif fère), in dem wir der Sache selbst begegnen könnten, uns ihrer bemächtigen, sie ver-

brauchen oder sie verausgaben, sie berühren, sie sehen, eine gegenwärtige Anschau-

ung von ihr haben könnten.«

110 | Vgl. Engler t, Klaus: Jacques Derrida, Paderborn 2009, 74: »Es gibt keine unver-

rückbare, statische Bedeutung, denn die Zeitlichkeit bewirkt immer auch ein Anders-

Werden der Sprachzeichen. Es ist nämlich die Zeit, die eine Bedeutung von der ande-

ren trennt und so ihre Selbstgegenwart vereitelt. Aufschub heißt in diesem Fall: Die 

Idealität eines Zeichen-Sinns kann nur über den Umweg der zwischen mehreren Zeichen 

bestehenden zeitlichen Dif ferenz erscheinen. Die Verzeitlichung bewirkt allerdings nicht 

nur die Spaltung eines Zeichens von allen es umgebenden, sondern auch die Spaltung 

seiner selbst, da es zeitlich ist.«

111 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 38: Dieses repräsentative Fehlen der Präsenz führt 

dazu, dass das Bezeichnen sekundär (aus Ermangelung eines Ursprungs) und vorläufig 

(nie endgültig) bleibt. Was wiederum Folgen für die Bestimmung der Dif férance hat: Sie 

wird autologisch nicht einfach auf einen Ursprung oder eine endgültige Ar t von Bedeu-

tungsanwesenheit Bezug nehmen können. Deshalb ist es so schwer, von ihr zu sprechen: 

Sie ist das Zeichen, für das es kein Zeichen gibt. Ihr Ursprung kann nur als weitere Meta-

pher (der Chōra) für die semiologische Sekundarität simulier t werden.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe82

Art von Unterscheidung an.112 Diese Bedeutungsunterschiede der Differenz113 
markieren gleichzeitig Funktionsunterschiede der Différance: Verzeitlichung 
und Verräumlichung. In gegenseitiger Überlagerung von »räumlicher« Grenz­
ziehung und »zeitlicher« Delimitation organisiert sich die Différance als kom­
plexe Abstufung einer derart verschachtelten Unterscheidung.114 

1.4.3 Das Projekt der Grammatologie

Die Wirkungsweise der Différance, die bisher als Doppelbewegung von in­
einandergreifenden Unterscheidungen angekündigt wurde, lässt sich in ihrer 
internen Abhängigkeit genauer bei einer Interpretation des Zeichenbegriffs 
von Ferdinand de Saussure betrachten.115

Saussure verfolgt in seinen »Grundfragen der allgemeinen Sprachwissen­
schaft« das Projekt116 einer Zeichendefinition, die nicht mehr auf eine magisch-
natürlich Verbindung zwischen signifiant (das Anzeigende, Hinweisende, Be­

112 | Dieser Zwischenstatus der Unentschiedenheit zwischen Verräumlichung und Ver-

zeitlichung zeigt eine Jenseitigkeit der Dif férance im Vergleich zu trivial-binären Unter-

scheidungen an. Vgl. Schrijver, Georges de: political Ethics, 270. Vgl. Culler, Jonathan: 

Dekonstruktion, 108: »Dif férance bezeichnet demnach sowohl eine ›passive‹ Dif ferenz, 

die als Bedingung des Bedeutens schon gegeben ist, und den Akt des Unterscheidens, 

der Dif ferenzen erst erzeugt.«

113 | Noch einmal zusammengefasst bei Derrida, Jacques: RP, 47: »[…] das dif férer 

als Unterscheidbarkeit, Unterscheidung, Abweichung, Diasthema, Verräumlichung, und 

das dif férer als Umweg, Aufschub, Reserve, Temporisation.«

114 | Vgl. Harvey, Irene E.: economy of dif férance, 238: »As we know, dif férance is that 

movement (a) which allows for the formation of form itself, and (b) which will eventually 

overturn and unravel that same production. Dif férance, in short, is always on the move 

and does not come to a halt once something is produced.«

115 | Nachdem im Kapitel »1.2. Die Iterierabilität des Zeichens« schon auf Elemente 

einer Zeichentheorie eingegangen wurde, werden sie hier erweiter t und systematisier t. 

Die Wiederholbarkeit (als Verräumlichungseigenschaft, Kraft des Bruches und Fähig-

keit des Überdauerns) als antimetaphysische Zeichencharakterisierung wird einer er-

neuernden Bedeutungsverschiebung zugeführt — die Dif férance in ihrer Wirkungsweise 

vorgeführt. 

116 | In den »Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft« lässt sich zuallererst 

das emphatische Projekt einer Neugründung der Sprachwissenschaft herauslesen. Eine 

Wissenschaft, die sich (ein weiteres Projekt) am Paradigma der Sprache als Sprech-

vorgang organisier t. All diese Stoßrichtungen werden bei Derrida wiederaufgenommen 

— als nachgeahmtes Pathos bei der Neugründung einer Wissenschaft (der Grammato-

logie), oder als Kritik an der metaphysischen Identifikation von Logozentrismus und 

Phonozentrismus.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 83

deutende) und signifié (das Angezeigte, das Bedeutete, das, auf das hingewiesen 
wird) Bezug nimmt. Dementsprechend verändert er die Interpretation dieser 
beiden Bestandteile, die traditionell als Verbindung von Benennung und Ding 
angesehen wurden.117 Bei Saussure handelt es sich bei einem Zeichen um die 
Verweisung eines Lautbildes118 auf eine Vorstellung. Die Grundeigenschaften 
eines solchen zeichenhaften Begriffs bestehen in seiner Linearität und Belie­
bigkeit.

Wobei mit zeichenhafter Linearität die messbare Ausdehnung eines Laut­
bildes (signifiant) gemeint ist.119 Diese Ausdehnung erlangt das Lautbild durch 
die Abgrenzung gegenüber den umgebenden Lautbildern.120 Ein Zeichen tritt 
wahrnehmbar deswegen hervor, weil es sich negativ von seinen benachbarten 

117 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, 

Berlin 1967, 76: Die Deutung des Zeichens als Beziehung einer Benennung auf ein Ding 

führt in mehrfacher Weise in Schwierigkeiten: 1.) Es wird die Existenz einer Welt von 

Vorstellungen abseits der Sprache interpolier t. 2.) Die Frage nach dem lautlichen oder 

psychischen Wesen der Benennung wird ausgeklammert. 3.) Die wissenschaftlich in-

teressante Frage nach der Verbindung von Name und Ding lässt sich in dieser Fassung 

unzureichend problematisieren.

118 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: Sprachwissenschaft, 77: »Dieses letztere ist nicht 

der tatsächliche Laut, der lediglich etwas Physikalisches ist, sondern der psychische 

Eindruck dieses Lautes, die Vergegenwärtigung desselben aufgrund unserer Empfin-

dungswahrnehmungen […]. Der psychische Charakter unserer Lautbilder wird ganz klar, 

wenn wir uns selbst beobachten. Ohne die Lippen zu bewegen, können wir mit uns selbst 

sprechen oder uns im Geiste ein Gedicht vorsagen. […] Man muß sich stets daran erin-

nern, daß es sich nur um das innere Bild der lautlichen Erscheinung handelt.«

119 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: Cours de linguistique générale, Paris 1967, 103: 

»Par opposition aux signifiants visuels (signaux maritimes etc.) qui peuvent offrir des 

complications simultanées sur plusieurs dimensions, les signifiants acoustiques ne 

disposent que la ligne du temps; leurs éléments se présentent l’un après l’autre; ils 

forment une chaîne. Ce caractère apparaît immédiatement dès qu’on les représente 

par l’écriture et qu’on substitue la ligne spatiale des signes graphiques à la succession 

dans le temps.«

120 | Vgl. Joseph, John E.: The linguistic sign, in: Sanders, Carol (Hg.): The Cambridge 

Companion to Saussure, Cambridge u.a. 2004, 71: »The process of making thoughts 

(along with sounds) distinct by the creation of linguistic signs is, in effect, ›separating 

words‹. What the principle of linearity maintains is that this process is driven by the na-

ture of human sound production. If we were capable of producing and interpreting com-

plexly meaningful single bursts of sound that could express holistic clouds of indistinct 

thought, there would have been no need for thought to become analytical.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe84

Zeichen abhebt. Dadurch wird erst die Ausübung seiner Repräsentationsfunk­
tion – der Verweisung auf eine Vorstellung – ermöglicht.121

Die andere Grundeigenschaft eines Zeichens besteht in der beliebigen 
Kopplung des Lautbildes an die Vorstellung. Sie drückt sich in gleichzeitiger 
Veränderlichkeit und Beständigkeit von Zeichen aus. Diese Kopplung kommt 
einerseits auf nicht-natürlichem Weg zustande, sie ist nicht symbolisch, das 
heißt, dass keine innere oder inhaltliche Beziehung zwischen Lautbild und 
Vorstellung besteht. Trotzdem ist diese beliebige Beziehung andererseits be­
stimmten Gebrauchsregeln unterworfen, die durch die Sprachgemeinschaft 
und nicht durch die Motivation eines Individuums festgelegt werden.122 Ein 
Zeichen ist dadurch mit einer weitgehenden Autonomie gegenüber seinen 
Sprechern ausgestattet.123 Trotzdem fluktuieren sprachliche Zeichen stets und 
erweisen so ihre Veränderlichkeit, ohne dass diese Änderung des Sprachge­
brauchs von der Gemeinschaft der Sprecher bewusst vollzogen werden könnte. 
Diese Veränderlichkeit besteht in einer graduell, relativen Verschiebung des 
Verhältnisses zwischen dem Bezeichnenden und dem Bezeichneten. Diese 
Verschiebung ist hauptsächlich deswegen möglich, weil keine starke, natürli­
che Beziehung zwischen den beiden Komponenten eines Zeichens herrscht.124

121 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 170-171: »D’une part, dans le 

discours, les mots contractent entre eux, en ver tu de leur enchaînement, des rapports 

fondés sur le caractère linéaire de la langue, qui exclut la possibilité de prononcer deux 

éléments à la fois […]. Ceux-ci se rangent les uns à la suite des autres sur la chaîne de 

la parole. Ces combinaisons qui ont pour support l’étendue peuvent être appelées syn-

tagmes. Le syntagme se compose donc toujours de deux ou plusieurs unités conséc-

utives […]. Placé dans un syntagme, un terme n’acquier t sa valeur que parce qu’il est 

opposé à ce qui précède ou ce qui suit, ou à tous les deux.«

122 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 100-101.

123 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 104-108: Diese Autonomie 

bezieht sie aus einer langen Verwendungstradition der Zeichen sowie ebenfalls aus 

ihrer ererbten Gebräuchlichkeit, aus einer von den Sprechern nur schwer zu themati-

sierenden Unvernunft der Aufspaltung eines Zeichens, aus einem sozialen Beharrungs-

vermögen (weil der Zusammenhalt einer Sprachgemeinschaft auch von der sprachlich 

begründeten, gemeinsamen Sichtweise auf die Welt ausgemacht wird) und aus einer 

Unübersichtlichkeit der Vielzahl von Zeichen.

124 | Harris, Roy u. Taylor, Talbot J. (Hg.): Landmarks in linguistic thought I. The West-

ern tradition from Socrates to Saussure, London, New York 1996, 216: »The identity of 

any linguistic sign, on Saussure’s account, is determined by the sum total of syntagmat-

ic and associative relations into which it enters with other linguistic signs in the same 

langue. The term Saussure uses for this total set of relations is ›value‹ (valeur); and the 

term is deliberately chosen because of its economic implications. For Saussure, any 

langue operates in very much the same way as an economic system.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 85

Dieser Widerspruch zwischen Beständigkeit und Veränderlichkeit des Zei­
chens scheint sich bei Saussure unter dem gemeinsamen Charakteristikum 
der Beliebigkeit aufzulösen. Die Beliebigkeit der Beziehung zwischen Lautbild 
und Vorstellung führt sowohl zu ihrer Abänderung als auch zum individuellen 
Zwang ihrer Beibehaltung.125 

Die Herkunft dieses Widerspruchs ergibt sich aus ihrer Ableitung von vor­
hergehenden Grundunterscheidung beim Entwurf der Linguistik als neuar­
tige Wissenschaft: Der linguistischen Leitunterscheidung von »langue« und 
»parole«,126 die die Sprache »langage« in zwei komplementäre127 Bereiche auf­
teilt128 und dadurch am Sprachparadigma der Rede orientiert. Dadurch wird 
in der »langue« erst ein Gegenstand der neuen Sprachwissenschaft etabliert, 
deren Klassifikationen es systematisch zu erforschen gilt.129 Im Zug dieser Fo­
kussierung des Forschungsgegenstands wird damit zugleich die Schrift als ex­
terner Randbereich für die Linguistik ausgeklammert.130 Was Saussure an der 
Schrift bei der Bestimmung seines sprachwissenschaftlichen Projekts stört, 
ist deren Repräsentationsfunktion:131 Dass die Schrift das Gesprochene dar­

125 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 106: »Plus haute, il nous 

faisait admettre la possibilité théorique du changement; en approfondissant, nous voy-

ons qu’en fait, l’arbitraire même du signe met la langue à l’abri de toute tentative visant 

à la modifier.« (Beliebigkeit als Argument für Beständigkeit) u. ebd. 110 (als Argument 

für Veränderlichkeit).

126 | Vgl. Gordon, Terrence W.: Langue and parole, in: Sanders, Carol (Hg.): Companion 

to Saussure, 76-87.

127 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 112-113. Vgl. auch Harris, 

Roy: Language, Saussure and Wittgenstein. How to play games with words, London u. 

New York 1988, 50: »Conventionality, on this view, relates to society’s communicational 

use of the materials supplied by la langue, while arbitrariness concerns the internal re-

lations of la langue. Or, perhaps more exactly, conventionality is a question of the free-

dom of choice available to the linguistic community, whereas arbitrariness is a question 

of the freedom of choice available to the language.«

128 | Vgl. Holdcroft, David: Saussure. Signs, System, and Arbitrariness, New York u.a. 

1991, 20-21.

129 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 33-34: »[…] la tâche du lin-

guiste est de définir ce qui fait de la langue un système spécial dans l’ensemble des 

faits sémiologiques. […] si pour la première fois nous avons pu assigner à la linguistique 

une place parmi les sciences, c’est parce que nous l’avons rattachée à la sémiologie.«

130 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 44-54.

131 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 45: »Langue et écriture sont 

deux systèmes distincts; l’unique raison d’être du second est de représenter le premier; 

L’objet linguistique n’est pas défini par la combinaison du mot écrit et du mot parlé; 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe86

stellt, übt einen schädlichen Einfluss auf die repräsentierte Sprache aus132: Die 
Schrift verschleiert und travestiert133 die Entwicklung der Sprache, weil sich 
damit das schriftliche Abbild über das lautsprachliche Vorbild hinwegsetzt. 
Die natürliche Ursprünglichkeit der Sprache wird durch diese Tyrannei der 
Buchstaben verkehrt.134 Diese zentralen Unterscheidungen, die zur inhaltli­
chen Charakterisierung der beliebigen Zeichenzusammensetzung sowie der 
linearen Etablierung des Zeichens dienen,135 führen bei Saussure zu inneren 
Widersprüchen. Diese Widersprüche kulminieren im Begriff der verdräng­
ten Schrift; eine Schrift, die für Saussure, obwohl sie sowohl repräsentativ 
fungiert, als auch eine nicht-natürliche Bindung ihrer Bestandteile aufweist, 
paradoxerweise keine ideale Ausprägung für seinen Zeichenbegriff darstellt; 
eine Schriftlichkeit, die paradoxerweise nicht als modellhaft zur Veranschauli­
chung der Linearität von Zeichen gilt.136

ce dernier constitue à lui seul ce objet. Mais le mot écrit se mêle si intimement au mot 

parlé dont il est l’image, qu’il f init par usurper le rôle principal […].«

132 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 48-50: Denn die konservie-

rende Funktion der Schrif t ist nicht nur inkongruent zur hohen Veränderlichkeit der Spra-

che. Auch eine ethnisch-kulturelle Andersartigkeit der Schrif tzeichen kann die Eigen-

tümlichkeit einer Sprachtradition nicht authentisch wiedergeben. Schließlich können 

schrif tliche Versionen der Etymologie zur Ver fälschung eines Wortes führen.

133 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 51-52: »Le résultat évident 

de tout cela; c’est que l’écriture voile la vue de la langue: elle n’est pas un vêtement, 

mais un travestissement […].«

134 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 53-54: »Mais la tyrannie de 

la lettre va plus loin encore: à force de s’imposer à la masse, elle influe sur la langue 

et la modifie.[…] Ces déformations phoniques appartiennent bien à la langue, seule-

ment elles ne résultent pas de son jeu naturel; elles sont dues à un facteur qui lui est 

étranger.«

135 | Vgl. Joseph, John E.: The linguistic sign, in: Sanders, Carol (Hg.): Companion to 

Saussure, 60-61: »However, when signifier and signified are joined together, they pro-

duce a sign which is of a positive order, and concrete rather than abstract. The third 

course also looks in detail at just how the oppositions within the system are structured. 

Every word or term or unit within the system is connected to an ›entourage‹ of other 

units, related to it either syntagmatically (the units that can come before or after it in 

an utterance) or associatively (the units with which it has something in common in form 

or meaning). The relationships of dif ference in these two domains generate the ›value‹ 

of the unit.«

136 | Auch wenn das Modell nach Art einer Gegenüberstellung und Opposition funktio-

nier t. Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 103: »Ce caractère apparaît 

immédiatement dès qu’on les représente par l’écriture et qu’on substitue la ligne spa-

tiale des signes graphiques à la succession dans le temps.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 87

Für die Interpretation Derridas ist an dieser Stelle einerseits das Einfallstor für 
eine supplementierende Retorsion geöffnet.137 Andererseits die Gelegenheit, 
darauf aufzubauen und das Verhältnis von Unterscheidung und Widersprüch­
lichkeit, das bei Saussure noch als eine Art peinlicher Unfall zu verdecken 
versucht wurde, für eine Veranschaulichung der Différance zu nutzen. 

Wie die Schrift die Sprache traditionell nur nachäfft, so aber ihr eigentli­
ches Wesen thematisiert, genauso ahmt der Entwurf einer Grammatologie 
(einer Wissenschaft von der Schrift) auch nur das Saussuresche Pathos der 
Neugründung der Linguistik als Wissenschaft (und Erfüllung einer bisher 
fehlgeleiteten Wissenschaft) nach.138 Dabei bringt die Grammatologie das 
Wesen der Linguistik erst zum Vorschein: die klandestine Schriftlichkeit der 
Sprache, die zwar von Unterschieden geprägt ist, sich aber ihrer Widersprü­
che schämt.139 Die Grammatologie erlaubt einen Unterscheidungsgebrauch, 
der mit seiner Fortsetzung in Widersprüchen rechnen kann. Dabei organisiert 

137 | Wir haben im Kapitel »1.3. Die Supplementarität der Schrif t« die Funktionsweise 

des Supplements kennengelernt. Deshalb bleibt diese autologische Interpretationsfi-

gur Derridas hier nur erwähnt: Obwohl Saussure sich vom Gedanken einer natürlichen 

Bindung innerhalb des Zeichens (zwischen Ding und Name) mit seiner Neufassung als 

beliebige Verbindung von Lautbild und Vorstellung ablösen will, obwohl Saussure die 

traditionelle Wahrheitstheorie der abendländischen Metaphysik damit hinter sich las-

sen will, sieht er sich dazu gezwungen, wieder auf grundlegende metaphysische Theore-

me (wie die natürliche Verbindung von signifiant/signifié in Analogie zu Seele/Körper) 

zurückzugreifen. Vgl. Derrida, Jacques: G, 53-77.

138 | Mit der Gründung einer neuen Wissenschaft (wie es im »Cours de linguistique 

générale« vorgemacht wurde) verpflichtet sich Derrida ironischerweise einerseits, in 

der Tradition der Linguistik als Nachfolger zu fungieren und andererseits auf deren cha-

rakteristische Begrenztheit kritisch hinzuweisen. Vgl. Derrida, Jacques: G, 13-14: »In 

Anspielung auf eine Wissenschaft von der Schrif t, die noch an die Metapher, die Me-

taphysik und die Theologie […] gefesselt ist, soll die Devise mehr als nur ankündigen, 

daß die Wissenschaft von der Schrif t — die Grammatologie […] — dank entschiedener 

Anstrengungen weltweit die Zeichen zu ihrer Befreiung setzt. Diese Anstrengungen las-

sen sich nur schwer wahrnehmen und sind notwendigerweise diskret und verstreut.« 

— Die Grammatologie wird als »weltweite« Strömung hochgejubelt, nur um sie gleich im 

Anschluss satirisch-kleinlaut als »nur schwer wahrnehmbar« wieder denunzieren zu kön-

nen. — Weitere Stellen, die auf die Ironisierung des Saussureschen Pathos hinweisen: 

Vgl. Derrida, Jacques: G, 88 + 99.

139 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 77: »Man wird gewahr, daß die des Landes verwiese-

ne, die von der Linguistik geächtete, heimatlos gemachte Schrif t die Sprache als ihre 

erste und innerste Möglichkeit immerfor t heimgesucht hat. Im Saussureschen Diskurs 

schreibt sich etwas, das nie gesagt wurde: nichts anderes nämlich als die Schrif t selbst 

als Ursprung der Sprache.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe88

die Différance die Produktion dieser selbstbezüglichen Differenzen:140 Durch 
zwei aufeinander aufbauende Unterscheidungsarten wird zunächst das Feld 
der Untersuchung verräumlichend konturiert, um darauf aufbauend die damit 
implizierten Beschränkungen verzeitlichend zu öffnen.141 

Bei der Ausdeutung des Schriftbegriffs bei Saussure bedeutet dies, dass die 
hierarchische Stellung der phonetischen Sprachauffassung über die Schrift­
sprache mit ihren Implikationen für das abendländische Zeichenverständnis 
aufgefächert wird. Bei der Auffaltung dieser Hierarchie zeigt sich, dass sich 
verdrängte Marginalien als zentrale Ordnungsprinzipien erweisen. Durch die 
Verräumlichung wird das Äußere und das Innere der Definition des Zeichens 
bei Saussure in seinem kritischen Verhältnis untersucht. Diese Unterschei­
dung etabliert das Problem, gestattet ihm Raum zu greifen. Sie bringt zur 
Sprache, inwieweit die Sprache von ihrer Verschriftlichung abhängt und inwie­
weit dieses Abhängigkeitsverhältnis verdrängt wurde. Die verräumlichende 
Unterscheidung erfüllt eine ähnliche Funktion wie die Linearität des Zeichens 
bei Saussure. Sie stellt Erkennbarkeit durch Unterschiedenheit her.142 

Bei Saussure wird die Schrift in ihrer Reichweite beschränkt, ihre Zei­
chenhaftigkeit besteht nur darin, als Platzhalter für das ursprünglichere 
Sprachzeichen zu fungieren. Der Grund für diese Ausgrenzung liegt im Be­
mühen um eine klar definierte, eigenständige Wissenschaftsdisziplin, die Lin­
guistik, die sich durch einen deutlich umrissenen Gegenstand auszeichnet:143 

140 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 44: »Dieser ökonomische Begrif f bezeichnet die Produk-

tion des Dif ferierens im doppelten Sinne dieses Wortes (dif férer — aufschieben/(von 

einander) verschieden sein).«

141 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 124: »[…] das rätselhafte Verhältnis des Lebendigen zu 

seinem Anderen und eines Innen zu seinem Außen: ist die Verräumlichung. Das Außen, 

die ›räumliche‹ und ›objektive‹ Äußerlichkeit, die wir für die ver trauteste Sache der Welt, 

ja für die Vertrautheit selbst halten, würde ohne das gramma, ohne die […] Dif ferenz als 

Temporisation, ohne die in den Sinn der Gegenwart eingeschriebene Nicht-Präsenz des 

Anderen, ohne das Verhältnis zum Tod als der konkreten Struktur der lebendigen Gegen-

wart nicht in Erscheinung treten.«

142 | Vgl. Busch, Kathrin: Enklaven im Selbst. Die Figur der Ent-Aneignung bei Derrida, 

in: Flatscher, Matthias u. Loidolt, Sophie (Hg.): Das Fremde im Selbst — Das Andere 

im Selben. Transformationen der Phänomenologie, Würzburg 2010, 176: »Im Gegenzug 

lässt sich sogar zeigen, dass der Raum in der Geschichte der Metaphysik der gleichen 

Marginalisierung wie die Schrif t unterliegt. Die in der philosophischen Tradition nach-

weisbare Privilegierung der Rede gegenüber dem Geschriebenen geht mit einer Unter-

ordnung des Raumes unter die Zeit einher. Denn die Schrif t wird bekanntlich im Raum 

lokalisier t — die stimmliche Verlautbarung in der Zeit.«

143 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 59: »Mit diesem beiden Begrenzungen sichert sich 

Saussure ab, kommen sie doch wie gerufen, um die gewiß legitime Forderung nach der 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 89

die Sprache (»langue«), die durch ihre enge Kontrastierung mit der Rede 
(»parole«) komplementiert ist. Es geht Saussure darum, die Reinheit seines 
Forschungsgegenstandes, seine inneren Möglichkeitsbedingungen als phone­
tische Sprache zu schützen.144 Deshalb betont er die Exteriorität der Schrift, 
ihre Oberflächlichkeit, ihre leblose Künstlichkeit, mit der sie das natürliche 
Verhältnis von Sprache und Schrift umkehrt.145 Damit jedoch hat er verdeckt 
die intime Verbindung von Schrift und Sprache thematisiert, da er das sprach­
liche Zeichen gerade durch seine nicht-natürliche, beliebige Verbindung seiner 
Elemente (signifiant und signifié) charakterisiert:146 »Man wird gewahr, daß 
die des Landes verwiesene, von der Linguistik geächtete, heimatlos gemachte 
Schrift die Sprache als ihre innerste Möglichkeit immerfort heimgesucht hat. 
Im Saussureschen Diskurs schreibt sich etwas, das nie gesagt wurde: nichts 
anderes nämlich als die Schrift selbst als Ursprung der Sprache.«147 Die Ver­
räumlichung klärt das Verhältnis zwischen Draußen und Drinnen von defi­
nierten Systemen. Der Außenbereich reflektiert sich im Inneren.

Wissenschaftlichkeit der Linguistik zu er füllen, welche voraussetzt, daß der Bereich der 

Linguistik exakt eingegrenzt werden kann, daß sie ein durch innere Notwendigkeit gere-

geltes System ist und über eine in bestimmter Weise geschlossene Struktur ver fügt. Der 

repräsentativistische Begrif f der Schrif t kommt dieser Forderung noch entgegen. Wenn 

die Schrif t nur die ›Darstellung‹ […] der Sprache ist, so darf sie mit Recht aus dem Innern 

des Systems ausgeschlossen werden […], so wie man auch das Abbild aus dem System 

der Wirklichkeit schadlos muß ausschließen können.«

144 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 70: »Es mag aber noch so bedeutsam, ja tatsächlich 

universal oder dies zu werden berufen sein: dieses besondere Modell, das die phoneti-

sche Schrif t darstellt, existier t nicht; es gibt keine Praxis, die ihrem Prinzip vollkommen 

treu wäre. Noch bevor wir […] von einer radikalen und a priori notwendigen Untreue 

sprechen, können wir doch ihre massiven Erscheinungsformen bereits in der mathe-

matischen Schrif t, in der Interpunktion, in der Verräumlichung überhaupt erkennen, die 

schwerlich als bloßes Zubehör der Schrif t anzusehen sind. Daß ein lebendig genanntes 

gesprochenes Wort sich in der ihm eigenen Schrif t der Verräumlichung preisgeben kann, 

genau das setzt es ursprünglich zu seinem eigenen Tod in Beziehung.«

145 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 60-67.

146 | Vgl. Derrida, Jacques: Positionen, 40-41: »Saussure hat den dif ferentiellen und 

formellen Charakter der semiologischen Funktionsweise hervorgehoben, indem er zeig-

te, dass unmöglich ›der Laut an sich, der nur ein materielles Element ist, der Sprache 

angehören könnte‹ […] indem er außerdem die Linguistik zu einem einfachen Teilbereich 

der allgemeinen Semiologie machte, […] hat Saussure wirksam dazu beigetragen, den 

Begrif f des Zeichens, den er der metaphysischen Tradition entnommen hat, gegen diese 

auszuspielen.«

147 | Derrida, Jacques: G, 77.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe90

Diese verräumlichende Hierarchieumkehrung wird in Form einer weiteren 
Unterscheidung vorangebracht. Die verzeitlichende Folgedifferenz verschiebt 
die vorhergehende Unterscheidung von Schrift und Sprache, deren innere Ab­
hängigkeiten aufgezeigt wurden. In der Temporalisierung erfährt die vorherge­
hende verräumlichende Unterscheidung die Überführung in ein unendliches 
System von Verweisungen. Im Begriff der Schrift erfährt die Sprache ihr arbi­
träres Wesen, die diskontinuierliche und unmotivierte Verbindung von Bedeu­
tendem und Bedeutung.148 Diese konventionelle Verweisungsstruktur erhält 
die Sprache durch das Supplement der Schrift.149 Die prinzipielle Bedürftigkeit, 
ergänzt zu werden, nie in einer Bedeutungsfülle zur Ruhe zu kommen, das ist 
das eigentliche Wesen der Sprache, das sie im Schriftzeichen erfährt. Denn 
die Schrift wird traditionell weniger als Träger von welthaltigen Bedeutungen 
missverstanden. Bei ihr fällt auf, dass sie ihre Repräsentationsfunktion (über)
erfüllt, dass sich in ihr die Präsenz einer Bedeutung entzieht. Im Schriftzei­
chen zeigt sich die Differenz der Abwesenheit einer ursprünglichen Bedeu­
tung in der Anwesenheit der Spur, sich immer erneuernder Supplemente.150 
Die Schriftlichkeit der Sprache bedeutet also immer auch die unterbrochene 
Bedeutung. Eine Unterbrechung, die vor dem Bruch der eigenen Bedeutung 
nicht Halt macht, die sich selbst kannibalisiert und sich so auf ihre Wider­
sprüchlichkeit einlässt. Die Verzeitlichung öffnet den Innenbereich für einen 
vormals ausgeschlossenen Randbereich, indem sie die Prinzipen für die Ein­
grenzung des Innenbereichs autologisch verabsolutiert. Die Sprache erlangt in 
der Schrift ihre prinzipielle Idealisierung. Sie wird sich ihrer Repräsentations­
funktion bewusst, die sie als Statthalter für eine infinite Abwesenheit ausweist. 

148 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 77-78.

149 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 90: »Wir werden uns eingehender und konkreter damit 

befassen, was die Sprache nicht nur zu einer Ar t Schrif t […], sondern zu einer Ar t der 

Schrif t macht. Oder vielmehr zu einer Möglichkeit, die mit der Möglichkeit von Schrif t 

überhaupt begründet ist, […].«

150 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 82: »Die Abwesenheit eines anderen Hier-und-Jetzt, ei-

ner anderen transzendentalen Gegenwart, eines anderen Ursprungs der Welt, der als 

solcher erscheint und sich als irreduzible Abwesenheit in der Anwesenheit der Spur ge-

genwärtigt — all das ist nicht eine metaphysische Formel, die einen wissenschaftlichen 

Begrif f von der Schrif t ersetzt. Diese Formel stellt nicht nur die Metaphysik in Frage, 

sondern beschreibt auch die von der ›Arbitrarität des Zeichens‹ implizier te Struktur, so-

bald man ihre Möglichkeit diesseits des derivier ten Gegensatzes zwischen Natur und 

Konvention, Symbol und Zeichen usw. denkt. Aber erst die Möglichkeit der Spur macht 

diese Gegensätze sinnvoll.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 91

1.4.4 Paradoxe Aporetik der Différance

Man kann etwas nur begrifflich repräsentieren, etwas nur als gegenwär­
tig-anwesend erscheinen lassen, wenn man seine Abwesenheit und Unge­
genwärtigkeit hervorstreicht. Damit bekundet die Différance sowohl die 
Möglichkeit – wie auch die Unmöglichkeit einer jeden Äußerung, deren grund­
legende Bedingung sie ist. An diesem Punkt entfaltet sich die aporetische 
Struktur der Différance. Die Tatsache, dass sich alles Anwesende im Fluss der 
Bedeutungen bereits entzogen hat und vergangen ist, führt zu der Annahme, 
dass durch denselben Fluss der Bedeutungsverschiebung eine Markierung 
auch zukünftig mit intensionalen Inhalten versorgt werden wird. Die Diffé­
rance betont damit die Unterschiedlichkeit von bevorstehenden und längst 
vergangenen, untergegangenen Bedeutungsebenen und feiert in diesem Zug 
die Markierung als Grabmal und unheimliche Heimstatt längst verstorbener 
Geister.151 Die Bewegung der Différance verschiebt jede neue Bedeutung un­
weigerlich, so dass diese durch angehängte Supplemente und Verwendungs­
kontexte negiert und zu ihrem Gegenteil verkehrt werden. In einer solchen 
Sprache kann man sich nicht mehr zu Hause fühlen und sich nicht mehr 
in einer fadenscheinigen, konstruierten Gewissheit gemütlich einrichten.152 
Durch den Spuk einer in die Abwesenheit verwehten Gegenwart und einer per­
manenten Revision des begrifflichen Inventars durch projizierte, zukünftige 

151 | Vgl. Hochscheid, Kai: Grund-Erfahrungen des Denkens. Das Denken des Denkens 

bei Fichte, Schelling, Heidegger und Derrida, Nordhausen 2008, 165: »Der Stein ver-

weist fast auf den Tod des Dynasten. Das ›fast‹ bringt die Dynamik der dif férance zum 

Ausdruck, die nicht in der reinen Opposition gegenüber der Anwesenheit und Identität 

aufgeht. Indem die dif férance einen Aufschub, eine Verschiebung oder Verzögerung 

produzier t und dadurch eine volle Identität als ein Bei-sich-sein verhindert, suspen-

dier t sfie in fundamentaler Weise die Möglichkeit der Anwesenheit. Die Suspendierung 

zerstör t aber nicht die Anwesenheit, sondern sie stör t die Möglichkeit ihrer Ankunft, 

ihres Stattfindens und ihrer (Wieder)Aneignung. Jeder Umweg, jede Verschiebung und 

Aufschiebung, die eine volle Präsenz und Identität eines Bei-sich-seins suspendier t, 

eröffnet zugleich einen Kreislauf, der immer wieder um die Motive und Figuren der An-

wesenheit und Abwesenheit, der Enteignung und Aneignung, der Wiederaneignung, der 

Identität und der Nicht-Identität kreist.«

152 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 122-123: »Wenn die Wörter und die Begrif fe nur in dif-

ferentiellen Verkettungen sinnvoll werden, so kann man seine Sprache und die Wahl 

der Ausdrücke nur innerhalb einer Topik und im Rahmen einer historischen Strategie 

rechtfer tigen. Man anderen Worten, eine solche Rechtfer tigung kann niemals absolut 

und endgültig sein. […] Die entscheidendste Intention des vorliegenden Essays wäre es 

also, rätselhaft zu machen, was vorgeblich unter dem Namen der Nähe, der Unmittel-

barkeit und der Präsenz […] verstanden wird.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe92

Bedeutungen wird jede Aussage zu einer offenen Frage; zu einer ausweglosen 
Situation, deren Lösung wegen einer immer schon vergangenen oder noch gar 
nicht eingetretenen Gegenwart fehlschlagen muss. Dauerhaft auf einer radi­
kalen Wahrheitssuche, exorziert sich jede vorläufige Wahrheit nachgängig als 
Unwahrheit. Eine derartige Vorgehensweise, die durch die Suche nach einem 
Innersten stets das Geheimnis auf unheimliche Weise weiter verschiebt, nie 
zu einem befriedigenden Ende gelangt, aber auch immer neuartige Perspekti­
ven eröffnet, kann man auch als Dekonstruktion bezeichnen.153

1.5	E  xkurs: Das Grundgerüst der Par adoxie 			
bei Nikl as Luhmann

Die Form der Différance ermöglicht es, dass sich Widersprüche nicht in kon­
tradiktorischen Gegensätzen blockieren, sondern sich zu einer Rhythmik von 
aufeinander aufbauenden Unterscheidungen organisieren können. In der Dif­
férance sind zwei unterschiedliche Unterscheidungen miteinander so kombi­
niert, dass die eine das Feld in Form einer Grunddifferenz bereitet und die an­
dere dieses Feld durch die Entgegensetzung mit eigentlich fremden Themen 
aufbricht. Diesen nicht-trivialen Differenzgebrauch kann man sich anhand 
zusätzlicher Strukturbegriffe, die wir bei Niklas Luhmann finden, schrittwei­
se vor Augen führen.154

1.5.1 Unterscheidung

Im Begriff der Unterscheidung erarbeiten wir uns, inwieweit sich Beziehungen 
durch Exklusionen herstellen lassen. Unterscheidungen bei Luhmann verwei­
sen über sich hinaus, weil sie nicht symmetrisch geschlossen sind wie in der 
traditionellen Kontradiktion von p und non-p. Dort herrscht funktional eine 
völlige entscheidungslose Gleichrangigkeit zwischen zwei Gegensätzen, unter 
denen erst auf einer inhaltlichen Ebene am Maß der Wahrheit gewählt werden 
kann. Durch eine wahrheitsgemäße Definition wird so inhaltlich etwas Be­
stimmtes bezeichnet, indem alles, was nicht zutrifft, als negiert ausgewiesen 
wird. Das Prinzip vom ausgeschlossenen Widerspruch, wonach es unzulässig 

153 | Die Anspielungen auf eine »postmoderne« Unheimlichkeit, die in den Aporien zu 

finden ist, nehmen das Thema aus dem vorhergehenden Einleitungskapitel »Unheim-

lichkeit« wieder auf.

154 | Dieses Kapitel hat seinen Ursprung in der Arbeit am unveröffentlichten Aufsatz 

»Der supradisziplinäre Diskurs. Zum Theoriedesign der Editionswissenschaft in praxeo-

logischer Hinsicht«, der gemeinsam mit Dr. Thomas Nawrath entstanden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 93

ist, eine Aussage (p) und zugleich ihr genaues Gegenteil (non-p) für wahr zu 
halten, legt den Grundstein einer solchen zweiwertigen Logik.155

Unterscheidungen, wie sie Luhmann und Derrida verwenden,156 haben 
nicht mehr den Zweck, wahrheitsgemäß auf einen Ausschnitt der Realität zu 
verweisen, indem alles, was nicht bezeichnet werden soll, über die Grenzen der 
Bezeichnung hinweggedrängt wird. Sondern sie sind der Ausgangspunkt für 
die erkenntnistheoretische Annahme, dass Einheit oder Identität nur über Dif­
ferenzen gebildet werden kann.157 Die Differenzierung erlaubt die Entstehung 
der Welt, nicht umgekehrt.158 Entsprechend wird Unterscheidungsgebrauch 

155 | Vgl. Tugendhat, Ernst u. Wolf, Ursula: Propädeutik, 50-65.

156 | Im Unterscheidungsgebrauch findet sich ein inhaltlicher Vergleichspunkt zwi-

schen Derrida und Luhmann, an dem sich durch eine Gegenüberstellung Reibungs-

punkte ergeben können. Ein Vergleich der beiden Autoren im Hinblick auf ihren Innova-

tionsgrad und ihren Folgenreichtum in der wissenschaftlichen Gemeinde wie von Peter 

Sloterdijk erweist sich für diese Arbeit als nebensächlich: Vgl. Sloterdijk, Peter: Ägypter, 

14-18.

157 | Sachverhalte präsentieren sich bei beiden Autoren als Probleme und offene Fra-

gen, an denen sich verschiedene Lösungsalternativen ansetzen können. Vgl. Gumprecht, 

Hans Ulrich: ›Alteuropa‹ und ›Der Soziologe‹. Wie verhält sich Niklas Luhmanns Theorie 

zur philosophischen Tradition? in: Burckhardt, Wolfram (Hg.): Luhmann Lektüren. Dirk 

Baecker, Norbert Bolz, Peter Fuchs, Hans Ulrich Gumprecht, Peter Sloterdijk, Berlin 

2010, 76: »Dabei stellt sich die Frage nach den intellektuellen Gesten und wie es Luh-

mann selbst geschaff t hat, keine definitiven Lösungen zu finden. Ich denke, da gibt es 

eine Reihe von Gesten, die immer erklären, warum Luhmann […] keine Lösungen finden 

wollte. Eine seiner Gesten z.B. ist seine Konzentration auf Paradoxien und Tautologien, 

d.h. also auf rhetorische Figuren, in denen entweder zwei sich ausschließende Begrif fe 

simultan präsent sind, oder zwei identische Begrif fe simultan dieselbe Systemstelle 

besetzen, und dadurch, dass sie gemeinsam präsent sind und […] um den einen Platz 

kämpfen müssen, für Spannung, für Unruhe, für intellektuelle Energie sorgen.« — Vgl. 

Derrida, Jacques: Passionen. ›Die indirekte Opfergabe‹ in: ders.: Über den Namen. Drei 

Essays, Wien 2000 [ÜdN], 23-26: Hier wird das Problem in seiner Zweischneidigkeit als 

vorgelegte Aufgabe und als vorgeschobene Ausrede zur Vorbereitung für den Begrif f der 

Dekonstruktion erläuter t.

158 | Vgl. Luhmann, Niklas: WdG, 518: »Die Abkopplung des Unterscheidens vom Ne-

gieren ermöglicht hier eine Antwort. Das beobachtende System operier t mit Hilfe von 

Unterscheidungen, die als Unterscheidungen in der Außenwelt keine Entsprechung ha-

ben. Zum realen Operieren in einer realen Welt wird als Bedingung der Möglichkeit des 

Beobachtens, ein Unterscheiden hinzugefügt, das eine immense Kombinationsvielfalt 

eröffnet je nachdem, was man von was unterscheidet. Von einfachen Unterscheidun-

gen, etwa distinkten Focussierungen auf etwas Bestimmtem im Unterschied zu allem 

anderen, kann dies bis zur Unterscheidung wahrer und unwahrer Sätze führen, von ne-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe94

mit der autologischen Weisung eingeführt: »Triff eine Unterscheidung.«159 
Vollzieht man diese Anweisung, so markiert man eine Grenze, die aus einem 
gleichförmig ununterschiedenen Raum zwei Bereiche herausbricht, die zwar 
voneinander geschieden, aber gerade dadurch in Beziehung zueinander gesetzt 
sind. Eine solch beliebige Grenzziehung und vorläufige Selbstbeschneidung 
auf den markierten Bereich ermöglicht, dass über die Grenze hinaus auf den 
(noch) unmarkierten Bereich verwiesen werden kann.160 Diese Form der Un­
terscheidung kann in einem dreifach asymmetrischen Verhältnis161 näher er­
läutert werden:

Zunächst kann man die zwei Bereiche, die durch eine Unterscheidung pro­
duziert werden, als Position und Negation kenntlich machen. Der positive Wert 
dient zur Bezeichnung, »[…] er ist nur die innere Seite einer Form, die eine an­
dere Seite voraussetzt und ohne andere Seite auch gar nicht bezeichnet werden 

gationsfreien Kontrasten über qualitative Duale bis zu negationstechnisch abstrahier-

ten binären Codierungen. All dies bleibt Konstruktion. Die Umwelt kann in dieser Weise, 

weil sie keine Unterscheidungen enthält, nie ›instruieren‹.« 

159 | Diese autologische Anweisung entlehnt Luhmann von: Spencer-Brown, George: 

Gesetze der Form, Lübeck 1999, 3. Vgl. Lau, Felix: Die Form der Paradoxie. Eine Ein-

führung in die Mathematik und Philosophie der ›Laws of Form‹ von G. Spencer Brown, 

Heidelberg 2008, 48: »Vielmehr manifestier t sich in dem Gebrauch des Imperativs, mit 

dem George Spencer Brown star tet, auch sprachlich die erkenntnistheoretische Um-

stellung von Beobachtung von Dingen auf die Beobachtung von Dif ferenzen, die ein 

Beobachter gebraucht. Nichts wird als unabhängig vom Beobachter gesehen.« Vgl. Bae-

cker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, Frankfur t a.M. 1993, 9-22.

160 | Vgl. Luhmann, Niklas: WdG, 394: »Wir gehen davon aus, daß gerade das Ein-

führen von Limitationalität eine unendliche Welt konstituier t, die nichts ausschließt, 

sondern sich mit jedem Zugewinn von Themen der Kommunikation entsprechend er-

weiter t. Denn gerade die Eigenleistung der Limitierung setzt ja Grenzen, jenseits derer 

sich etwas befinden muß, das auf Weltzugehörigkeit Anspruch erheben kann […]. Wie 

immer man unterscheidet und wie immer man Grenzen zieht: die Operation rehabilitier t 

die durch sie verletzte Welt, indem sie eine Einheit des Unterschiedenen postulier t, die 

nicht im Unterschiedenen selbst liegt, oder eine Grenze, die weder auf der einen noch 

auf der anderen Seite der Grenze existieren kann.«

161 | Vgl. Baecker, Dirk (Hg.): Probleme, 11-12: »Die Form ist bei Spencer Brown eine 

Zwei-Seiten-Form. Sie ist eine Unterscheidung, die eine Innenseite und eine Außen-

seite hat. Die Innenseite wird im Unterschied zu Außenseite bezeichnet. Die Form ist 

das Ergebnis einer Operation, nämlich eines ›crossing‹ von der Außenseite der Unter-

scheidung, dem ›unmarked state‹, auf die Innenseite, den ›marked state‹. Die Unter-

scheidung ist asymmetrisch gebaut, genauer: sie ist eine Asymmetrie. Die Form ist das 

Ergebnis einer Operation, und die Operation ist die Etablierung einer Asymmetrie.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 95

könnte.«162 Die Negation ist dabei gegenüber der Position unendlich inhalts­
reicher, in dem Sinn, dass im negativen Wert alles mitgeführt wird, was von 
der Position eben nicht bezeichnet wurde. Die Negation lagert sich als unter­
drückter Kontext an die Position.163 Die Unterscheidung beinhaltet mithin die 
Gesamtheit der Aussagemöglichkeiten über die Welt – positiv und negativ.164

Des Weiteren kann nun zur Kontrastierung dieser mehrfachen Asymme­
trie die Unterscheidung von Designations- und Reflexionswert herangezogen 
werden.165 Der Designationswert bezieht sich auf die Position und unterstreicht 
deren identifizierende Funktion. Als Bezeichnung wird ein Sachverhalt unter 
allen anderen möglichen ausgewählt und ausschließlich hervorgehoben. Ein 
derart gekennzeichneter Bereich ist dann für weitere Operationen zugänglich, 
wiederholbar und erinnerbar. Dagegen grenzt sich die Negation als zugehö­
riger Reflexionswert ab, dessen Aufgabe darin besteht, den Kontext des aus­
gewählten positiven Bereichs abzustecken. Der Reflexionsbereich klassifiziert 

162 | Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfur t a.M. 1995 [KdG], 314.

163 | Vgl. Luhmann, Niklas: Die Religion der Gesellschaft, Frankfur t a.M. 2000 [RdG], 

68: »Der positive Wert kann seine Positivität nur halten, wenn der Gegenwert positiv 

ausgeschlossen ist.« Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 223: »[…] jedenfalls ermöglicht die 

Negation eine er folgreiche Domestikation des Schemas bestimmt/unbestimmt, einer 

der fundierenden Unterscheidungen, die einen Umgang mit Sinn ermöglichen […]. Durch 

Negation kann so etwas bezeichnet werden, daß unbestimmt bleibt, was tatsächlich 

vorliegt. ›Kein Mensch in der Wüste‹ – das läßt offen, was sonst in der Wüste vorkommt, 

und sogar, wo die Menschen sich tatsächlich aufhalten, und schließlich auch: welcher 

Mensch tatsächlich gemeint ist.«

164 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 245: Im Anschluss einer Referenz auf Derrida heißt 

es: »Die Form hat also keinen ontologischen Status. Gesagt wird nur, was es besagt, 

wenn sie eingesetzt wird. Sie ›ist‹ jedenfalls nicht nur eine Grenze, sie enthält auch die 

beiden Seiten, die sie separier t. Sie hat, könnte man sagen, einen offenen Weltbezug, 

und vielleicht steckt dies hinter der rätselhaften Formulierung ›distinction is perfect 

continence’[…].« Vgl. Spencer-Brown, George: Gesetze, 1: »Unterscheidung ist per fekte 

Be-Inhaltung.«

165 | Vgl. Luhmann, Niklas: RdG, 66: »Die Designation dient nur der Bezeichnung des-

sen, was in ontologischer Sprache Sein oder Seiendes heißt. Der nicht-designierende 

Wert bleibt somit frei für andere Aufgaben, die sich zunächst allgemein als Reflexion der 

Einsatzbedingungen des Designationswertes begreifen lassen. Übersetzt man diese 

Unterscheidung aus der Logik in die empirische Systemforschung, bekommt der positi-

ve Wert den Sinn, die Anschlußfähigkeit der Operationen des Systems für Operationen 

des Systems zu bezeichnen. […] Der negative Wert ist dann wiederum frei, um den Sinn 

solcher Operationen als Information beobachtbar zu machen mit der Maßgabe, daß 

auch die Beobachtung nur in der Form einer systeminternen Operation er folgen kann.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe96

den Designationswert, indem er die Geltungsbedingungen und Definitions­
grenzen angibt, unter denen die Designation gültig ist. 

Dies führt uns direkt zur nächsten Charakteristik des Verhältnisses von Po­
sition und Negation: einer Art von Akt-Potenz-Verhältnis. Wenn die Negation 
als Reflexionswert die Bedingungen und überhaupt den Möglichkeitsrahmen 
einer Bezeichnung festlegen, kann die Position als eine Aktualisierung und 
Realisierung dieser Möglichkeiten angesehen werden. Das hat den Vorteil, 
dass durch den negativen Bereich von einem aktualen Zustand ausgesagt 
werden kann, welche Möglichkeiten zu seiner Entstehung beigetragen haben, 
welche Optionen der Weiterentwicklungen er eröffnet und welche gleichzeitig 
damit verschlossen sind.166 Die möglichen Alternativen übersteigen bei wei­
tem die einzig realisierte Variante und verstärken die Asymmetrie, die sich 
zwischen Negation und Position gebildet hat, die sich prägnant in einem Para­
dox zusammenfassen lässt: Einheit (bezeichnet, identifizierend und aktuell) ist 
nur als unterschiedene Vielheit (unbezeichnet, klassifizierend und potentiell) 
kenntlich.

Ein erster Schritt ist getan: Das asymmetrische Gefälle zwischen Negati­
on und Position ist Ausdruck der Anreicherung der Bezeichnung mit Ver­
weisungsüberschüssen, die einen weiteren Anschluss von Kommunikation 
extrem wahrscheinlich machen.167 Wie Anschlussfähigkeit in der weiteren An­
regung von aneinander anrankenden Unterscheidungen hergestellt wird, lässt 
sich am Begriff der Beobachtung zeigen.168

166 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 58: »Das kann nicht heißen, daß der ›unmarked 

space‹ des ›alles Mögliche‹ im ›marked space‹ des aktuell Bezeichneten unterkommen 

kann; er konstituier t das Aktuelle ja gerade dadurch, daß er es überschreitet. Dennoch 

können bestimmte Möglichkeiten aktuell er faßt und bezeichnet werden und ein Kreuzen 

der Grenze von aktuell und potentiell vororientieren; […].«

167 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 51: »Formen müssen asymmetrisch gebildet werden, 

weil ihr Sinn darin liegt, ihre eine (ihre innere) aber nicht ihre andere (ihre äußere Sei-

te) für weitere Operationen (Ausarbeitung, Komplexitätssteigerungen etc.) ver fügbar zu 

machen.« Die Asymmetrie stellt eine Vorbedingung für eine Dynamik der Unterscheidun-

gen dar: ebd. 191.

168 | Vgl. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, 

Frankfur t a.M. 1987 [SozSys], 491: »Mit einer ersten, kurzen Überlegung greifen wir 

auf die Unterscheidung von autopoietischer Reproduktion und Beobachtung zurück. Wir 

wissen, daß damit kein Ausschließungsverhältnis gemeint ist, sondern nur unterschied-

liche Operationen, die kombinier t werden können. Autopoietische Systeme können be-

obachten, können andere Systeme und auch sich selbst beobachten. Ihre Autopoiesis 

ist ihre Selbstreproduktion, ihre Beobachtung orientier t sich an Unterscheidungen und 

operier t mit Bezeichnungen. So reproduzier t sich ein kommunikatives System, indem 

Kommunikation Kommunikation auslöst.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 97

1.5.2 Beobachtung

Wenn sich statische Unterscheidungsrelationen zu einem kaskadenhaften 
Aufbau organisieren, besteht die Möglichkeit der Weiterentwicklung. Eine Be­
obachtung liegt dann vor, wenn eine Unterscheidung getroffen wird, um das 
eine zu bezeichnen, indem es vom Nicht-Bezeichneten geschieden ist.169 Aber 
gerade weil jede Bezeichnung, die durch eine Beobachtung produziert wird, 
auf den noch unmarkierten Bereich verweist, den sie als Negation mit sich 
führt, werden Folgebeobachtungen angeregt, diesen unmarkierten Bereich zu 
erkunden. Darüber hinaus werden sich weitere Beobachtungen darauf konzen­
trieren können, wie und warum gerade diese eine Unterscheidung getroffen 
wurde und nicht vielmehr eine andere.170

Wir befinden uns zunächst auf einer Ebene der Beobachtung erster Ord-
nung. Hierbei wird etwas durch die Unterscheidung von einem negativen Be­
reich bezeichnet. Simultan etabliert eine Beobachtung beide Bereiche, wobei 
jedoch nur der Positionswert zugänglich ist. Der Negationswert bleibt für die 
Beobachtung erster Ordnung unscheinbar und unbewusst.171 Die Negation be­

169 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 272-273: »Beobachtungen sind asymmetrische (oder 

symmetriebrechende) Operationen. Sie verwenden Unterscheidungen als Formen und 

nehmen Formen als Grenzen, die eine Innenseite (die Gestalt) und eine Außenseite von-

einander separieren. Die Innenseite ist die bezeichnete, die markier te Seite. Von dort 

aus hat man die folgende Operation zu star ten. Die Innenseite hat also Anschlußwert.«

170 | Die Zwei-Seiten-Form der Beobachtung verweist auf einen Beobachter als ihr 

ausgeschlossenes Drittes. Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 92: »Alles Beobachten ist das 

Einsetzen einer Unterscheidung in einen unmarkier t bleibenden Raum, aus dem heraus 

der Beobachter das Unterscheiden vollzieht. Der Beobachter muß also eine Unterschei-

dung verwenden, um diesen Unterschied zwischen unmarkier tem und markier tem Raum 

und zwischen sich selbst und dem, was er bezeichnet, zu erzeugen. […] Aber zugleich 

macht ein Beobachter durch Einsetzen einer Unterscheidung seine Gegenwart für ande-

re ersichtlich. Er verrät sich — auch wenn es einer weiteren Unterscheidung bedarf, um 

ihn zu unterscheiden. […] Insofern ist schon mit dem Einsetzen einer Unterscheidung als 

Form eine Rückverweisung auf den Beobachter, also Selbstreferenz und Fremdreferenz 

der Form gegeben. Die selbstreferentielle Geschlossenheit der Form schließt die Frage 

nach dem Beobachter als dem ausgeschlossenen Dritten ein.« Vgl. ders.: GdG, 69.

171 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 99-100: »Für unsere Zwecke genügt es, im Anschluß 

an Spencer Brown Beobachten zu definieren als Gebrauch einer Unterscheidung zum 

Zweck der Bezeichnung einer (und nicht der anderen) Seite. […] Sondern zum Begrif f 

gehört auch, daß die andere Seite der Unterscheidung mitrepräsentier t wird, so daß 

das Bezeichnen der einen Seite für das operierende System zur Information wird nach 

dem allgemeinen Muster: dies-und-nicht-etwas-anderes; dies-und-nicht-das. […] Beim 

Beobachten (im Unterschied zum einfachen Operieren) werden Unterscheiden und Be-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe98

zeichnet dabei den Kontext der Position, ordnet sie in ein Netzwerk benachbar­
ter Beobachtungen ein und trägt so zu einer informativen Anreicherung der 
Unterscheidung bei.172 Dadurch dass der negative Bereich nur latent verfügbar 
ist, gerät nicht einmal die Unterscheidungsabhängigkeit einer Bezeichnung 
in den Blick.173 Eine Beobachtung erster Ordnung sieht nur, was bezeichnet 
wurde. In ihrer Blickrichtung liegt nur die Beantwortung einer »Was-Fra­
ge«, der zutreffenden Bezeichnung, der Identifikation und Produktion eines 
Gegenstandes.174

Eine Beobachtung zweiter Ordnung kann sich auf eine solche Beobachtung 
erster Ordnung beziehen, indem sie die Frage stellt, wie die Unterscheidung 
niederer Ordnung zustande gekommen ist.175 Die Beobachtung zweiter Ord­

zeichnen zugleich (und nicht nacheinander im Sinn von: erst Wahl einer Unterscheidung, 

dann Bezeichnung) durchgeführt. Die Operation Beobachtung realisier t mithin die Ein-

heit der Unterscheidung von Unterscheidung und Bezeichnung, das ist ihre Speziali-

tät. Diese Einheit ist selbstmotivierend ver fügbar, sie ist nicht davon abhängig, daß es 

entsprechende Gegenstände in einer sie separierenden Welt vorweg schon gibt. Und 

schließlich wollen wir von Beobachtungen nur sprechen, wenn die Bezeichnung einer 

Seite einer Unterscheidung durch rekursive Vernetzung motivier t ist, und zwar teils 

durch vorherige Beobachtungen […] und teils durch Anschlußfähigkeit […]; also welche 

Möglichkeiten die Beobachtung erschließt oder verschließt.«

172 | Vgl. Luhmann, Niklas: WdG, 81: »Die Operation des Beobachtens ist immer […] 

die Einheit der zwei Komponenten Unterscheiden und Bezeichnen. Dies ›Unterschei-

den-und-Bezeichnen‹ ist ein Anwendungsfall eines sehr viel allgemeineren Mechanis-

mus, den man als ›Überschußproduktion-und-Selektion‹ bezeichnen könnte.«

173 | Vgl. Luhmann, Niklas: WdG, 85: »Das heißt unter anderem: daß die Beobachtung 

selbst nicht in der Lage ist, in ihrem Vollzug wahr und unwahr zu unterscheiden. Sie tut, 

was sie tut. […] Wir können auch formulieren: das Beobachten benutzt die eigene Un-

terscheidung als seinen blinden Fleck. Es kann nur sehen, was es mit dieser Unterschei-

dung sehen kann. Es kann nicht sehen, was es nicht sehen kann.« Um dies festzuhalten, 

kann man auch sagen, daß alles Beobachten, auch das Beobachten von Beobachtun-

gen, auf der operativen Ebene naiv ver fährt; oder mit nochmals anderen Worten: daß es 

in Bezug auf die eigene Referenz unkritisch vorgeht.«

174 | Diese »Was-Frage« korrespondier t aber nicht mit einer zugrunde liegenden Wirk-

lichkeit, sondern ist durch den formalen Vorgang des Unterscheidens und Bezeichnens 

für die Produktion dessen zuständig, was als Welt in Erscheinung tritt. Vgl. Luhmann, 

Niklas: WdG, 82 u. ders.: KdG, 103.

175 | Diese Nomenklatur der Umstellung auf das Beobachten von Beobachtungen fin-

det einen Vorläufer: Vgl. Foerster, Heinz v.: Kybernetik der Kybernetik, in: ders.: Short 

Cuts, Frankfur t a.M. 2001, 73: »Es ist mir eine Genugtuung, Ihnen mitteilen zu können, 

daß die wesentlichen Begrif fssäulen einer Theorie des Beobachters erarbeitet wurden. 

Die eine ist die Errechnung unendlicher Rekursionen […], die andere ist eine Errechnung 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 99

nung stülpt sich über die erster Ordnung und kann so in ihrer Position so­
wohl Position als auch Negation der Beobachtung erster Ordnung bezeich­
nend erfassen.176 Solcher Art tritt die Form der Beobachtung erster Ordnung 
in die Form der Beobachtung zweiter Ordnung wieder ein – es handelt sich 
um ein »re-entry« der Form in die Form.177 Durch diese »Überformung des 
Beobachtens«178 wird Funktionsanalyse, Kritik und Reflexivität ermöglicht. Es 
wird ersichtlich, von welchen ihr unzugänglichen Bereichen eine Beobachtung 
erster Ordnung abhängig war bzw. inwieweit die Bezeichnung erster Ordnung 
von einem unentdeckten Selektionsmechanismus, von einer thematischen Re­
levanz des unreflektierten Beobachtens geprägt ist. So erlangt die Negation 
als blinder Fleck der Beobachtung erster Ordnung den Status der positiven 
Bezeichenbarkeit durch die Beobachtung zweiter Ordnung,179 die wiederum 
durch die Bezeichnung ihres Innenbereichs einen weiteren »unmarked state« 
ausschließt und so für weitere Markierungen ausweist.

In einer möglichen Beobachtung dritter Ordnung wird die Selbstreflexivität 
des Beobachtens nochmals gesteigert: Das Frageinteresse, wie die Beobachter 
niederer Ordnung Unterscheidungen gebrauchen, überbietet sich hier in der 
Problematisierung, warum diese Beobachtungen überhaupt funktionieren.180 

der Selbstreferenz […]. Durch diese Rechnungsarten sind wir nun in der Lage, mit aller 

Strenge ein Begrif fssystem zu erschließen, das sich mit dem Beobachten und nicht nur 

mit dem Beobachteten befaßt. Ich habe vorhin vorgeschlagen, eine Therapie zweiter 

Ordnung zu er finden, um sich mit Dysfunktionen zweiter Ordnung befassen zu können. 

Ich schlage vor, die Kybernetik von beobachteten Systemen als Kybernetik erster Ord-

nung zu betrachten; die Kybernetik zweiter Ordnung ist dagegen die Kybernetik von be-

obachtenden Systemen.«

176 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 62: »Immer dann wenn der Formbegrif f [auch die 

Beobachtung ist eine Form, Anm. d. Ver f.] die eine Seite einer Unterscheidung mar-

kier t unter der Voraussetzung, daß es noch eine dadurch bestimmte andere Seite gibt, 

gibt es auch eine Superform, nämlich die Form der Unterscheidung der Form von etwas 

anderem.«

177 | Vgl. Luhmann, Niklas: Das Recht der Gesellschaft, Frankfur t a.M. 1995 [Recht], 

174. Vor allem aber: ders.: WdG, 74, 83-84. Vgl. Spencer-Brown, George: Gesetze, 

60-66.

178 | Luhmann, Niklas: KdG, 105.

179 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 102: »Für das Beobachten zweiter Ordnung wird mit-

hin die Unbeobachtbarkeit des Beobachtens erster Ordnung beobachtbar — aber nur 

unter der Bedingung, daß nun der Beobachter zweiter Ordnung als Beobachter erster 

Ordnung seinerseits sein Beobachten und sich als Beobachter nicht beobachten kann.«

180 | Diese Verschachtelung von aufeinander bezogenen Beobachtungen und deren 

funktionale Unterscheidung nach verschiedenen Fragerücksichten (was, wie, warum) 

scheint Luhmann von Gregory Batesons Lerntheorie übernommen zu haben. So weist 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe100

Die Beobachtung dritter Ordnung konstatiert, dass auch eine Beobachtung 
zweiter Ordnung einen blinden Fleck produziert und ist genötigt, dies als un­
abänderliche Bedingung auch für ihre eigenes Tun anzuerkennen.181 Auf diese 
Weise kommt die Unbeobachtbarkeit der Welt als Einheit zum Ausdruck. Die 
generelle Unterscheidungsabhängigkeit allen Wissens führt zur Dekonstruk­
tion der Welt als wirklichkeits- und wahrheitsbasierte Einheit.182 

Die Luhmannsche Nomenklatur befähigt so dazu, Sachverhalte als mitein­
ander vernetzt anzusehen: Beobachtungen werden nicht voneinander isoliert, 
sondern als aufeinander aufbauend begriffen. – Wobei die Ermangelung eines 
diskursiven Realitätsbezuges nicht als metaphysische Katastrophe, sondern als 
Bedingung der Möglichkeit des Aufbaus von sinnhaften Bezügen begriffen 
wird. Nur insofern sich ein beobachtendes System von Außenreferenzen weit­
gehend abschottet,183 nur insofern es sich auf systeminterne Beobachtungs­

dessen Konzept des »Learning III« ähnliche Merkmale eines umfassenderen Reflexions-

grades auf wie bei der Beobachtung dritter Ordnung. Vgl. Bateson, Gregory: The logical 

categories of learning and communication, in: ders.: Steps to an ecology of mind. Col-

lected essays in anthropology, psychiatry, evolution, and epistemology, San Francisco 

1972, 303-304: »But Learning III will throw these unexamined premises open to ques-

tion and change. Let us […] list some of the changes which we shall be willing to call 

Learning III. (a) The individual might learn to form more readily those habits the forming 

of which we call Learning II. (b) He might learn to close for himself the ›loopholes‹ which 

would allow him to avoid Learning III. (c) He might learn to change the habits acquired 

by Learning II. (d) He might learn that he is a creature which can an does unconsciously 

achieve Learning II. (e) He might learn to limit or direct his learning II. (f) If Learning II 

is a learning of the contexts of Learning I, then Learning III should be a learning of the 

contexts of those contexts. But the above list proposes a paradox. […] Certainly it must 

lead to a greater flexibility in the premises acquired by the process of Learning II — a 

freedom from their bondage.«

181 | Zur Charakterisierung der Beobachtung dritter Ordnung: Vgl. Luhmann, Niklas: 

WdG, 485 + 499 + 509.

182 | Der Realitätsbegrif f verlagert sich in seiner Totalität ins Unbeobachtbare, kann 

aber als solcher noch thematisier t werden: Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 96: »Der Rückzug 

ins Unbeobachtbare [da sich die Welt als Totale nicht noch einmal als Dif ferenz darstel-

len lässt, Anm. d. Ver f.] läßt nichts in der Welt zurück, er löscht, um es mit Jacques Der-

rida zu formulieren, seine Spuren. Allenfalls die Metaphysik (oder die Theologie? oder 

die rhetorische Theorie des Gebrauchs rhetorischer Formen? […] oder der Beobachter 

zweiter Ordnung?) vermag gerade noch dies zu sehen: ›la trace de l’ef facement de la 

trace‹. […] Dies sei hier zu Irritierung der Philosophen gesagt.«

183 | Vgl. Luhmann, Niklas: Einführung in die Systemtheorie, Heidelberg 2004, 93: 

»Genau das besagt die These operativer oder operationaler Geschlossenheit. Ope-

rationen sind von Anfang bis Ende oder als Ereignisse gesehen immer nur im System 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 101

prozesse festlegt, minimiert es die Gefahr der Reizüberflutung durch eine 
überkomplexe Außenwelt und macht einen differentiell-geordneten Fortgang 
des Diskurses möglich, der sich für selbstreferentielle Widersprüche als Erklä­
rungsprinzip geöffnet hat.184

In dieser Ablehnung einer metaphysischen Bedeutungskonstante fin­
det man eine erste Übereinstimmung zwischen Luhmannschem Beob­
achtungsbegriff185 und dem weitgehenden Autismus der Zeichenhaftigkeit in 
der Différance Derridas. Der Beobachtungsbegriff lässt eine Identifizierung 
der Différance als Beobachtung 2. Ordnung zu. Die Différance als Beobach­

möglich, und sie können nicht benutzt werden, um in die Umwelt auszugreifen, denn 

dann müssten sie, wenn die Grenze gekreuzt wird, etwas anderes werden als System-

operationen. Dies hat zunächst einmal die Erkenntnistheorie beeindruckt. Wenn man 

radikal formulier t, kann man sagen, dass Erkenntnis nur möglich ist, weil es keine Be-

ziehungen, keine operativen Beziehungen zur Umwelt gibt. […] Erkenntnis ist nicht nur 

möglich, obwohl, sondern weil das System operativ geschlossen ist. Es kann mit seinen 

erkennenden Operationen nicht in die Umwelt ausgreifen, sondern es muss stets inner-

halb des Systems Anschlüsse, Folgerungen, nächste Erkenntnisse, Rückgrif fe auf das 

Gedächtnis und so weiter suchen.« — Beobachtungen sind wechselseitig vernetzt mit 

anderen Beobachtungen. Sie beziehen sich auf bestehendes Wissen und rufen zukünf-

tige Diskurse (nicht zuletzt durch die Anregung von Widerspruch) hervor.

184 | Vgl. Luhmann, Niklas: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissens-

soziologie der modernen Gesellschaft, Frankfur t a.M. 1980, 311: »Binäre Schematis-

men können nun ganz generell in ihrer Funktion für selbstreferentielle Systeme begrif-

fen werden als Formen der Sicherung von Anschlußfähigkeit […]. Die Selbstreferenz wird 

einerseits auf die Form des Duals zusammengezogen: Wahrheit verweist auf Unwahrheit 

und Unwahrheit verweist auf Wahrheit. Andererseits eröffnen beide Werte jeweils unter-

schiedliche Anschlußoperationen. Um Operationen anschlußfähig machen zu können, 

muß der Kurzschluß im binären Schematismus unterbrochen werden; es muß also ver-

hindert werden, daß Wahrheit nur als Hinweis auf Unwahrheit benutzt wird und umge-

kehrt. […] Insofern eröffnet gerade diese Erleichterung des Vollzugs der Selbstreferenz 

für spezifische Operationskreise den Weg zu ihrer Instrumentalisierung; man vollzieht 

sie nur, wenn angegeben werden kann, was damit erreicht werden soll.«

185 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 34: »Aber zugleich kann man auch bemerken, daß 

die Soziologie sich mit diesem Typus von Was-Fragen in den Zustand einer Dauerunruhe 

versetzt, also sich selbst als autopoietisches System einrichtet. Es kann keine endgül-

tige Antwort auf solche Fragen, keine weiterer Forschung entzogene Fixpunkte geben, 

sondern nur die Beobachtung, welche Begrif fsfestlegungen welche Folgen haben. Im 

Modus der (Selbst-)Beobachtung zweiter Ordnung, im Modus konstruktivistischer Er-

kenntnistheorie also, lösen sich deshalb alle Merkmalsvorgaben wieder auf, und man 

sieht ihre Notwendigkeit für die Forschung ebenso wie ihre Kontingenz.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe102

tung höherer Ordnung unterstreicht, dass keine Aussagen über die Welt ge­
tätigt werden sollen, sondern Aussagen über Texte. Es wird auf diese Weise 
zu Tage gefördert, wie die behandelten Texte Beobachtungen vollzogen haben. 

Diese beobachteten Beobachtungen treten als Paradoxien auf, die funktio­
nal asymmetrisch aufgebaut sind. Die Différance verräumlicht sich – wir bezie­
hen uns beispielhaft auf die bekannte Saussuresche Zeichentheorie – zunächst 
in der semiotischen Unterscheidung von Lautbild und Vorstellung. An dieser 
Unterscheidung wird deutlich, dass die beiden Charakteristika dieser Grund­
unterscheidung, ihre Linearität und Arbitrarität, zu Widersprüchen führen. 
Diese Widersprüche können bei Saussure dahingehend interpretiert werden, 
sodass sie zu einer Herabstufung der als äußerlich denunzierten Schrift unter 
dem Dogma der selbstaffektiven Stimmlichkeit führen. Unter diesem Leitbild 
der gesprochenen Sprache lösen sich die Widersprüche nur scheinbar auf, dass 
sich sowohl die Unkontrollierbarkeit und die Veränderlichkeit der Bedeutungs­
konvention unter der Arbitrarität des Zeichens gleichzeitig erklären lässt. Der­
rida jedoch streicht heraus, dass sich diese Widersprüche nicht vollkommen 
aufgelöst haben, sondern in bisher unberücksichtigte Bereiche verdrängt sind: 
Die Linearität des Zeichens erlangt ihre ideale Metapher in der Schriftlich­
keit. Saussure widerspricht sich selbst, wenn er dies zu verdecken versucht. 
Was Derrida unternimmt, ist die Etablierung einer Unterscheidung186 und 
ihre Asymmetrisierung.187 Derart wird die Unterscheidung erster Ordnung 
von Saussure in der Beobachtung zweiter Ordnung aufbereitet: Sie wird in 
der Form der Paradoxie gefasst und in ihrem Schwerpunkt verlagert, indem 
die bisherige Hierarchie von Logozentrismus und Phonozentrismus durch die 
Herausstellung einer Wissenschaft von der Schrift parodiert wird.

186 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 274: »Heute sagen die Logiker, daß Tautologien und 

Paradoxien ›entfaltet‹, das heißt durch stabile Entitäten ersetzt werden müßten. So 

oder so habe man mit Unterscheidungen zu arbeiten, die einen vor dem Irr tum behü-

ten, zu identifizieren, was nicht zu identifizieren sei. Doch Unterscheidungen werden 

ihrerseits als Paradoxien sichtbar, sobald man versucht, ihre Einheit zu beobachten. 

Entfaltungen von Paradoxien sind also nur möglich, wenn man die Suche nach stabilen 

Einheiten aufgibt. Das bedeutet, dass man den Beobachter zu beobachten hat, um zu 

erkennen, wann und warum dieser das Risiko einer Entfaltung eingeht — einer Entfal-

tung, die immer ihrerseits dekonstruier t werden kann.« Vgl. Bateson, Gregory: Mind and 

nature. A necessary unit, Creskill (NewJersey) 2002, 76-82: Hier wird der Begrif f der 

Tautologie durch die Unterscheidung von Beschreibung und Erklärung erklär t.

187 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 272-273: »Beobachtungen sind asymmetrische (oder 

symmetriebrechende) Operationen. Sie verwenden Unterscheidungen als Formen und 

nehmen Formen als Grenzen, die eine Innenseite […] und eine Außenseite voneinander 

separieren. […] Das bedeutet, dass immer etwas ungesagt bleiben muß, wodurch eine 

Position produzier t wird, von der aus das je Gesagte dekonstruier t werden kann.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 103

Diese Art der Paradoxieentfaltung ist auf ihre Selbstanwendbarkeit einge­
stellt. Sie kann nur auf paradoxe Weise beschrieben werden. Sie unterwirft 
sich ihrer Verzeitlichungseigenschaft, insofern als es keine definitive Fassung 
eines Begriffs (wie der Différance) geben kann, keine endgültige Fassung einer 
stabilen Unterscheidung. Stattdessen wird die Kommunikation durch asym­
metrische Paradoxien auf ihre Fortsetzbarkeit und Anschlussfähigkeit für wei­
tere Diskurse abgestellt. Die Reflexivität von solch selektiven Beobachtungen 
geschieht als Selbstdemontage, erhöht aber gleichzeitig die Aussagemöglich­
keiten und die Vernetzung dieser Sprechweisen. Dieser Aspekt der Autologie 
von Beobachtungen ist deshalb an dieser Stelle erwähnenswert, weil sich hier 
zeigt, dass Derrida nicht einfach bei einer einfachen Aussage oder Unterschei­
dung bei der Bestimmung der Différance stehen bleiben kann. Er kann nicht 
einfach behaupten, die Différance ist »dies« im Unterschied zu »jenem«. Der 
Begriff der Différance regelt das nicht-triviale Ineinanderwirken von Unter­
scheidungen, die sich sowohl verräumlichend als auch verzeitlichend aus­
drücken. Dieser Umstand würde nur unzureichend und verfälschend wie­
dergegeben, wenn die eigene Bedeutung nicht die verzeitlichende Verzerrung 
der Différance berücksichtigen und verwirklichen würde.

Die Différance zeichnet sich durch Unterscheidungsgebrauch aus, der sich 
spurhaft verkompliziert und aufgrund seiner Verzeitlichungseigenschaft ent­
zieht.188 Mit diesem Aspekt ist gleichzeitig die Dynamik des kaskadenhaften 
Aufbaus der Unterscheidungen angesprochen.189 Die Unterscheidung, die ein 
Beobachter trifft, scheint Folgebeobachtungen höherer Ordnung anzuregen, 

188 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 274-275: »(Wir erinnern uns, daß Dekonstruktion sel-

ber dekonstruier t werden kann.) Angesichts dieser Sachgasse vermag wohl nur die Zeit 

Abhilfe zu schaffen. Die Zeit lehr t uns, daß es kein Ende gibt, alles immer im weitergeht 

und Systeme so lange operieren, wie sie nicht zerstör t werden. Spencer Browns For-

menkalkül ist rein temporal, das heißt, er stellt ein Zeit verbrauchendes Programm zum 

Aufbau von Komplexität dar. Nach Spencer Brown kann man die Grenze jeglicher Form 

(= Unterscheidung) kreuzen und so auf die andere Seite gelangen. Doch dazu bedarf es 

einer weiteren Operation. Wenn die andere Seite der unmarkier te Raum ist, so bleibt 

einem nichts übrig, als wieder zurückzukehren. […] Kehrt man zurück, so ist es als sei 

nichts geschehen. Versucht man aber durch durch das Überschreiten der Grenzlinie et-

was Spezifisches zu finden, so ist es notwendig, auch auf der anderen Seite wieder eine 

Unterscheidung zu treffen, die den bis dahin noch unmarkier ten Raum aufteilt und die 

Welt dabei als unbeobachtbare Einheit reproduzier t. So verschiebt man das Problem, 

und genau das scheint es zu sein, was Derrida unter dif férance versteht.«

189 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 276: Luhmann spricht hier von einer »dynamischen 

Stabilität«, die durch den formalen Fortgang des unterscheidenden Beobachtens ge-

währleistet ist — also durch die Ar t der Bindung von Elementen und nicht durch die Be-

schaffenheit der Elemente selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe104

die sich mit den Bedingungen des Zustandekommens und der Klassifikati­
on dieser Beobachtung beschäftigen. So wird durch den Verzeitlichungscha­
rakter der Différance der verdrängte Schriftkörper des Zeichens bei Saussure 
deutlich. Dadurch zeigt sich der Supplementierungsbedarf der Linguistik als 
Wissenschaftsprojekt bei Saussure. Die Grammatologie überführt die Saus­
suresche Unterschiedenheit des Zeichens, das sowohl linear als auch arbiträr 
unterschieden ist, in Unterscheidungen, die die Fundamente des wissen­
schaftliche Designs der Linguistik betreffen, die sogar die Grundlinien der 
abendländischen Philosophie aufzeigen: Die Privilegierung des gesprochenen 
Wortes gegenüber der Schrift entspricht einem metaphysischen Ethnozentris­
mus190, der durch das Projekt der Grammatologie im Zug der Revision von 
Phono- und Logozentrismus unterminiert wird.

Die Bindung von Unterscheidungen, die eine verräumlichende, Problem 
produzierende Wirkung haben, an höherstufige Unterscheidungen, die die­
se Probleme und Grundbeobachtungen verzeitlichend in weitere Kontexte 
einbringen, kann durch den Begriff des »re-entry«191 näher erläutert werden. 
Bei Luhmann dient dieser Begriff dazu, die Unbeobachtbarkeit der Welt zu 
verdeutlichen. Unterscheidungen teilen die Welt in zwei Bereiche ein, einen 
beschriebenen Innenraum und einen unbeobachteten Außenbereich, in dem 
aber alles, was noch nicht ausgesagt ist, begründet liegt. Dieser Außenbereich 
führt nicht nur zur Klassifizierbarkeit und Kontextualisierung des Innenbe­
reichs, sondern reichert diesen mit Verweisungsüberschüssen und Anschluss­
möglichkeiten an. Das Nicht-Sein ist auf diese Weise so nah an das Sein ge­
bunden, dass man von einer Überlagerung sprechen kann, denn mit jeder 
Beobachtung höherer Ordnung wird der unmarkierte Bereich nicht nur nicht 

190 | Vgl. Derrida, Jacques: Der Schacht und die Pyramide. Einführung in die Hegelsche 

Semiologie, in: ders.: RP, 93-132; In Bezug auf Saussure fällt Derrida eine Bevorzugung 

der lateinischen Lautschrif t gegenüber grafischen Schrif tzeichen wie etwa ägyptischen 

Hieroglyphen auf: Vgl. Weber, Christine: Philosophien der Dif ferenz zwischen Sprache 

und Schrif t. Affinität und Divergenz im Denken Lyotards und Derridas, Essen 2009, 46-

47. Vgl. Derrida, Jacques: G, 58: »Piktographische oder natürliche Schrif t wären dem-

nach für Saussure kontradiktorische Begrif fe.«

191 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 277: »Manches System, das zu beobachten vermag, 

vermag sich auch selbst zu beobachten. Um sich selbst zu beobachten, ist es unerläß-

lich, daß es sich von allem anderen, das heißt von seiner Umwelt, unterscheidet. Die 

rekursiv miteinander verbundenen Operationen des Systems ziehen eine Grenzlinie, die 

System und Umwelt voneinander unterscheidet. Die Operation der Selbstbeobachtung 

er fordert ein re-entry (im Sinn Spencer Browns) dieser Dif ferenz in sich selber, nämlich 

der Unterscheidung von System und Umwelt in das System.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 105

eliminiert, sondern reproduziert und dadurch vervielfältigt.192 Im Hinblick auf 
die Différance kann uns dieser Begriff insofern helfen, als man illustriert, dass 
diese Art von geschichtetem Differenzgebrauch die gebrochene Tradition der 
metaphysischer Feststellung der Welt von einem vereinheitlichenden Zentrum 
aus auffängt. Die Différance ermöglicht Sprechweisen, die sich formal durch 
Unterscheidungen fortsetzen, selbst wenn die Welt unter einem Wahrheitspa­
radigma von Aussagen inhaltlich korrumpiert ist.193 Insofern nimmt Derrida 
in Anspruch, dass sein philosophisches Projekt nicht (wie oft behauptet) die 
Destruktion überlieferter Denktraditionen betreibt, sondern deren kritische 
Revision: Inwieweit bewahrheiten sich metaphysische Beschreibungen unter 
den Bedingungen der Unbeschreiblichkeit einer ununterschiedenen Welt?194

1.5.3 Medium und Form

Weitere Facetten kommen dem Unterscheidungsbegriff zu, wenn man ihn un­
ter der Maßgabe des Gegensatzes von Medium und Form betrachtet.195 Die 
Fortentwicklung eines Mediums zu Formen beschreibt die Relationen zwi­

192 | Man kann darin eine Folge des neuzeitlich-modernen Selbstverständnisses des 

Menschen sehen, der sich technisch von einer imitativen Einbindung in seine natürliche 

Umgebung herausgelöst hat. Vgl. Blumenberg, Hans: Nachahmung, 45: »Nun erst läßt 

sich die positive Bedeutung ermessen, die der Auflösung der Identität von Sein und 

Natur zukommt. Der Entwertungsprozeß der Natur ist nur deshalb schlechthin ein nihili-

stischer Vorgang, weil der Glaube möglich geworden ist, daß das Sichtbare im Verhält-

nis zum Weltganzen nur isolier tes Beispiel ist, und daß andere Wahrheiten latent in der 

Überzahl sind […], und daß diese Welt nicht die einzige aller Welten ist. […] So deutet 

die Kunst nicht mehr auf ein anderes exemplarisches Sein hin, sondern sie ist selbst 

dieses für die Möglichkeiten des Menschen exemplarisches Sein: das Kunstwerk will 

nicht mehr nur etwas bedeuten, sondern es will etwas sein.«

193 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 291: »Unter historischem Gesichtspunkt betrachtet 

scheint der Dekontruktionismus das Ende der Geschichte zu bezeichnen: Geschichte, 

die sich selbst verbraucht. Nichtsdestoweniger läuft er weiter und gelangt an kein Ende: 

Er vermag die Fülle des Nicht-Seins nie zu erreichen. Er ist und bleibt Schrif t, Konstruk-

tion, Verschiebung von Dif ferenzen. Angesichts dieser unbegrenzten Aussichten kann 

ein Verständnis von Dekonstruktion als Beobachtung von Beobachtern die Komplexität 

reduzieren. Das einzig mögliche Objekt der Dekonstruktion bilden beobachtende/beob-

achtete Systeme. Doch beobachten heißt: eine Unterscheidung verwenden, um so eine 

Seite und nicht die andere zu markieren. Wir können dabei unterschiedliche Beobachter 

unterscheiden, wobei auch wir dann wiederum beobachtet werden können.«

194 | Vgl. Zima, Peter: Dekonstruktion, 30-31.

195 | Zur formalen Ähnlichkeit der Begrif fe von Unterscheidung, Beobachtung und 

Form: Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 111: »Der Beobachter benutzt eine Unterscheidung, 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe106

schen den Beobachtungsebenen und kann zur Beobachtung der dialogischen 
Fortsetzung von Differenzen dienen. – Unterscheidungen haben neben ihrer 
symbolischen Informations- und Bedeutungsfunktion auch einen diaboli­
schen Aspekt, insofern sie sich in immer neue Differenzen fortpflanzen.196 

Grundsätzlich geht es im komplementären Verhältnis von Medium und 
Form um die Art der Bindung197 von Elementen198. Die Unterscheidung von 
Medium und Form dient nicht der Identifikation von Substanzialität oder der 
Definition eines Bedeutungsinhalts, sondern der Erklärung eines graduellen 
Abhängigkeitsverhältnisses. Eine Form organisiert die strukturelle Anord­
nung innerhalb eines Mediums.199 Ein Medium wird somit durch Umformung 

um das zu bezeichnen, was er beobachtet. Das geschieht, wenn es geschieht. Will man 

aber beobachten, ob es geschieht und wie es geschieht. Muß man die Unterscheidung, 

die benutzt wird, nicht nur verwenden, sondern bezeichnen. Und dazu dient uns der Be-

grif f der Form. Als Form bezeichnen wir das Beobachtungsinstrument Unterscheidung 

— zum Beispiel im Hinblick darauf, daß es auch andere Unterscheidungen geben könnte, 

die dann andere Beobachtungen ermöglichen würden.«

196 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 320: »Symbolisch generalisier te Medien transformie-

ren auf wunderbare Weise Nein-Wahrscheinlichkeiten in Ja-Wahrscheinlichkeiten […]. 

Sie sind symbolisch insofern, als sie Kommunikation benutzen, um das an sich unwahr-

scheinliche Passen herzustellen. Sie sind zugleich aber auch diabolisch insofern als 

sie, indem sie das erreichen, neue Dif ferenzen erzeugen. […] Symbolisch generalisier-

te Kommunikationsmedien koordinieren, um dies mit anderen Worten zu wiederholen, 

Selektionen, die sich nicht ohne weiteres verknüpfen lassen und insofern zunächst als 

eine lose gekoppelte Menge von Elementen gegeben sind — Selektionen von Informa-

tionen, Mitteilungen und Verstehensinhalten. Sie erreichen eine strikte Kopplung nur 

durch die für das jeweilige Medium spezifische Form […].«

197 | Vgl. Baecker, Dirk (Hg.): Kalkül der Form, Frankfur t a.M. 1993, 30-37.

198 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 167: Der Begrif f des Elements bezeichnet bei Luh-

mann keine wirklichen, naturalen Gegebenheiten, sondern basale Konstrukte eines 

Beobachters. Elemente sind somit funktional definier te Letzteinheiten, die durch For-

mung in verschiedenartige Relationen zueinander versetzt werden. Vgl. Luhmann, Ni-

klas: WdG, 398-399.

199 | Vgl. Baraldi, Claudio, Corsi, Giancarlo u. Esposito, Elena (Hg.): GLU. Glossar zu 

Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, Frankfur t a.M. 1997, 59: »Das Medium ist 

durch lose Kopplung zwischen Elementen (die praktisch als voneinander unabhängig 

betrachtet werden können) gekennzeichnet und leistet keinen inneren Widerstand ge-

gen die Durchsetzung von Formen von außen. Die Formen ›verdichten‹ ihrerseits die 

Verbindungen zwischen den Elementen des Mediums in rigidere Kopplungen, die wahr-

genommen werden.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 107

nicht verbraucht, sondern lediglich an andere Medien gebunden.200 Ein Medi­
um ist nur in Abhängigkeit von der daraus gebildeten Form zu erkennen.201

Formung bezeichnet dabei die Neukombination von Verbindungen im 
medialen Substrat: Medial sind Elemente relativ lose gekoppelt, während die 
Form striktere Bindungen der Elemente durch Unterscheidungsgebrauch 
herstellt.202 Mediale Relationen sind stabiler als labile Formungen, obwohl die 
Form durchsetzungsfähiger als ihr Medium ist. Das liegt an der redundan­
ten Einfachheit des Mediums, das zwar mit nur geringem Informationsgehalt 
ausgestattet ist, dafür aber stabil in den verschiedensten Kontexten wiederer­
kennbar und wiederverwendbar bleibt. Formen sind dagegen hoch variabel, 
sie sind überraschende, neuartige und informative Verbindungen, die leicht 
wieder zerfallen können und nicht unbedingt dauerhaft sein müssen.203 Durch 
Formung entsteht erst in der Rekombination schwach informativer Elemente 
ein zusammenhängender Sinn. Formen können dann wiederum als medi­
ale Basis für weitere Formung bereitstehen, was die Anschlussfähigkeit der 
Formgebung und ihre Informativität erhöht.204 Beispielsweise können Wörter 
als mediales Substrat angesehen werden, die in Sätzen und diese wiederum 
in Satzkonglomeraten weiter verformt werden. Der Bildung von Sätzen und 
Texten ist damit prinzipiell kein Ende gesetzt, obwohl die sprachliche Formge­
bung nur auf ein begrenztes Repertoire von Elementen zurückgreifen kann.205

200 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 232.

201 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 168-170.

202 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 232: Strikte Kopplung geschieht durch die Form der 

Unterscheidung. Zum Beispiel werden durch Sprache mediale Substrate aus der Wahr-

nehmung in der Weiter formung der Kommunikation gekoppelt. Vgl. ders.: AuR, 236-239.

203 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 171-172, 204-208.

204 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 201: »Schließlich ist zu beachten, daß nicht das me-

diale Substrat, sondern nur die Formen im System operativ anschlußfähig sind. Mit den 

formlosen, lose gekoppelten Elementen kann das System nichts anfangen. […] Dassel-

be gilt für Kommunikationsmedien. Auch hier bilden, wenn man auf Sprache abstellt, 

nicht schon Worte, sondern erst Sätze einen Sinn, der in der Kommunikation prozessier t 

werden kann.«

205 | Vgl. Luhmann, Niklas: Einführung in die Theorie der Gesellschaft, Heidelberg 

2005, 46: »Meine Idee ist nun, dass man das auf die Ebene von Sinn schlechthin gene-

ralisieren könnte. Man kann dann sagen, Sinn sei auch ein Medium, eine unbestimmte 

und auch nicht beobachtbare, nicht er fassbare Menge kombinatorischer Möglichkeiten, 

die wir immer nur in den jeweils festen Kombinationen er fassen. Der erste Schritt, der 

nicht ausreicht, aber bereits sehr weit führt, besteht darin, diese Überlegung auf Spra-

che anzuwenden und zu sagen, dass es eine große Zahl von Wörtern gibt, dass die Zahl 

der Wortkombinationen praktisch unausschöpfbar, wenn nicht sogar unendlich oder na-

hezu unendlich ist, die Möglichkeit einer Kombination von Wörtern jedoch noch keinen 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe108

Mit dieser Begrifflichkeit ist man in die Lage versetzt, Artefakte (z.B. Texte) 
als kommunikativ-dynamische Umformungen zu begreifen, die sich auf vor­
angegangene Kommunikationen beziehen. Diese Einsicht in die Selbstbezüg­
lichkeit der Textgenese, die sich auf die Autorisation auswirkt, hat Folgen für 
das Textverständnis. Die Urheberschaft des Autors ist zurückgetreten. Arte­
fakte beziehen sich auf vorangegangene Artefakte und ermöglichen in diesem 
Beziehungsreichtum ihre weitere Autopoiesis.206

Dabei wird dem Zeichen eine herausragende Funktion zugesprochen. Im 
Zeichen – wie es Derrida in Bezug auf Saussure herausarbeitet – geschieht eine 
formale Aufspaltung, die eine ganze Welt der Schriftlichkeit entstehen lässt, 
ohne dass ein inhaltlicher Weltbezug hergestellt sein muss.207 Ein Zeichen 
etabliert Unterscheidungen nicht nur im arbiträren Verhältnis von signifiant 
und signifié, sondern auch in linearer Hinsicht in räumlicher Abgrenzung zu 
anderen Zeichen. So werden in doppelter Hinsicht durch Zeichengebrauch 
Unterscheidungen eingeführt, die selektive Bezüge im Medium Sinn herstel­
len.208 Im Begriff der Différance reflektiert Derrida dieses paradoxe Verhältnis 

Sinn gibt, obwohl ohne diese Möglichkeit kein Sinn zustande käme. Man muss Sätze 

bilden. Für die Kommunikation ist es wichtig, dass man feste Formen bildet, dass man 

diese und jene Wörter miteinander koppelt, erst dann hat man Sinn.«

206 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 197-203: Den Begrif f der Autopoiesis bezieht Luh-

mann von Varela und Maturana. Vgl. Maturana, Humberto u. Varela, Francisco: Auto-

poiesis and Cognition. The Realization of the Living, Dordrecht 1980, 79: »It follows 

that an autopoietic machine continuously generates and specifies its own organization 

through its operation as a system of production of its own components, and does this in 

an endless turnover of components under conditions of continuous perturbations and 

compensation of perturbations.«

207 | Vgl. Habermann, Friedericke: Der homo oeconomicus und das Andere. Hegemo-

nie, Identität und Emanzipation, Baden-Baden 2008, 76-77: »Der dif férance geht weder 

das Subjekt noch eine andere Präsenz als Ursache voraus, die nicht schon von ihr er-

fasst wäre. Mit diesem Konzept will Derrida den grundsätzlich offenen und prozesshaf-

ten Charakter von Bedeutung betonen, der immer Neuinterpretation und Veränderungen 

zulässt, denn Bedeutung sei nie in sich präsent, sondern immer schon wieder aufge-

schoben: stets abhängig von einer bestimmten, zeitlichen und räumlichen Konstella-

tion […]. […] Texte können also nicht als Repräsentanten einer abgetrennten Realität 

betrachtet werden […].«

208 | Vgl. Luhmann, Niklas: Zeichen als Form, in: Baecker, Dirk (Hg.): Probleme, 47: 

»Auch hier wird das Paradox des nicht bezeichnenden Zeichens durch eine Unterschei-

dung entfaltet. Dabei bleibt jedoch das Bezeichnete als unerreichbar ganz außer Be-

tracht, und es wird fraglich, welchen Sinn ein Zeichen hat, wenn reflektier t wird, daß es 

erkennbar nichts bezeichnet. Die Semantik der Unmittelbarkeit, die in der Lebensphilo-

sophie, im unmittelbaren Selbstverhältnis der Reflexionstheorie, in der Daseinsanalytik 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 109

von Zeichen, deren Bezeichnung abhanden gekommen zu sein scheint, und 
die dennoch als Form informative Vernetzungen leisten. »Somit erweist sich 
die Différance als die Formation der Form.«209 Die Bezeichnung für die »post­
moderne« Paradoxie des Zeichens, die Anwesenheit als Abwesenheit darzu­
stellen vermag.

1.6	 Die Dekonstruk tion

Die Dekonstruktion bekräftigt den autologischen Impuls der »Postmoderne«. 
Ihre Anwendbarkeit ist grenzenlos und damit reflexiv. Sie muss sich immer 
auch selbst aufheben. Die Dekonstruktion ist keine Methode, weder zur Ana­
lyse, noch zur Kritik, weil sie eben nicht ist. Sie hat in ihrer totalen Anwendbar­
keit schon die eigenen Grundfesten angegriffen,210 sie dekonstruiert sich selbst 
und erweist dadurch ihre Funktionstüchtigkeit.211 Genauso wenig wie bei der 
Différance spricht Derrida deshalb bei der Dekonstruktion von einem eigen­

Heideggers Vorläufer hat, bezeichnet eigentlich nur den Kollaps bestimmter Unterschei-

dungen — sei es der von Subjekt und Objekt, sei es der von Zeichen und Bezeichnetem, 

setzt also voraus, daß man zunächst von diesen Unterscheidungen auszugehen hat, 

die dann in der Unmittelbarkeit der Operation nicht zum Zuge kommen. Funktion und 

Verbleib des von Zeichen Bezeichnetem bleiben aber ungeklär t und damit auch der Sinn 

des auf diese Dif ferenz bezogenen Zeichenbegrif fs.«

209 | Derrida, Jacques: G, 110. — Das Zitat weicht hier im Schrif tbild von der Schreib-

weise der Grammatologie in der Übersetzung von Hans-Jörg Rheinberger und Hanns 

Zischler für »dif férance« ab. Aus dem Grund der Vereinheitlichung wird hier »Dif férance« 

geschrieben und nicht »*Differenz«.

210 | Vgl. Derrida, Jacques: Letter to a japanese friend, in: Wood, David u. Bernasconi, 

Robert (Hg.): Derrida and Dif férance, Evanston 1988, 4: »Deconstruction takes place, 

it is an event that does not await the deliberation, consciousness, or organization of a 

subject, or even of modernity. It deconstructs it-self. It can be deconstructed.«

211 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 267: »Sie [die Dekonstruktion, Anm. d. Ver f.] scheint 

das Lesen von Formen als Dif ferenzen zu empfehlen, die Fokussierung auf Unterschei-

dungen ohne jede Hoffnung, die verlorengegangene Einheit auf höherer Ebene oder zu 

späterem Zeitpunkt je wiedererlagen zu können […]. Die Dekonstruktion scheint einem 

intellektuellen Klima zu entsprechen, das sich auf dem Weg zur kulturellen Diversität 

befindet. […] Sie dekonstruier t die Annahme der Präsenz, jedweder stabilen Beziehung 

zwischen Präsenz und Absenz, ja sogar die der Unterscheidung von Präsenz und Absenz 

überhaupt. Sie stellt ein instabiles Konzept dar, das der for tlaufenden dif férance einer 

jeden von ihr gemachten Unterscheidung unterliegt.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe110

ständigen Sein. Sie fungiert als ein Supplement in einer Kette von différanten 
Reformulierungen.212

1.6.1 Die Dekonstruktion als Paradoxie von Zersetzung 		
und Versetzung

Diese »Unmethode«213 ist durch eine zweifache Bewegung gekennzeichnet, 
die darin besteht, durch die Aufpfropfung von Supplementen ein allgemeines 
Wirken der Différance deutlich zu machen. Zweifach gestaffelt deswegen, weil 
nicht-triviale Differenzen konstruiert werden – also nicht bloß Unterscheidun­
gen eingeführt, sondern die beiden Seiten der Unterscheidung wieder durch 
Unterscheidungen zueinander in Beziehung gesetzt werden. Die Dekonstruk­
tion erweist der Différance in ihrem zweifachen Unterscheidungsgebrauch 
ihre Reverenz.214 

212 | Vgl. Derrida, Jacques: Positionen, 36-37: »Sich selbst riskieren beim Nichts-sa-

gen-Wollen, das heißt in das Spiel einsteigen und zuallererst in das Spiel der dif férance, 

das bewirkt, dass kein Wort, kein Begrif f, keine höhere Aussage von der theologischen 

Gegenwart eines Mittelpunkts aus die textuelle Bewegung und Verräumlichung der Dif-

ferenzen zusammenfasst und bestimmt. Von daher ergibt sich zum Beispiel auch die 

Kette der untereinander austauschbaren Begrif fe, von denen Sie vorhin gesprochen 

haben (Urspur, Ur-Schrif t, Reserve, Bruch, Ar tikulation, Supplement, dif férance; es 

wird noch andere geben); es handelt sich dabei keineswegs nur um ein metonymisches 

Vorgehen, das die begrif flichen Identitäten unangetastet ließe oder sich damit begnüg-

te, bestimmte Vorstellungen zu übersetzen und zirkulieren zu lassen. In diesem Sinn 

riskiere ich mich beim Nicht-sagen-Wollen dessen, was man einfach verstehen könnte, 

was einfach Sache des Verstehens wäre. Ich mache mir also über hunderte von Seiten 

hinweg das Leben mit einer Schreibweise schwer, die zugleich beharrlich und elliptisch 

ist, die, wie Sie gesehen haben, auch das aufnimmt, was ausgestrichen ist, die jeden 

Begrif f in eine unendliche Kette von Dif ferenzen hineinzieht, die sich mit derar t vie-

len Vorsichtsmaßnahmen, Referenzen, Anmerkungen, Zitaten, Zusammengeklebtem, 

Zusätzen umgibt oder belastet, dass das ›Nichts-sagen-Wollen‹, das werden Sie mir 

zugestehen, keine sehr geruhsame Tätigkeit ist.«

213 | Wie schon erwähnt, kann die Dekonstruktion nicht als Begrif f verstanden werden, 

der etwas zur Anwesenheit bringt, eben weil er jede definier te Feststellung in Unruhe 

versetzt. Dies wird versucht durch eine Setzung in Anführungszeichen nachzuvollzie-

hen: Jeder Versuch einer Kategorisierung ist nur höchst vorläufig anzusehen. Die De-

konstruktion verläuft sich.

214 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 350: »Die Dekonstruktion kann sich nicht auf eine Neu-

tralisierung beschränken oder unmittelbar dazu übergehen: sie muß durch eine dop-

pelte Gebärde, eine doppelte Wissenschaft, eine doppelte Schrif t eine Umkehrung der 

klassischen Opposition und eine allgemeine Verschiebung des Systems bewirken.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 111

Auf einen ersten Blick kann die Dekonstruktion als subversive Aktion 
angesehen werden, als Zersetzung.215 Denn Derrida interpretiert alle Tex­
te aus ihrer eigenen Logik heraus, aber so, dass sich die textimmanente Ar­
gumentation gegen ihr eigenstes Zentrum wendet.216 Auf diese Weise werden 
die Pläne der besprochenen Autoren zunächst einmal durchkreuzt. Mit dem 
Auseinandersetzen, Durchkreuzen wird zugleich eine alte, durch den Text 
etablierte Hierarchie (wie wichtig/unwichtig, wahr/unwahr) angegangen und 
umgekehrt. Das scheinbar Marginale in einem Werk wird von Derrida als zen­
tral und symptomatisch erkannt.217 Durch diese Hierarchieumkehrung wird 
jedes System seines Zentrums beraubt.218

215 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 166-167: Der erste Impetus (Subversion, 

Umkehrung) der Dekonstruktion: Man »[…] weist nach, daß es sich um einen metaphy-

sischen und ideologisch auferlegten Gegensatz [in der hierarchischen Struktur, die der 

Text vorgibt, Anm. d. Ver f.] handelt, indem man (1) seine Voraussetzungen und seine 

Rolle im System der metaphysischen Werte aufdeckt […], und indem man (2) zeigt, wie 

er in den Texten selbst, in denen er formulier t wird und die auf ihm aufbauen, zerlegt 

wird.«

216 | Vgl. Kofman, Sarah: Lectures de Derrida, Paris 1984, 93: »Derrida prête attention 

à tout ce qui occupait une place secondaire, déplaçant ainsi les hiérarchies, subvertis-

sant l’ordonnance assurée du discours philosophique: mettant l’accent sur l’écriture 

plus que sur la parole, sur le signifiant plus que sur le signifié, il déplace les limites du 

rhétorique et du philosophique.«

217 | Vgl. zur Verwandtschaft der Hierarchieumkehrung zum rhetorischen Manöver des 

Chiasmus: Letzkus, Alwin: Dekonstruktion und ethische Passion. Denken des Anderen 

nach Jacques Derrida und Emmanuel Levinas, München 2002, 345: »Die Figur des Chi-

asmus als einer ›Kreuzung‹ erhält in diesem Kontext den mehrfachen Sinn von ›Über-

kreuzung‹, ›Durchstreichung‹ und ›Tilgung‹, in dem das so ›Durchkreuzte‹ als Spur lesbar 

bleibt.«

218 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 155-156: »Diese Konzentration auf das 

scheinbar Marginale verwendet die Logik der Supplementarität als Interpretationsstra-

tegie: Was von vorangehenden Interpreten an den Rand gedrängt oder beiseite gescho-

ben wurde, könnte aus genau den Gründen wichtig sein, die dazu führten, daß es bei-

seite geschoben wurde. Es handelt sich bei dieser Aufpfropfung um eine doppelte Stra-

tegie. […] Einerseits arbeitet die marginale Aufpfropfung innerhalb dieser Begrif fe, um 

ihre Hierarchie umzukehren und um zu zeigen, daß dasjenige, was bisher als marginal 

galt, in Wirklichkeit zentral ist. Andererseits wird diese Umkehrung, die dem Marginalen 

Bedeutung verleiht, gewöhnlich so durchgeführt, daß sie nicht einfach zur Feststellung 

eines neuen Zentrums führt […], sondern zu einer Subversion der Unterscheidung von 

Wesentlichem und Unwesentlichem, von Innen und Außen. Was ist ein Zentrum, wenn 

das Marginale zum Zentrum werden kann?«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe112

Der zweite Schritt der doppelten Bewegung der Dekonstruktion besteht in 
den Folgeeffekten einer derartigen Dezentralisierung (neben der Vermeidung 
einer metaphysisch-autoritativen Instanz der Präsenz) in einer Versetzung – 
insofern als dass die Texte geöffnet werden für Abseitiges und Gegenteiliges. 
Ihr Verwendungskontext wird verschoben oder versetzt.219 Die in der Bewe­
gung der Umkehrung vorgenommene Unterscheidung des bestehenden Tex­
tes wird noch einmal unterschieden durch die Verschiebung zum neuen, um­
gebenden Kontext. Dekonstruktiv behandelte Schriften schließen sich nicht 
mehr durch eine hierarchisch zentrierte Struktur nach Außen ab, sondern 
treten in neuartige Beziehung zu umliegenden Schriftfeldern.220 Dies wird er­
reicht, indem die Etymologie eines Begriffes zum Ausgangspunkt genommen 
wird und über ein assoziatives Spiel mit unterschiedlichen Wortbedeutungen 
weiterentwickelt wird. Eine solche metaphorische Verschiebung erklärt sich 
aus der Verzeitlichungseigenschaft des différanten Zeichens: Der philosophi­
sche Gebrauch von Metaphern veranschaulicht bei Derrida die Überwältigung 
der inneren Zeichenbedeutung durch ihre äußere rhetorische Verzierung.221 
Auf diese Weise setzt sich die Freilegung des traditionell unterdrücken Be­
griffs der Schriftform unter dem Diktat des Logozentrismus fort:222 Philoso­

219 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 167: »Gleichzeitig aber (B) behält man den 

[vom zu dekonstruierenden Text vorgeschlagenen, Anm. d. Ver f.] Gegensatz bei, indem 

man ihn (1) in der eigenen Argumentation verwendet […] und indem man (2) den Ge-

gensatz in einer Umkehrung wieder aufstellt, die ihm einen anderen Status und einen 

anderen Nachdruck verleiht.«

220 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 350: »Die Dekonstruktion besteht nicht darin, von ei-

nem Begrif f zu einem anderen überzugehen, sondern darin, eine begrif fliche Ordnung 

ebenso wie die nicht-begrif fliche Ordnung, an der sie sich ar tikulier t, umzukehren und 

zu verschieben.«

221 | Eine eingehendere Analyse einer philosophischen Metaphorologie muss hier leider 

aus Platzgründen unterbleiben. Vor allem auch weil eine Dekonstruktion der Bedeutungs-

funktion von Zeichen schon im Begriff der Différance erarbeitet wurde — und die meta-

phorische Bedeutung als eine interessante Reformulierung dieses Problems angesehen 

werden kann. Vgl. Derrida, Jacques: Die weiße Mythologie, in: ders.: RP, 229-290. 

222 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 162-163: »Wenn man für die enthüllende 

Kraft poetischer oder kontingenter Elemente in philosophischen Texten eintritt, entwir f t 

man die Möglichkeit, Philosophie als spezifische Form eines allgemeinen Diskurses zu 

behandeln, und tatsächlich haben dekonstruktive Lektüren genau dies getan. Indem 

sie philosophische Schrif ten nicht als Aussagen oder Stellungnahmen, sondern als Tex-

te behandeln […], nehmen sie scheinbar triviale oder zufällige Elemente, die Philoso-

phen vielleicht als Zufälle des Ausdrucks oder der Darstellung übergingen, ernst und 

enthüllen so überraschende performative Dimensionen dieser angeblich konservativen 

Schrif ten.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 113

phische Texte werden einer literarisch freien Reproduktion unterzogen. Dieses 
unorthodoxe Spiel mit Bedeutungsschattierungen und Assoziationen ist der 
literarische Motor der Dekonstruktion.

1.6.2	 Es ergibt Sinn. 							     
Der ethische Folgenreichtum der Dekonstruktion

Derrida nimmt die Texte zwar beim Wort, begreift sie textimmanent, die De­
konstruktion hakt aber erst ein, beginnt erst zu wirken, wenn sie die Folgen 
der Werke bedenkt. Die Dekonstruktion argumentiert performativ223 und au­
tologisch. Es wird die Frage gestellt, was Texte bewirken, indem ihr Gedan­
kengang radikal zu Ende gedacht wird. Um im Anschluss festzustellen, dass 
die Schriften, wenn man ihre Geltungsabsicht auf sie selbst anwendet, sich 
auflösen und widersprechen. Derrida argumentiert mehr mit den Wirkungen, 
die sich aus den Texten ergeben, er beobachtet deren Verhalten und wendet es 
gegen sie.224

Kann man hier nicht sagen, dass Derrida eine Ethik der Schriften betreibt? 
Eine totale Struktur der Différance, der Aufpfropfungen und ihrer Verwirkli­
chung im Akt der Dekonstruktion, die erst die Beurteilung der Folgen für das 
menschliche Leben zulässt. Die Performanz von Texten wird auf diese Wei­
se beglaubigt; so ergeben sie Sinn. Eine Welt der Paradoxien und Unterschei­
dungen nötigt keineswegs zur Sprachlosigkeit oder Unentscheidbarkeit.225 Sie 

223 | Vgl. Derrida, Jacques: Als ob ich tot wäre, Wien 2000, 23: »Die Dekonstruktion 

kann nicht vom Performativen gelöst werden […].«

224 | Vgl. Weber, Christine: Philosophien der Dif ferenz, 15: »Das Charakteristische und 

philosophiehistorisch betrachtet Epochale und in der Folge durchaus Schule machende 

seines Vorgehens besteht indes weder darin, dass er desavouierende Argumente, die 

von außen an die Texte herangetragen werden, ins Feld führen und damit die Entwür-

fe der von ihm inkriminier ten Denker als widersinnig entlarven würde, noch darin, sich 

gänzlich von jeglicher metaphysischer Last zu befreien, um seine eigene Philosophie 

darzulegen. Vielmehr realisier t Derrida seine Intentionen aus und mit den jeweiligen 

philosophischen, linguistischen, ethnologischen Texten: Er inaugurier t einen Prozess 

einer bedächtigen, dafür aber umso intensiveren Lektüre und Relektüre, deren frap-

pierender Effekt im Freilegen und Sichtbarmachen zuvor verborgener, gleichwohl aber 

vorhandener Textschichten besteht.«

225 | Vgl. Garcia Düttmann, Alexander: Dichtung und Wahrheit, in: Kern, Andrea u. 

Menke, Christof (Hg.): Philosophie der Dekonstruktion. Zum Verhältnis von Normati-

vität und Praxis, Frankfur t a.M. 2002, 79: »Denn die strukturelle Gleichzeitigkeit von 

strukturell Ungleichzeitigem oder Unvereinbarem, in der die Herausforderung der De-

konstruktion liegt, kommt einer Suspension gleich, einem In-der-Schwebe-Halten, das 

es zwar erlaubt, das eine gegen die Hypostasis des anderen und das andere gegen die 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe114

trifft Aussagen über die Folgen von bestimmten Sprechweisen und kann deren 
Funktion und Reichweite einordnen. Auch ohne metaphysische Gewissheiten 
gelingt es einem dekonstruktiven Leser, Position zu beziehen, sich auf den 
Diskurs mit konträren Meinungen einzulassen, auch und vor allem im gesell­
schaftlich-politischen Bereich folgenreich zu sein.226 Diese genealogische Re­
staurationsarbeit baut auf den Erfahrungen und auf den Fehlern der Vergan­
genheit auf, übernimmt damit erst die Verantwortung für eine zu gestaltende 
Zukunft.227

Derrida zerstört damit nicht die bei anderen Autoren aufgefundenen Elemente 
einer Präsenz, eines Zentrums oder einer Transzendenz. Er nimmt sie auf, 
als ob sie seine eigenen Kinder wären, sorgt aber nicht für sie, indem er sie 
abschottet, sondern lehrt sie Offenheit gegenüber fremden Einflüssen, sogar 

Hypostasis des einen geltend zu machen, das aber selber sich nicht zu einer Frage oder 

einer These, einem inhaltlich bedeutsamen Gedanken verdichtet.«

226 | Vgl. Derrida, Jacques: Gesetzeskraft, 18: »Es handelt sich um eine Entwicklung, 

die, wie mir scheint, den radikalsten Programmen der Dekonstruktion genügt; sie ge-

nügt einer Dekonstruktion, die im Sinne ihrer eigenen Konsequenz nicht in rein spekula-

tiven, theoretischen und akademischen Diskursen eingeschlossen bleiben möchte, und 

die […] den Anspruch erhebt, Folgen zu haben, die Dinge zu ändern und auf eine Weise 

einzugreifen, die wirksam und verantwortlich ist […].«

227 | Diese Ausrichtung auf die Zukunft wird als messianisches Element im Denken 

Derridas ausgelegt. Vgl. Caputo, John D.: Apostles of the Impossible. On God and the 

Gif t in Derrida and Marion, in: Caputo, John D. u. Scanlon, Michael J. (Hg.): God, the 

Gif t, and Postmodernism, Bloomington, Indianapolis 1999, 185-186: »Deconstruction 

is a call for the coming of something unforeseeable and unprogrammable, a call that is 

nourished by the expectation of something to come, structurally to come, for which we 

pray and weep, […] sigh and dream. Deconstruction is like a deep desire for a Messiah 

who never shows (up), a subtle spirit or elusive specter that would be extinguished by 

the harsh hands of presence and actuality. The structural of his being given […] is just 

what makes the Messiah possible, just what nourishes our desire and keeps the future 

open.« Vgl. Caputo, John D. (Hg.): Deconstruction in a nutshell: a conversation with 

Jacques Derrida, New York 1997, 156: »The messianic tone that deconstruction has 

recently adopted (which is not all that recent and not only a tone) is the turn it takes 

toward the future. Not the relative and foreseeable, programmable and plannable fu-

ture-the future of »strategic planning«-but the absolute future, the welcome extended 

to an other whom I cannot, in principle, anticipate, the tout autre whose alterity dis-

turbs the complacent circles of the same. The messianic future of which deconstruction 

dreams, its desire and its passion, is the unforeseeable future to come, absolutely to 

come, the justice, the democracy, the gif t, the hospitality to come.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Jacques Derr ida: Die Auf faltung der Paradoxie unter dem Namen: Dif férance 115

gegenüber dem Abgrund ihres eigenen Gegenstandpunkts.228 Er begrenzt ihre 
Wirkungsmöglichkeiten als metaphysische Wahrheitsträger und entfaltet im 
selben Zug ihre Relevanz in einem anarchischen Zusammenspiel von Spra­
chereignissen, die im beständigen Fluß begriffen sind.229

228 | Vgl. Derrida, Jacques: Positionen, 27: »Die Philosophie ›dekonstruieren‹ bestün-

de demnach darin, die strukturierende Genealogie ihrer Begrif fe zwar in der getreuest 

möglichen Weise und von einem ganz Inneren her zu denken, aber gleichzeitig von einem 

gewissen, für sich selbst unbestimmbaren, nicht benennbaren Draußen her festzule-

gen, was diese Geschichte verbergen oder verbieten konnte, indem sie sich durch diese 

irgendwie eigennützige Repression zur Geschichte machte. Von diesem Moment er folgt, 

durch jene zugleich getreue und rücksichtslose Zirkulation zwischen dem Drinnen und 

dem Draußen der Philosophie — das heißt des Abendlandes — eine bestimmte Textar-

beit, die viel Freude bereitet.«

229 | Vgl. Derrida, Jacques: Gesetzeskraft, 40: »Mit dem Namen der Gerechtigkeit […] 

versehen, wird uns in mehr als einer Sprache etwas vererbt, was der Dekonstruktion 

in ihrem Herzen die Aufgabe eines geschichtlichen und auslegenden Gedächtnisses 

überträgt; es handelt sich hierbei nicht einfach um eine philologisch-etymologische 

Aufgabe, um die Aufgabe des Historikers, sondern um die Verantwortung einem Erbe 

gegenüber, das auch das Erbe eines Imperativs oder eines Bündels an Weisungen ist.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004 - am 14.02.2026, 15:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

