1. Jacques Derrida:
Die Auffaltung der Paradoxie unter
dem Namen: Différance’

1.1 DIE FUNKTIONALE FRAGERUCKSICHT

Die theoretischen Anforderungen des »postmodernen« Diskurses, die Un-
heimlichkeit der verunmoglichten Thesenfindung; diese paradoxe Wider-
spriichlichkeit erfordern eine angepasste Herangehensweise an Problem-
stellungen. So wie sich die Suche nach dem Wesen der »Postmoderne« immer
mebhr in sich verkeilt, so wie sich eine Antwort auf die Frage nach ihren De-
finitionsmerkmalen, Kriterien oder Grundziigen zusehends verkompliziert
hat, macht sich ein Ubergang in der Ausrichtung der wissenschaftlichen
Aufgabenstellung bemerkbar. Liest man die Bemithungen um das Wesen
der »Postmoderne« in der Erwartungshaltung, eine widerspruchsfreie, klar
umrissene und letztgiiltige Bestimmung zu erhalten, bleibt man enttiuscht
zuriick. Wenn man sich aber vor Augen hilt, dass gerade im Aufeinanderpral-
len von Widerspriichen Beziehungen zwischen Aussageweisen aufscheinen,
erhilt man einen Einblick in neuartige Relationen, kann Aussagen in einem
alternativen Kontext abgleichen und tiberpriift, unter welchen Bedingungen
es zu einer Aussage kommen konnte. Die widerspriichliche und letztendlich
gescheiterte Suche nach einer Bestimmung des Wesens der »Postmodernex,
ist gleichzeitig die erfolgreiche Beantwortung der Frage, wie »postmodernes«
Denken funktionieren kann. Eine auf wahrhaftige Inhalte abzielende Frage-
riicksicht, die sich methodisch auf »Was-Fragen«® verlegt, wird beiseite gelas-

1 | Dieses Kapitel der Untersuchung baut auf dem ersten Abschnitt »Alles ist Text« - de-
konstruktive Grundauffassungen bei Jacques Derrida« der Magisterarbeit des Verf. aus
dem Jahr 2002 mit dem Titel »Donner la mort.. Eine Grundlegung der Ethik bei Jacques
Derrida« auf, der hier aktualisiert und erweitert wurde.

2 | Vgl. Lagemann, Jorg u. Gloy,Klaus: Dem Zeichen auf der Spur, Derrida. Eine Einfiih-
rung, Aachen 1998, 32. Vgl. auch Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurta.M.1974
[G], 131-132

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Die vergebliche Gabe

sen.? Ein »postmoderner« Ansatzpunkt kann vielmehr darin bestehen, beim
Zusammenspiel von Begriffen genauer zu betrachten, wie sich eine Aussage
gegeniiber anderen in einem sprachlichen Beziehungsgeflecht verhilt.* Das
Frageinteresse richtet sich hier nach einem »Wie«, nach Funktionen und Ei-

3 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 7-8: Niklas Luhmann reifit dieselbe Thematik an, wenn
er davon spricht, wie verschieden »[...] die Lebenswelt im Sinne der alltdglichen Welt-
voraussetzung problematisiert wird.« Namlich durch die klassische Vorgehensweise
der Metaphysik, die iiber Was-Fragen eine stabile Ordnung in der Welt postuliert, an
deren Rand sich mogliche Ausnahmen marginalisieren lassen. Im Unterschied zu einer
anderen Grundtheorie, die von Ausnahmefallen ausgeht, indem sie der Unwahrschein-
lichkeit von Ordnung in chaotischen Zustdnden Rechnung trégt. Dies flihrt im zweiten
Fall zum methodischen Anspruch, zu untersuchen, wie es iberhaupt méglich ist, dass
derart unwahrscheinliche Normalitdt zustande kommt. Es fiihrt zur Verschiebung des
Forschungsinteresses auf Wie-Fragen. Vgl. Rorty, Richard: Der Spiegel der Natur, Eine
Kritik der Philosophie, Frankfurt a.M. 1981 398-399: Hier wird dieser Gegensatz als ei-
nervon »systematischer«und »peripherer« Philosophie gesehen. Periphere Philosophen
gehen davon aus, »[...] daB Worter nicht kraft ihres Darstellungscharakters, sondern
kraftihrer Beziehung zu anderen Wortern Bedeutung haben, dafd bestimmte Vokabulare
ihren privilegierten Status folglich den Personen verdanken, die sie verwenden, nicht
ihrer Durchldssigkeit gegeniiber der Wirklichkeit.« Vgl. auch: Rorty, Richard: Wahrheit
und Fortschritt, Frankfurt a.M. 2000, 500: Die Sprache wird nicht durch eine Ideenwelt
konstituiert, sondern ist durch den Gebrauch bestimmt, »[...] den wir armseligen existie-
renden Individuen von einem Wort machen.«

4 | Vgl. Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft [WdG], Frankfurt a.M.
1992, 684-685: »Die moderne Wissenschaft steckt keineswegs in einer Krise, Sie ist
nichts anderes als ein Vollzug dieser spezifischen Evolution mit Hilfe von zunehmend
extravaganten Moglichkeitsentwiirfen. Sie entdeckt heute dank einer weitreichenden
Auflésung von Elementen Kombinationsrdume [...]. Man kann Gegebenes variieren, aber
alle Ordnung erscheint eingehdngtin einen ins fast Sinnlose reichenden Kombinations-
raum anderer Moglichkeiten. Durch die Form, die Wissenschaft ihr heute oktroyieren
kann, wird die Welt zum Medium kombinatorischer Moglichkeiten; und die Frage ist
dann: fir welche Formen? [...] Ein Beobachter kann beobachten mit Hilfe welcher Un-
terscheidungen ein anderer Beobachter beobachtet. Der Effekt einer derart rekursiven
Praxis istjedoch eine Vergroferung der Unbestimmtheitim Beobachtungsbereich; denn
man kann schliefilich das, was ein anderer beobachtet, nur noch dadurch feststellen,
dafd man beobachtet, wie er beobachtet, das heiit: mit Hilfe welcher Unterscheidung er
beobachtet. Der Méglichkeitsraum erweitert sich, indem man die Methoden, die Theori-
en, die Konditionierungen (Zeitgeist etc.) und schliefflich sogar die Latenzen des ande-
ren Beobachters zu unterscheiden lernt. Das, was vordem als gemeinsam angeschaute
Welt erschien, muB dann in die Rekursivitdt der Beobachtungsverhéltnisse verlagert
werden.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

genschaften, ohne auf die kritische Beriicksichtigung metaphysischer Kon-
stanten® verzichten zu miissen.

Die metaphysischen Formulierungen fiir eine Art von Wesenheit, Prisenz
oder Sein bieten keinen Anlass mehr, die Welt hierarchisch auf diese zentralen
Begriffe hin auszulegen. Sie werden noch in einem dezentrierten, freien »Spiel
der Phantasie«® mit den unterschiedlichsten und gegensitzlichen Bedeutungs-
ebenen verwendet.” Ernst genommen in ihrer unumstéRlichen Bedeutung
werden solche Prisenzbegriffe aber nicht mehr. Eine feste, unumstéfliche
Bedeutung wird den Begriffen nicht mehr zuerkannt. Sie wird einer spieleri-
schen Verwendung in je einzigartigen Kontexten zu wechselnden Zeiten und
Orten zugefiihrt.?

In diesem Setting ist das Werk von Jacques Derrida zu platzieren. Die Frage
nach Wesenheiten, die unverinderlich vorgefunden werden, wird durch das In-
teresse abgeldst, wie durch Unterscheidungsgebrauch Beziehungen hergestellt
werden konnen. Wie etwa das Abnorme die Normalitit beeinflusst, wie ein
Zentrum durch seine Peripherie, wie das Innen durch sein Auflen, oder wie
ein Definitionsgegenstand durch sein definitiv Ausgeschlossenes konstituiert
wird.

5 | Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1972 [SD], 423-
424: »Die Geschichte der Metaphysik wie die Geschichte des Abendlandes wére die
Geschichte dieser Metaphern und dieser Metonymien [Bedeutungsverschiebungen, die
eine eindeutige Wesensbestimmung verunméglichen, Anm. d. Verf.]. Ihre Matrix wére
[...] die Bestimmung des Seins als Prasenz in allen Bedeutungen dieses Wortes. Man
konnte zeigen, dafd alle Namen fiir Begriindung, Prinzip oder Zentrum immer nur die In-
variante einer Présenz (eidos, arche, telos, energeia, ousia {Essenz, Existenz, Substanz,
Subjekt}, aletheia, Transzendentalitat, Bewufitsein, Gott, Mensch usw.) bezeichnet
haben.«

6 | Vgl. Rorty, Richard: Wahrheit und Fortschritt, 488.

7 | Vgl. ders.: 117: »Infolgedessen mufte man sich wohl eingestehen, daB es kein
Zentrum gibt, daf das Zentrum nicht in der Gestalt eines Anwesenden gedacht werden
kann, da es keinen natiirlichen Ort besitzt, da es kein fester Ort ist, sondern eine
Funktion, eine Art von Nicht-Ort, worin sich ein unendlicher Austausch von Zeichen ab-
spielt. Mit diesem Augenblick beschaftigt sich die Sprache des universellen Problem-
feldes. Es ist dies auch der Augenblick, da infolge der Abwesenheit eines Zentrums oder
eines Ursprungs alles zum Diskurs wird [...], das heifit zum System, in dem das zentrale,
origindre oder transzendentale Signifikat niemals absolut, auferhalb eines Systems
von Differenzen, prasent ist. Die Abwesenheit eines transzendentalen Signifikats er-
weitert das Feld und das Spiel des Bezeichnens ins Unendliche.«

8 | Vgl. Lagemann, Jorg u. Gloy, Klaus: auf der Spur, 38-39: Diese metaphysischen Be-
griffe werden nur als Werkzeuge zu einer spielerischen Textbastelei genutzt, wodurch
diese in ihrer Eingeschrénktheit kenntlich gemacht werden.

- am 14.02.2028, 15:58:11.

53


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Die vergebliche Gabe

1.2 Die ITERIERABILITAT DES ZEICHENS

Durch diesen Unterscheidungsgebrauch geschieht die »postmoderne« Ak-
tualisierung eines solchen Spiels mit metaphysischen Bausteinen. Ein be-
vorzugtes Spielfeld ist dabei fiir Jacques Derrida die Bedeutungstheorie.” Hier
verlaufen die Nervenbahnen der Metaphysik, hier sammeln sich Fragen nach
Wahrheit, Wirklichkeit und Wissen.

Die Semiotik nutzt Derrida als Einfallstor fiir die Problematisierung aus-
sagekriftiger Differenzen: Im Zeichenbegriff tritt eine charakteristische Ver-
spannung von Anwesenheit und Abwesenheit auf. Eine Spannung, die schon
in der eigentlichen reprisentativen Aufgabe von Kommunikation zu Tage
tritt:

Als »Telekommunikation«' dient Sprache dazu, iiber grofe zeitliche und
rdumliche Entfernungen sinnhafte Strukturen mitzuteilen, Bedeutungen von
langst vergangenen Sprechsituationen zu konservieren, oder die Abwesenheit

9 | Vgl. Engelmann, Peter: Positionen 2009, in: Derrida, Jacques: Positionen. Gespré-
che mit Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta, Wien 2009,
15: »Die Beziehung zur Semiotik Saussures gibt der philosophischen Metaphysikkritik
eine semiotische Wende, die sich als sehr fruchtbar erweist. Denn aus ihr bezieht Der-
rida die Begriffe, die seine Metaphysikkritik von der seiner philosophischen Referenzen
abhebt, und die, wenn nicht einen Fortschritt in der Metaphysikkritik, so doch eine von
der Tradition verschiedene Beschreibung der Metaphysik und des Zirkels ihrer Kritik
ermoglichen.«

10 | Vgl. Derrida, Jacques: Signatur, Ereignis, Kontext, in: ders.: RP, 329-330: »Der re-
présentative Charakter der schriftlichen Kommunikation — die Schrift als Bild, Repro-
duktion, Nachahmung ihres Inhalts — wird das gleichbleibende Merkmal aller kiinftigen
Fortschritte [in der Wissenschaft seit Condillacs »Essai sur I'origine des connaissances
humainese«, auf den er sich an dieser Stelle bezieht, Anm. d. Verf.] sein. Der Begriff der
Reprasentation ist hier von denen der Kommunikation und des Ausdrucks, die ich bei
Condillac hervorgehoben habe, nicht zu trennen. Gewifl wird die Représentation kom-
plizierter, sie wird sich zuséatzliche Relais und Stufen verschaffen, wird zur Repréasenta-
tion der Reprdsentation in den hieroglyphischen, ideographischen, dann phonetisch-
alphabetischen Schriften werden, doch die reprasentative Struktur, welche die erste
Stufe der Ausdruckskommunikation kennzeichnet, die Beziehung Idee-Zeichen, wird nie
beseitigt oder verwandelt werden.«

11 | Vgl. Bennington, Geoffrey u. Derrida, Jacques: Jacques Derrida, Frankfurt a.M.
1994, 51: »Die Schrift ist eine Form der Telekommunikation. [...] Jeder weif}, dafd die ge-
schriebene Rede zu einer immensen Ausdehnung der rdumlichen und zeitlichen Reich-
weite der Sprache fiihrt«.

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

von Sender oder Rezipient zu kompensieren.' Bei der Schriftsprache ist die-
ser reprisentative Wesenszug noch verstirkt. Die grafische Darstellung der
Sprache in der Schrift potenziert ihre Reprisentationsfunktion. Schriftlichkeit
kann somit als Metapher fiir die strukturelle Abwesenheit dienen, die in der
Sprache vorherrscht.

1.2.1 Entkernung des traditionellen Zeichenbegriffs

Eine solche Verschriftlichung von Sprache macht sich zunichst durch ein mog-
liches™ Fehlen des Empfingers bei schriftlicher Kommunikation bemerkbar.
Obwohl ein Text oft im Hinblick auf eine bestimmte Leserschaft verfasst wird,
wie man sich beispielsweise in einem Brief ausdriicklich an einen bestimmten
Adressaten wendet, ist es fiir das Bestehen und das Fortbestehen einer Schrift
nicht nétig, dass sie generell von jemandem gelesen wird. Damit sie gelesen
werden kann, ist es nicht notwendig, dass sie von jemand Bestimmten gelesen
wird.* Die Verbreitung von Sprache in Schriftform macht die Anwesenheit ei-
nes Empfingers obsolet. Fiir ihre Verstindlichkeit muss sich eine Textstruktur
geradezu abkoppeln von der unmittelbaren Anwesenheit der an ihr beteilig-

12 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 257: »Mit Schrift beginnt die Telekommunikation, die
kommunikative Erreichbarkeit der in Raum und Zeit Abwesenden. Jetzt bekommt die
Unterscheidung von Worten und Dingen eine zuséatzliche Dimension. Telekommunika-
tion erméglicht den Transport von Zeichen statt von Dingen. Sie arbeitet schneller und
weniger energieaufwendig, und die Produktion der fiir die Transmission ndtigen Energie,
zundchst nur die Kraft mal Zeit, die man zum Schreibenlernen und zum Schreiben be-
notigt, muf nicht dort stattfinden, wo die Transmission stattfindet. Diese Vorteile stellt
bereits die Schrift zur Verfiigung, aber sie werden mit der Druckpresse und der moder-
nen elektronischen Kommunikation nochmals immens gesteigert - allerdings mit der
bedenklichen Folge, daf die gesellschaftliche Kommunikation jetzt in weiten Bereichen
von industrieller Energieproduktion abhangig wird.«

13 | Vgl. Derrida, Jacques: Limited Inc., Wien 2001, 81: »In Sec [der Aufsatz Signatur,
Ereignis, Kontext, in: RP 325-355, Anm. d. Verf.] wurde niemals gesagt, dafd diese Ab-
wesenheit notwendig ware, sondern nur, da sie mdglich sei [...], und daf man diese
Moglichkeit beriicksichtigen miisse: Sie gehort, als Moglichkeit, zur Struktur jedes Zei-
chens[...], eben zur Struktur seiner Iterabilitat. Und man kann sie von der Analyse seiner
Struktur nicht ausschlieBen.«

14 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 333: »Meine »schriftliche Kommunikation« muf3, trotz
des vélligen Ver-schwindens eines jeden bestimmten Empfangers liberhaupt, lesbar
bleiben, damit sie als Schrift funktioniert, das heifit lesbar ist. Sie muf in vélliger Abwe-
senheit des Empfangers oder der empirisch feststellbaren Gesamtheit von Empféngern
wiederholbar — iterierbar — sein.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

55


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Die vergebliche Gabe

ten Individuen.® Sie ist prinzipiell von jedem und jederzeit lesbar, der auf die
Textstruktur zugreift.’®

Das bedeutet also gleichzeitig, dass auch auf einen Autor verzichtet werden
kann.” Ist ein Text erst einmal produziert, dann kann er auch weiterwirken,
sollte sich der Autor nach einiger Zeit von seiner Schépfung inhaltlich véllig
distanziert haben oder sogar verstorben sein.'®

Mit dem Wegfall von Urheber und Rezipient als Bedeutungsgaranten®
bricht auch die Vorstellung einer urspriinglichen Bedeutungsintention. Jac-

15 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 258: »Sie [die Schrift, Anm. d. Verf.] vergrofert als
Verbreitungsmedium die Reichweite sozialer Redundanz; sie dehnt den Empféangerkreis
aus und schrankt damit zugleich das ein, worliber noch informativ [...] geredet werden
kann. Im Gebrauch von Schrift verzichtet die Gesellschaft mithin auf die zeitliche und
interaktionelle Garantie der Einheit der kommunikativen Operation, und dieser Verzicht
erfordert Kompensationen fiir das, was aufgegeben wird. Dadurch kommt es zu einer
immensen, unabsehbaren Erweiterung von Anschlufifahigkeiten. [...] Und es kommt
schlieBlich, wenn Schrift nicht mehr nur fiir Aufzeichnungs-, sondern auch fiir Kommuni-
kationszwecke benutzt wird, zu Problemen der Selbstautorisierung des Geschriebenen
in Vertretung eines abwesenden Ursprungs.«

16 | Historische Bestrebungen, diesen potentiell unlimitierbaren Empféngerkreis
durch Kryptografie einzuschrénken, geben zahlreiche Beispiele fiir die prinzipielle, in
Bezug auf einen bestimmten Rezipienten unspezifische Lesbarkeit eines Textes. Vgl.
Schmeh, Klaus: Codeknacker gegen Codemacher. Die faszinierende Geschichte der
Verschliisselung, Witten, Herdecke 2008. Vgl. Derrida, Jacques: RP, 333: »Dies impli-
ziert, dafd es keinen Code — Organon der Wiederholbarkeit — gibt, der strukturell geheim
wére. Die Moglichkeit, die Zeichen (marques) zu wiederholen und damit zu identifizie-
ren, istin jedem Code impliziert, macht diesen zu einem mittelbaren, ibermittlungsfa-
higen, entzifferbaren Geriist, das fiir einen Dritten, also fiir jeden moglichen Benutzer
liberhaupt, wiederholbar ist.«

17 | Vgl. Barthes, Roland: Der Tod des Autors, in: Wirth, Uwe (Hg.): Performanz. Zwi-
schen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M. 2002, 104-110.
18 | Vgl. ders.: 334: »Damit ein Geschriebenes ein Geschriebenes sei, muf} es weiter-
hin»>wirken<und lesbar sein, selbst wenn der sogenannte Autor des Geschriebenen nicht
langer einsteht fiir das, was er geschrieben hat, was er gezeichnet zu haben scheint, sei
es, daB ervorldufig abwesend ist, dafl er tot ist, oder, allgemein, daf er, was scheinbar
in seinem Namen«geschrieben wurde, nicht mit seiner ganzen augenblicklichen und ge-
genwdrtigen Intention oder Aufmerksamkeit, mit der Fiille seines Meinens unterstitzt.
Man kdnnte die soeben hier skizzierte Analyse hier im Hinblick auf den Empfénger wie-
derholen. Die Situation des Schreibers und des Unterzeichners ist, was das Geschrie-
bene betrifft, im Grunde dieselbe wie die des Lesers.«

19 | Vgl. Derrida, Jacques: Limited Inc., 83: »Die »shopping list for myselfc ware weder
herstellbar noch brauchbar, sie wére nicht das, was sie ist, und kdnnte nicht stattfin-

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

ques Derrida fithrt diese der Schriftsprache eigentiimliche Abwesenheit des
Bezeichneten, den Verlust einer festen Bedeutung im Rickgriff auf die »lo-
gischen Untersuchungen« von Edmund Husserl weiter aus. Hier gewinnt er
verschiedene Beispiele von Kommunikation am Rand der Verstindlichkeit und
der Unsinnigkeit, um ein Sprachverstindnis verdeutlichen zu kénnen, das
sich sogar unter der Bedingung der Abwesenheit einer Bedeutung vollzieht.?
Selbst bei scheinbar volliger Widersinnigkeit oder Agrammatikalitit® zeigt
sich der Reichtum an Méglichkeiten, die die Schrift fiir weitere Anschliisse zur
Verfiigung stellt.”> Die Sprache erweist unter der Bedingung der Beliebigkeit
der Bedeutungen ihre Leistungsfihigkeit. Erst unter dem Abwesenheitspara-
digma der Schriftlichkeit erlangt sie die Kraft zu ihrem Funktionieren.?

den, wenn sie nicht von Beginn an in Abwesenheit des Senders und Empféangers: des
bestimmten und aktuell anwesenden Senders und Empféngers funktionieren kdnnte,
wenn ihr das nicht moglich wére. Und tatsachlich funktioniert sie nur, wenn diese Be-
dingungen gegeben sind. Im selben Augenblick, in dem »ich«eine »shopping listcmache,
weif ich [...] daB sie eine solche nur sein wird, wenn sie meine Abwesenheit impliziert,
wenn sie sich schon von mir abldst, um jenseits meines anwesenden« Aktes zu funktio-
nieren, und wenn sie zu einem anderen Augenblick brauchbar ist, in meiner Abwesen-
heit, in Abwesenheit des jetzt-anwesenden-Ich, sei es die einfache »Gedachtnisliickes,
die sie ihrer Bestimmung gemaf eben ersetzt, gleich danach, im Augenblick selbst, der
schon der folgende Augenblick ist, in Abwesenheit des [...] Jetzt-Schreibenden.«

20 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 337: »Eine Aussage, deren Gegenstand nicht unméglich,
sondern nur moglich ist, kann sehr wohl ausgesprochen und verstanden werden, ohne,
daf sein realer Gegenstand (sein Referent) anwesend ist [...]. Es ist nicht etwa immer
s0; aber es gehort zur Struktur der Moglichkeit dieser Aussage, daf® sie gebildet wer-
den und als leere oder von ihrem Referenten abgeschnittene Verweisung funktionieren
kann.«

21 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 337-339. Vgl. Husserl, Edmund: Gesammelte Werke
(Husserliana), Band XVIII, Logische Untersuchungen, Erster Band: Prolegomena zur rei-
nen Logik, Den Haag 1975, 34-37 (I Kap 1 § 8).

22 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 338: »Bevor ich dabei einhalte, mdchte ich im Zusam-
menhang mit unserer Diskussion iiber die Kommunikation anmerken, dafl das wesent-
liche Interesse der Husserlschen Analyse, auf die ich mich hier beziehe [...], in dem
Versuch und, wie mir scheint, dem gelungenen Versuch besteht, die Analyse des Zei-
chens oder des Ausdrucks als bedeutsame Zeichen in gewisser Weise von jeglichem
Kommunikationsphdnomen streng getrennt zu haben.« Vgl. Derrida, Jacques: Husserls
Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie. Ein Kommentar zur Beilage IIl der
'Krisis, Miinchen 1987, 133-140. Vgl. Derrida, Jacques: Die Stimme und das Phé&no-
men, Frankfurta.M. 2003, 16-17.

23 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 290: »Schrift symbolisiert Abwesendes, und »symboli-
siertc soll hier heifien, daf Abwesendes wie Anwesendes fiir Operationen des Systems

- am 14.02.2028, 15:58:11.

57


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Die vergebliche Gabe

Es zeigt sich weiterhin, dass auch ein fester Kontext nicht als verlisslicher
Mafstab fiir Textualitit gelten kann. Die Umstinde eines Textes, die diesen
moglicherweise erkliren kénnten, werden durch keine textimmanente Instanz
legitimiert. Die Kontexte verfallen im Vergessen samt ihren Produzenten oder
Rezipienten und konnen neu gebildet werden in einer vélligen Verkennung der
urspriinglichen Situation.?*

1.2.2 Das iterierte Zeichen in seiner Widerspriichlichkeit

Da sowohl Sender, Empfinger als auch Bedeutung und starr vorgegebener
Kontext nicht konstitutiv sind fiir die Funktion von Schriftsprache, bleiben
fur Jacques Derrida drei klassische Merkmale von Textualitit iibrig. Nur diese
beriicksichtigen die »Krise des Sinns«, also die grundsitzliche Abwesenheit
eines Signifikats®, durch die erst die eigentliche Leistung der schriftlichen
Sprache ausgepragt wird: ihre universelle Wiederholbarkeit, ihre immer neue
Einbeziehung von wechselnden Kontexten, Sprechern, Empfingern anhand
von gleich bleibenden Markierungen. Die Sprache zeigt sich in ihrer schillern-
den Bedeutungsvielfalt, wenn sie als Schrift begriffen wird, die aus Markie-
rungen besteht, an denen sich vielfiltige und widerspriichliche Bedeutungs-
schichten anlagern kénnen.?

zugénglich wird. Darauf bauen Moglichkeiten der Beobachtung zweiter Ordnung auf, die
von den Beschréankungen der sozialen Kontrolle unter Anwesenden freigestellt sind und
Kritik in einem Umfang ermdglichen, der die Sozialstruktur und die Semantik der Gesell-
schaft tiefgreifenden Transformationen aussetzt.«

24 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 338.

25 | Vgl. Kimmerle, Heinz: Philosophien der Differenz, Wiirzburg 2000, 142: Derrida
radikalisiert in seiner »Grammatologie« die Interpretation des Zeichenbegriffs, »[...] die
davon ausgeht, dass es kein festes oder bleibendes Signifikat fir einen Signifikanten
geben kann, indem ervon einem unaufhérlichen »Gleiten« der Signifikate spricht.«

26 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 334-335: »Bevor ich die unvermeidlichen Kerneigen-
schaften einer jeden Schrift prazisiere [...], mochte ich zeigen, daf die Merkmale, die
sich im klassischen und eng gefafiten Begriff von Schrift erkennen lassen, verallgemei-
nert werden konnen. Sie wiirden nicht nur fiir alle Ordnungen von »Zeichen«und fiir alle
Sprachen im allgemeinen gelten, sondern sogar liber die semio-linguistische Kommuni-
kation hinaus, fiir das ganze Feld dessen, was die Philosophie Erfahrung nennen wiirde,
ja sogar Erfahrung des Seins: die sogenannte »Prédsenz.« Vgl.: Lagemann, Jorg u. Gloy,
Klaus: auf der Spur, 66: »Es deutet sich hier bereits die Richtung an, in der Derrida ver-
suchen wird, die Verweisungspotenz des Zeichens gegen die Annahme eines (wie und
wo auch immer) présenten Sinns auszuspielen und zu einem paradoxen Begriff einer
urspriinglichen Sekundaritat weiterzuentwickeln.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

Ein grundlegendes Charakteristikum dieser Markierungen ist dabei ihre
»Verriumlichung«: Eine Markierung tritt als Zeichen hervor?, indem sie sich
von ihrer Umwelt unterscheidbar macht: Ein Schriftzeichen erstreckt sich auf
einen charakteristischen Ausschnitt vor einem andersfarbigen Hintergrund,
eine Lautfolge ist empirisch durch die Ausbreitung eigentiimlicher Schallwel-
len gekennzeichnet. Als solche machen sie sich unterscheidbar von anderen
Zeichen. Sie konnen in anderen Kontexten wiederholt und mit wechselnder
Bedeutung belegt werden.?® Hierdurch wird die Bedingung der Erkennbarkeit
des Zeichens gewihrleistet.

Weil sich das Zeichen durch seine Verrdumlichungseigenschaft abhebt und
identifizierbar macht, kann es auch in wechselnden Kontexten iiberstehen.
Das Zeichen erhilt die »Kraft eines Bruches« mit seinem urspriinglichen Ent-
stehungskontext sowie eines Bruches mit allen weiteren Bedeutungsnuancen,
die wihrend dem Verlauf seiner Verwendung in es eingeschrieben wurden.?

Somit ergibt sich fiir eine solche Markierung ein weiteres Kennzeichen,
nimlich die Eigenschaft des Uberdauerns. Eine Markierung kann unbegrenzt

27 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 336: »Diese Kraft des Bruches hat ihren Grund in der
Verrdumlichung, die das schriftliche Zeichen konstituiert: in der Verrdumlichung, die es
von den anderen Elementen der internen kontextuellen Kette trennt (die stets offene
Moglichkeit, es herauszulosen und aufzupfropfen), aber auch von allen Formen eines
gegenwartigen [...], subjektiven oder objektiven Referenten trennt. Diese Verraumli-
chung ist nicht die einfache Negativitat einer Liicke, sondern das Auftauchen des Zei-
chens (marque).«

28 | Vgl.: Bernet, Rudolf: On Derrida’s »introduction«to Husserl’s origin of geometry, in:
Silverman, Hugh J. (Hg.): Continental Philosophy Il. Derrida and Deconstruction, New
York, London 1989, 152: Die Verrdumlichung hebt den materialen, leiblichen Aspekt
einer bezeichnenden Markierung hervor: »If, that is to say, the »spiritual corporeality«
and the »material body« of the signifier are indeed inseparably entwined with one an-
other, then we can no longer maintain the spiritual independence of the signified either.
Sense is notthe ground of the possibility of language since as»trace«or»>primal writings,
it remains stamped by the materiality and facticity of the structure of the sign.«

29 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 335: »Es gehdrt zum Zeichen schlechterdings lesbar zu
sein, selbst wenn der Augenblick seiner Produktion unwiederbringlich verloren ist und
selbst wenn ich nicht weif3, was sein angeblicher Autor-Schreiber in dem Augenblick, da
eresschrieb, das heifit seiner wesentlichen Fiihrungslosigkeit tiberlief, bewuft und mit
Absicht hat sagen wollen. [...] aufgrund seiner wesentlichen Iterierbarkeit kann man ein
schriftliches Syntagma aus der Verkettung, in der es gegeben oder eingefafit ist, immer
herauslésen, ohne dal ihm dabei alle Moglichkeiten des Funktionierens, wenn nicht
eben alle Mdglichkeiten von »Kommunikation«verloren gehen.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

59


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Die vergebliche Gabe

wiederholt werden, ohne dass sie an eine feste Bedeutung gebunden bliebe.*
Sie sichert ihren Fortbestand, angesichts der unsteten Verinderlichkeit von
Produzent, Rezipient, Bedeutung und Kontext. Das Zeichen neutralisiert und
immunisiert sich so gegen das Verschwinden und gegen den eigenen Tod?!,
der mit dieser Verinderlichkeit unweigerlich einhergeht.*?

Auf diese Weise kann die Schrift ihre zentrale Aufgabe erfiillen, die Wie-
derholbarkeit*® oder Iteration einer Markierung angesichts einer immer
drohenden Bedeutungsabwesenheit. Ein Zeichen macht in seiner Verwen-
dungsgeschichte eine permanente Wandlung von Bedeutungen, verschie-
denen Sprechern und Empfingern sowie von unterschiedlichen Sprech-
kontexten durch.** Es ist paradox, dass dabei die Markierung dennoch ihre

30 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 335: »Ein schriftliches Zeichen (signe), im geldufigen
Sinne dieses Wortes, ist also ein Zeichen (marque), das bestehen bleibt, das sich nicht
in der Gegenwart seiner Einschreibung erschdpft und die Gelegenheit zu einer Iteration
bietet, auch in Abwesenheit des empirisch festlegbaren Subjekts, das es in einem ge-
gebenen Kontext hervorgebracht oder produziert hat [...].«

31 | Vgl. Derrida, Jacques: Limited Inc., 101-102: »Im ersten seiner drei Kapitel, wel-
ches besonders die Tatsache betont, dafl der»Tod« und im allgemeinen die Nicht-Pra-
senz der lebenden, aktuellen, determinierten Intention das Zeichen [...] nicht daran
hindert zu funktionieren; und dafl die Méglichkeit dieses »Todes« (und all dessen, was
mit diesem Wort angezeigt wird [...]) in die funktionelle Struktur des Zeichens [...] ein-
geschrieben ist.«

32 | Vgl. Harvey, Irene E.: Derrida and the economy of différance, Bloomington 1986,
232: »In a paradoxical way therefore death is (a) non-representable, yet is (b) the con-
dition for all representation. It is the abyss which allows for repetition, and which kills
(menaces) the repeater and the repeated in that same process.«

33 | Vgl. Wetzel, Michael: Grundwissen, 32: »Dieser Begriff der Iterabilitat [...] umfasst
zugleich das Moment der Wiederholung und das der Verdnderung. Ein Zeichen muss
wiederholbar sein, sonst wére es nur das einmalige und semantisch nicht generalisier-
bare Vorkommen einer Privatbezeichnung, durch die Wiederholung variiert das Zeichen
aber, indem es sich von einem vergangenen Kontext abldst und einem neuen anpasst.«
34 | Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida, Miinchen 1999, 57: »Doch stellt sich
die Schrift hinsichtlich der zu konstituierenden und zu bewahrenden Bedeutung als am-
bivalent heraus. Denn wenn die Schrift den Sinn von seinem Ursprungsort und seiner
Ursprungszeit [6st, wenn sie es also gestattet, iiber jedes sinnstiftende Leben hinaus-
zugehen, entsteht damit zugleich auch die Maglichkeit eines spezifischen Todes in der
Schrift, wobei dieser Begriff hier nur der radikalste Ausdruck fiir alle Phdnomene des
Vergessens, der Passivitat und der blofSen Technik ist. Denn alles, was Husserl als Krisis
der europaischen Wissenschaften analysiert, gilt als ein Indiz dafiir, dal die befreiende
und inhaltssichernde Funktion der Schriftin ein Vergessen der Urspriinge verschlungen

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

Identitit bewahren kann. Denn ihre Identitit besteht dabei gerade in der Nicht-
Identitdt ihrer changierenden Bedeutungen. Die Anwesenheit, die Einheit der
Bedeutung eines Zeichens, ist nur in ihrer Abwesenheit, ihrer Unterschieden-
heit und Differenz, in ihrer ununterbrochenen Verschiebung zu haben.* Wie
eine Markierung am Wegesrand, ein Meilenstein, die Entfernung zu einem
bestimmten Ziel anzeigt, das sich jedoch selbst immer entzogen bleibt.

Es wire jedoch verfehlt, dieses Primat der Markierung, das darin besteht,
dessen verginglichen Sinn wie ein Grabmal zu tiberleben, zu einem ginz-
lichen Verlust von Bedeutung hochzustilisieren. Die Monumentalitit eines
Zeichens, die in seiner Wiederholbarkeit besteht, fithrt dazu, dass sich an einer
Markierung Bedeutungsschichten zeitweise anlagern und iiberlagern kénnen,
die sich aber nicht gegenseitig auskreuzen oder herauskiirzen, sondern sich
mitunter in einer volligen Gegensitzlichkeit aneinander reihen. Auf diese Wei-
se lisst sich sowohl die Verwendungsgeschichte, als auch die komplexe Vernet-
zung der Begriffe untereinander nachvollziehen.

1.3 DIE SUPPLEMENTARITAT DER SCHRIFT

Wie diese Iterierbarkeit weiterwirkt, zeigt Derrida in seiner Ubersteigung®
von John Austins Sprechakttheorie. Dabei geht es nicht nur um eine blofRe
Kritik an der Konzeption Austins, sondern vor allem darum, die eigene Vor-

ist, mithin also ein Indiz dafiir, daf® die Verschiebung, Verdnderung und Umgestaltung
urspriinglichen Sinns immer schon stattgefunden hat.«

35 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 339: »Jedes linguistische oder nicht-linguistische, ge-
sprochene oder geschriebene [...] Zeichen kann als kleine oder grofle Einheit zitiert,
in Anfiihrungszeichen gesetzt werden; dadurch kann es mit jedem gegebenen Kontext
brechen, unendlich viele neue Kontexte auf eine absolut nicht saturierbare Weise er-
zeugen. Dies setzt nicht voraus, dass das Zeichen (marque) auBerhalb von Kontext gilt,
sondern im Gegenteil, daf es nur Kontexte ohne absolutes Verankerungszentrum gibt.
Diese Zitathaftigkeit, diese Verdopplung oder Doppelheit, diese Iterierbarkeit des Zei-
chens [...] ist kein Zufall und keine Anomalie, sondern das (Normale/Anormale), ohne
welche ein Zeichen [...] sogar nicht mehr auf sogenannt normale« Weise funktionieren
kdnnte. Was wdre ein Zeichen [...], das man nicht zitieren konnte? Und dessen Ursprung
nicht unterwegs verloren gehen kdnnte?«

36 | Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida. Andere(s) in Schriften, Gaben an Ande-
re, in: Henningfeld, Jochem u. Jansohn, Heinz (Hg.): Philosophien der Gegenwart. Eine
Einfihrung, Darmstadt 2005, 217: »Das Vorgehen des Philosophen ist somit indirekt.
Derrida entwickelt seine Uberlegungen in zum Teil minutidser Auseinandersetzung mit
anderen Texten, deren Struktur er durch eine neue Art des Lesens kenntlich macht und
deren zum Teil imponierende oder auch einschiichternde Architektur er befragt. In sei-

- am 14.02.2028, 15:58:11.

61


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Die vergebliche Gabe

stellung der Supplementaritit zu verdeutlichen. Die Wiederholbarkeit von Zei-
chen ist fiir die Erzeugung ihrer Bedeutungsvielfalt verantwortlich. Wie sich
aber diese zahlreichen Bedeutungsschattierungen zueinander verhalten und
auseinander entwickeln, das kann am Begriff der Supplementierung veran-
schaulicht werden. Derrida benutzt die Austinschen Theorie, untersucht ihre
innere Stichhaltigkeit, wiederholt ihre Grundpositionen, indem er sie fiir seine
eigene Schriftinterpretation verwendet, indem er der Sprechakttheorie seine
eigene Sichtweise aufpfropft. Damit kann er performativ ausfithren, zu wel-
chen Ergebnissen eine solche Logik des Supplements fihig ist.

1.3.1 Austins Sprechakttheorie

Performative Sprechakte nach Austin bestehen darin, »dass mit einer Au-
Rerung etwas getan und nicht blof etwas gesagt sein solle«”. Ja noch mehr,
dass durch das Aussprechen einer Auflerung etwas getan wird, dass durch das
Aussprechen das Ausgesprochene zugleich erfiillt wird. Derrida fasst die sich
aus dieser Sprachauffassung ergebenden Kennzeichen zusammen:

Zunichst beinhaltet die Theorie der Performanz, dass die Kommunikati-
on nicht primir aus konstativen Auflerungen besteht — aus pridikativen Aus-
sagesitzen, die eine Wahrheitsbehauptung® vertreten —, sondern aus perlo-
kutioniren und aus illokutioniren Sprechakten.® Die Illokution tritt dann als
Aspekt der Sprache hervor, sobald man »die AuRerung zu etwas verwenden«
will, so zum Beispiel jemanden warnt, eine Entscheidung verkiindet, prote-
stiert, verspricht oder tauft. Perlokutionire Sprechakte dagegen sollen »etwas
bewirken (einen beruhigen, iiberzeugen usw.)«.** Das Verstindnis von Sprache
reduziert sich nicht mehr auf die bloffe Beinhaltung eines Informationswertes,

nen Werken sind immer die Spuren Anderer zugegen, von denen Zeugnis abgelegt wird
und die gelesen werden miissen, um Derrida lesen zu kénnen.«

37 | Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte. Elfte Vorlesung, in: Wirth, Uwe (Hg.):
Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.
2002, 72.

38 | Tugendhat, Ernst u. Wolf, Ursula: Propadeutik, 23-24: »Es gibt eine Art Satze - Ari-
stoteles nennt sie apophantische Satze, im Deutschen kann man sie als Aussageséatze
oder assertorische Satze bezeichnen —, deren Funktion des Kundtuns speziell in einem
Aufzeigen (man kdnnte auch erlautern: im Sagen, dafl etwas der Fall ist) besteht, und
fiir diese Satze gibt es das Kriterium, da man bei ihnen immer sinnvoll fragen kann, ob
sie wahr oder falsch sind.«

39 | Vgl. Austin, John L.: Elfte Vorlesung, in: Wirth, Uwe (Hg.): Performanz, 81.

40 | Keller, Albert: Sprachphilosophie, Miinchen 2000, 145-146.

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

sondern versucht einer Vielfalt von Sprechsituationen gerecht zu werden, in
denen die Mitteilung einer Art von Handlungsverursachung gleicht.

Die Intension, der Bedeutungsinhalt, eines Aussagesatzes wird damit
durch den Begrift der Kausalitit ersetzt, der Absicht eines Sprechers auf
einen Horer einzuwirken. Das bedeutet zugespitzt, dass Performanz, ganz im
Gegensatz zur assertorischen Rede, die Bestimmung oder innere Struktur hat,
eine Situation zu erzeugen oder zu wandeln, und nicht auf etwas auflerhalb
seiner selbst, wie eine Bedeutung, Bezug nehmen muss.

Daraus ergibt sich, dass sich die performative Redeweise an keinem Wahr-
heitswert messen lisst, wie es nur dem konstativ-pridikativen Aussagesatz zu
eigen ist. Vielmehr beinhaltet sie »[...] den Wert der Kraft, des Kraftunterschie-
des [...]«*, wie nachdriicklich eine Mitteilung produziert und angenommen
wurde.

Insgesamt wendet Austin den Aspekt der Sprache, der sich um die Sprech-
situation dreht, die Mitteilung, gegen eine bisherige Sprachinterpretation, die
sich in der logischen Analyse des Bedeutungsinhaltes erschopfte. Damit be-
reichert er die Analyse von Aussagesitzen um ein bislang vergessenes Gebiet,
er erginzt den auf assertorische Rede begrenzten Bereich der Logik durch illo-
kutionire und perlokutionire Sprechweisen. Er stiickelt dem bisherigen eine
neuartige Erweiterung an. Das kénnte man vorlidufig schon die Logik des Sup-
plements nennen.

1.3.2 Widerspriiche bei der Autoapplikation der Performanz

Anhand eines grundsitzlichen Einwands dreht Derrida dieses System der Er-
weiterung des Konstantiven um das Performative gegen Austin selbst. Aus-
tin sieht sich dazu genétigt in seiner Konzeption des Perfomativen, konstative
Sprechakte eigentlich als unwahrscheinliche Sonderfille menschlicher Kom-
munikation zu verdringen. An wesentlicher Stelle jedoch scheint er sie wieder
zu bendtigen und unter dem Stichwort der »Kraft einer Auerung«*® und des

41 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 340: »Die Austinschen Begriffe von illocution und per-
locution bezeichnen nicht die Beférderung oder die Ubermittlung eines Bedeutungsin-
halts, sondern gewissermafien die Mitteilung (communication) einer urspriinglichen (in
einer allgemeinen Theorie des Handelns zu definierenden) Bewegung, eine Operation
und das Hervorrufen einer Wirkung. Mitteilen (communiquer) hiefle [...] durch den An-
stof eines Zeichens (marque) eine Kraft mitzuteilen (communiquer).«

42 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 341.

43 | Vgl. Austin, John L.: Performative AuRerungen, in: Schulte, Joachim (Hg.): John L.
Austin. Gesammelte philosophische Aufséatze, Stuttgart 1986, 325-326: »Lockern wir
dann unsere Vorstellungen von Wahrheit und Falschheit, werden wir sehen, da Aussa-
gen, wenn man sie mit Bezug auf die Tatsachen beurteilt, schlieflich doch nicht sonder-

- am 14.02.2028, 15:58:11.

63


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Die vergebliche Gabe

»Kontextes«** heimlich wiedereinzufithren. Die Einsicht, dass performative
Sprechakte zwar weder wahr noch falsch sein, aber sehr wohl gelingen oder
scheitern kénnen, nétigt ihn zu diesem Schritt.* Um Bedingungen gelingen-
der und misslingender Kommunikation angeben zu kénnen, beruft er sich auf
den Begriff des Kontextes. Ein Sprechakt wird damit durch Entsprechung mit
Umstinden der Sprechsituation erklirt. Auf diese Weise erfolgt der erneute
Riickgriff auf eine klassische Bedeutungskonzeption konstativer Art.*® Dieser

lich verschieden sind von Ratschldgen, Warnungen, Urteilen usw. Wir erkennen dann,
dafd das Aussagen ebensosehr der Vollzug eines Aktes ist wie das Befehlen oder das
Warnen. Andererseits erkennen wir auch, dafl Befehlen oder Warnen [...] ebenfalls die
Frage aufwerfen, wie sie sich auf Tatsdchliches beziehen, und daf diese Fragestellung
vielleicht nicht sehr verschieden ist von der entsprechenden Frage iber die Beziehung
zwischen Aussage und Tatsache. [...] Ein Ergebnis dieses Vorgehens [der wissenschaft-
lichen Erforschung der Frageverschiebung, Anm. d. Verf.] ist, dafl es aufler der friher
sehr griindlich untersuchten Frage der Bedeutung bestimmter Auerungen eine weitere
und davon verschiedene Fragestellung gibt, die sich auf die sogenannte Kraft der Au-
Rerung bezieht.«

44 | Zur Verbindung von illokutiondrer Kraft und Kontext: Vgl. Derrida, Jacques: RP,
341. Vgl. auch Iser, Wolfgang: Das Modell der Sprechakte, in: Wirth, Uwe (Hg.): Per-
formanz, 133: »Wie es um die illocutionary force im Sprechakt bestellt ist, vermag der
Empfanger in der Regel nur dem situativen Kontext der AuRerung entnehmen. Denn erst
dieser garantiert das Gewartigen der vom Sprecher gemeinten Intention, wobei immer
vorausgesetztist, da dem Sprecher sowie dem Empfénger das Modell kommunikativen
Handelns (Konventionen und Prozeduren) vorgéngig gemeinsam ist und daf} ein beharr-
liches Abweichen davon bzw. dessen unangemessene Anwendung davon mit Sanktio-
nen belegt wird.«

45 | Austin, John L.: ZurTheorie der Sprechakte. Zweite Vorlesung, in: Wirth, Uwe (Hg.):
Performanz, 64: »AufRer daR man die Worter der performativen AuRerung aussprechen
muf, miissen in der Regel eine ganze Menge anderer Dinge in Ordnung sein und richtig
ablaufen, damit man sagen kann, wir hatten unsere Handlung gliicklich zustande ge-
bracht. Wir hoffen, daf wir diese Dinge entdecken kdnnen, indem wir Félle untersuchen
und klassifizieren, in denen etwas schieflduft und die Handlung — Heiraten, Wetten,
Taufen, Vermachen oder was es gerade ist — deshalb mindestens zu einem gewissen
Grade ein MiRerfolg ist. Wir kdnnen die AuBerung dann nicht falsch nennen; sie ist im
allgemeinen verungliickt. Die Lehre davon, was bei solchen AuRerungen schiefgehen
kann, nennen wir die Lehre von den Ungliicksfallen [infelicities].« Vgl. Falkenberg, Ga-
briel: Searle on sincerity, in: Burkhard, Armin (Hg.): Speech Acts, Meaning and Inten-
tions. Critical Approaches to the philosophy of John R. Searle, Berlin, New York 1990,
131-132

46 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 341: »Um dies zu zeigen, mufl ich als bekannt und
selbstversténdlich erachten, dad die Analysen Austins stédndig einen Wert von Kontext

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

Grundwiderspruch entsteht, weil Austin trotz des Verzichts auf Wahrheit eine
feste Bedeutungsintention von Sprechakten garantieren will. Deshalb muss er
zwei alltagssprachliche Phinomene an den Rand dringen, die mit der sprung-
haften Widerborstigkeit und der unbeherrschbaren Eigenstindigkeit von Spra-
che zu tun haben.

Zum einen grenzt er das Fehlschlagen von Kommunikation als unerheb-
lich aus. Austin unterteilt die Unfille von Sprechakten in einerseits Versager,
bei denen die performativ geduflerte Handlung nicht zustande kommt, sei
es dass die Handlung wie bei Fehlberufungen nicht in Frage kommt, oder
dass die Handlung verdorben wird wie bei Fehlausfithrungen.” Andererseits
entsteht das Misslingen von Kommunikation durch Missbriuche, bei denen
die Handlung zwar zustande kommt, aber unehrlich ausgefiihrt ist.*® Diese
mehrfache Gefahr des Misslingens® aber ist insgesamt als folgenlos fiir die
Konzeption der Performanz ausgemacht, deren Gelingen von kontextuellen
Kriterien der Konventionalitit des Verfahrens, der Berufenheit der beteilig-
ten Personen, der Korrektheit und Vollstindigkeit des Verfahrens, der Auf-
richtigkeit und Ernsthaftigkeit der beteiligten Personen sowie deren verfah-

in Anspruch nehmen [...]; und das lange Verzeichnis von MiBerfolgen (infelicities) ver-
schiedener Art, die das Ereignis des performative beeinflussen kdnnen, fithrt immer
zuriick auf ein Element dessen, was Austin den totalen Kontext [...] nennt. Eines dieser
wesentlichen Elemente — und nicht eines unter anderen — bleibt in klassischer Weise
das BewufBtsein, die bewufite Anwesenheit der Intention des sprechenden Subjekts in
der Totalitat seines Sprechaktes. Dadurch wird der die performative Kommunikation
wieder zur Kommunikation eines intentionalen Sinns [...].«

47 | Vgl. Austin, John L.: Zweite Vorlesung, in: Wirth, Uwe (Hg.): Performanz, 65-67.

48 | Ebd. 65-66: »In den beiden I-Fallen dagegen kommt sie zustande, wenn auch ihr
Vollzug unter solchen Umstdnden — etwa wenn wir unehrlich sind — einen Mibrauch
des Verfahrens darstellt. Sage ich zum Beispiel:»Ich verspreche<, aber ohne die Absicht,
das Versprechen zu halten, dann habe ich versprochen, aber -. [...]. In den I-Féllen nen-
nen wir unsere verungliickte Handlung [...] eher»unehrlich¢, oder wir sagen: »Es war ihm
nicht ernst damit.«,,

49 | Lycan, William G.: Philosophy of Language. A Contemporary Introduction, New York
u.a. 2008, 150: »Austin was greatly concerned to emphasize the multifariousness of
infelicity. An utterance can go wrong in any one of any number of quite different ways. It
can be an ill-advised move in a game, as when one utters (6) because one has miscal-
culated the odds. Or it may be insincere. Or one may lack the standing or authority to
perform an act of the kind intended. Or it may be very rude. Or it may be made too softly
and go unheard. Or it may be made, tactlessly, in front of the wrong people. Or it may be
verbose and pompous and blather on and on. Or it may presuppose something false, as
if | were to apologize for doing something that my hearer had wanted done, or that was
notin any way a bad thing to have done, or that | did not even do at all.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

65


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Die vergebliche Gabe

rensgemiflem Verhalten abhingt. Diese notwendigen Bedingungen fiir eine
gelingende Kommunikationshandlung weisen eine fatale Ahnlichkeit mit
wahrheitstheoretischen Legitimationsschemata auf.*

Zum anderen muss Austin nicht-ernste Sprechakte von seiner Theorie des
Performativen ausschlieRen.! Durch solche SpiRe oder Kunstaktionen sieht
er die Regelhaftigkeit des Kontextes, wie auch die Aufrichtigkeit der beteiligten
Personen, untergraben und die Funktion der Bedeutungsgebung bei perfor-
mativen Sprechakten ausgehéhlt.? Doch gerade solche Wiederholungen von
AuRerungen, selbst wenn sie in einem offensichtlichen Rahmen zitiert wer-
den, bilden die Struktur unserer Sprachlichkeit.”® Das Unernsthafte l4sst sich

50 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 342: »Das Verfahren Austins ist ziemlich bemerkenswert
und typisch fiir jene philosophische Tradition, mit der er so wenig verbunden sein moch-
te. Es besteht im Anerkennen, daf® die Mdglichkeit des Negativen (hier, der infelicities)
eine sicherlich strukturelle Moglichkeit ist, da® MiRlingen eine wesentliche Gefahr der
untersuchten Operationen ist; dann wird mit einer fast unmittelbar gleichzeitigen Ge-
ste, im Namen einer Art idealer Regulierung, diese Gefahr als eine zuféllige, dufierliche
Gefahr ausgeschlossen, die uns nichts liber das untersuchte Sprachph&nomen lehrt.
Diesist um so merkwiirdiger, genaugenommen unhaltbarer, als Austin den Fetisch«der
Opposition value/fact mit Ironie verwirft.«

51 | Vgl. Austin, John L.: Zweite Vorlesung, in: Wirth, Uwe (Hg.): Performanz, 70: »Ich
meine zum Beispiel folgendes: In einer ganz besonderen Weise sind performative Aufe-
rungen unernst oder nichtig, wenn ein Schauspieler sie auf der Biihne tut oder wenn sie
in einem Gedicht vorkommen oder wenn jemand sie zu sich selber sagt. Jede AuRerung
kann diesen Szenenwechsel in gleicher Weise erleben. Unter solchen Umsténden wir die
Sprache auf ganz bestimmte, dabei verstadndliche und durchschaubare Weise unernst
gebraucht, und zwar wird der gewdhnliche Gebrauch parasitar ausgenutzt. Das gehort
zur Lehre von der Auszehrung [etiolation] der Sprache. All das schlieBen wir aus unserer
Betrachtung aus.«

52 | Vgl. Szafraniec, Asja: Beckett, Derrida, and the event of Literature, Stanford 2007,
79: »Austin excluded the »non-serious« uses of language on the grounds that they either
openly violate any context or are simply indifferent to it. By contrast, Derrida stipulates
that the possibility of the »non-serious« precedes the serious or that the two are equipri-
mordial (and thus in any case, the »non-serious« is not derivative with respect to the
serious). As a result, context no longer appears to us as the sole universal criterion for
a communicative action’s being successful.«

53 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 345: »Denn ist nicht schlieflich, was Austin als Anoma-
lie, Ausnahme, »unernste, das Zitieren (auf der Blihne, in einem Gedicht oder in einem
Monolog), ausschliefit, die bestimmte Modifikation einer allgemeinen Zitathaftigkeit —
einer allgemeinen Iterierbarkeit vielmehr —, ohne die es sogar kein »gegliicktes« perfor-
mative gdbe? So dafd als paradoxe, aber unvermeidliche Konsequenz — ein gegliicktes
performative notgedrungen ein unreines« performative ist [...]. Ich werde die Dinge nun

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

nicht ohne weiteres von einem so genannten normalen Gebrauch der Sprache
abspalten. Vor allem, wenn man sich wie Austin weigert, konstative Wahrheits-
bedingungen anzuerkennen, die eine inhaltliche Abtrennung von ernsthaften
und unernsthaften Sprechakten erméglichen wiirde. Im Begriff des Kontextes
versucht Austin notgedrungen, sowohl Kriterien fiir eine inhaltliche Selektion
von Unernsthaftigkeit gewinnen zu konnen, als auch traditionell wahrheits-
basierte Garanten einer konstativen Redeweise zu vermeiden. Dies bringt ihn
in die Nihe der philosophischen Richtungen, die er zu iiberwinden glaubt.>*

Eine weitere Folge des urspriinglichen Widerspruchs, der heimlichen Wieder-
einfithrung einer vorher negierten Bedeutung, zwingt Austin dazu, dasjeni-
ge hochzuhalten, was er die Quelle der Auerung nennt. Die Metapher der
Quelle™ legt nahe, den Sprecher in einer miindlichen Sprache als Ursprung
einer reinen, klaren und unverfilschten Bedeutung anzunehmen. Uber diese
Sonderstellung des Produzenten kann wieder eine Anwesenheit, eine verbind-
liche Intension konstruiert werden.>® Die Theorie der Performanz, der selbst-
erfiillenden Redehandlung, legt nahe, jeder AuRerung ein stillschweigendes
»Ich sage, dass...« vorauszusetzen. Diese Anwesenheit eines Autoren ist in der
direkten Kommunikation im Gegentiber des Gesprichspartners offensichtlich

von der Seite der positiven Moglichkeit und nicht nur von der des Millingens angehen:
waére eine performative Auferung méglich, wenn kein Zitat als Double die reine Einma-
ligkeit des Ereignisses spaltete, von sich selbst trennte?«

54 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 347: »Damit sich ein Kontext in dem von Austin geforder-
ten Sinne erschopfend bestimmen 1aft, ist es zumindest notwendig, dafl die bewufite
Intention sich selbst und den anderen vollkommen gegenwartig und wirklich transpa-
rent sei, da sie ein bestimmender Mittelpunkt des Kontextes ist. Der Begriff oder die
Forderung des »Kontextes« scheint also an derselben theoretischen und selbstsiichti-
gen UngewiBheit zu leiden wie der Begriff des »Gewdhnlichen¢, an denselben metaphysi-
schen Urspriingen: dem ethischen und teleologischen Diskurs des BewuRtseins.«

55 | Zu Beginn dieser Untersuchung hat sich diese Metapher von Wasser und Wahr-
heit aufgedrangt. Vgl. Derrida, Jacques: Qual Quelle. Die Quellen Valérys, in: ders.: RP,
291-325

56 | So kann in der Weiterentwicklung der Sprechakttheorie die Intention des Autors
herangezogen werden, um fiktionale Sprechakte zu identifizieren. Vgl. Searle, John:
Expression and Meaning, Studies in the Theory of Speech Acts, New York u.a. 1979,
65-66: »[...] the identifying criterion for whether or not a text is a work of fiction must of
necessity lie in the illocutionary intentions of the author. There is no textual property,
syntactical or semantic, that will identify a text as a work of fiction. What makes it work
of fiction is, so to speak, the illocutionary stance that the author takes toward it, and
that stance is a matter of the complex illocutionary intentions that the author has when
he writes or otherwise composes it.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

67


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Die vergebliche Gabe

und wird bei schriftlichen AuRerungen durch die Unterschrift des Autoren
substituiert.”” Ebenso das »Hiermit« in offiziellen Dokumenten bezieht sich
deutlich auf die Quelle einer Auerung und legen dem Autor des Gesagten
eine Autoritit iiber die Bedeutung — tiber das »was er doch gemeint hat« —
zugrunde. Diesen Namensziigen und Formeln liegt die dhnliche Funktion
zugrunde, dass sie als Stellvertretermerkmale die Anwesenheit eines Autors
wihrend seiner tatsichlichen Abwesenheit anzeigen. Diese Formeln bezeugen
dartiber hinaus die Exklusivitit, die Einmaligkeit und die Urspriinglichkeit der
Unterzeichnung, die absolute (Rechts-)Giiltigkeit fiir sich in Anspruch nimmt.
Eine Unterschrift bedeutet: »Allein ich habe das hergestellt und verfiige, dass
es in meinem Namen gelten solll«

Die Frage ist jedoch, ob sich dieser Anspruch von Originalitit und exklu-
siver Reprisentation durchhalten lisst:® »Die Auswirkungen des Unter-
zeichnens sind die gewShnlichste Sache der Welt. Aber die Bedingung der
Moglichkeit dieser Auswirkungen ist gleichzeitig, noch einmal, die Bedin-
gung ihrer Unmoglichkeit, der Unmoglichkeit ihrer strengen Reinheit. Um zu
funktionieren, das heifdt, um lesbar zu sein, muf eine Unterzeichnung eine
wiederholbare, iterierbare, nachahmbare Form haben; sie muf sich von der
gegenwirtigen und einmaligen Intention ihrer Produktion 16sen kénnen.«*

Derrida hat mit dieser Kritik® an der Austinschen Sprechakttheorie
performativ gezeigt, wie sich das Spiel der Sprache in der Form von ergin-
zungsbediirftigen und erginzenden Annahmen weiterentwickelt. Dieses
Prozessieren von Supplementen an der Sprechakttheorie macht einerseits
deutlich, dass Austin wiedereinfiihrt, wovon er eigentlich wegkommen will,
nimlich Kommunikation nicht mehr synonym zu verwenden als dem Befér-
derungsmittel von Sinn, das einen reibungs- und riickhaltlosen Austausch
von Bewusstseinen garantieren konnte. Andererseits erklirt sich daraus die

57 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 348.

58 | Vgl. Zima, Peter: What is Theory? Cultural Theory as Discourse and Dialogue, New
York, London 2007, 196: »Unlike Austin and Searle, who continue to adhere to the idea
of an autonomous subject responsible for a particular and univocal intentionality in
speech, Derrida tries to deconstruct individual subjectivity along with its speech acts
and the underlying intentionality.«

59 | Derrida, Jacques: RP, 349.

60 | Kritik bedeutet hier nicht das Aufzeigen einer fehlerhaften Konzeption im Namen
einer groBeren Wahrheit, sondern die widerspriichliche Gleichzeitigkeit vom achtens-
werten Bemihen Austins um eine alltagsndhere Sprachauffassung im Begriff der Per-
formanz und den axiomatischen Unzuldnglichkeiten, die sich bei einer retorsiven An-
wendung der performativen Theorie ergeben. Dies geschieht unter den Stichpunkten
des totalen Kontexts und der Quelle (bzw. der Signatur), durch die vorher abgelehnte
Bedeutungsgaranten fiir einen konstativen Wahrheitsbegriff restauriert werden.

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

Wirkungsweise des Supplements: Austin erkennt an der bestehenden Auffas-
sung, die Sprache nur als Triger von wahrhaften Bedeutungen in ein enges
logisches Korsett steckt, einen erheblichen Mangel und behebt diesen durch
die Aufpfropfung seiner Theorie der Performanz. Damit ist jedoch kein ferti-
ges, perfektes System entstanden, sondern nur wieder ein wesentlicher Man-
gel reproduziert worden, der durch Zusitze und Anbauten geschlossen werden
muss —was Derrida durch seine Anmerkungen in der Art eines pidagogischen
Schauspiels® wiederholt. Und genau durch seine Wiederholung vorfiihrt, dass
die Randbereiche des Eigentlichen nicht als zu vernachlissigendes Beiwerk bei-
seite zu schieben sind, sondern auf das eigentlich selbstgentigsame Zentrum
konstituierend einwirken:®* Derrida unterzeichnet seinen Essay mehrmals,
um darauf hinzuweisen, dass jegliche sprachliche AuRerung der Iterierbarkeit
unterliegt, und dass damit eine unkontrollierbare Bedeutungsmultiplikation®®
einsetzt, die immer weiter von einem wahrhaftigen Ursprung, der Intention

61 | Vgl. Derrida, Jacques: Limited Inc., 175: »Andererseits verwende ich dabei zahlrei-
che Aussagen oder diskursive Gesten und Schriftformen, deren Struktur meine Demon-
stration in gewisser Weise auf praktische Art stiitzt, das heifit, indem ich Beispiele von
speech acts gebe, die durch sie selbst die begrifflichen Oppositionen unpraktizierbar
und theoretisch ungeniigend machen, denen die Theorie der speech acts im allgemei-
nen vertraut, vor allem in der Gestalt, die ihr Searle gibt (ernst/unernst, wortlich/meta-
phorisch oder ironisch, normale Formen/parasitare Formen, use/mention, intentional/
nicht intentional und so weiter). Diese doppelte Schrift schien mir mit den Satzen zu-
sammenzuhéngen, die ich gleichzeitig auf theoretischer Ebene vor Augen fiihren und in
der Praxis von speech acts exemplifizieren wollte.«

62 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 114: Das Supplementistalso »[...] ein unwe-
sentlicher Zusatz, der zu etwas hinzugefiigt wird, was schon in sich vollstédndig ist; aber
das Supplement wird hinzugefiigt, um zu vervollstdndigen, umin dem, was eigentlich als
in sich vollsténdig galt, einen Mangel zu kompensieren.«

63 | Durch die Wiederholung eines Zeichens erfolgt nicht nur ein Bedeutungszerfall,
sondern auch immer eine damit verbundene Bedeutungsrekonstruktion. Vgl. Derrida,
Jacques: Limited Inc., 84-85: »Aber die Notizen kdnnen nur insofern geschrieben oder
gelesen werden, als mein Nachbar auf meinen anwesenden Beistand verzichten kann,
um das zu lesen, was ich ohne seinen anwesenden Beistand schreiben konnte, sowie
insofern als diese beiden moglichen Abwesenheiten selbst in dem Augenblick, in dem
ich schreibe und in dem er liest, die Moglichkeit der Botschaft entwerfe. Infolgedessen
hinterlassen diese beiden Abwesenheiten — die eben die Notiz ersetzen soll und die
sie daher impliziert — sogleich [...] ihre Markierung [marque] im Zeichen [marque]. Sie
versehen [remarquent] das Zeichen [marque] im vorhinein mit einer neuerlichen Markie-
rung. Diese neuerliche Markierung [remarque] ist eigenartigerweise Teil des Zeichens
[marque]. Und diese neuerliche Markierung [remarque] ist nicht von der Struktur der
Iterabilitat trennbar [...].«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

69


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Die vergebliche Gabe

eines Autors oder der Quelle der Bedeutung wegfiihrt.** Selbst bei dieser vor-
bildlichen Instanz der Bedeutungsgebung, der Unterschrift als Zeichen der
Autorschaft, werden die Konturen durch die iterierenden Bedeutungsiiberla-
gerung einer Schriftlichkeit verwischt.

Dieser performative Hinweis von Derrida funktioniert nur, wenn die Gil-
tigkeit performativer Auerungen akzeptiert wird. Das Projekt Austins wird
derart bewundernd bestitigt, indem es imitiert wird®. Gleichzeitig erfolgt
eine Delimitation, die auf die selbstwiderspriichliche Begrenzung der Theo-
rie Austins hinweist und sie iiberbietet: Mag das Faksimile der handschrift-
lichen Unterzeichnung Derridas noch die Sehnsucht nach einer Quelle der
Bedeutung bei Austin persiflieren, die gedruckte Unterschrift gleich darunter
noch davon handeln, dass die Eigengesetzlichkeit der Schrift jegliche Bedeu-
tung disseminativ verstreut und weiterranken lisst, die neuerliche Nennung
der blofen Initialen (»].D.«) zeugt vom unaufhaltsamen Verfall klassischer
Wahrheitskonzeptionen.® Die Iterabilitit, die schriftgemife Moglichkeit ihrer
Wiederholung, erzwingt einen bestindigen Prozess des Sinnverfalls”” und der
Sinnrekonstruktion.®®

64 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 350: »2. der semantische Horizont, der gewdhnlich den
Begriff von Kommunikation beherrscht, wird durch die Intervention der Schrift, das
heiflt einer Dissemination, die sich nicht auf eine Polysemie reduziert, Uiberschritten
oderdurchbrochen. Die Schrift liest sich, sie gibt, »in letzter Instanz., keinen Anlaf zu ei-
nem hermeneutischen Dechiffrieren, zur Entzifferung eines Sinns oder einer Wahrheit.«
65 | Diese Faszination fiir die Theorie der Performativitat von Texten, die eine Wirkung
zeitigen und eine Handlung anstofen, setzt sich in weiteren Aufsatzen von Derrida fort:
Derrida, Jacques: Unabhéngigkeitserklarungen, in: Wirth, Uwe (Hg.): Performanz, 121-
128; Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritét, Frankfurt
a.M. 1991: 28, 55; Derrida, Jacques: Eine gewisse unmdogliche Moglichkeit, vom Er-
eignis zu sprechen, Berlin 2003, 19, 24-29; Derrida, Jacques: unbedingte Universitat,
13, 22.

66 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 351.

67 | Vgl. Zima, Peter V.: Interpretation und Dekonstruktion: Iterativitdt und Iterabilitat,
in: Schwarz, Alexander (Hg.): Der unzitierbare Text: Ein Gespréach, Bern u.a. 1997, 12:
»Mit anderen Worten, die Iterabilitat als Wiederholung oder Rekurrenz eines Zeichens
hat den Zerfall der semantischen Identitdt dieses Zeichens zur Folge: zundchst aus
pragmatischen Griinden (wegen der Verschiedenheit der Kommunikationszusammen-
hange), dann aus semantischen Griinden (wegen des Bedeutungswandels, der inner-
halb des diskursiven Kontextes stattfindet [...]).«

68 | Vgl. Derrida, Jacques: Limited Inc., 65 + 69: Die Mdglichkeit einer Fehlinterpre-
tation oder einer Bedeutungsabberation ist durch die Wiederholbarkeit den AuRerun-
gen konstitutiv. Zudem wird in der Wiederholung das scheinbar blof reproduzierte neu
erschaffen.

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

1.3.3 Das Supplement

Dieser Begriff des sich weiterentwickelnden Textsupplements scheint sich eng
an die Theorie der Inokulation bei Friedrich Nietzsche in »Menschliches, All-
zumenschliches« anzulehnen, in der er von »Veredelung durch Entartung«®
spricht. Fortschritt ist nur moglich, weil eine rigide Hierarchie durch aus der
Art geschlagene Bestandteile geschwicht und erschiittert wird. »Gerade an
dieser wunden und schwach gewordenen Stelle wird dem gesamten Wesen
etwas Neues gleichsam inokuliert [...]«’%. Eine Schwachstelle wird auf diese
Weise zum Initial, eingefahrene Sichtweisen und Denksysteme zu tiberpriifen
und diese dynamisch im bestindigen Wandel von Ergidnzungsbedarf und Sup-
plement weiterzuentwickeln.

Eine solche Kette von sich permanent revoltierenden Aufpfropfungen be-
nennt Derrida als Spur oder »trace«. Die verschiedenen Schichten, die sich
iibereinander lagern beim Fortgang der Supplementierung, ergeben ein fort-
laufendes Netz von Verweisungen, die sich in ihrer Unterschiedlichkeit auch
gegenseitig widersprechen und negieren kénnen. Diese Anfliigung einer un-
terschiedlichen, entartenden Theorie verhindern jeglichen Prisenz- oder Sub-
stanzgedanken.” Derjenige ist lingst vergangen, der die Spur angefertigt ha-
ben kénnte — etwa ein Schopfergott —, wir kénnen nicht einmal mehr sagen,
dass sie gefertigt wurde.”? Das einzige, was besteht, ist eine Spur von in sich

69 | Vgl. Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches | und Il. Kritische
Studienausgabe, Miinchen 2002, 187 (§ 224) Nietzsche spricht hier zwar von gesell-
schaftlich-kulturellen Phdnomenen. Wieso aber sollte man nicht diese Wirkungsweise
auch auf sprachliche Vorgange (oder menschliche Erkenntnis liberhaupt) ausdehnen
kénnen?

70 | Ebd. 187 (§ 224).

71 | Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Derrida, 150: »Ein jedes Supplement bezeichnet den Ver-
lust eines Ursprungs, der nie stattgefunden hat und dessen Stelle deshalb von dem be-
setzt wird, das aus dem Ursprung doch erst folgen soll. Die Abwesenheit einer Prdsenz
ist die Anwesenheit des Supplements, das die Prédsenz zugleich auf Abstand hélt und
prasent zu machen verspricht.«

72 | Damit unterscheidet sich dieser Entwurf der Spur von dem bei Paul Ricoeur. Der
schliefit (wie in der Jagdkunde) von einer Spur auf dasjenige Wesen, das sie hinter-
lassen hat. Vgl. Ricoeur, Paul: Das R&tsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen —
Verzeihen, Gottingen 2004, 31-32: »Was ist aber eine Spur anderes als das moderne
Aquivalent des Abdrucks gemaR den Griechen? [Ricoeur spielt hier auf Platons Sophi-
stes an, Anm. d. Verf.] Die Metapher hat sich vom Abdruck des Siegels im Wachs zum
Vorbeilaufen eines Tieres im Feld verschoben. Aber der Hintergrund der Metapher ist
der gleiche: Die hinterlassene Spur ist ebenfalls ein Abdruck, welchen es zu entziffern
gilt. [...] So wiederholt sich das Ratsel des Abdrucks in dem der Spur; man braucht ein

- am 14.02.2028, 15:58:11.

71


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Die vergebliche Gabe

selbst unterschiedenen Verweisungen ohne Anfang und ohne Ende, von der
keine autoritative Bedeutung mehr ausgehen kann. Bei der Spur handelt es
sich um eine unabgeschlossene Folge von unendlichen, aufeinander verwei-
senden Elementen.”* Die Begrifflichkeit des Supplements, das man als Auf-
pfropfung’ iibersetzen kann, legt die Interpretation nahe, das Supplement
selbst und den zeitlichen Fortgang der Supplementierung in der Form einer
sich entziehenden Spur als Analyse des Verlaufs, der Wachstumsphase eines
Begriffskonglomerates in seinen verschiedensten Verwendungen anzusehen,
wihrend der Begriff der Dissemination eher die Verstreuung, die Aussaat von
solchen Bedeutungsranken erldutert.”> Die Sprache gleicht damit einer wu-

vorgangiges theoretisches Wissen iiber die Eigenschaften desjenigen, der eine Spur
hinterlassen hat, und ein praktisches Wissen hinsichtlich der Kunst des Entzifferns der
Spur, die dann als Zeichenwirkung des Vorbeilaufens desjenigen, der die Spur hinterlas-
sen hat, fungiert.«

73 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 436-437: »Wenn sich die Totalisierung alsdann als sinn-
los herausstellt, so nicht, weil sich die Unendlichkeit eines Feldes nicht mit einem Blick
oder einem endlichen Diskurs erfassen |aBt, sondern weil die Beschaffenheit dieses
Feldes — eine Sprache, und zwar eine endliche Sprache — die Totalisierung ausschliefit:
dieses Feld ist in der Tat das eines Spiels, das heifit unendlicher Substitutionen in der
Abgeschlossenheit (cloture) eines begrenzten Ganzen. Dieses Feld erlaubt die unendli-
chen Substitutionen nur deswegen, weil es endlich ist, das heifit, weil ihm im Gegensatz
zum unausschdpfbaren, allzu grofen Feld der klassischen Hypothese etwas fehlt: ein
Zentrum, das das Spiel der Substitutionen aufhélt und begriindet. Wollte man sich des
Wortes bedienen, dessen argerliche Bedeutung im Franzésischen immer wieder ausge-
|6scht wird, kdnnte man sagen, dafd diese Bewegung des Spiels, die durch den Mangel,
die Abwesenheit eines Zentrums oder eines Ursprungs maglich wird, die Bewegung der
Supplementaritat (supplémentarité) ist. Man kann das Zentrum nicht bestimmen, weil
das Zeichen, welches das Zentrum ersetzt, es supplementiert, in seiner Abwesenheit
seinen Platz hélt, — weil dieses Zeichen sich als Supplement noch hinzufligt.« Vgl. Schri-
jver, Georges de: The political Ethics of Jean-Francois Lyotard and Jacques Derrida, Leu-
ven u.a. 2010, 268-269.

74 | Vor allem die N&he zur Terminologie Nietzsches (»Inokulation«) begiinstigt die
metaphorische Ausbeutung der botanischen Fachsprache. Die kiinstliche Aufpfrop-
fung eines artfremden, entarteten Reises auf eine gewohnliche Unterlage fiihrt erst zur
Veredelung.

75 | Vgl.: Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 160: Es zeigt sich, »dafl dissémination die
Verstreuung von Sperma, Samenkdrnern und von sémes (semantische Merkmale) be-
deutet«. Vgl. auch: Zima, Peter V.: Dekonstruktion, 52: Die Tatsache, da abweichende,
différante, einander ausschlieBende Bedeutungen unter einer Markierung zusammen-
fallen, nennt Derrida Dissemination. Dies hat zur Folge, da eine volle »Sinnprésenz
nicht zu verwirklichen ist, weil jedes Zeichenunabléssig auf andere, vorausgegangene

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

chernden Hecke von Bedeutungen, deren Verzweigungen willkiirlich und
unkontrollierbar austreiben. Dieses nicht mehr nachvollziehbare Spriefen der
Bedeutungsebenen fiihrt zu einer hermetischen Eigenstindigkeit der Sprache,
die sich beispielhaft in der Schrift dufert.”® Die Wucherungen, diese Bedeu-
tungsvervielfiltigungen, sind jedoch alles andere als beliebige Aneinanderrei-
hungen, sondern erhéhen durch ihre Supplementierung den Anschluss von
weiterer sinnhafter Kommunikation, ohne zu einem Stillstand in einer in sich
ruhenden Wahrheit zu kommen.”” Solche Spuren geben die Richtung fiir wei-
tere Diskurse an.

1.3.4 Der supplementire Charakter der Schrift

Diejenigen Merkmale, die der iterierbaren Schrift zugrunde liegen, wie die
beliebige Wiederverwendbarkeit der Zeichen und der Supplementaritit der
Schrift lassen sich verallgemeinern. Diese beiden Eigenschaften gelten fiir
alle Zustinde des Seins, die erst in ihrer Beobachtung und Beschreibung
zu Tage treten.”® Entgegen einem der Hauptdogmen in der philosophischen
Uberlieferung, dass Wahrheit nur im reinen Denken, in der Selbstaffektation
des Geistes geschehen oder immerhin noch im unverfilschten Medium der
unmittelbaren miindlichen Unterhaltung gefunden werden kann,” verteidigt
Derrida die Schrift: Mit der Ausweitung des Schriftbegriffes auf den ganzen
erfahrbaren und interpretierbaren Lebensraum unserer Realitit wird durch die
Schrift also eine Art von »steinerner Autonomie«®® der Markierungen gegen-
iiber ihren im Fluf begriffenen Bedeutungen erreicht. Der Logozentrismus in

oder nachfolgende Zeichen verweist und dadurch den Zerfall der eigenen Identitét und
der Sinnpréasenz bewirkt.«

76 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 350: »Die Schrift liest sich [Nicht wir lesen die Schrift!
Anm. d. Verf.], sie gibt, »in letzter Instanz,, keinen Anlass zu einem hermeneutischen
Dechiffrieren, zur Entzifferung eines Sinns oder einer Wahrheit [...].«

77 | Vgl. Geisenhansliicke, Achim: Einfiihrung in die Literaturtheorie. Von der Herme-
neutik zur Medienwissenschaft, Darmstadt 2003, 98.

78 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 335: »Sie wiirden nicht nur fiir alle Ordnungen von »Zei-
chencund fiir alle Sprachen im allgemeinen gelten, sondern sogar, liber die semio-
linguistische Kommunikation hinaus, fir das ganze Feld dessen, was die Philosophie
Erfahrung nennen wiirde, ja sogar Erfahrung des Seins: die sogenannte »Prasenze.«

79 | Vgl. Flynn, Bernard: Derrida and Foucault: Madness and Writing, in: Silverman,
Hugh J. (Hg.): Derrida and Deconstruction, 211: »Derrida has shown us throughout the
course of his writings that the desire to occult the essential iterability of writing, there-
by rendering it indissolubly linked to the event of self-presence, is the constitutive, if
impossible, desire of metaphysics.«

80 | Vgl. Habermas, Jiirgen: Diskurs der Moderne, 196.

- am 14.02.2028, 15:58:11.

73


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Die vergebliche Gabe

der Philosophie, der oft mit einem Phonozentrismus einhergeht,® wird durch
die Schriftlichkeit unterwandert.?? Schriftzeichen, die so aufgefasst werden,
strdauben sich gegen jeden Versuch der Errichtung einer metaphysischen,
unumstofilich-autoritativen Weltsicht, die den Anspruch auf Wahrhaftigkeit
erhebt. Bei diesem Textbegriff bietet sich die Moglichkeit, die Welt dynamisch
als ein stetiges Verschieben von Supplementen, Unterschieden und Differen-
zen zu analysieren.®® Die Textualitit wird zum Uberbleibsel einer in chaoti-
schem Werden verlorenen Welt, die niemals in einem gesicherten Sein anwe-
send sein kann. Was bleibt, ist eine Erkenntnis der Wirklichkeit als Schrift, die
wie ein steinernes, unverwittertes Grabmal von seinen verginglichen und ver-
gangenen Sprechern, Rezipienten und Bedeutungen zeugt.®* Der Tod der Be-
deutung wohnt im Grabmal des Zeichens.®> Dieser Wegfall fester Bedeutungs-

81 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 102: »Diese Verurteilung der Schrift ist
deshalb so bedeutsam, weil der »Phonozentrismus¢, der die Schrift als bloRe Repréa-
sentation der Rede ansieht und damit eine unmittelbare Beziehung von Rede und Sinn
herstellt, unausweichlich mit dem »Logozentrismus« der Metaphysik verbunden ist, der
Ausrichtung der Philosophie auf eine Ordnung des Sinns - Denken, Wahrheit, Vernunft,
Logik, das Wort -, die als in sich selbst existierend, als Basis aufgefait wird.« Vgl. Derri-
da, Jacques: La Dissémination, Paris 1972, 77-215.

82 | Vgl. Habermas, Jiirgen: Diskurs der Moderne, 212: Vielmehr »[...] ist das gespro-
chene Wort von Haus aus auf das Supplement des geschriebenen Wortes angelegt, so
dafd sich das Wesen der Sprache, ndmlich die konventionelle Festlegung und Institutio-
nalisierung«von Bedeutungen im Zeichensubstrat anhand der konstitutiven Eigenschaf-
ten der Schrift erkldren 1&ft.«

83 | Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Andere(s) in Schriften, in: Henningfeld, Jochem u. Jan-
sohn, Heinz (Hg.): Philosophien, 229: »Diese bekannte Feststellung Derridas [dass es
kein TextauBeres gibt, Anm. d. Verf.] dehnt nicht einen traditionellen Textbegriff ins Ab-
surde aus — sie bringt noch einmal auf andere Weise zur Sprache, dass jenseits eines
Zusammenhangs differentieller Relationen kein souverdner Ursprung liegt, sondern
weitere Zusammenhdnge differentieller Relationen. [...] Ohne konstitutive Iterationen,
die verdndern, indem sie wiederholen, die wiederholen, indem sie verandern, gibt es fiir
Derrida keine Wirklichkeit, wodurch im Gegenzug auch folgt, dass es diese als kontin-
gente Eroffnung in den Spielen der Differenzen durchaus gibt.«

84 | Vgl. Derrida, Jacques: Leben ist Uberleben, Wien 2005, 40: »Jedesmal, wenn ich
etwas von mir gebe, wenn eine solche Spur von mir (aus)geht, auf nicht-wiederanzueig-
nende Weise »(her)vorgehts, (er)lebe ich meinen Tod in der Schrift. Die dufSerste Prii-
fung: Man enteignet sich, ohne zu wissen, wem die Sache, die man hinterlafit, eigentlich
anvertraut wird.« Vgl. Baldwin, Thomas: Death and Meaning — Some Questions for Derri-
da. in: Glendinning, Simon: Arguing with Derrida, Oxford 2001, 90.

85 | Vgl. Bennington, Geoffrey u. Derrida, Jacques: Derrida, 64: Der Grabmalcharakter
der Schrift »[...] setzt das Geschriebene der allgemeinen Alteritat seiner Bestimmung

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

triger bedeutet auch den Verlust eines festen normativen Zentrums, von dem
aus eine unumstoRliche Beurteilung moglich wire. Der unabgeschlossene
Diskurs und die Schrift, die nie zu Ende geschrieben werden kann, bilden den
Fortsatz und die Chiffre fiir einen metaphysischen Weltbegriff, der aufgrund
seiner Briichigkeit nicht mehr allein stehen kann.®® Die Uberfrachtung des
Schriftbegriffes mit der ganzen unserer Erfahrung zuginglichen Welt, diese
Neubelegung des Gegenstandsbereiches der Markierung »Schrift« sprengt die
klassische Bivalenz des metaphysischen Denkens.®” An die alte Konvention, die
den Gebrauch von Schrift festlegte und damit eine Opposition von Rede und
Schrift (von direkt zuginglicher Verstandeswelt und vermittelndem Umweg
tiber den Text) nahelegt, wird erinnert und sie zugleich durch die neuartige,
spielerische Verwendung von Schriftlichkeit erweitert.®

1.4 Die DIFFERANCE ALS GESTAFFELTE UNTERSCHEIDUNG

Eine derartige Expansion der Schrift dient Derrida dazu, dem Umstand unse-
res metaphysischen Wirklichkeitsverlustes gerecht zu werden.®* Unsere Welt,
das sind unsere Beschreibungen. Beschreibungen, die sich nie ausschépfen

aus, untersagt ihm aber zugleich jede gesicherte oder vollstdndige Auskunft bei einer
solchen Bestimmung. [...] Ein Text beruhigt sich niemals in der Einheit seines zuletzt
(wieder)gefundenen Sinns.« Vgl. Friedrich, Peter: Schrift und Grab. Literalitat und Limi-
nalitat in der epitaphischen Texttradition, in: Geisenhansliicke, Achim u. Mein, Georg
(Hg.): Grenzraume der Schrift, Bielefeld 2008, 167-188.

86 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 424: »Es ist dies auch der Augenblick, da infolge der
Abwesenheit eines Zentrums oder Ursprungs alles zum Diskurs wird - vorausgesetzt,
man kann sich {iber dieses Wort verstandigen -, das heifit zum System, in dem das
zentrale, origindre oder transzendentale Signifikat niemals absolut, aufierhalb eines
Systems von Differenzen, prasent ist. Die Abwesenheit eines transzendentalen Signifi-
kats erweitert das Feld und das Spiel des Bezeichnens ins Unendliche.«

87 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 350.

88 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 156: »Indem er von der traditionellen Cha-
rakterisierung der Schrift ausgeht und argumentiert, daf® auch die Rede eine Form der
Schrift sei, schafft Derrida im Grunde einen neuen Begriff der Schrift, eine verallge-
meinerte Schrift, die auch die Rede einschliefit, behalt aber den alten Namen als levier
d’intervention bei -als Interventionshebel, der es erlaubt, in den hierarchischen Gegen-
satz (Schrift/Rede), den er transformieren will, einzugreifen«.

89 | Kathrin Busch scheint dieser textuellen Wirklichkeitssupplementierung bei Derri-
da nicht gerecht zu werden, wenn sie Derrida vor der Interpretation eines angeblichen
»Konstruktivismus«in Schutz zu nehmen versucht. Vgl. Busch, Kathrin: Wie gesprochen
werden? Zur Passion der Rede bei Derrida, in: Alloa, Emmanuel u. Lagaay, Alice (Hg.):

- am 14.02.2028, 15:58:11.

75


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Die vergebliche Gabe

kénnen, die immer durch Supplemente tiberworfen und erneuert werden.
Sie verweisen tiber sich selbst hinaus und offenbaren damit den wesentlichen
Mangel, das Wesentliche ihres Gegenstandes nicht vollstindig erfasst, ihren
Inhalt nicht restlos ausgeschopft zu haben. Diese Struktur aufeinander bezo-
gener Verweisungen besteht systematisch in einer unterscheidungsgebunde-
nen Abhingigkeit.”

Die Beschaffenheit solcher Unterscheidungen lisst jedoch keine einfache
Identifikation dieser Struktur zu. Der Umstand, dass jede identifizierende
Aussage jeweils einen grundlegenden Supplementierungsbedarf duflert, ver-
unmoglicht die Identifikation dieses Vorganges durch eine Definition nach
klassisch metaphysischem Muster. »Différance« soll demnach der Name fiir
eine Ordnungsstruktur von verschachtelten Differenzen sein, die sich selbst
einer Einordnung aufgrund ihrer mehrfachen Unterschiedenheit entzieht.”
Eine paradoxe Systematik von ineinander verwobenen Unterscheidungen, die
sich in gegenseitiger Abgrenzung bedingen, aber dadurch gleichzeitig aus-
fasern und sich einer Identifizierung oder einer Bedeutungsfeststellung ver-
weigern. Die »Différance« beschreibt eine Dynamik der Vernetzung von sich
immer erneuernden Bedeutungsschattierungen und kann deshalb nicht auf
einen Begriff gebracht werden und in ihm zur Ruhe kommen.”

Nicht(s) sagen. Strategien der Sprachabwendung im 20. Jahrhundert, Bielefeld 2008,
101-102

90 | Vgl. Derrida, Jacques: Die différance, in: ders.: RP, 40: »Jeder Begriff ist seinem
Gesetz nach in eine Kette oder in ein System eingeschrieben, worin er durch das syste-
matische Spiel von Differenzen auf den anderen, auf die anderen Begriffe verweist. Ein
solches Spiel, die différance, ist nicht einfach ein Begriff, sondern die Méglichkeit der
Begrifflichkeit, des Begriffsprozesses und -systems iiberhaupt.«

91 | Vgl. Zeillinger, Peter: Jacques Derrida Bibliographie, Wien 2005, 6: »Der différan-
ce-Vortrag vom Januar 1968 [in dem von der»différance« angeblich zum ersten Mal die
Rede war, Anm. d. Verf.] stellt also nicht die selbstgewisse Etablierung eines neuen
Begriffs dar, sondern versteht sich als nachtrégliche Deutung einer ebenfalls erst nach-
traglich erkannten Gemeinsamkeit von Analysen, die, nach Derrida, eben auf die unhin-
tergehbare Wahrnehmung einer nicht begrifflich fassbaren »Vorgéangigkeit« hinausliefe
und so — als Konsequenz! — eine Annaherung notwendig mache, die iber das begrifflich
Fassbare hinausginge: die Rede von einem in seinem ganz spezifischen Kontext zu ver-
stehenden Neologismus, den Derrida mit einigen Hinweisen auf seine mogliche Etymo-
logie als »différance« (mit a) zu bezeichnen versucht. Zahlreiche Missverstandnisse, die
mit diesem (Nicht-)Begriff verbunden wurden, lassen sich so durch eine konsequente
Lektiire auch der performativen Aspekte von Derridas Texten auflésen.«

92 | Vgl. Lagemann, Jorg u. Gloy, Klaus: auf der Spur, 137: »Wie gesehen, stellt die
Differentialitat der sprachlichen Zeichen- und Systemkonstitution fiir Derrida die ent-
scheidende theoretische Ressource des Zeichenbegriffs gegen seine metaphysische

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

1.4.1 Metaphorik des »A« im Neologismus Différance

Schon im orthographischen Erscheinungsbild der Wortneuschopfung »Diffé-
rance« kann man die Wirkungsweise und die Kraftentfaltung ablesen, die sich
aus der fundamentalen Entriickung aller Sachverhalte in Supplemente ergibt.
Der Verstofl gegen die Regeln der Rechtschreibung®, anstelle eines »e« im
franzésischen Wort fiir Unterscheidung »différence« ein »a« zu setzen, erregt
unmittelbar Missfallen und Aufmerksambkeit.”* Damit wird die Metaphorik des
Buchstabens »A« ins Zentrum des Interesses gertickt.

Im hebriischen Alphabet hat das »Aleph« eine herausragende Verwen-
dung, die zu einer Erlduterung der Différance herangezogen werden kann. So-
wohl das »Aleph«,” als auch die Verschiebung von »e« zu »a« in »différancex,
sind zwar am Schriftbild erkennbar, jedoch in der Aussprache vollig unschein-

Prdsenzabhéngigkeit in Form des (transzendentalen) Signifikats dar. Die differenti-
elle Natur des Systems fiihrt in seiner Sicht zu einer prinzipiell endlosen Verweisung,
wodurch jedes Element nicht auf ein (transzendentales) Signifikat verweist, dessen
Wesen darin besteht, der Verweisungsprozef anzuhalten, sondern auf einen weiteren
Signifikanten.«

93 | Diese Polemik gegen die Ubereinkunft einer richtigen Schreibweise, dieses mini-
male Aufbegehren, zeigt, was schon in der Einleitung unter dem Stichwort der Ironie
als Kennzeichen fiir die »Postmoderne« angesprochen wurde: Die »stumme Ironie« der
unmerklichen Buchstabenvertauschung, bei der unhdrbar so getan wird, als ob der
Wortgebrauch gewohnten Sprachkonventionen (eingeschlossen einer gewohnten Be-
deutungsfiille von Begriffen) folgt, bei der aber buchstdblich gegen die Orthografie
verstofen wird, fiihrt dazu, dass zusétzliche Bedeutungsebenen eingezogen werden.
Von einer ironischen Sprechweise kann nicht einfach eine Bedeutung herausgehoben
werden. Mehrere widersinnige, ernsthafte und unernsthafte Bedeutungsmaoglichkeiten
konkurrieren bei der lronie um die Deutungshoheit. Den Reiz der Ironie, ihren Witz macht
es aus, dass keine dieser Moglichkeiten die Oberhand gewinnt, dass die gleichrangigen
Deutungsmadglichkeiten kontrastierend und unentschieden nebeneinander stehen. Iro-
nisch geschieht eine Anreicherung der sprachlichen Wirklichkeit. Vgl. Derrida, Jacques:
RP, 31. Vgl. unter dem Schlagwort der »Leichtfertigkeit« eine Schwachung des schein-
bar»natlrlichen Bandes« zwischen Lautbild und nur einer ausgezeichneten Bedeutung:
Derrida, Jacques: G, 63.

94 | Diese unangenehme Wirkung einer solchen Abweichung vom konventionellen
Sprachgebrauch tritt ebenfalls in der deutschen Ubersetzung hervor. Vgl. Kimmerle,
Heinz: Jacques Derrida zur Einfiihrung, Hamburg 2000, 77: Fir différance — » [...] Dif-
ferdnz. In der deutschen Ubersetzung wird dabei ein wichtiger Punkt nachgeahmt, ndm-
lich daf die Verdnderung in der Schreibung beim Sprechen nicht zu héren ist.«

95 | Vgl. Kimmerle, Heinz: Jacques Derrida, 78: Da das Aleph »[...] selber gar kein
Buchstabe im eigentlichen Sinne ist, sondern nur als laryngaler (im Kehlkopf erzeugter)

- am 14.02.2028, 15:58:11.

77


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Die vergebliche Gabe

bar. Mit dieser unerhorten Verschiebung der Vokale wird auf eine bedeutende
Rolle der Schrift gegeniiber der gesprochenen Sprache hingewiesen. Dadurch
treten Bezugspunkte zur jiidischen Kabbalistik im Hintergrund auf.® Sie iu-
Rern sich darin, dass »[...] in der Unbestimmtheit dieses gebrechlichen und
vieldeutigen Zeichens [»Aleph«, Anm. d. Verf.] die ganze Fiille der Verheiffung
[...]«*” — im Falle der Thoraexegese — im Hinblick auf Derrida aber die ganze
paradoxale Wucht und Aussagekraft der Différance konzentriert ist.

Aus dem Erscheinungsbild der rémischen Majuskel »A« wird dariiber hin-
aus eine Ahnlichkeit mit der Dreiecksform dgyptischer Pyramiden in der Sei-
tenansicht herausgelesen. Wie die steingewordenen Grabstitten der Pharao-
nen bleibt das »A« der Différance das sichtbare und stumme Zeichen fiir die
Abwesenheit einer Bedeutungsautoritit.”® Der Tod macht jede Autoritit ver-
ginglich, die politische der Pharaonen und die sprachliche einer Bedeutungs-
instanz. Lediglich die Schrift, ihre Verrdumlichungseigenschaft, iiberdauert
unverwittert die Fiulnis und Verrottung ihres Inhalts.”

Das »A« als Versalbuchstabe'® markiert den Beginn der Abhandlung
iiber die Différance, deren supplementierte Schichtung eine urspriingliche
Bedeutung als vergessenes Geheimnis tibersandet. Die Metapher des Buch-
stabens »A« bildet das Initial, das ornamentale »Alpha« einer Schrift, die als
Epitaph der Bedeutung von ihrem Ende, schon immer von ihrem »Omega«
geprigt ist./

Stimmeinsatz am Anfang eines Wortes oder einer Silbe [...]« bemerkbar wird. Vgl. auch
Kimmerle, Heinz: Philosophien der Differenz, 37.

96 | Vgl. Habermas, Jiirgen: Diskurs der Moderne, 215-216; zur Kabbalistik im Werk
Derridas allgemein: Wheeler, Samuel C.: Deconstruction as analytic Philosophy, Stan-
ford 2000, 137-146.

97 | Habermas, Jiirgen: Diskurs der Moderne, 216.

98 | Mehr zur Unterwanderung der metaphysischen Bestimmung von Sein als Prdsenz
in: Derrida, Jacques: RP, 93-132 (»Der Schacht und die Pyramide. Einfiihrung in die He-
gelsche Semiologie«). Vgl. Sloterdijk, Peter: Derrida ein Agypter. Uber das Problem der
judischen Pyramide, Frankfurt a.M. 2006, 54-65.

99 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 32: »Das a in der différance ist also nicht vernehmbar, es
bleibt stumm, verschwiegen und diskret, wie ein Grabmal: oikesis. Kennzeichnen wir da-
mitim voraus jenen Ort, Familiensitz und Grabstatte des Eigenen, an dem die Okonomie
des Todes in der différance sich produziert. Kann man die Inschrift entziffern, verweist
dieser Stein fast auf den Tod des Dynasten.«

100 | Hier lassen sich Anspielungen auf eine griechisch-lateinische Schrifttradition
erahnen. Kulturelle Einfliisse aus dem gesamten Mittelmeerraum (nach den jlidischen
und agyptischen Elementen) treten zutage.

101 | Wirwerden sehen, inwieweit der Grabmalcharakter der Schrift und die Erzeugung
von Bedeutungen voneinander abhdngen: Auf diese bedeutungstheoretische Geb&hr-

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

1.4.2 Doppelcharakter des Unterscheidens bei der Différance

Die Schwierigkeiten bei der Bestimmung der Différance macht ihre Funk-
tionsweise erst deutlich. Die Différance, die das Vergehen und Verwischen von
supplementiren textuellen Zusitzen verwalten soll, gerit selbst in Gefahr, im
Fortgang der Erginzungen und erginzungsbediirftigen Bezeichnungen un-
terzugehen. Jeder Versuch einer inhaltlichen Definition wiirde einen solchen
Hilfsbegriff fiir Abwesenheit mit dem schleichenden Tod der Bedeutung — von
alethologischer Prisenz im allgemeinen — infizieren. Weil sie sich jeglicher
Anwesenheit verweigert, davor zurtickzuckt, »[...] sich zuriickhilt und nie ex-
poniert, iibersteigt sie genau in diesem Punkt und geregelterweise die Ebene
der Wahrheit[...]. In jeder Exposition wire sie dazu exponiert als Verschwinden
zu verschwinden. Sie liefe Gefahr zu erscheinen: zu verschwinden.«'* Die Dif-
térance ist nicht und wirkt dennoch zugleich im Verborgenem. Wenn ihr auch
jede Prisenz abgesprochen werden muss'®, so ist es trotzdem méglich iiber
sie zu sprechen, in der Weise eines nichtontologischen, nichttranszendenten

fahigkeit aufgrund ihrer Todesverfallenheit (oder Unfruchtbarkeit) wird bei der Chora
dezidiert eingegangen. Hier sei vorldufig ein Beispiel angegeben, das eine solche De-
finition von ihrem Ende her vorfiihrt. Vgl. Derrida, Jacques: Von der Gastfreundschaft,
Wien 2001, 67: »Fiir gewdhnlich definiert man den Fremden, den fremden/auslandi-
schen Biirger, den, der der Familie oder der Nation fremd ist, ausgehend von seiner
Geburt: [...] der Fremde ist fremd durch seine Geburt, er ist gebiirtiger Fremder. Hier
hingegen handelt es sich um die Erfahrung des Todes und der Trauer, hier wird, sagen wir
es ruhig, zundchst der Ort der Bestattung bestimmend. Die Frage des Fremden betrifft
das, was beim Tod geschieht, dann, wenn der Umherwandernde in fremder Erde ruht.«
Auch Peter Sloterdijk bezieht sich auf diesen Punkt der Mortalitat, indem er bemerkt,
dass angesichts der Prozessuralitat der Sprachereignisse die Herkunft zugunsten des
Ausblicks auf das gelobte Land und die Heimkehr (im Tod) zuriicktritt. Vgl. Sloterdijk,
Peter: Agypter, 26.

102 | Derrida, Jacques: RP, 34.

103 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 34-35: »Es war bereits zu vermerken, daf} die différan-
ce nichtist, nicht existiert, kein gegenwartig Seiendes (on) ist, was dies auch immer sei;
und wir miissen ebenfalls alles vermerken, was sie nicht ist, das heiflt alles; und daf sie
folglich weder Existenz noch Wesen hat. Sie gehort in keine Kategorie des Seienden,
sei es anwesend oder abwesend. [...] Nicht nur &8t sich die différance auf keine on-
thologische odertheologische — ontho-theologische — Wiederaneignung zuriickfiihren,
sondern, indem sie selbst den Raum erdffnet, in dem die Ontho-Theologie — die Philo-
sophie — ihr System und ihre Geschichte produziert, umfafit sie diese, schreibt sie ein
und Ubersteigt sie unwiederbringlich.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

79


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Die vergebliche Gabe

Spiels'®. Weil Wahrheit nur assertorischen Sitzen zukommt, wird hier mit
einer paradoxen, spielerischen Unlogik von Differenzen eine klassische zwei-
wertige Logik nach traditionellem metaphysischen Muster unterlaufen. Der
Satz der Nichtnegierbarkeit ist hier mithin auRer Kraft gesetzt. Uber die Dif-
férance wird also nichts ausgesagt werden konnen, weil sie autologisch nicht
in einer Bedeutungsfiille Halt findet, ohne dass sich gleichzeitig das Gegenteil
dieser Aussage bestitigen wird.

Diesem Begriffsfeld nihert sich Derrida iiber eine Untersuchung der Ety-
mologie von Différence an. Im Anschluss an das lateinische »differre« lassen
sich zwei Sinnebenen identifizieren:'%

Zum einem zeigt eine Differenz immer eine nicht-identische Wiederho-
lung, ein Intervall, eine Distanz, eine bereits bestehende Trennung an. Die
verschiedenen Einschreibungen von einzigartigen Kontexten und Ver-
wendungszusammenhingen in die Bedeutungsebene einer zeichenhaf-
ten Markierung stehen sich unverséhnlich getrennt gegeniiber. Dieser Ge-
sichtspunkt der Verriumlichung macht deutlich, dass sich ein semiotischer
Bruch gebildet hat, dass ein Abgrund aufgerissen bleibt. Dieser Aspekt der
Différance bezeugt hierbei einen negativen Zusammenhang, der in einer Ab-
stoRung und gegenseitigen AusschlieRung besteht.'*¢

Deshalb kann zum anderen »differre« eine Abweichung, ein Wegfiihren,
eine Ableitung oder eine Verschiebung anzeigen. Dieser Aspekt wird Tempo-
risation oder Verzeitlichung genannt.'”” Allein dass jedes Zeichen durch seine

104 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 436-442. Vgl. Lagemann, Jorg u. Gloy, Klaus: auf der
Spur, 38: Diese metaphysischen Begriffe werden nur als Werkzeuge zu einer spieleri-
schen Textbastelei genutzt, wodurch diese in ihrer Eingeschrénktheit kenntlich gemacht
werden. Diese Bastelei kennzeichnet Derrida mit »strategisch« (nicht-ontologisch) und
»kithn« (nicht-teleologisch). Vgl. Derrida, Jacques: RP, 31: »Eine Strategie schliefilich
ohne Finalitat; man koénnte dies blinde Taktik nennen, empirisches Umherirren, wenn
der Wert des Empirismus selbst nicht seinen ganzen Sinn aus der Opposition zur philo-
sophischen [wahrheitsorientierten, Anm. d. Verf.] Verantwortlichkeit bezoge.«

105 | Vgl. Schrijver, Georges de: political Ethics, 270.

106 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 36 + 42 — Spater wird sich zeigen, dass die Verraumli-
chung sich an das Charakteristikum der Linearitat bei Ferdinand de Saussure anlehnt.
107 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 36: »[...] die Tatigkeit, etwas auf spater zu verschie-
ben, sich von der Zeit und den Kréften bei einer Operation Rechenschaft abzulegen,
die Rechnung aufzumachen, die 6konomischen Kalkil, Umweg, Aufschub, Verzégerung,
Reserve, Reprdsentation impliziert, [...] Temporisation. Différer in diesem Sinne heifit
temporisieren, heifit bewuft oder unbewuft auf die zeitliche oder verzégernde Vermitt-
lung eines Umwegs rekurrieren, welcher die Ausfiihrung oder Erfiillung des »Wunsches«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

Reprisentationsfunktion'®®

was im Zeichen unmittelbar abwesend und ungegenwirtig ist, spricht fiir diese
verzeitlichende Abweichung.'”® Die Temporisation fithrt vom Ursprung eines
Zeichens weg!® und beraubt es seiner Endgiiltigkeit — und das geschieht we-
gen der Bedeutungsfunktion des »nur« reprasentierenden Zeichens, das sich
selbst in seiner Sehnsucht nach Anwesenheit und Bedeutungsfiille verzehrt."!

etwas vermittelnd zu vergegenwirtigen versucht,

Die Endung von »Différance« zeigt dabei einen ungewissen, verschmierten,
medialen Status zwischen diesen zwei Bedeutungsunterschieden bei dieser

oder»Willens« suspendiert und sie ebenfalls auf eine Art verwirklicht, die ihre Wirkung
aufhebt oder temperiert.«

108 | Vgl. Kimmerle, Heinz: Jacques Derrida, 80: »Jedes scheinbar gegenwértige Ele-
ment des Bedeutens bezieht sich auf ein anderes als es selbst.«

109 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 37-38: »Das Zeichen, so sagt man gewdhnlich, setzt
sich an die Stelle der Sache selbst, der gegenwartigen Sache, wobei»Sache«hier sowohl
fur die Bedeutung als auch fiir den Referenten gilt. Das Zeichen stellt das Gegenwértige
in seiner Abwesenheit dar. Es nimmt dessen Stelle ein. Wenn wir die Sache, sagen wir
das Gegenwartige, das gegenwartig Seiende, nicht fassen oder zeigen kdénnen, wenn
das Gegenwartige nicht anwesend ist, bezeichnen wir, gehen wir iiber den Umweg des
Zeichens. Das Zeichen ware also die aufgeschobene (différée) Gegenwart. Ob es sich
um miindliche oder schriftliche Zeichen, um Wahrungszeichen, um Wahldelegation oder
politische Repradsentation handelt, schiebt die Zirkulation der Zeichen den Moment auf
(différe), in dem wir der Sache selbst begegnen konnten, uns ihrer beméchtigen, sie ver-
brauchen oder sie verausgaben, sie beriihren, sie sehen, eine gegenwdartige Anschau-
ung von ihr haben kénnten.«

110 | Vgl. Englert, Klaus: Jacques Derrida, Paderborn 2009, 74: »Es gibt keine unver-
riickbare, statische Bedeutung, denn die Zeitlichkeit bewirkt immer auch ein Anders-
Werden der Sprachzeichen. Es ist ndmlich die Zeit, die eine Bedeutung von der ande-
ren trennt und so ihre Selbstgegenwart vereitelt. Aufschub heift in diesem Fall: Die
Idealitdt eines Zeichen-Sinns kann nur iber den Umweg der zwischen mehreren Zeichen
bestehenden zeitlichen Differenz erscheinen. Die Verzeitlichung bewirkt allerdings nicht
nur die Spaltung eines Zeichens von allen es umgebenden, sondern auch die Spaltung
seiner selbst, da es zeitlich ist.«

111 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 38: Dieses reprasentative Fehlen der Prasenz fiihrt
dazu, dass das Bezeichnen sekunddr (aus Ermangelung eines Ursprungs) und vorlaufig
(nie endgiiltig) bleibt. Was wiederum Folgen fiir die Bestimmung der Différance hat: Sie
wird autologisch nicht einfach auf einen Ursprung oder eine endgiiltige Art von Bedeu-
tungsanwesenheit Bezug nehmen kénnen. Deshalb ist es so schwer, von ihr zu sprechen:
Sie istdas Zeichen, fiir das es kein Zeichen gibt. Ihr Ursprung kann nur als weitere Meta-
pher (der Chora) fiir die semiologische Sekundaritat simuliert werden.

- am 14.02.2028, 15:58:11.

81


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Die vergebliche Gabe

Art von Unterscheidung an.'? Diese Bedeutungsunterschiede der Differenz'"?
markieren gleichzeitig Funktionsunterschiede der Différance: Verzeitlichung
und Verrdumlichung. In gegenseitiger Uberlagerung von »riumlicher« Grenz-
ziehung und »zeitlicher« Delimitation organisiert sich die Diftérance als kom-

plexe Abstufung einer derart verschachtelten Unterscheidung.'

1.4.3 Das Projekt der Grammatologie

Die Wirkungsweise der Différance, die bisher als Doppelbewegung von in-
einandergreifenden Unterscheidungen angekiindigt wurde, lisst sich in ihrer
internen Abhingigkeit genauer bei einer Interpretation des Zeichenbegriffs
von Ferdinand de Saussure betrachten.'®

Saussure verfolgt in seinen »Grundfragen der allgemeinen Sprachwissen-
schaft« das Projekt" einer Zeichendefinition, die nicht mehr auf eine magisch-
natiirlich Verbindung zwischen signifiant (das Anzeigende, Hinweisende, Be-

112 | DieserZwischenstatus der Unentschiedenheit zwischen Verrdumlichung und Ver-
zeitlichung zeigt eine Jenseitigkeit der Différance im Vergleich zu trivial-bindren Unter-
scheidungen an. Vgl. Schrijver, Georges de: political Ethics, 270. Vgl. Culler, Jonathan:
Dekonstruktion, 108: »Différance bezeichnet demnach sowohl eine »passive« Differenz,
die als Bedingung des Bedeutens schon gegeben ist, und den Akt des Unterscheidens,
der Differenzen erst erzeugt.«

113 | Noch einmal zusammengefasst bei Derrida, Jacques: RP, 47: »[...] das différer
als Unterscheidbarkeit, Unterscheidung, Abweichung, Diasthema, Verrdumlichung, und
das différer als Umweg, Aufschub, Reserve, Temporisation.«

114 | Vgl. Harvey, Irene E.: economy of différance, 238: »As we know, différance is that
movement (a) which allows for the formation of form itself, and (b) which will eventually
overturn and unravel that same production. Différance, in short, is always on the move
and does not come to a halt once something is produced.«

115 | Nachdem im Kapitel »1.2. Die Iterierabilitdt des Zeichens« schon auf Elemente
einer Zeichentheorie eingegangen wurde, werden sie hier erweitert und systematisiert.
Die Wiederholbarkeit (als Verrdumlichungseigenschaft, Kraft des Bruches und Fahig-
keit des Uberdauerns) als antimetaphysische Zeichencharakterisierung wird einer er-
neuernden Bedeutungsverschiebung zugefiihrt — die Différance in ihrer Wirkungsweise
vorgefiihrt.

116 | In den »Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft« lasst sich zuallererst
das emphatische Projekt einer Neugriindung der Sprachwissenschaft herauslesen. Eine
Wissenschaft, die sich (ein weiteres Projekt) am Paradigma der Sprache als Sprech-
vorgang organisiert. All diese Stofirichtungen werden bei Derrida wiederaufgenommen
— als nachgeahmtes Pathos bei der Neugriindung einer Wissenschaft (der Grammato-
logie), oder als Kritik an der metaphysischen Identifikation von Logozentrismus und
Phonozentrismus.

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

deutende) und signifié (das Angezeigte, das Bedeutete, das, auf das hingewiesen
wird) Bezug nimmt. Dementsprechend verandert er die Interpretation dieser
beiden Bestandteile, die traditionell als Verbindung von Benennung und Ding
angesehen wurden.'” Bei Saussure handelt es sich bei einem Zeichen um die
Verweisung eines Lautbildes® auf eine Vorstellung. Die Grundeigenschaften
eines solchen zeichenhaften Begriffs bestehen in seiner Linearitit und Belie-
bigkeit.

Wobei mit zeichenhafter Linearitit die messbare Ausdehnung eines Laut-
bildes (signifiant) gemeint ist."® Diese Ausdehnung erlangt das Lautbild durch
die Abgrenzung gegeniiber den umgebenden Lautbildern.'?® Ein Zeichen tritt
wahrnehmbar deswegen hervor, weil es sich negativ von seinen benachbarten

117 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft,
Berlin 1967, 76: Die Deutung des Zeichens als Beziehung einer Benennung auf ein Ding
fuhrt in mehrfacher Weise in Schwierigkeiten: 1.) Es wird die Existenz einer Welt von
Vorstellungen abseits der Sprache interpoliert. 2.) Die Frage nach dem lautlichen oder
psychischen Wesen der Benennung wird ausgeklammert. 3.) Die wissenschaftlich in-
teressante Frage nach der Verbindung von Name und Ding lasst sich in dieser Fassung
unzureichend problematisieren.

118 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: Sprachwissenschaft, 77: »Dieses letztere ist nicht
der tatschliche Laut, der lediglich etwas Physikalisches ist, sondern der psychische
Eindruck dieses Lautes, die Vergegenwartigung desselben aufgrund unserer Empfin-
dungswahrnehmungen [...]. Der psychische Charakter unserer Lautbilder wird ganz klar,
wenn wiruns selbst beobachten. Ohne die Lippen zu bewegen, kénnen wir mit uns selbst
sprechen oder uns im Geiste ein Gedicht vorsagen. [...] Man muf sich stets daran erin-
nern, daf’ es sich nur um das innere Bild der lautlichen Erscheinung handelt.«

119 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: Cours de linguistique générale, Paris 1967, 103:
»Par opposition aux signifiants visuels (signaux maritimes etc.) qui peuvent offrir des
complications simultanées sur plusieurs dimensions, les signifiants acoustiques ne
disposent que la ligne du temps; leurs éléments se présentent I'un aprés l'autre; ils
forment une chaine. Ce caractére apparait immédiatement dés qu’on les représente
par I'écriture et qu’on substitue la ligne spatiale des signes graphiques a la succession
dans le temps.«

120 | Vgl. Joseph, John E.: The linguistic sign, in: Sanders, Carol (Hg.): The Cambridge
Companion to Saussure, Cambridge u.a. 2004, 71: »The process of making thoughts
(along with sounds) distinct by the creation of linguistic signs is, in effect, »separating
words«. What the principle of linearity maintains is that this process is driven by the na-
ture of human sound production. If we were capable of producing and interpreting com-
plexly meaningful single bursts of sound that could express holistic clouds of indistinct
thought, there would have been no need for thought to become analytical.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

33


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Die vergebliche Gabe

Zeichen abhebt. Dadurch wird erst die Ausiibung seiner Reprisentationsfunk-
tion — der Verweisung auf eine Vorstellung — erméglicht.'*

Die andere Grundeigenschaft eines Zeichens besteht in der beliebigen
Kopplung des Lautbildes an die Vorstellung. Sie driickt sich in gleichzeitiger
Verinderlichkeit und Bestidndigkeit von Zeichen aus. Diese Kopplung kommt
einerseits auf nicht-natiirlichem Weg zustande, sie ist nicht symbolisch, das
heif’t, dass keine innere oder inhaltliche Beziehung zwischen Lautbild und
Vorstellung besteht. Trotzdem ist diese beliebige Beziehung andererseits be-
stimmten Gebrauchsregeln unterworfen, die durch die Sprachgemeinschaft
und nicht durch die Motivation eines Individuums festgelegt werden.'” Ein
Zeichen ist dadurch mit einer weitgehenden Autonomie gegeniiber seinen
Sprechern ausgestattet.'”® Trotzdem fluktuieren sprachliche Zeichen stets und
erweisen so ihre Verinderlichkeit, ohne dass diese Anderung des Sprachge-
brauchs von der Gemeinschaft der Sprecher bewusst vollzogen werden kénnte.
Diese Verinderlichkeit besteht in einer graduell, relativen Verschiebung des
Verhiltnisses zwischen dem Bezeichnenden und dem Bezeichneten. Diese
Verschiebung ist hauptsichlich deswegen moglich, weil keine starke, natiirli-
che Beziehung zwischen den beiden Komponenten eines Zeichens herrscht.'**

121 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 170-171: »D’une part, dans le
discours, les mots contractent entre eux, en vertu de leur enchainement, des rapports
fondés sur le caractére linéaire de la langue, qui exclut la possibilité de prononcer deux
éléments a la fois [...]. Ceux-ci se rangent les uns a la suite des autres sur la chaine de
la parole. Ces combinaisons qui ont pour support I’étendue peuvent &tre appelées syn-
tagmes. Le syntagme se compose donc toujours de deux ou plusieurs unités conséc-
utives [...]. Placé dans un syntagme, un terme n’acquiert sa valeur que parce qu'’il est
opposé a ce qui précéde ou ce qui suit, ou a tous les deux.«

122 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 100-101.

123 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 104-108: Diese Autonomie
bezieht sie aus einer langen Verwendungstradition der Zeichen sowie ebenfalls aus
ihrer ererbten Gebréuchlichkeit, aus einer von den Sprechern nur schwer zu themati-
sierenden Unvernunft der Aufspaltung eines Zeichens, aus einem sozialen Beharrungs-
vermdgen (weil der Zusammenhalt einer Sprachgemeinschaft auch von der sprachlich
begriindeten, gemeinsamen Sichtweise auf die Welt ausgemacht wird) und aus einer
Unlbersichtlichkeit der Vielzahl von Zeichen.

124 | Harris, Roy u. Taylor, Talbot J. (Hg.): Landmarks in linguistic thought I. The West-
ern tradition from Socrates to Saussure, London, New York 1996, 216: »The identity of
any linguistic sign, on Saussure’s account, is determined by the sum total of syntagmat-
ic and associative relations into which it enters with other linguistic signs in the same
langue. The term Saussure uses for this total set of relations is »value« (valeur); and the
term is deliberately chosen because of its economic implications. For Saussure, any
langue operates in very much the same way as an economic system.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

Dieser Widerspruch zwischen Bestindigkeit und Verinderlichkeit des Zei-
chens scheint sich bei Saussure unter dem gemeinsamen Charakteristikum
der Beliebigkeit aufzulésen. Die Beliebigkeit der Beziehung zwischen Lautbild
und Vorstellung fithrt sowohl zu ihrer Abdnderung als auch zum individuellen
Zwang ihrer Beibehaltung.'®

Die Herkunft dieses Widerspruchs ergibt sich aus ihrer Ableitung von vor-
hergehenden Grundunterscheidung beim Entwurf der Linguistik als neuar-
tige Wissenschaft: Der linguistischen Leitunterscheidung von »langue« und
»parole«,'? die die Sprache »langage« in zwei komplementire'” Bereiche auf-
teilt'® und dadurch am Sprachparadigma der Rede orientiert. Dadurch wird
in der »langue« erst ein Gegenstand der neuen Sprachwissenschaft etabliert,
deren Klassifikationen es systematisch zu erforschen gilt.'" Im Zug dieser Fo-
kussierung des Forschungsgegenstands wird damit zugleich die Schrift als ex-
terner Randbereich fiir die Linguistik ausgeklammert.”*® Was Saussure an der
Schrift bei der Bestimmung seines sprachwissenschaftlichen Projekts stort,
ist deren Reprisentationsfunktion:™¥! Dass die Schrift das Gesprochene dar-

125 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 106: »Plus haute, il nous
faisait admettre la possibilité théorique du changement; en approfondissant, nous voy-
ons qu’en fait, I'arbitraire méme du signe met la langue a 'abri de toute tentative visant
a la modifier.« (Beliebigkeit als Argument fiir Bestdndigkeit) u. ebd. 110 (als Argument
flir Veranderlichkeit).

126 | Vgl. Gordon, Terrence W.: Langue and parole, in: Sanders, Carol (Hg.): Companion
to Saussure, 76-87.

127 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 112-113. Vgl. auch Harris,
Roy: Language, Saussure and Wittgenstein. How to play games with words, London u.
New York 1988, 50: »Conventionality, on this view, relates to society’s communicational
use of the materials supplied by la langue, while arbitrariness concerns the internal re-
lations of la langue. Or, perhaps more exactly, conventionality is a question of the free-
dom of choice available to the linguistic community, whereas arbitrariness is a question
of the freedom of choice available to the language.«

128 | Vgl. Holdcroft, David: Saussure. Signs, System, and Arbitrariness, New York u.a.
1991, 20-21.

129 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 33-34: »[...] la tache du lin-
guiste est de définir ce qui fait de la langue un systéme spécial dans I'ensemble des
faits sémiologiques. [...] si pourla premiére fois nous avons pu assigner a la linguistique
une place parmiles sciences, ¢’est parce que nous I'avons rattachée a la sémiologie.«

130 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 44-54.

131 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 45: »Langue et écriture sont
deux systémes distincts; I'unique raison d’étre du second est de représenter le premier;
L'objet linguistique n’est pas défini par la combinaison du mot écrit et du mot parlé;

- am 14.02.2028, 15:58:11.

85


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Die vergebliche Gabe

stellt, iibt einen schidlichen Einfluss auf die reprisentierte Sprache aus!*?: Die
Schrift verschleiert und travestiert'® die Entwicklung der Sprache, weil sich
damit das schriftliche Abbild iiber das lautsprachliche Vorbild hinwegsetzt.
Die natiirliche Urspriinglichkeit der Sprache wird durch diese Tyrannei der
Buchstaben verkehrt.!** Diese zentralen Unterscheidungen, die zur inhaltli-
chen Charakterisierung der beliebigen Zeichenzusammensetzung sowie der
linearen Etablierung des Zeichens dienen,'® fithren bei Saussure zu inneren
Widerspriichen. Diese Widerspriiche kulminieren im Begriff der verdring-
ten Schrift; eine Schrift, die fiir Saussure, obwohl sie sowohl reprisentativ
fungiert, als auch eine nicht-natiirliche Bindung ihrer Bestandteile aufweist,
paradoxerweise keine ideale Ausprigung flir seinen Zeichenbegriff darstellt;
eine Schriftlichkeit, die paradoxerweise nicht als modellhaft zur Veranschauli-
chung der Linearitit von Zeichen gilt.*¢

ce dernier constitue a lui seul ce objet. Mais le mot écrit se méle si intimement au mot
parlé dontil est I'image, qu’il finit par usurper le rdle principal [...].«

132 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 48-50: Denn die konservie-
rende Funktion der Schriftist nicht nurinkongruentzur hohen Verénderlichkeit der Spra-
che. Auch eine ethnisch-kulturelle Andersartigkeit der Schriftzeichen kann die Eigen-
timlichkeit einer Sprachtradition nicht authentisch wiedergeben. Schliefilich kénnen
schriftliche Versionen der Etymologie zur Verfalschung eines Wortes fiihren.

133 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 51-52: »Le résultat évident
de tout cela; c’est que I’écriture voile la vue de la langue: elle n’est pas un vétement,
mais un travestissement [...].«

134 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 53-54: »Mais la tyrannie de
la lettre va plus loin encore: a force de s'imposer a la masse, elle influe sur la langue
et la modifie.[...] Ces déformations phoniques appartiennent bien a la langue, seule-
ment elles ne résultent pas de son jeu naturel; elles sont dues a un facteur qui lui est
étranger.«

135 | Vgl. Joseph, John E.: The linguistic sign, in: Sanders, Carol (Hg.): Companion to
Saussure, 60-61: »However, when signifier and signified are joined together, they pro-
duce a sign which is of a positive order, and concrete rather than abstract. The third
course also looks in detail at just how the oppositions within the system are structured.
Every word or term or unit within the system is connected to an »entourage« of other
units, related to it either syntagmatically (the units that can come before or after it in
an utterance) or associatively (the units with which it has something in common in form
or meaning). The relationships of difference in these two domains generate the »value«
of the unit.«

136 | Auch wenn das Modell nach Art einer Gegenlberstellung und Opposition funktio-
niert. Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 103: »Ce caractére apparait
immédiatement dés qu’on les représente par I'écriture et qu’on substitue la ligne spa-
tiale des signes graphiques a la succession dans le temps.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

Fiir die Interpretation Derridas ist an dieser Stelle einerseits das Einfallstor fiir
eine supplementierende Retorsion gedffnet.!” Andererseits die Gelegenheit,
darauf aufzubauen und das Verhiltnis von Unterscheidung und Widerspriich-
lichkeit, das bei Saussure noch als eine Art peinlicher Unfall zu verdecken
versucht wurde, fiir eine Veranschaulichung der Différance zu nutzen.

Wie die Schrift die Sprache traditionell nur nachifft, so aber ihr eigentli-
ches Wesen thematisiert, genauso ahmt der Entwurf einer Grammatologie
(einer Wissenschaft von der Schrift) auch nur das Saussuresche Pathos der
Neugriindung der Linguistik als Wissenschaft (und Erfiillung einer bisher
fehlgeleiteten Wissenschaft) nach.’*® Dabei bringt die Grammatologie das
Wesen der Linguistik erst zum Vorschein: die klandestine Schriftlichkeit der
Sprache, die zwar von Unterschieden geprigt ist, sich aber ihrer Widersprii-
che schimt.’®® Die Grammatologie erlaubt einen Unterscheidungsgebrauch,
der mit seiner Fortsetzung in Widerspriichen rechnen kann. Dabei organisiert

137 | Wir haben im Kapitel »1.3. Die Supplementaritat der Schrift« die Funktionsweise
des Supplements kennengelernt. Deshalb bleibt diese autologische Interpretationsfi-
gur Derridas hier nur erwahnt: Obwohl Saussure sich vom Gedanken einer natirlichen
Bindung innerhalb des Zeichens (zwischen Ding und Name) mit seiner Neufassung als
beliebige Verbindung von Lautbild und Vorstellung abldsen will, obwohl Saussure die
traditionelle Wahrheitstheorie der abendlandischen Metaphysik damit hinter sich las-
sen will, sieht er sich dazu gezwungen, wieder auf grundlegende metaphysische Theore-
me (wie die natiirliche Verbindung von signifiant/signifié in Analogie zu Seele/Kdrper)
zuriickzugreifen. Vgl. Derrida, Jacques: G, 53-77.

138 | Mit der Griindung einer neuen Wissenschaft (wie es im »Cours de linguistique
générale« vorgemacht wurde) verpflichtet sich Derrida ironischerweise einerseits, in
der Tradition der Linguistik als Nachfolger zu fungieren und andererseits auf deren cha-
rakteristische Begrenztheit kritisch hinzuweisen. Vgl. Derrida, Jacques: G, 13-14: »In
Anspielung auf eine Wissenschaft von der Schrift, die noch an die Metapher, die Me-
taphysik und die Theologie [...] gefesselt ist, soll die Devise mehr als nur ankiindigen,
dafl die Wissenschaft von der Schrift — die Grammatologie [...] — dank entschiedener
Anstrengungen weltweit die Zeichen zu ihrer Befreiung setzt. Diese Anstrengungen las-
sen sich nur schwer wahrnehmen und sind notwendigerweise diskret und verstreut.«
— Die Grammatologie wird als »weltweite« Stromung hochgejubelt, nur um sie gleich im
Anschluss satirisch-kleinlaut als »nur schwer wahrnehmbar« wieder denunzieren zu kon-
nen. — Weitere Stellen, die auf die Ironisierung des Saussureschen Pathos hinweisen:
Vgl. Derrida, Jacques: G, 88 + 99.

139 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 77: »Man wird gewahr, daf die des Landes verwiese-
ne, die von der Linguistik gedchtete, heimatlos gemachte Schrift die Sprache als ihre
erste und innerste Méglichkeit immerfort heimgesucht hat. Im Saussureschen Diskurs
schreibt sich etwas, das nie gesagt wurde: nichts anderes ndmlich als die Schrift selbst
als Ursprung der Sprache.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

87


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Die vergebliche Gabe

die Différance die Produktion dieser selbstbeziiglichen Differenzen:*° Durch
zwei aufeinander aufbauende Unterscheidungsarten wird zunichst das Feld
der Untersuchung verrdumlichend konturiert, um darauf aufbauend die damit
implizierten Beschrinkungen verzeitlichend zu 6ffnen.'!

Bei der Ausdeutung des Schriftbegriffs bei Saussure bedeutet dies, dass die
hierarchische Stellung der phonetischen Sprachauffassung tiber die Schrift-
sprache mit ihren Implikationen fiir das abendlindische Zeichenverstindnis
aufgefichert wird. Bei der Auffaltung dieser Hierarchie zeigt sich, dass sich
verdringte Marginalien als zentrale Ordnungsprinzipien erweisen. Durch die
Verrdumlichung wird das Auere und das Innere der Definition des Zeichens
bei Saussure in seinem kritischen Verhiltnis untersucht. Diese Unterschei-
dung etabliert das Problem, gestattet ihm Raum zu greifen. Sie bringt zur
Sprache, inwieweit die Sprache von ihrer Verschriftlichung abhingt und inwie-
weit dieses Abhingigkeitsverhiltnis verdringt wurde. Die verrdumlichende
Unterscheidung erfiillt eine dhnliche Funktion wie die Linearitit des Zeichens
bei Saussure. Sie stellt Erkennbarkeit durch Unterschiedenheit her.?

Bei Saussure wird die Schrift in ihrer Reichweite beschrinkt, ihre Zei-
chenhaftigkeit besteht nur darin, als Platzhalter fiir das urspriinglichere
Sprachzeichen zu fungieren. Der Grund fiir diese Ausgrenzung liegt im Be-
mithen um eine klar definierte, eigenstindige Wissenschaftsdisziplin, die Lin-
guistik, die sich durch einen deutlich umrissenen Gegenstand auszeichnet:'

140 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 44: »Dieser 6konomische Begriff bezeichnet die Produk-
tion des Differierens im doppelten Sinne dieses Wortes (différer — aufschieben/(von
einander) verschieden sein).«

141 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 124: »[...] das ratselhafte Verhéltnis des Lebendigen zu
seinem Anderen und eines Innen zu seinem Aufen: ist die Verrdumlichung. Das Aufen,
die rdumliche« und»objektive« AuBerlichkeit, die wir fir die vertrauteste Sache der Welt,
ja firdie Vertrautheit selbst halten, wiirde ohne das gramma, ohne die [...] Differenz als
Temporisation, ohne die in den Sinn der Gegenwart eingeschriebene Nicht-Prdsenz des
Anderen, ohne das Verhdltnis zum Tod als der konkreten Struktur der lebendigen Gegen-
wart nichtin Erscheinung treten.«

142 | Vgl. Busch, Kathrin: Enklaven im Selbst. Die Figur der Ent-Aneignung bei Derrida,
in: Flatscher, Matthias u. Loidolt, Sophie (Hg.): Das Fremde im Selbst — Das Andere
im Selben. Transformationen der Phdnomenologie, Wiirzburg 2010, 176: »Im Gegenzug
lasst sich sogar zeigen, dass der Raum in der Geschichte der Metaphysik der gleichen
Marginalisierung wie die Schrift unterliegt. Die in der philosophischen Tradition nach-
weisbare Privilegierung der Rede gegentiber dem Geschriebenen geht mit einer Unter-
ordnung des Raumes unter die Zeit einher. Denn die Schrift wird bekanntlich im Raum
lokalisiert — die stimmliche Verlautbarung in der Zeit.«

143 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 59: »Mit diesem beiden Begrenzungen sichert sich
Saussure ab, kommen sie doch wie gerufen, um die gewifd legitime Forderung nach der

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

die Sprache (»langue«), die durch ihre enge Kontrastierung mit der Rede
(»parole«) komplementiert ist. Es geht Saussure darum, die Reinheit seines
Forschungsgegenstandes, seine inneren Méglichkeitsbedingungen als phone-
tische Sprache zu schiitzen."* Deshalb betont er die Exterioritit der Schrift,
ihre Oberflichlichkeit, ihre leblose Kiinstlichkeit, mit der sie das natiirliche
Verhiltnis von Sprache und Schrift umkehrt." Damit jedoch hat er verdeckt
die intime Verbindung von Schrift und Sprache thematisiert, da er das sprach-
liche Zeichen gerade durch seine nicht-natiirliche, beliebige Verbindung seiner
Elemente (signifiant und signifié) charakterisiert:*¢ »Man wird gewahr, daf}
die des Landes verwiesene, von der Linguistik geichtete, heimatlos gemachte
Schrift die Sprache als ihre innerste Méglichkeit immerfort heimgesucht hat.
Im Saussureschen Diskurs schreibt sich etwas, das nie gesagt wurde: nichts
anderes niamlich als die Schrift selbst als Ursprung der Sprache.«'¥ Die Ver-
rdumlichung klirt das Verhiltnis zwischen Drauflen und Drinnen von defi-
nierten Systemen. Der Auflenbereich reflektiert sich im Inneren.

Wissenschaftlichkeit der Linguistik zu erfiillen, welche voraussetzt, da der Bereich der
Linguistik exakt eingegrenzt werden kann, dafd sie ein durch innere Notwendigkeit gere-
geltes System ist und iiber eine in bestimmter Weise geschlossene Struktur verfiigt. Der
reprasentativistische Begriff der Schrift kommt dieser Forderung noch entgegen. Wenn
die Schrift nur die»Darstellung«[...] der Sprache ist, so darf sie mit Recht aus dem Innern
des Systems ausgeschlossen werden [...], so wie man auch das Abbild aus dem System
der Wirklichkeit schadlos muf} ausschlieffen kénnen.«

144 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 70: »Es mag aber noch so bedeutsam, ja tatséchlich
universal oder dies zu werden berufen sein: dieses besondere Modell, das die phoneti-
sche Schrift darstellt, existiert nicht; es gibt keine Praxis, die ihrem Prinzip vollkommen
treu wére. Noch bevor wir [...] von einer radikalen und a priori notwendigen Untreue
sprechen, kdénnen wir doch ihre massiven Erscheinungsformen bereits in der mathe-
matischen Schrift, in der Interpunktion, in der Verrdumlichung iiberhaupt erkennen, die
schwerlich als bloes Zubehor der Schrift anzusehen sind. Dafl ein lebendig genanntes
gesprochenes Wort sich in derihm eigenen Schrift der Verrdumlichung preisgeben kann,
genau das setzt es urspriinglich zu seinem eigenen Tod in Beziehung.«

145 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 60-67.

146 | Vgl. Derrida, Jacques: Positionen, 40-41: »Saussure hat den differentiellen und
formellen Charakter der semiologischen Funktionsweise hervorgehoben, indem er zeig-
te, dass unmoglich »der Laut an sich, der nur ein materielles Element ist, der Sprache
angehdren konnte«[...] indem er aufierdem die Linguistik zu einem einfachen Teilbereich
der allgemeinen Semiologie machte, [...] hat Saussure wirksam dazu beigetragen, den
Begriff des Zeichens, den er der metaphysischen Tradition entnommen hat, gegen diese
auszuspielen.«

147 | Derrida, Jacques: G, 77.

- am 14.02.2028, 15:58:11.

89


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Die vergebliche Gabe

Diese verrdumlichende Hierarchieumkehrung wird in Form einer weiteren
Unterscheidung vorangebracht. Die verzeitlichende Folgedifferenz verschiebt
die vorhergehende Unterscheidung von Schrift und Sprache, deren innere Ab-
hingigkeiten aufgezeigt wurden. In der Temporalisierung erfihrt die vorherge-
hende verrdumlichende Unterscheidung die Uberfiihrung in ein unendliches
System von Verweisungen. Im Begriff der Schrift erfihrt die Sprache ihr arbi-
trires Wesen, die diskontinuierliche und unmotivierte Verbindung von Bedeu-
tendem und Bedeutung.® Diese konventionelle Verweisungsstruktur erhilt
die Sprache durch das Supplement der Schrift."® Die prinzipielle Bediirftigkeit,
erginzt zu werden, nie in einer Bedeutungsfiille zur Ruhe zu kommen, das ist
das eigentliche Wesen der Sprache, das sie im Schriftzeichen erfihrt. Denn
die Schrift wird traditionell weniger als Triger von welthaltigen Bedeutungen
missverstanden. Bei ihr fillt auf, dass sie ihre Reprisentationsfunktion (iiber)
erfullt, dass sich in ihr die Prisenz einer Bedeutung entzieht. Im Schriftzei-
chen zeigt sich die Differenz der Abwesenheit einer urspriinglichen Bedeu-
tung in der Anwesenheit der Spur, sich immer erneuernder Supplemente.'
Die Schriftlichkeit der Sprache bedeutet also immer auch die unterbrochene
Bedeutung. Eine Unterbrechung, die vor dem Bruch der eigenen Bedeutung
nicht Halt macht, die sich selbst kannibalisiert und sich so auf ihre Wider-
spriichlichkeit einlisst. Die Verzeitlichung 6ffnet den Innenbereich fiir einen
vormals ausgeschlossenen Randbereich, indem sie die Prinzipen fiir die Ein-
grenzung des Innenbereichs autologisch verabsolutiert. Die Sprache erlangt in
der Schrift ihre prinzipielle Idealisierung. Sie wird sich ihrer Reprisentations-
funktion bewusst, die sie als Statthalter fiir eine infinite Abwesenheit ausweist.

148 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 77-78.

149 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 90: »Wir werden uns eingehender und konkreter damit
befassen, was die Sprache nicht nur zu einer Art Schrift [...], sondern zu einer Art der
Schrift macht. Oder vielmehr zu einer Méglichkeit, die mit der Moglichkeit von Schrift
liberhaupt begriindetist, [...].«

150 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 82: »Die Abwesenheit eines anderen Hier-und-Jetzt, ei-
ner anderen transzendentalen Gegenwart, eines anderen Ursprungs der Welt, der als
solcher erscheint und sich als irreduzible Abwesenheit in der Anwesenheit der Spur ge-
genwartigt — all das ist nicht eine metaphysische Formel, die einen wissenschaftlichen
Begriff von der Schrift ersetzt. Diese Formel stellt nicht nur die Metaphysik in Frage,
sondern beschreibt auch die von der»Arbitraritt des Zeichens«<implizierte Struktur, so-
bald man ihre Méglichkeit diesseits des derivierten Gegensatzes zwischen Natur und
Konvention, Symbol und Zeichen usw. denkt. Aber erst die Mdglichkeit der Spur macht
diese Gegensétze sinnvoll.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

1.4.4 Paradoxe Aporetik der Différance

Man kann etwas nur begrifflich reprisentieren, etwas nur als gegenwir-
tig-anwesend erscheinen lassen, wenn man seine Abwesenheit und Unge-
genwirtigkeit hervorstreicht. Damit bekundet die Différance sowohl die
Méglichkeit — wie auch die Unméglichkeit einer jeden Auerung, deren grund-
legende Bedingung sie ist. An diesem Punkt entfaltet sich die aporetische
Struktur der Différance. Die Tatsache, dass sich alles Anwesende im Fluss der
Bedeutungen bereits entzogen hat und vergangen ist, fithrt zu der Annahme,
dass durch denselben Fluss der Bedeutungsverschiebung eine Markierung
auch zukiinftig mit intensionalen Inhalten versorgt werden wird. Die Diffé-
rance betont damit die Unterschiedlichkeit von bevorstehenden und lingst
vergangenen, untergegangenen Bedeutungsebenen und feiert in diesem Zug
die Markierung als Grabmal und unheimliche Heimstatt lingst verstorbener
Geister.™™ Die Bewegung der Différance verschiebt jede neue Bedeutung un-
weigerlich, so dass diese durch angehingte Supplemente und Verwendungs-
kontexte negiert und zu ihrem Gegenteil verkehrt werden. In einer solchen
Sprache kann man sich nicht mehr zu Hause fiihlen und sich nicht mehr
in einer fadenscheinigen, konstruierten Gewissheit gemiitlich einrichten.>?
Durch den Spuk einer in die Abwesenheit verwehten Gegenwart und einer per-
manenten Revision des begrifflichen Inventars durch projizierte, zukiinftige

151 | Vgl. Hochscheid, Kai: Grund-Erfahrungen des Denkens. Das Denken des Denkens
bei Fichte, Schelling, Heidegger und Derrida, Nordhausen 2008, 165: »Der Stein ver-
weist fast auf den Tod des Dynasten. Das »fast« bringt die Dynamik der différance zum
Ausdruck, die nichtin der reinen Opposition gegeniber der Anwesenheit und Identitat
aufgeht. Indem die différance einen Aufschub, eine Verschiebung oder Verzégerung
produziert und dadurch eine volle Identitdt als ein Bei-sich-sein verhindert, suspen-
diert sfie in fundamentaler Weise die Méglichkeit der Anwesenheit. Die Suspendierung
zerstort aber nicht die Anwesenheit, sondern sie stort die Moglichkeit ihrer Ankunft,
ihres Stattfindens und ihrer (Wieder)Aneignung. Jeder Umweg, jede Verschiebung und
Aufschiebung, die eine volle Prédsenz und Identitdt eines Bei-sich-seins suspendiert,
eroffnet zugleich einen Kreislauf, der immer wieder um die Motive und Figuren der An-
wesenheit und Abwesenheit, der Enteignung und Aneignung, der Wiederaneignung, der
Identitat und der Nicht-ldentitat kreist.«

152 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 122-123: »Wenn die Worter und die Begriffe nur in dif-
ferentiellen Verkettungen sinnvoll werden, so kann man seine Sprache und die Wahl
der Ausdriicke nur innerhalb einer Topik und im Rahmen einer historischen Strategie
rechtfertigen. Man anderen Worten, eine solche Rechtfertigung kann niemals absolut
und endgiiltig sein. [...] Die entscheidendste Intention des vorliegenden Essays wére es
also, ratselhaft zu machen, was vorgeblich unter dem Namen der Nahe, der Unmittel-
barkeit und der Prasenz [...] verstanden wird.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

o1


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Die vergebliche Gabe

Bedeutungen wird jede Aussage zu einer offenen Frage; zu einer ausweglosen
Situation, deren Losung wegen einer immer schon vergangenen oder noch gar
nicht eingetretenen Gegenwart fehlschlagen muss. Dauerhaft auf einer radi-
kalen Wahrheitssuche, exorziert sich jede vorldufige Wahrheit nachgingig als
Unwahrheit. Eine derartige Vorgehensweise, die durch die Suche nach einem
Innersten stets das Geheimnis auf unheimliche Weise weiter verschiebt, nie
zu einem befriedigenden Ende gelangt, aber auch immer neuartige Perspekti-
ven erdffnet, kann man auch als Dekonstruktion bezeichnen.'

1.5 EXKuRS: DAS GRUNDGERUST DER PARADOXIE
BEI NIKLAS LUHMANN

Die Form der Différance erméglicht es, dass sich Widerspriiche nicht in kon-
tradiktorischen Gegensatzen blockieren, sondern sich zu einer Rhythmik von
aufeinander aufbauenden Unterscheidungen organisieren konnen. In der Dif-
férance sind zwei unterschiedliche Unterscheidungen miteinander so kombi-
niert, dass die eine das Feld in Form einer Grunddifferenz bereitet und die an-
dere dieses Feld durch die Entgegensetzung mit eigentlich fremden Themen
aufbricht. Diesen nicht-trivialen Differenzgebrauch kann man sich anhand
zusitzlicher Strukturbegriffe, die wir bei Niklas Luhmann finden, schrittwei-
se vor Augen fithren."™

1.5.1 Unterscheidung

Im Begriff der Unterscheidung erarbeiten wir uns, inwieweit sich Beziehungen
durch Exklusionen herstellen lassen. Unterscheidungen bei Luhmann verwei-
sen iiber sich hinaus, weil sie nicht symmetrisch geschlossen sind wie in der
traditionellen Kontradiktion von p und non-p. Dort herrscht funktional eine
vollige entscheidungslose Gleichrangigkeit zwischen zwei Gegensitzen, unter
denen erst auf einer inhaltlichen Ebene am Maf der Wahrheit gewihlt werden
kann. Durch eine wahrheitsgemifle Definition wird so inhaltlich etwas Be-
stimmtes bezeichnet, indem alles, was nicht zutrifft, als negiert ausgewiesen
wird. Das Prinzip vom ausgeschlossenen Widerspruch, wonach es unzulissig

153 | Die Anspielungen auf eine »postmoderne« Unheimlichkeit, die in den Aporien zu
finden ist, nehmen das Thema aus dem vorhergehenden Einleitungskapitel »Unheim-
lichkeit« wieder auf.

154 | Dieses Kapitel hat seinen Ursprung in der Arbeit am unverdffentlichten Aufsatz
»Der supradisziplindre Diskurs. Zum Theoriedesign der Editionswissenschaft in praxeo-
logischer Hinsicht«, der gemeinsam mit Dr. Thomas Nawrath entstanden ist.

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

ist, eine Aussage (p) und zugleich ihr genaues Gegenteil (non-p) fiir wahr zu
halten, legt den Grundstein einer solchen zweiwertigen Logik.'
Unterscheidungen, wie sie Luhmann und Derrida verwenden,*® haben
nicht mehr den Zweck, wahrheitsgemif auf einen Ausschnitt der Realitit zu
verweisen, indem alles, was nicht bezeichnet werden soll, iiber die Grenzen der
Bezeichnung hinweggedringt wird. Sondern sie sind der Ausgangspunkt fiir
die erkenntnistheoretische Annahme, dass Einheit oder Identitit nur iiber Dif-
ferenzen gebildet werden kann.'” Die Differenzierung erlaubt die Entstehung
der Welt, nicht umgekehrt.’® Entsprechend wird Unterscheidungsgebrauch

155 | Vgl. Tugendhat, Ernst u. Wolf, Ursula: Propadeutik, 50-65.

156 | Im Unterscheidungsgebrauch findet sich ein inhaltlicher Vergleichspunkt zwi-
schen Derrida und Luhmann, an dem sich durch eine Gegeniiberstellung Reibungs-
punkte ergeben konnen. Ein Vergleich der beiden Autoren im Hinblick auf ihren Innova-
tionsgrad und ihren Folgenreichtum in der wissenschaftlichen Gemeinde wie von Peter
Sloterdijk erweist sich fiir diese Arbeit als nebensachlich: Vgl. Sloterdijk, Peter: Agypter,
14-18.

157 | Sachverhalte présentieren sich bei beiden Autoren als Probleme und offene Fra-
gen, andenensichverschiedene Losungsalternativen ansetzen kénnen. Vgl. Gumprecht,
Hans Ulrich: »Alteuropa« und »Der Soziologe«. Wie verhalt sich Niklas Luhmanns Theorie
zur philosophischen Tradition? in: Burckhardt, Wolfram (Hg.): Luhmann Lektiiren. Dirk
Baecker, Norbert Bolz, Peter Fuchs, Hans Ulrich Gumprecht, Peter Sloterdijk, Berlin
2010, 76: »Dabei stellt sich die Frage nach den intellektuellen Gesten und wie es Luh-
mann selbst geschafft hat, keine definitiven Ldsungen zu finden. Ich denke, da gibt es
eine Reihe von Gesten, die immer erklaren, warum Luhmann [...] keine Losungen finden
wollte. Eine seiner Gesten z.B. ist seine Konzentration auf Paradoxien und Tautologien,
d.h. also auf rhetorische Figuren, in denen entweder zwei sich ausschlieRende Begriffe
simultan prasent sind, oder zwei identische Begriffe simultan dieselbe Systemstelle
besetzen, und dadurch, dass sie gemeinsam présent sind und [...] um den einen Platz
kdmpfen miissen, fir Spannung, fir Unruhe, fiir intellektuelle Energie sorgen.« — Vgl.
Derrida, Jacques: Passionen. »Die indirekte Opfergabe«in: ders.: Uber den Namen. Drei
Essays, Wien 2000 [UdN], 23-26: Hier wird das Problem in seiner Zweischneidigkeit als
vorgelegte Aufgabe und als vorgeschobene Ausrede zur Vorbereitung fiir den Begriff der
Dekonstruktion erlautert.

158 | Vgl. Luhmann, Niklas: WdG, 518: »Die Abkopplung des Unterscheidens vom Ne-
gieren ermdglicht hier eine Antwort. Das beobachtende System operiert mit Hilfe von
Unterscheidungen, die als Unterscheidungen in der AuBenwelt keine Entsprechung ha-
ben. Zum realen Operieren in einer realen Welt wird als Bedingung der Méglichkeit des
Beobachtens, ein Unterscheiden hinzugefiigt, das eine immense Kombinationsvielfalt
erdffnet je nachdem, was man von was unterscheidet. Von einfachen Unterscheidun-
gen, etwa distinkten Focussierungen auf etwas Bestimmtem im Unterschied zu allem
anderen, kann dies bis zur Unterscheidung wahrer und unwahrer Satze fiihren, von ne-

- am 14.02.2028, 15:58:11.

93


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Die vergebliche Gabe

mit der autologischen Weisung eingefiithrt: »Triff eine Unterscheidung.«'
Vollzieht man diese Anweisung, so markiert man eine Grenze, die aus einem
gleichférmig ununterschiedenen Raum zwei Bereiche herausbricht, die zwar
voneinander geschieden, aber gerade dadurch in Beziehung zueinander gesetzt
sind. Eine solch beliebige Grenzziehung und vorlidufige Selbstbeschneidung
auf den markierten Bereich erméglicht, dass tiber die Grenze hinaus auf den
(noch) unmarkierten Bereich verwiesen werden kann.'® Diese Form der Un-

161 niher er-

terscheidung kann in einem dreifach asymmetrischen Verhiltnis
lautert werden:

Zunichst kann man die zwei Bereiche, die durch eine Unterscheidung pro-
duziert werden, als Position und Negation kenntlich machen. Der positive Wert
dient zur Bezeichnung, »[...] er ist nur die innere Seite einer Form, die eine an-

dere Seite voraussetzt und ohne andere Seite auch gar nicht bezeichnet werden

gationsfreien Kontrasten liber qualitative Duale bis zu negationstechnisch abstrahier-
ten bindren Codierungen. All dies bleibt Konstruktion. Die Umwelt kann in dieser Weise,
weil sie keine Unterscheidungen enthélt, nie instruieren«.«

159 | Diese autologische Anweisung entlehnt Luhmann von: Spencer-Brown, George:
Gesetze der Form, Libeck 1999, 3. Vgl. Lau, Felix: Die Form der Paradoxie. Eine Ein-
fihrung in die Mathematik und Philosophie der Laws of Form«von G. Spencer Brown,
Heidelberg 2008, 48: »Vielmehr manifestiert sich in dem Gebrauch des Imperativs, mit
dem George Spencer Brown startet, auch sprachlich die erkenntnistheoretische Um-
stellung von Beobachtung von Dingen auf die Beobachtung von Differenzen, die ein
Beobachter gebraucht. Nichts wird als unabh&ngig vom Beobachter gesehen.« Vgl. Bae-
cker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, Frankfurt a.M. 1993, 9-22.

160 | Vgl. Luhmann, Niklas: WdG, 394: »Wir gehen davon aus, dafl gerade das Ein-
filhren von Limitationalitdt eine unendliche Welt konstituiert, die nichts ausschlieft,
sondern sich mit jedem Zugewinn von Themen der Kommunikation entsprechend er-
weitert. Denn gerade die Eigenleistung der Limitierung setzt ja Grenzen, jenseits derer
sich etwas befinden muf, das auf Weltzugehorigkeit Anspruch erheben kann [...]. Wie
immer man unterscheidet und wie immer man Grenzen zieht: die Operation rehabilitiert
die durch sie verletzte Welt, indem sie eine Einheit des Unterschiedenen postuliert, die
nicht im Unterschiedenen selbst liegt, oder eine Grenze, die weder auf der einen noch
auf der anderen Seite der Grenze existieren kann.«

161 | Vgl. Baecker, Dirk (Hg.): Probleme, 11-12: »Die Form ist bei Spencer Brown eine
Zwei-Seiten-Form. Sie ist eine Unterscheidung, die eine Innenseite und eine Aufien-
seite hat. Die Innenseite wird im Unterschied zu Aufienseite bezeichnet. Die Form ist
das Ergebnis einer Operation, namlich eines »crossing« von der Auenseite der Unter-
scheidung, dem »unmarked state, auf die Innenseite, den »marked state«. Die Unter-
scheidung ist asymmetrisch gebaut, genauer: sie ist eine Asymmetrie. Die Form ist das
Ergebnis einer Operation, und die Operation ist die Etablierung einer Asymmetrie.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

kénnte.«'*? Die Negation ist dabei gegeniiber der Position unendlich inhalts-

reicher, in dem Sinn, dass im negativen Wert alles mitgefiihrt wird, was von
der Position eben nicht bezeichnet wurde. Die Negation lagert sich als unter-
driickter Kontext an die Position.'®®* Die Unterscheidung beinhaltet mithin die
Gesamtheit der Aussageméglichkeiten iiber die Welt — positiv und negativ.**
Des Weiteren kann nun zur Kontrastierung dieser mehrfachen Asymme-
trie die Unterscheidung von Designations- und Reflexionswert herangezogen
werden.'®> Der Designationswert bezieht sich auf die Position und unterstreicht
deren identifizierende Funktion. Als Bezeichnung wird ein Sachverhalt unter
allen anderen moglichen ausgewihlt und ausschliefllich hervorgehoben. Ein
derart gekennzeichneter Bereich ist dann fiir weitere Operationen zuginglich,
wiederholbar und erinnerbar. Dagegen grenzt sich die Negation als zugeho-
riger Reflexionswert ab, dessen Aufgabe darin besteht, den Kontext des aus-
gewihlten positiven Bereichs abzustecken. Der Reflexionsbereich klassifiziert

162 | Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1995 [KdG], 314.
163 | Vgl. Luhmann, Niklas: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2000 [RdG],
68: »Der positive Wert kann seine Positivitat nur halten, wenn der Gegenwert positiv
ausgeschlossen ist.« Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 223: »[...] jedenfalls ermdglicht die
Negation eine erfolgreiche Domestikation des Schemas bestimmt/unbestimmt, einer
derfundierenden Unterscheidungen, die einen Umgang mit Sinn erméglichen [...]. Durch
Negation kann so etwas bezeichnet werden, dafl unbestimmt bleibt, was tatsachlich
vorliegt. Kein Mensch in der Wiiste« - das &Rt offen, was sonst in der Wiiste vorkommt,
und sogar, wo die Menschen sich tatsachlich aufhalten, und schlieflich auch: welcher
Mensch tatsachlich gemeint ist.«

164 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 245: Im Anschluss einer Referenz auf Derrida heifit
es: »Die Form hat also keinen ontologischen Status. Gesagt wird nur, was es besagt,
wenn sie eingesetzt wird. Sie »ist« jedenfalls nicht nur eine Grenze, sie enthélt auch die
beiden Seiten, die sie separiert. Sie hat, konnte man sagen, einen offenen Weltbezug,
und vielleicht steckt dies hinter der ratselhaften Formulierung »distinction is perfect
continence’[...].« Vgl. Spencer-Brown, George: Gesetze, 1: »Unterscheidung ist perfekte
Be-Inhaltung.«

165 | Vgl. Luhmann, Niklas: RdG, 66: »Die Designation dient nur der Bezeichnung des-
sen, was in ontologischer Sprache Sein oder Seiendes heifit. Der nicht-designierende
Wert bleibt somit frei fiir andere Aufgaben, die sich zunachst allgemein als Reflexion der
Einsatzbedingungen des Designationswertes begreifen lassen. Ubersetzt man diese
Unterscheidung aus der Logik in die empirische Systemforschung, bekommt der positi-
ve Wert den Sinn, die AnschluBfahigkeit der Operationen des Systems fiir Operationen
des Systems zu bezeichnen. [...] Der negative Wert ist dann wiederum frei, um den Sinn
solcher Operationen als Information beobachtbar zu machen mit der MaRgabe, dafl
auch die Beobachtung nurin der Form einer systeminternen Operation erfolgen kann.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

95


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Die vergebliche Gabe

den Designationswert, indem er die Geltungsbedingungen und Definitions-
grenzen angibt, unter denen die Designation giiltig ist.

Dies fiihrt uns direkt zur nichsten Charakteristik des Verhiltnisses von Po-
sition und Negation: einer Art von Akt-Potenz-Verhiltnis. Wenn die Negation
als Reflexionswert die Bedingungen und iiberhaupt den Méglichkeitsrahmen
einer Bezeichnung festlegen, kann die Position als eine Aktualisierung und
Realisierung dieser Moglichkeiten angesehen werden. Das hat den Vorteil,
dass durch den negativen Bereich von einem aktualen Zustand ausgesagt
werden kann, welche Moglichkeiten zu seiner Entstehung beigetragen haben,
welche Optionen der Weiterentwicklungen er er6ffnet und welche gleichzeitig
damit verschlossen sind.’*® Die moglichen Alternativen iibersteigen bei wei-
tem die einzig realisierte Variante und verstirken die Asymmetrie, die sich
zwischen Negation und Position gebildet hat, die sich prignant in einem Para-
dox zusammenfassen lisst: Einheit (bezeichnet, identifizierend und aktuell) ist
nur als unterschiedene Vielheit (unbezeichnet, klassifizierend und potentiell)
kenntlich.

Ein erster Schritt ist getan: Das asymmetrische Gefille zwischen Negati-
on und Position ist Ausdruck der Anreicherung der Bezeichnung mit Ver-
weisungsiiberschiissen, die einen weiteren Anschluss von Kommunikation
extrem wahrscheinlich machen.!” Wie Anschlussfihigkeit in der weiteren An-
regung von aneinander anrankenden Unterscheidungen hergestellt wird, l4sst
sich am Begriff der Beobachtung zeigen.'*®

166 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 58: »Das kann nicht heilen, dafl der »unmarked
space« des ralles Mogliche«im »marked space« des aktuell Bezeichneten unterkommen
kann; er konstituiert das Aktuelle ja gerade dadurch, daf er es {iberschreitet. Dennoch
kdnnen bestimmte Mdglichkeiten aktuell erfafBt und bezeichnet werden und ein Kreuzen
der Grenze von aktuell und potentiell vororientieren; [...].«

167 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 51: »Formen missen asymmetrisch gebildet werden,
weil ihr Sinn darin liegt, ihre eine (ihre innere) aber nicht ihre andere (ihre dufiere Sei-
te) fir weitere Operationen (Ausarbeitung, Komplexitatssteigerungen etc.) verfiighar zu
machen.« Die Asymmetrie stellt eine Vorbedingung fiir eine Dynamik der Unterscheidun-
gen dar: ebd. 191.

168 | Vgl. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundriff einer allgemeinen Theorie,
Frankfurt a.M. 1987 [SozSys], 491: »Mit einer ersten, kurzen Uberlegung greifen wir
aufdie Unterscheidung von autopoietischer Reproduktion und Beobachtung zuriick. Wir
wissen, dafd damit kein AusschlieBungsverhéltnis gemeintist, sondern nur unterschied-
liche Operationen, die kombiniert werden kénnen. Autopoietische Systeme kénnen be-
obachten, kdnnen andere Systeme und auch sich selbst beobachten. Ihre Autopoiesis
istihre Selbstreproduktion, ihre Beobachtung orientiert sich an Unterscheidungen und
operiert mit Bezeichnungen. So reproduziert sich ein kommunikatives System, indem
Kommunikation Kommunikation ausldst.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

1.5.2 Beobachtung

Wenn sich statische Unterscheidungsrelationen zu einem kaskadenhaften
Aufbau organisieren, besteht die Méglichkeit der Weiterentwicklung. Eine Be-
obachtung liegt dann vor, wenn eine Unterscheidung getroffen wird, um das
eine zu bezeichnen, indem es vom Nicht-Bezeichneten geschieden ist.®® Aber
gerade weil jede Bezeichnung, die durch eine Beobachtung produziert wird,
auf den noch unmarkierten Bereich verweist, den sie als Negation mit sich
fuihrt, werden Folgebeobachtungen angeregt, diesen unmarkierten Bereich zu
erkunden. Dariiber hinaus werden sich weitere Beobachtungen darauf konzen-
trieren konnen, wie und warum gerade diese eine Unterscheidung getroffen
wurde und nicht vielmehr eine andere."”

Wir befinden uns zunichst auf einer Ebene der Beobachtung erster Ord-
nung. Hierbei wird etwas durch die Unterscheidung von einem negativen Be-
reich bezeichnet. Simultan etabliert eine Beobachtung beide Bereiche, wobei
jedoch nur der Positionswert zuginglich ist. Der Negationswert bleibt fiir die
Beobachtung erster Ordnung unscheinbar und unbewusst."”! Die Negation be-

169 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 272-273: »Beobachtungen sind asymmetrische (oder
symmetriebrechende) Operationen. Sie verwenden Unterscheidungen als Formen und
nehmen Formen als Grenzen, die eine Innenseite (die Gestalt) und eine AuBenseite von-
einander separieren. Die Innenseite ist die bezeichnete, die markierte Seite. Von dort
aus hat man die folgende Operation zu starten. Die Innenseite hat also AnschlufRwert.«
170 | Die Zwei-Seiten-Form der Beobachtung verweist auf einen Beobachter als ihr
ausgeschlossenes Drittes. Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 92: »Alles Beobachten ist das
Einsetzen einer Unterscheidung in einen unmarkiert bleibenden Raum, aus dem heraus
der Beobachter das Unterscheiden vollzieht. Der Beobachter muf also eine Unterschei-
dungverwenden, um diesen Unterschied zwischen unmarkiertem und markiertem Raum
und zwischen sich selbst und dem, was er bezeichnet, zu erzeugen. [...] Aber zugleich
macht ein Beobachter durch Einsetzen einer Unterscheidung seine Gegenwart fiir ande-
re ersichtlich. Er verrdt sich — auch wenn es einer weiteren Unterscheidung bedarf, um
ihn zu unterscheiden. [...] Insofern ist schon mitdem Einsetzen einer Unterscheidung als
Form eine Riickverweisung auf den Beobachter, also Selbstreferenz und Fremdreferenz
der Form gegeben. Die selbstreferentielle Geschlossenheit der Form schliefit die Frage
nach dem Beobachter als dem ausgeschlossenen Dritten ein.« Vgl. ders.: GdG, 69.

171 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 99-100: »Fiir unsere Zwecke genligt es, im Anschluf
an Spencer Brown Beobachten zu definieren als Gebrauch einer Unterscheidung zum
Zweck der Bezeichnung einer (und nicht der anderen) Seite. [...] Sondern zum Begriff
gehort auch, daB die andere Seite der Unterscheidung mitreprésentiert wird, so daf
das Bezeichnen der einen Seite fiir das operierende System zur Information wird nach
dem allgemeinen Muster: dies-und-nicht-etwas-anderes; dies-und-nicht-das. [...] Beim
Beobachten (im Unterschied zum einfachen Operieren) werden Unterscheiden und Be-

- am 14.02.2028, 15:58:11.

97


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Die vergebliche Gabe

zeichnet dabei den Kontext der Position, ordnet sie in ein Netzwerk benachbar-
ter Beobachtungen ein und trigt so zu einer informativen Anreicherung der
Unterscheidung bei.””? Dadurch dass der negative Bereich nur latent verfiigbar
ist, gerdt nicht einmal die Unterscheidungsabhingigkeit einer Bezeichnung
in den Blick.”® Eine Beobachtung erster Ordnung sieht nur, was bezeichnet
wurde. In ihrer Blickrichtung liegt nur die Beantwortung einer »Was-Fra-
ge«, der zutreffenden Bezeichnung, der Identifikation und Produktion eines
Gegenstandes.”*

Eine Beobachtung zweiter Ordnung kann sich auf eine solche Beobachtung
erster Ordnung beziehen, indem sie die Frage stellt, wie die Unterscheidung
niederer Ordnung zustande gekommen ist.”> Die Beobachtung zweiter Ord-

zeichnen zugleich (und nicht nacheinanderim Sinn von: erst Wahl einer Unterscheidung,
dann Bezeichnung) durchgefiihrt. Die Operation Beobachtung realisiert mithin die Ein-
heit der Unterscheidung von Unterscheidung und Bezeichnung, das ist ihre Speziali-
tat. Diese Einheit ist selbstmotivierend verfiighar, sie ist nicht davon abhangig, daf es
entsprechende Gegensténde in einer sie separierenden Welt vorweg schon gibt. Und
schlieflich wollen wir von Beobachtungen nur sprechen, wenn die Bezeichnung einer
Seite einer Unterscheidung durch rekursive Vernetzung motiviert ist, und zwar teils
durch vorherige Beobachtungen [...] und teils durch Anschlufifahigkeit [...]; also welche
Mdglichkeiten die Beobachtung erschliefit oder verschlieft.«

172 | Vgl. Luhmann, Niklas: WdG, 81: »Die Operation des Beobachtens ist immer [...]
die Einheit der zwei Komponenten Unterscheiden und Bezeichnen. Dies »Unterschei-
den-und-Bezeichnen« ist ein Anwendungsfall eines sehr viel allgemeineren Mechanis-
mus, den man als »UberschuBproduktion-und-Selektion« bezeichnen kénnte.«

173 | Vgl. Luhmann, Niklas: WdG, 85: »Das heifit unter anderem: dafd die Beobachtung
selbst nichtin der Lage ist, in ihrem Vollzug wahr und unwahr zu unterscheiden. Sie tut,
was sie tut. [...] Wir kdbnnen auch formulieren: das Beobachten benutzt die eigene Un-
terscheidung als seinen blinden Fleck. Es kann nur sehen, was es mit dieser Unterschei-
dung sehen kann. Es kann nicht sehen, was es nicht sehen kann.« Um dies festzuhalten,
kann man auch sagen, daf alles Beobachten, auch das Beobachten von Beobachtun-
gen, auf der operativen Ebene naiv verfahrt; oder mit nochmals anderen Worten: dafd es
in Bezug auf die eigene Referenz unkritisch vorgeht.«

174 | Diese »Was-Frage« korrespondiert aber nicht mit einer zugrunde liegenden Wirk-
lichkeit, sondern ist durch den formalen Vorgang des Unterscheidens und Bezeichnens
fiir die Produktion dessen zustandig, was als Welt in Erscheinung tritt. Vgl. Luhmann,
Niklas: WdG, 82 u. ders.: KdG, 103.

175 | Diese Nomenklatur der Umstellung auf das Beobachten von Beobachtungen fin-
det einen Vorldufer: Vgl. Foerster, Heinz v.: Kybernetik der Kybernetik, in: ders.: Short
Cuts, Frankfurt a.M. 2001, 73: »Es ist mir eine Genugtuung, Ihnen mitteilen zu kénnen,
daf die wesentlichen Begriffssaulen einer Theorie des Beobachters erarbeitet wurden.
Die eine ist die Errechnung unendlicher Rekursionen [...], die andere ist eine Errechnung

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

nung stiilpt sich tiber die erster Ordnung und kann so in ihrer Position so-
wohl Position als auch Negation der Beobachtung erster Ordnung bezeich-
nend erfassen.”® Solcher Art tritt die Form der Beobachtung erster Ordnung
in die Form der Beobachtung zweiter Ordnung wieder ein — es handelt sich
um ein »re-entry« der Form in die Form.”” Durch diese »Uberformung des
Beobachtens«”® wird Funktionsanalyse, Kritik und Reflexivitit ermoglicht. Es
wird ersichtlich, von welchen ihr unzuginglichen Bereichen eine Beobachtung
erster Ordnung abhingig war bzw. inwieweit die Bezeichnung erster Ordnung
von einem unentdeckten Selektionsmechanismus, von einer thematischen Re-
levanz des unreflektierten Beobachtens geprigt ist. So erlangt die Negation
als blinder Fleck der Beobachtung erster Ordnung den Status der positiven
Bezeichenbarkeit durch die Beobachtung zweiter Ordnung,"”® die wiederum
durch die Bezeichnung ihres Innenbereichs einen weiteren »unmarked state«
ausschliefit und so fiir weitere Markierungen ausweist.

In einer moglichen Beobachtung dritter Ordnung wird die Selbstreflexivitit
des Beobachtens nochmals gesteigert: Das Frageinteresse, wie die Beobachter
niederer Ordnung Unterscheidungen gebrauchen, iiberbietet sich hier in der
Problematisierung, warum diese Beobachtungen iiberhaupt funktionieren.'

der Selbstreferenz [...]. Durch diese Rechnungsarten sind wir nun in der Lage, mit aller
Strenge ein Begriffssystem zu erschlieflen, das sich mit dem Beobachten und nicht nur
mit dem Beobachteten befafit. Ich habe vorhin vorgeschlagen, eine Therapie zweiter
Ordnung zu erfinden, um sich mit Dysfunktionen zweiter Ordnung befassen zu konnen.
Ich schlage vor, die Kybernetik von beobachteten Systemen als Kybernetik erster Ord-
nung zu betrachten; die Kybernetik zweiter Ordnung ist dagegen die Kybernetik von be-
obachtenden Systemen.«

176 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 62: »Immer dann wenn der Formbegriff [auch die
Beobachtung ist eine Form, Anm. d. Verf.] die eine Seite einer Unterscheidung mar-
kiert unter der Voraussetzung, daf} es noch eine dadurch bestimmte andere Seite gibt,
gibt es auch eine Superform, ndmlich die Form der Unterscheidung der Form von etwas
anderem.«

177 | Vgl. Luhmann, Niklas: Das Recht der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1995 [Recht],
174. Vor allem aber: ders.: WdG, 74, 83-84. Vgl. Spencer-Brown, George: Gesetze,
60-66.

178 | Luhmann, Niklas: KdG, 105.

179 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 102: »Fiir das Beobachten zweiter Ordnung wird mit-
hin die Unbeobachtbarkeit des Beobachtens erster Ordnung beobachtbar — aber nur
unter der Bedingung, daf nun der Beobachter zweiter Ordnung als Beobachter erster
Ordnung seinerseits sein Beobachten und sich als Beobachter nicht beobachten kann.«
180 | Diese Verschachtelung von aufeinander bezogenen Beobachtungen und deren
funktionale Unterscheidung nach verschiedenen Frageriicksichten (was, wie, warum)
scheint Luhmann von Gregory Batesons Lerntheorie Gbernommen zu haben. So weist

- am 14.02.2028, 15:58:11.

99


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Die vergebliche Gabe

Die Beobachtung dritter Ordnung konstatiert, dass auch eine Beobachtung
zweiter Ordnung einen blinden Fleck produziert und ist genétigt, dies als un-
abinderliche Bedingung auch fiir ihre eigenes Tun anzuerkennen.!®! Auf diese
Weise kommt die Unbeobachtbarkeit der Welt als Einheit zum Ausdruck. Die
generelle Unterscheidungsabhingigkeit allen Wissens fithrt zur Dekonstruk-
tion der Welt als wirklichkeits- und wahrheitsbasierte Einheit.!s?

Die Luhmannsche Nomenklatur befihigt so dazu, Sachverhalte als mitein-
ander vernetzt anzusehen: Beobachtungen werden nicht voneinander isoliert,
sondern als aufeinander aufbauend begriffen. — Wobei die Ermangelung eines
diskursiven Realititsbezuges nicht als metaphysische Katastrophe, sondern als
Bedingung der Moglichkeit des Aufbaus von sinnhaften Beziigen begriffen
wird. Nur insofern sich ein beobachtendes System von Auflenreferenzen weit-
gehend abschottet,'® nur insofern es sich auf systeminterne Beobachtungs-

dessen Konzept des »Learning Ill« &hnliche Merkmale eines umfassenderen Reflexions-
grades auf wie bei der Beobachtung dritter Ordnung. Vgl. Bateson, Gregory: The logical
categories of learning and communication, in: ders.: Steps to an ecology of mind. Col-
lected essays in anthropology, psychiatry, evolution, and epistemology, San Francisco
1972, 303-304: »But Learning lll will throw these unexamined premises open to ques-
tion and change. Let us [...] list some of the changes which we shall be willing to call
Learning Ill. (a) The individual might learn to form more readily those habits the forming
of which we call Learning Il. (b) He might learn to close for himself the »loopholes« which
would allow him to avoid Learning lll. (c) He might learn to change the habits acquired
by Learning Il. (d) He might learn that he is a creature which can an does unconsciously
achieve Learning Il. (e) He might learn to limit or direct his learning Il. (f) If Learning Il
is a learning of the contexts of Learning I, then Learning Il should be a learning of the
contexts of those contexts. But the above list proposes a paradox. [...] Certainly it must
lead to a greater flexibility in the premises acquired by the process of Learning Il — a
freedom from their bondage.«

181 | Zur Charakterisierung der Beobachtung dritter Ordnung: Vgl. Luhmann, Niklas:
WdG, 485 + 499 + 509.

182 | Der Realitatsbegriff verlagert sich in seiner Totalitdt ins Unbeobachtbare, kann
aberals solcher noch thematisiert werden: Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 96: »Der Riickzug
ins Unbeobachtbare [da sich die Welt als Totale nicht noch einmal als Differenz darstel-
len lasst, Anm. d. Verf.] I1afit nichts in der Welt zuriick, er ld6scht, um es mit Jacques Der-
rida zu formulieren, seine Spuren. Allenfalls die Metaphysik (oder die Theologie? oder
die rhetorische Theorie des Gebrauchs rhetorischer Formen? [...] oder der Beobachter
zweiter Ordnung?) vermag gerade noch dies zu sehen: »la trace de I'effacement de la
trace«. [...] Dies sei hier zu Irritierung der Philosophen gesagt.«

183 | Vgl. Luhmann, Niklas: Einfiihrung in die Systemtheorie, Heidelberg 2004, 93:
»Genau das besagt die These operativer oder operationaler Geschlossenheit. Ope-
rationen sind von Anfang bis Ende oder als Ereignisse gesehen immer nur im System

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

prozesse festlegt, minimiert es die Gefahr der Reiziiberflutung durch eine
iiberkomplexe Auflenwelt und macht einen differentiell-geordneten Fortgang
des Diskurses moglich, der sich fiir selbstreferentielle Widerspriiche als Erkla-
rungsprinzip gedfinet hat.’®

In dieser Ablehnung einer metaphysischen Bedeutungskonstante fin-
det man eine erste Ubereinstimmung zwischen Luhmannschem Beob-
achtungsbegrifi'® und dem weitgehenden Autismus der Zeichenhaftigkeit in
der Différance Derridas. Der Beobachtungsbegriff lisst eine Identifizierung
der Différance als Beobachtung 2. Ordnung zu. Die Différance als Beobach-

maéglich, und sie kdnnen nicht benutzt werden, um in die Umwelt auszugreifen, denn
dann miissten sie, wenn die Grenze gekreuzt wird, etwas anderes werden als System-
operationen. Dies hat zunachst einmal die Erkenntnistheorie beeindruckt. Wenn man
radikal formuliert, kann man sagen, dass Erkenntnis nur méglich ist, weil es keine Be-
ziehungen, keine operativen Beziehungen zur Umwelt gibt. [...] Erkenntnis ist nicht nur
moglich, obwohl, sondern weil das System operativ geschlossen ist. Es kann mit seinen
erkennenden Operationen nichtin die Umwelt ausgreifen, sondern es muss stets inner-
halb des Systems Anschliisse, Folgerungen, nachste Erkenntnisse, Riickgriffe auf das
Geddachtnis und so weiter suchen.« — Beobachtungen sind wechselseitig vernetzt mit
anderen Beobachtungen. Sie beziehen sich auf bestehendes Wissen und rufen zukiinf-
tige Diskurse (nicht zuletzt durch die Anregung von Widerspruch) hervor.

184 | Vgl. Luhmann, Niklas: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissens-
soziologie der modernen Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1980, 311: »Bindre Schematis-
men kdnnen nun ganz generell in ihrer Funktion fiir selbstreferentielle Systeme begrif-
fen werden als Formen der Sicherung von Anschluffahigkeit [...]. Die Selbstreferenz wird
einerseits auf die Form des Duals zusammengezogen: Wahrheit verweist auf Unwahrheit
und Unwahrheit verweist auf Wahrheit. Andererseits eréffnen beide Werte jeweils unter-
schiedliche AnschluBoperationen. Um Operationen anschluffahig machen zu kénnen,
muf der Kurzschluf im bindren Schematismus unterbrochen werden; es muf also ver-
hindert werden, dafl Wahrheit nur als Hinweis auf Unwahrheit benutzt wird und umge-
kehrt. [...] Insofern eréffnet gerade diese Erleichterung des Vollzugs der Selbstreferenz
fiir spezifische Operationskreise den Weg zu ihrer Instrumentalisierung; man vollzieht
sie nur, wenn angegeben werden kann, was damit erreicht werden soll.«

185 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 34: »Aber zugleich kann man auch bemerken, daf
die Soziologie sich mit diesem Typus von Was-Fragen in den Zustand einer Dauerunruhe
versetzt, also sich selbst als autopoietisches System einrichtet. Es kann keine endgiil-
tige Antwort auf solche Fragen, keine weiterer Forschung entzogene Fixpunkte geben,
sondern nur die Beobachtung, welche Begriffsfestlegungen welche Folgen haben. Im
Modus der (Selbst-)Beobachtung zweiter Ordnung, im Modus konstruktivistischer Er-
kenntnistheorie also, l6sen sich deshalb alle Merkmalsvorgaben wieder auf, und man
siehtihre Notwendigkeit fiir die Forschung ebenso wie ihre Kontingenz.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

101


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Die vergebliche Gabe

tung hoherer Ordnung unterstreicht, dass keine Aussagen tiber die Welt ge-
titigt werden sollen, sondern Aussagen iiber Texte. Es wird auf diese Weise
zu Tage gefordert, wie die behandelten Texte Beobachtungen vollzogen haben.
Diese beobachteten Beobachtungen treten als Paradoxien auf, die funktio-
nal asymmetrisch aufgebaut sind. Die Différance verrdumlicht sich — wir bezie-
hen uns beispielhaft auf die bekannte Saussuresche Zeichentheorie — zunichst
in der semiotischen Unterscheidung von Lautbild und Vorstellung. An dieser
Unterscheidung wird deutlich, dass die beiden Charakteristika dieser Grund-
unterscheidung, ihre Linearitit und Arbitraritit, zu Widerspriichen fiithren.
Diese Widerspriiche kénnen bei Saussure dahingehend interpretiert werden,
sodass sie zu einer Herabstufung der als duerlich denunzierten Schrift unter
dem Dogma der selbstaffektiven Stimmlichkeit fithren. Unter diesem Leitbild
der gesprochenen Sprache 16sen sich die Widerspriiche nur scheinbar auf, dass
sich sowohl die Unkontrollierbarkeit und die Verinderlichkeit der Bedeutungs-
konvention unter der Arbitraritit des Zeichens gleichzeitig erkliren ldsst. Der-
rida jedoch streicht heraus, dass sich diese Widerspriiche nicht vollkommen
aufgeldst haben, sondern in bisher unberticksichtigte Bereiche verdringt sind:
Die Linearitit des Zeichens erlangt ihre ideale Metapher in der Schriftlich-
keit. Saussure widerspricht sich selbst, wenn er dies zu verdecken versucht.
Was Derrida unternimmt, ist die Etablierung einer Unterscheidung® und
ihre Asymmetrisierung.’®” Derart wird die Unterscheidung erster Ordnung
von Saussure in der Beobachtung zweiter Ordnung aufbereitet: Sie wird in
der Form der Paradoxie gefasst und in ihrem Schwerpunkt verlagert, indem
die bisherige Hierarchie von Logozentrismus und Phonozentrismus durch die
Herausstellung einer Wissenschaft von der Schrift parodiert wird.

186 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 274: »Heute sagen die Logiker, dafl Tautologien und
Paradoxien »entfaltet,, das heifit durch stabile Entitadten ersetzt werden miiiten. So
oder so habe man mit Unterscheidungen zu arbeiten, die einen vor dem Irrtum behii-
ten, zu identifizieren, was nicht zu identifizieren sei. Doch Unterscheidungen werden
ihrerseits als Paradoxien sichtbar, sobald man versucht, ihre Einheit zu beobachten.
Entfaltungen von Paradoxien sind also nur méglich, wenn man die Suche nach stabilen
Einheiten aufgibt. Das bedeutet, dass man den Beobachter zu beobachten hat, um zu
erkennen, wann und warum dieser das Risiko einer Entfaltung eingeht — einer Entfal-
tung, die immer ihrerseits dekonstruiert werden kann.« Vgl. Bateson, Gregory: Mind and
nature. A necessary unit, Creskill (NewJersey) 2002, 76-82: Hier wird der Begriff der
Tautologie durch die Unterscheidung von Beschreibung und Erklarung erkl&rt.

187 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 272-273: »Beobachtungen sind asymmetrische (oder
symmetriebrechende) Operationen. Sie verwenden Unterscheidungen als Formen und
nehmen Formen als Grenzen, die eine Innenseite [...] und eine AuBenseite voneinander
separieren. [...] Das bedeutet, dass immer etwas ungesagt bleiben muf3, wodurch eine
Position produziert wird, von der aus das je Gesagte dekonstruiert werden kann.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

Diese Art der Paradoxieentfaltung ist auf ihre Selbstanwendbarkeit einge-
stellt. Sie kann nur auf paradoxe Weise beschrieben werden. Sie unterwirft
sich ihrer Verzeitlichungseigenschaft, insofern als es keine definitive Fassung
eines Begriffs (wie der Différance) geben kann, keine endgiiltige Fassung einer
stabilen Unterscheidung. Stattdessen wird die Kommunikation durch asym-
metrische Paradoxien aufihre Fortsetzbarkeit und Anschlussfihigkeit fiir wei-
tere Diskurse abgestellt. Die Reflexivitit von solch selektiven Beobachtungen
geschieht als Selbstdemontage, erhoht aber gleichzeitig die Aussagemdglich-
keiten und die Vernetzung dieser Sprechweisen. Dieser Aspekt der Autologie
von Beobachtungen ist deshalb an dieser Stelle erwihnenswert, weil sich hier
zeigt, dass Derrida nicht einfach bei einer einfachen Aussage oder Unterschei-
dung bei der Bestimmung der Différance stehen bleiben kann. Er kann nicht
einfach behaupten, die Différance ist »dies« im Unterschied zu »jenem«. Der
Begriff der Différance regelt das nicht-triviale Ineinanderwirken von Unter-
scheidungen, die sich sowohl verraumlichend als auch verzeitlichend aus-
driicken. Dieser Umstand wiirde nur unzureichend und verfilschend wie-
dergegeben, wenn die eigene Bedeutung nicht die verzeitlichende Verzerrung
der Différance beriicksichtigen und verwirklichen wiirde.

Die Différance zeichnet sich durch Unterscheidungsgebrauch aus, der sich
spurhaft verkompliziert und aufgrund seiner Verzeitlichungseigenschaft ent-
zieht.’®® Mit diesem Aspekt ist gleichzeitig die Dynamik des kaskadenhaften
Aufbaus der Unterscheidungen angesprochen.”® Die Unterscheidung, die ein
Beobachter trifft, scheint Folgebeobachtungen hoherer Ordnung anzuregen,

188 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 274-275: »(Wir erinnern uns, dafl Dekonstruktion sel-
ber dekonstruiert werden kann.) Angesichts dieser Sachgasse vermag wohl nur die Zeit
Abhilfe zu schaffen. Die Zeit lehrt uns, daB es kein Ende gibt, alles immer im weitergeht
und Systeme so lange operieren, wie sie nicht zerstért werden. Spencer Browns For-
menkalkiil ist rein temporal, das heif3t, er stellt ein Zeit verbrauchendes Programm zum
Aufbau von Komplexitat dar. Nach Spencer Brown kann man die Grenze jeglicher Form
(= Unterscheidung) kreuzen und so auf die andere Seite gelangen. Doch dazu bedarfes
einer weiteren Operation. Wenn die andere Seite der unmarkierte Raum ist, so bleibt
einem nichts dbrig, als wieder zuriickzukehren. [...] Kehrt man zuriick, so ist es als sei
nichts geschehen. Versucht man aber durch durch das Uberschreiten der Grenzlinie et-
was Spezifisches zu finden, so ist es notwendig, auch auf der anderen Seite wieder eine
Unterscheidung zu treffen, die den bis dahin noch unmarkierten Raum aufteilt und die
Welt dabei als unbeobachtbare Einheit reproduziert. So verschiebt man das Problem,
und genau das scheint es zu sein, was Derrida unter différance versteht.«

189 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 276: Luhmann spricht hier von einer »dynamischen
Stabilitat«, die durch den formalen Fortgang des unterscheidenden Beobachtens ge-
wéhrleistet ist — also durch die Art der Bindung von Elementen und nicht durch die Be-
schaffenheit der Elemente selbst.

- am 14.02.2028, 15:58:11.

103


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Die vergebliche Gabe

die sich mit den Bedingungen des Zustandekommens und der Klassifikati-
on dieser Beobachtung beschiftigen. So wird durch den Verzeitlichungscha-
rakter der Différance der verdriangte Schriftkorper des Zeichens bei Saussure
deutlich. Dadurch zeigt sich der Supplementierungsbedarf der Linguistik als
Wissenschaftsprojekt bei Saussure. Die Grammatologie {iberfiihrt die Saus-
suresche Unterschiedenheit des Zeichens, das sowohl linear als auch arbitrir
unterschieden ist, in Unterscheidungen, die die Fundamente des wissen-
schaftliche Designs der Linguistik betreffen, die sogar die Grundlinien der
abendlindischen Philosophie aufzeigen: Die Privilegierung des gesprochenen
Wortes gegeniiber der Schrift entspricht einem metaphysischen Ethnozentris-
mus™®, der durch das Projekt der Grammatologie im Zug der Revision von
Phono- und Logozentrismus unterminiert wird.

Die Bindung von Unterscheidungen, die eine verriumlichende, Problem
produzierende Wirkung haben, an héherstufige Unterscheidungen, die die-
se Probleme und Grundbeobachtungen verzeitlichend in weitere Kontexte
einbringen, kann durch den Begriff des »re-entry«! niher erliutert werden.
Bei Luhmann dient dieser Begriff dazu, die Unbeobachtbarkeit der Welt zu
verdeutlichen. Unterscheidungen teilen die Welt in zwei Bereiche ein, einen
beschriebenen Innenraum und einen unbeobachteten Auflenbereich, in dem
aber alles, was noch nicht ausgesagt ist, begriindet liegt. Dieser Auflenbereich
fithrt nicht nur zur Klassifizierbarkeit und Kontextualisierung des Innenbe-
reichs, sondern reichert diesen mit Verweisungsiiberschiissen und Anschluss-
moglichkeiten an. Das Nicht-Sein ist auf diese Weise so nah an das Sein ge-
bunden, dass man von einer Uberlagerung sprechen kann, denn mit jeder
Beobachtung hoherer Ordnung wird der unmarkierte Bereich nicht nur nicht

190 | Vgl. Derrida, Jacques: Der Schacht und die Pyramide. Einflihrungin die Hegelsche
Semiologie, in: ders.: RP, 93-132; In Bezug auf Saussure fallt Derrida eine Bevorzugung
der lateinischen Lautschrift gegeniiber grafischen Schriftzeichen wie etwa &gyptischen
Hieroglyphen auf: Vgl. Weber, Christine: Philosophien der Differenz zwischen Sprache
und Schrift. Affinitdt und Divergenz im Denken Lyotards und Derridas, Essen 2009, 46-
47. Vgl. Derrida, Jacques: G, 58: »Piktographische oder natiirliche Schrift waren dem-
nach fiir Saussure kontradiktorische Begriffe.«

191 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 277: »Manches System, das zu beobachten vermag,
vermag sich auch selbst zu beobachten. Um sich selbst zu beobachten, ist es unerlaf-
lich, da® es sich von allem anderen, das heifit von seiner Umwelt, unterscheidet. Die
rekursiv miteinander verbundenen Operationen des Systems ziehen eine Grenzlinie, die
System und Umwelt voneinander unterscheidet. Die Operation der Selbstbeobachtung
erfordert ein re-entry (im Sinn Spencer Browns) dieser Differenz in sich selber, ndmlich
der Unterscheidung von System und Umwelt in das System.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

eliminiert, sondern reproduziert und dadurch vervielfiltigt."”? Im Hinblick auf
die Différance kann uns dieser Begriff insofern helfen, als man illustriert, dass
diese Art von geschichtetem Differenzgebrauch die gebrochene Tradition der
metaphysischer Feststellung der Welt von einem vereinheitlichenden Zentrum
aus auffingt. Die Différance ermdglicht Sprechweisen, die sich formal durch
Unterscheidungen fortsetzen, selbst wenn die Welt unter einem Wahrheitspa-
radigma von Aussagen inhaltlich korrumpiert ist.”® Insofern nimmt Derrida
in Anspruch, dass sein philosophisches Projekt nicht (wie oft behauptet) die
Destruktion iiberlieferter Denktraditionen betreibt, sondern deren kritische
Revision: Inwieweit bewahrheiten sich metaphysische Beschreibungen unter
den Bedingungen der Unbeschreiblichkeit einer ununterschiedenen Welt?***

1.5.3 Medium und Form

Weitere Facetten kommen dem Unterscheidungsbegriff zu, wenn man ihn un-
ter der Maflgabe des Gegensatzes von Medium und Form betrachtet.!”® Die
Fortentwicklung eines Mediums zu Formen beschreibt die Relationen zwi-

192 | Man kann darin eine Folge des neuzeitlich-modernen Selbstverstandnisses des
Menschen sehen, der sich technisch von einer imitativen Einbindung in seine natiirliche
Umgebung herausgeldst hat. Vgl. Blumenberg, Hans: Nachahmung, 45: »Nun erst 1883t
sich die positive Bedeutung ermessen, die der Aufldsung der Identitat von Sein und
Natur zukommt. Der Entwertungsprozef der Natur ist nur deshalb schlechthin ein nihili-
stischer Vorgang, weil der Glaube méglich geworden ist, dafd das Sichtbare im Verhélt-
nis zum Weltganzen nur isoliertes Beispiel ist, und dafd andere Wahrheiten latent in der
Uberzahl sind [...], und daf diese Welt nicht die einzige aller Welten ist. [...] So deutet
die Kunst nicht mehr auf ein anderes exemplarisches Sein hin, sondern sie ist selbst
dieses fir die Moglichkeiten des Menschen exemplarisches Sein: das Kunstwerk will
nicht mehr nur etwas bedeuten, sondern es will etwas sein.«

193 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 291: »Unter historischem Gesichtspunkt betrachtet
scheint der Dekontruktionismus das Ende der Geschichte zu bezeichnen: Geschichte,
die sich selbst verbraucht. Nichtsdestoweniger lduft er weiter und gelangt an kein Ende:
Ervermag die Fiille des Nicht-Seins nie zu erreichen. Erist und bleibt Schrift, Konstruk-
tion, Verschiebung von Differenzen. Angesichts dieser unbegrenzten Aussichten kann
ein Verstandnis von Dekonstruktion als Beobachtung von Beobachtern die Komplexitét
reduzieren. Das einzig mégliche Objekt der Dekonstruktion bilden beobachtende/beob-
achtete Systeme. Doch beobachten heifit: eine Unterscheidung verwenden, um so eine
Seite und nicht die andere zu markieren. Wir konnen dabei unterschiedliche Beobachter
unterscheiden, wobei auch wir dann wiederum beobachtet werden kdnnen.«

194 | Vgl. Zima, Peter: Dekonstruktion, 30-31.

195 | Zur formalen Ahnlichkeit der Begriffe von Unterscheidung, Beobachtung und
Form: Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 111: »Der Beobachter benutzt eine Unterscheidung,

- am 14.02.2028, 15:58:11.

105


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Die vergebliche Gabe

schen den Beobachtungsebenen und kann zur Beobachtung der dialogischen
Fortsetzung von Differenzen dienen. — Unterscheidungen haben neben ihrer
symbolischen Informations- und Bedeutungsfunktion auch einen diaboli-
schen Aspekt, insofern sie sich in immer neue Differenzen fortpflanzen.'
Grundsitzlich geht es im komplementiren Verhiltnis von Medium und
Form um die Art der Bindung'” von Elementen'®. Die Unterscheidung von
Medium und Form dient nicht der Identifikation von Substanzialitit oder der
Definition eines Bedeutungsinhalts, sondern der Erklirung eines graduellen
Abhingigkeitsverhiltnisses. Eine Form organisiert die strukturelle Anord-
nung innerhalb eines Mediums.”’ Ein Medium wird somit durch Umformung

um das zu bezeichnen, was er beobachtet. Das geschieht, wenn es geschieht. Will man
aber beobachten, ob es geschieht und wie es geschieht. Muft man die Unterscheidung,
die benutzt wird, nicht nurverwenden, sondern bezeichnen. Und dazu dient uns der Be-
griff der Form. Als Form bezeichnen wir das Beobachtungsinstrument Unterscheidung
—zum Beispiel im Hinblick darauf, da es auch andere Unterscheidungen geben kdnnte,
die dann andere Beobachtungen ermdglichen wiirden.«

196 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 320: »Symbolisch generalisierte Medien transformie-
ren auf wunderbare Weise Nein-Wahrscheinlichkeiten in Ja-Wahrscheinlichkeiten [...].
Sie sind symbolisch insofern, als sie Kommunikation benutzen, um das an sich unwahr-
scheinliche Passen herzustellen. Sie sind zugleich aber auch diabolisch insofern als
sie, indem sie das erreichen, neue Differenzen erzeugen. [...] Symbolisch generalisier-
te Kommunikationsmedien koordinieren, um dies mit anderen Worten zu wiederholen,
Selektionen, die sich nicht ohne weiteres verkniipfen lassen und insofern zundchst als
eine lose gekoppelte Menge von Elementen gegeben sind — Selektionen von Informa-
tionen, Mitteilungen und Verstehensinhalten. Sie erreichen eine strikte Kopplung nur
durch die fiir das jeweilige Medium spezifische Form [...].«

197 | Vgl. Baecker, Dirk (Hg.): Kalkiil der Form, Frankfurt a.M. 1993, 30-37.

198 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 167: Der Begriff des Elements bezeichnet bei Luh-
mann keine wirklichen, naturalen Gegebenheiten, sondern basale Konstrukte eines
Beobachters. Elemente sind somit funktional definierte Letzteinheiten, die durch For-
mung in verschiedenartige Relationen zueinander versetzt werden. Vgl. Luhmann, Ni-
klas: WdG, 398-399.

199 | Vgl. Baraldi, Claudio, Corsi, Giancarlo u. Esposito, Elena (Hg.): GLU. Glossar zu
Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme, Frankfurt a.M. 1997, 59: »Das Medium ist
durch lose Kopplung zwischen Elementen (die praktisch als voneinander unabhéngig
betrachtet werden kénnen) gekennzeichnet und leistet keinen inneren Widerstand ge-
gen die Durchsetzung von Formen von aufien. Die Formen »verdichten« ihrerseits die
Verbindungen zwischen den Elementen des Mediums in rigidere Kopplungen, die wahr-
genommen werden.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

nicht verbraucht, sondern lediglich an andere Medien gebunden.?*® Ein Medi-
um ist nur in Abhingigkeit von der daraus gebildeten Form zu erkennen.?®!
Formung bezeichnet dabei die Neukombination von Verbindungen im
medialen Substrat: Medial sind Elemente relativ lose gekoppelt, wihrend die
Form striktere Bindungen der Elemente durch Unterscheidungsgebrauch
herstellt.?? Mediale Relationen sind stabiler als labile Formungen, obwohl die
Form durchsetzungsfihiger als ihr Medium ist. Das liegt an der redundan-
ten Einfachheit des Mediums, das zwar mit nur geringem Informationsgehalt
ausgestattet ist, dafiir aber stabil in den verschiedensten Kontexten wiederer-
kennbar und wiederverwendbar bleibt. Formen sind dagegen hoch variabel,
sie sind tiberraschende, neuartige und informative Verbindungen, die leicht
wieder zerfallen kénnen und nicht unbedingt dauerhaft sein miissen.?® Durch
Formung entsteht erst in der Rekombination schwach informativer Elemente
ein zusammenhingender Sinn. Formen kénnen dann wiederum als medi-
ale Basis fiir weitere Formung bereitstehen, was die Anschlussfihigkeit der
Formgebung und ihre Informativitit erhcht.”** Beispielsweise kénnen Worter
als mediales Substrat angesehen werden, die in Sitzen und diese wiederum
in Satzkonglomeraten weiter verformt werden. Der Bildung von Sitzen und
Texten ist damit prinzipiell kein Ende gesetzt, obwohl die sprachliche Formge-
bung nur auf ein begrenztes Repertoire von Elementen zuriickgreifen kann.?%

200 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 232.

201 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 168-170.

202 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 232: Strikte Kopplung geschieht durch die Form der
Unterscheidung. Zum Beispiel werden durch Sprache mediale Substrate aus der Wahr-
nehmungin der Weiterformung der Kommunikation gekoppelt. Vgl. ders.: AuR, 236-239.
203 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 171-172, 204-208.

204 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 201: »Schlieflich ist zu beachten, daf nicht das me-
diale Substrat, sondern nur die Formen im System operativ anschluBfahig sind. Mit den
formlosen, lose gekoppelten Elementen kann das System nichts anfangen. [...] Dassel-
be gilt fir Kommunikationsmedien. Auch hier bilden, wenn man auf Sprache abstellt,
nicht schon Worte, sondern erst Satze einen Sinn, derin der Kommunikation prozessiert
werden kann.«

205 | Vgl. Luhmann, Niklas: Einfiihrung in die Theorie der Gesellschaft, Heidelberg
2005, 46: »Meine Idee ist nun, dass man das auf die Ebene von Sinn schlechthin gene-
ralisieren kdnnte. Man kann dann sagen, Sinn sei auch ein Medium, eine unbestimmte
und auch nicht beobachtbare, nicht erfassbare Menge kombinatorischer Moglichkeiten,
die wir immer nur in den jeweils festen Kombinationen erfassen. Der erste Schritt, der
nicht ausreicht, aber bereits sehr weit fiihrt, besteht darin, diese Uberlegung auf Spra-
che anzuwenden und zu sagen, dass es eine grofle Zahl von Wortern gibt, dass die Zahl
der Wortkombinationen praktisch unausschépfbar, wenn nicht sogar unendlich oder na-
hezu unendlich ist, die Méglichkeit einer Kombination von Waortern jedoch noch keinen

- am 14.02.2028, 15:58:11.

107


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Die vergebliche Gabe

Mit dieser Begrifflichkeit ist man in die Lage versetzt, Artefakte (z.B. Texte)
als kommunikativ-dynamische Umformungen zu begreifen, die sich auf vor-
angegangene Kommunikationen beziehen. Diese Einsicht in die Selbstbeziig-
lichkeit der Textgenese, die sich auf die Autorisation auswirkt, hat Folgen fiir
das Textverstindnis. Die Urheberschaft des Autors ist zuriickgetreten. Arte-
fakte beziehen sich auf vorangegangene Artefakte und erméglichen in diesem
Beziehungsreichtum ihre weitere Autopoiesis.?%

Dabei wird dem Zeichen eine herausragende Funktion zugesprochen. Im
Zeichen — wie es Derrida in Bezug auf Saussure herausarbeitet — geschieht eine
formale Aufspaltung, die eine ganze Welt der Schriftlichkeit entstehen ldsst,
ohne dass ein inhaltlicher Weltbezug hergestellt sein muss.?” Ein Zeichen
etabliert Unterscheidungen nicht nur im arbitrdren Verhiltnis von signifiant
und signifié, sondern auch in linearer Hinsicht in rdumlicher Abgrenzung zu
anderen Zeichen. So werden in doppelter Hinsicht durch Zeichengebrauch
Unterscheidungen eingefiihrt, die selektive Beziige im Medium Sinn herstel-
len.?® Im Begriff der Différance reflektiert Derrida dieses paradoxe Verhiltnis

Sinn gibt, obwohl ohne diese Mdglichkeit kein Sinn zustande kdme. Man muss Sé&tze
bilden. Fir die Kommunikation ist es wichtig, dass man feste Formen bildet, dass man
diese und jene Worter miteinander koppelt, erst dann hat man Sinn.«

206 | Vgl. Luhmann, Niklas: KdG, 197-203: Den Begriff der Autopoiesis bezieht Luh-
mann von Varela und Maturana. Vgl. Maturana, Humberto u. Varela, Francisco: Auto-
poiesis and Cognition. The Realization of the Living, Dordrecht 1980, 79: »lt follows
that an autopoietic machine continuously generates and specifies its own organization
through its operation as a system of production of its own components, and does this in
an endless turnover of components under conditions of continuous perturbations and
compensation of perturbations.«

207 | Vgl. Habermann, Friedericke: Der homo oeconomicus und das Andere. Hegemo-
nie, Identitatund Emanzipation, Baden-Baden 2008, 76-77: »Der différance geht weder
das Subjekt noch eine andere Présenz als Ursache voraus, die nicht schon von ihr er-
fasst wéare. Mit diesem Konzept will Derrida den grundsétzlich offenen und prozesshaf-
ten Charaktervon Bedeutung betonen, derimmer Neuinterpretation und Verdnderungen
zuldsst, denn Bedeutung sei nie in sich prasent, sondern immer schon wieder aufge-
schoben: stets abh&ngig von einer bestimmten, zeitlichen und rdumlichen Konstella-
tion [...]. [...] Texte kénnen also nicht als Reprasentanten einer abgetrennten Realitéat
betrachtet werden [...].«

208 | Vgl. Luhmann, Niklas: Zeichen als Form, in: Baecker, Dirk (Hg.): Probleme, 47:
»Auch hier wird das Paradox des nicht bezeichnenden Zeichens durch eine Unterschei-
dung entfaltet. Dabei bleibt jedoch das Bezeichnete als unerreichbar ganz aufier Be-
tracht, und es wird fraglich, welchen Sinn ein Zeichen hat, wenn reflektiert wird, da es
erkennbar nichts bezeichnet. Die Semantik der Unmittelbarkeit, die in der Lebensphilo-
sophie, im unmittelbaren Selbstverhéltnis der Reflexionstheorie, in der Daseinsanalytik

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

von Zeichen, deren Bezeichnung abhanden gekommen zu sein scheint, und
die dennoch als Form informative Vernetzungen leisten. »Somit erweist sich
die Différance als die Formation der Form.«**® Die Bezeichnung fiir die »post-
moderne« Paradoxie des Zeichens, die Anwesenheit als Abwesenheit darzu-
stellen vermag.

1.6 Die DEKONSTRUKTION

Die Dekonstruktion bekriftigt den autologischen Impuls der »Postmoderne«.
Thre Anwendbarkeit ist grenzenlos und damit reflexiv. Sie muss sich immer
auch selbst aufheben. Die Dekonstruktion ist keine Methode, weder zur Ana-
lyse, noch zur Kritik, weil sie eben nicht ist. Sie hat in ihrer totalen Anwendbar-
keit schon die eigenen Grundfesten angegriffen,?” sie dekonstruiert sich selbst
und erweist dadurch ihre Funktionstiichtigkeit.!! Genauso wenig wie bei der
Différance spricht Derrida deshalb bei der Dekonstruktion von einem eigen-

Heideggers Vorldufer hat, bezeichnet eigentlich nur den Kollaps bestimmter Unterschei-
dungen — sei es der von Subjekt und Objekt, sei es der von Zeichen und Bezeichnetem,
setzt also voraus, daf® man zundchst von diesen Unterscheidungen auszugehen hat,
die dann in der Unmittelbarkeit der Operation nicht zum Zuge kommen. Funktion und
Verbleib des von Zeichen Bezeichnetem bleiben aber ungeklart und damit auch der Sinn
des auf diese Differenz bezogenen Zeichenbegriffs.«

209 | Derrida, Jacques: G, 110. — Das Zitat weicht hier im Schriftbild von der Schreib-
weise der Grammatologie in der Ubersetzung von Hans-Jérg Rheinberger und Hanns
Zischler fiir ndifférance« ab. Aus dem Grund der Vereinheitlichung wird hier »Différance«
geschrieben und nicht »*Differenz«.

210 | Vgl. Derrida, Jacques: Letter to a japanese friend, in: Wood, David u. Bernasconi,
Robert (Hg.): Derrida and Différance, Evanston 1988, 4: »Deconstruction takes place,
itis an event that does not await the deliberation, consciousness, or organization of a
subject, or even of modernity. It deconstructs it-self. It can be deconstructed.«

211 | Vgl. Luhmann, Niklas: AuR, 267: »Sie [die Dekonstruktion, Anm. d. Verf.] scheint
das Lesen von Formen als Differenzen zu empfehlen, die Fokussierung auf Unterschei-
dungen ohne jede Hoffnung, die verlorengegangene Einheit auf héherer Ebene oder zu
spéterem Zeitpunkt je wiedererlagen zu kénnen [...]. Die Dekonstruktion scheint einem
intellektuellen Klima zu entsprechen, das sich auf dem Weg zur kulturellen Diversitat
befindet. [...] Sie dekonstruiert die Annahme der Prasenz, jedweder stabilen Beziehung
zwischen Prasenz und Absenz, ja sogar die der Unterscheidung von Prdsenz und Absenz
iberhaupt. Sie stellt ein instabiles Konzept dar, das der fortlaufenden différance einer
jeden von ihr gemachten Unterscheidung unterliegt.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

109


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Die vergebliche Gabe

stindigen Sein. Sie fungiert als ein Supplement in einer Kette von différanten
Reformulierungen.?

1.6.1 Die Dekonstruktion als Paradoxie von Zersetzung
und Versetzung

Diese »Unmethode«® ist durch eine zweifache Bewegung gekennzeichnet,
die darin besteht, durch die Aufpfropfung von Supplementen ein allgemeines
Wirken der Différance deutlich zu machen. Zweifach gestaffelt deswegen, weil
nicht-triviale Differenzen konstruiert werden — also nicht blofl Unterscheidun-
gen eingefiithrt, sondern die beiden Seiten der Unterscheidung wieder durch
Unterscheidungen zueinander in Beziehung gesetzt werden. Die Dekonstruk-
tion erweist der Différance in ihrem zweifachen Unterscheidungsgebrauch
ihre Reverenz.*

212 | Vgl. Derrida, Jacques: Positionen, 36-37: »Sich selbst riskieren beim Nichts-sa-
gen-Wollen, das heifitin das Spiel einsteigen und zuallererstin das Spiel der différance,
das bewirkt, dass kein Wort, kein Begriff, keine hohere Aussage von der theologischen
Gegenwart eines Mittelpunkts aus die textuelle Bewegung und Verrdumlichung der Dif-
ferenzen zusammenfasst und bestimmt. Von daher ergibt sich zum Beispiel auch die
Kette der untereinander austauschbaren Begriffe, von denen Sie vorhin gesprochen
haben (Urspur, Ur-Schrift, Reserve, Bruch, Artikulation, Supplement, différance; es
wird noch andere geben); es handelt sich dabei keineswegs nur um ein metonymisches
Vorgehen, das die begrifflichen Identitdten unangetastet liele oder sich damit begniig-
te, bestimmte Vorstellungen zu lbersetzen und zirkulieren zu lassen. In diesem Sinn
riskiere ich mich beim Nicht-sagen-Wollen dessen, was man einfach verstehen kdnnte,
was einfach Sache des Verstehens wére. Ich mache mir also iber hunderte von Seiten
hinweg das Leben mit einer Schreibweise schwer, die zugleich beharrlich und elliptisch
ist, die, wie Sie gesehen haben, auch das aufnimmt, was ausgestrichen ist, die jeden
Begriff in eine unendliche Kette von Differenzen hineinzieht, die sich mit derart vie-
len Vorsichtsmafnahmen, Referenzen, Anmerkungen, Zitaten, Zusammengeklebtem,
Zuséatzen umgibt oder belastet, dass das »Nichts-sagen-Wollen¢, das werden Sie mir
zugestehen, keine sehr geruhsame Tatigkeit ist.«

213 | Wie schon erwéhnt, kann die Dekonstruktion nicht als Begriff verstanden werden,
der etwas zur Anwesenheit bringt, eben weil er jede definierte Feststellung in Unruhe
versetzt. Dies wird versucht durch eine Setzung in Anfiihrungszeichen nachzuvollzie-
hen: Jeder Versuch einer Kategorisierung ist nur hdchst vorldufig anzusehen. Die De-
konstruktion verlguft sich.

214 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 350: »Die Dekonstruktion kann sich nicht auf eine Neu-
tralisierung beschranken oder unmittelbar dazu iibergehen: sie mufl durch eine dop-
pelte Gebarde, eine doppelte Wissenschaft, eine doppelte Schrift eine Umkehrung der
klassischen Opposition und eine allgemeine Verschiebung des Systems bewirken.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

Auf einen ersten Blick kann die Dekonstruktion als subversive Aktion
angesehen werden, als Zersetzung.”’> Denn Derrida interpretiert alle Tex-
te aus ihrer eigenen Logik heraus, aber so, dass sich die textimmanente Ar-
gumentation gegen ihr eigenstes Zentrum wendet.’® Auf diese Weise werden
die Pline der besprochenen Autoren zunichst einmal durchkreuzt. Mit dem
Auseinandersetzen, Durchkreuzen wird zugleich eine alte, durch den Text
etablierte Hierarchie (wie wichtig/unwichtig, wahr/unwahr) angegangen und
umgekehrt. Das scheinbar Marginale in einem Werk wird von Derrida als zen-
tral und symptomatisch erkannt.?”” Durch diese Hierarchieumkehrung wird

jedes System seines Zentrums beraubt.?®

215 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 166-167: Der erste Impetus (Subversion,
Umkehrung) der Dekonstruktion: Man »[...] weist nach, dafl es sich um einen metaphy-
sischen und ideologisch auferlegten Gegensatz [in der hierarchischen Struktur, die der
Text vorgibt, Anm. d. Verf.] handelt, indem man (1) seine Voraussetzungen und seine
Rolle im System der metaphysischen Werte aufdeckt [...], und indem man (2) zeigt, wie
er in den Texten selbst, in denen er formuliert wird und die auf ihm aufbauen, zerlegt
wird.«

216 | Vgl. Kofman, Sarah: Lectures de Derrida, Paris 1984, 93: »Derrida préte attention
a tout ce qui occupait une place secondaire, déplagant ainsi les hiérarchies, subvertis-
sant I'ordonnance assurée du discours philosophique: mettant I'accent sur I'écriture
plus que sur la parole, sur le signifiant plus que sur le signifié, il déplace les limites du
rhétorique et du philosophique.«

217 | Vgl. zur Verwandtschaft der Hierarchieumkehrung zum rhetorischen Mandver des
Chiasmus: Letzkus, Alwin: Dekonstruktion und ethische Passion. Denken des Anderen
nach Jacques Derrida und Emmanuel Levinas, Miinchen 2002, 345: »Die Figur des Chi-
asmus als einer Kreuzung« erhalt in diesem Kontext den mehrfachen Sinn von »Uber-
kreuzungs, »Durchstreichung«und>»Tilgungs, in dem das so Durchkreuzte«als Spur lesbar
bleibt.«

218 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 155-156: »Diese Konzentration auf das
scheinbar Marginale verwendet die Logik der Supplementaritat als Interpretationsstra-
tegie: Was von vorangehenden Interpreten an den Rand gedrangt oder beiseite gescho-
ben wurde, konnte aus genau den Griinden wichtig sein, die dazu fiihrten, daf} es bei-
seite geschoben wurde. Es handelt sich bei dieser Aufpfropfung um eine doppelte Stra-
tegie. [...] Einerseits arbeitet die marginale Aufpfropfung innerhalb dieser Begriffe, um
ihre Hierarchie umzukehren und um zu zeigen, da dasjenige, was bisher als marginal
galt, in Wirklichkeit zentral ist. Andererseits wird diese Umkehrung, die dem Marginalen
Bedeutung verleiht, gewdhnlich so durchgefiihrt, daf} sie nicht einfach zur Feststellung
eines neuen Zentrums fiihrt [...], sondern zu einer Subversion der Unterscheidung von
Wesentlichem und Unwesentlichem, von Innen und Aufen. Was ist ein Zentrum, wenn
das Marginale zum Zentrum werden kann?«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

11


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Die vergebliche Gabe

Der zweite Schritt der doppelten Bewegung der Dekonstruktion besteht in
den Folgeeftekten einer derartigen Dezentralisierung (neben der Vermeidung
einer metaphysisch-autoritativen Instanz der Pridsenz) in einer Versetzung —
insofern als dass die Texte getffnet werden fiir Abseitiges und Gegenteiliges.
Thr Verwendungskontext wird verschoben oder versetzt.? Die in der Bewe-
gung der Umkehrung vorgenommene Unterscheidung des bestehenden Tex-
tes wird noch einmal unterschieden durch die Verschiebung zum neuen, um-
gebenden Kontext. Dekonstruktiv behandelte Schriften schlieffen sich nicht
mehr durch eine hierarchisch zentrierte Struktur nach Auflen ab, sondern
treten in neuartige Beziehung zu umliegenden Schriftfeldern.?”® Dies wird er-
reicht, indem die Etymologie eines Begriffes zum Ausgangspunkt genommen
wird und tiber ein assoziatives Spiel mit unterschiedlichen Wortbedeutungen
weiterentwickelt wird. Eine solche metaphorische Verschiebung erklirt sich
aus der Verzeitlichungseigenschaft des différanten Zeichens: Der philosophi-
sche Gebrauch von Metaphern veranschaulicht bei Derrida die Uberwiltigung
der inneren Zeichenbedeutung durch ihre dufere rhetorische Verzierung.?*!
Auf diese Weise setzt sich die Freilegung des traditionell unterdriicken Be-
griffs der Schriftform unter dem Diktat des Logozentrismus fort:??* Philoso-

219 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 167: »Gleichzeitig aber (B) behdlt man den
[vom zu dekonstruierenden Text vorgeschlagenen, Anm. d. Verf.] Gegensatz bei, indem
man ihn (1) in der eigenen Argumentation verwendet [...] und indem man (2) den Ge-
gensatz in einer Umkehrung wieder aufstellt, die ihm einen anderen Status und einen
anderen Nachdruck verleiht.«

220 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 350: »Die Dekonstruktion besteht nicht darin, von ei-
nem Begriff zu einem anderen Uberzugehen, sondern darin, eine begriffliche Ordnung
ebenso wie die nicht-begriffliche Ordnung, an der sie sich artikuliert, umzukehren und
zu verschieben.«

221 | Eine eingehendere Analyse einer philosophischen Metaphorologie muss hier leider
aus Platzgriinden unterbleiben. Vor allem auch weil eine Dekonstruktion der Bedeutungs-
funktion von Zeichen schon im Begriff der Différance erarbeitet wurde — und die meta-
phorische Bedeutung als eine interessante Reformulierung dieses Problems angesehen
werden kann. Vgl. Derrida, Jacques: Die weifie Mythologie, in: ders.: RP, 229-290.

222 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 162-163: »Wenn man fiir die enthiillende
Kraft poetischer oder kontingenter Elemente in philosophischen Texten eintritt, entwirft
man die Mdglichkeit, Philosophie als spezifische Form eines allgemeinen Diskurses zu
behandeln, und tatsachlich haben dekonstruktive Lektiiren genau dies getan. Indem
sie philosophische Schriften nicht als Aussagen oder Stellungnahmen, sondern als Tex-
te behandeln [...], nehmen sie scheinbar triviale oder zuféllige Elemente, die Philoso-
phen vielleicht als Zufédlle des Ausdrucks oder der Darstellung iibergingen, ernst und
enthiillen so Gberraschende performative Dimensionen dieser angeblich konservativen
Schriften.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

phische Texte werden einer literarisch freien Reproduktion unterzogen. Dieses
unorthodoxe Spiel mit Bedeutungsschattierungen und Assoziationen ist der
literarische Motor der Dekonstruktion.

1.6.2 Es ergibt Sinn.
Der ethische Folgenreichtum der Dekonstruktion

Derrida nimmt die Texte zwar beim Wort, begreift sie textimmanent, die De-
konstruktion hakt aber erst ein, beginnt erst zu wirken, wenn sie die Folgen
der Werke bedenkt. Die Dekonstruktion argumentiert performativ??®
tologisch. Es wird die Frage gestellt, was Texte bewirken, indem ihr Gedan-
kengang radikal zu Ende gedacht wird. Um im Anschluss festzustellen, dass
die Schriften, wenn man ihre Geltungsabsicht auf sie selbst anwendet, sich
auflésen und widersprechen. Derrida argumentiert mehr mit den Wirkungen,

die sich aus den Texten ergeben, er beobachtet deren Verhalten und wendet es
224

und au-

gegen sie.

Kann man hier nicht sagen, dass Derrida eine Ethik der Schriften betreibt?
Eine totale Struktur der Différance, der Aufpfropfungen und ihrer Verwirkli-
chung im Akt der Dekonstruktion, die erst die Beurteilung der Folgen fiir das
menschliche Leben zulisst. Die Performanz von Texten wird auf diese Wei-
se beglaubigt; so ergeben sie Sinn. Eine Welt der Paradoxien und Unterschei-
dungen nétigt keineswegs zur Sprachlosigkeit oder Unentscheidbarkeit.??> Sie

223 | Vgl. Derrida, Jacques: Als ob ich tot ware, Wien 2000, 23: »Die Dekonstruktion
kann nicht vom Performativen geldst werden [...].«

224 | Vgl. Weber, Christine: Philosophien der Differenz, 15: »Das Charakteristische und
philosophiehistorisch betrachtet Epochale und in der Folge durchaus Schule machende
seines Vorgehens besteht indes weder darin, dass er desavouierende Argumente, die
von aufien an die Texte herangetragen werden, ins Feld fiihren und damit die Entwiir-
fe der von ihm inkriminierten Denker als widersinnig entlarven wiirde, noch darin, sich
ganzlich von jeglicher metaphysischer Last zu befreien, um seine eigene Philosophie
darzulegen. Vielmehr realisiert Derrida seine Intentionen aus und mit den jeweiligen
philosophischen, linguistischen, ethnologischen Texten: Er inauguriert einen Prozess
einer beddachtigen, dafiir aber umso intensiveren Lektiire und Relektiire, deren frap-
pierender Effekt im Freilegen und Sichtbarmachen zuvor verborgener, gleichwohl aber
vorhandener Textschichten besteht.«

225 | Vgl. Garcia Dittmann, Alexander: Dichtung und Wahrheit, in: Kern, Andrea u.
Menke, Christof (Hg.): Philosophie der Dekonstruktion. Zum Verh&ltnis von Normati-
vitdt und Praxis, Frankfurt a.M. 2002, 79: »Denn die strukturelle Gleichzeitigkeit von
strukturell Ungleichzeitigem oder Unvereinbarem, in der die Herausforderung der De-
konstruktion liegt, kommt einer Suspension gleich, einem In-der-Schwebe-Halten, das
es zwar erlaubt, das eine gegen die Hypostasis des anderen und das andere gegen die

- am 14.02.2028, 15:58:11.

13


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Die vergebliche Gabe

trifft Aussagen tiber die Folgen von bestimmten Sprechweisen und kann deren
Funktion und Reichweite einordnen. Auch ohne metaphysische Gewissheiten
gelingt es einem dekonstruktiven Leser, Position zu beziehen, sich auf den
Diskurs mit kontriren Meinungen einzulassen, auch und vor allem im gesell-
schaftlich-politischen Bereich folgenreich zu sein.?”® Diese genealogische Re-
staurationsarbeit baut auf den Erfahrungen und auf den Fehlern der Vergan-
genheit auf, ibernimmt damit erst die Verantwortung fiir eine zu gestaltende
Zukunft.?”

Derrida zerstért damit nicht die bei anderen Autoren aufgefundenen Elemente
einer Prisenz, eines Zentrums oder einer Transzendenz. Er nimmt sie auf,
als ob sie seine eigenen Kinder wiren, sorgt aber nicht fiir sie, indem er sie
abschottet, sondern lehrt sie Offenheit gegeniiber fremden Einfliissen, sogar

Hypostasis des einen geltend zu machen, das aber selber sich nicht zu einer Frage oder
einerThese, einem inhaltlich bedeutsamen Gedanken verdichtet.«

226 | Vgl. Derrida, Jacques: Gesetzeskraft, 18: »Es handelt sich um eine Entwicklung,
die, wie mir scheint, den radikalsten Programmen der Dekonstruktion geniigt; sie ge-
niigt einer Dekonstruktion, die im Sinne ihrer eigenen Konsequenz nichtin rein spekula-
tiven, theoretischen und akademischen Diskursen eingeschlossen bleiben méchte, und
die [...] den Anspruch erhebt, Folgen zu haben, die Dinge zu andern und auf eine Weise
einzugreifen, die wirksam und verantwortlich ist [...].«

227 | Diese Ausrichtung auf die Zukunft wird als messianisches Element im Denken
Derridas ausgelegt. Vgl. Caputo, John D.: Apostles of the Impossible. On God and the
Gift in Derrida and Marion, in: Caputo, John D. u. Scanlon, Michael J. (Hg.): God, the
Gift, and Postmodernism, Bloomington, Indianapolis 1999, 185-186: »Deconstruction
is a call for the coming of something unforeseeable and unprogrammable, a call that is
nourished by the expectation of something to come, structurally to come, for which we
pray and weep, [...] sigh and dream. Deconstruction is like a deep desire for a Messiah
who never shows (up), a subtle spirit or elusive specter that would be extinguished by
the harsh hands of presence and actuality. The structural of his being given [...] is just
what makes the Messiah possible, just what nourishes our desire and keeps the future
open.« Vgl. Caputo, John D. (Hg.): Deconstruction in a nutshell: a conversation with
Jacques Derrida, New York 1997, 156: »The messianic tone that deconstruction has
recently adopted (which is not all that recent and not only a tone) is the turn it takes
toward the future. Not the relative and foreseeable, programmable and plannable fu-
ture-the future of »strategic planning«-but the absolute future, the welcome extended
to an other whom | cannot, in principle, anticipate, the tout autre whose alterity dis-
turbs the complacent circles of the same. The messianic future of which deconstruction
dreams, its desire and its passion, is the unforeseeable future to come, absolutely to
come, the justice, the democracy, the gift, the hospitality to come.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Jacques Derrida: Die Auffaltung der Paradoxie unter dem Namen: Différance

gegeniiber dem Abgrund ihres eigenen Gegenstandpunkts.?”® Er begrenzt ihre
Wirkungsmoglichkeiten als metaphysische Wahrheitstriger und entfaltet im
selben Zug ihre Relevanz in einem anarchischen Zusammenspiel von Spra-
chereignissen, die im bestindigen FluR begriffen sind.?*

228 | Vgl. Derrida, Jacques: Positionen, 27: »Die Philosophie »dekonstruieren« bestiin-
de demnach darin, die strukturierende Genealogie ihrer Begriffe zwar in der getreuest
moglichen Weise und von einem ganz Inneren her zu denken, aber gleichzeitig von einem
gewissen, fiir sich selbst unbestimmbaren, nicht benennbaren Draufien her festzule-
gen, was diese Geschichte verbergen oder verbieten konnte, indem sie sich durch diese
irgendwie eigenniitzige Repression zur Geschichte machte. Von diesem Moment erfolgt,
durch jene zugleich getreue und riicksichtslose Zirkulation zwischen dem Drinnen und
dem Draufien der Philosophie — das heifit des Abendlandes — eine bestimmte Textar-
beit, die viel Freude bereitet.«

229 | Vgl. Derrida, Jacques: Gesetzeskraft, 40: »Mit dem Namen der Gerechtigkeit [...]
versehen, wird uns in mehr als einer Sprache etwas vererbt, was der Dekonstruktion
in ihrem Herzen die Aufgabe eines geschichtlichen und auslegenden Geddachtnisses
Ubertragt; es handelt sich hierbei nicht einfach um eine philologisch-etymologische
Aufgabe, um die Aufgabe des Historikers, sondern um die Verantwortung einem Erbe
gegeniiber, das auch das Erbe eines Imperativs oder eines Biindels an Weisungen ist.«

- am 14.02.2028, 15:58:11.

115


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2028, 15:58:11.


https://doi.org/10.14361/9783839440803-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

