
191

2.

Kontexte

Contexts

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Abb. 1.: Ludwig Emil Grimm: Zeichnender Junge (Detail), 1806, Feder und Pinsel über Bleistift  
© Grimm-Sammlung der Stadt Kassel, Hz. 745.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


193

Kunibert Bering

„… dass wir niemals Unterricht im Zeichnen erhalten haben …“ 
Bild- und bildungstheoretische Horizonte 
der Zeichnungen der Brüder Grimm

„Unser Wissen bildet ein großes System. 
Und nur in diesem System  

hat das Einzelne den Wert, 
den wir ihm beilegen.“1

Ludwig Wittgenstein

Wilhelm Grimm: Reflexionen über das Zeichnen 

Ludwig Emil Grimm zeichnete 1806 ein bürgerliches Interieur, die Küche in der 
Wohnung der Familie Grimm in der Marktgasse 17 in Kassel. Am linken Bildrand 
steht die Mutter, mit Küchenarbeiten an einem Tisch beschäftigt, an dem einer der 
Söhne schreibt. Ein weiterer Sohn sitzt am Fenster und zeichnet. Die Grafik vermittelt 
einen Eindruck von der Entstehung der zahlreichen Arbeiten der Brüder Grimm. 

Überblickt man die erhaltenen Zeichnungen der Brüder Jacob und Wilhelm Grimm 
aus den Jahren nach 1791, so geben sie Einblicke in ein ausgesprochen heterogenes Bil-
derrepertoire: Darstellungen von Schmetterlingen und Raupen, historischen Persön-
lichkeiten und häusliche Szenen stehen neben Kopien nach berühmten Kunstwerken 
und orientalischen Motiven sowie einigen Landschaftsdarstellungen. Die Arbeiten 
bestechen durch eine überaus sorgfältige, oft geradezu professionelle Ausführung. 

Von Wilhelm Grimm blieb eine kurze, 1831 verfasste Reflexion über das Zeichnen der 
Brüder erhalten, in der er drei wesentliche Aspekte herausstellt: zunächst erwähnt 
Wilhelm Grimm die Quellen für die Zeichnungen, die angelegten biologischen 
Sammlungen sowie illustrierte Bücher als Vorlagen. Darüber hinaus betont Wilhelm 
Grimm, es habe für die Brüder keinen Zeichenunterricht gegeben. Angesichts des 
fehlenden Unterrichts führt Wilhelm Grimm die Zeichenfähigkeiten der Brüder auf 
ihre „natürliche Anlage“ zurück.2

Die Aussage Wilhelm Grimms über den fehlenden Zeichenunterricht, sollte relativiert 
werden, denn offenbar spielte der Großvater, Johann Hermann Zimmer (1709–1798), 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


194

Kunibert Bering

Kanzleirat in Hanau, eine entscheidende Rolle. Er nahm an den Übungen teil und 
stellte die Bücher mit den zu kopierenden Vorlagen zur Verfügung.3 Damit übernahm 
er weitgehend die Rolle eines Lehrers. 

Wenn Wilhelm Grimm in seinen Überlegungen jedoch jede Unterweisung negiert, 
so nähert er die zeichnerische Tätigkeit der in der Zeit der Abfassung des Textes 
(1831) verbreiteten Vorstellung vom „Genie“ an, das keinen Lehrmeister benötigt. 
Dennoch gibt Wilhelm Grimm eine Begründung für die gelungenen Zeichnungen: 
er beruft sich auf „natürliche Anlagen“. 

Dass sich in der Argumentation Wilhelm Grimms abzeichnende Spannungsverhältnis 
von „Genie“ und „Lehre“ weist zurück auf Lessings Auseinandersetzung mit diesem 
Phänomen in der Mitte des 18. Jahrhunderts, als sich der Geniebegriff zunehmend 
entfaltete. In einem Rezensionstext aus dem Jahr 1751 spricht z. B. Lessing noch von 
„Genie haben“ und versteht den Begriff „Genie“ als Eigenschaft eines künstlerischen 
Menschen, und noch nicht als Existenzform eines ungewöhnlichen, schöpferisch 
tätigen Menschen jenseits aller Normen.4

Am Ende seiner knappen Reflexion über das Zeichnen verleiht Wilhelm Grimm seiner 
Intention Ausdruck: es geht ihm um „Erkenntnis“, offenbar um Einsicht in weitrei-
chende Zusammenhänge, die auf induktivem Weg am besten durch die Zeichnung, 
d. h. durch Bilder, und durch verbale Erläuterungen, zu gewinnen seien. Betrachtet 
man – wie es die folgenden Überlegungen versuchen – die Bilder der Brüder Grimm 
vor dem kulturellen Horizont ihrer Entstehungszeit, so erlauben sie Einblicke in die 
sich rapide wandelnde Bedeutung des Bildes im der durch die Aufklärung und die 
Französische Revolution gekennzeichnete gesellschaftliche Umbruchsituation. 

Johann Wolfgang Goethe – eine Parallele?

Zum Vergleich sei auf einen prominenten exemplarischen Fall aus der Generation 
unmittelbar vor den Brüdern Grimm hingewiesen, auf die prägende Rolle, die Bilder 
in der Jugend Johann Wolfgang Goethes spielten. In seiner biographischen Schrift 
„Dichtung und Wahrheit“ schildert Goethe den Umgang mit Bildern in seinem Eltern-
haus in Frankfurt in den Jahren um 1760 und deren Einfluss auf sein späteres Leben. 

Goethe erhielt Zeichenunterricht – „täglich eine Stunde“5 – bei dem Frankfurter Kup-
ferstecher Johan Michael Eben (1716–1761), den der Junge allerdings nicht schätzte. 
Vornehmlich stand das Zeichnen von Gesichtern und anschließend das Kopieren 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


195

„… dass wir niemals Unterricht im Zeichnen erhalten haben …“

von Darstellungen bewegter Mimik in den Kupferstichen des französischen Malers 
Lebrun auf dem Programm. 

Eine der Schilderung Goethes verwandte Szene stellt der damals in Frankfurt be-
kannte Maler Julius Juncker 1752 dar, der sich selbst in der Bildmitte an einer Staffelei 
zeigt und zugleich die entstehende Zeichnung eines Schülers betrachtet. Der Junge 
sitzt am Fenster am linken Bildrand und kopiert eine vor ihm stehende Statuette, die 
Nachbildung einer Statue des Antinoos im Vatikan.6 

Während Goethe die Ausbildung bei dem Kupferstecher Eben als „quälend“ empfand, 
lobte er seinen Vater Johann Caspar für dessen vorbildliche Kopien von Kupferstichen 
und sah darin sein Ideal.7 Die Bilder fanden sich in den Büchern des Vaters, der über 
eine Bibliothek mit etwa 2000 Bänden verfügte.8 Insbesondere bewunderte Goethe 
die äußerste Akribie, mit der sein Vater „unermüdlich“ die Blätter seiner umfang-
reichen Sammlung nachahmte, „indessen wir Kinder von einem Kopf zum andern 
sprangen und nur die auswählten, die uns gefielen“.9 

Darüber hinaus übte der Großvater einen erheblichen Einfluss aus, der ebenfalls 
zahlreiche Bücher, darunter viele illustrierte Reisebeschreibungen, besaß.10 Hier lernte 
der junge Goethe vor allem die Kupferstiche kennen, die er in den von Matthäus 

Abb. 2: Julius Juncker: Zeichenunterricht, 
1752, Kassel, Staatliche 
Kunstsammlungen.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


196

Kunibert Bering

Merian gestalteten Büchern wie der „Folio-Bibel“ oder in „Gottfrieds Chronik“, dem 
1633 erstmals erschienenen, grundlegenden Werk zur Weltgeschichte, fand. Goethe 
schreibt, sein „junges Gehirn [sei] schnell genug mit einer Masse von Bildern und 
Begebenheiten angefüllt [gewesen]“, die verarbeitet werden mussten.11

In Goethes Jugend formten demnach um 1760 Bilder in Verbindung mit belehrenden 
Worten des Vaters und des Großvaters grundlegende Einstellungen, insbesondere 
im Hinblick auf seinen späteren Lebensweg. Dies zeigt sich paradigmatisch im Zu-
sammenhang mit seiner Reise nach Italien. Insbesondere hatte der Aufenthalt in Rom 
für ihn so große Bedeutung, dass er von einer „malattia di Roma“ sprach. Über den 
Ursprung seiner „römischen Krankheit“ schrieb Goethe in seinen biographischen 
Reflexionen über „Dichtung und Wahrheit“:

„Innerhalb des Hauses zog meinen Blick am meisten eine Reihe römischer Prospekte 
auf sich, mit welchen der Vater einen Vorsaal ausgeschmückt hatte, gestochen von 
einigen geschickten Vorgängern des Piranese […]. Hier sah ich täglich die Piazza 
del Popolo, das Coliseo, den Petersplatz, die Peterskirche von außen und innen, die 
Engelsburg und so manches andere. Diese Gestalten drückten sich tief bei mir ein, 
und der sonst so sehr lakonische Vater hatte wohl manchmal die Gefälligkeit, eine 
Beschreibung des Gegenstandes vernehmen zu lassen. […] Eine kleine Marmor- und 
Naturaliensammlung, die von dorther [aus Italien] mitgebracht, zeigte er uns auch 
manchmal vor […].“ 12

Kontexte I: Bilderpräsentationen in der 2. Hälfte  
des 18. Jahrhunderts 

Eher beiläufig berichtet Goethe darüber hinaus von einem Ereignis in seinem El-
ternhaus, das den Umgang mit Bildern betrifft. 1755 bis 1756 ließ Goethes Vater die 
geerbten, benachbarten Häuser im „Hirschgraben“ umbauen. Von der neuen Hängung 
der Gemälde schreibt Goethe:

„Das Haus war indessen fertig geworden. […] Das erste was man in Ordnung brachte, 
war die Büchersammlung des Vaters […]. Zunächst aber wurden die Gemälde, die 
sonst in dem alten Hause zerstreut herumgehangen, nunmehr zusammen an den 
Wänden eines freundlichen Zimmers neben der Studierstube, alle in schwarzen, mit 
goldenen Stäbchen verzierten Rahmen, symmetrisch angebracht.“ 13

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


197

„… dass wir niemals Unterricht im Zeichnen erhalten haben …“

Mit der symmetrischen Hängung folgte Johann Caspar Goethe dem Trend seiner 
Zeit und rezipierte die Anordnung von Gemälden in den Repräsentationsräumen 
des Adels. Als prominentes Beispiel sei die von Giovanni Paolo Panini um 1755 für 
den Grafen Etienne-François de Stainville konzipierte imaginäre Gemäldegalerie mit 
der Gegenüberstellung von Ansichten des antiken und des zeitgenössischen Rom. 

Abb. 3: Rekonstruktion der Hängung der Bilder in Goethes Geburtshaus nach 1756, Frankfurt/M.,  
Goethe-Haus.

Abb. 4: Giovanni Paolo Panini, Roma moderna, um 1755, Boston, Museum of Fine Arts,  
aus: Katalog der Ausstellung „Roma antica“, Dortmund 1994, München 1994, S. 109.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


198

Kunibert Bering

Die Bilder bedecken die gesamten Wandflächen bis zur Decke und stehen hinter-
einander auf dem Fußboden. Hinzu kommen Kopien von berühmten Statuen wie 
des „Mose“ von Michelangelo. 

Wie intensiv sich die zeitgenössischen Bemühungen um eine angemessene, reprä-
sentative Hängung von Kunstwerken gestalteten, lässt sich an der Neugestaltung der 
Düsseldorfer Akademiegalerie demonstrieren, die der Gründungsdirektor Lambert 
Krahe durchführte, als die Werke 1763 nach den Ereignissen des Siebenjährigen 
Krieges in die Residenzstadt des Kurfürsten Carl Theodor zurückkehrten. Das 1778 
erschienene Werk von Nicolas de Pigage und Christian von Mecheln informiert über 
das Aussehen jeder Wand der Galerie mit den Gemälden, für die Lambert Krahe 
eine Hängung nach Schulen entwickelt hatte.14 

Wie sehr derartige Galerien des Adels als Vorbilder für die Sammlungen des auf-
strebenden Bürgertums und dessen Statussymbole galten, zeigt die 1780 begonnene 
Kollektion des Frankfurter Konditors Johann Valentin Prehn (1749–1821), der 332 

Abb. 5: Nicolas de Pigage, Christian von Mecheln, Gemäldegalerie Düsseldorf / Zweiter Saal, Südwand, 
1778, Basel (La Galérie électorale de Dusseldorf ou catalogue raisonné).

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


199

„… dass wir niemals Unterricht im Zeichnen erhalten haben …“

Gemälde und vor allem ein Miniaturkabinett mit 812 Bildern in seinem Haus prä-
sentierte.15 Die Miniaturen rezipieren Gemälde flämische und niederländische Ge-
mälde des 17. Jahrhunderts, deutsche Werke der Gegenwart und insbesondere auch 
zahlreiche Arbeiten aus der zeitgenössischen Frankfurter Kunstszene.

Das Haus Grimm folgte offenbar diesem Trend der Präsentation von Bildern – ein 
später Reflex zeigt sich in einer Zeichnung Herman Grimms, die seinen Vater 1841 in 
dessen Kasseler Arbeitszimmer zeigt: Die Wände Raumes sind mit Bildern bedeckt, 
dazu Bücher, vor allem umfangreiche Folianten.

Abb. 6: Miniaturgalerie des Johann Valentin Prehn, 3. Abteilung, nach 1780, 
Frankfurt/M. Historisches Museum.

Abb. 7: Herman Grimm, Wilhelm 
Grimm in seinem Arbeitszimmer, 
1841 © Grimm-Sammlung der Stadt 
Kassel, Hz. 855.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


200

Kunibert Bering

Insgesamt zeigt sich in den Biographien Goethes und der Brüder Grimm ein erheb-
licher Einfluss des Elternhauses bei der Ausbildung der Zeichenfähigkeiten, die sich 
auf das Kopieren von Vorlagen unterschiedlichster Herkunft konzentrierten.16 Eine 
weitere Parallele darf man – trotz der Unterschiede zwischen der Metropole Frankfurt 
und den Provinzstädten Steinau und Hanau – in der sozialen Schicht sehen, der die 
Familien angehörten. 

Der geschilderte Umgang mit Bildern vollzog sich in der zunehmend an Bedeutung 
gewinnenden privilegierten bürgerlichen Oberschicht, die in der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts die Ideale und Statussymbole des Adels, vor allem die Hinwendung 
zur Kunst, übernahm und an die folgende Generation weitergab.17 Das bedeutet 
zugleich, dass die Relevanz der Bilder im Horizont der bürgerlichen Gesellschaft er-
heblich zunahm. Die Zeichnungen der Brüder Grimm entstanden in dieser Zeit des 
Umbruchs und markieren den Beginn jugendlichen Zeichnens unter völlig neuen 
Prämissen. Daher erscheint es angeraten, sowohl nach jenen Bildern zu fragen, die 
die alltäglichen zeitgenössischen Lebensformen prägten, als auch die theoretischen 
Hintergründe des Phänomens Bild in dieser Zeit zu beleuchten. 

Kontexte II: Bänkelsänger und Welttheater 

In der alltäglichen Bilderwelt der Brüder Grimm gab es mehrere bedeutende Kom-
plexe, in denen Bilder und die mit ihnen verbundene Generierung von Wissen eine 
zentrale Rolle spielten: Weit verbreitet waren in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts 

Abb. 8: Christian Wilhelm Ernst 
Dietrich, Die Bänkelsänger, um 1740, 
Radierung. 

Abb. 9: Daniel Chodowiecki, Der Unterricht der Kinder, 1774,  
aus: Bernhard Basedow, „Elementarwerk“.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


201

„… dass wir niemals Unterricht im Zeichnen erhalten haben …“

die umherziehenden Bänkelsänger, die Bildersammlungen mit der Darstellung von 
Neuigkeiten oder schaurigen Geschichten zeigten und mit Texten und Liedern 
erläuterten. Zu der hier fassbaren Bilderpräsentation gehörte der fest installierte 
Mediator, der die Bilder erläuterte.

Ganz ähnlich wie ein Bänkelsänger agiert 1774 der Lehrer in Daniel Chodowieckis 
Schilderung eines Klassenraumes, dessen Wände vollständig mit Bildern für den 
Unterricht bedeckt sind: Das Bild und das (gesprochene) Wort sind auch hier die 
entscheidenden Medien der Unterweisung.

Den zweiten großen Bereich der Wissensvermittlung durch Bilder stellen die großen 
Sammelwerke seit dem 16. Jahrhundert dar, die in der Zeit der Brüder Grimm die 
Bildung und Wissen in die Familien des privilegierten Bürgertums trugen. Dazu zählen 
u. a. Abraham Ortelius’ geographisches Kartenwerk „Theatrum orbis“ aus dem Jahr 
1570 oder Boissards „Theatrum vitae humanae“, das zwanzig Jahre später erschien. 
Auf Ortelius’ Werk bauten die Städteansichten von Frans Hogenberg und Georg 
Braun auf, die zwischen 1572 und 1617 in ihrem Band „Civitates Orbis Terrarum“ ca. 
600 Städteansichten publizierten. Ab 1642 folgte Matthäus Merians monumentales 
Werk „Topographia Germaniae“. Derartige Kompilationen waren weit verbreitet und 
übten daher auch auf die Brüder Grimm einen nicht unbedeutenden Einfluss aus. 

Wenn sich für derartige Sammelwerke der Begriff „Theatrum“ etabliert hatte, so 
ist dies nur vor dem Hintergrund der Vorstellung zu verstehen, die Welt sei ein 
„Theater“. Der Theaterbegriff reflektierte allerdings nicht mehr nur den mittelalter-
lichen vanitas-Gedanken von der Nichtigkeit der Welt, sondern bezeichnete auch 
die Gesamtheit der Erscheinungen – der Begriff „Theater“ wurde zur Metapher der 
Speicherung von Wissen. 

Eine zukunftsweisende Theorie der Theatermetapher im Sinne einer Speicherung 
und Generierung von Wissen entwickelte Giulio Camillo (1480–1544) mit seiner 
höchst umfangreiche Stoffsammlungen. 1530 erschien seine Schrift „Il Theatro della 
Sapientia“ und – postum – 1550 sein Traktat „L’Idea del Theatro“.18 Um das von ihm in 
diesen Schriften zusammengetragene Wissen anschaulich zu strukturieren, gliederte 
Camillo es nach dem Modell des Theaters. 

In Anlehnung an Vitruv baute er ein – nicht erhaltenes – hölzernes Theater mit 
sieben Rängen. Der Besucher befand sich aber nicht auf den halbrund geführten 
Rängen, sondern im Bereich der Bühne anstelle der Schauspieler. Auf den Rängen 
gab es zahlreiche Bilder, die Wissen repräsentierten, das – wie Camillo ausführte – 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


202

Kunibert Bering

auf „Salomos sieben Säulen der Weisheit“ basierte. Dabei waren die sieben Ränge 
jeweils einzelnen Wissensgebieten der Natur, der Technik mit der Präsentation von 
Windmühlen und Brücken oder der menschlichen Seele vorbehalten und spiegelten 
den angenommenen hierarchischen Aufbau der Welt wider. 

Die Wissensbestände wurden durch Emblemata repräsentiert, die vor allem aus 
dem „Corpus Hermeticum“ mit Darstellungen der Mythologie oder aus der Kab-
bala stammten. Außerdem integrierte Camillo dieses gesamte Spektrum in einen 
kosmischen Kontext, denn die sieben Ränge gliederte er in ebenso viele Abschnitte, 
die sich auf die (damals bekannten) Planeten bezogen. Entscheidend ist, dass der 
Betrachter der Ränge – in der Position des Akteurs auf der Bühne – die gesehenen 
Bilder kombinieren und in eigene Ordnungen überführen musste, Prozesse, die 
Camillo „produzione“ und „creazione“ nannte.19 

Seit der antiken römischen Rhetorik war die Bedeutung des Bildes als Medium des 
Gedächtnisses bekannt – insbesondere Cicero entwickelte die Vorstellung des Ge-
dächtnisses als Ansammlung von Orten, an denen Bilder aufbewahrt seien.20 Augustin 
vertrat eine ähnliche Position, wenn er meinte, das Gedächtnis bewahre die Dinge 
nach ihrer sinnlichen Wahrnehmung auf, bereit für die Erinnerung.21

Auf diesen antiken Grundlagen aufbauend, gelang Giulio Camillo mit Hilfe der 
Struktur des Theaters ein erstaunliches Gedächtnismodell, indem der Benutzer seines 
„Theatro della Sapientia“ die Bilder und das in ihnen gespeicherte Wissen zu einem 
eigenen Gesamtgefüge verknüpft und darüber hinaus neues Wissen generiert.22 
Gedächtnis und Wissen werden nicht „gespeichert“, sondern gemäß dem „Modell 
Theater“ räumlich inszeniert. 

In den Debatten um die Funktion des Gedächtnisses vollzog der englische Medizi-
ner und Philosoph Robert Fludd (1574–1637) einen entscheidenden Schritt, indem 
er zwar ebenfalls das Theater, genauer: Shakespeares „Globe Theater“, als Modell 
für die Inszenierung des Gedächtnisses annahm. Allerdings fand das Spektakel des 
Erinnerns nicht wie bei Camillo auf einer Bühne statt, sondern im Kopf des Men-
schen vor einem postulierten „oculus imaginationis“ – der Mensch als Regisseur von 
Wahrnehmung und Erinnerung.23

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


203

„… dass wir niemals Unterricht im Zeichnen erhalten haben …“

Bilder – Texte – Gedächtnis: Johann A. Comenius

In der folgenden Generation erreichte die Debatte um das Gedächtnis mit dem epo-
chalen Werk „Orbis pictus“ des Johann Amos Comenius (1592–1670), erschienen 1658 
in Nürnberg, die Dimension der Erziehung. In der Tradition der großen Welttheater-
Präsentationen stellte Comenius für die Ausbildung der Kinder und Jugendlichen 
zahlreiche, von Holzschnitten illustrierte Texte zu einer umfassenden Schilderung aller 
Wissensgebiete – Himmel und Erde, religiöse Aspekte, Pflanzen- und Tierwelt, Tugen-
den und Laster, soziale Aspekte der menschlichen Gemeinschaft u. a. – zusammen.24 

Im Europa des 17. und 18. Jahrhunderts gab es für Lehrzwecke nur Comenius’ kon-
kurrenzlosen „Orbis pictus“. Johann Wolfgang Goethe erinnerte sich an die Lehrme-
thoden in seiner Kindheit: „Man hatte zu der Zeit noch keine Bibliotheken für Kinder 
veranstaltet. […] Außer dem Orbis pictus des Amos Comenius kam uns kein Buch 
dieser Art in die Hände […].“25 Das Werk des böhmischen Theologen und Bischofs 
der Böhmischen Brüderunität fand mit Übersetzungen in 18 Sprachen weite Ver-
breitung und erlebte fast 200 Auflagen.26 Angesichts der Bedeutung des Buches darf 
man annehmen, dass es nicht nur Goethe, sondern auch die Brüder Grimm nutzten.

Die zahlreichen Aspekte, die sich in Comenius’ Werk in Bild und Text in additiver 
Weise manifestieren und über die Sinne in das Gehirn gelangen, finden sich im Ge-
dächtnis zusammen: „[…] Die Gedächtnis unter dem Hinterhaupt / verwahret alle 
Sachen und langt sie wieder hervor […].“27 

Der beigefügte, erläuternde Holzschnitt verbindet mehrere Vorbilder und folgt einer 
bemerkenswerten Tradition: Im Zentrum des Bildfeldes erscheint ein nach rechts 
gewandter menschlicher Kopf mit abgenommener Schädelkalotte, so dass der Blick 
des Betrachters auf das Gehirn fällt. Ziffern markieren die Funktionen der einzel-
nen Areale des Gehirns, die für „Gedächtnis“, „Einbildungskraft“ und „Empfindnis“ 
zuständig sind. 

Diese Darstellung zitiert offenbar eine anatomische Studie, wie sie sich z. B. in dem 
Werk des Andreas Vesalius „De humani corporis fabrica“ (1543) mit einem vergleich-
baren Blick auf den aufgeschnittenen Schädel findet. Die Partien des Gesichtes und 
des Halses orientieren sich demgegenüber an antiken Münzporträts, wie sie vielfach 
publiziert und auch von den Brüdern Grimm rezipiert wurden.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


204

Kunibert Bering

Den Kopf umgeben in Comenius’ Schädelabbildung die Darstellungen der fünf Sinne 
durch die isolierten Körperteile Auge, Ohr, Zunge, Nase und Hand. Das gesamte 
Ensemble entfaltet sich vor einem im Hintergrund aufgespannten Tuch.28 

Comenius’ methodische Überlegungen in seinem Werk „Orbis pictus“ weisen auch 
auf die Notwendigkeit von Aufmerksamkeit und Motivation der Schüler hin, wobei 
dem Bild eine besondere Bedeutung zukommt. Deshalb empfiehlt Comenius das 
Kopieren von Bildern: 

„IV. Man soll auch ihnen zulassen / die Gemähle mit der Hand nachzumahlen / so 
sie Lust darzu haben; ja / so sie keinen haben / muß man ihnen Lust darzu machen: 
Erstlich darum / damit sie dadurch gewohnen / einem Ding recht nachzusinnen 
und darauf scharff Achtung zu geben; dann auch / abzumerken die Ebenmaß der 
Dinge / in Gegeneinanderhaltung derselben; Endlich / die Hande geübt und färtig 
zu machen / welches zu vielen gut ist.“29 

Comenius’ Werk markiert eine wichtige Position in der Debatte um die Bedeutung 
des Bildes im 18. Jahrhundert, insbesondere durch Präsentation divergierender vi-
sueller Eindrücke, die das Gedächtnis auf Abruf speichert und dergestalt „Wissen“ 
generiert.30 Insgesamt steht damit die Vorstellung von der beherrschenden Rolle des 
Bildes in der Lebenswelt der Brüder Grimm ebenso wie in ihrer Erziehung in einem 
klar zu konturierenden Horizont.

Abb. 10: Comenius, Darstellung des Gehirns, „Orbis 
sensualium pictus“, Taf. 49 (Sensûs externi et interni / 
Euserliche und innerliche Sinnen), 1658.

Abb. 11: Andreas Vesalius, Darstellung 
des Gehirns – „De humani corporis 
fabrica libri septem“, 1543, Taf. 606, 
U. S. National Library of Medicine, 
Bethesda, Maryland.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


205

„… dass wir niemals Unterricht im Zeichnen erhalten haben …“

Neuorientierung des Zeichenunterrichts in der Jugendzeit  
der Brüder Grimm 

In den Jugendjahren der Brüder Grimm kam es über die Rezeption des Comenius-
Werkes hinaus zu weitreichenden Neuerungen des Zeichenunterrichts. 1774 publizierte 
Johann Bernhard Basedow (1724–1790) sein viel beachtetes „Elementarwerk“, eine 
Sammlung von Bildern mit kurzen erläuternden Texten zu einer Fülle von Phäno-
menen der damaligen Lebenswelt, die vielfach an die Struktur des „Orbis pictus“ von 
Comenius erinnert.31 Basedow folgte 1771 dem Ruf des Fürsten Leopold III. Friedrich 
Franz nach Dessau. 

Das Zeichnen erachtet Basedow als wesentlichen Bestandteil der Erziehung. Auch 
für ihn ist das Kopieren, nicht zuletzt das ausführlich beschriebene Durchpausen, 
die entscheidende Methode, zu der aber auch die „Bilder in der Camera obscura“ 
kommen. Wenn auch das Kopierwesen im Fokus der Überlegungen Basedows stehen, 
so findet sich doch ein bemerkenswerter, über Comenius hinausgehender Hinweis 
auf die zeichnerischen Aktivitäten der Schüler nach exzessiven, „vom Leichteren zum 
Schwereren“ führenden Übungen: „Zuletzt lasse man sie einige Versuche im Erfinden 
und Anordnen machen usw.“32 Hier erscheint durchaus ein zukunftsweisender As-
pekt, der sich weder in Comenius’ Kopierübungen nach Vorlagen, noch in Rousseaus 
Erziehungsroma „Émile“ aus dem Jahr 1762 mit der strikten Naturbeobachtung als 
Grundlage des Zeichnens der Kinder findet.33 

Abb. 12: Christian Heinrich Wolke, Denklehrzimmer, 1805, aus: Schiffler, 
„Lesemaschinen“, S. 145.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


206

Kunibert Bering

In Dessau baute Basedow mit Christian Heinrich Wolke im Auftrag Fürst Leopolds III. 
ab 1774 das Philanthropinum auf, ein Bildungsinstitut, das nicht mehr nur jungen Adli-
gen, sondern auch den Söhnen wohlhabender Bürger offenstand.34 Im Palais Dietrich 
in Dessau entwarf Christian Heinrich Wolke das „Denklehrzimmer“, das er 1805 pub-
lizierte.35 Wortbilder und mathematische Aufgaben bedecken die Wände, während im 
Raum selbst physikalische Apparaturen und Instrumente sowie Globen und zahlreiche 
weitere Gegenstände zum Lernen und Experimentieren bereit stehen. Blickt man aus 
den Fenstern, so sieht man Volieren zum Studium der Vögel. Hier wird nicht in strenger 
Weise Wissen „gelehrt“, sondern die Schüler können selbständig die Angebote nutzen 
und nach eigenen Vorstellungen kombinieren – wie in Camillos „Theatro“. 

In diesem skizzierten Horizont einer sich wandelnden Bildungstheorie entstanden 
die Zeichnungen der Brüder Grimm. Der Blick auf die scheinbar unverbunden 
nebeneinander existierenden Arbeiten mit den unterschiedlichsten Motiven zeigt 
ein breites Spektrum des Wissens, das sich durch diese Arbeiten den Zeichnern er-
schloss und im Gedächtnis formierte. 

1786, im Geburtsjahr Wilhelm Grimms, erörterte Kant in der Berlinischen Monatsschrift 
wegweisend das Verhältnis von Bild, Wahrnehmung, Bedeutung und Orientierung: 

„Was heisst: Sich im Denken orientieren? – Wir mögen unsere Begriffe noch so hoch 
anlegen und dabei noch so sehr von der Sinnlichkeit abstrahieren, so hängen ihnen 
doch noch immer bildliche Vorstellungen an, deren eigentliche Bestimmung es ist, 
sie, die sonst nicht von der Erfahrung abgeleitet sind, zum Erfahrungsgebrauche 
tauglich zu machen. Denn wie wollten wir auch unseren Begriffen Sinn und Be-
deutung verschaffen, wenn ihnen nicht irgendeine Anschauung […] untergelegt 
würde? Wenn wir hernach von dieser konkreten Verstandeshaltung die Beimischung 
der Bildes, zuerst der zufälligen Wahrnehmung durch Sinne, dann so gar die reine 
sinnliche Anschauung überhaupt, weglassen: so bleibt jener reine Verstandesbegriff 
übrig, dessen Umfang […] eine Regel des Denkens überhaupt enthält.“ 36

Vor diesem Hintergrund kristallisiert sich die Intention der Zeichentätigkeit der 
Brüder Grimm heraus: Ein Bild der „Welt“ entstand durch das Zeichnen und er-
möglichte Orientierung in Lebensformen.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


207

“… that we never received Lessons in Drawing …”

Kunibert Bering

“… that we never received Lessons in Drawing …” 
Theoretical Horizons of Image and Education 
of the Drawings by the Brothers Grimm

“Our knowledge forms a large system. 
And only in this system  

does the individual have the value 
that we attach to it.” 1

Ludwig Wittgenstein

Wilhelm Grimm: Reflections on drawing 

In 1806 Ludwig Emil Grimm drew a bourgeois interior, the kitchen in the Grimm 
family’s flat at Marktgasse 17 in Kassel. At the left edge of the picture the mother is 
standing, busy with kitchen work at a table where one of the sons is writing. Another 
son is sitting at the window and drawing. The drawing gives an impression of the 
creation of the numerous works by the Grimm brothers (Fig. 1: Ludwig Emil Grimm, 
Drawing Boy (Detail), 1806, Pen and brush over pencil © Grimm-Sammlung der 
Stadt Kassel, Hz. 745).

A survey of the surviving drawings by the brothers Jacob and Wilhelm Grimm 
from the years after 1791 provides insights into a decidedly heterogeneous pictorial 
repertoire: depictions of butterflies and caterpillars, historical figures and domestic 
scenes are juxtaposed with copies of famous works of art and oriental motifs as well 
as a few landscape depictions. The works are captivating because of their extremely 
careful, often downright professional execution. 

Wilhelm Grimm’s short reflection on the brothers’ drawing, written in 1831, has 
survived, in which he highlights three essential aspects: firstly, Wilhelm Grimm 
mentions the sources for the drawings, the biological collections created and illus-
trated books as models. 

Three aspects seem remarkable: first of all, Wilhelm Grimm mentions the sources 
for the drawings, the biological collections created and illustrated books as models. 
Furthermore, Wilhelm Grimm emphasizes that the brothers had no drawing lessons. 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


208

Kunibert Bering

In view of the lack of instruction, Wilhelm Grimm attributes the brothers’ drawing 
abilities to their “natural disposition”.2 

Wilhelm Grimm’s statement about the lack of drawing lessons should be put into 
perspective, because apparently their grandfather, Johann Hermann Zimmer (1709–
1798), a chancellor in Hanau, played a decisive role. He took part in the exercises and 
provided the books with the templates to be copied.3 In this way, he largely assumed 
the role of a teacher. 

However, when Wilhelm Grimm negates any instruction in his reflections, he brings 
the drawing activity closer to the idea of the “genius”, widespread at the time the text 
was written (1831), who does not need a teacher. Nevertheless, Wilhelm Grimm gives 
a reason for the successful drawings: he refers to “natural predispositions”. 

The tension between “genius” and “apprenticeship” that emerges in Wilhelm Grimm’s 
argumentation points back to Lessing’s examination of this phenomenon in the 
middle of the 18th century, when the concept of genius was increasingly developing. 
In a review text from 1751, for example, Lessing still speaks of “having genius” and 
understands the term “genius” as a quality of an artistic person, and not yet as a form 
of existence of an unusual, creatively active person beyond all norms.4

At the end of his brief reflection on drawing, Wilhelm Grimm expresses his intention: 
he is concerned with “knowledge”, apparently with insight into far-reaching connec-
tions that can best be gained inductively through drawing, i. e. through pictures, and 
through verbal explanations. If – as the following considerations attempt to do – the 
Grimm brothers’ pictures are viewed against the cultural horizon of their time of 
origin, they allow insights into the rapidly changing significance of the picture in the 
social upheaval marked by the Enlightenment and the French Revolution.

Johann Wolfgang Goethe – a parallel?

For comparison, we should point to a prominent exemplary case from the generation 
immediately before the Brothers Grimm, to the formative role that pictures played in 
Johann Wolfgang Goethe’s youth. In his biographical writing “Dichtung und Wahrheit” 
(Poetry and Truth), Goethe describes his contact with pictures in his parental home 
in Frankfurt in the years around 1760 and their influence on his later life. 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


209

“… that we never received Lessons in Drawing …”

Goethe received drawing lessons – “one hour every day”5 – with the Frankfurt en-
graver Johan Michael Eben (1716–1761), whom the boy, however, did not appreciate. 
The main focus was on drawing faces and then copying representations of moving 
facial expressions in the copperplate engravings of the French painter Lebrun. 

A scene related to Goethe’s description is depicted by the painter Julius Juncker in 
1752, who was well known in Frankfurt at the time. He shows himself in the center 
of the picture at an easel and at the same time looks at the drawing of a pupil that is 
being created. The boy sits at the window on the left edge of the picture and copies 
a statuette standing in front of him, a replica of a statue of Antinous in the Vatican 
(Fig. 2: Julius Juncker, Zeichenunterricht, 1752, Kassel, Staatliche Kunstsammlungen).6

While Goethe found his training with the engraver Eben “torturous”, he praised his 
father Johann Caspar for his exemplary copies of engravings and saw in them his 
ideal.7 The pictures were found in the books of the father who had a library with 
about 2000 volumes.8 In particular, Goethe admired the extreme meticulousness with 
which his father “tirelessly” imitated the sheets of his extensive collection, “while we 
children jumped from one head to the other and selected only those that pleased us”.9

In addition, considerable influence was exerted by his grandfather, who also owned 
numerous books, including many illustrated travelogues.10 Here the young Goethe 
became acquainted above all with the copperplate engravings he found in the books 
designed by Matthäus Merian such as the “Folio Bible” or in “Gottfried’s Chronicle”, 
the fundamental work on world history first published in 1633. Goethe wrote that 
his “young brain [was] quickly enough filled with a mass of images and incidents” 
that had to be processed.11

Accordingly, in Goethe’s youth around 1760, pictures in conjunction with instructive 
words from his father and grandfather formed fundamental attitudes, especially with 
regard to his later path in life. This is paradigmatically shown in connection with his 
journey to Italy. In particular, the stay in Rome had such great significance for him 
that he spoke of a “malattia di Roma”. In his biographical reflections on “Poetry and 
Truth”, Goethe wrote about the origin of his “Roman illness”:

“Inside the house, my gaze was most attracted by a series of Roman engravings with 
which my father had decorated a vestibule, engraved by some skilful predecessors 
of Piranese […]. Here I saw daily the Piazza del Popolo, the Coliseo, St. Peter’s 
Square, St. Peter’s Church from the outside and inside, Castel Sant’Angelo and 
many other things. These figures made a deep impression on me, and my father, 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


210

Kunibert Bering

who was usually very laconic, sometimes had the good grace to give a description 
of the object. […] He also sometimes showed us a small collection of marble and 
natural objects brought from there (Italy) […].” 12

Contexts I: Image presentations in the 2nd half  
of the 18th century

Rather casually, Goethe also reports on an event in his parental home that concerns 
the handling of pictures. From 1755 to 1756 Goethe’s father had the neighboring 
houses he had inherited in “Hirschgraben” rebuilt. Of the new hanging of the paintings 
Goethe writes: “Meanwhile, the house was finished. […] The first thing to be put in 
order was the father’s collection of books […]. First of all, however, the paintings, 
which had otherwise been scattered around the old house, were now hung together 
on the walls of a friendly room next to the study, all in black frames decorated with 
small golden sticks”13 (Fig. 3: Reconstruction of the hanging of the pictures in Goethe’s 
birthplace after 1756, Frankfurt/M., Goethe-Haus / Fig. 4: Giovanni Paolo Panini, 
Roma moderna, about 1755, Boston, Museum of Fine Arts, from: Catalogue of the 
exhibition “Roma antica”, Dortmund 1994, Munich 1994, p. 109).

With the symmetric hanging, Johann Caspar Goethe followed the trend of his time 
and adopted the arrangement of paintings in the representative rooms of the nobility. 
A prominent example is the imaginary picture gallery conceived by Giovanni Paolo 
Panini around 1755 for Count Etienne-François de Stainville, with its juxtaposition 
of views of ancient and contemporary Rome. The paintings cover the entire wall 
surfaces up to the ceiling and stand one behind the other on the floor. In addition, 
there are copies of famous statues such as Michelangelo’s “Moses”. 

The intensity of contemporary efforts to hang works of art in an appropriate, repre-
sentative manner can be demonstrated by the redesign of the Düsseldorf Academy 
Gallery, which was carried out by the founding director Lambert Krahe when the 
works returned to the residence of Elector Carl Theodor in 1763 after the events of 
the Seven Years’ War. Published in 1778, this work by Nicolas de Pigage and Christian 
von Mecheln provides information on the appearance of each wall of the gallery 
with the paintings, for which Lambert Krahe had developed a hanging technique 
by school (Fig. 5: Nicolas de Pigage, Christian von Mecheln: Gemäldegalerie Düs-
seldorf / Second Hall – South Wall, 1778, Basel (La Galérie électorale de Dusseldorf 
ou catalogue raisonné)).14

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


211

“… that we never received Lessons in Drawing …”

The extent to which such galleries of the nobility were regarded as models for the 
collections of the aspiring bourgeoisie and its status symbols is shown by the col-
lection of the Frankfurt confectioner Johann Valentin Prehn (1749–1821), begun in 
1780, who presented 332 paintings and above all a miniature cabinet with 812 pictures 
in his house.15 The collection of miniatures comprise Flemish and Dutch paintings 
of the 17th century, German works of the present and in particular also numerous 
works from the contemporary Frankfurt art scene (Fig. 6: Miniature Gallery of Jo-
hann Valentin Prehn, 3rd Section, after 1780, Frankfurt/M. Historisches Museum).

The House of Grimm evidently followed this trend of presenting pictures – a later 
reflex can be seen in a drawing by Hermann Grimm showing his father in his Kassel 
study in 1841: The walls of the room are covered with pictures, along with books, 
especially extensive folios (Fig. 7: Herman Grimm, Wilhelm Grimm in his study, 
1841 © Grimm-Sammlung der Stadt Kassel, Hz. 855).

Overall, the biographies of Goethe and the Brothers Grimm reveal a considerable 
influence of the parental home in the formation of drawing skills, which focused 
on copying originals from a wide variety of sources.16 Another parallel – despite the 
differences between the metropolis of Frankfurt and the provincial towns of Steinau 
and Hanau – can be seen in the social class to which the families belonged. 

The way of dealing with pictures described above took place in the increasingly im-
portant privileged bourgeois upper class, which in the second half of the 18th century 
adopted the ideals and status symbols of the nobility, above all the turn to art, and 
passed them on to the next generation.17 At the same time, this means that the sig-
nificance of pictures within the horizon of bourgeois society increased considerably. 
The drawings of the Brothers Grimm were created in this time of upheaval and mark 
the beginning of youthful drawing under completely new conditions. Therefore, it 
seems advisable to look at those images that shaped everyday contemporary lifestyles 
and to shed light on the theoretical background of the phenomenon of the image 
in this period.

Contexts II: Ballad singers and world theatre

In the everyday imagery of the Brothers Grimm, there were several significant com-
plexes in which pictures and the generation of knowledge associated with them played 
a central role: Widespread in the 2nd half of the 18th century were the wandering 
ballad singers, who displayed collections of pictures depicting news or scary stories 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


212

Kunibert Bering

and explained them with texts and songs. This presentation of pictures invariably 
included a mediator who explained the pictures (Fig. 8: Christian Wilhelm Ernst 
Dietrich, The Ballad Singers, c. 1740, Etching / Fig. 9: Daniel Chodowiecki, The 
teaching of the children, 1774, from: Johann Bernhard Basedow 1909).

In 1774, the teacher in Daniel Chodowiecki’s depiction of a classroom whose walls 
are completely covered with pictures for instruction acts very much like a balladeer: 
Here, too, the image and the (spoken) word are the essential media of instruction.

The second major area of imparting knowledge through pictures is represented by 
the large compilations of books since the 16th century, which carried education and 
knowledge into the families of the privileged bourgeoisie in the time of the Brothers 
Grimm. These include Abraham Ortelius’ geographical map work “Theatrum orbis” 
from 1570 or Boissard’s “Theatrum vitae humanae”, which appeared twenty years 
later. Ortelius’ work was the basis for the city views by Frans Hogenberg and Georg 
Braun, who published about 600 city views in their volume “Civitates Orbis Terrar-
um” between 1572 and 1617. Matthäus Merian’s monumental work “Topographia 
Germaniae” followed from 1642. Such compilations were widespread and therefore 
also exerted a significant influence on the Brothers Grimm. 

If the term “theatrum” had become established for such compilations, this can only 
be understood against the background of the idea that the world was a “theater”. 
However, the concept of theater no longer merely reflected the medieval “vanitas” 
idea of the world’s nothingness, but also denoted the totality of appearances – the 
term “theater” became a metaphor for the storage of knowledge. 

A pioneering theory of the theater metaphor in the sense of the storage and gener-
ation of knowledge was developed by Giulio Camillo (1480–1544) with his highly 
comprehensive collections of material. His written work “Il Theatro della Sapientia” 
appeared in 1530 and his treatise “L’Idea del Theatro” posthumously in 1550.18 In 
order to clearly structure the knowledge he had gathered in these writings, Camillo 
structured it according to the model of the theatre. 

Following Vitruvius, he built a wooden theater – which has not survived – with seven 
tiers. However, the visitor was not on the semi-circular tiers, but in the area of the 
stage instead of the actors. On the tiers there were numerous pictures representing 
knowledge, which – as Camillo explained – was based on “Solomon’s seven pillars 
of wisdom”. The seven tiers were each reserved for individual areas of knowledge 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


213

“… that we never received Lessons in Drawing …”

of nature, for technology with the presentation of windmills and bridges or for the 
human soul and reflected the assumed hierarchical structure of the world. 

The bodies of knowledge were represented by emblemata, which came mainly from 
the “Corpus Hermeticum” with representations of mythology or from the Kabbalah. 
Moreover, Camillo integrated this entire spectrum into a cosmic context, for he 
divided the seven tiers into just as many sections that referred to the (then known) 
planets. Crucially, the viewer of the tiers – in the position of the actor on stage – 
had to combine the images he saw and transfer them into his own orders, processes 
that Camillo called “produzione” and “creazione”.19 Since ancient Roman rhetoric, 
the importance of the image as a medium of memory was well known – Cicero in 
particular developed the idea of memory as a collection of places where images were 
kept.20 Augustine took a similar position when he said that memory preserves things 
after their sensual perception and keeps them ready for recollection.21

Building on these ancient foundations, Giulio Camillo succeeded in creating an as-
tonishing memory model with the help of the structure of the theater, in that the user 
of his “Theatro della Sapientia” links the images and the knowledge stored in them to 
form an overall structure of their own and also generates new knowledge.22 Memory 
and knowledge are not “stored” but spatially staged according to the “theater model”. 

In the debates about the function of memory, the English physician and philoso-
pher Robert Fludd (1574–1637) took a decisive step by also adopting the theater, or 
more precisely Shakespeare’s “Globe Theatre”, as a model for the staging of memory. 
However, the spectacle of remembering did not take place on a stage, as it did with 
Camillo, but in the human head in front of a postulated “oculus imaginationis” – the 
human being as director of perception and memory.23

Images – texts – memory: Johann A. Comenius

In the following generation, the debate about memory reached the dimension of 
education with the epochal work “Orbis pictus” by Johann Amos Comenius (1592–
1670), published in Nuremberg in 1658. In the tradition of the great world theater 
presentations, Comenius compiled numerous texts illustrated by woodcuts into a 
comprehensive account of all areas of knowledge – heaven and earth, religious as-
pects, plant and animal life, virtues and vices, social aspects of the human community, 
etc. – for the education of children and young people.24

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


214

Kunibert Bering

In 17th and 18th century Europe, only Comenius’ unrivalled “Orbis pictus” was available 
for teaching purposes. Johann Wolfgang Goethe recalled the teaching methods of his 
childhood: “At that time, libraries had not yet been organized for children. […] Apart 
from Amos Comenius’ Orbis pictus, no book of this kind came into our hands […].”25 
The work of the Bohemian theologian and bishop of the Bohemian Brotherhood was 
widely read, with translations into 18 languages and almost 200 editions.26 Given the 
importance of the book, one may assume that not only Goethe but also the Brothers 
Grimm used it.

The numerous aspects that manifest themselves in Comenius’ work in image and 
text in an additive manner and reach the brain via the senses come together in 
memory: “[…] The memory under the occiput / stores all things and brings them 
up again […].”27 The accompanying explanatory woodcut combines several models 
and follows a remarkable tradition: in the center of the picture field appears a human 
head facing to the right with the skull bone removed, so that the viewer’s eyes fall on 
the brain. Numbers mark the functions of the individual areas of the brain respon-
sible for “memory”, “imagination” and “sensation” (Fig. 10: Comenius, Illustration 
of the brain, “Orbis sensualium pictus”, pl. 49 (Sensûs externi et interni / Euserliche 
und innerliche Sinnen), 1658 / Fig. 11: Andreas Vesalius, Illustration of the brain, 
“De humani corporis fabrica libri septem”, 1543, Taf. 606 – U. S. National Library of 
Medicine, Bethesda, Maryland).

This depiction obviously quotes an anatomical study such as that found in the work 
of Andreas Vesalius “De humani corporis fabrica” (1543) with a comparable view of 
the cut open skull. The parts of the face and neck, on the other hand, are based on 
ancient coin portraits, as they were published many times and also adopted by the 
Brothers Grimm.

Surrounding the head in Comenius’ depiction of the skull are the representations of 
the five senses through the isolated body parts of eye, ear, tongue, nose and hand. 
The entire ensemble unfolds in front of a cloth stretched out in the background.28

Comenius’ methodological considerations in his work “Orbis pictus” also point to 
the need for attention and motivation of the pupils, whereby the picture has a special 
significance. This is why Comenius recommends copying pictures: 

“IV. They should also be allowed to copy the paintings by hand if they feel like it; 
indeed, if they have no inclination to do it, they must be made to feel like it: First 
of all, so that they may thereby be accustomed to reflect on a thing and pay sharp 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


215

“… that we never received Lessons in Drawing …”

attention to it; then also to notice the symmetry of things in their juxtaposition; 
finally, to make their hands practiced and strong, which is good for many uses.” 29

Comenius’ work marks an important position in the debate about the significance of 
the image in the 18th century, especially through the presentation of divergent visual 
impressions that memory stores on demand and thus generates “knowledge”.30 All in 
all, the idea of the dominant role of the image in the life of the Brothers Grimm as 
well as in their education stands in a clearly contourable horizon.

Reorientation of drawing lessons in the youth  
of the Brothers Grimm

In the youth years of the Brothers Grimm, far-reaching innovations emerged in draw-
ing instruction beyond the reception of Comenius’ work. In 1774, Johann Bernhard 
Basedow (1724–1790) published his highly regarded “Elementarwerk”, a collection of 
pictures with short explanatory texts on a wealth of phenomena from the world of life 
at the time, which in many cases recalls the structure of Comenius’ “Orbis pictus”.31 
In 1771, Basedow followed the call of Prince Leopold III Friedrich Franz to Dessau. 

Basedow considered drawing to be an essential part of education. For him, too, cop-
ying, not least the tracing described in detail, is the decisive method, but “pictures 
in the camera obscura” also come into play. Even though copying is in the focus of 
Basedow’s reflections, there is a remarkable reference, going beyond Comenius, to 
the pupils’ drawing activities after excessive exercises leading “from the easier to the 
harder”: “Finally, let them make some attempts at inventing and arranging, etc.”32

Here, a forward-looking aspect appears that is not found in Comenius’ copying ex-
ercises from templates, nor in Rousseau’s educational novel “Émile” from 1762 with 
its strict observation of nature as the basis for children’s drawing.33

In Dessau, together with Christian Heinrich Wolke, Basedow built the Philanthropi-
num from 1774 onwards on behalf of Prince Leopold III, an educational institute 
that was no longer only open to young noblemen but also to the sons of wealthy 
citizens.34 In the Palais Dietrich in Dessau, Christian Heinrich Wolke designed the 
“Denklehrzimmer”, which he published in 1805.35 Word pictures and mathematical 
problems cover the walls, while in the room itself there are physical apparatuses 
and instruments as well as globes and numerous other objects for learning and ex-
perimenting. Looking out the windows, one sees aviaries for studying birds. Here, 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


216

Kunibert Bering

knowledge is not “taught” in a strict way, but the pupils can independently use the 
offers and combine them according to their own ideas – like in Camillo’s “Theatro” 
(Fig. 12: Christian Heinrich Wolke, Denklehrzimmer (“Thinking classroom”), 1805, 
from: Schiffler 2013, S. 145).

The drawings of the Brothers Grimm emerged within this outlined horizon of a 
changing theory of education. A look at the seemingly unrelated works with the 
most diverse motifs reveals a broad spectrum of knowledge that was opened up to 
the draughtsmen through these works and formed in their memory. 

In 1786, the year Wilhelm Grimm was born, Kant discussed the relationship between 
image, perception, meaning and orientation in a groundbreaking way in the Berli-
nische Monatsschrift: 

“What does it mean to orient oneself in thought? – No matter how high we may 
set our concepts and how much we may abstract them from sensuality, they are 
still attached to figurative ideas whose actual purpose is to make them, which are 
otherwise not derived from experience, suitable for the use of experience. For how 
would we want to give meaning and significance to our concepts if they were not 
underpinned by some conception […]? If we then leave out of this concrete attitude 
of understanding the admixture of images, first of accidental perception through 
the senses, then even of pure sensory perception in general, what remains is that 
pure concept of understanding, the scope of which […] contains a rule of thinking 
in general.” 36

Against this background, the intention of the Brothers Grimm’s drawing activity 
crystallizes: an image of the “world” emerged through drawing and enabled orien-
tation in forms of life.

Literatur
Augustin: Confessiones | Bekenntnisse, übers. und hrsg. v. Kurt Flasch und Burkhard Moj-

sisch (Reclam Universal-Bibliothek, Nr. 2792), Stuttgart: Reclam 1989.
Basedow, Johann Bernhard: Elementarwerk, hrsg. von Theodor Fritsch, Leipzig 1909. 
Belting, Hans: Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, 

München: Beck 1990. 
Bering, Kunibert und Alarich Rooch: Raum. Gestaltung, Wahrnehmung, Wirklichkeits-

konstruktion (artificium, Schriften zu Kunst und Denkmalpflege, Bd. 26), 2 Bde.,  
Oberhausen: Athena 2008.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


217

“… that we never received Lessons in Drawing …”

Bering, Kunibert (Hrsg.): Lambert Krahe (1712–1790). Maler – Sammler – Akademiegrün-
der. Ergebnisse des Symposions zum 300. Geburtstag des Gründers der Kunstakademie 
Düsseldorf, 8.–10. November 2012 / [Kunstakademie Düsseldorf], Oberhausen: Athena 
2013. 

Bering, Kunibert: Bildung. Zwischen Kanon und Kontext, in: Kunibert Bering (Hrsg.): 
Kunstunterricht und Bildung. Kulturelles Gedächtnis – Globalität – innovative Pers-
pektiven, Bielefeld: wbv 2020, S. 73–86.

Bilstein, Johannes: Lehrformen im 18. Jahrhundert, in: Bering, Kunibert (Hrsg.): Lambert 
Krahe, S. 289–304.

Cicero: De oratore | Über den Redner, übers. und. hrsg. von Harald Merklin (Reclams  
Universal-Bibliothek, Nr. 6884), Stuttgart: Reclam 2014. 

Cilleßen, Wolfgang: Prehns Miniaturkabinett: Bilderparadies oder Bilderhölle? – Über 
Sammler und Künstler, Kenner und Liebhaber im Frankfurt des späten 18. und frühen 
19. Jahrhunderts, in: Wolfgang Cilleßen, Anja Damaschke, Julia Ellinghaus und Ger-
hard Kölsch (Hrsg.): Prehns Bilderparadies. Die einzigartige Gemäldesammlung eines 
Frankfurter Konditors der Goethezeit, Frankfurt/M.: Societäts Verlag 2021, S. 46–86.

Comenius, Johann Amos: Orbis sensualium pictus | Die sichtbare Welt, Nürnberg 1658.
Eikermann, Larissa: „Ein altes Familientalent“ – Kinderzeichnungen aus der Familie der 

Brüder Grimm, in: Ströter-Bender, Jutta (Hrsg.): Das Erbe der Kinder. Provenienzfor-
schung und Sammlungsgeschichte von Kinder- und Jugendzeichnungen (KONTEXT 
Kunst – Vermittlung – Kulturelle Bildung, Bd. 30), Baden-Baden: Tectum Verlag 2021, 
S. 103–112.

Fertig, Ludwig: Zeitgeist und Erziehungskunst, Darmstadt: WBG 1984.
Goethe, Johann Wolfgang: Versepen, Schriften, Maximen und Reflexionen, in: Werke, hrsg. 

v. Friedmar Apel, Hendrik Birus u. a., Bd. 6, Darmstadt: WBG 1998.
Goethe, Johann Wolfgang: Dichtung und Wahrheit I 1, in: Werke, hrsg. v. Friedmar Apel, 

Hendrik Birus u. a., Bd. 5, Darmstadt: WBG 1998. 
Götting, Franz: Die Bibliothek von Goethes Vater, in: Nassauische Annalen, 64, 1953, 

S. 23–69.
 Heraeus, Stefanie, in: Eisenhauer, Michael (Hrsg.): Spätbarock und Klassizismus. Be-

standskatalog der Gemälde in den Staatlichen Museen Kassel (Staatliche Museen 
Kassel: Kataloge der Staatlichen Museen Kassel, Bd. 28), Kat.-Nr. 71, Kassel: Staatliche 
Museen 2004. 

Kant, Imanuel: Was heißt: Sich im Denken orientieren? [A 304], in: Immanuel Kant, Werke 
in sechs Bänden (ed. Wilhelm Weischedel), Bd. 3, Darmstadt: WBG 1998 (11786), 
S. 265–283.

Kant, Immanuel: Werke, hrsg. von Wilhelm Weischedel, Bd. 4, Darmstadt: WBG 1964.
Keller-Dall’Asta, Barbara: Heilsplan und Gedächtnis. Zur Mnemologie des 16. Jahrhunderts 

in Italien, Heidelberg: Winter 2001.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


218

Kunibert Bering

Kemp, Wolfgang: „… einen wahrhaft bildenden Zeichenunterricht überall einzuführen“. 
Zeichnen und Zeichenunterricht der Laien 1500–1870, Frankfurt/M.: Syndikat 1979.

Legler, Wolfgang: Geschichte des Zeichen- und Kunstunterrichts von der Renaissance bis 
zum Ende des 20. Jahrhunderts, Oberhausen: Athena 2011.

Lessing, Gotthold Ephraim: Werke, Bd. 3: Frühe kritische Schriften, München: Hanser 1972 
(11751) 

Locher, Huber: Deutsche Malerei im 19. Jahrhundert, Darmstadt: WBG 2005. 
Overdick, Michael: „… so berühmt, daß wer ihn nicht gesehen hat, die Gallerie nicht be-

sucht hat.“ – Die Ordnung der Gemälde in der Düsseldorfer Galerie und die Rezep-
tionshaltung des Betrachters, in: Bering, Kunibert (Hrsg.): Lambert Krahe, S. 209–231.

Schaller, Klaus: Johann Amos Comenius. Ein pädagogisches Porträt, Weinheim: Beltz 
2004.

Schiffler, Horst: Von Lesemaschinen, Buchstabentabellen und Musterbüchern. Hilfsmittel 
für den Lese- und Schreibunterricht im 18. und 19. Jahrhundert, in: Winzen, Matthias 
(Hrsg.): Kindheit. Eine Erfindung des 19. Jahrhunderts [anlässlich der Ausstellung 
„Kindheit. Eine Erfindung des 19. Jahrhunderts“], Oberhausen: Athena 2013, S. 138–167.

Schmidt, Jochen: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der deutschen Literatur, Philoso-
phie und Politik 1750–1945, Bd. 1, Darmstadt: WBG 1985.

Siegmund, Gerald: Theater als Gedächtnis. Semiotische und psychoanalytische Untersu-
chungen zur Funktion des Dramas (Forum Modernes Theater, Bd. 20), Tübingen: Narr 
1996.

Ströter-Bender, Jutta: Jacob und Wilhelm Grimm. Kindheits- und Jugendzeichnungen 
(1791–1803). Eine erste Erschließung ausgewählter Werke mit biographischen Hinwei-
sen. Berlin: epubli 2022.

Vorländer, Karl: Immanuel Kant, Leipzig: F. Meiner 1924.
Wiedmann, Gerhard: ‚Ad bonorum artium studium‘ – Zum Studium der Schönen Künste. 

Überlegungen zum Museum und der illustrierten Kunstgeschichte im 18. Jahrhundert, 
in: Hölscher, Stefan, Rolf Niehoff und Karina Pauls (Hrsg.): BildGeschichte. Facetten 
der Bildkompetenz (Festschrift für Kunibert Bering), Oberhausen: Athena 2012.

Wittgenstein, Ludwig: Über Gewissheit (Werkausgabe, Bd. 8), Frankfurt/M.: Suhrkamp 
1984.

Yates, Frances A.: The Art of Memory, London: Routledge 1966. 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


219

“… that we never received Lessons in Drawing …”

Abbildungen
Abb. 1:	 Ludwig Emil Grimm, Zeichnender Junge (Detail), 1806, Feder und Pinsel über 

Bleistift © Grimm-Sammlung der Stadt Kassel, Hz. 745.
Abb. 2:	 Julius Juncker, Zeichenunterricht, 1752, Kassel, Staatliche Kunstsammlungen. 

URL: https://altemeister.museum-kassel.de/28366/35886/herst/147/b3/0/0/ 
objekt.html [Zuletzt aufgerufen am 26.03.2023].

Abb. 3: 	 Rekonstruktion der Hängung der Bilder in Goethes Geburtshaus nach 1756, 
Frankfurt/M., Goethe-Haus. URL: https://frankfurter-goethe-haus.de/aus-
stellung/-/frankfurter-goethe-haus-johann-wolfgang-von-goethe/234 [Zuletzt 
aufgerufen am 28.03.2023].

Abb. 4: 	 Giovanni Paolo Panini, Roma moderna, um 1755, Boston, Museum of Fine Arts, 
aus: Katalog der Ausstellung „Roma antica“, Dortmund 1994, München 1994, 
S. 109.

Abb. 5: 	 Nicolas de Pigage, Christian von Mecheln, Gemäldegalerie Düsseldorf / Zweiter 
Saal, Südwand, 1778, Basel (La Galérie électorale de Dusseldorf ou catalogue 
raisonné).

Abb. 6: 	 Miniaturgalerie des Johann Valentin Prehn, 3. Abteilung, nach 1780. Frank-
furt/M. Historisches Museum, URL: https://bildersammlung-prehn.de/de/
prehn/3-abteilung [Zuletzt aufgerufen am 27.03.2023].

Abb. 7: 	 Herman Grimm, Wilhelm Grimm in seinem Arbeitszimmer, 1841 © Grimm-
Sammlung der Stadt Kassel, Hz. 855.

Abb. 8: 	 Christian Wilhelm Ernst Dietrich, Die Bänkelsänger, um 1740, Radierung. URL: 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/9/9d/Baenkelsaenger_publi-
kum_Dietrich_Dietricy_1740.png [Zuletzt aufgerufen am 20.03.2023].

Abb. 9: 	 Daniel Chodowiecki, Der Unterricht der Kinder, 1774, aus: Johann Bernhard Ba-
sedow 1909. URL: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Chodowiecki_Ba-
sedow_Tafel_48_b.jpg?uselang=de [Zuletzt aufgerufen am 20.03.2023].

Abb. 10:	 Comenius, Darstellung des Gehirns, „Orbis sensualium pictus“, Taf. 49 (Sensûs 
externi et interni / Euserliche und innerliche Sinnen), 1658. URL: https://de. 
wikisource.org/wiki/Orbis_sensualium_pictus/XLI._Sens%C3%BBs_externi_et_ 
interni_%E2%80%93_Euserliche_und_innerliche_Sinnen [Zuletzt aufgerufen 
am 20.03.2023].

Abb. 11: 	 Andreas Vesalius, Darstellung des Gehirns, „De humani corporis fabrica libri 
septem“, 1543, Taf. 606, U. S. National Library of Medicine, Bethesda, Maryland.

Abb. 12: 	 Christian Heinrich Wolke, Denklehrzimmer, 1805, aus: Schiffler 2013, S. 145.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


220

Kunibert Bering

Anmerkungen
1	 Ludwig Wittgenstein: Über Gewissheit (Werkausgabe, Bd. 8), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984, S. 200. 
2	 Vgl. Wortlaut des Textes bei Jutta Ströter-Bender im Beitrag „‚Sammelfreude‘. Tier- und Insekten-

studien (1796/1797 bis 1844)“ in dieser Publikation, S. 109. Das Allgemeine in dem Besonderen.
3	 Ebd., S. 11.
4	 Gotthold Ephraim Lessing: Werke, Bd. 3: Frühe kritische Schriften, München: Hanser 1972 (11751), 

S. 113–114.; vgl. Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der deutschen Literatur, 
Philosophie und Politik 1750–1945, Bd. 1, Darmstadt: WBG 1985, S. 69. Die Wendung zum Genie-
begriff vollzog Lessing erst vollständig in der „Hamburgischen Dramaturgie“, die zwischen 1767 
und 1769 entstand.

5	 Johann Wolfgang Goethe: Dichtung und Wahrheit I 1, in: Werke, hrsg. v. Friedmar Apel, Hendrik 
Birus u. a., Bd. 5, Darmstadt: WBG 1998, S. 106. Weiteren Zeichenunterricht nahm Goethe während 
seiner Studienjahre in Leipzig (ab 1765) bei dem Direktor der Kunstakademie, Adam Friedrich 
Oeser (1717–1799): Goethe (Dichtung) 1998, S. 279–285 u. ö. 1770 schrieb Goethe in einem Brief an 
Philipp Erasmus Reich: „[…] Sein Unterricht wird auf mein ganzes Leben Folgen haben. Er lehrte 
mich, das Ideal der Schönheit sei Einfalt und Stille.“ Zit. n. Johann Wolfgang Goethe: Versepen, 
Schriften, Maximen und Reflexionen, in: Werke, hrsg. v. Friedmar Apel, Hendrik Birus u. a., Bd. 6, 
Darmstadt: WBG 1998, S. 554.

6	 Stefanie Heraues, in: Eisenhauer, Michael (Hrsg.): Spätbarock und Klassizismus. Bestandskatalog 
der Gemälde in den Staatlichen Museen Kassel (Staatliche Museen Kassel: Kataloge der Staatlichen 
Museen Kassel, Bd. 28), Kat.-Nr. 71, Kassel: Staatliche Museen 2004, S. 92–94. Julius Juncker malte 
Stillleben u. a. für Johann W. Goethe: Goethe (Dichtung) 1998, S. 28. 

7	 Goethe (Dichtung) 1998, S. 106.
8	 Lt. Verzeichnis zur Versteigerung 1795, vgl. Franz Götting: Die Bibliothek von Goethes Vater, in: 

Nassauische Annalen, 64, 1953, S. 23–69.
9	 Goethe (Dichtung) 1998, S. 106.
10	 Ebd., S. 38.
11	 Ebd., S. 34.
12	 Ebd., S. 15.
13	 Ebd., S. 27–28.
14	 Michael Overdick: „… so berühmt, daß wer ihn nicht gesehen hat, die Gallerie nicht besucht 

hat.“ – Die Ordnung der Gemälde in der Düsseldorfer Galerie und die Rezeptionshaltung des 
Betrachters, in: Kunibert Bering (Hrsg.): Lambert Krahe, S. 209–231.

15	 Wolfgang Cilleßen: Prehns Miniaturkabinett: Bilderparadies oder Bilderhölle? – Über Sammler 
und Künstler, Kenner und Liebhaber im Frankfurt des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts, 
in: Wolfgang Cilleßen, Anja Damaschke, Julia Ellinghaus und Gerhard Kölsch (Hrsg.): Prehns 
Bilderparadies. Die einzigartige Gemäldesammlung eines Frankfurter Konditors der Goethezeit, 
Frankfurt/M.: Societäts Verlag 2021, S. 46–86, hier: S. 48.

16	 Zur Bedeutung des Kopierens siehe Wolfgang Legler: Geschichte des Zeichen- und Kunstunter-
richts von der Renaissance bis zum Ende des 20. Jahrhunderts, Oberhausen: Athena 2011, S. 48–51.

17	 Zusammenfassend Huber Locher: Deutsche Malerei im 19. Jahrhundert, Darmstadt: WBG 2005, 
S. 11. Wolfgang Kemp: „… einen wahrhaft bildenden Zeichenunterricht überall einzuführen“. 
Zeichnen und Zeichenunterricht der Laien 1500–1870, Frankfurt/M.: Syndikat 1979, S. 83 bemerkt 
treffend: „Die Ausbildung des jungen Wolfgang stellte eine Synthese bürgerlicher und adliger Er-
ziehungsmaßnahmen dar.“

18	 Giulio Camillo wurde wiederentdeckt von Frances A. Yates: The Art of Memory, London: Routledge 
1966. Die Erörterung des Gedächtnismodells Giulio Camillos nach: Kunibert Bering und Alarich 
Rooch: Raum. Gestaltung, Wahrnehmung, Wirklichkeitskonstruktion (artificium, Schriften zu 
Kunst und Denkmalpflege, Bd. 26), 2 Bde., Oberhausen: Athena 2008, S. 367f.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


221

“… that we never received Lessons in Drawing …”

19	 Insbesondere diente Camillos Modell dem Maler und Kunsttheoretiker Gian Paolo Lomazzo 
(1538–um 1590) als entscheidende theoretische Grundlage für seine Kunstauffassung: Kunst ent-
stehe unabhängig von der Natur, schreibt Lomazzo in seinem 1584 erschienenen Trattato dell’arte 
della pittura. Kunst sei eine „cosa mentale“, durch die kombinierende Wahrnehmung von Bildern 
werde ein „concetto“ oder eine „idea“ formiert. Damit wendet sich Lomazzo entschieden gegen 
Giogio Vasari (1511–1574), der in seinen „Künstlerviten“ in der Kunst eine vorgegebene „ordine 
della natura“ sah. 

20	 Cicero: De oratore | Über den Redner, übers. und. hrsg. von Harald Merklin (Reclams Universal-
Bibliothek, Nr. 6884), Stuttgart: Reclam 2014, II 357–358.: „So kommt es, daß durch eine bildhafte 
und plastische Vorstellung Dinge, die nicht sichtbar und dem Urteil des Gesichts entzogen sind, 
auf solche Art bezeichnet werden, daß wir etwas, das wir durch Denken kaum erfassen können, 
gleichsam durch Anschaung behalten. Diese körperlichen Gestalten brauchen aber wie alles, was 
der Anschauung unterliegt, einen Platz; denn etwas Körperliches kann man sich nicht ohne seinen 
Ort vorstellen.“

21	 Augustin: Confessiones | Bekenntnisse, übers. und hrsg. v. Kurt Flasch und Burkhard Mojsisch 
(Reclam Universal-Bibliothek, Nr. 2792), Stuttgart: Reclam 1989, X 13.

22	 Barbara Keller-Dall’Asta: Heilsplan und Gedächtnis. Zur Mnemologie des 16. Jahrhunderts in Italien, 
Heidelberg: Winter 2001; grundlegend Siegmund, Gerald: Theater als Gedächtnis. Semiotische und 
psychoanalytische Untersuchungen zur Funktion des Dramas (Forum Modernes Theater, Bd. 20), 
Tübingen: Narr 1996.

23	 Yates 1966, S. 300–303.
24	 Johann Amos Comenius: Orbis sensualium pictus | Die sichtbare Welt, Nürnberg 1658.
25	 Goethe (Dichtung) 1998, S. 34.
26	 Klaus Schaller: Johann Amos Comenius. Ein pädagogisches Porträt, Weinheim: Beltz 2004.
27	 Comenius 1658, Text zu Taf. 49.
28	 Diese Konstellation verweist auf das rezipierte Motiv, die verbreitete Darstellung der Passionswerk-

zeuge, der Arma Christi, zu denen seit dem 14. Jahrhundert auch das Schweißtuch der Veronica 
gehörte: Hans Belting: Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, 
München: Beck 1990, S. 248. Seit dem späten Mittelalter entstanden Darstellungen der Folterung 
Christi mit den Abbreviaturen der schlagenden Hände oder des speienden Mundes der Folter-
knechte (Fra Angelicos Zellenfresko im Florentiner Kloster S. Marco, Indulgenztafel im Kloster 
Lichtenthal/Baden-Baden). Hans Memling, Dürer u. a. zeigten im Zentrum des Schweißtuches das 
Bild Christi mit der Dornenkrone, Darstellungen, die die populäre Literatur als Meditationsbilder, 
z. B. in Gebetbüchern, vielfach rezipierte.

29	 Comenius 1658, Praefatio. In diesem Zusammenhang sei auf die Künstlerausbildung des 18. Jahr-
hunderts verwiesen, die vergleichbaren Konzeptionen folgte: Auch hier galt das Kopieren als 
wichtigstes methodisches Instrument, insbesondere das Zeichnen nach Antiken, wie es der vor-
herrschende Bildungskanon vorschrieb: Vgl. die Beiträge in: Kunibert Bering (Hrsg.): Lambert 
Krahe (1712–1790). Maler – Sammler – Akademiegründer. Ergebnissse des Symposions zum 
300. Geburtstag des Gründers der Kunstakademie Düsseldorf, 8.–10. November 2012 / [Kunst-
akademie Düsseldorf], Oberhausen: Athena 2013 und Wiedmann, Gerhard: ’Ad bonorum artium 
studium“ – Zum Studium der Schönen Künste. Überlegungen zum Museum und der illustrierten 
Kunstgeschichte im 18. Jahrhundert, in: Stefan Hölscher, Rolf Niehoff und Karina Pauls (Hrsg.): 
BildGeschichte. Facetten der Bildkompetenz (Festschrift für Kunibert Bering), Oberhausen: Athena 
2012, S. 261–272.

30	 Wie bedeutend offenbar die Herstellung von Bildern für Comenius war, zeigt seine Darstellung 
des „Elternstandes“, indem er nicht nur die wichtigsten Phasen der Kindheit, sondern auch die 
traditionellen Rollen der Eltern charakterisiert: während die Mutter das Kleinkind stillt und den 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


222

Kunibert Bering

Nachwuchs beaufsichtigt, „ernehret [der Vater] die Kinder mit Arbeiten“ – Comenius zeigt aus-
gerechnet einen Maler an seiner Staffelei: Comenius 1658, Taf. 120.

31	 Johann Bernhard Basedow: Elementarwerk, hrsg. von Theodor Fritsch, Leipzig 1909. Goethe, der 
im Jahr der Veröffentlichung des „Elementarwerkes“ mit Basedow eine Lahn- und Rheinreise 
unternahm, äußerte sich überaus kritisch über Basedow. Goethe begrüßt zwar den naturphilo-
sophischen Ansatz Basedows, nennt jedoch Basedows Hauptwerk „zersplittert […], weswegen 
es auch jener sinnlich-methodischen Vorzüge ermangelt, die wir ähnlichen Arbeiten des Amos 
Comenius zuerkennen müssen (Goethe (Dichtung) 1998, S. 553–554).“

32	 Basedow 1909, Bd. 2, S. 63–65.
33	 Ludwig Fertig: Zeitgeist und Erziehungskunst, Darmstadt: WBG 1984, S. 54–59.
34	 Zusammenfassend Legler 2011, S. 59–61. Kant setzte sich bei seinen Reflexionen zur Erziehung 

des Menschen kritisch mit dem Philanthropinum in Dessau auseinander: Immanuel Kant: Werke, 
hrsg. von Wilhelm Weischedel, Bd. 4, Darmstadt: WBG 1964, S. 693–761. Quellen und Briefe zu 
Kants Unterstützung des Philanthropinums in Dessau bei Karl Vorländer: Immanuel Kant, Leipzig 
1924, Kap. 6 B.

	 In Wörlitz wurde 1778 im sog. Gelben Haus, dem Jagdhof des Kurfürsten in unmittelbarer Nähe 
des Schlosses, das erste deutsche Lehrerseminar eingerichtet.

35	 Kunibert Bering: Bildung. Zwischen Kanon und Kontext, in: Kunibert Bering (Hrsg.): Kunst-
unterricht und Bildung. Kulturelles Gedächtnis – Globalität – innovative Perspektiven, Bielefeld: 
wbv 2020, S. 73–86, hier: S. 78–80; Horst Schiffler: Von Lesemaschinen, Buchstabentabellen und 
Musterbüchern. Hilfsmittel für den Lese- und Schreibunterricht im 18. und 19. Jahrhundert, in: 
Matthias Winzen (Hrsg.): Kindheit. Eine Erfindung des 19. Jahrhunderts [anlässlich der Ausstel-
lung „Kindheit. Eine Erfindung des 19. Jahrhunderts“], Oberhausen: Athena 2013, S. 138–167, hier: 
S. 145; siehe auch Johannes Bilstein: Lehrformen im 18. Jahrhundert, in: Kunibert Bering (Hrsg.): 
Lambert Krahe, S. 289–304.

36	 Immanuel Kant: Was heißt: Sich im Denken orientieren? [A 304], in: Immanuel Kant, Werke in 
sechs Bänden (ed. Wilhelm Weischedel), Bd. 3, Darmstadt: WBG 1998 (11786), S. 265–283, hier: 
S. 267.

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193 - am 14.01.2026, 22:02:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850323-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	“… that we never received Lessons in Drawing …” Theoretical Horizons of Image and Educationof the Drawings by the Brothers Grimm

