
ANTHROPOS

104.2009: 399–421

Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos

Idealización y disciplinamiento de los cuerpos

Silvia Citro

Abstract. – The author examines the representations of indige-
nous bodies in texts and images produced by the German Jesuits,
Paucke and Dobrizhoffer, missionaries to the Guaycurú people
of the Argentine Chaco in the mid-18th century. She proposes
a methodological approach which focuses on relations between
iconography and text in historical sources and is complementary
to ethnographic fieldwork. These works contain one of the first
and enduring series of representations of the Guaycurú, in which
two imageries of their bodies are counterposed: the idealization
of their “strength,” and “health,” according to the “noble savage”
model, one the one hand, and the disciplining of their “bad
savage” manners, on the other. [Argentine Chaco, Guaycurú,
Abipon, Mocoví, body representations, German Jesuit mission-
aries, “noble savage,” disciplining]

Silvia Citro, Dra. en Antropología, Profesora Adjunta de la
Universidad de Buenos Aires e investigadora del CONICET,
Argentina. – Especializada en antropología del cuerpo y en los
movimientos socio-religiosos de los aborígenes guaycurú del
Chaco argentino. En 2006, recibió el Premio Latinoamericano
de Musicología Samuel Claro Valdez, por su análisis de las dan-
zas rituales de los aborígenes mocoví. Actualmente, dirige dos
equipos de investigación sobre cuerpo, performance y diversidad
cultural en el Instituto de Ciencias Antropológicas de la Univer-
sidad de Buenos Aires (www.anthropologiadelcuerpo.com). –
Publicó dos libros y más de 30 artículos en libros y revistas aca-
démicas de diferentes países. – Véase tambien la bibliografía.

Introducción

En este trabajo analizo las representaciones de los
cuerpos indígenas en las obras de los misioneros
jesuitas germanos Florián Paucke y Martín Dobriz-
hoffer, quienes actuaron entre los mocoví y abipón
del Chaco argentino a mediados del siglo XVIII.
Ambos pueblos, junto con los toba y pilagá, perte-

necen a la familia lingüística guaycurú y han com-
partido varios rasgos socioculturales a lo largo de
su historia, como las prácticas cazadoras-recolec-
toras seminómadas, la adopción del caballo en el
siglo XVII, cosmovisiones basadas en “dueños” o
“padres”/“madres” de los animales y los espacios
cosmológicos así como en el shamanismo, y un tipo
de organización social sustentada en bandas matri-
locales exógamas, las cuales conformaban unidades
mayores o tribus endógamas.1 Estas bandas solían
reunirse en celebraciones rituales, especialmente en
la época de maduración de la algarroba y de reco-
lección de la miel silvestre, en las que se efectua-
ban las ceremonias de bebida que permitían dirimir
los liderazgos y las alianzas entre las bandas; allí
también se festejaban triunfos guerreros, rituales
de iniciación femenina y cantos-danzas que pro-
movían las uniones matrimoniales entre los jóvenes
(Braunstein 1983; Citro 2008).

Los guaycurú opusieron una firme resistencia
a la colonización española, hasta que a mediados
del siglo XVIII, los jesuitas lograron fundar dife-

1 Cordeu y Siffredi (1971); Miller (1979); Braunstein (1983);
Wright (1997); Citro (2006a, en prensa). El Gran Chaco
argentino comprende las provincias de Formosa, Chaco,
norte de Santa Fe, parte de Santiago del Estero y este de
Salta. Se trata de una llanura subtropical que abarca unos
625.000 km2 y, actualmente, es una de las áreas que posee
mayor población aborigen en Argentina. Para finales del
siglo XIX, en toda la región del Gran Chaco (que también
abarca parte de Paraguay y Bolivia), fueron identificadas
más de 50 unidades sociopolíticas que hablaban 22 lenguas,
pertenecientes a 6 familias lingüísticas (Braunstein et al.
2002).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


400 Silvia Citro

rentes misiones, especialmente entre los mocoví y
abipón,2 algunas de las cuales fueron continuadas
por los franciscanos en el período republicano. A
partir de la segunda mitad del siglo XIX, los avan-
ces militares del Estado Nacional argentino sobre
la región chaqueña y, paralelamente, de los terra-
tenientes y colonos, sobre todo en el Chaco aus-
tral, condujeron a una drástica reducción de los
territorios de ambos grupos indígenas, así como a
su incorporación forzosa al mercado laboral rural,
como trabajadores temporarios en las explotaciones
forestales y cosechas. Como consecuencia de este
proceso, para mediados del siglo XX los abipón ya
habían dejado de identificarse y reproducirse como
grupo étnico, más allá de que existiesen unos po-
cos “descendientes” que individualmente recono-
cían esa adscripción. Los mocoví santafesinos, si
bien continuaron reproduciendo sus lazos intraét-
nicos, iniciaron un proceso de invisibilización ante
la sociedad hegemónica que sólo sería revertido a
fines del siglo XX (Citro 2006a, 2006b). Los tobas
y pilagá, en cambio, nunca rechazaron su identifi-
cación como aborígenes, aunque a lo largo de la
historia han transformado sustancialmente algunas
de sus prácticas culturales.3

A partir de mi etnografía con grupos mocoví
santafesinos y toba del este de Formosa, pude apre-
ciar que en sus actuales discursos identitarios, la
corporalidad de los denominados “antiguos” ocu-
paba un rol fundamental en su autodefinición como
“aborígenes”. Lo que me interesa destacar es que
dicha corporalidad se encontraba atravesada por
imaginarios históricos contradictorios: por un lado,
existía una idealización y hasta cierta fascinación
por la “fortaleza” de los cuerpos, “salud” y “poder”
de aquellos “antiguos” aborígenes que vivían de la
caza y recolección; mientras que por el otro, eran
percibidos como “salvajes” y asociados con una
serie de conductas con connotaciones negativas –
desnudez, pobreza, indisciplinamiento vinculado a
los excesos en el alcohol y las fiestas rituales – que
habían sido abandonadas gracias a la “evangeliza-
ción” y “civilización”.

El interés en explorar el proceso de conforma-
ción de estos imaginarios, me condujo a comple-
mentar la labor etnográfica con la etnohistórica,
para analizar así la presencia de estas representa-

2 Entre los mocoví, los jesuitas fundaron la reducción de
San Javier en 1743, que fue la más numerosa y de mayor
duración, y ya al final del período, San Pedro en 1764 y
Jesús Nazareno de Inspín en 1766; entre los abipón, San
Jerónimo del Rey en 1748, Purísima Concepción en 1749,
San Fernando del Río Negro en 1751, y Sto. Rosario y San
Carlos del Timbó en 1763 (Citro 2006a).

3 Miller (1979); Wright (1997); Citro (2009).

ciones sobre los cuerpos en las fuentes coloniales.
En trabajos anteriores (Citro 2006b, 2009), sostu-
ve que la tensión entre ambas representaciones era
consecuencia del largo proceso histórico en el que
las estrategias de los diferentes agentes coloniales y
poscoloniales – misioneros, militares, agentes eco-
nómicos del capitalismo periférico, administrado-
res, educadores – se enfrentaron con las diversas
tácticas de resistencia encaradas por los aborígenes.
En este artículo, propongo examinar en profundi-
dad uno de los primeros antecedentes en los que
se evidencian estos imaginarios sobre las corpora-
lidades de los guaycurú: la mirada de los misione-
ros Paucke y Dobrizhoffer, quienes tuvieron una
influencia fundacional en las relaciones de estos
pueblos con el cristianismo, en tanto iniciadores del
proceso de evangelización. Por su exhaustividad y
riqueza descriptiva, sus obras se han constituido en
dos de las fuentes más importantes para el abordaje
de los guaycurú en el período colonial y, además,
poseen una característica que las hace particular-
mente relevantes para el estudio de las represen-
taciones sobre el cuerpo: ofrecen un significativo
corpus de ilustraciones acerca de la vida indíge-
na. Especialmente la producción gráfica de Paucke,
que abarca 143 imágenes, ha sido destacada por
su valor documental, no obstante, solo fue objeto
de referencias sintéticas por parte de Fúrlong (Pau-
cke 1935), Lange (1982), Neuber (1993), Binková
(2001), Giordano (2004) y, con más detalle, Pen-
hos (2007). En el caso de Dobrizhoffer, aunque el
corpus visual es mucho menor, 9 grabados, es una
parte constitutiva de su obra que también merece
ser analizada.

Como señala Berger (2000: 16), es ampliamente
reconocido que la visión específica de quien hace
una imagen también forma parte de lo registrado,
pues toda imagen encarna “un modo de ver” his-
tóricamente situado. En tanto estos autores jesuitas
no sólo han escrito sobre los indígenas chaqueños
sino que también han observado y retratado sus
cuerpos en diferentes situaciones culturales, la in-
vestigación de estas imágenes se convierte en un
paso insoslayable en el abordaje de sus obras. La
escasez de estudios iconográficos sobre este corpus
podría vincularse al predominio de una perspectiva
que tiende a valorizar el texto escrito sobre el visual
en el análisis de las fuentes históricas, o a perci-
bir las imágenes como meras ilustraciones de lo
escrito, análogas al discurso verbal (Burke 2005).
En contraste, intento demostrar que las imágenes
pueden constituirse en discursos con una lógica
particular, capaz de producir sus propios efectos de
sentidos. Asimismo, me interesa destacar que en las
representaciones visuales de los cuerpos aboríge-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 401

nes pueden hallarse valiosos indicios acerca de los
imaginarios sobre la alteridad cultural. Las formas
en que son socialmente percibidos los signos dife-
renciales inscriptos en el cuerpo del Otro, suelen
ser uno de los puntos de partida para significar la
alteridad. Antes de que podamos entender la lengua
y comprender las prácticas y creencias de un otro
cultural, lo que percibimos es su imagen corporal
y las diferencias que ésta posee con la propia ima-
gen.4 Por ello, en los modos de percibir, significar
y representar estéticamente dicha imagen, pueden
hallarse evidencias de las propias categorías cultu-
rales y de la manera en que éstas son proyectadas
hacia los otros, o incluso hacia un pasado propio
que se reconoce como claramente diferente de la
situación actual. Este enfoque se fundamenta en los
trabajos de Bourdieu, quien sostiene que las cate-
gorías y sistemas clasificatorios de percepción del
cuerpo “no son independientes de la distribución
de sus diferentes propiedades entre las clases socia-
les”, de ahí que tiendan a “oponerse con diferente
jerarquía las propiedades más frecuentes entre los
que dominan y las más frecuentes entre los domina-
dos” (1986: 185). Existen entonces disputas por de-
fender y/o imponer una serie de categorías sociales
de percepción y valoración del “cuerpo legítimo”,
las cuales consisten “en esforzarse por hacer reco-
nocer la legitimidad de características distintivas de
las cuales uno es portador, en tanto miembro de
un grupo y de un estilo de vida en el que dichas
categorías cobran sentido” (Bourdieu 1986: 189).
En tanto los procesos misionales en América fueron
experiencias interculturales complejas atravesadas
por relaciones de poder que involucraron disputas,
conflictos, acuerdos y negociaciones, las categorías
de percepción y valorización de los cuerpos habrían
intervenido en estas relaciones como una de las va-
riables fundantes para definir, defender y/o cuestio-
nar la legitimidad de los modelos culturales puestos
en juego. Además, como ya he señalado, algunas de
estas poderosas categorías han podido mantenerse
y resignificarse a través del tiempo, hasta ser in-
corporadas como parte de la propia visión de los
aborígenes sobre su pasado.

En lo que refiere a la metodología, para el aná-
lisis de este corpus de representaciones, en primer
lugar, propongo identificar el “campo intelectual”
en el que las obras de ambos autores jesuitas emer-
gieron. Siguiendo a Bourdieu (1967), se trata de

4 Con el término “imagen corporal” refiero aquí a los aspectos
perceptibles del cuerpo, incluyendo sus propiedades intrín-
secas (tamaño, formas, color), tratamientos aplicados (ves-
timentas, peinados, tatuajes), posturas, gestos y técnicas de
movimiento (Citro 2008).

situar la posición de estas obras en el sistema de
relaciones constituido por los agentes sociales vin-
culados con su producción y comunicación, defi-
niendo el “capital simbólico” y las disputas por su
apropiación que estructuran dichas relaciones.

En segundo lugar, planteo un estudio de las imá-
genes que abarque tanto su descripción analítica y
estructuración como sus relaciones con el discurso
escrito. Para la descripción analítica se tienen en
cuenta las pautas formales predominantes en la re-
presentación de los cuerpos5 y sus posibles varia-
ciones según los contenidos temáticos y el “medio”
o “medialidad” (Belting 2003) por el cual fueron
transmitidas, identificando así los principales pro-
cedimientos formales que constituyeron a estas re-
presentaciones en tanto tales.

En lo que refiere a la estructuración del cor-
pus, retomando el abordaje estructuralista de Bu-
cher (1990), sostengo que en la iconografía de los
cuerpos pueden hallarse relaciones significativas
entre los diversos elementos formales, a través de
los cuales se proyectan sentimientos o prejuicios
no conscientes que formaron parte de los vínculos
entre retratistas y retratados. A través de relaciones
de equivalencia, oposición y transformación, estos
elementos formales se van estructurando por sí mis-
mos en el discurso visual, conformando significa-
ciones que muchas veces poseen una relativa inde-
pendencia del control que el autor intenta ejercer
sobre el sentido de su texto escrito.

Finalmente, en cada obra se analizan los víncu-
los semánticos entre el corpus iconográfico y los
discursos escritos sobre el cuerpo. Como veremos,
en la interacción entre imágenes y textos es posible
hallar relaciones de analogía o reforzamiento de
sentidos, pero también contradicciones, resignifica-
ciones, omisiones y emergencia de nuevas signifi-
caciones.

En suma, en este enfoque teórico-metodológico,
las imágenes sobre el cuerpo son analizadas como
productos significantes en los cuales es factible
identificar tanto las huellas de sus condiciones
histórico-culturales de generación, como sus posi-
bles efectos de sentido (Verón 1987), algunos de los
cuales han persistido a lo largo de la historia.

En el próximo apartado, comenzaré por reseñar
el campo intelectual en el que surgen las obras de

5 Entre estas variables se consideran: figura total o parcial y
partes del cuerpo destacadas o invisibilizadas; tamaño, po-
sición y tipos de movimiento de los cuerpos; formas cor-
porales y presencia o ausencia de marcas indicadoras de
pertenencia étnica, roles sociales, género, edad; rasgos in-
dividualizadores, gestos y expresiones emotivas; vínculos
cuerpo-entorno; y composición del cuadro (línea, color, pla-
nos, perspectiva, etc.).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


402 Silvia Citro

Paucke y Dobrizhoffer, así como las hipótesis que
guiarán el análisis sobre las representaciones de los
cuerpos en este corpus.

1 Una aproximación al campo intelectual

Paucke y Dobrizhoffer desarrollaron su labor mi-
sional en la denominada provincia jesuítica de la
Paracuaria, con pueblos aborígenes bastantes simi-
lares entre sí – mocoví y abipón, respectivamen-
te –, durante un extenso período que abarcó unos
18 años. Además, juntos emprendieron el exilio de
las tierras americanas y ambos produjeron sus obras
una vez llegados a Europa. Como ha señalado Ci-
polletti (2001: 240), refiriéndose a los misioneros
del Alto Amazonas, más allá de la homogeneidad
presente en las obras de los jesuitas – debido a
la “formación intelectual y a la obediencia a los
preceptos de la Compañía” –, existen importantes
diferencias individuales que merecen ser analiza-
das. Comenzaré por señalar algunas circunstancias
específicas que caracterizaron a estas obras. Pau-
cke habría escrito y realizado sus dibujos a lápiz,
pluma y acuarela, durante su exilio en un colegio
de la ciudad de Neuhaus – también denominada
Jindrichuv Hradec (Bohemia) –, en donde residió
desde 1772 hasta su muerte en 1780. El manuscrito
en alemán fue entregado al director del monasterio
de Zwettl, en Baja Austria, donde el misionero con-
curría con frecuencia, y no llegó a ser publicado en
vida del autor. Solo existieron ediciones alemanas
parciales de su obra a fines del siglo XIX (Paucke
1870) y principios del XX (Paucke 1908) y, recién a
mediados del siglo XX, se efectuaron las ediciones
completas en español (Paucke 1942–44) y alemán
(Paucke 1959–66). Según la opinión de sus últimos
editores, probablemente no todas los dibujos ni el
manuscrito habrían estado terminados.

En el caso de Dobrizhoffer, luego de la expul-
sión residió en Viena como predicador, donde tu-
vo una cercana relación con la reina María Teresa
de Austria, quien gustaba oír las historias del mi-
sionero y lo habría inducido a escribirlas (Fúrlong
1967). El libro de Dobrizhoffer fue escrito en la-
tín entre 1777–1782, posteriormente fue traducido
al alemán y publicado en Viena en 1783–84 por
la Imprenta Real. Dos siglos después, la obra será
traducida al español y publicada en Argentina (Do-
brizhoffer 1967–70). La única información sobre
las imágenes con la que contamos, es que se trata
de láminas que el autor habría encargado grabar
(Fúrlong 1938), aunque no se sabe si a partir de
dibujos preliminares propios. Cabe recordar que en
esa época, era habitual que las imágenes de viajes

y expediciones fueran sometidas a un proceso de
formalización en el que eran notoriamente trans-
formadas para su publicación (Pedro 1995). Según
Fúrlong (1938: 208), ambos jesuitas habrían recibi-
do pensiones de la Corte de Viena, la cual, como ha
señalado Bad’ura (2001), tuvo una posición favora-
ble hacia los jesuitas germanos expulsados.

Situar las obras de Paucke y Dobrizhoffer en su
campo intelectual, implica identificar a los diferen-
tes agentes sociales vinculados con su producción
y comunicación, definiendo el capital simbólico y
las disputas por su apropiación que estructuraron
esas relaciones. Esta caracterización excede la re-
colección de datos biográficos de los autores, pero
también se diferencia de una mera reconstrucción
del contexto social general, pues para Bourdieu,
lo que define tanto al campo intelectual como al
artístico es su “autonomía relativa”:

Toda influencia y toda restricción ejercidas por una ins-
tancia exterior al campo intelectual es siempre refractada
por la estructura del campo intelectual . . . Los determi-
nismos sólo se vuelven determinación específicamente
intelectual al reinterpretarse, según la lógica específica
del campo intelectual, en un proyecto creador. . . . El
campo intelectual les hace sufrir una conversión de sen-
tido y de valor al transformarlos en objetos de reflexión o
de imaginación (Bourdieu 1967: 182).

Los aborígenes americanos se constituyeron en un
objeto de reflexión/imaginación para una serie de
agentes del campo intelectual europeo que produ-
jeron diversos textos e imágenes sobre ellos. Así,
los saberes sobre aquel otro cultural que desde fi-
nes del siglo XV era objeto de la mirada europea,
se convirtieron en un capital simbólico en disputa.
Entre los agentes que en la segunda mitad del XVIII
compitieron por legitimar esos saberes se encuen-
tran la Iglesia Católica y especialmente los jesui-
tas expulsados que escribieron y publicaron sobre
sus experiencias en América; los autores, artistas
plásticos, editores y público tanto de la literatura
de viajes como de la filosofía de la Ilustración;
y los agentes político-económicos vinculados a la
administración colonial. Dentro de este campo in-
telectual, los indígenas americanos fueron objeto
de diversas elaboraciones discursivas y visuales que
compitieron entre sí, las cuales implicaron distintas
representaciones de su imagen corporal.

Considero que estas representaciones en dispu-
ta podrían resumirse en al menos tres perspectivas
principales. Por un lado, los aborígenes fueron ob-
jeto de civilización/conversión en el contexto de la
empresa colonial, lo que conllevó una visión ne-
gativa sobre todos aquellos rasgos culturales que
debían ser erradicados para lograr que el supues-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 403

to “salvaje” se transformara en un ser “cristiano”,
“civilizado” y, además, redituable para los intereses
económico-políticos de los agentes colonialistas.
Este enfoque se vincula con la representación de los
aborígenes como poseedores de un cuerpo indisci-
plinado, opuesto a las prácticas que las institucio-
nes de aquel momento estaban imponiendo sobre
los cuerpos europeos occidentales para lograr su
docilidad-utilidad, a través de un peculiar proceso
de “disciplinamiento” (Foucault 1987).

Por otro lado, los aborígenes también fueron un
objeto de idealización según el imaginario del buen
salvaje, el cual permitió mediatizar una visión críti-
ca sobre la propia sociedad europea de la época. Es-
to se vincula con una representación de los cuerpos
aborígenes como fuertes, ágiles, sanos y, a veces,
poseedores de una peculiar belleza natural.

Finalmente, los aborígenes americanos se trans-
formaron en un objeto de conocimiento empírico
que emerge dentro de aquel campo de conocimien-
to que Foucault (1968) denominó “episteme clá-
sica”. Así, el cuerpo aborigen se convirtió en un
objeto de conocimiento a través de la descripción
minuciosa de los rasgos característicos de su ima-
gen corporal y, en algunos casos, de las prácticas
culturales cotidianas que habrían favorecido la pro-
ducción de esos cuerpos.

Exploraré brevemente estos tópicos y las hipóte-
sis sobre el corpus que me condujeron a formular.
La ambivalencia de la mirada europea sobre los in-
dígenas americanos, expresada en los modelos del
buen y mal salvaje, se remonta a las primeras narra-
tivas coloniales (Milhou 1990). La percepción de
rasgos diferentes y similares en los cuerpos y prác-
ticas de indígenas y europeos, inicialmente planteó
el interrogante sobre la humanidad de esos otros y,
una vez establecida ésta, la reflexión sobre las di-
ferencias a menudo condujo a una exotización que
osciló entre la inferiorización y la idealización. A
pesar que ya en 1537 el papado estableció la huma-
nidad de los indígenas reconociéndolos como po-
seedores de alma, a fines del XVIII, Paucke (1942–
44/II: 134) todavía inicia la sección de su libro de-
dicada a “la manera de vivir, usos y costumbres
de los indios”, con la pregunta: “¿Los indios son
pues, hombres como nosotros?”. La persistencia
de este interrogante se comprende si tenemos en
cuenta que todavía circulaban en Europa aquellos
textos que desde siglos anteriores venían ilustrando
las diversas “razas monstruosas” que habitaban en
América (Sebastián 1990).

En las valoraciones positivas y negativas so-
bre los indígenas, muchos de los tópicos del siglo
XVIII seguían retomando una serie de significantes
heredados de los siglos anteriores. Antropofagia,

violencia guerrera, irracionalidad, inmoralidad, po-
breza e idolatría se asociaban con el mal salvaje,
mientras que inocencia, humildad, obediencia, ar-
monía con la naturaleza, religión natural y una ig-
norancia capaz de superarse con la enseñanza, con
el buen salvaje. Estos últimos tópicos sobre el buen
salvaje aparecieron especialmente en las relaciones
de los jesuitas franceses del siglo XVII (Honour
1975: 121) y, ya en el siglo XVIII, serán retomados
por algunos autores de la Ilustración, sobre todo
por Rousseau (Chinard 1913). Un ejemplo de la
confrontación entre estas visiones puede hallarse en
el debate establecido entre los textos de De Pauw
y Pernety. Según Honour (1975: 131), el holandés
De Pauw, quien nunca había estado en América,
en 1768–69 publicó en Berlín una de las visiones
más pesimistas sobre el continente y sus habitantes.
Pernety, un bibliotecario de Federico el Grande que
había estado en la Patagonia, le responderá al poco
tiempo con una versión mucho más favorable de la
vida indígena; pero luego De Pauw publicaría una
nueva defensa de su postura. Según Honour, esta
obra de De Pauw, en la que predomina la visión
pesimista sobre el mal salvaje y la crítica a la visión
jesuita, terminará legitimándose como una de las
voces más reconocidas sobre América en el siglo
XVIII. En una línea similar también se hallaban
otros textos muy difundidos, como los de Raynal,
de 1770, y Robertson, de 1777.

Mi interpretación inicial sobre la posición de las
obras de Paucke y Dobrizhoffer en este campo inte-
lectual, fue que éstas no podían definirse ni por una
visión predominantemente negativa de la vida indí-
gena, ni tampoco por una positiva e idealizada, sino
que mostraban las tensiones entre ambas perspecti-
vas. No obstante, a partir del análisis iconográfico,
encontré que esta tensión se manifestaba de manera
diferente en cada obra. Así, una de mis hipótesis es
que la representación de los cuerpos indígenas, en
Dobrizhoffer, tiende a reforzar el modelo del buen
salvaje, especialmente masculino; mientras que en
Paucke muestran el supuesto pasaje de los hombres
aborígenes del estado de “salvajes” a “civilizados”,
gracias a la acción misional, así como la permanen-
cia de las mujeres en una condición intermedia y
ambivalente.

Otra de mis hipótesis iniciales fue que en estas
obras se advertían elementos de ese modo de cono-
cimiento característico del siglo XVIII que Fou-
cault (1968: 77) definió como “episteme clásica”,
basado en la observación y en “la disposición en
cuadros ordenados de las identidades y las diferen-
cias” percibidas. En los textos jesuitas de la época,
se reafirma la intención de dar a conocer informa-
ciones fundadas en testimonios directos, confron-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


404 Silvia Citro

tando de esta forma las “fantasías” y “especulacio-
nes” que proliferaban en la literatura europea sobre
América, sustentada en relatos de viajeros o fun-
cionarios coloniales que habían pasado sólo breves
estadías en las tierras americanas y cuyos contac-
tos con los aborígenes habían sido esporádicos o
superficiales. En estos intentos de los jesuitas por
lograr un “retrato fiel” de los aborígenes también
se hicieron explícitas las polémicas con las obras de
de Pauw, Robertson y Raynal, tal es el caso de los
textos de Nuix y de Perpiñá y Velasco (Briesemeis-
ter y Tietz 2001; Cipolletti 2001). Como veremos,
Paucke y Dobrizhoffer también buscaron legitimar
la veracidad de sus saberes en la “propia experien-
cia”, en lo “visto” con los propios ojos, confron-
tando a aquellos autores que poco o nada habían
visto del nuevo continente y que se basaban en tex-
tos previos y relatos ocasionales. Así, estas obras
muestran una clara disputa con aquella episteme
iniciada en el siglo XV y que aún seguía vigente
en algunos textos sobre América: un saber-poder
en el que dominaba “la no distinción entre lo que
se ve y lo que se lee, entre lo observado y lo rela-
tado” (Foucault 1968: 47). En la episteme clásica,
por el contrario, se abre la brecha entre las cosas y
las palabras, entre lo visible y lo enunciable, y el
género de las historias adquieren un nuevo sentido:
“el de poner por primera vez, una mirada minuciosa
sobre las cosas mismas y transcribir, enseguida, lo
que recoge por medio de palabras lisas, neutras y
fieles” (Foucault 1968: 131). Es justamente en el
siglo XVIII, cuando los estudios de historia natural
y medicina se acompañan de minuciosas imáge-
nes que pretendían captar con una mayor exactitud
aquello que se había visto.

Nuevamente, el análisis iconográfico permitió
evaluar la manera diferencial en que estas obras se
vinculaban con la episteme clásica. Mi hipótesis es
que en Paucke las ilustraciones refuerzan el énfasis
en una descripción taxonómica detallada, mientras
que en Dobrizhoffer, en cambio, refuerzan la com-
paración genérica entre indígenas y europeos, en
pos de una visión idealizada del buen salvaje.

Para concluir con esta caracterización del campo
intelectual, quisiera mencionar brevemente algunos
aspectos de los vínculos entre los jesuitas germanos
y los agentes político-económicos de las colonias
españolas. Si bien este tema requeriría de mayores
estudios históricos que exceden el presente trabajo,
me permito señalar aquí algunas posibles vías de
análisis e hipótesis. En primer lugar, cabe desta-
car que la identidad alemana de estos jesuitas ha-
bría sido valorada por algunos agentes coloniales,
pues en una carta de 1711 del Consejo de Indias
al Rey, se señalaba que, según una opinión general

de la época, “universalmente los alemanes son de
complexión robusta, grandes trabajadores, celosos
y muy dóciles para aprender lenguas extranjeras”,
y que estas aptitudes físicas e intelectuales los ha-
cían especialmente “aptos” para las duras condi-
ciones de vida en las misiones (citado en Fúrlong
1967: 22). En el caso de Paucke y Dobrizhoffer,
esta opinión se habría confirmado, pues ambos mi-
sioneros aprendieron las lenguas indígenas y pudie-
ron resistir los numerosos ataques y crisis de abas-
tecimiento que padecieron las misiones chaqueñas
durante su existencia. Como ha señalado Cipolletti
(2001: 241), el porcentaje de jesuitas alemanes que
actuaron en las tierras bajas sudamericanas ha si-
do considerable y, según Binková (2001: 189), en
Hispanoamérica habrían actuado un total de 140
misioneros provenientes de Bohemia.

En segundo lugar, es necesario tener en cuenta
las motivaciones y los contextos regionales en los
que se desarrolló la labor literaria de los jesuitas
expulsos. Según Briesemeister y Tietz (2001: 13),
esta profusa actividad literaria – 460 obras de je-
suitas españoles y 145 de otros países europeos –,
fue impulsada por la melancolía y la ociosidad a la
que se vieron forzados y, en algunos casos, también
por motivaciones materiales, pues el rey de España
concedía pensiones extras a sus exsúbditos que se
destacaran por “méritos literarios”, contribuyendo a
mejorar el prestigio cultural de España con alguna
“obra intelectual apologética”. No obstante, en las
obras que nos ocupan, y especialmente en Paucke,
también constatamos la presencia de sutiles críticas
al accionar español en América (Citro 2006a: 24s.).
En este sentido, mi hipótesis es que la condición
de jesuitas germanos que desarrollaron su labor li-
teraria en Prusia y Austria – recibiendo pensiones
de la corte de Viena y escribiendo o publicando en
lengua alemana –, probablemente les otorgó un ma-
yor margen de libertad para reflexionar sobre aquel
poder español que inicialmente los convocó, y que
luego terminaría expulsándolos de América.

En la próxima sección, iniciaré el análisis del
corpus de textos e imágenes, para contrastar así las
hipótesis aquí enunciadas.

2 Los cuerpos indígenas en textos e imágenes

2.1 El conocimiento del Otro y la “episteme clásica”

Los extensos subtítulos que encabezan las obras
de Paucke y Dobrizhoffer evidencian uno de sus
vínculos con la episteme clásica, en su intención
por describir minuciosa y ordenadamente lo obser-
vado:

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 405

HACIA ALLÁ Y PARA ACÁ

HACIA ALLÁ (FUIMOS) AMENOS Y
ALEGRES, PARA ACA (VOLVIMOS)
AMARGADOS Y ENTRISTECIDOS

O SEA:

Noticia fielmente dada por un misionero en su par-
tida desde Europa en el año 1748 hacia la América
occidental, en particular a la provincia del Paraguay
y en su retorno a Europa en el año 1769 por la cual
él relata especialmente su estadía por dieciocho
años en la provincia Gran Chaco entre los indios
mocobies o los llamados guaycurues, su labor, el
paganismo y el cristiansimo de los mencionados
indios; viaje de retorno a Europa como también el
clima, terreno, aguas, productos, bosques, anima-
les [cuadrúpedos], aves, peces, sabandijas reptantes
y voladoras, junto con otras exóticas y especiales
condiciones, intercalada con diversos grabados, di-
vidida en seis partes.

HISTORIA DE LOS ABIPONES

UNA NACION ECUESTRE Y BELICOSA DE
LA PARACUARIA

Completada con copiosas observaciones sobre los
pueblos salvajes, ciudades, ríos, fieras, anfibios, in-
sectos, principales serpientes, peces, aves, árboles,
plantas y otras propiedades de esta provincia.

Como se aprecia en esta enumeración de temas,
desde la geografía, plantas, animales hasta la des-
cripción de las ciudades y sus habitantes, la vida de
los indígenas e incluso de los mismos misioneros
son objeto de descripción en las más de mil pá-
ginas que componen cada texto. Se trasluce así el
propósito de lograr “una enumeración completa”,
“bajo la forma de un inventario exhaustivo de to-
dos los elementos que constituyen el conjunto en
cuestión”, característico de la episteme de la época
(Foucault 1968: 61). Sin embargo, en estos títulos
puede advertirse ya una importante diferencia entre
ambas obras. En Dobrizhoffer, las observaciones
geográficas y naturales “completan” un trabajo cen-
trado en la historia del pueblo abipón y especial-
mente en sus prácticas guerreras; mientras que en
Paucke, estos tópicos adquieren igual importancia,
dentro de un recorrido que destaca la experiencia
emocional del autor en su viaje de ida y vuelta entre
Europa y América.

La intención de brindar informaciones basadas
en la experiencia propia, a diferencia de la episteme
anterior fundada en la autoridad de relatos y escri-
tos ajenos, se manifiesta desde el inicio de la obra
de Paucke (1942–44/I: 3):

. . . a lo que yo me obligo especialmente durante el trans-
curso de este relato e información será a observar la sin-
cera verdad de mi informe, la que no se basará sobre noti-
cias ajenas recogidas sino sobre la experiencia propia.

La temática del viaje del propio misionero, en su
dimensión no solo geográfica sino también cultural
y existencial, abarca un lugar tan importante como
la descripción de la vida aborigen. De las seis partes
que componen la obra, tres refieren a este último
tema: la parte 1 comprende el viaje de ida, la parte 2
las experiencias del misionero en el desarrollo de su
labor en Paracuaria, y la parte 5 el viaje de vuelta
y la expulsión de los misioneros. Las partes 3 y 4
refieren a “la manera de vivir, usos y costumbres de
los indios americanos” en el paganismo y en el cris-
tianismo, respectivamente, y la parte 6 es dedicada
a describir el territorio del Gran Chaco, su flora y
fauna. Las temáticas tratadas a lo largo del texto
escrito mantienen bastante correspondencia con el
corpus de imágenes, aunque, como veremos, el au-
tor escribe sobre más temáticas de las que dibuja.
De las 117 ilustraciones editadas, 34 corresponden
a la fauna, 36 a la botánica, y 47 a las prácticas
culturales, con un marcado énfasis en la vida indí-
gena – 36 imágenes frente a 11 de los españoles. La
correspondencia entre contenidos textuales y visua-
les contribuye a reforzar la minuciosidad descripti-
va con que son abordados los temas. La intención
taxonómica también se evidencia en el tratamiento
por separado de especies animales, vegetales y de
diferentes grupos humanos, así como en la presen-
cia de un estilo de ilustración en el que objetos y
seres vivientes suelen aislarse de su contexto o pre-
sentarse con escasos elementos que lo referencien.

Es importante agregar que Paucke recurre a la
supuesta trascripción textual de muchos de sus diá-
logos con los mocoví y, en algunos casos, brinda
la versión en lengua nativa, aunque difícil es saber
en que medida dichos discursos se corresponden
con las palabras enunciadas por los aborígenes. La
inclusión de estos textos, muchos apologéticos de
la acción misional, puede interpretarse como una
estrategia discursiva de “hacer decir al otro lo que
uno piensa”, para resaltar así los logros de la de la
civilización y conversión – como sostiene Giordano
(2004: 248) para los franciscanos –. No obstante,
considero que esta presentación de la supuesta voz
nativa también tendería a reforzar la intención de
testimoniar y describir las experiencias directas con
los aborígenes, de hecho, los recuerdos y anécdotas
personales de Paucke con los mocoví dominan su
estilo narrativo.

Finalmente, el mandato de fidelidad y neutrali-
dad en la descripción está presente a lo largo de

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


406 Silvia Citro

la obra; por ejemplo, refiriéndose al tratamiento
de las “inclinaciones de las gentes”, le promete al
lector: “aseguro que escribiré imparcialmente y no
apreciaré a ninguno más que a otro” (Paucke 1942–
44/I: 22).

En el caso de Dobrizhoffer, en el prefacio de
su obra también legitima el saber basado en la
observación directa, en “lo que he visto con mis
propios ojos por tanto tiempo” (1967–70/I: 91),
y explicita la intención de desmentir así la literatura
anterior sobre América:

En realidad muchas veces reí y muchas veces me fastidié
por los insulsos escritos que venden por verdad al lector
las más incongruentes consejas de América como historia
. . . Muchos toman la pluma cuando apenas han visto
las costas de América. Para satisfacer la avidez de saber
por parte de los europeos, tratan de enunciar en sus
relatos más lo maravilloso y extraño que la verdad. Ellos
escuchan atentamente a cada Español, Indio o Negro que
se les cruza en el camino y anotan todas las leyendas que
pueden reunir sobre las propiedades de las Indias y los
usos de los indios. Así son engañados, y engañan a otros
(Dobrizhoffer 1967–70/I: 87).

El índice de temas del libro de Dobrizhoffer es muy
extenso, pues se compone de más de 120 títulos,
pero las imágenes, en cambio, son sólo 9. De estas
ilustraciones, 3 son mapas y croquis, 2 están de-
dicadas a la fauna y 4 a los abipón: una incluye
6 retratos y las restantes los muestran en actitud
guerrera, desplazándose en escenarios naturales. Si
bien en el texto de Dobrizhoffer se describen con
detalle diversas prácticas culturales, así como la
vegetación y la fauna, las ilustraciones no refuer-
zan la descripción clasificatoria, sino que parecen
destinadas a resaltar uno de los aspectos de la vida
abipona: su actitud como nobles guerreros, princi-
pal tema del libro. El primer tomo está dedicado
a la descripción de las ciudades americanas y de
sus habitantes así como del territorio, fauna, flora y
principales “naciones” del Chaco. En el segundo to-
mo, si bien se abordan distintos aspectos de la vida
abipona (territorio, características físicas, lengua,
aspectos sociopolíticos, económicos y religiosos),
todo lo referente a la vida guerrera es objeto de un
análisis pormenorizado a lo largo de más de 100
páginas. Finalmente, el tercer tomo está dedicado
íntegramente a narrar las diversas guerras llevadas
a cabo por los aborígenes así como las fundaciones
y posteriores peripecias de las misiones.

En lo que refiere específicamente a los cuerpos
aborígenes, en ambas obras se les dedican varios
capítulos, 4 en Paucke y 6 en Dobrizhoffer. Allí
se efectúan detalladas descripciones sobre la for-
ma, contextura y color de los cuerpos, sus tatuajes,

escarificaciones y perforaciones, acompañadas de
imágenes. Estas descripciones exceden la mera ca-
racterización de rasgos externos, pues también sur-
gen otros tópicos en los que se intenta vincular la
corporalidad con las prácticas culturales. Tal es el
caso de la interpretación del significado de deter-
minados gestos, sobre todo en Paucke, o del pa-
pel de la socialización en ciertas técnicas corpo-
rales en la conformación de un cuerpo “fuerte”,
“sano” y de gran “longevidad”, especialmente en
Dobrizhoffer. Estas últimas observaciones por mu-
cho tiempo estuvieron ausentes de la mirada que
intentará ejercer la literatura etnográfica posterior.
La preeminencia en ambos autores de un régimen
discursivo descriptivo-taxonómico junto con la si-
tuación de haber convivido por largo tiempo con los
indígenas, habría favorecido la captación de estos
aspectos culturales más sutiles de la corporalidad,
vinculados a prácticas de la vida cotidiana que a
veces compartían.6

En suma, a través de estas observaciones porme-
norizadas, el cuerpo indígena emergió como uno de
los tantos objetos de conocimiento empírico dentro
de la mirada de ambos misioneros. En los próximos
apartados, analizaré cómo estas detalladas repre-
sentaciones de los cuerpos se construyeron de ma-
nera diferencial en Dobrizhoffer y Paucke, a partir
de la incidencia que las representaciones del buen
y el mal salvaje tuvieron en sus miradas.

2.2 Dobrizhoffer: Los guerreros abipón
y la imagen-imaginaria del buen salvaje

En Dobrizhoffer, el pequeño corpus de imágenes
de los abipón presenta una estructuración muy ho-
mogénea, tanto por los temas tratados como por el
estilo utilizado. Éste responde al estilo neoclásico
que se impone en la época, en el cual se tendía
a representar a los aborígenes americanos como
nobles personajes de la antigüedad grecolatina, en
el marco de escenarios naturales con fuertes con-
trastes. De este modo, se retoma un canon de re-
presentación del cuerpo, especialmente de hombres
jóvenes, que enfatiza en el equilibrio en las pro-
porciones, el destaque de la musculatura, posturas
que denotan cuerpos preparados para la acción o en
movimiento y cierta moderación de los gestos. Así,
la mayoría de estas posturas y gestos los asemejan

6 El involucramiento de la propia corporalidad es remarcado
por Paucke (1942–44III: 63,189), al describir su participa-
ción en la caza y comidas nativas, así como en las ilustracio-
nes que lo muestran siendo transportado por los aborígenes
al cruzar un río.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 407

Fig. 1: Frontispicio (Dobrizhoffer 1967–70/I: 81).

a los europeos. Otra cuestión a destacar es que los
abipón son retratados con sus armas o caballos y
siempre vestidos, en el caso del frontispicio de la
obra (Fig. 1), con atuendos que se asemejan a los de
la antigüedad clásica, y en las otras ilustraciones,
con el faldellín y tocado de plumas que se habían
convertido en símbolos por excelencia del abori-
gen americano. Estos últimos rasgos se remontan
a las representaciones de los nativos efectuadas en
el taller de Theodore de Bry, las cuales alcanzaron
una amplia difusión en Europa, desde fines del siglo
XVI (Honour 1975).

En lo referente a la representación del escenario
natural en el que se hallan los cuerpos, se apre-
cia el denominado “pintoresquismo” típico de la
época: la tendencia a remarcar los contrastes en el
paisaje para teñirlo de sentimiento de grandeza y
majestuosidad, por ejemplo, agregando peñascos,
frondosa vegetación o grandes nubes que anuncian
tormentas (Pedro 1995: 179). El carácter idealiza-
do de este tipo de paisajes en la literatura sobre
América ha sido vinculado con la idea de “paraíso
terrenal”, como “una forma de escape hacia formas

naturales ensoñadas e intuidas, como evasión de
un mundo hostil” (Penhos 2005: 95). No obstante,
considero que en Dobrizhoffer estos paisajes que
en gran parte se alejaban del escenario chaqueño,
también contribuirían a remarcar la fortaleza de los
cuerpos guerreros, al situarlos en el contexto de
una naturaleza que se mostraba desafiante para las
capacidades humanas.

En los retratos (Fig. 2), se observan rasgos indi-
vidualizadores que indican las diferencias de edad
y género. Su presentación como grabados de cobre
en forma de medallones – los jóvenes y ancianos
en posición de perfil y los adultos en 3/4 –, los acer-
can al estilo de los retratos cortesanos de la época
(Pedro 1995: 163), y lo mismo podría decirse de los
adornos de cuello y torso así como de los tocados de
los ancianos. Especialmente en los primeros cuatro
retratos, los rostros presentan similitudes con los
europeos, pues a pesar de los tatuajes y perforacio-
nes, éstos presentan un carácter muy sutil que no
remarca las diferencias con el modelo de belleza
europeo. En los dos retratos de ancianos, en cam-
bio, ciertos rasgos como las narices prominentes, la
boca abierta y la apertura de los ojos, parecen inspi-
rarse en la representación del “cuerpo grotesco” de
la cultura popular europea de fines de la edad media
y renacimiento (Bajtín 1987). Probablemente, la

Fig. 2: Rostros de abipones (Dobrizhoffer 1967–70/I: 41).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


408 Silvia Citro

asociación de los ancianos abipón con la “brujería”
haya incidido en esta representación más cercana
al cuerpo grotesco, característica de las festividades
de raíces paganas como el carnaval.

Así como las ilustraciones muestran a los aborí-
genes como ennoblecidos guerreros cercanos a la
imagen corporal de los antiguos europeos, la es-
critura de Dobrizhoffer también tiende a estable-
cer estas comparaciones, habituales en la época. Su
estilo abunda en correlaciones interculturales, a tal
punto que en ciertos pasajes el relato adquiere un
carácter marcadamente intertextual. Según explica
Dobrizhoffer (1967–70/I: 85):

He intercalado en el relato de los asuntos abipones mu-
chos ejemplos de la Antigüedad y a veces sentencias, más
o menos como solemos condimentar nuestros alimentos,
no con el ridículo propósito de lograr con ella la fama
de un filólogo, sino para demostrar claramente que las
costumbres y creencias de los abipones fueron usuales
en los tiempos más antiguos.

Muchas de estas prácticas culturales son entendidas
entonces como parte de un pasado común de la
humanidad. Al encontrar estas similitudes, Dobriz-
hoffer desexotiza algunas costumbres y creencias
abipón y propone explicaciones sobre los sentidos
y finalidades de conductas antes consideradas irra-
cionales, tal es el caso de su interpretación de las
ceremonias de bebidas en la construcción de los
liderazgos (Citro 2008). A pesar de estos intentos
comparativos, algunas prácticas no podían reducir-
se totalmente a las de los antiguos europeos, por
tanto, se convirtieron en las marcas más sólidas de
la alteridad y en objeto de crítica cultural. Veamos
como estas tensiones entre similitudes y diferencias
emergen en el tratamiento de la belleza y fortaleza
de los cuerpos aborígenes.

Si bien las imágenes remarcan la semejanza con
el canon de belleza europeo, a lo largo del texto
surgen ambigüedades. En el capítulo 2 “sobre el
color nativo de los americanos” Dobrizhoffer seña-
la: “He visto a muchísimos salvajes de las selvas,
de rostro tan blanco y hermoso que podrían ser
tenidos por europeos si les adornara con la ropa
europea” (1967–70/II: 20); y en el capítulo 3 sobre
“la forma” y “conformación de su cuerpo”, pro-
sigue: “son casi siempre de formas nobles, rostro
hermoso y rasgos similares a los europeos” (1967–
70/II: 20, 24). Sin embargo, cuando en el capítulo 4
describe las “deformaciones hereditarias” (tatuajes
y escarificaciones), y en el 5 “los labios y las orejas
perforadas”, sostiene:

El cuidado de la hermosura es innato entre los bárbaros,
pero para lograrla emplean tales medios que la pierden;

cuanto más quieren adornarse más se estropean y afean
. . . Con su modo de mutilarse y perforarse, parecen apar-
tarse de la figura humana y acercarse a la de los animales
(Dobrizhoffer 1967–70/II: 32, 38).

En suma, en este marco interpretativo, los abipón
son “naturalmente” tan bellos como los europeos,
pero sus prácticas culturales para adornarse, en
tanto los alejan del canon de belleza europeo, los
“afean” y acercan a los “animales”.7

En lo que refiere a la fortaleza de los cuerpos,
ésta es explicada por las prácticas culturales abipón,
las cuales son comparadas con las de los antiguos
romanos y legitimadas con frases de Galeno. El
autor dedica el capítulo 6 a describir la “firmeza y
vivacidad de los abipones”, y el capítulo 7 a expli-
car “¿por qué los abipones son tan sanos y viva-
ces?”, brindando una completa y elogiosa descrip-
ción de las prácticas de crianza de los niños, de la
vida cotidiana de los adultos – a quienes presenta
en continuo movimiento y alejados de todo ocio o
haraganería –, de su alimentación y vestido:

A los abipones no le gusta la vida del caracol, haragana
y ociosa. Así no se corrompen rápida y miserablemente
como otros, que entorpecidos por el ocio siempre se dan a
las blanduras, a la mesa, al juego, y que apenas si se arras-
tran hasta la calle o el campo . . . Los abipones descono-
cen estas calamidades con que los médicos suelen ame-
nazar a los perezosos, porque no saben de negligencia y
de inactividad por holgazanería, a menos que la juzguen
necesaria para reparar las fuerzas. Tampoco dudé nunca
que la comida que ingieren fortalece increíblemente sus
cuerpos y les prolonga la vida más allá de los límites
comunes (Dobrizhoffer 1967–70/II: 58s.).

Si para Dobrizhoffer la vida abipona se convier-
te en prototipo para lograr un “cuerpo sano”, ello
también se fundamenta en que ese cuerpo estaba
habitado por un “espíritu sano”. En la concepción
cristiana de la persona, el cuerpo no puede escindir-
se totalmente del espíritu, por ello el autor vincula
el vigor y fortaleza de los cuerpos aborígenes a
sus cualidades espirituales, es especial a su sabia
“moderación” de las pasiones. Esta construcción
también le permite criticar el apego a las cosas te-
rrenales y la preocupación excesiva por el futuro
de la burguesía europea, que contrastaban con los
ideales cristianos:

El cuerpo estará sano, si en él habita un espíritu sano.
Nadie admirará que los abipones sean de tan larga vida
y óptimo vigor. Viven olvidados de las cosas pasadas,

7 Cipolletti (2001: 255) señala una opinión semejante sobre
este tema, expresada por el jesuita germano Niclutsch en su
obra de 1781 sobre el Alto Amazonas.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 409

atentos sólo al presente, muy raramente angustiados por
el futuro . . . No tienen ninguna cosa mortal por la cual
desespere su amor o deseo; y lo que tantas veces sucede
a los europeos, ellos casi nunca enloquecen. No están
sometidos ni por mucho tiempo ni con vehemencia a
ningún afecto. Cultivan su cuerpo con esta tranquilidad
de espíritu, y llegan así hasta la extrema vejez . . . Si
los europeos envidian esta longevidad de los abipones,
que imiten su modo de vida. Apacigüen su espíritu con
la renuncia de las pasiones vehementes (Dobrizhoffer
1967–70/II: 66s.).

En las imágenes, el gesto apaciguado de los ros-
tros y el control de los cuerpos se presentan como
correlato de esta “tranquilidad de espíritu” que el
texto describe. Es importante agregar que aunque
Dobrizhoffer insiste en la belicosidad de esta tribu,
no los presenta como poseedores de una violencia
irracional. Al contrario, señala que “buscan la glo-
ria pero nunca la muerte” y que “antes de pensar
en la empresa guerrera estudian una y otra vez la
naturaleza del lugar y el número de los enemigos”
(Dobrizhoffer 1967–70/II: 360s.). No obstante, es-
tas características también lo llevan a sostener que
los abipón, a pesar de su “destreza” en el manejo
de armas y caballos y de su incomparable “resis-
tencia” física, son “intrépidos” pero “no valientes”
y que la “innata cobardía de todos los americanos
nos hace apreciar la temeridad de los europeos y
su magnanimidad” (Dobrizhoffer 1967–70/II: 360,
362).

En resumen, es en la conjunción de estas actitu-
des psicológicas y de las prácticas de socialización
y de la vida adulta que constituyen una peculiar
“forma de vida”, que el autor encuentra la respuesta
al interrogante sobre por qué los abipón son tan sa-
nos y vivaces y propone que los europeos “imiten”
el “modo de vida” aborigen, si quieren vivir mu-
chos años y evitar deformaciones y enfermedades:

¿Quién dudará que todas estas cosas ayudan increíble-
mente a la integridad y fortaleza de los cuerpos? ¡Ojalá
las madres europeas abandonaran los violentos artificios
de la naturaleza y los regalos y los mimos que usan para
criar a sus hijos! ¡Ojalá moderaran las fajas y lienzos con
que ajustan sus tiernos cuerpecitos como cadenas, y los
encierran como en una cárcel! ¡Ah! Nuestra Europa con
menos cojos, de piernas torcidas o abiertas, jorobados,
enanos, imbéciles y enfermos (Dobrizhoffer 1967–70/
II: 56).

Así, ciertos rasgos de los aborígenes que vivirían
en un íntimo contacto con la naturaleza son pro-
puestos como un modelo que permitiría corregir la
artificiosidad de algunas prácticas socioculturales
características de la burguesía europea.8 Se advierte
aquí una de las oposiciones que atraviesa gran parte

del pensamiento del siglo XVIII: la confrontación
entre lo “artificial” de la “civilización” (e incluso
ciertas degeneraciones, enfermedades y debilidades
que ésta provocaría) y el modelo del buen salva-
je que propone un estado de naturaleza asociado
al pasado, como paraíso perdido que es concebido
idealmente como fuente de belleza, salud, morali-
dad y libertad. Justamente, el “amor a la libertad”
es otro de los rasgos espirituales “innatos” que Do-
brizhoffer adscribe a los guerreros abipón:

El amor a la libertad tan innata en los indios . . . los
compelió aún a los extremos. Por eso abrigan un horror
invencible contra el servicio personal a los españoles, y
por lo tanto también a la religión que les impone el yugo
de aquellos y la rehúsan con toda sus fuerzas (1967–
70/I: 266).

El tema del amor a la libertad también se aprecia en
las reflexiones del jesuita sobre la escasa autoridad
de los caciques, sometidos al “sufragio del pueblo”
y a dar pruebas de sus virtudes (Citro 2008). Estas
concepciones se acercan así a otro tópico clave del
buen salvaje, íntimamente vinculado con las con-
cepciones de la Ilustración: la libertad individual
como un derecho del hombre dado por la naturale-
za. Sin embargo, esta misma libertad también hacía
a los abipón reacios al trabajo agrícola, al sedenta-
rismo y al cristianismo, y cada tanto los impulsaba
a escapar de la misión, regresando a los campos y a
sus antiguas costumbres:

Mientras estaban libres como las aves que vuelan de aquí
para allá y sin ningún conocimiento de la agricultura,
la liberal naturaleza los proveía espontánea y magnífica-
mente de todo lo que necesitaban para vivir . . . Después
de repetidas evasiones, a veces durante muchas semanas
fuera de la misión, revivió en ellos la primitiva barbarie
y fueron olvidando paulatinamente el conocimiento de
la religión y la disciplina de costumbres . . . La antigua
libertad de andar por donde quisieran, muy pronto con-
vertía en fieras sus mentes domesticadas, como también
ocurre en la Paracuaria con los caballos domados . . .
(Dobrizhoffer 1967–70/III: 352s.).

Frente a los parámetros civilizatorios europeos, los
abipón aparecían entonces como cuerpos indisci-
plinados que requerían ser “convertidos” a “la ci-
vilidad y al cristianismo”, en una tarea “lenta” y
“ardua” que Dobrizhoffer calificó como un pasaje
de “lo pésimo a lo óptimo” (1967–70/III: 351).

Resumiendo los tópicos hasta aquí abordados,
con sus presencias y ausencias en imágenes y textos

8 Según Cipolletti (2001: 240), el jesuita germano Niclutsch
también arguye “contra las costumbres alemanas de su tiem-
po, y se inclina a veces en favor de las americanas”.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


410 Silvia Citro

Tabla 1: Relaciones entre los principales rasgos de representación de los cuerpos en Dobrizhoffer.

Etnicidad Género Corpus Rasgos corporales desta-
cados en imágenes

Rasgos espirituales asociados

Belleza Fortaleza,
salud

Tranquilidad,
moderación

Valentía Libertad

Abipón Hombre Imagen + + + + +

Texto + / − + + − +

Europeo Hombre Imagen 0 0 0 0 0

Texto + − − + +

y con la mayor o menor intensidad con que se
manifiestan,9 encontramos las siguientes relaciones
de equivalencia y oposición (Tabla 1):

En las imágenes, la comparación implícita en-
tre europeos civilizados y abipón adquiere rasgos
positivos, pues los aborígenes son representados a
la manera de los personajes idealizados de la an-
tigüedad grecolatina. En el texto escrito, en cam-
bio, esta comparación se hace explícita y adquiere
rasgos ambivalentes. Cuando lo que prevalece es el
modelo del buen salvaje, los abipón son idealizados
y la reflexión sobre sus prácticas culturales permi-
ten ejercer una mirada crítica sobre la propia so-
ciedad europea de la época. Inversamente, cuando
predomina el modelo del mal salvaje, los abipón
son descalificados y conducen a una valorización
de la supuesta superioridad de la cultura europea.
Así, en las descripciones textuales, los cuerpos “na-
turalmente” bellos se afean por sus “costumbres
bárbaras”; la destreza, ingenio y resistencia de sus
guerreros se opaca por su “cobardía innata”, y su
saludable “amor a la libertad”, que los llevaba a
proveerse de una naturaleza pródiga y magnífica, se
trastoca en un indisciplinamiento que los asemeja a
“fieras” indomables.

En conclusión, las ambivalencias de los imagi-
narios del buen y el mal salvaje se desplegaron en
las copiosas y pormenorizadas descripciones de un
autor que intentó transmitir “lo visto” con sus “pro-
pios ojos” y “lo experimentado” en su “trato con los

9 En este cuadro y el que aparece en la siguiente sección, la
diferente intensidad con que un tópico aparece en el corpus
visual y textual, es indicada con los signos: +, +/−, y −.
Así, por ejemplo, en el tópico “fortaleza”, + significa la
presencia incuestionable de ese tópico (i.e., los aborígenes
son fuertes), +/− indica la presencia de estados intermedios
o ambigüedades (serían medianamente fuertes, a veces son
fuertes), y − alude a la mínima presencia de ese valor y,
por ende, a la presencia del valor semántico opuesto (no
son nada fuertes, son débiles). La falta de tratamiento de
un tópico en algunos de los corpus es representada con el
valor 0.

paracuarios”, “en forma detenida y sincera hasta
donde fue posible” (Dobrizhoffer 1967–70/I: 91).
Pero más allá de esta intención de ejercer una des-
cripción detallada y fidedigna, las imágenes reve-
laron su relativa independencia del texto y, tal vez,
de la voluntad individual del autor: fue uno de estos

Fig. 3: “Un cacique mocoví” (Paucke 1870: 514).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 411

Fig. 4: Cacique y cacica (Paucke
1959–66/II: lámina XXXII).

imaginarios, el del buen salvaje, el que triunfó en
las pocas pero poderosas imágenes que integraron
el libro.

2.3 Paucke: El tránsito de los mocoví
del “salvajismo” a la “civilización”
y la ambigüedad de las mujeres

Las ilustraciones de Paucke constituyen un corpus
homogéneo en cuanto a su estilo de dibujo y, com-
paradas con las de Dobrizhoffer, presentan un ca-
rácter más personal, alejado de las modas artísticas.
Esto se debe a que se trata de imágenes realizadas
por un autor aficionado, las cuales, al menos en
la edición alemana completa del siglo XX (1959–
66), no sufrieron un tratamiento posterior que las
transformara.10 Sin embargo, en las ediciones par-
ciales anteriores sí se modificaron sustancialmen-
te algunas imágenes, acercándolas a los gustos de
la época. Tal es el caso del elegante cacique de
la edición de 1870, representado según el modelo
anterior del buen salvaje (Fig. 3). Comparado con
el original (Fig. 4), comprobamos que se sacó a la
robusta cacica y al niño que lo acompañaban, se
destacaron sus músculos, se estilizaron sus rasgos
faciales y se invirtió la posición de las piernas y del
sostén de las armas, produciendo la impresión de un

10 En la edición argentina (1942–44), se habrían coloreado
algunas imágenes.

movimiento de avance; se enfatiza así en la figura
masculina del guerrero fuerte y noble, dispuesto a
la acción.

Aunque es más difícil establecer antecedentes
pictóricos del estilo de Paucke, se advierten seme-
janzas con estéticas anteriores. Por ejemplo, en lo
que refiere a la esquematización de la figura huma-
na en las escenas colectivas, existen similitudes con
las imágenes de la obra de Staden del siglo XVI;
o en la introducción de leyendas escritas dentro de
la ilustración (para identificar personajes o brindar
explicaciones) y en el uso de miniaturas en escenas
grupales, con la tradición cristiana de los manuscri-
tos iluminados (López Baralt 1990). Como ha seña-
lado Penhos (2007), Paucke también se desentiende
de un tratamiento del espacio tridimensional por
medio de la perspectiva lineal, utilizando el reba-
timiento de los planos que se aviene muy bien con
la manera descriptiva del arte nórdico, entroncado
con la tradición cartográfica.

Si bien el estilo de dibujo es homogéneo, en
la representación de los cuerpos encontramos va-
riaciones formales según si los contenidos refieren
a costumbres de los mocoví en el “paganismo” o
en el “cristianismo”. En el paganismo, los cuerpos
se tornan sumamente esquemáticos: no se desta-
ca la contextura muscular, las posibles marcas de
edad y género tienden a borrarse, no aparecen ras-
gos individualizadores y en su mayoría se presen-
tan desnudos. No obstante, esta desnudez recibe
un tratamiento diferencial de acuerdo al género:

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


412 Silvia Citro

Fig. 5: Borrachera mocoví (Pau-
cke 1959–66/I: lámina XXI).

Fig. 6: Caza de bueyes con lazo
en la mano (Paucke 1959–66/I:
lámina XXV).

en las actividades masculinas tradicionales – borra-
cheras (Fig. 5), caza (Fig. 6), y guerra –, los hom-
bres son representados en su mayoría desnudos,
mientras que en las femeninas – telar (Fig. 7), al-
farería (Fig. 8), recolección, caza de langostas –,
las mujeres están semidesnudas, solo con el torso
descubierto. Salvo esta distinción en los atuendos,
no existen otros recursos visuales para indicar di-
ferencias de género, pues la representación de Pau-
cke transforma la materialidad del cuerpo indígena:
los hombres desnudos son dibujados sin genitales,
mientras que los torsos de las mujeres no poseen

pechos. Respecto esta desnudez, es importante se-
ñalar las contradicciones con el texto y, probable-
mente, con la realidad indígena representada. El
capítulo dedicado a la vestimenta comienza seña-
lando que “en su tierra silvestre todos anduvieron
desnudos en tiempos anteriores pero ahora a causa
de la vecindad y el conocimiento de los Españoles
han tratado asimismo de cubrirse los sitios más se-
cretos . . . ” (Paucke 1942–44/II: 151). No obstante,
luego pasa a describir las vestimentas que usaban
los mocoví (con cueros de ciervo, venado y tigre
para los hombres y nutria para las mujeres), las

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 413

Fig. 7: La india mocoví telando
una alfombra (Paucke 1959–66/
II: lámina XXXIX).

Fig. 8: Alfarería mocoví (Paucke
1959–66/II: lámina XLIX).

cuales no parecen ser producto exclusivo de la in-
fluencia española, ni en sus formas ni en las técni-
cas de fabricación. Además, resulta difícil pensar
en una desnudez total primigenia en esta región,
pues como el mismo Paucke señala, la zona se ca-
racteriza por inviernos fríos, con vientos y heladas.
Así, parece trasladarse al Chaco Austral la imagen
de los aborígenes de las zonas tropicales, que en su
desnudez tanto impactaron la mirada europea.

Considero que esta peculiar desnudez da cuenta
de la ambivalente definición y valoración que este
tópico recibió en las representaciones sobre el mal

y el buen salvaje. Por un lado, la desnudez fue signo
del primitivismo del mal salvaje, el cual debía ser
transformado en pos de la civilización. Si bien Pau-
cke reconoce que los mocoví se vestían, y aunque
dibujar cuerpos desnudos le ocasionaba un evidente
prurito manifiesto en la amputación sexual, opta
por representar a los hombres desnudos durante las
borracheras, la caza y la guerra. Precisamente, este
tipo de actividades fueron las más criticadas por los
misioneros, en tanto sus esfuerzos se vieron dirigi-
dos a “amansarlos”, a suplantar la caza por la agri-
cultura y sus creencias y rituales por el catolicismo.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


414 Silvia Citro

Asimismo, en estas escenas, la diversidad de posi-
ciones corporales y la asimetría de los movimientos
contribuyen a producir una impresión de cierto des-
orden, de un cuerpo indisciplinado que se entregaba
a los excesos provocados por la bebida alcohólica o
la guerra, remarcando así el primitivismo del mal
salvaje que, según el texto, en su “violencia” se
acercaba a los “animales”. Por ejemplo, ante la pre-
gunta de cómo son los mocoví “cuando están fuer-
temente borrachos” en sus ceremonias, Paucke res-
ponde: “Yo no debo nombrarlos gentes sino anima-
les salvajes, indómitos e iracundos, hasta mulares y
burros que no tienen entendimiento alguno. A po-
cos los he visto alegres sino furibundos y sanguina-
rios” (1942–44/II: 199). En contraste, en aquellas
tareas como el telar o la alfarería, más cercanas
al trabajo artesanal europeo, los robustos cuerpos
femeninos aparecen semidesnudos, en actitud repo-
sada y con gestos disciplinados enteramente dedi-
cados al trabajo. Justamente, en su texto, Paucke
(1942–44/II: 221) elogia el arduo trabajo feme-
nino, comparado con la “haraganería” masculina.

Por otro lado, la desnudez también se convirtió
en un valorado signo de inocencia y pureza del buen
salvaje, así como de una vida sencilla exenta de las
preocupaciones de la vida material; incluso en el
pensamiento cristiano, la desnudez fue considerada
como parte del estado natural vivido en el Paraíso
o Edén, previo al deseo, la tentación y “la caída”
en el pecado. En Paucke, esta deserotización de los
cuerpos indígenas desnudos se radicaliza, pues no
se trata solo de cubrir sus “sitios más secretos”,
como ocurría en otras imágenes de la época, sino de
transformar el esquema corporal, amputándole toda
marca sexual. Es importante agregar que estos cuer-
pos desnudos también poseen formas y tamaños
semejantes, sin rasgos que los distingan entre sí, y
en los rituales presentan una disposición espacial
circular. Estos elementos probablemente refuercen
las ideas sobre la libertad e igualdad comunitaria
en que estos pueblos vivían, temáticas que han si-
do destacadas por Paucke (1942–44/II: 104, 156,
226) y otros jesuitas, y retomadas por el imaginario
ilustrado del buen salvaje. Si bien la ausencia de
rasgos individualizadores podría originarse en limi-
taciones técnicas, en las imágenes de los españoles
o incluso en varias de animales y plantas, Paucke
pone un mayor énfasis en el dibujo de detalles que
permiten diferenciar los individuos y las especies.
Los únicos casos en los que el dibujo de aboríge-
nes alcanza mayor detalle son los de caciques, que
además aparecen vestidos (Fig. 4), y los retratos
(Fig. 9).

En oposición a estas escenas del salvaje desnudo
e indisciplinado durante el paganismo, en aquellas

que retratan los logros de los misioneros en pos
de la civilización, los hombres aparecen vestidos,
con gestos corporales disciplinados y ordenaciones
jerárquicas. Asimismo, el estilo de dibujo se torna
menos esquemático, mostrando mayor detalle. Tal
es el caso de las imágenes que muestran la práctica
de la agricultura y ganadería, la construcción de una
casa y, especialmente, la fiesta religiosa del patrono
de la misión (Fig. 10). En esta última ilustración, el
medio de la imagen también sufre una importante
transformación: se trata de una lámina a color de
dimensiones mayores a las del resto (90 × 52 cm),
lo cual realza su importancia. En la escena se des-
taca el orden disciplinar de la procesión a caballo
masculina, todos con las mismas posturas y organi-
zados por “compañías” distinguibles por sus gorros
(de estilo español y prusiano), vestimentas y color
de los caballos.11 Esta disciplina masculina con-
trasta con la representación de las mujeres. Ellas
permanecen semidesnudas, dispersas entre medio
de la procesión y con gestos que evidencian la rea-
lización del canto-danza femenino de los rituales
por triunfos guerreros, en el cual se ejecutaban so-
najas de calabaza (íntimamente vinculadas al poder
shamánico) y se portaban “las cabezas de enemi-
gos muertos en la mano o sobre varas” (Paucke
1942–44/III: 14). Esta persistencia de rituales pa-
ganos femeninos en las imágenes del cristianismo,
se corresponde con las críticas que Paucke efectúa
en su texto: entre otras tantas cuestiones, acusa a
las mujeres de simular su conversión cristiana para
obtener beneficios del misionero, mientras siguen
dedicándose a la brujería.12

Veamos la relación entre textos imágenes en lo
concerniente a la belleza y fortaleza de los cuer-
pos. En el tratamiento de estos tópicos también se

11 Este disciplinamiento habría confundido a los editores ar-
gentinos, pues en la lámina IX, que reproduce parte de esta
escena, señalan que “parece representar criollos y españo-
les . . . ” (Paucke 1942–44/I: 138). No obstante, el atuendo y
las lanzas que portan los hombres así como la descripción
de Paucke (1942–44/III: 13–22), indican que se trata de
mocoví, tal como señala la edición alemana. El mayor nivel
de detalle artístico de estos cuadros de mayores proporcio-
nes, llevó al editor alemán Otruba (Paucke 1959–66/I: 5)
a conjeturar que Paucke no sería el autor de los mismos.
No obstante, Binková (2001), siguiendo a Ziegler, opina que
todos pertenecen al misionero y lo mismo han considerado
los editores argentinos.

12 Paucke también expresa otras críticas, por ejemplo, a las fre-
cuentes peleas femeninas, o al “simular” estar muertas cuan-
do eran “castigadas” por sus maridos, pues en la aflicción
de ellos, posterior a las “golpizas”, ellas podrían comprobar
“si eran o no queridas” (Paucke 1942–44/II: 224–233). Así,
una supuesta violencia masculina es presentada como una
“astucia” y “engaño” de las mujeres, invirtiéndose los roles
de víctima-victimario.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 415

Fig. 9: Indios con tatuajes y per-
foraciones (Paucke 1959–66/II:
lámina XXIX).

aprecia la tensión entre los modelos del buen y mal
salvaje, pues cada descripción con connotaciones
positivas o que marcan la semejanza con los euro-
peos, se confronta con una visión negativa acerca
de una diferencia cultural que no puede ser com-
prendida. Por ejemplo, en el capítulo 1, para con-
testar la pregunta sobre si los mocovíes son seres
humanos como nosotros, señala:

La estatura de muchas naciones indias es alta y agra-
dable. Ellos son fuertes de huesos y fornidos; formales
en sus configuraciones; de ningún modo [son] inhábiles,
[son] de un ánimo alegre pero sereno; ligeros para correr
y de no cansarse tan pronto; listos en manejar sus armas
. . . jamás se meten . . . en mayor disputa excepto las
mujeres o los indios ebrios (Paucke 1942–44/II: 134).

No obstante, para explicar este cuerpo fuerte y hábil
así como la inexistencia de tullidos, describe dos

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


416 Silvia Citro

Fig. 10: Procesión a caballo al día de San Javier (Paucke 1959–66/I: lámina V).

de sus prácticas culturales: la crianza de los niños
y, especialmente, la matanza de aquellos con defor-
maciones. Luego de enumerar las diversas causas
por las cuales las madres matarían a sus hijos, ca-
racterizando este hecho como un “abuso bárbaro”
de “madres . . . despiadadas”, agrega que la cos-
tumbre de sus antepasados fue la de comer “ni-
ños muertos en esta forma”, pero que ahora eran
enterrados bajo tierra, “por haber abundancia de
comida” (Paucke 1942–44/II: 136). A pesar de la
referencia a estos tópicos característicos del mal
salvaje, Paucke no dibuja escenas de antropofagia,
las cuales, en cambio, sí abundaban en ilustraciones
de los siglos anteriores, como las de Staden (1945)
y De Bry (1921).

Respecto a la belleza, cuando Paucke inicia el
capítulo 2 sobre la “la figura y [el] color”, sostiene:
“En seguida de haber nacido son blancos y rojos
como los niños europeos . . . Mis indios tenían ca-
ras formales y bien trazadas al igual que nosotros
en Europa . . . tenían cara alegre y bien formada”
(Paucke 1942–44/II: 139s.). Sin embargo, esta in-
tención de percibir positivamente a los indígenas
en torno a ciertas semejanzas con los europeos, es
contrarrestada por los retratos (Fig. 9). Allí no se
aprecian aquellas caras alegres mencionadas en el
texto sino que se destacan los tatuajes y perforacio-
nes que mostrarían ese “desatino de desfigurarse”

en el que, según su opinión, los aborígenes insistían
(Paucke 1942–44/II: 145).

En lo que refiere a la estrategia comparativa, si
bien Paucke también utiliza este recurso en la es-
critura, lo hace en una proporción mucho menor
que Dobrizhoffer y, además, basándose no tanto
en la antigüedad grecolatina sino más bien en los
“antiguos alemanes”, de los cuales señala que “si
. . . no hubieren tenido otra oportunidad de llegar a
ser más razonables y expertos, seríamos aún en es-
tos tiempos unos indios ignorantes” (Paucke 1942–
44/II: 259). En estas comparaciones, se aprecia otro
aspecto clave del buen salvaje, la importancia de la
enseñanza como recurso igualador que permitiría a
todos los humanos desarrollar las mismas capaci-
dades que el hombre occidental:

Es cierto que los indios no pueden hacer inventos artísti-
cos ni científicos . . . porque ellos pasan toda su vida en
nada más que devorar, beber en exceso, dormir, cazar y
matar.

Pero instrúyase al indio, enséñesele cualquier cosa
que se hace en nuestros países, él imitará todo (Paucke
1942–44/II: 259).

En las ilustraciones de Paucke, a diferencia de Do-
brizhoffer, la comparación entre europeos y aborí-
genes se hace explícita. Paucke elige retratar a unos
y otros con un estilo más o menos similar, aunque

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 417

las principales diferencias residen en que los euro-
peos aparecen vestidos y con mayor detalle en la
caracterización de sus rostros y ropajes, mientras
que los aborígenes, sobre todo en el paganismo,
permanecen desnudos y con un nivel mayor de im-
personalidad. Es importante agregar que al descri-
bir a los españoles en América, Paucke también
expresa visiones críticas: a los soldados los acusa
de ser tan haraganes y violentos como los indíge-
nas (Paucke 1942–44/I: 131), y a los comerciantes,
de engañar y corromper a los aborígenes (Paucke
1942–44/I: 87). En lo que refiere a las mujeres,
muchas veces suele coincidir en las críticas que
hace tanto a las indígenas como a las europeas.
Por ejemplo, en relación a los tatuajes, señala que
no hay diferencia entre una “india americana” y
una “locuela por las modas europea”, pues “ambas
son fantaseadoras y quieren ser bellas mediante
la fealdad”; y también sostiene que los hombres
“son siempre más razonables que el precipitado se-
xo femenino” (Paucke 1942–44/II: 142). Así, sus
reproches a las mocoví también le permiten criticar
costumbres y supuestos rasgos femeninos presentes
en su propia sociedad.

Como síntesis, veamos el tratamiento que reci-
ben los principales tópicos abordados por Paucke
en sus textos e imágenes:

Table 2: Relaciones entre los principales rasgos de representación de los cuerpos en Paucke.

Etnicidad Género Etapa Corpus Rasgos corporales destaca- Rasgos espirituales asocia-
dos en imágenes dos

D
es

nu
de

z

In
di

sc
ip

lin
a

F
ea

ld
ad

V
io

le
nc

ia

Ig
ua

ld
ad

T
ra

ba
jo

Mocoví Hombre pagana Imagen + + +/− + + −

Texto + + +/− + + −

cristiana Imagen − − − − +/− +

Texto − − 0 − +/− +

Mujer pagana Imagen +/− +/− +/− +/− + +

Texto +/− +/− +/− +/− 0 +

cristiana Imagen +/− +/− +/− +/− 0 0

Texto +/− +/− 0 +/− 0 0

Europeo Hombre (español
en América)

Imagen − − − − 0 0

Texto − +/− − +/− +/− +/−

Mujer Imagen − − − − 0 0

Texto − +/− +/− +/− 0 0

La transformación del paganismo al cristianismo,
según el par hombre/mujer, ocupa un lugar clave
en la estructuración del corpus de imágenes sobre
los mocoví. De las mujeres, se valora su capacidad
de trabajo durante el paganismo pero se critica sus
frecuentes peleas, supersticiones y simulaciones,
aún en el cristianismo. La semidesnudez y semi-
disciplinamiento de sus cuerpos en las imágenes
de ambos períodos, parecerían indicar esta ambi-
valencia de las indígenas, que habrían permanecido
en un estado intermedio “entre” el primitivismo y
la civilización. Como vimos, este tipo de ambiva-
lencias y críticas se extiende a la mujer europea,
pues las mujeres seguían asociadas a la frivolidad,
la tentación y el engaño, en parte, como herencia de
su actuación en el mito adánico.

En las imágenes de los hombres mocoví, en
cambio, el pasaje de lo desnudo a lo vestido y
del movimiento indisciplinado al disciplinado, en
el tránsito de las escenas de paganismo al cristia-
nismo, reforzaría la transformación del salvajismo
a la civilización. De ahí que la representación de
los mocoví cristianizados sea más semejante a la de
los europeos. No obstante, es importante notar que
en estas imágenes del cristianismo, Paucke omitió
dibujar a los indígenas efectuando aquellos oficios
que él mismo enseñó y que describe con detalle

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


418 Silvia Citro

en su texto: la fabricación de jabones y velas, la
carpintería y aquella actividad que más lo enorgu-
lleció y que era prueba de un consumado proceso de
civilización: los conciertos de la orquesta de instru-
mentos de cuerda que formó con los jóvenes (Pau-
cke 1942–44/II: 260–263). Tal vez, estas imágenes
que mostraban a los mocoví haciendo lo mismo que
los europeos, hubieran invisibilizado demasiado los
signos de la alteridad cultural del buen salvaje.
Mientras que la otra gran exclusión, las escenas
de infanticidio y antropofagia del paganismo, ha-
brían convertido la alteridad del mal salvaje en un
extremo casi infranqueable para la mirada jesuita
de la época. Así, es el tránsito de estos buenos y
malos salvajes a la civilización, con sus ambigüe-
dades, transiciones y diferencias de género, lo que
se resalta en los dibujos de Paucke, pero no aquellas
posiciones extremas del mal y buen salvaje. De ahí
tal vez la omisión, probablemente inconsciente, de
antropófagos y entrenados músicos mocoví en sus
imágenes, a pesar de su presencia en el texto.

Reflexiones finales

A través de este estudio, una de mis intenciones fue
revalorizar el rol de las imágenes, y específicamen-
te de aquellas referidas a los cuerpos, como do-
cumentos histórico-antropológicos, intentando de-
mostrar que los sentidos que emergen de las fuentes
coloniales se construyen en el juego intertextual de
diversas voces e imágenes. Considero que esto es
de especial importancia para el análisis de las in-
formaciones etnográficas contenidas en estas obras,
pues lleva a prestar atención a las posibles resig-
nificaciones e incluso contradicciones que pueden
existir entre textos e imágenes.

Otro de mis objetivos fue reconstruir las influen-
cias de los diferentes imaginarios sobre la alteri-
dad cultural vigentes en la segunda mitad del siglo
XVIII, y cómo estos incidieron en la construcción
de los aborígenes americanos no sólo como obje-
to de colonización-conversión, sino también como
objeto de conocimiento empírico, de acuerdo a la
episteme de la época, y de idealización, permitien-
do expresar ciertas críticas a la sociedad europea
de aquel entonces. Así, este trabajo es un ejemplo
más que demuestra que las fuentes coloniales no
deberían ser preconcebidas como textos monoló-
gicos que solo expresarían una única visión de la
alteridad cultural – generalmente la de la mirada
europea etnocéntrica y desvalorizante de los nati-
vos – pues existieron otras visiones en disputa, las
cuales también dejaron sus huellas en los textos
e imágenes, promoviendo diversos efectos de sen-

tido. Como señaló Gruzinski (1994), aunque refi-
riéndose a otro contexto de la colonización espa-
ñola, las políticas de la imagen han actuado como
vehículos de poderes que se presentan en constante
interacción y movimiento, dando lugar a conflictos
e hibridaciones. Por tanto, pienso que estas imáge-
nes merecen ser analizadas en toda su complejidad,
sin ser reducidas de antemano a un simple corolario
de un único y uniforme discurso colonizador.

En lo que refiere específicamente al análisis del
corpus, si bien partí de reconocer que las obras de
Paucke y Dobrizhoffer pertenecen a un mismo con-
texto histórico-cultural, he intentado demostrar que
cada una elabora de manera específica las tensiones
entre las diferentes representaciones sobre los indí-
genas americanos. Estas diferencias se explicarían
no solo por la individualidad propia de cada jesui-
ta, sino también por las distintas posiciones que
ocuparon dentro de un mismo campo intelectual.
En el caso de Dobrizhoffer, su posición en la corte
de Viena seguramente lo ubicaba en el centro de
los debates intelectuales y artísticos de la época.
Asimismo, el encargo de escritura por parte de la
reina María Teresa y su posterior publicación por
la Imprenta Real, definían de antemano un campo
de posibles lectores ilustrados. De ahí, considero,
la mayor presencia del imaginario del buen salva-
je, de acuerdo a tópicos característicos del pensa-
miento ilustrado, y el uso de imágenes neoclásicas
que remarcaron este aspecto. Por el contrario, la
posición periférica de Paucke, en el alejado mo-
nasterio de Zwettl y sin contar de antemano con
editores para su obra, habría incidido en que en
sus textos e imágenes proyectaran más fácilmente
las tensiones entre las representaciones del buen y
el mal salvaje que atravesaron su mirada sobre los
hombres y mujeres mocoví. Esta posición perifé-
rica también habría incidido en que sus recursos
formales para realizar las ilustraciones no siguieran
las modas de la época, como sí sucedió con Do-
brizhoffer. Finalmente, si bien en la percepción del
cuerpo aborigen ambos autores proyectaron catego-
rías clasificatorias propias de su campo intelectual,
debido a su posición diferencial, las valoraciones
y legitimadad que les otorgaron también variaron.
En las imágenes de los cuerpos abipón, Dobrizhof-
fer pareció ver aquella positiva fortaleza, salud y
belleza natural del buen salvaje que deseó para la
artificiosa sociedad europea de su época. Paucke,
en cambio, en las imágenes de los cuerpos mocoví
quiso ver el tránsito de un ambiguo buen y mal sal-
vaje a las bondades de una disciplinada y cristiana
civilización europea, la cual, sin embargo, seguía
desconfiando de la presencia de algunas de estas
cualidades en el género femenino.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 419

Como sostuve en la introducción, las huellas de
estos poderosos imaginarios sobre el buen y el mal
salvaje continúan hasta la actualidad, incluso en los
propios discursos identitarios de los grupos guay-
curú. A modo de corolario, deseo transcribir algu-
nos párrafos de estos discursos, que insistentemen-
te surgían en mis trabajos de campo. El primero,
corresponde al diálogo entre dos mocoví, Rogelio
y su hijo Antonio, uno de los pocos maestros bilin-
gües de Santa Fe; el segundo, a un trabajador rural
toba del este de Formosa:

Rogelio (72 años): “La isla del Paraná . . . ése el que
mantenía a todos los aborígenes, todo, la isla, los arroyos,
antes iba a pescar por ahí, andaba de un lado al otro
. . . Y dormí en el suelo, en el piso, y taparse con lonita
nomás, cuando hace frío . . . No nos morimos nosotros,
porque Dios nos estaba iluminando . . . , no me enfermaba
tampoco”.

Antonio (54 años): “Y además tenía que ver con la
alimentación . . . , nosotros salíamos a cazar así nomás de
camisita en pleno invierno y andábamos en la lluvia, pero
tenía que ver con la alimentación, porque el aborigen
tenía una alimentación equilibrada, sabía qué carne le
iban a dar para estar fortalecido, para no tener frío, para
un montón de cosas que hoy en día ya no, ya no son tan
fuertes . . . Y también estaba la creencia en Konasa, la
viejita dueña del monte, cuando uno iba a cazar tenía que
ir con una buena predisposición a lo que era la naturaleza,
ése era el secreto de lo que era la naturaleza . . . Toda la
vida se respetó lo que era el monte, los animales”.

Rogelio: “. . . la carne vacuna no, casi no se conocía,
carne de bicho nomás, de carpincho, nutria, pescado . . .
Yo me acuerdo cuando era chico comía esa . . . , por eso
que no se enfermaba”.

Amancio (45 años): “Antes los aborígenes eran fuer-
tes, no conocían enfermedad, no había contagio, porque
comían . . . era todo, era natural . . . Ahora es, cualquier
enfermedad hay una peste, una gripe, los chicos ya se
caen, ya no . . . porque la naturaleza misma no lo acom-
pañan”.

Así como en estos párrafos se aprecia la “fortaleza”
y “salud” de los antiguos, vinculadas a una vida en
íntimo contacto con la “naturaleza”, en los frag-
mentos que siguen, de un anciano dirigente toba
y de un artesano mocoví, se aprecian las huellas
del imaginario del mal salvaje, asociado a aquel
indisciplinamiento de los cuerpos que sólo habría
sido superado con la conversión cristiana:

Lucas (74 años): “. . . los antiguos aborígenes eran sal-
vajes . . . Cuando nosotros estamos en el mundo [no éra-
mos cristianos] sin conocer de la vida de uno, solamente
farreamos [nos divertimos], bailamos, la cultura donde
bailan los aborígenes borrachos, no tenemos calzado, no
tenemos con qué . . . ”.

David (50 años): “. . . antes se ganaba plata, pero
se perdía en la joda [diversión], los naipes, el chupi
[alcohol] . . . Trabajamos juntando maíz, de sol a sol,
y el sábado cuando mi padrastro cobraba, se cambiaba, se
iba al boliche y se gastaba todo, ése es el problema más
grande. Y así vivió, descalzo, desnudo, con hambre . . . ,
se trasladaban a otro lugar y los chicos no iban a la
escuela . . . después con el Evangelio ya cambió . . . ”.

En conclusión, aquellas tensiones entre los pode-
rosos imaginarios del buen y mal salvaje, entre la
idealización y el intento de disciplinar esos cuerpos
aborígenes que se mostraban diferentes a los de los
sectores dominantes, han persistido hasta el presen-
te, aunque resignificándose y adquiriendo diversas
connotaciones a lo largo de la historia. He intentado
presentar aquí uno de los primeros antecedentes de
estos imaginarios, analizando la mirada extrañada
y a la vez admirada de estos jesuitas germanos
que conocieron, convivieron e intentaron misionar
a aquellos aborígenes chaqueños del siglo XVIII.

El presente trabajo contó con el apoyo de una beca del
DAAD de Alemania, para desarrollar esta investigación
en el Ibero-Amerikanisches Institut de Berlín.

Bibliografía

Bad’ura, Bohumil
2001 El caso de algunos ex-misioneros jesuitas austríacos. Las

gestiones para su liberación. En: M. Tietz (ed.); pp. 133–
168.

Bajtín, Mijail M.
1987 La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimien-

to. El contexto de François Rabelais. Madrid: Alianza.

Belting, Hans
2003 Imagen, medio, cuerpo. Una nueva aproximación a la

iconología. En: Belting (comp.), Textos del seminario de
postgrado “Una antropología de las imágenes”. Buenos
Aires: Facultad de Filosofía y Letras.

Berger, John
2000 Modos de ver. Barcelona: Gustavo Gili.

Binková, Simona
2001 Las obras pictóricas de los PP. Florián Paucke e Ignacio

Tirsch. Intento de una comparación. En: M. Tietz (ed.);
pp. 189–206.

Bourdieu, Pierre
1967 Campo intelectual y proyecto creador. En: J. Pouillon

et al. (eds.), Problemas del estructuralismo; pp. 135–
183. México: Siglo Veintiuno.

1986 Notas provisionales para la percepción social del cuerpo.
En: C. Wright Mills et al., Materiales de sociología crí-
tica; pp. 183–194. Madrid: La Piqueta. (Genealogía del
poder, 13)

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


420 Silvia Citro

Braunstein, José A.
1983 Algunos rasgos de la organización social de los indíge-

nas del Gran Chaco. Buenos Aires: Instituto de Ciencias
Antropológicas. (Trabajos de etnología, 2)

Braunstein, José A., et al.
2002 Historia de los chaqueños. Acta Americana 10: 63–92.

Briesemeister, Dietrich, y Manfred Tietz
2001 Prólogo. En: M. Tietz (ed.); pp. 7–17.

Bry, Theodor de
1921 Collection de Grands et Petits Voyages [1593]. London:

Molins.

Bucher, Bernadette
1990 Al oeste del Edén. La semiótica de la conquista, recons-

trucción del ícono y política estructural. En: M. López
Baralt (ed.), La iconografía política del Nuevo Mundo;
pp. 3–26. Río Piedras: Editorial de la Universidad de
Puerto Rico.

Burke, Peter
2005 Visto y no visto. El uso de la imagen como documento

histórico. Barcelona: Crítica.

Chinard, Gilbert
1913 L’ Amérique et le rêve exotique dans la littérature fran-

çaise au XVIIe et au XVIIIe siècle. Paris: Hachette.

Cipolletti, María Susana
2001 Fruto de la melancolía, restos del naufragio. El Alto

Amazonas en los escritos de los jesuitas expulsos. En:
M. Tietz (ed.); pp. 237–264.

Citro, Silvia
2006a Historia cultural. En: T. Coria et al., Lengua, cultura e

historia mocoví en Santa Fe; pp. 21–104. Buenos Aires:
Instituto de Lingüística, Facultad de Filosofía y Letras,
Universidad de Buenos Aires.

2006b Tácticas de invisibilización y estrategias de resistencia
de los mocoví santafesinos en el contexto postcolonial.
Indiana 23: 139–170.

2008 Las estéticas del poder entre los mocoví santafesinos.
En: J. Braunstein y N. C. Meichtry (eds.), Liderazgos, re-
presentación y control social en el Gran Chaco; pp. 161–
198. Corrientes: EUDENE; Universidad Nacional del
Nordeste.

2009 Cuerpos significantes. Travesías de una etnografía dia-
léctica. Buenos Aires: Biblos.

Cordeu, Edgardo J., y Alejandra Siffredi
1971 De la algarroba al algodón. Movimiento mesiánico de

los guaycurú. Buenos Aires: Juárez Editor.

Dobrizhoffer, Martín
1967–70 Historia de los abipones. (Traducción de Edmundo

Wernicke.) 3 vols. Resistencia: Universidad Nacional del
Nordeste, Facultad de Humanidades, Departamento de
Historia.

Foucault, Michel
1968 Las palabras y las cosas. Una arqueología de las ciencias

humanas. México: Siglo Veintiuno.
1987 Vigilar y castigar. El nacimiento de la prisión. Buenos

Aires: Siglo Veintiuno.

Fúrlong, Guillermo
1938 Entre los mocobies de Santa Fe. Buenos Aires. Sebastian

de Amorrortu.
1967 Noticia biográfica y bibliográfica del Padre Martín Do-

brizhoffer. En: M. Dobrizhoffer; vol 1; pp. 1–78.

Giordano, Mariana
2004 Discurso e imagen sobre el indígena chaqueño. La Plata:

Ediciones Al Margen.

Gruzinski, Serge
1994 La guerra de las imágenes. De Cristobál Colon a Blade

Runner (1492–2019). México: Fondo de Cultura Eco-
nómica.

Honour, Hugh
1975 The New Golden Land. European Images of America

from the Discoveries to the Present Time. New York:
Pantheon Books.

Lange, Thomas
1982 Soutanenkaserne oder heiliges Experiments? Die

Jesuiten-Reduktionen in Paraguay im europäischen
Urteil. In: K.-H. Kohl (Hrsg.), Mythen der Neuen Welt.
Zur Entdeckungsgeschichte Lateinamerikas; pp. 210–
223. Berlin: Frölich & Kaufmann.

López Baralt, Mercedes
1990 La iconografía política del nuevo mundo. En: M. López

Baralt (ed.), La iconografía política del Nuevo Mundo;
pp. 51–116. Río Piedras: Editorial de la Universidad de
Puerto Rico.

Milhou, Alain
1990 El indio americano y el mito de la religión natural.

En: EEHA (ed.), La imagen del indio en la Europea
moderna; pp. 171–196. Sevilla: El Consejo superior de
investigaciones científicas. (Publicaciones de la Escuela
de estudios hispano-americanos de Sevilla, 353)

Miller, Elmer S.
1979 Los tobas argentinos. Armonía y disonancia en una so-

ciedad. México: Siglo Veintiuno.

Neuber, Wolfang
1993 Florian Paucke S. J. und sein Reisebericht über Para-

guay. In: E. Zeilinger (Hrsg.), Österreich und die Neue
Welt. Symposion in der Österreichischen Nationalbiblio-
thek. Tagungsband; pp. 67–77. Wien: Österreichische
Nationalbibliothek. (Biblos-Schriften, 160)

Paucke [Baucke], Florián
1870 Pater Florian Baucke, ein Jesuit in Paraguay (1748–

1766). Nach dessen eigenen Aufzeichnungen von A.
Kobler. Regensburg: Friedr. Pustet.

1908 P. Florian Baucke, ein deutscher Missionär in Paraguay
(1749–1768). Nach den Aufzeichnungen Bauckes neu
bearb. von Augustin Bringmann. Freiburg: Herdersche
Verlagshandlung. (Missions-Bibliotheck, 1)

1935 Iconografía colonial rioplatense, 1749–1767. Costum-
bres y trajes de españoles, criollos e indios. (Introductión
por Guillermo Fúrlong, S. J.) Buenos Aires: Viau y Zona.

1942–44 Hacia allá y para acá. Una estada entre los indios
mocobies, 1749–1767. (Traducción castellana por Ed-
mundo Wernicke.) 3 partes en 2 tomos. San Miguel de
Tucumán: Instituto de Antropología de Tucumán.

1959–66 Zwettler-Codex 420 von P. Florian Paucke S. J. Hin
und her. Hin süsse, und vergnügt, her bitter und betrübt.
Das ist: Treu gegebene Nachricht durch einen im Jahre
1748 aus Europa in West-America, nahmentlich in die
Provinz Paraguay abreisenden und im Jahre 1769 nach
Europa zurukkehrenden Missionarium. 2 Teile. Hrsg.
von Etta Becker-Donner unter Mitarbeit von Gustav
Otruba. Wien: Wilhelm Braumüller. (Veröffentlichungen
zum Archiv für Völkerkunde, 4/1 und 4/2)

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


Los indígenas chaqueños en la mirada de los jesuitas germanos 421

Pedro, Antonio E. de
1995 El indio americano en la expedición Malaspina. Imáge-

nes del otro y lecturas propias. En: F. del Pino y C. Lá-
zaro (coord.), Visión de los otros y visión de sí mismos.
¿Descubrimiento o invención entre el Nuevo Mundo y
el Viejo?; pp. 157–204. Madrid: Consejo Superior de
Investigaciones Científicas. (Colección biblioteca de his-
toria de América, 12)

Penhos, Marta
2005 Ver, conocer, dominar. Imágenes de Sudamérica a fines

del siglo XVIII. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores
Argentina.

2007 Cuerpos de fiesta. Entre el desfile y la borrachera en
el testimonio del jesuita Florian Paucke (1749–1767)
En: N. Campos Vera (ed.), La fiesta. Memoria del IV
Encuentro Internacional sobre Barroco; pp. 181–192. La
Paz: Unión Latina.

Raynal, Guillaume
1981 Histoire phisolophique et politique des Deux Indes

[1770]. Paris: Francois Maspero.

Robertson, William
1824 The History of America [1777]. Chiswick: C. Whitting-

ham.

Sebastían, Santiago
1990 El indio desde la iconografía. En: EEHA (ed.), La ima-

gen del indio en la Europea moderna; pp. 435–455. Se-
villa: El Consejo superior de investigaciones científi-
cas. (Publicaciones de la Escuela de estudios hispano-
americanos de Sevilla, 353)

Staden, Hans
1945 Viajes y cautiverio entre los caníbales [1557]. Buenos

Aires. Editorial Nova.

Tietz, Manfred (ed.)
2001 Los jesuitas españoles expulsos. Su imagen y su contri-

bución al saber sobre el mundo hispánico en la Europa
del siglo XVIII. (Actas del coloquio international de Ber-
lín [7–10 de abril de 1999] publicadas por Manfred Tietz
en colaboración con Dietrich Briesemeister.) Frankfurt:
Vervuert Verlag. (Bibliotheca Ibero-Americana, 76)

Verón, Eliseo
1987 La semiosis social. Fragmentos de una teoria de la dis-

cursividad. Barcelona: Gedisa.

Wright, Pablo
1997 “Being-in-the-Dream”. Postcolonial Explorations in To-

ba Ontology. Philadelphia. [Ph. D. Dissertation; Depart-
ment of Anthropology, Temple University]

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:39:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-399

