Ernst Osterkamp

Die Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal

Am Anfang allen literarischen Sprechens steht eine Schwellenerfahrung:
der Schritt aus der erlebten Welt, dem vorsprachlichen Ereignis, aber
auch dem abgenutzten Alltagsdiskurs in den Raum des Textes, der
zunichst ein Raum des Schweigens ist. Es scheint, als gewinne, je weiter
der Prozel der Moderne voranschreitet, diese Schwellenerfahrung
zunchmend an Intensitit und als wiichsen parallel hierzu die Schwierig-
keiten auf seiten des Autors, den Raum des Schweigens mit der Sprache
seines Textes zu fillen. Die Erfahrung der Schwelle kann so stark
werden, dafl der Schritt in den Text die Qualitdt eines mystischen
Durchbruchserlebnisses gewinnt, so etwa bei Peter Handke: »da ist noch
jedesmal neu und vielleicht sogar gesteigert, eine Schwelle zu iiberwin-
den, von der ich glaube, dal} sie eine verbotene Pforte ist — nicht
sglaube¢, sondern von der ich empfinde. Was ich mir eigentlich nicht
erklaren kann.«' Wenn Handke im Fortgang des grolen Gespréchs mit
Herbert Gamper dennoch einen Eindruck von der Anstrengung zu
vermitteln versucht, die die Offnung der »verbotene[n] Pforte« bereitet,
so gelingt ihm dies nur mit Hilfe eines Verweises auf eine Ur-Szene der
literarischen Moderne, und dabei gerit er, als wolle er die Authentizitit
seiner literarischen Reminiszenz beglaubigen, in solche Ausdrucksnot,
als sei sein Fall, in Kiirze, dieser, es sei ihm vollig die Fahigkeit abhanden
gekommen, tiber das Gemeinte zusammenhingend zu denken oder zu
sprechen:

Es ist ein biBlchen, was ich nie so recht verstanden hab, diese Lord
Chandos-Geschichte. Die hab ich nie so als Philosophie und als Haltung,
aber in der Praxis ... also daf} die Worte so vom Papier fallen, so ist mein ...
also daBl ich mit der Schreibmaschine ... das kommt zwar hin, aber die
Lettern, die fallen eigentdich runter, die kommen nicht rein, die prigen sich

! Peter Handke, Aber ich lebe nur von den Zwischenraumen. Ein Gesprich, gefuhrt von
Herbert Gamper. Ziirich 1987, S. 1781

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 111

hittps://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht ein; ich kann noch so draufklopfen, also noch so von dem Wort
iberzeugt sein oder von dem Wortzusammenhang. So ist der Anfang.?

Vielleicht wird in der syntaktischen Konfusion und in der tastenden
Semantik dieser Beschreibung einer dichterischen Schwellenerfahrung
mehr von dem, was Philipp Lord Chandos bewegte, erahnbar als in
manchem germanistischen Kommentar. Allerdings wird sich im Falle
Handkes kein moderner Francis Bacon finden, der ihm ein auch nur
»zweijahriges Stillschweigen« (GW E, 461) vorwerfen konnte. Dies wirft
dic Frage auf, welche Motivation und damit auch Kraft es ist, die den
Dichter, dem die Worte entgleiten und zerfallen, trotz einer stetig
wachsenden Bedrohlichkeit der Schwelle immer aufs neue unter groBter
Anstrengung jene dsthetische Grenze zum Text iiberwinden lilt, an der
nahezu ein Jahrhundert zuvor sein imaginarer Vorganger fiir alle Zeit
innegehalten hatte. Handke gibt hierauf eine klare Antwort: Es ist die
»Angst vor der Sprachlosigkeit«, die ihn zur Uberwindung der Schwelle
zwingt, wobei er die Sprachlosigkeit zu den »schlimmsten Erfahrungen«
zahlt, die einem Menschen widerfahren kénnen, denn sie miindet in den
»Autismus, in die psycho-soziale Destruktion. Erlduternd fiigt er hinzu:
»Es ist nicht das Schweigen; die Sprachlosigkeit ist nicht dieses schéne
Schweigen, das man ja sich wiinscht zu haben und zu erzeugen mit dem
Schreiben.«® Die Unterscheidung, dic Handke hier trifft, ist von funda-
mentaler Bedeutung: Sie besagt nichts Geringeres, als daf3 das literari-
sche Schweigen als hochstes Ziel dichterischer Rede gerade nicht das
Ergebnis der Sprachkrise, des Sprachzerfalls oder gar des Sprachverlusts
sein kann, sondern sicherste Verfiigung iiber die Sprache voraussetzt;
das Schweigen ist der positive Gegenpol zur Negativitiit des Sprachver-
lusts — denn schweigen kann nur, wer iiber die Sprache verfiigt, wer sie
verloren hat, ist hingegen stumm. Aus »Angst vor der Sprachlosigkeit«
iiberwindet der Autor die Schwelle zum Text, innerhalb dessen er, als
auflerste Sublimationsform dichterischer Rede, jenes Schweigen er-
zeugt, das thm héchstes Zeichen fir den Besitz der Sprache ist.

So freilich hatte Lord Chandos es nicht gemeint. Sein Schweigen als
Dichter — und nur als Dichter schweigt er ja, sonst wird er allenfalls
»etwas wortkarger« (GW E, 470) — ist im Gegenteil das Ergebnis der

? Ebd., S. 180.
* Ebd., S. 1801

112 Emnst Osterkamp

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erfahrung des Sprachzerfalls, der Unmaéglichkeit, in einer allgemein
verbindlichen Sprache sich mitzuteilen; unter diesen Bedingungen hitte
ithn der Gedanke an ein Schweigen als sublime Ausdrucksform dichteri-
schen Sprechens luxurios, ja vielleicht sogar als Verstofl gegen den
»Anstand« anmuten miissen.” Dennoch ist auch sein Brief von der bei
Handke anklingenden Einsicht geprigt, das Schweigen in der Dichtung
sei Ausdruck hichster sprachlicher Souveranitit: in jenem oft beobach-
teten Widerspruch, dafl an keiner Stelle der deutschen Literatur die
Notwendigkeit des Schweigens aus Sprachverlust so sprachgewaltig
begriindet werde wie in Hofmannsthals Chandos-Brief. Dieser Wider-
spruch legt die schreibpsychologische Vermutung nahe, der Dichter
habe hier tatsiachlich aus Furcht vor der Sprachlosigkeit die Schwelle
zum Text iiberschritten, innerhalb dessen er diese Furcht durch deren
Fiktionalisicrung bewiltigt, sich daber seiner sprachlichen Souveranitit
versichert und gerade deshalb den Text in jenes Schweigen miinden
lassen kann, das nun nicht mehr das seine, sondern dasjenige einer
fiktiven Gestalt ist. Das poetisch dargestellte Schweigen, das Schweigen
als Form dichterischen Ausdrucks, setzt jedenfalls sprachliche Souveri-
nitit voraus, wie an Schliisseltexten der literarischen Moderne, von Paul
Celans »Argumentum e silentios, dem Versuch, im »erschwiegenen
Wort« auch noch das Unsagbare, das ganz Andere, zur Sprache zu
bringen,” oder dem »gebetscharfen Messer / meines / Schweigens« der
»Niemandsrose«® bis hin zu Samuel Becketts Dramaturgie am Rande
des Schweigens zu zeigen wire. In seiner paradoxen Konstitution zeigt
der »Brief«, daf} das Schweigen nur unter der Bedingung der Sprachbe-
herrschung seine kommunikative Funktion entfaltet und Ausdruck wird,
und gerade dies verleiht ihm den Rang eines Schliisseltextes fiir die
Poetik des Schweigens in der literarischen Moderne. Eben diese Parado-
xie ist es, die den Autor des »Briefs«, nachdem er dessen fiktiven

' So in »Ad me ipsum« Gber den Chandos-Brief: »Der Anstand des Schweigens als
Resultat« (GW RA IIL, 601)

* Paul Celan, Gesammelte Werke. Hg. von Beda Allemann und Stefan Reichert unter
Mitwirkung von Rudelf Bicher. Bd. 1. Frankfurt a.M. 1983, §. 138.

® Ebd., 8. 237 (»rauscht der Brunnen«). Zum Thema des Schweigens bei Celan vgl. Otto
Lorenz, Schweigen in der Dichtung. Hélderlin, Rilke, Celan. Studien zur Poetik deiktisch-
elliptischer Schreibweisen. Gottingen 1989, Zu Celans Sprachverstindnis vgl. die Beitrige
von Beda Allemann, Jean Bollack und Renate Béschenstein-Schifer in: Argumentum e
Silentio. Internationales Paul Celan-Symposium. Ed. by Amy D. Colin. Berlin/New York
1987.

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 113

hittps://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfasser in sein erdichtetes Schweigen entlassen hat, in der Konsequenz
einer so erschriecbenen Bestitigung seiner sprachlichen Souveranitit
weiterschreiben laBt. »Das Untier »Sprachlosigkeit« war einem Schwei-
gen gewichen.« So heiflt es in Handkes »Versuch tiber den gegliickten
Tag«ﬁ

Dal nun freilich auch Hofmannsthal nach dem Chandos-Brief nicht
so weiterschreibt wie bisher, zeigt gerade das Thema des Schweigens in
seinem Werk.? In Hofmannsthals Dichtungen herrscht eine grofie Oko-
nomie des Schweigens. Er laBt seine Figuren selten schweigen, und
wenn, dann nur auf eine Weise, die Goethe wohl »bedeutend« genannt
hirtte. Spontan diirfte den Hofmannsthal-Lesern als Beispiel fiir ein
solcherart bedeutendes Schweigen neben dem Chandos-Brief vor allem
»Der Schwierige« einfallen. DaB dennoch gerade dieses Stuck fir eine
Poetik des Schweigens weniger wichtig ist, als man gemeinhin annimmt,
daruber wird spater noch ein Wort zu sagen sein.

Ich nehme an dieser Stelle ein Ergebnis vorweg: Wer der Sprache des
Schweigens in Hofmannsthals Werk nachgeht, wird finden, dal3 dessen
ausdrucksstirkste Momente iberwiegend in jener Werkphase liegen, die
dem Augenblick, in dem der Dichter Lord Chandos ins Schweigen
zuriicktreten lal3t, vorausgeht, und weniger in den Werken, die dem
Chandos-Brief folgen. Man hitte es umgekehrt erwartet: daf also das
BewuBtsein einer Notwendigkeit des Schweigens, das den jungen Lord
bestimmt, sich den auf den »Brief« folgenden Werken dergestalt mitge-
teilt hitte, dal} in signifikanten Szenen des Schweigens die Chandos-
Erfahrung der Sprachskepsis, ja des Sprachverlusts immer wieder aufge-
rufen und bestindig wachgehalten wiirde. Gerade dies aber ist nicht der
Fall. Das Schweigen als kiinstlerische Ausdrucksform tritt nach 1902 in
Hofmannsthals Werk deutlich zuriick. Christiaan L. Hart Nibbrig hat

7 Peter Handke, Versuch iiber den gegliickten Tag. Ein Wintertagtraum. Frankfurt a. M.
1991, S.25. - Zur fortdauernden Aktualitit des Chandos-Briefs fiir die poetologische
Reflexion vgl. jetzt auch Botho Straufl, Beginnlosigkeit. Reflexionen iiber Fleck und Linie.
Miinchen/Wien 1992, 8. 117.

" So haufig die Sprachproblematik bei Hofmannsthal behandelt wurde, so gering bliecb
doch die Beachtung, die das Thema des Schweigens in seinem Werk gefunden hat. Die
einschligige Literatur zum Thema Hofmannsthal und die Sprache bei Hans-Albrecht Koch,
Hugo von Hofmannsthal. Darmstadt 1989 (Ertrige der Forschung. Bd. 263), S. 131-134.

114  Ernst Osterkamp

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Schweigen den »Schatten literarischer Rede« genannt;? nach 1902,
nach der Fiktionalisierung der Gefahr des Verstummens, wirft Hof-
mannsthals Poesie diesen Schatten seltener als im Frithwerk. Es soll mir
in den folgenden Bemerkungen vor allem darum gehen, eine Erklirung
hierfir zu finden.

In Hofmannsthals Frithwerk wird das Schweigen auf vielfiltige Weise
thematisiert und gestaltet, und nicht jede davon ist originell oder auch
nur charakteristisch fiir den Dichter. So ruft die Lyrik immer wieder das
Schweigen als Stimmungselement in neuromantischen Seelenlandschaf-
ten aufi Der Wind in »Vorfrithling« »flog mit Schweigen / Durch
flissternde Zimmer« (GW GD 1, 17); »GroBer Garten liegt erschlossen, /
Weite schweigende Terrassen«, so beginnt das Gedicht »Besitz« (GW
GD I, 157).

Der narzifitische Selbstbezug der mirchenhaften Schénheit Giilnares
offenbart sich vor allem in threm Schweigen, wie Hofmannsthal in einer
von Redundanz nicht freien prunkvollen Synasthesie aufklingen laBt

Und die Melodie der Farben und der reichen Formen Reigen
Schlingt sich lautlos, schonheittrunken um dein Traumen und dein
Schweigen. (GW GD 1, 96)

Stellen wie diese sind nicht selten in der Lyrik des Fin de siécle, in der das
Schweigen oft nur ein Erlesenheitsmotiv unter vielen anderen ist oder
vielleicht auch fiir die Existenz eines Geheimnisses einzustehen hat, wo
unter Umstianden gar keines ist.

Daneben finden sich Verse, in denen das poetische Ich sein eigenes
Schweigen thematisiert, etwa in dem Trauergedicht »Auf den Tod des
Schauspielers Hermann Miiller« (1899), das mit den Worten ausklingt:

Und mich laBt schweigen, denn hier ist die Grenze,
Wo Ehrfurcht mir das Wort im Mund zerbricht. (GW GD 1, 75)

Das hier beschworene Schweigen freilich ist, im Kontext der Kiinstler-
panegyrik, kaum mehr als der Unsagbarkeitstopos — und damit Rheto-
rik: Rhetorik von jener Art, die Chandos »gut [...] fiir Frauen oder fiir
das Haus der Gemeinen« genannt hitte (GW E, 462). Dieses rhetorische

? Christiaan L. Hart Nibbrig, Rhetorik des Schweigens. Versuch iiber den Schatten
literarischer Rede. Frankfurt a. M. 1981; vgl. dort zu Hofmannsthals Chandos-Brief und zum
»Schwierigen« 8. 154-163.

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 115

hittps://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schweigen begegnet des ofteren in Hofmannsthals friher Lyrik. Die
»Verse, auf eine Banknote geschrieben« (1890) etwa setzen so ein:

Was ihr so Stimmung nennt, das kenn ich nicht
Und schweige still, wenn einer davon spricht. (GW GD 1, 94)

Aus diesem Schweigen aber, mit dem das poetische Ich eine Trivialform
dichterischer Inspiration bedenkt, erwachst im folgenden ein breiter
Redestrom uber authentische Weisen dichterischer Begeisterung, der
am Ende sogar tiber das seinem Zweck entfremdete Wertpapier hinaus-
schieBt: unvollendet abbricht und damit, recht beschen, wieder ins
Schweigen miindet. Das eingangs imaginierte Schweigen, das nur zitiert
wird, um sogleich gebrochen zu werden, dient also ausschliefilich der
authentizitatssteigernden Beglaubigung der eigenen Rede: ist rhetori-
sches Schweigen. Dal} eine solche Rhetorik des Schweigens von einem
Dichter eingesetzt wird, der sich seiner poetischen Mittel noch nicht
vollig sicher ist, wird besonders deutlich bei dem im Folgejahr entstande-
nen Gedicht »Stinde des Lebens«, dessen Eingangssequenz wiederum
auf einer polaren Gegensatzbildung aufgebaut ist: Dort sind all die
anderen, die sich »jauchzend« und »gedankenlos« im Lebensreigen
drehen, und hier steht das ausgegrenzte poetische Ich, das den »Frevel
des Lebens geschaut«:
Ich muf3 schweigen,

Kann mich nicht freuen,
Mir ist so angst... (GW GD I, 102)

Mit dieser effektsicheren rhetorischen Kontrastierung verleiht das Dich-
ter-Ich seinem Schweigen solches Gewicht, daB es nach einer ausfiihrli-
chen Begriindung verlangt — einer Motivation seines Schweigens, die
dem Dichter im weiteren Textverlauf derart extensiv gerit, dal}, eigen-
timlich genug, der Satz »Ich muB schweigen« am Beginn seines
langsten Gedichtes tberhaupt steht. Es ist gerade die Rhetorik des
Schweigens, die der asthetischen Beglaubigung poetischer Rede dienen
sollte, die das Gedicht #sthetisch nur wenig glaubwiirdig erscheinen lift.

Ihre GrifBe aber beweist Hofmannsthals Lyrik dort, wo iiber das
Schweigen nicht mehr gesprochen oder es gar rhetorisch funktionali-
siert, sondern wo es gestaltet wird. Auf unvergleichliche Weise geschieht
dies etwa in dem Sonett »Die Beiden« (1895), wo im stummen Augen-
blick und in der schweigenden Gebirde das Seelendrama zweier Lie-

116  Emnst Osterkamp

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bender Ausdruck wird. Ohne daB auch nur ein Wort fiele und ohne daf3
noch ausgesprochen werden miiite, dal3 kein Wort mehr fillt, wird doch
sprachlos alles Wesentliche zur Sprache gebracht: Die Seelenregung
wird Bewegung, das Innere tritt nach aullen, wird Ausdruck:

Denn beide bebten sie so sehr,
DaB keine Hand die andre fand
Und dunkler Wein am Boden rollte. (GW GD I, 27)

Es gibt viele solcher Stellen im Frithwerk Hofmannsthals — eine davon ist
etwa der »Augenblick stummer Insubordination« des Wachtmeisters
Anton Lerch, in dem sich »die ganze lautlos um sich greifende Gefahr-
lichkeit kritischer Situationen zusammenzudriangen schien« (GW E,
131), also in einem namenlosen Schweigen Ausdruck wird -, und alle
diese Stellen beweisen die Richtigkeit dessen, was bei Handke anklang:
daB dice dichtesten Augenblicke des Schweigens im poetischen Text dort
entstehen, wo der Dichter mit solcher Sicherheit tiber alle sprachlichen
Mittel verfugt, dall er das Wagnis eingehen kann, gleichsam an den
Riéndern der Sprache seinem Text kiinstlerische Ausdrucksformen hin-
zuzugewinnen, die das sprachliche Repertoire iibersteigen. Erst hier
beginnt das Schweigen zu sprechen: wird Mitteilung dessen, was jenseits
der Sprache liegt und deshalb nur dadurch mitgeteilt werden kann, dal3
geschwiegen wird. Der Triumph des Textes liegt dann darin, dal} die
sprachlose Mitteilung desjenigen, was sich sprachlicher Mitteilung ent-
zicht, in Form eines Schweigens geschieht, das selbst wieder literarisch
dargestellt, also Sprache ist, was den Text dann auch das noch mitteilen
laB3t, wovon er selbst behauptet, dal3 es nicht mitgeteilt werden kann.

Die Seele les ich aus dem stummen Blick,
Und zu mir spricht die Stirn, die schweigend bleiche. (GW GD I, 91)

Diese Verse aus dem Ghasel »Fiir mich ...« beschreiben gleichsam in
der Abbreviatur die Grundfigur dieses poetischen Verfahrens: Das
Geheimnis einer Seele, die sich nur stumm, 1m Schweigen, mitteilen
kann, wird dadurch ausgesprochen, dafi der Dichter deren Schweigen
Sprache werden lafit. Das Schweigen wird hier zur tour de force der
Sprache. Wer aber poetisch so verfihrt, beweist ein Vertrauen in die
Kraft der Sprache, wie es Lord Chandos allenfalls in den frithen »Tagen
schéner Begeisterung« (GW E, 462) aufgebracht haben diirfte.

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 117

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was nun aber ist es, das, wenn es nicht in der poetischen Sprache des
Schweigens zum Ausdruck gelangen wiirde, stumm bleiben miiite? Um
dies zu beantworten, méchte ich hier einige signifikante Szenen darge-
stellten Schweigens in Hofmannsthals Frithwerk etwas genauer betrach-
ten. Besonders in zwei seiner lyrischen Dramen entfaltet Hofmannsthal
mit staunenswerter Virtuositit eine Dramaturgie des Schweigens: in der
»Irau im Fenster« und im »Weillen Ficher«, beide 1897 entstanden. Das
dramaturgische Schweigen gehért zu den konventionellen Mitteln des
Theaters: Der Stand des seelendramatischen Prozesses zwischen den
Protagonisten, die Art, wie sie einander verstehen oder auch wie sehr sie
einander miBverstehen, der Grad ihrer Involviertheit in das aktuelle
Bithnengeschehen: all dies 1aBt sich mit Hilfe einer Dramaturgie des
Schweigens veranschaulichen, die zugleich spannungssteigernde, aber
auch komédiantische Effekte realisieren kann. Doch besitzt in Hof-
mannsthals lyrischen Dramen das Schweigen durchaus nicht nur eine
dramaturgische Funktion, wie ich im folgenden am »Weillen Ficher«
zeigen will.'"" Dem subtl ausbalancierten Zwischenspiel hat Hofmanns-
thal eine Symmetrieachse mit dem Bericht Mirandas iiber das Sterben
ithres Mannes eingezogen. Ihre Erzihlung wird umrahmt von zwei
spiegelbildlich konzipierten Szenen des Schweigens, wobei vor ithrem
Bericht Fortunio, nachher aber Miranda schweigt. Miranda erofinet
diesen Dialog des Schweigens, indem sie daran erinnert, dal} friher,
bevor die beiden sich an ihre nun toten Ehegatten banden, zwischen
ihnen »etwas unsiglich Unbestimmtes, Schwebendes« gewesen sei. In
dem Schweigen nun zunichst Fortunios, dann Mirandas gelangt zum
Ausdruck, dafi dies Unsagbare, dies »unsaglich Unbestimmte« noch
immer zwischen ihnen ist:

Miranda [nach einer Pause] Es ist toricht, auf vergangene Dinge zuriickzu-

kommen, nicht wahr?

Fortunio schweigt.

Miranda Verzeih, es war sehr ungeschickt von mir und tiberfliissig. Du kannst

versichert sein, daf ich in allen diesen Jahren an diese Dinge nicht gedacht
habe.

" In Peter Szondis schénen Interpretationen des »WeiBen Fachere, die sich vorwiegend
auf die Treue-Thematik konzentrieren, wird diese Dramaturgic des Schweigens tibergangen;
Peter Szondi, Hofmannsthals »Weiller Ficher«, In: Ders., Schrifien II. Frankfurt a. M. 1978,
S. 257-265; Ders., Das lyrische Drama des Fin de si¢cle. Hg. von Henriette Beese. Frankfurt
a.M. 1975, 8. 294-303.

118  Emst Osterkamp

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fortunio schweigt.

Miranda Es scheint, dafl wir uns nicht viel zu sagen haben. Und es wird spiit.
Leb wohl, Fortunio.

Will gehen.

Fortunio Miranda, was war dein Mann fiir ein Mensch?

Miranda sieht thn grofi an. (GW GD 1, 465)

Mit diesem groBen stummen Blick, den Miranda auf Fortunio wirft, setzt
ihr Bericht iiber das Sterben ihres Mannes ein, der selbst wieder in
einem Augenblick des Schweigens kulminiert. In Mirandas stummem
Blick dimmert die Ahnung auf, daB die beiden sich eben doch noch
»viel zu sagen haben«, und genau dies hatte Fortunio ihr bereits in
seinem Schweigen mitgeteilt, das ja nur darauf wartete, gebrochen zu
werden. — Und analog hierzu sondiert nach Mirandas Bericht Fortunio
in ihr Schweigen hinein, wieviel sie ihm noch zu sagen hitte. Zunichst
schweigen beide, dann fragt

Fortunio nach emer Pause Und jetzt bist du vollig allein?

Miranda schweigt, sieht thn zerstreut an.

Fortunio Du muBt dich sehr verindert haben, dall du das ertragst.
Miranda schwegt. (GW GD 1, 467)

Gewil} konnte man versuchen, den Inhalt dieses Schweigens sprachlich
nachzuzeichnen, und wiirde dabei doch das Eigentliche verfehlen: eben
jenes »unsiglich Unbestimmte«, das zwischen den beiden schwebt und
nur unausgesprochen, schweigend, sich mitteilen kann. Denn nicht in
dem, was gesagt wird, sondern in ihrem Schweigen entfaltet sich jenes
Unnennbare und Unbestimmte, an dem die beiden irgendwo jenseits
der asthetischen Grenze des Zwischenspiels erkennen werden, daB sie
firreinander bestimmt sind.

Und doch legt in dem Schweigen Mirandas und Fortunios noch sehr
viel mehr als jenes »unsiglich Unbestimmte« und deshalb sprachlich
Unbestimmbare, in dem das Fiireinanderbestimmtsein allenfalls als der
Schatten einer Mdoglichkeit schwebt. Denn seine eigentliche Tiefe und
damit die Kraft des Ausdrucks gewinnt ihr Schweigen erst dadurch, daly
es die Erzahlung Mirandas vom Sterben ihres Mannes umrahmt. Den
Kern dieser Szene aber — und damit des gesamten Stiickes — bildet ein
Schweigen — das Schweigen des Sterbenden, der in einen »unbeschreib-
lich schiichternen Blick« und »eine ganz kleine Handbewegung« »alles«
legt, »was er sagen wollte« (GW GD I, 466): wie nichtig die meisten Dinge

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 119

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Lebens angesichts der Erfahrung des Sterbens werden. Entschei-
dend ist nun aber, daf3 sich Miranda in diesem Augenblick des Schwei-
gens noch sehr viel mehr mitteilt: etwas, das iiber die Gestalt des
Sterbenden und dasjenige, was er mitteilen méchte, hinausweist und
sonst stumm bleibt: »Ich fiihlte in diesem Augenblick, da dieser Blick auf
mir ruhte, die entsetzliche Gewalt der Wirklichkeit. Ich kann es dir nicht
anders sagen.« (GW GD I, 466) Mit dieser Unsagbarkeitsbeteuerung hat
Miranda schon den Kern ihrer Erfahrung bezeichnet: deren Vor-
Sprachlichkeit. Die »entsetzliche Gewalt der Wirklichkeit«, von der hier
die Rede geht, ist vorsprachlich, sie vermittelt sich allein im Schweigen.
Und umgekehrt: die Voraussetzung fiir eine unverstellte Wirklichkeitser-
fahrung von der hier beschriebenen Intensitiat und damit fiir duBerste
Lebensnihe bildet das Schweigen. In ihrer »entsetzliche[n] Gewalt« teilt
sich die Wirklichkeit nur im Schweigen mit; die Sprache des Lebens ist
stumm, oder, wie es in dem 1893 entstandenen Gedicht »Bild spricht«
heilit: »Das Leben ist halt einmal stumm.« (GW GD 1, 161) Das klingt
vorerst banal, aber, um Mirandas Worte zu wiederholen: »Ich kann es
dir nicht anders sagen.« Im Schweigen teilt sich das Leben in einer
Ungebrochenheit und Unverstelltheit mit, die die Moglichkeiten der
Sprache nicht nur iibersteigt, sondern die durch die Sprache geradezu
zugedeckt wird. In den Augenblicken des Schweigens —und nur in ihnen
erschlieBt sich das Leben unmittelbar, unverzerrt durch die vermit-
telnde Instanz menschlicher Rede: Sprachlos — und nicht im generalisie-
renden Medium der Sprache — wird die »Gewalt der Wirklichkeit«
erfahrbar. Es liegt auf der Hand, daBB nach dieser Form sprachloser
Wirklichkeitserfahrung im Schweigen jede Form sprachlicher Mitteilung
banal wirken mul}, was Hofmannsthal zusitzlich dadurch hervorhebt,
daf er Fortunio auf Mirandas Bericht mit einem Satz von geradezu
atemberaubender Banalitit reagieren lat: »Arme, du hast viel gelittens,
aber auch durch Mirandas Erinnerung, dal} sie den Bann, den im
Schweigen »die entsetzliche Gewalt der Wirklichkeit« auf sie ausgeiibt
hat, nur durch inhaltsleere sprachliche Mitteilung habe brechen kénnen:
»Ich murmelte irgend etwas, ich weil3 nicht was.« (GW GD I, 467)
Von dieser Kernszene des Schweigens aus gewinnen aber die sic
umrahmenden Augenblicke des Schweigens ihre tiefere Dimension.
Denn in ihrem Schweigen entfernen sich Fortunio und Miranda,
zwischen denen sich das »unsiglich Unbestimmte« schwebend zu

120  Ernst Osterkamp

https://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entfalten beginnt, zugleich aus der aktuellen Gesprichssituation in die
Gegenwart der Toten, so dafl sich auch in ihrem Schweigen jene
Erfahrung der »entsetzliche[n] Gewalt der Wirklichkeit« mitteilt, die
beiden beim Tod ihrer Gatten zuteil geworden war. Beides wird in ihrem
Schweigen Ausdruck: die dunkle Grundierung der Todeserfahrung wie
das kaumn merkliche Fortspinnen der Lebensbeziige. Beides ist aber in
ihrem Schweigen auch unlaslich miteinander verbunden: die Erfahrung
des Lebens mit der des Todes. Gerade dadurch aber, durch dies fiir den
jungen Hofmannsthal konstitutive Ineinander von Lebenserfahrung und
Todesbewultsein, wird in seinem kleinen Stiick ihr Schweigen, ohne
daB seine Gestalten es ahnten, zur unverzerrten, weil stummen Sprache
des Lebens selbst.

In einer Aufzeichnung, die vermutlich dem Entstehungsjahr des
»Weillen Fachers« entstammt, heiB3t es: »Ein gutes Kunstwerk muf} in
seinem Innern die tiefe Stille des Tempels haben, in der die Geheimnisse
des Lebens sich offenbaren [...].« (GW RA TII, 426) Tatsichlich
offenbaren sich die »Geheimnisse des Lebens« im »Weillen Ficher« im
eben beschriebenen Sinne in den Augenblicken der »tiefen Stille« des
Schweigens, die das kleine Stiick rhythmisieren. In thnen wird Mirandas
zentrale Erfahrung der Gewalt des Wirklichen gespiegelt und variiert,
ohne daB noch einmal ausgesprochen werden miilite, was es mit dieser
Erfahrung, die im Schweigen gewonnen wird, auf sich hat. In dem
Gesprich, das die lebenskluge GroBmutter mit den in ihre erfahrungs-
ferne Altersweisheit versunkenen jungen Minnern Livio und Fortunio
fuhrt, tritt, wahrend sie die Vigel ftittert, eine Pause, ein Schweigen, ein,
in das plétzlich ein schwaches Gerdusch dringt, das die Viogel fortflattern
laBt. »Habt ihrs gehort?«, so fragt die Alte.

Livio Es war wie das Weinen eines kleinen Kindes.

Fortunio Es muf} ein Vogel gewesen sein.

Grofmutter Ein Vogel! So hast du das noch nie in deinem Leben gehort? Ein

junges Kaninchen wars, das von einem Wiesel gefangen wird. (GW GD 1,
161)

Was im Schweigen zu héren war, hitte die GroBmutter, wenn sie nicht
iiber cinen realitatstiichtigen Sinn fiirs Konkrete verfiigte, auch die
»entsetzliche Gewalt der Wirklichkeit« nennen kénnen, nur dafB3 hier
eben kein Mensch, sondern ein kleines Tier stirbt. Auch hier steigen die
Geheimnisse des Lebens, die das Geheimnis des Todes einschlieBen, aus

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 121

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Stille, dem Schweigen, auf, nicht aus den vor Altersschwiche
ichzenden Dialogen der jungen Manner.

Die eben zitierte Szene aus dem »WeiBen Ficher« hat Hofmannsthal
variiert und kiinstlerisch ausgefaltet in dem im gleichen Jahr entstande-
nen Gedicht »Der Jiingling und die Spinne«. Ein Jungling, der sich
geliebt weib, spricht in einem traumverloren-trunkenen Monolog seine
Empfindung aus, nun im Besitz des grolen, des schénen Lebens zu sein,
und entfernt sich doch, im Rausch der Sprache, immer weiter von der
Wirklichkeit. Dann tritt er, ergriffen vom Gefiihl der Alleinheit mit dem
Leben, schweigend ans Fenster und erfihrt nun, wovon er sich redend
immer starker losgelost hatte: das Leben.

Indem trilt unter seinen Augen aus dem Dunkel eines Blattes eine grofe Spinne mil
laufenden Schritten hervor und umklammert den Leib eines kleinen Tieres. Es gibt in der
Stille der Nacht einen duflerst leisen, aber kliglichen Laut, und man meint die Bewegungen
der heflig umklammernden Glieder zu hiren. (GW GD 1, 49)

Hier wiederholt sich die schon bekannte Figur: Die Erfahrung der
furchtbaren Gewalt der Wirklichkeit setzt das Schweigen voraus, in dem
das Leben unmittelbar, ungemildert durch menschliche Rede, spricht.
»Nichts ist verborgener als die Dinge, die wir bestandig im Munde
fithren, so heifit es im »Buch der Freunde« (GW RA III, 237), eine
Einsicht, die das Gedicht darin kiinstlerisch Gestalt werden lif3t, dal3 das
Leben, von dem der Jiingling bestandig spricht, sich ihm erst offenbart,
als er schweigt. Die nur im Medium der Sprache aufleuchtende Phantas-
magorie des schénen Lebens zerbricht, als der Jingling die stumme
Sprache des Lebens, die immer auch von der »hiBlichen Gewalt« und
vom »Tod« spricht, im nichtlichen Schweigen vernimmt und dabei
lernt, daB nicht er, im Medium der Sprache, die Wirklichkeit besitat,
sondern: »Die Welt besitzt sich selber [...]J« (GW GD I, 49) — und
deshalb spricht sie auch eine eigene Sprache, die nicht die des Menschen
ist, sondern sich nur dort mitteilt, wo ein Schweigen eingetreten ist. Die
Augenblicke des Schweigens in Hofmannsthals Frithwerk sind immer
die Augenblicke der grifiten Lebensniihe: einer stummen Epiphanie der
Geheimnisse des Lebens, die Geheimnisse deshalb bleiben miissen, weil
sie vorsprachlich sind und deshalb auch von dem nicht mitgeteilt werden
kénnen, der sie im Schweigen erfahren hat. Und man geht wohl nicht
fehl, wenn man in diesen inselartig aus dem Redestrom aufsteigenden

122 Emst Osterkamp

https://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zonen des Schweigens, in denen sich das Leben offenbart, die lebens-
philosophische Sékularisierung einer mystischen Denkfigur erblickt:
Wie sich dem Glaubigen Gott nur im Schweigen offenbart, so kann er
seine Gotteserfahrung, die mit der Einsicht in die Unaussprechlichkeit
Gottes einhergeht, nur im Schweigen mitteilen.'! Hier wie dort indiziert
das Schweigen Mangel und Fiille zugleich: beim Glaubigen die Fiille an
Gotteserfahrung und das Versagen eines anthropomorph geprigten
Redens von Gott, bei Hofmannsthal die Intensitiat unmittelbarer Wirk-
lichkeitserfahrung und die Unangemessenheit menschlicher Sprache
gegeniiber den in diesen Augenblicken erfahrenen Geheimnissen des
Lebens.

Hierfiir noch ein letztes Beispiel aus dem Frithwerk: Im »Tod des
Tizian« entwirft Hofmannsthal eine Szene des Schweigens, die von
Ausdruck so gefiillt ist, dal} sie duBerste Prignanz gewinnt. In dem
»Bruchstiick« spielt das Motiv des Schweigens eine zentrale Rolle, dies
auf dreifacher Ebene. Da ist zunichst ein Schweigen, das Ausdruck der
Gegenwart des Todes ist. Das Stiick beginnt mit der Bithnenanweisung:
»Alle schweigen« (GW GD 1, 248); aus diesem Schweigen der Schiiler
Tizians, in das sie wihrend des Dialogs immer wieder zuriicksinken,
spricht die Erwartung des Todes, ja ihr Schweigen antizipiert dramatur-
gisch den Tod. Auf der anderen Seite aber spricht aus dem Schweigen
die stumme Sprache des Lebens, wie Gianino bei seinem traumverlore-
nen Gang durch den nichtlichen Garten erfihrt. Im magischen Tonen
der Nacht, »gewoben aus der Sehnsucht und dem Schweigen, erlebt
Gianino die unmittelbare Gegenwart des Lebens, ja einen Augenblick
magischer Alleinheit, der unaussprechlich ist: »die Sinne stumm und
Worte sinnlos macht« (GW GD I, 252). Im Schweigen wird jenes Leben
erahnbar, von dem die Schiiler Tizians sonst getrennt sind, und so gerit
Gianino auch der Blick auf die nachtlich schweigende Stadt zu einer
Epiphanie des Lebens: »Ich ahnt in ihrem steinern stillen Schweigen /
[...]: es wacht der Rausch, die Qual,/ Der Hal}, der Geist, das Blut: das
Leben wacht.« (GW GD I, 253) Und drittens ist da das Schweigen des

' Einschlagige Hinweise und weiterfiithrende Literatur bei Volker Rolofl;, Reden und
Schweigen. Zur Tradition und Gestaltung eines mittelalterlichen Themas in der franzosischen
Literatur. Miinchen 1973 (Munchener romanistische Arbeiten 34); Uwe Ruberg, Beredies
Schweigen in lehrhafter und erzihlender deutscher Literatur des Mittelalters. Miinchen 1978
(Miinstersche Mittelalter-Schriften 32),

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 123

hittps://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tizian, der in dem Stiick aus dem Dialog der Schiiler herausgetreten ist
und sich allein seinem kiinstlerischen Werk widmet, und das heilit: die
stumme Sprache des Lebens in der Sprache der Kunst ihr Geheimnis
aussprechen laf3t.

»Erweck uns, mach aus uns ein Bacchanall«

Rief alles Lebende, das ihn ersehnte
Und seinem Blick sich stumm entgegendehnte. (GW GD I, 256)

So beschreibt Antonio die Forderung des stummen Lebens an den
Kiinstler Tizian, der das Leben in der Kunst zum Sprechen bringt, in
seinem Gemilde »dem Leben Leben gab« (GW GD 1, 258), wie Lavinia
sagt — und so wird denn in seinem letzten Bild »das Geheimnis [...] von
allem Leben« anschaubar, ausgesprochen und verschwiegen zugleich, in
der Gestalt des als deus absconditus, als verschleierter Gott, wiedergege-
benen »groBen Pan« (GW GD I, 258).

So sind die Erfahrung des Todes, die Ahnung des Lebens und die
héchste Steigerung des Lebens im kiinstlerischen Schaffensakt, die auf
getrennten Ebenen des kleinen Stiickes thematisiert werden, durch das
Motiv des Schweigens miteinander verbunden. Hofmannsthal fiihrte
nun alle drei Erlebnisbereiche, den Tod, das Leben und die Kunst, in
einer konzentrierten, mit Ausdruck geladenen Szene zusammen, als er
1901, aus AnlaB der Totenfeier fiir Arnold Bécklin, das dramatische
Fragment zu einem raschen Abschlul} brachte. Im Bruchstiick von 1892
treten die Miadchen auf und bringen die Nachricht, dal3 der malende
Tizian nun allein bleiben will. Hierauf spricht Tizianello den Wunsch
aus:

Oh, kam ihm jetzt der Tod, mit sanftem Neigen,
In dieser schénen Trunkenheit, im Schweigen! (GW GD I, 257)

Im Bruchstiick fithrt Paris an dieser Stelle den Dialog fort, indem er sich
nach dem Bild erkundigt; in dem Fragment von 1901 aber laBt Hof-
mannsthal tatsichlich das von Tizianello ersehnte Schweigen eintreten:

Alle schweigen

Gianino tst erwacht und hat sich wdihrend der letzten Worte aufgerichtet. Er ist nun sehr
blap. Er blickt angstvoll von einem zum anderen.

Alle schweigen.

Giantno tul etnen Schritt auf Tizianello zu. Dann hilt er tnne, zusammenschaudernd;
plitzlich wirfl er sich vor Lavinia hin, die vorne allein steht und driickt den Kopf an thr
Knze.

124 Emst Osterkamp

https://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gianino Der Tod! Lavinia, mich faBt ein Grausen! Ich war thm nie so nah!

(GW GD I, 268)

In diesem kurzen und doch endlos langen Augenblick des Schweigens
wird symbolisch die ganze Lebensspanne ausgemessen: ein Erwachen
zum Leben, eine hochste Lebenssteigerung, der Tod, und dies alles
untrennbar ineinander verwoben. Tizian stirbt, aber er stirbt, wihrend
er die duBerste Steigerung des Lebens in einem kiinstlerischen Schal-
fensakt erlebt, der das Geheimnis des Lebens Gestalt werden 1at; n
dem Augenblick aber, in dem der Tod Tizians eintritt, erwacht Gianino,
der bisher vom Leben nur getraumt hatte, und zwar erwacht er im
symbolischen Sinne zum Leben, denn das erste Wort, das er hért, ist
» Tod«, worin auch er die furchtbare »Gewalt der Wirklichkeit« erfihrt,
aus der er sich instinktiv in die erotische Niihe Lavinias zu fliichten sucht
und damit doch, auf aparte Weise, dem Leben besonders nahe kommt.
In diesem Augenblick des Schweigens, der ein Augenblick von auBlerster
symbolischer Verdichtung ist, beginnt das sonst stumme Leben unver-
stellt zu sprechen — und damit wiederholt Hofmannsthals Text die
kiinstlerische Leistung des Tizian. Wie Tizian das stumme Leben in der
Sprache der Kunst zum Sprechen und dabei das Geheimnis des Lebens
als Geheimnis gerade dadurch kiinstlerisch zum Ausdruck bringt, dali er
es nicht entschleiert (denn die Gestalt des Pan bleibt ja verhillt), so
bringt Hofmannsthal die stumme Sprache des Lebens in seinem Text
zum Sprechen und bewahrt dem Leben doch zugleich dadurch sein
Geheimnis, dafl er es sich nur im Schweigen mitteilen laBt.

Diese kurz vor dem Chandos-Brief entstandene Szene des Schweigens
vergegenwartigt noch einmal in konzentrierter Form, was die Augen-
blicke des Schweigens im Iriihwerk Hofmannsthals sind: Situationen
einer gesteigerten Wirklichkeitswahrnehmung, in denen die stumme
Sprache des Lebens thren ganzen Reichtum unverstellt von menschli-
cher Rede entfaltet und ihre Wahrheit unverzerrt ausspricht: Offen-
barungen des Lebens, die die Sprache als das Medium der Dichtung,
innerhalb derer sie sich ereignen, dennoch zu iiberschreiten suchen.
Damit aber werden die Szenen des Schweigens zu einem an den
Randern der Sprache getriebenen artistischen Spiel mit dem Unaus-
sprechlichen: zu einem Versuch, auch das noch in Worte zu fassen, was
sich nicht in Worte fassen lafit. Dies artistische Spiel mit dem Schweigen

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 125

hittps://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Ausdruck des Unaussprechlichen, einer unmittelbaren Sprache des
Lebens, nun hat Hofmannsthal nach dem Chandos-Brief abgebrochen,
und es ist auch klar warum: Der Chandos-Brief begriindet den Verzicht
darauf, fir die »stumme Wesenheit« der Dinge (GW E, 470) noch eine
Sprache zu finden und das Unaussprechliche fernerhin zu gestalten;
damit verabschiedet er zugleich die Sprache des Schweigens als Aus-
druck der Mysterien des stummen Lebens. Wenn schon jene »guten
Augenblicke«, in denen Kirchhof oder Kriippel, Ratte oder Apfelbaum
zum »GefiBl meiner Offenbarung« werden, aus dem »etwas vollig
Unbenanntes und auch wohl kaum Benennbares« aufsteigt (GW E,
467), wenn schon diese Momente, in denen die banalsten Dinge ihre
»stumme Wesenheit« in einem »unbenannten seligen Gefiihl« ausspre-
chen (GW E, 470), doch wieder vom »Wirbel der Sprache« (GW E, 471)
verschlungen werden, wie soll dann noch die »stumme Wesenheit« von
nichts Geringerem als dem Leben, dem Tod und der Wirklichkeit
schlechthin, die sich nur in den Augenblicken des Schweigens offen-
baren, in Sprache gebannt werden, und sei es die des Schweigens? Wenn
also schon die bescheidenen mystischen Erfahrungen des Chandos,
dieses »Mystikers ohne Mystiks, in den »Anstand des Schweigens«
miinden (wie es in »Ad me ipsum« heifit; GW RA III, 601), wie kann
dann noch die im Schweigen gewonnene groBe mystische Erfahrung des
»Lebens«, des Allerabstraktesten im triigerischen Gewande grofter
Konkretheit, in die Sprache des Schweigens gebannt werden, ohne dal3
sichtbar wiirde, dal3 hier ein artistisches Spiel mit der Benennbarkeit des
Unbenennbaren getrieben wird? Im Chandos-Brief fallt der Entschluf3,
das Unaussprechliche nicht mehr auszusprechen, mit dem Ernst einer
existentiellen Entscheidung — und dafl nun nicht allein Chandos,
sondern auch sein Dichter dem »Anstand des Schweigens« folgt, zeigt
sich gerade darin, daB3 er das artistische Spiel mit dem Unbenennbaren
abbricht und die Sprache des Schweigens als der unmittelbaren Sprache
des Lebens fortan in seinem Werk verstummen laft.

Tatsiachlich hat Hofmannsthal auch nach dem Chandos-Brief noch
Szenen des Schweigens entworfen, in denen er die stumme Sprache des
Lebens zum Sprechen bringen wollte, aber wo er solche Szenen
geschrieben oder geplant hat, wurden sie entweder spiter gestrichen
oder sie blieben unausgefithrt. In einer 1904 entstandenen Szene der
ersten Fassung von »Qdipus und die Sphinx« weigert sich Jokaste, vor

126 Ernst Osterkamp

https://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den schweigenden Géotterbildern des heiligen Hains um Latos zu trau-
ern, weil aus deren Schweigen die unaussprechliche, »namenlose Lok-
kung« des Lebens spricht:

Sie tragen eine namenlose Lockung

in ihren stummen Mienen. Wie sie schauen

und schweigen, sind sie nur wie Masken, die

das Leben vor sein ficberndes Gesicht

genommen hat, aus ihren Augenhéhlen
auf mich zu starren. (GW D II, 494)

Und das gleiche wiederholt sich, als sie den Migden, denen sie schwei-
gend um Laios zu trauern aufgetragen hatte, in die Gesichter blickt.
Auch aus deren »stummen Mienen« starrt ihr, ungemildert von der
regulierenden Kraft menschlicher Rede, die dionysische Gewalt des
Lebens entgegen, so zunichst bei Oenone:

Dein Mund ist nichts als Fieber, in den Schlifen

die Schatten wissen nicht, wie sie das Leben

des trunknen Bluts nur einen Augenblick
verbergen sollen [...].

Dann bei Pannychis:

Dein unberiihrtes
erschrockenes Gesicht ist so beladen —
beladen so! — mit ungelebtem Leben.

Und Althaea schlieBlich will Jokaste schon gar nicht mehr ansehen:

[...] denn ich will nicht wissen,
mit was fiir Zeichen es in dein Gesicht
seinen Triumph geschrieben hat, das Leben. (GW D 11, 495)

Die Epiphanie des Lebens in den schweigenden Gotterbildern, der
Triumph des Lebens im Schweigen der Migde: diese Szene, in der im
Schweigen die geheimnisvolle Gewalt des Lebens noch einmal Ausdruck
wird, ist in der gedruckten Fassung von »Odipus und die Sphinx«
ersatzlos fortgefallen, weil die mystische Offenbarung der Lebensge-
heimnisse im Sprache gewordenen Schweigen mit dem im Chandos-
Brief begriindeten Verzicht auf die sprachliche Gestaltung des Unaus-
sprechlichen unvereinbar war.

Andere im gleichen Jahr 1904 konzipierte Szenen bedeutenden
Schweigens blieben dann von vornherein unausgefithrt. Im 1. Akt des

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 127

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trauerspiels »Pentheus« hatte Hofmannsthal einen Augenblick des
Schweigens zwischen Pentheus und Agaue vorgesehen, in dem Pentheus
das unnennbare, furchtbare Lebensgeheimnis der bacchischen Ver-
wandlung seiner Mutter erahnt:

(das Anders-werden der Konigin vor seinem Blick) [...] Wie er mit der Mutter
allein ist, plotzlich ein Stillschweigen, das Voriiberfliegen von etwas Unnenn-
barem und ein Augenblick todlicher Angst im Herzen des Pentheus. (GW D
II, 554)

Dieser Augenblick des Schweigens, in dem die Geheimnisse des Lebens
zu sprechen beginnen, hitte sich dann im 2. Akt vor der Zerreilung des
Pentheus wiederholen sollen, wobei Hofmannsthal das konzentrierte
Schweigen dieser Szene mit Lebenssymbolen zu filllen gedachte, wo-
durch dann im Schweigen das Geheimnis des Lebens unmittelbare
Anschauung geworden wire:

Ein solches Aug-in-Auge-stehen von Mutter und Sohn einmal vorher:
withrend dieses Aug-in-Auge-stehens ein Voriiber von Visionen (ein tanzen-
der Greis, ein Blutender, ein verhiilltes Kind). (GW D III, 556)

In dieser Szene wire das Schweigen tatsichlich zum Ausdruck des
Unaussprechlichen, der namenlosen Mysterien des Bacchus-Kultes als
eines samtliche sozialen Damme fortschwemmenden Lebensrausches
geworden,

Einen dhnlichen stummen Augenblick zwischen Mutter und Sohn hat
Hofmannsthal dann noch im Folgejahr 1905 fir das ebenfalls tber
Entwiirfe nicht hinausgediehene Schauspiel »Semiramis« konzipiert.
Auge in Auge stehen Mutter und Sohn einander wie stumme Spiegelbil-
der gegeniiber, und dabei 6ffnen sich Semiramis, die ihr »Mensch-sein«
bis dahin nicht begriffen hatte, im eingetretenen Schweigen plotzlich die
Abgrinde des Lebens:

In diesem Gegeniiber, wo er schweigt wie ein Spiegelbild, bemichtigt sich
ihrer der Triume nicht gewohnten Seele ein furchtbares »Das bist du?« — thr
schwindelt, sie ahnt den Abgrund aller seiner Schwiiche, in sich — stiirzt
zusammen. (GW D III, 561)

Und mit dieser ungeschriebenen Szene verstummt auch die Sprache des
Schweigens, die Ausdruck des Unaussprechlichen, des unergriindlichen
Lebens und seiner Geheimnisse sein will, in Hofmannsthals Werk. —

128  Emst Osterkamp

https://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von hier aus wird verstandlich, weshalb die Zweifel an der Sprache,
die Chandos als Dichter schweigen lieBen, im spateren Werk Hofmanns-
thals nicht in signifikanten Szenen des Schweigens, eines Verstummens
an den Grenzen der Sprache, wachgehalten werden. Denn das Schwei-
gen als kiinstlerische Ausdrucksform war ja lingst vergeben: an jene
Sprache des Schweigens im Frithwerk, die, indem sie auch dem Unaus-
sprechlichen noch dichterischen Ausdruck verlich, die Grenzen des
Sagbaren erweiterte und damit groBtes Vertrauen in die Kraft der
Sprache bezeugte, nicht also von der Ohnmacht, sondern von der
Macht dichterischer Rede kiindete. Damit aber konnte die Sprachskep-
sis gerade nicht das dichterische Schweigen zur Konsequenz haben, im
Gegenteil, der Sprachzweifel liefl das artistische Schweigen besonders
problematisch werden. In einer schon 1896 entstandenen Reflexion
iiber die »Macht der Worte im allgemeinen« hatte Hofmannsthal
notiert:

Es ist toricht zu denken, dalB3 ein Dichter je seinen Beruf, Worte zu machen,
verlassen kannte. [...] Wenn er schweigt und ein Heiliger wird, so wird er
auch ein Dichter-Heiliger sein [...]. (GW RA III, 414)

So hat Hofmannsthal denn auch nie im Ernst erwogen, den Weg des
Chandos zu gehen und seinen »Beruf, Worte zu machen, zu verlassen.
Er hat dies auch deshalb nicht getan, weil er selbst ja, anders als
Chandos, schon lingst den »nicht-mystischen« »Weg zum Sozialen«
(GW RA 1II, 602) eingeschlagen hatte; dieser Weg aber fiihrte fort von
der wortlosen Mystik einer Offenbarung des Lebens im Schweigen und
zielte statt dessen »auf die Rede als soziales Element, als das soziale
Element« (GW RA 111, 615). DaBl im Zuge dieser Neuorientierung der
Sprache selbst wieder eine nahezu mystische, namlich sakramentale
Bedeutung zugemessen werden konnte, will ich wenigstens mit einem
Zitat andeuten; in der ersten Fassung des »Turm« sagt der Arzt im
1. Aufzug:

Das erste ist eines Menschen Stimme [...], und es ist als giibe er uns die Seele
hin, damit wir sie essen wie Brot und trinken wie Wein. (GW D III, 280f))

Auf dem Weg zum Sozialen war aber das Schweigen auch schon vor
dem Chandos-Brief zutiefst problematisch geworden, 1899 im 1. Akt des
»Bergwerk zu Falun«, wo das Schweigen des Elis Frobom eben nicht nur
eine Teilhabe an den tieferen Geheimnissen des Lebens, sondern, als

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 129

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dumpfe Verweigerung der Rede, zugleich eine soziale Regression si-
gnalisiert: »Als kroch ich in den Mutterleib zuriick« (GW D 11, 98). Die
Introversion und das Schweigen gehéren hier zusammen — eine Motiv-
koppelung, die den wortkargen Elis, der sich vom Meer des Lebens in
die Tiefen des Ich zuriickgezogen hat, nun tatsachlich als einen monta-
nen Vorlaufer des gesprachsunlustigen Grafen Biihl erscheinen lafit, der
sich aus den von Verwilderung bedrohten Sprachlandschaften der
Soiréen in den Bauch seines Hauses zuriickzieht. Die Unterschiede
freilich sind ebenso gravierend: Hans Carls Schweigen ist nicht dumpf,
sondern luzide, also beredt, wie nicht anders von einem Mann zu
erwarten steht, der, nach den Worten Stanis, »in der Intimitit« durchaus
ein »grofler Causeur« ist (GW D IV, 360) und dies im Verlauf des Stiicks
in hinreiflienden Dialogen mit Antoinette, mit Hechingen und Helene
Altenwyl, in denen ihm auf weite Partien die groBten Gesprachsanteile
gehdren, auch unter Beweis stellt. Wenn Hans Carl schweigt, dann nicht
deshalb, weil thm die Worte nicht zu Gebote stiinden, sondern weil er in
einer Welt, die von der zu Phrasen geronnenen Konversation einerseits,
von der Rhetorik des Herrenhauses andererseits bestimmt wird, an der
individuellen Nuance, an dem nur in sprachloser Unmittelbarkeit sich
tibertragenden Intimen und am Reiz der Urspriinglichkeit festhalt, kurz,
weil er, wie er zu Helene sagt, von der Uberzeugung durchdrungen ist,
im Leben komme »doch schlieBlich alles auf das Letzte, Unaussprechli-
che« an (GW D IV, 403). Diese Haltung setzt aber nicht Sprachskepsis,
sondern eine sprachliche Sensibilitiat voraus, die sich aus menschlicher
Sensibilitéit speist: aus der Riicksicht auf die Individualitéit des anderen,
die sich sprachlicher Generalisierung entzicht, und aus dem Glauben,
daB}, was zwischen zwei Menschen entsteht, einmalig und damit unaus-
sprechlich ist. Wie die Komadie es will, bildet eben diese Diskretion, die
Hans Carl an der duBersten sprachlichen um der menschlichen Nuance
willen festhalten laBt, die Voraussetzung fiir seine erotische Resozialisa-
tion durch Helene Altenwyl. Und es gehort zu den aparten Ziigen des
Lustspiels, dal} die soziale Extraversion des von Introvertiertheit Bedroh-
ten in der Liebeskomédie im Sprachgeschehen des Stiickes einhergeht
mit der Uberwindung von dessen Gesprichsunlust. Die Komaédie gibt
eben das eine ohne das andere nicht her: Wer das soziale Ziel der
Verlobung erreichen will, hat sich in das »soziale Element« der Rede zu
werfen (was im iibrigen auch der maulfaule Kapitan in »Cristinas

130  Emst Osterkamp

https://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heimreise« zu lernen hat, der ja in manchem als die maritime Variante
des Schwierigen erscheint).

Im »erreichten Sozialen« (GW RA 1II, 611), in Hofmannsthals
Komadien als den Paradiesgirten der Rede, wird nicht mehr geschwie-
gen — es sei denn aus Griinden der Dramaturgie, in Form jenes beredten
Schweigens, dessen Inhalt so offensichtlich ist, daB er nicht mehr
ausgesprochen zu werden braucht, weil der Zuschauer die Gedanken
des Schweigenden, die thn zum Verstummen bringen, simultan mit-
denkt, also in Sprache tbersetzt, und daraus erwichst dann der Witz.
Wenn z. B. Florindo im 1. Akt von »Cristinas Heimreise« auf Cristinas
Bemerkung, daB3 eine kirchliche Trauung die Voraussetzung fiir das
Glick zweier Liebender bilde, erst einmal ausgiebig verstummt (GW D
IV, 150), wird dahinter ja wohl niemand eine Sprachkrise vermuten. Das
Schweigen in der Komédie muf jedenfalls geheimnislos und darf nicht
Ausdruck des Unsagbaren sein, denn nur wenn sein Inhalt bruchlos in
Sprache iibersetzbar ist, funktioniert der Witz der Komdodie. —

Auch Hofmannsthals spiteres erzahlerisches Werk kennt noch grofie
Szenen des Schweigens: Hoéhepunkte des erzihlten Geschehens, in
denen die Handlung in einem stummen Augenblick eingefroren er-
scheint, so dal die innersten Motive der Beteiligten in kristallener
Klarheit hervortreten kénnen, bevor sie sich im weiteren Verlauf der
Ereignisse wieder verwirren. Es sind dies nicht mehr stumme Epipha-
nien des Lebens wie im Frithwerk, sondern Momente psychologischer
Selbstoffenbarung und, wo sie sich im Wechselspicl der Blicke ereignen,
einer plotzlichen, nur einen Augenblick andauernden Seelenverschmel-
zung. Dies Schweigen ist deshalb bis in die feinste Seelenregung hinein,
die in thm spurbar wird, sozialpsychologisch motiviert; was die Figuren
vonemnander trennt, was sie aneinander bindet, wird in diesen Szenen
des Schweigens fiir eben den Moment, in dem sie sich iiber ihr Selbst
klar werden und es deshalb auch dem andern in stummer Korperspra-
che mitteilen kénnen, erkennbar. Solche Augenblicke des Schweigens
sind deshalb zugleich Konstellationen einer gesteigerten Mitteilung, in
denen Hofmannsthal seine Gestalten ihr innerstes Selbst anstatt in der
generalisierenden Sprache der Begriffe (des »sozialen Elements«), in
einer reich instrumentierten Zeichensprache der Gebirden, Blicke und
akustischen Signale aussprechen lafit. Diese Zeichensprache tiberwin-
det, als Mitteilung, die Trennung zwischen den Individuen — und

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 131

hittps://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bestatigt sie doch zugleich, gerade weil sich in ihr die Individualitit
dessen, der sich hier stumm preisgibt, unverstellt offenbart. Ein solches
Ineinander von seelischer Verschmelzung und Trennung ereignet sich
etwa im Andreas-Roman in der stummen Szene des Abschieds von
Romana, in einem komplexen pantomimischen Wechselspiel von Anni-
herung und Entfernung, das erahnen liBt, daf in der seelischen Vereini-
gung mit dem Geliebten zugleich der Selbstverlust droht: »Sie rif3
unablassig an ihrer dinnen, silbernen Halskette, als ob sie sich erdros-
seln wollte, und entzog sich ihm dabei véllig; es war, als ob der Schmerz
jetzt mit ihr ein Spiel spielte, dariiber sie die Niahe Andreas’ gar nicht
fuhlte.« (GW E, 237) Eine analoge Struktur weist der ungeheuerliche
Augenblick stummen wechselseitigen Erkennens zwischen Farber und
Farberin in der »Frau ohne Schatten« auf, der dem Verlust des Schattens
unmittelbar vorausgeht; die Seelen verschmelzen in dem Augenblick, in
dem die Trennung der Gatten uniiberwindlich zu werden droht: »In
diesem Augenblick waren sie wahrhaft Mann und Frau, und in diesem
Augenblick, dem Bann gehorchend und in Gehorsam verbunden den
ausgesprochenen Worten und den dahingegebenen Fischlein, deren
letztes in diesem Augenblick zu glithender Asche verbrannt war, ldste
sich der Schatten vom Riicken der Farberin« (GW E 416). In Entspre-
chung zu dieser schweigend vollzogenen Trennung vereinigen sich
Firber und Firberin, Kaiser und Kaiserin am Ende der Erzihlung in
parallel gebauten Szenen, in denen wiederum das Schweigen die
Voraussetzung dafiir bildet, dal sich die Seelenereignisse unverstellt in
Blick und Gebirde mitteilen kénnen: »Sie hob ihn zu sich auf. sie
umarmten einander ohne Worte, thre Schatten flossen in eins.« »lhr
ganzes Selbst drang in einem Schluchzen aus ihr heraus, sie erstickte
alles in der Gebirde der Demut, so wie sie unter sich ithren Schatten
zusammendriickte, auf dem sie lag.« (GW E 435, 437) Diese Szenen
zeigen aber auch, dafB} in Hofmannsthals spaterem Werk zum Medium
der Mitteilung nicht mehr das Schweigen selbst wird, sondern die in thm
sich entfaltende Zeichensprache der Blicke und Gebirden, in denen
komplexe psychologische Prozesse ihren unverstellten Ausdruck finden
kénnen.

Tatsichlich hat Hofmannsthal ja auch nach dem Chandos-Brief nach
kiinstlerischen Maéglichkeiten gesucht, dem, was er das »Unsigliche«
nennt, den Geheimnissen des Lebens, seiner stummen Sprache und

132 Emst Osterkamp

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»entsetzlichen Gewalt« jenseits der begrifflichen Rede als dem »sozialen
Element« unverzerrt Ausdruck zu verleihen. An die Stelle der Sprache
des Schweigens treten im spiteren Werk Hofmannsthals drei nicht-
sprachliche Kunstformen, die aufl besondere Weise geeignet sind,
menschliche Grunderfahrungen, elementare Erlebnisweisen und das
ganze Gliick und die ganze Not des Affekts in konzentrierter, verdichte-
ter Weise Ausdruck werden zu lassen: Pantomime, Tanz und Musik.
Einer Aufzeichnung Hofmannsthals aus dem Jahre 1911 zufolge bildet
seine Auseinandersetzung mit den nicht-verbalen Kiinsten eine Konse-
quenz seiner im Chandos-Brief gestalteten Sprachkrise:

das hochst ZeitgemiBe: das Analogon zu den kontemporanen Zweifeln an

der Sprache (»Brief«) corollar hiezu die Bemiithungen um Ballett und
Pantomime. (GW RA III, 510)

Tatsachlich ersetzt die Pantomime auf sehr konkrete Weise das Schwei-
gen: in den Regieanweisungen. Wihrend im Frithwerk die Dialoge
haufig durch ein »Schweigen« oder auch nur durch »Stille« unterbro-
chen werden, bemiihen sich die spiteren Dramen um eine genaue
dramaturgische Differenzierung dessen, was in den Gesprichspausen
geschieht. Sie ersetzen das Schweigen durch die Gebirden oder die
Pantomime der Bithnenfiguren, also durch Kérpersprache, die die
Liicken im Dialog mit Ausdruck fiillt. Wer raucht oder in Schubladen
kramt, statt einfach nur zu schweigen, sagt damit bekanntlich sehr viel.
»Scaramuccio non parla e dice gran cose«, dies Motto, das der Panto-
mime »Der Schiiler« (1901) vorangestellt ist (GW D VI, 53), gilt eben
auch fur Kari Biihl, wie es tiberhaupt die kiinstlerische Leistung der
Gebirdensprache in Hofmannsthals Werk beschreibt, die das Schwei-
gen mit groBen Dingen, dem ganzen Reichtum der menschlichen
Gefiihlswelt, dem unmittelbaren Ausdruck des Empfindens, fillt. Wie
frither das Schweigen, so wird nun die Gebirde zum verdichteten
Ausdruck dessen, was sich der begrifflichen Sprache entzieht.

Und wie die Pantomime, so tritt der Tanz an die Stelle des Schwei-
gens.'? Die Schliisselszene fiir die Ablésung der Sprache des Schweigens

'* Vgl. Gisela Birbel Schmid, »Der Tanz macht begliickend frei«. In: Ursula Renner und
G. Biirbel Schmid (Hg.), Hugo von Hofmannsthal. Freundschafien und Begegnungen mit
deutschen Zeitgenossen. Wiiraburg 1991, 5. 251-260; Gabriele Brandstetter, Der Traum vom
anderen Tanz, Hofmannsthals Asthetik des Schopferischen im Dialog »Furchte. In: Freiburger
Universitdtsblitter 112, 1991, 8. 37-58.

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 133

hittps://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch die Sprache des Tanzes findet sich zu Ende der 1903 abgeschlos-
senen »Elektra«. Es ist Elektras »namenloser Tanz« (GW D 11, 233), der
namenlos deshalb ist, weil er unmittelbarer Ausdruck des Unsagbaren
sein will: eines ungebrochenen, undomestizierten, unregulierten und
damit vorsprachlichen Lebens, das tiber eine tédliche Vergangenheit
triumphiert, wobei die Entgrenzung des Affekts wiederum den Tod zur
Konsequenz hat — so verschlingt sich in der Ausdruckssphire des
Tanzes, wie so oft bei Hofmannsthal, die Todes- mit der Lebenssemantik
und laBt damit eines der groBen Lebensgeheimnisse Gestalt werden, die
zuvor nur im Schweigen, sei es der Tizian-Schiiler, sei es Mirandas,
Ausdruck gefunden hatten. Elektra aber bildet den Imperativ: »Schweig
und tanze.« (GW D II, 233) Damit wird das Schweigen als Ausdrucks-
trager namenloser Lebensunmittelbarkeit abgelsst durch den Tanz, in
dem sich der Korper ganz in Ausdruck verwandelt: »Wer gliicklich ist
wie wir, dem ziemt nur eins: schweigen und tanzen!» (GW D II, 234) In
dieser Kombination verliert das Schweigen seine Ausdrucksqualititen;
es sagt nur, was sich im verdichteten Ausdruck des Tanzes ohnehin
schon enthiillt, und zwar »namenlos«. Uberdies ist auch hier die
Tatsache, daB3 der Tanz als non-verbale Ausdrucksform das Schweigen
verdrédngt, ein Symptom fiir die Aufwertung der Rede als des sozialen
Elements bei Hofmannsthal. Denn geschwiegen hat Elektra, als sie
soziale AuBenseiterin und dem Leben entfremdet war: »Als ich halte,
da schwieg ich reichlich.« (GW D II, 228) Danach kann das Schweigen
kein positiver Ausdruckstriger mehr sein, so daBl der Lebenstriumph
getanzt werden mub.

Immerhin gehort zu den Voraussetzungen dafii, daB3 der Tanzer
namenlose Geheimnisse des Lebens zum Ausdruck bringt, dal3 er zuvor
den sozialen Diskurs verlalit; auch dies ist der Sinn seines Schweigens.
Deshalb a6t Hofmannsthal in einem seiner ungeheuerlichsten Texte,
dem Hetirendialog »Furcht« (1907), erst ein Schweigen zwischen Lai-
dion und Hymnis eintreten, bevor Laidion in den Tanz jener Jungfrauen
verfillt, die ohne Furcht und »gliicklich [...] ohne Hoffnung« sind,
denen »alles [...] unsagbar« geworden ist und die gerade deshalb in der
Gewalt des Tanzes als »Tragerinnen des Todes und des Lebens«
erscheinen (GW E, 578f.).

Und zum dritten schlieBlich tritt neben Pantomime und Tanz an die
Stelle des Schweigens die Musik. Hofmannsthals Entscheidung fiir die

134 Emst Osterkamp

https://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oper ist eine Entscheidung gegen das Schweigen — und dies nicht etwa
deshalb, weil die Straussschen Opern, iibers Gattungsiibliche hinaus,
nun einmal aufs Schweigen nicht eingerichtet waren, sondern weil die
Musik die Funktion des Schweigens tibernimmt, Ausdruck des Unnenn-
baren zu sein. Auch Hofmannsthals Operntexte thematisieren das
Schweigen: am signifikantesten wohl im Falle der alleswissenden Mu-
schel aus der »Agyptischen Helenag, die auf die einzig wichtige Frage -
diejenige, wo Poseidon sei — die Antwort verweigert. Eine der schonsten
und zugleich ausdrucksstarksten Szenen des Schweigens findet sich zu
Ende des 1. Aktes des »Rosenkavalier«, nach dem Monolog der Mar-
schallin tiber die Zeit, der von der Stille des vom Uhrenschlag rhythmi-
sierten Schweigens der Nacht spricht und schon in sich, als Monolog,
eine Vorform des Schweigens darstellt. »Sie spricht ja heute wie em
Pater«, sagt darauf wenig einfithlsam ihr in weiblichen Seelenlandschaf-
ten eben doch noch nicht so ganz bewanderter junger Liebhaber, und es
tritt ein Schweigen, eine »befangene Stlle« ein (GW D V, 42). Dies
Schweigen, das Verstummen des Gesprichs zwischen den Liebenden,
sagt alles iiber den Stand der Dinge. Im Grunde ist hier die Marschal-
lin/Octavian-Handlung zu Ende, und diese Empfindung dringt aus
dem Schweigen selbst in die Gefithlswelt Octavians, denn er fragt nun:

Soll das heiflen, daf} ich Sie nie mehr
werd kiissen diirfen,
bis Thr der Atem ausgeht? (GW DV, 42)

Genau dies heifit es. Aber die Marschallin gibt keine Antwort, sic bittet
Octavian nur zu gehen und vertréstet ihn vage auf den Nachmittag. Als
er fort ist, tritt erneut eine Pause ein. Und dieses neuerliche Schweigen
nun, das im Grunde eine Fortsetzung des ersten ist, bricht die Marschal-
lin, indem sie eine Antwort auf Octavians Frage gibt: »Ich hab ihn nicht
einmal gekiiBt.« (GW DV, 43) Wenn nicht, tiber zwei Akte hinweg, die
Komadie des Vetters Lerchenau noch zu einem Ende gefithrt werden
miilite, hitte die Marschallin hier auch schon sagen kénnen: »Is halt
vorbei.« (GW D V, 98) Das doppelte Schweigen ist der verdichtete
Ausdruck dieser Empfindung, die ja noch keine Einsicht ist, sondern
namenlos, unsagbar zwischen den Personen schwebt: als ein Ineinander
von Liebe und Ratlosigkeit, Begehren und Abschiedsmelancholie, fiir
das es kein Wort, sondern eben nur das Schweigen gibt. — Aber was im

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 135

hittps://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Textbuch in diesem Schweigen namenlos zum Ausdruck gelangen will,
das spricht in der Oper stimmkriftig die Musik aus, deren Ausdrucks-
figuren zart und gewaltig in die Stille fallen und das Schweigen fiillen.
Das Unaussprechliche, das im poetischen Text nur schweigend gesagt
werden konnte, sagt in der Oper die Musik; ihr wird das Schweigen des
Textes zum freien Entfaltungsraum musikalischen Ausdrucks. Im »Ari-
adne-Brief« heilit es, fiir den Komponisten seien »die Worte des Textes
[...] Hieroglyphen [...] fiir ein Unaussprechliches«, die in ihm »die
tiefsten und geheimsten Krifte der Musik« entbianden (GW D 'V, 300).
»[...] alle die offenbaren Geheimnisse des Lebens, die mit Worten noch
niher als nahe an uns heranzureiBBen nicht gegeben ist«, verlangen nun
nach der Musik: »mit Ténen aber lassen sie sich in unser Herz
hineinzichen, und hier ist es eben, wo die Musik von der Dichtkunst
herbeigerufen wird und ihr Biindnis vollberechtigt und besiegelt ist.«
(GW D V, 297) Wenn aber in der Oper die Geheimnisse des Lebens
Musik geworden sind, hat das Schweigen nichts mehr mitzuteilen. -
In der 1906 entstandenen »Unterhaltung tber den >Tasso< von
Goethe« kommt das Gesprich an einen Punkt, wo der Dichter sich
dagegen verwahrt, daB} »vom Drama im allgemeinen« gesprochen
werde, und damit grundsitzlich vor dem Irrtum warnt, mit generalisie-
renden Begriffen der kunstlerischen Individuation gerecht werden zu
kénnen. Danach tritt in dem Gesprach ein Schweigen ein, was als
Ausdruck einer gewissen Ratlosigkeit begreiflich ist, denn wie anders
lieBe sich iiber Kunstwerke reden als in Begriffen. Hofmannsthal aber
war dieses Schweigen vor allem um der positiven Einsicht willen, die in
ihm reift, sehr wichtig, wie dessen nuancenreiche Ausgestaltung zeigt:

Es trat ein Schweigen ein. Der Major rauchte, der Dichter sah erst nach dem
Barometer, dann am offenen Fenster nach dem nichtlichen Himmel, dessen
Miene ungewill war. Von unten rauschte die grofie Linde und lieB noch
einzelne grofie Tropfen fallen, in einem oberen Zimmer hoérte man die zwei
Frauen leise reden. Der Dichter trat aus dem Fenster in den Schein der
Lampe zuriick. »Es bleibt ein unergriindliches Werke, sagte er [...]. (GW E,
524)

Und damit spricht er den Sinn dieses von der stummen Sprache des
Lebens grundierten Schweigens aus. Im Schweigen bildet sich die
Einsicht in die Unergriindlichkeit des Kunstwerks, ja das Schweigen der
Gesprichspartner ist Ausdruck dieser Unergriindlichkeit, denn man

136  Emnst Osterkamp

https://dol.org/0.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird, so heiBit es schon 1896 in »Poesie und Leben«, »desto schweigsa-
mer [...], je tiefer man einmal in die Ingriinde der Kiinste hineingekom-
men ist«. (GW RA, 13) Und so bekennt am Ende auch der Hermeneut,
wo er ins Schweigen zuriickuritt, die Unergriindlichkeit dessen, wortiber
er lange genug geredet hat.

Sprache des Schweigens bei Hofmannsthal 137

hittps://dol.org/10.5771/8783068217086-111 - am 18.01.2026, 00:46:54. E—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783968217086-111 - am 18.01.2026, 00:

54, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IEE.


https://doi.org/10.5771/9783968217086-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

