
III. Parasiten und Guerillas

Wir vollziehen nun eine dritte strategische Wendung nach, die sich ab den 1930er-

Jahren zu vollziehenbegann.Hattendie auf demFMKbasierendenStrategiennach-

gewiesen, dass die Freund-Feind-Situation prinzipiell transzendierbar ist, so fokus-

sieren die Strategien, die wir nun betrachten werden, auf die Transzendierbarkeit

einer konkreten antagonistischen Situation. Sie basieren darin historisch zumindest

implizit auf einem tiefgreifenden Dilemma der Aufklärung, das diese nie zu lösen

vermocht hatte, und auf der Marx’schen Idee der Produktion von Bewusstsein, die

wir bereits angedeutet hatten.DerAufbauunsererUntersuchungunddie vermeint-

liche logischeAbhängigkeit legen sicherlichdenGedankennahe,diehier skizzierten

Strategien könnten weiterhin auf dem FMK aufbauen, doch trifft das weder histo-

risch noch logisch zu, wie wir sehen werden.

§ 13 Das Dilemma aller Aufklärung

Auf die inhärente Problematik aller Aufklärungwarenwir bislang in der besonderen

Gestalt desFormalismusgestoßen,die vorallemalsKontextunsererUntersuchungen

des FMKs relevant waren. Nun stellt sich bei näherer Betrachtung dieser Formalis-

mus als Teil eines grundlegenden Dilemmas dar, das zugleich als Ausgangspunkt

des Verständnisses der in diesem Kapitel untersuchten parasitären Strategien die-

nen kann.

Man kann hier zunächst an die alte Formel Voltaires vom Écrasez l’infâme erin-

nern, mit der er von den 1760er-Jahren an seine Briefe zu unterzeichnen pflegte.

Diese initial gegen die katholischeKirche gerichtete Formel, die dann zur Parole der

Aufklärung Voltaire’scher Prägung schlechthin wurde, war zunächst natürlich eine

Instanz des theoretischen Problems,dasMarcuse später als das der ›repressiven To-

leranz‹ aufwarf.Sie verweist jedoch allgemeiner auf dasProblemdesmaterialenGe-

halts der Aufklärung. Verstanden als ein Schlachtruf gegen die Intoleranz kann das

Écrasezmöglicherweise noch als eine Ableitung aus einem formalen Prinzip konzi-

piert werden – denn schließlich stößt, wie wir gesehen haben, die ubiquitäre To-

leranz auf inhärente Probleme, sodass der Kampf gegen Intoleranz als bloße Her-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

stellung eines formalen Rahmens nicht ganz ubiquitärer Toleranz gedeutet werden

könnte. Soll darüber hinausgehend dasÉcrasez abermitmaterialemGehalt angerei-

chertwerden–gegenwenkämpft dieAufklärungundauswelchemGrunde?–, stellt

dessen Provenienz unmittelbar ein theoretisches Problem dar, insofern er aus der

reinen Vernunft begründbar sein soll. Es mag kein Zufall sein, dass Voltaires Aus-

führungen zur konkreten Definition des infâme sehr spärlich geblieben sind, denn

jede solche materiale Definition stößt auf die Schwierigkeit, die später Kant kla-

rer zu Bewusstsein bringen sollte: Ein Handeln aus reiner Vernunft heraus dürfte

sich nur zur praktischen Richtschnur nehmen, was von jedem vernünftigenWesen

– zumindest prinzipiell – eingesehen werden kann; – undwir hatten gesehen, dass

dies für Kant den Rückzug ins Formale bedingte. Für die frühe Aufklärung fungier-

te analog der Toleranzgedanke, der letztlich daraus folgte, dass die Vernunft keinen

Beweis etwa für oder gegendieExistenzGottes führenkann.DerDeismusVoltaires,

der neben das Écrasez tritt, ist eine der frappierendsten Illustrationen dieses Sach-

verhalts. Diese formalistische Tendenz der Aufklärung hatte jedoch Konsequenzen

für die Idee von Aufklärung an sich, die die Aufklärer letztlich nicht akzeptieren konn-

ten –ohne andererseits das resultierendeDilemma lösen zu können.Dieses Dilem-

ma wird sehr klar, betrachtet man etwa Pierre Bayles Auseinandersetzungmit dem

compelle intrare.

Die Formel des compelle intrare (»nötige sie hereinzukommen«) geht auf ein

Gleichnis in Lk 14, 23 zurück, in dem ein Hausherr ein Gastmahl gibt und auf die

dreisten Entschuldigungen aller geladenen Gäste reagiert, indem er zunächst die

Bedürftigen der Stadt ersatzweise einlädt und nachdem nun das Haus noch nicht

voll ist, den Knechten befielt ›auf die Landstraßen‹ zu gehen und ›sie zu nötigen

hereinzukommen‹. Diese durchaus beiläufige Bemerkung im Gleichnis war in der

Rezeption – besonders prominent durch Augustinus1 – zu einem Missionsauf-

trag stilisiert worden, da sich die drastische Wortwahl vom »Nötigen« (ἀνάγκασον

εἰσελθεῖν) interpretieren ließ als Aufruf, den Beitritt zur Kirche wo nötig auch

gewaltsam zu bewirken. Für Bayle wird diese Formel zum Skandal und er widmet

ihr eine umfassende Streitschrift, die 1686 erschien. Er findet insgesamt neun

Zurückweisungen der Formel, deren erste von besonderer Bedeutung ist, da sie in

gewisser Weise zeigt, dass das compelle intrare nicht etwa nur ein Ärgernis für die

frühe Aufklärung darstellt, sondern vielmehr eine fundamentale Inversion ihres

zentralen Gedankens bedeutet.

Bayles erster Einwand lautet kurz zusammengefasst, dass die Formel des com-

pelle intrare den »ganz eindeutigen Ideen des natürlichen Lichts«2 widerspricht und

daher falsch sein muss. Dieses ›natürliche Licht‹ ist die menschliche Vernunft, die

imKern vonBaylesÜberlegungen steht.WasderVernunft selbstwiderspricht, kann

nichtwahr sein–unddies ist der Fall, soweit es das compellebetrifft.Es ist nuneiner-

seits sehr illustrativ zubetrachten,welche InhalteBayledemvernünftigenLicht ent-

nehmenzukönnenglaubt.DerenHeterogenität ist immensund reicht vonderExis-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 115

tenz eines ›höchstvollkommenenWesens‹ über logische Grundsätze wie das tertium

nondatur3 unddieErkenntnis von richtig und falsch4 bis zu agrarwissenschaftlichen

Erkenntnissen.5 Von zentraler Bedeutung ist jedoch andererseits,weshalb Bayle das

compelle intraremit demnatürlichen Licht in Konflikt sieht: er weist darauf hin, dass

»das Wesen der Religion in den Urteilen besteht, die unser Geist von Gott formt«.6

Die Handlungen, zu denen wir Gott gegenüber verpflichtet sind, sind Handlungen

der Seele – und diese, so das zentrale Argument, können nicht durch Zwang erzeugt

werden. Bayle reformuliert das Argument unmittelbar anschließend dahingehend,

dass die Gewalt unfähig sei, »den Verstand zu überzeugen und die Liebe und Furcht

Gottes ins Herz einzuprägen«.7 Die Religion kann nur aus der eigenen Tätigkeit

von Verstand undHerz fließen und kann nicht von außen in diese injiziert werden.

Daraus folgt für Bayle, dass das compelle intrare »dem gesunden Menschenverstand

und dem natürlichen Licht«8 widerspricht. Es liegt nun hier die Vermutung nahe,

dass das compelle dies sogar in doppeltem Sinn tut – denn einerseits ist die Formel lo-

gisch widersinnig – wenn der Mensch nicht zur Religion gezwungen werden kann,

so kann sie nicht bestehen –, andererseits widerspricht aber die Formel der nor-

mativen Idee von Vernunft selbst: deren Prinzip ist die Souveränität des aufgeklärten

Geistes und sie kann daher nicht durch Gewalt zu ihren Schlüssen gezwungen wer-

den. Bayles Postulat, dass »Drohungen, Gefängnisse, Geldstrafen, Exil, Stockschlä-

ge,Martern«9 keine religiösen Regungen erzwingen können, ist eine Vorwegnahme

der Formel Schillers von der Freiheit desMenschen, der in Ketten geborenwär’. Die

Vernunft kannnicht gezwungenwerdenunddas natürliche Licht Bayles steht daher

rein prinzipiell bereits in Widerspruch mit dem compelle intrare – und dies wird die

Heftigkeit seiner Ausführungen bedingt haben.

Nun liegt aber in Bayles normativen Idee des natürlichen Lichts ein Probleman-

gelegt, das sich imNebeneinander seines Freiheitspostulats und seiner Konzeption

von der Evidenz konkreter Inhalte der Vernunft spiegelt: wenn nämlich aus der rei-

nen Vernunft konkrete Inhalte wie die Existenz eines höchsten Wesens folgen und

andererseits die Vernunft nicht von außen zu Schlüssen gezwungen werden kann,

so muss man annehmen, dass die Menschen von sich aus zu diesen Evidenzen ge-

langen werden. Dass sie dies faktisch noch nicht allgemein getan haben, ist die rai-

son d’être der Aufklärung.DieMenschenwerden durch den Aberglauben und andere

perfide Erkenntnishindernisse davon abgehalten, sich des natürlichen Lichts zu be-

dienen.Nunwirft gerade der normativeGehalt der Bayle’schen Idee des natürlichen

Lichts die problematische FragenachderMethodikderAufklärung quaErziehung auf:

wennnämlich dieVernunft nicht durch externeAnstöße zu ihrenErkenntnissen be-

wegt werden kann, sondern diese selbst gewinnenmuss, wenn anders sie Erkennt-

nis bleiben sollen, so kann Aufklärung nicht in der Vermittlung materialer Lehrin-

halte geschehen. Der Bayle’sche Freiheitsgedanke resultiert in einer Übertragung

der formalistischen Tendenz auf die Ebene der Aufklärung als Erziehung.Diese hat

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

sich freilich amprominentesten inKants arg abgenutzterDefinitionniedergeschla-

gen:

»Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmündig-

keit. Unmündigkeit [Herv. i. O.] ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne

Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet [Herv. i. O.] ist diese Unmün-

digkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes, sondern

der Entschließung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines anderen zu

bedienen.«10

Die Kennzeichnung der Ursachen der Unmündigkeit als »Faulheit und Feigheit«11

sind letztlich eine direkte Konsequenz der Bayle’schen Idee, die der ganzen Auf-

klärung zugrunde lag. Ebenso konsequent postuliert Kant das nahezu notwendige

Eintreten der Selbstaufklärung eines Publikums, wenn nur die Freiheit als einzige

Vorbedingung gegeben ist.12 Dies sind notwendige Konsequenzen des Freiheitsge-

dankens, da er jede direkt-manipulative Erziehung ausschließt.

Dieselbe Konsequenz hat wenig später, im Jahre 1818, Jean-Joseph Jacotot

gezogen, dessen »intellektuelles Abenteuer«13 Jacques Rancière einmal analytisch

nachgezeichnet hat. Jacotot hatte sich vor die Aufgabe gestellt gesehen, eineGruppe

niederländischer Studenten Französisch zu lehren, ohne selbst des Niederländi-

schen mächtig zu sein. Sein aus der Not geborener Ansatz hatte darin bestanden,

den Studenten eine zweisprachige Ausgabe von Fenelons Telemach zur Verfügung

zu stellen und sie anzuhalten, den französischen Text zu lernen. Überraschender-

weise gelang es den Studenten auf diesem Wege nach kurzer Zeit selbstständig

französische Texte zu verfassen. Jacotot konzipierte aufgrund dieses Experiments

eine neuartige pädagogische Methode, deren Prämissen man als Verabsolutierung

des aufklärerischen Paradigmas begreifen kann – »Joseph Jacotot blieb noch 1818

ein Mann des vergangenen Jahrhunderts«,14 wie Rancière zu Recht anmerkte. Man

kann diese Prämissen prägnant zusammenfassen als die Annahmen, dass erstens

alle Menschen gleich intelligent sind und daher auch imstande, jede beliebige Fä-

higkeit selbstständig zu erlernen,15 dass zweitens die althergebrachte pädagogische

Methode der Erklärung ganz im Gegenteil dazu geeignet ist, die Menschen zu ver-

dummen,16 und dass drittens die einzige Vorbedingung des Lernens derWille dazu

ist: »man konnte, wenn man es wollte, allein und ohne erklärenden Lehrmeister

durch die Spannung seines eigenen Begehrens oder durch den Zwang der Situation

lernen.«17 Dies klingt wie ein positiver Widerhall der Kant’schen Verdammung

von Faulheit und Feigheit. Die zugrundeliegende ›voluntaristische‹ Tendenz des

aufklärerischen Denkens – Sapere aude! – stellt im Grunde eine Kehrseite seines

Freiheitspostulats dar.

Nun ließe sich freilich das idealisierende Postulat der Gleichheit der Intelligen-

zen skeptisch auf seine Faktizität prüfen, doch ist dieser Einwand von nachgeord-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 117

neter Bedeutung angesichts der ebenso faktischen Beobachtung der tatsächlichen

Uneinigkeit noch der aufgeklärtesten Individuen in ethischen wie religiösen Fra-

gen, die letztlich Kants formale Ethik zu erfordern schien. Die Emanzipation der

Vernunft kann nur auf freiheitlichen Grundlagen beruhen, doch bedingt dies un-

mittelbar,dassderenErgebnisnichtgarantiertwerdenkann.Dies scheint inVerbin-

dungmit der faktischenDiversität derÜberzeugungen denRückzug ins Formale zu

erzwingen und als minimaler Kompromiss der aufgeklärten Vernunft erwiese sich

dann der kategorische Imperativ. Diese Konsequenz war stets im aufklärerischen

Denken angelegt, doch bereits die Geschichte des Toleranzgedankens zeigt, dass

dieses stets über den formalen Kompromiss hinauszugelangen versuchte. Cassirer

hat formuliert, dass »die Forderung der Toleranz [Herv. i.O.],wie sie die Philosophie

der Aufklärung stellt, völlig verkannt und mißverstanden wird, wenn man ihr eine

reinnegativeDeutunggibt. […]DasPrinzipderGlaubens- undGewissensfreiheit ist

der Ausdruck einer neuenpositiv religiösenGrundkraft, die für das Jahrhundert der

Aufklärung bestimmend und für sie schlechthin eigentümlich ist.«18 Dieser positiv

religiöse Gehalt, der sich etwa im Deismus Voltaires niederschlägt, ist nun keines-

wegs der einzige Punkt, an dem das aufklärerische Denken über den Formalismus

hinausgeht, auf den ihn sein Freiheitspostulat zu verpflichten schien.

Étienne Balibar hat einen analogen Sachverhalt in seiner Formel der »Gleich-

freiheit«19 angesprochen, die er geprägt hat, um eine Beobachtung der Struktur der

Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte von 1789 zu fassen. Seine These lautet da-

bei, dass dieDéclaration auf zwei fundamentalenGleichsetzungen beruhe.Zunächst

setze sieMenschenundBürger gleich.DieseGleichsetzung kannman einerseits be-

greifen als Negation einer sozialen Distinktion, die den Menschen vom Bürger un-

terscheidet unddieBürgerrechte ebennur solchenMenschenzugesteht,die zusätz-

lich auchBürger sind.Dieses antikeModell beschreibt Balibar als »Gleichheit in den

Grenzen der Freiheit«:20 frei ist ein sozialer Status und allen Menschen, die diesen

Status besitzen–Bürgern–wirdGleichheit garantiert.DieDéclaration von 1789 ver-

wendet stattdessen ein anderes Modell. Die Gleichsetzung vonMenschen und Bür-

gern entzieht der Freiheit den Charakter eines sozialen Status. Alle Menschen sind

quaMenschen Bürger, und damit sind sie auch frei. Dies bedingt nun jedoch eine

weitere Gleichsetzung, die Balibar in seiner Formel wiedergibt: die Gleichsetzung

von Freiheit undGleichheit. Balibar nennt die »Proposition der Gleichfreiheit«21 die

These,die er inderDéclaration vorfindet,dassFreiheit undGleichheit gleichzusetzen

seien, da die »(faktischen) historischen Bedingungen der Freiheit […] genau diesel-

ben [sind] wie die (faktischen) historischen Bedingungen der Gleichheit«.22 Balibar

geht so weit, dies als eine »irreversible Wahrheit«23 zu bezeichnen, er betont aber

andererseits auch den context of discovery, der in der doppelten Oppositionsstellung

der Revolution »gegen den Absolutismus [Herv. i. O.], der als Negation der Freiheit

erscheint […] und gegen die Privilegien [Herv. i. O.], die als Negation der Gleichheit

erscheinen«, liegt.24 Nun steht freilich die Forderung der universalen Freiheit vor

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

dem Hintergrund des aufklärerischen Denkens geradezu zu erwarten, entspricht

sie doch, wie wir bei Bayle gesehen hatten, den formalen Prinzipien, die sich aus

der Idee der Vernunft selbst ergeben. Der Artikel 1 der Déclaration scheint hier ei-

ne weitere interessante Gleichsetzung zu vollziehen, die letztlich auf Rousseau zu-

rückgeht, denn die Formulierung, dass die Menschen frei geboren werden, kann

man freilich sowohl als die faktischeThese verstehen, dass sie qua vernünftige We-

sen notwendig frei sind, als auch im Sinne, dass sie ein daraus abgeleitetes Recht

auf politische Freiheit haben.Während nun aber sich die Forderung der Freiheit als

Absenz von Zwang noch wahlweise über diesen Rousseau’schen Schluss oder den

kategorischen Imperativ aus der Struktur der Vernunft selbst ergeben kann, ist die

Forderung der Gleichheit problematischer, und zwar, weil sie anders als die forma-

le Freiheit einen materialen Gehalt aufweisen müsste: in welcher Hinsicht sollen die

Menschen gleich sein? Dies korrespondiert der Beobachtung Berlins, dass sowohl

Rousseau als auch die Französische Revolution inWirklichkeit keineswegs eine rein

negative, sondern eine ›positive‹ Freiheit im Blick hatten.25 Balibar hält nun aber

fest, dass dermateriale Gehalt der Proposition der Gleichfreiheit völlig unbestimmt

bleibt26 und er schlägt nun hier einen eleganten Bogen zurück zu seiner ursprüng-

lichen Beobachtung der Gleichsetzung vonMensch und Bürger, das er nun reinter-

pretiert als ein ›universelles Recht auf Politik‹.27 Die Proposition der Gleichfreiheit

ist damitmehr als eine Erklärung, sie eröffnet erst den Raum, in demdieMenschen

nun qua freieBürger ihreGleichheit in den relevantenHinsichtenpolitisch erwirken

können. Balibar nennt als Beispiele dieser Aspekte vonGleichheit die sozialen Klas-

sen, die Geschlechter und die »Trennung zwischen ›geistigem‹Wissen und ›körper-

licher‹ Tätigkeit.«28 Es ist klar, dass er dies nicht als erschöpfende Liste verstanden

wissen möchte, vielmehr soll klar werden, dass die Proposition der Gleichfreiheit,

die die rein formale Freiheit um einen materialen Gleichheitsbegriffs anreichert,

zugleich in der konkreten Formulierung dieser materialen Gleichheit maximal un-

bestimmt ist, umgerade dadurch einweites Feld politischer Auseinandersetzungen

umGleichheit in den jeweiligen Aspekten zu eröffnen.

Balibar formuliert weiter, dass daraus, »dass die Proposition der Gleichfreiheit

universell wahr ist, […] nämlich nicht hervor[geht], dass sie ›die ganze Wahrheit‹

ist […] Daher die Tatsache, dass sie durch die unmittelbare Öffnung eines Gedanken-

raums [Herv. i. O.] auch dessen Schließung [Herv. i. O.] bestimmt, anders gesagt: ihn

unmittelbar als ideologischen Raum bestimmt.«29 Diesen ideologischen Raum be-

greift Balibar als durch so heterogene Widersprüche gezeichnet, dass die Proposi-

tion der Gleichfreiheit nie in allen Aspekten zugleich verwirklicht werden kann, ja

sogar, dass »anthropologische Differenzen« die Unmöglichkeit der Einheit der Ge-

meinschaft dartun sollen.30 Lässt man diese These einmal dahingestellt, bleibt je-

dochdie strukturelleEinsicht,dass dieVerwirklichungderGleichfreiheit alsGleich-

heit stets einemateriale Anreicherung dieser darstellt, dass diesermateriale Gehalt

erst in der politischen Auseinandersetzung Gestalt gewinnt und dass durchaus he-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 119

terogene Gleichheitsforderungen zueinander in Widerspruch stehen können. Die

Tendenz des aufklärerischen Denkens, den Formalismus, der sich aus der Idee der

Vernunft so häufig zu ergeben schien, auf materiale Werte der Gleichheit hin zu

überschreiten, erscheint so als eine Figur, die in Widerspruch zum Prinzip dieses

Denkens steht. Dies spiegelt sich in der Unbestimmtheit der Gleichheitsforderung,

die letztlich verstandenwerden kann als derOrt einer Auseinandersetzungumkon-

krete soziale Strukturen, die sich nicht aus der formalen Struktur der Vernunft ab-

leiten lassen.

Aus einer anderen Perspektive, die zu einer auf illustrativeWeise strukturanalo-

genThese führt, hat Friedrich Schiller das Problem in seinen BriefenÜber die ästheti-

sche Erziehung desMenschen analysiert. SeineThesen sind hier gleich ausmehrfacher

Sicht einschlägig. Zunächst geht Schiller explizit von der historischen Konzeption

aus, das Zeitalter sei doch nun aufgeklärt, es frage sich daher, weshalb »wir noch

immerBarbaren sind«.31 ZurBeantwortungder Frage rekurriert er einmalmehr auf

das Sapere aude und leitet daraus ab, dass Aufklärung des Verstandes vom Charak-

ter ausgehenmüsse.32 Dies resultiert in der Aufgabe der ›Veredlung‹ des Charakters

derMenschen – und eben darum handelt es sich bei der sogenannten ›ästhetischen

Erziehung‹, die die Briefe zum Thema haben. Schiller hält bereits zu Anfang fest,

dass »es die Schönheit ist, durch welche man zu der Freiheit wandert«.33 Damit ist

das Beweisziel umrissen: die Freiheit, die Schiller gemäßder KantischenTheorie als

moralische Autonomie konzipiert, soll durch die Schönheit zu erlangen sein.Dies ruft

eine Thematik auf, die wir bereits angerissen hatten: die Frage, wie Menschen zur

Autonomie erzogenwerden können.

Darüberhinaus fühlt sichSchiller jedochgenötigt,umseineRelationvonSchön-

heit undFreiheit zu konstruieren, einenweiterenBegriff in dieGleichheit einzufüh-

ren. Er charakterisiert im elften Brief, der in vieler Hinsicht einen zentralen Kris-

tallisationspunkt des Werkes darstellt, den Menschen als Schnittpunkt einer stati-

schen und einer dynamischen Komponente: als »etwas, das bleibt, und etwas, das

sich unaufhörlich verändert«,34 oder als Person und Zustand. Die Person ist, was bei

allemWechsel der Umstände, der Affekte undRegungen bleibt: die affizierte Person

ist stets dieselbe. Aus dieser Statik der Person leitet Schiller ab, sie müsse ihr eige-

ner Grund sein, und damit hat er alle Argumente zurHand, um sie nach Kantischer

Definition mit der Freiheit zu identifizieren.35 Den Zustand wiederum gründet er

auf der Zeit. Das resultierende Bild des Menschen als die Freiheit in der Zeit wird

alsbald durch eine Reformulierung ergänzt:

»Seine Persönlichkeit, für sich allein und unabhängig von allem sinnlichen Stoffe

betrachtet, ist bloß die Anlage zu einer möglichen unendlichen Äußerung; und

solange er nicht anschaut und nicht empfindet, ist er noch weiter nichts als Form

und leeres Vermögen. Seine Sinnlichkeit, für sich allein und abgesondert von aller

Selbsttätigkeit des Geistes betrachtet, vermag weiter nichts, als daß sie ihn, der

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ohne sie bloß Form ist, zur Materie macht, aber keineswegs, daß sie die Materie

mit ihm vereinigt.«36

Damit hat Schiller die Person, die bereits mit der Idee der Freiheit verknüpft war,

nun zum Formprinzip des Menschen erklärt, während dessen Sinnlichkeit seine

Materie ausmacht.Die Sinne steuerndieMaterie bei, die die Spontaneität desMen-

schen unter eine Form bringt. Diese Kantische Vorstellung transformiert Schiller

anschließend in atemberaubender Geschwindigkeit zunächst in »Aufgaben«37 des

Menschen, die auf »absolute Realität [Herv. i. O.]«38 einerseits und »absolute Forma-

lität [Herv. i. O.]«39 andererseits zielen, und daraus dann unmittelbar in sogenann-

te »Triebe«:40 den Sachtrieb41 und den Formtrieb.42 Dabei ist weiterhin der Formtrieb

als die vernünftige Seite des Menschen, die »bestrebt [ist], ihn in Freiheit zu set-

zen«,43 zu verstehen, d.i. als die Spontaneität, die mit der moralischen Autonomie

zusammengedacht wird, um die Person zu konstituieren, die dann durch die zeit-

lich strukturierte Sinnlichkeit affiziert wird.

Auf diese Weise hat Schiller nun die Problematik des Formalismus der aufklä-

rerischen Vernunft, die insbesondere im Freiheitsgedanken immer wieder vorge-

funden wurde, und das Dilemma ihres materialen Gehalts transformiert in einen

Widerstreit von Trieben. Seine ›Lösung‹ besteht nun darin, ein ideales »Wechsel-

verhältnis beider Triebe«44 zu postulieren und dessen Herstellung als »Aufgabe der

Vernunft, die der Mensch nur in der Vollendung seines Daseins ganz zu lösen im

Stand ist«,45 zu kennzeichnen. Dieses ideale Wechselverhältnis nun, in dem Stoff-

und Formtrieb »verbunden wirken«,46 nennt Schiller den Spieltrieb und als sein Ob-

jekt kennzeichnet er abschließend – wenig überraschend – die Schönheit qua »le-

bende Gestalt [Herv. i. O.]«.47 Diese Konstruktion soll dann die initial gestellte Auf-

gabe lösen. Die Schönheit sollte erwiesen werden als Antwort auf die Frage, wie der

Mensch durch ›Erziehung zur Freiheit‹ der Barbarei enthoben und veredelt werden

könne. Cassirer fasst Schillers Lösung so zusammen: »Das Ästhetische setzt sich al-

so nicht an die Stelle der übrigen Bewußtseinskräfte, um sie irgendwie im mate-

rialen Sinne zu ergänzen und zu fördern, sondern es schafft dem Bewußtsein als

Ganzen die innere Freiheit, kraft deren es erst für die besonderen Imperative des

Geistigen empfänglich und zugänglich wird.«48

Die Schönheit wird so in Schillers Konstruktion zu dem Element stilisiert, in

dem Formtrieb und Stofftrieb sich zum Spieltrieb vereinigen.Die vernünftige Frei-

heit des Menschen, die als solche keine materialen Gehalte besitzt, wird mit der

materialen Sinnlichkeit in einer Weise verbunden, die ein ideales Wechselverhält-

nis beider ermöglicht – und in diesem idealen Verhältnis sieht Schiller die Mög-

lichkeit zu einer Erziehung des Menschen angelegt. Einerseits ist die Freiheit des

vernünftigen Menschen absolut, daher kann sie nicht erzwungen werden – und an-

dererseits birgt die freie Vernunft notwendig zwar ihre formalen Prinzipien, jedoch

ergeben sich aus ihr keine materiale Gehalte, daher kann sie nicht gelehrt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 121

Dies ist dasDilemmaallerAufklärung,dasSchiller lösenmöchte, indemerein Ideal-

bild der Verbindung von Vernunft und Natur imaginiert, das dieses Dilemma über-

winden können soll.Die Schönheit soll gerade im ausgewogenenWechselverhältnis

von Freiheit und Welt, von Form und Materie den Menschen veredeln können. Die

Aufklärung wäre so vollendet in der Herstellung des Spieltriebs als Auflösung ihres

grundlegenden Dilemmas.

Nun kann freilich Schillers arg idealistische Lösung kaum überzeugend sein,49

denn schon die Idee der Wechselwirkung von Stoff- und Formtrieb, die in einem

imaginären idealen Gleichgewicht die Schönheit ergeben soll, erweist sich zu of-

fensichtlich als eine metaphorische Konstruktion, deren reale Einlösung empirisch

nicht nachweisbar ist. Doch verweist Schillers Konstruktion in ihrer verzweifelten

Bemühung, die Möglichkeit einer Erziehung von Vernunft zu konstruieren, auf ein

fundamentales Problem, auf die Aufklärung immer wieder gestoßen ist und das sie

nur selten soehrgeizig theoretischdurchdrungenhat,wie esSchiller tat.DasDilem-

ma, das theoretisch letztlich wohl nicht lösbar ist, lässt sich zusammenfassen, als

die doppelteUnmöglichkeit, selbstständigesDenken zu erzwingenundVernunft zu

lehren.Dieses fundamentale Problemaller Aufklärungwird so zumAusgangspunkt

einer Reihe weiterer strategischer Konzeptionen, die wir nachfolgend untersuchen

werden.

§ 14 Denunziation der Massen

Die Französische Revolution bildete einen der wichtigsten Wirkungsfaktoren für

das Geistesleben Europas im 19. Jahrhundert und zwar gerade in ihrer Bipolarität

vonHoffnungundEnttäuschung, vonVernunftgläubigkeit undDesillusion, vonBe-

freiungundTerror.Es ist bekannt,wie großenEinfluss gerade diese Zwiespältigkeit

des historischen Ereignisses etwa auf die Philosophie Hegels haben sollte.50

Die Schrecken des Jakobinertums stellten nicht zuletzt in ihrer jede Vernunft

desavouierenden Inkonsequenz undBrutalität eine Frage, auf die keine leichte Ant-

wort zu geben war. Doch mehr noch als dies wurde der Umstand, dass das Sub-

jekt der Revolution sich nicht mehr in traditionellen Kategorien begreifen zu lassen

schien, zum theoretischen Problem. Die Reaktion auf diese doppelte Fragestellung

war die allmähliche Formierung des Konzepts derMasse, dem eine beeindruckende

Karriere beschieden sein sollte.

Die erste systematische Behandlung des modernen Konzepts stammt bekannt-

lich von Gustave Le Bon, der sich wenig überraschend die Französische Revolution

regelmäßig zumBeispiel nahm.51 Bereits bei Le Bon rekurrieren dabei drei Elemen-

te des Konzeptes der Masse, die in der anschließenden langen Tradition des Kon-

zepts regelmäßig wiederaufgegriffen werden sollten.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

