84

Alltag in der Moschee

(vgl. Farlinger 2015: 74). 2008 wurde dort rechtlich geregelt, dass Bauvorhaben,
die von der »ortlichen Bautradition wesentlich abweichen«, einer Genehmigung
durch eine »Ortsbild-Sonderkommission« bediirfen. Eine dhnliche Regelung wur-
de im gleichen Jahr auch in Vorarlberg und 2010 in Niederdsterreich beschlossen.
Zwar verbieten diese Gesetze nicht explizit den Bau von Moscheen, schrinken je-
doch die baulichen Gestaltungsmoglichkeiten extrem ein. Dadurch entstiinden
Moscheebauten, die von auflen unauffillig, neutral und funktionalistisch gehal-
ten seien, wie Firlinger beobachtet (vgl. ebd.: 78). Fiirlinger konstatiert weiter,
dass sich zwar seither die Konflikte um Moscheebauprojekte zu entspannen schei-
nen, jedoch sei eine Phase zu erkennen, in der durch explizite gesetzliche Vor-
schriften, durch informelle Vorgaben und direkte Eingriffe der Baubehorden in
den Planungsprozess von Moscheebauten versucht werde, eine assimilative Po-
litik des 6ffentlichen und religiésen Raums durchzusetzen (vgl. ebd.: 78). Einen
Grund fir das weitgehende Fehlen »sichtbarer Moscheen« in Wien liefern diese
Rechtsvorschriften nicht.

Aktuelle Themen, die in den Medien diskutiert werden, sind seit 2013 die Fil-
le von jungen Salafistinnen und Salafisten, die nach Syrien in den Krieg zogen,
um sich dem sogenannten »Islamischen Staat« anzuschliefien, die Beschneidung
von Jungen, welche 2012 eine grofRe Debatte ausloste, oder Ende 2015 eine Vor-
studie zu muslimischen Schulen und Kindergirten in Wien, welche durch das
Institut fiir Islamische Studien der Universitit Wien vorgelegt wurde (vgl. As-
lan o. Jahr) und in Medien und Politik hohe Wellen schlug (z.B. Austria Presse
Agentur 2015). Gemif3 ersten Ergebnissen werde in den Einrichtungen ein sehr
konservativer Lehrplan verfolgt, der von traditionellen Eltern bestimmt werde.
Die Unterrichtssprache sei meist nicht Deutsch, eine Auseinandersetzung mit
anderen Religionen komme zu kurz. In der Folge forderte der damalige Integra-
tionsminister Sebastian Kurz (OVP) ein klares »Bekenntnis zu unserer Lebens-
weise« ein und argumentierte mit einer mangelnden Integrationswilligkeit von
Seiten muslimischer Kindergirten.

Auch das Kopftuch ist ein immer wiederkehrendes Thema sowie die behaup-
tete Islamisierung und die vermeintliche Demokratieinkompatibilitit des Islam
(vgl. Abid 2006). Insgesamt werde Musliminnen und Muslimen im 6ffentlichen
Diskurs ein Nicht-Wille zur Integration in die dsterreichische Gesellschaft nach-
gesagt, wobei mit Integration meist Assimilation gemeint ist (vgl. Liegl 2009: 28;
Mattes 2010: 141).

3.3 Zusammenfassung und Vergleich

Vergleicht man die Geschichte der Institutionalisierung muslimischen Lebens in
den beiden Lindern Schweiz und Osterreich, so lassen sich eine Reihe von Ge-

https://dol.org/10:14361/9783839456330-013 - am 13.02.2026, 15:51:04,



https://doi.org/10.14361/9783839456330-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

meinsamkeiten und Unterschiede feststellen. Obwohl durch die Geschichte Oster-
reichs schon frith Menschen muslimischen Glaubens auf sterreichischem Terri-
torium lebten, sind es fiir das Kernland Osterreich ebenso wie fiir die Schweiz die
Arbeitsmigration der 1960er und 70er Jahre sowie die Balkankriege in den 1990ern,
die in groflerer Zahl Menschen muslimischen Glaubens ins Land gebracht haben.
Die Entwicklung des Bevolkerungsanteils mit muslimischem Glauben lief eben-
falls relativ parallel ab und liegt 2001 in beiden Lindern bei ungefihr 4,2 Prozent.
Lediglich die Zahlen von 2012 gehen um etwa einen Prozentpunkt auseinander
(5,5% fiir die Schweiz, 6,8 % fiir Osterreich), wobei es sich in beiden Lindern
um Kalkulationen handelt, da der Erhebungsmodus der zustindigen Statistik-
Behorden gedndert wurde. Auch die Herkunftslinder sind vergleichbar, wenn-
gleich in Osterreich mehr tiirkischstimmige Personen leben, in der Schweiz mehr
Menschen mit Wurzeln auf dem Balkan. Auffillig ist jedoch der unterschiedliche
Grad der Personen mit dsterreichischer bzw. schweizerischer Staatsbiirgerschaft:
Der Anteil von muslimischen Gliubigen mit osterreichischem Pass liegt bei 49
Prozent (2001), wihrend es etwa 40 Prozent (2010) in der Schweiz sind, die einen
Schweizer Pass besitzen. Die Griinde hierfir liegen vermutlich in den restriktiven
Bestimmungen fir die Erlangung der Schweizer Staatsbiirgerschaft begriindet,
welche in der Kompetenz der Kantone und Gemeinden liegt und z.B. vorsieht,
dass eine Person, welche die Schweizer Staatsangehorigkeit erwerben mochte,
mindestens zwolf Jahre ihren Wohnsitz in der Schweiz gehabt haben muss (vgl.
Steinhardt etal. 2010: 14).

In beiden Lindern reflektiert das Vereinsleben die Diversitit der muslimi-
schen Gemeinschaft im Hinblick auf innermuslimische Glaubensrichtungen,
Rechtsschulen und ethnisch-kulturelle Hintergriinde. Entsprechend ist ein Grof3-
teil der Vereine immer noch nach ethnischen Grenzen organisiert, wenngleich
es auch einige multiethnische Moscheen gibt. Trotz der offentlich-rechtlichen
Anerkennung des Islam in Osterreich ist die am weitesten verbreitete Rechtsform
der Moscheen der Verein.

Auf Ebene der Dachverbinde spiegelt sich der unterschiedliche Staatsaufbau
der Linder wider: In der stark foderalen Schweiz bilden sich die Dachverbinde
auf Kantonsebene aus, die als Interessenvertretung fungieren. Die Etablierung ei-
nes Gesamtschweizer Dachverbandes wird weniger forciert, da die Kompetenzen
im Umgang mit Religionsgemeinschaften auf der Kantonsebene liegen. Abgese-
hen von der Diyanet spielen an ethnischen Grenzen ausgerichtete Dachverbinde
eine untergeordnete Rolle. Anders als in der Schweiz sind die Dachverbinde in
Osterreich auf Bundesebene organisiert, wie die bedeutende IGGiO, welche als
Trigerin der bundesweiten Anerkennung fungiert.

In Osterreich kam es dariiber hinaus viel frither zur Griitndung islamischer
Organisationen und eines Dachverbandes auf nationaler Ebene, was durch die
Strukturen in Bosnien-Herzegowina begiinstigt wurde. Aus dem mimetischen

https://dol.org/10:14361/9783839456330-013 - am 13.02.2026, 15:51:04, - Open A

85


https://doi.org/10.14361/9783839456330-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Alltag in der Moschee

Isomorphismus, der sich durch die Annahme von Kirchenstrukturen in Bosnien-
Herzegowina durch die Islamische Glaubensgemeinschaft gebildet hatte, ent-
standen giinstige Faktoren fiir die Anerkennung in Osterreich. Dies zeigt, wie
die Annahme 3hnlicher Strukturen zu Legitimitit fithren kann. Im Vergleich zur
Schweiz kommt hinzu, dass sich die Strukturen deutlich linger etabliert haben
und daher stabiler sein diirften. Die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung wirke sich
jedoch — zumindest bis zur Uberarbeitung des Islamgesetzes 2015 - strukturell
nur wenig auf die Moscheen aus, die ebenso wie in der Schweiz als Vereine or-
ganisiert sind. Die Reprisentationsfunktion der IGGiO bekommt durch die An-
erkennung und die damit verbundene hohere Ansiedlung auf politischer Ebene
eine deutlich gréflere Bedeutung, als dies firr die VIOZ der Fall ist. Die kanto-
nale Aufsplitterung beschrankt den Aktionsraum der Dachverbinde bislang auf
kantonale Grenzen. Dies hat ebenfalls Auswirkungen auf das Standing und die
Sichtbarkeit der Verbande.

Die Dachverbinde sind auf gesellschaftlichem und politischem Druck von
aufen hin entstanden, nimlich die Rolle der Ansprechpartnerin und Interessen-
vertreterin gegeniiber dem Staat einzunehmen: Sei es, um in den Genuss der
dffentlich-rechtlichen Anerkennung zu kommen wie in Osterreich, sei es, um
sich fur die Interessen der Muslime einzusetzen wie im Kanton Ziirich.

Dariiber hinaus ist augenfillig, wie unterschiedlich die kommunalen Einrich-
tungen in Zirich und Wien jeweils mit den religiésen Immigrant*innenvereinen
umgehen. Schon allein die personelle Ausstattung der kommunalen Einrichtun-
gen mit in Wien 60 Mitarbeitenden versus zehn Stellen beim Kanton Ziirich
und neun bei der Stadt deutet auf einen unterschiedlich gelagerten Stellenwert
staatlicher Aufmerksamkeit gegeniiber Zugewanderten hin. Allein mit der un-
terschiedlichen Einwohnerzahl ist dies nicht zu erkliren, wohnen doch in der
Agglomeration Ziirich etwa 1,3 Millionen Menschen (1,6 Millionen im Kanton)
und hat Wien etwa 1,7 Millionen Einwohnerinnen und Einwohner. Integrations-
unterstiitzung ist in Wien damit deutlich stirker personell ausgestattet, Vereine
und Individuen erfahren eine stirkere Unterstiitzung im Hinblick auf ihre soziale
Integration.

Der Islamdiskurs in Osterreich verdeutlicht, dass eine gesellschaftliche An-
erkennung weitgehend fehlt, trotz der offentlich-rechtlichen Anerkennung des
Islam in seiner institutionalisierten Form der IGGiO. In beiden Lindern ist der
Offentliche Diskurs tiber Islam und muslimische Gliubige negativ behaftet, auch
wenn er sich teilweise an unterschiedlichen Themen und Ereignissen entziindet:
Der Islam wird im Diskurs als Bedrohung und inkompatibel mit »westlichen Wer-
ten« dargestellt und in beiden Lindern greifen rechtspopulistische Parteien den
Diskurs auf und reproduzieren ihn.

Diese Fragen fithren bereits hin zu den Moscheen und den in ihnen ablau-
fenden Aktivititen und Dynamiken. Daher soll es im Folgenden genauer um die

https://dol.org/10:14361/9783839456330-013 - am 13.02.2026, 15:51:04, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456330-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

bereits vorhandenen Erkenntnisse zu Moscheen in Lindern mit muslimischer
Minderheit gehen, die hier noch nicht behandelt wurden.

3.4 Forschungsstand: Moscheen und ihre Aktivitaten

Nach diesem eher deskriptiven Uberblick, der die grofReren Zusammenhinge in
der Schweiz und in Osterreich thematisierte, komme ich nun zu den bereits vor-
handenen Arbeiten, die einen stirkeren Fokus auf die Mesoebene von Moscheen
in der Schweiz und in Osterreich sowie iiber die Lindergrenzen hinaus legen.
Detaillierte Erkenntnisse aus den hier vorgestellten Arbeiten greife ich in den
Analysen meines Materials auf und vertiefe sie dort (siehe Kap. 5.2, 5.3, 5.4 und
5.5).

Pries & Sezgin (2010) fassen Moscheevereine unter der Kategorie »Migran-
tenorganisationen« zusammen und stellen fest, dass die wissenschaftliche Aus-
einandersetzung mit Organisationen von Migrierten in der empirischen Religi-
onsforschung eher ein Schattendasein fristet. Pries und Sezgin kommen zu der
Einschitzung, dass Organisationen von Zugewanderten zwar eine grof3e Bedeu-
tung fiir deren gesellschaftliche Teilhabe hitten, in den sozialwissenschaftlichen
Publikationen und Diskussionen aber »diese Meso-Ebene von Organisationen ins-
gesamt weniger Beachtung [findet] als die Mikro-Ebene von Individuen, Haus-
halten und Familien einerseits und die Makro-Ebene von Migrationspolitiken,
-regimen und gesamtgesellschaftlichen Integrationsmustern andererseits« (ebd.:
7). Eréffnet man jedoch den Blickwinkel auf nachstehende Thematiken, so kénnen
zum Phinomen Moschee einige wichtige Erkenntnisse dargelegt werden, auf die
diese Arbeit aufbaut.

Bauliche Aspekte und 6ffentliche Sichtbarkeit von Moscheen

Zunichst sind Arbeiten zu nennen, die sich mit der Architektur und Sichtbar-
keit von Moscheen in der Schweiz und in Osterreich beschiftigen. Das Projekt
»Kuppel-Tempel-Minarett« hat sichtbare religiése Bauten zugewanderter Religi-
onsgemeinschaften in der Schweiz dokumentiert””. Aus der Erhebung wird deut-
lich, dass in der Schweiz aktuell fiinf Moscheen existieren, die baulich als Moschee
kenntlich gemacht sind, indem sie z.B. ein Minarett aufweisen. M. Baumann &
Tunger-Zanetti verorten diese sichtbaren Bauten und die Auseinandersetzungen
um ihre Errichtung im Kontext eines umkimpften 6ffentlichen Raumes (M. Bau-
mann & Tunger-Zanetti 2010). C. Monnot stellt fest, dass muslimische Gebetsriu-
me in der Schweiz weitgehend versteckt liegen (C. Monnot 2016: 50). Sie wiren

67  https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/for-
schung/kuppel-tempel-minarett/, zuletzt gepriift am 17.01.2017.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-013 - am 13.02.2026, 15:51:04,

87


https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://doi.org/10.14361/9783839456330-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/

