
84 Alltag in der Moschee

(vgl. Fürlinger 2015: 74). 2008 wurde dort rechtlich geregelt, dass Bauvorhaben,

die von der »örtlichen Bautradition wesentlich abweichen«, einer Genehmigung

durch eine »Ortsbild-Sonderkommission« bedürfen. Eine ähnliche Regelung wur-

de im gleichen Jahr auch in Vorarlberg und 2010 in Niederösterreich beschlossen.

Zwar verbieten diese Gesetze nicht explizit den Bau von Moscheen, schränken je-

doch die baulichen Gestaltungsmöglichkeiten extrem ein. Dadurch entstünden

Moscheebauten, die von außen unauffällig, neutral und funktionalistisch gehal-

ten seien, wie Fürlinger beobachtet (vgl. ebd.: 78). Fürlinger konstatiert weiter,

dass sich zwar seither die Konflikte umMoscheebauprojekte zu entspannen schei-

nen, jedoch sei eine Phase zu erkennen, in der durch explizite gesetzliche Vor-

schriften, durch informelle Vorgaben und direkte Eingriffe der Baubehörden in

den Planungsprozess von Moscheebauten versucht werde, eine assimilative Po-

litik des öffentlichen und religiösen Raums durchzusetzen (vgl. ebd.: 78). Einen

Grund für das weitgehende Fehlen »sichtbarer Moscheen« in Wien liefern diese

Rechtsvorschriften nicht.

Aktuelle Themen, die in den Medien diskutiert werden, sind seit 2013 die Fäl-

le von jungen Salafistinnen und Salafisten, die nach Syrien in den Krieg zogen,

um sich dem sogenannten »Islamischen Staat« anzuschließen, die Beschneidung

von Jungen, welche 2012 eine große Debatte auslöste, oder Ende 2015 eine Vor-

studie zu muslimischen Schulen und Kindergärten in Wien, welche durch das

Institut für Islamische Studien der Universität Wien vorgelegt wurde (vgl. As-

lan o. Jahr) und in Medien und Politik hohe Wellen schlug (z.B. Austria Presse

Agentur 2015). Gemäß ersten Ergebnissen werde in den Einrichtungen ein sehr

konservativer Lehrplan verfolgt, der von traditionellen Eltern bestimmt werde.

Die Unterrichtssprache sei meist nicht Deutsch, eine Auseinandersetzung mit

anderen Religionen komme zu kurz. In der Folge forderte der damalige Integra-

tionsminister Sebastian Kurz (ÖVP) ein klares »Bekenntnis zu unserer Lebens-

weise« ein und argumentierte mit einer mangelnden Integrationswilligkeit von

Seiten muslimischer Kindergärten.

Auch das Kopftuch ist ein immer wiederkehrendes Thema sowie die behaup-

tete Islamisierung und die vermeintliche Demokratieinkompatibilität des Islam

(vgl. Abid 2006). Insgesamt werde Musliminnen und Muslimen im öffentlichen

Diskurs ein Nicht-Wille zur Integration in die österreichische Gesellschaft nach-

gesagt, wobei mit Integration meist Assimilation gemeint ist (vgl. Liegl 2009: 28;

Mattes 2010: 141).

3.3 Zusammenfassung und Vergleich

Vergleicht man die Geschichte der Institutionalisierung muslimischen Lebens in

den beiden Ländern Schweiz und Österreich, so lassen sich eine Reihe von Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 85

meinsamkeiten und Unterschiede feststellen. Obwohl durch die Geschichte Öster-

reichs schon früh Menschen muslimischen Glaubens auf österreichischem Terri-

torium lebten, sind es für das Kernland Österreich ebenso wie für die Schweiz die

Arbeitsmigration der 1960er und 70er Jahre sowie die Balkankriege in den 1990ern,

die in größerer Zahl Menschen muslimischen Glaubens ins Land gebracht haben.

Die Entwicklung des Bevölkerungsanteils mit muslimischem Glauben lief eben-

falls relativ parallel ab und liegt 2001 in beiden Ländern bei ungefähr 4,2 Prozent.

Lediglich die Zahlen von 2012 gehen um etwa einen Prozentpunkt auseinander

(5,5 % für die Schweiz, 6,8 % für Österreich), wobei es sich in beiden Ländern

um Kalkulationen handelt, da der Erhebungsmodus der zuständigen Statistik-

Behörden geändert wurde. Auch die Herkunftsländer sind vergleichbar, wenn-

gleich in Österreich mehr türkischstämmige Personen leben, in der Schweiz mehr

Menschen mit Wurzeln auf dem Balkan. Auffällig ist jedoch der unterschiedliche

Grad der Personen mit österreichischer bzw. schweizerischer Staatsbürgerschaft:

Der Anteil von muslimischen Gläubigen mit österreichischem Pass liegt bei 49

Prozent (2001), während es etwa 40 Prozent (2010) in der Schweiz sind, die einen

Schweizer Pass besitzen. Die Gründe hierfür liegen vermutlich in den restriktiven

Bestimmungen für die Erlangung der Schweizer Staatsbürgerschaft begründet,

welche in der Kompetenz der Kantone und Gemeinden liegt und z.B. vorsieht,

dass eine Person, welche die Schweizer Staatsangehörigkeit erwerben möchte,

mindestens zwölf Jahre ihren Wohnsitz in der Schweiz gehabt haben muss (vgl.

Steinhardt et al. 2010: 14).

In beiden Ländern reflektiert das Vereinsleben die Diversität der muslimi-

schen Gemeinschaft im Hinblick auf innermuslimische Glaubensrichtungen,

Rechtsschulen und ethnisch-kulturelle Hintergründe. Entsprechend ist ein Groß-

teil der Vereine immer noch nach ethnischen Grenzen organisiert, wenngleich

es auch einige multiethnische Moscheen gibt. Trotz der öffentlich-rechtlichen

Anerkennung des Islam in Österreich ist die am weitesten verbreitete Rechtsform

der Moscheen der Verein.

Auf Ebene der Dachverbände spiegelt sich der unterschiedliche Staatsaufbau

der Länder wider: In der stark föderalen Schweiz bilden sich die Dachverbände

auf Kantonsebene aus, die als Interessenvertretung fungieren. Die Etablierung ei-

nes Gesamtschweizer Dachverbandes wird weniger forciert, da die Kompetenzen

im Umgang mit Religionsgemeinschaften auf der Kantonsebene liegen. Abgese-

hen von der Diyanet spielen an ethnischen Grenzen ausgerichtete Dachverbände

eine untergeordnete Rolle. Anders als in der Schweiz sind die Dachverbände in

Österreich auf Bundesebene organisiert, wie die bedeutende IGGiÖ, welche als

Trägerin der bundesweiten Anerkennung fungiert.

In Österreich kam es darüber hinaus viel früher zur Gründung islamischer

Organisationen und eines Dachverbandes auf nationaler Ebene, was durch die

Strukturen in Bosnien-Herzegowina begünstigt wurde. Aus dem mimetischen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Alltag in der Moschee

Isomorphismus, der sich durch die Annahme von Kirchenstrukturen in Bosnien-

Herzegowina durch die Islamische Glaubensgemeinschaft gebildet hatte, ent-

standen günstige Faktoren für die Anerkennung in Österreich. Dies zeigt, wie

die Annahme ähnlicher Strukturen zu Legitimität führen kann. Im Vergleich zur

Schweiz kommt hinzu, dass sich die Strukturen deutlich länger etabliert haben

und daher stabiler sein dürften. Die öffentlich-rechtliche Anerkennung wirkt sich

jedoch – zumindest bis zur Überarbeitung des Islamgesetzes 2015 – strukturell

nur wenig auf die Moscheen aus, die ebenso wie in der Schweiz als Vereine or-

ganisiert sind. Die Repräsentationsfunktion der IGGiÖ bekommt durch die An-

erkennung und die damit verbundene höhere Ansiedlung auf politischer Ebene

eine deutlich größere Bedeutung, als dies für die VIOZ der Fall ist. Die kanto-

nale Aufsplitterung beschränkt den Aktionsraum der Dachverbände bislang auf

kantonale Grenzen. Dies hat ebenfalls Auswirkungen auf das Standing und die

Sichtbarkeit der Verbände.

Die Dachverbände sind auf gesellschaftlichem und politischem Druck von

außen hin entstanden, nämlich die Rolle der Ansprechpartnerin und Interessen-

vertreterin gegenüber dem Staat einzunehmen: Sei es, um in den Genuss der

öffentlich-rechtlichen Anerkennung zu kommen wie in Österreich, sei es, um

sich für die Interessen der Muslime einzusetzen wie im Kanton Zürich.

Darüber hinaus ist augenfällig, wie unterschiedlich die kommunalen Einrich-

tungen in Zürich und Wien jeweils mit den religiösen Immigrant*innenvereinen

umgehen. Schon allein die personelle Ausstattung der kommunalen Einrichtun-

gen mit in Wien 60 Mitarbeitenden versus zehn Stellen beim Kanton Zürich

und neun bei der Stadt deutet auf einen unterschiedlich gelagerten Stellenwert

staatlicher Aufmerksamkeit gegenüber Zugewanderten hin. Allein mit der un-

terschiedlichen Einwohnerzahl ist dies nicht zu erklären, wohnen doch in der

Agglomeration Zürich etwa 1,3 Millionen Menschen (1,6 Millionen im Kanton)

und hat Wien etwa 1,7 Millionen Einwohnerinnen und Einwohner. Integrations-

unterstützung ist in Wien damit deutlich stärker personell ausgestattet, Vereine

und Individuen erfahren eine stärkere Unterstützung im Hinblick auf ihre soziale

Integration.

Der Islamdiskurs in Österreich verdeutlicht, dass eine gesellschaftliche An-

erkennung weitgehend fehlt, trotz der öffentlich-rechtlichen Anerkennung des

Islam in seiner institutionalisierten Form der IGGiÖ. In beiden Ländern ist der

öffentliche Diskurs über Islam und muslimische Gläubige negativ behaftet, auch

wenn er sich teilweise an unterschiedlichen Themen und Ereignissen entzündet:

Der Islam wird im Diskurs als Bedrohung und inkompatibel mit »westlichen Wer-

ten« dargestellt und in beiden Ländern greifen rechtspopulistische Parteien den

Diskurs auf und reproduzieren ihn.

Diese Fragen führen bereits hin zu den Moscheen und den in ihnen ablau-

fenden Aktivitäten und Dynamiken. Daher soll es im Folgenden genauer um die

https://doi.org/10.14361/9783839456330-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 87

bereits vorhandenen Erkenntnisse zu Moscheen in Ländern mit muslimischer

Minderheit gehen, die hier noch nicht behandelt wurden.

3.4 Forschungsstand: Moscheen und ihre Aktivitäten

Nach diesem eher deskriptiven Überblick, der die größeren Zusammenhänge in

der Schweiz und in Österreich thematisierte, komme ich nun zu den bereits vor-

handenen Arbeiten, die einen stärkeren Fokus auf die Mesoebene von Moscheen

in der Schweiz und in Österreich sowie über die Ländergrenzen hinaus legen.

Detaillierte Erkenntnisse aus den hier vorgestellten Arbeiten greife ich in den

Analysen meines Materials auf und vertiefe sie dort (siehe Kap. 5.2, 5.3, 5.4 und

5.5).

Pries & Sezgin (2010) fassen Moscheevereine unter der Kategorie »Migran-

tenorganisationen« zusammen und stellen fest, dass die wissenschaftliche Aus-

einandersetzung mit Organisationen von Migrierten in der empirischen Religi-

onsforschung eher ein Schattendasein fristet. Pries und Sezgin kommen zu der

Einschätzung, dass Organisationen von Zugewanderten zwar eine große Bedeu-

tung für deren gesellschaftliche Teilhabe hätten, in den sozialwissenschaftlichen

Publikationen und Diskussionen aber »diese Meso-Ebene von Organisationen ins-

gesamt weniger Beachtung [findet] als die Mikro-Ebene von Individuen, Haus-

halten und Familien einerseits und die Makro-Ebene von Migrationspolitiken,

-regimen und gesamtgesellschaftlichen Integrationsmustern andererseits« (ebd.:

7). Eröffnet man jedoch den Blickwinkel auf nachstehende Thematiken, so können

zum Phänomen Moschee einige wichtige Erkenntnisse dargelegt werden, auf die

diese Arbeit aufbaut.

Bauliche Aspekte und öffentliche Sichtbarkeit von Moscheen

Zunächst sind Arbeiten zu nennen, die sich mit der Architektur und Sichtbar-

keit von Moscheen in der Schweiz und in Österreich beschäftigen. Das Projekt

»Kuppel-Tempel-Minarett« hat sichtbare religiöse Bauten zugewanderter Religi-

onsgemeinschaften in der Schweiz dokumentiert67. Aus der Erhebung wird deut-

lich, dass in der Schweiz aktuell fünf Moscheen existieren, die baulich als Moschee

kenntlich gemacht sind, indem sie z.B. ein Minarett aufweisen. M. Baumann &

Tunger-Zanetti verorten diese sichtbaren Bauten und die Auseinandersetzungen

um ihre Errichtung im Kontext eines umkämpften öffentlichen Raumes (M. Bau-

mann & Tunger-Zanetti 2010). C. Monnot stellt fest, dass muslimische Gebetsräu-

me in der Schweiz weitgehend versteckt liegen (C. Monnot 2016: 50). Sie wären

67 https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/for-

schung/kuppel-tempel-minarett/, zuletzt geprüft am 17.01.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://doi.org/10.14361/9783839456330-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/

