
6	 Abstraktion der Natur 
Frank Lloyd Wright 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 129

Frank Lloyd Wright (1867 – 1959) war die überragende Architektenpersön-
lichkeit Nordamerikas in der ersten Hälfte des 20.  Jahrhunderts. Dennoch 
entzog er sich immer wieder allen Versuchen der Klassifizierung und blieb 
ein Außenseiter. Das hielt ihn aber nicht davon ab, eine beeindruckende Zahl 
von Werken von herausragender Bedeutung zu hinterlassen. Neben anderen 
gehören dazu das Verwaltungsgebäude der Larkin Company (1906), das Ro-
bie House (1909), das Imperial Hotel (1921) in Tokio, das Kaufmann House (1939), 
auch Fallingwater genannt, und das Solomon R. Guggenheim Museum (1959) 
in New York. In großer Verehrung sprach Bruno Zevi (1918 – 2000) von der 
»häretischen Persönlichkeit Wrights«1. Dennoch macht es Wrights Größe aus, 
dass sein Nonkonformismus ihn immer wieder ins Zentrum seiner Zeit und 
ihrer offenen Fragen zurückführte. 

Die Komplexität der Persönlichkeit Wrights zeigt sich darin, dass er viele 
zeitgenössische Kunstströmungen in sich aufnahm und doch ihnen gegen-
über immun blieb. Gerade das macht die Modernität Wrights aus, dass er 
die Widersprüche in sich vereinte, ohne diese auf die eine oder andere Seite 
hin aufzulösen. So stand für Wright das Verhältnis von Natur, Maschine und 
Architektur im Zentrum seiner Theorie. Dies erörterte er umfangreich in zahl-
reichen Veröffentlichungen, darunter in zwei Autobiografien. Seine Schriften 
zeichnet aus, dass sie von poetischer Überzeugungskraft und ungetrübtem 
Sendungsbewusstsein, aber auch von Ungeduld und Sarkasmus geprägt sind. 

Es gehörte zu Wrights Überzeugung, dass der Mensch mittels Architektur, 
Kunst und Wissenschaft die Natur und, insofern er selbst ein Teil davon ist, sich 
selbst erkennen kann. Wright stand damit in der Tradition des amerikanischen 
Transzendentalismus und Unitarismus und der Idee, dass die Natur göttlicher 
Herkunft sei, dass sie aber durch den Menschen erkannt werden könne, ja dass 
der Mensch geradezu einen Auftrag dazu habe. Für Wright war die Architektur 
eines der Medien, durch die die Idee der Natur sichtbar und erfahrbar werden 
kann. In der Ordnung der Architektur könne die Ordnung der Natur zur An-
schauung gelangen. Daher sprach Wright von der Architektur als Abstraktion 
der Natur. Das machte auch vor der eigenen Person nicht halt, denn Wright ver-
stand sich selbst als eine solche Abstraktion, in der die Natur zur Erscheinung 
kommt. Damit brachte er sich in die Nähe des Geniekults des 19. Jahrhunderts. 
Sein Vorbild war der Schriftsteller Victor Hugo (1802 – 1885). Da Wright dem 
»schöpferischen Künstlerarchitekten«2 huldigte, ist es kein Zufall, dass jede De-
batte über Wrights Architektur immer wieder auf seine Person zurückführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 130

1	 Gesetz der Wandlung

Im Zentrum von Wrights Denken stand die Frage, wie durch den schöpferischen 
Künstler und Architekten das architektonische Potenzial der Maschine erweckt 
und sichtbar gemacht werden konnte. In seinem Vortrag Die Kunst und Fertigkeit 
der Maschine (1902) formulierte Wright die zentralen Thesen dazu. Von der Ma-
schine versprach er sich, wie er rückblickend schrieb, nicht weniger als »die Voll-
bringung wohltätiger Wunder«3. Wohl konstatierte er eine zunehmende Ver-
sklavung des Menschen durch die Maschine, er verteufelte die Maschine aber 
nicht. Es komme eben auf den richtigen Gebrauch an, richtig eingesetzt ermög-
liche die Maschine die Befreiung des »Selbstausdrucks des Menschen«4. »Glas 
und die wachsenden Walzwerke warteten meines Erachtens nur auf die schöp-
ferische Interpretation, um zum Gerüst unserer neuen demokratischen Welt zu 
werden«, schrieb Wright im Rückblick. Dasselbe gelte aber im Allgemeinen auch 
für die »neue Verwendung alter Materialien: Holz, Ziegel und Naturstein«5. 

Aber Wright war weit davon entfernt, die Architektur lediglich als Resul-
tat der Maschinenproduktion zu verstehen, vielmehr sah er in der Architektur 
ein wichtiges Medium zur Wandlung von deren instrumenteller Rationalität 
in Werte, die dem Menschen dienen. Die Maschine brauche die Architektur, 
weil nur durch die Architektur das humane Potenzial der Maschine erkannt 
und fruchtbar gemacht werden könne. Was dies für die Architektur bedeu-
ten und wie diese Transformation stattfinden kann, blieb aber selbst für 
Wright eher vage. Das zeigt sich auch darin, dass er immer wieder mit sich 
widersprechenden Strömungen und Haltungen wie dem Pittoresken, der  
Arts-and-Crafts-Bewegung oder dem Jugendstil in Verbindung gebracht wur-
de. Eindeutig dagegen ist, dass Wright die Kritik der Maschine mit der Ent-
stehung eines neuen höheren, eines amerikanischen Menschen verknüpfte. 

Den Glauben an die aktive Gestaltung eines neuen Menschen im Maschi-
nenzeitalter hatte Wright mit den russischen Konstruktivisten gemeinsam. 
Der neue Sowjetmensch sollte jedoch durch Anpassung an die Maschine und 
durch »Organisation und Selbstbeherrschung«6 entstehen, während die Ma-
schine für Wright, mit religiösen Konnotationen, Medium der Emanzipation 
und der Selbsterkenntnis des Menschen in seiner gottgegebenen Freiheit war. 
Wright hatte die Vision eines amerikanischen Menschen, der frei sein, sich 
nicht mehr einem »Opfermystizismus« beugen und »nicht länger Werkzeug 
einer Macht, eines Herrschers oder irgendeiner äußeren Autorität«7 sein sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 131

Der egalitäre, demokratische Geist, den sich 
Wright von der Maschine erhoffte, fand seine Über-
tragung in die Dynamik seiner Entwürfe und zeigte 
sich in der Auf lösung der Hierarchien. Aufgehoben 
wurde die strenge Trennung zwischen dem Öffentli-
chen und dem Privaten, zwischen Stadt und Land, 
zwischen Struktur und Gestalt. Das führte zu ent-
grenzten Raumkompositionen, in denen Innen- und 
Außenraum f ließend ineinander übergehen. Exemp-
larisch dafür stehen die zwei frühen Häuser im Prärie-
Stil, das Martin House (1905) in Buffalo und das Robie 
House (1909) (Abb. 6a und 6b) in Chicago. Beide Bauten 
zeichnen sich durch weit auskragende, f lache Dächer, 
Rück- und Vorsprünge von Mauern und Pfeilern, aber 
auch durch Treppen, Veranden und Terrassen aus, 
mittels derer Haus und Landschaft f ließend ineinan-
der übergehen, ohne dass dabei die Einheit und die 
Monumentalität der Architektur aufgegeben wurden.

Oben: Abb. 6a, unten: 6b

Von der Gründung seines Architekturbüros 1893 an war Wrights Moti-
vation von einer Idee geprägt, die Züge einer Obsession hatte. Es war Victor 
Hugos Prophezeiung im Roman Notre-Dame de Paris (1831), dass nach einer 
langen Phase des Niedergangs am Ende des 19. Jahrhunderts eine Phase der 
Erneuerung der Architektur bevorstehe. Daran knüpfte Wright an. Er war 
der Meinung, dass unter dem Einf luss von Maschine und Demokratie das 
»unerbittliche ›Gesetz der Wandlung‹ […] eine neue, auf Prinzip beruhen-
de Architektur bedingen«8 werde. Darüber hinaus war er überzeugt, dass
er, Frank Lloyd Wright, nicht nur ein Teil dieses Prozesses, sondern selbst
die berufene Person war, die die Architektur in eine neue, glänzende Epoche 
führen würde. 

Jeder Phase der Erneuerung muss aber eine Phase des Niedergangs 
vorausgegangen sein. In Notre-Dame de Paris lässt Hugo daher seinen 
Protagonisten Claude Frollo den berühmten Satz »ceci tuera cela« sagen. 
Frollo deutete dabei sowohl auf ein Buch wie auch auf die Kathedrale:

»Der Archidiakon betrachtete das Riesengebäude eine Zeitlang schweigend, 
dann wies er mit der Rechten seufzend auf das gedruckte Buch, das geöff-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 132

net auf dem Tisch lag, mit der Linken auf Notre-Dame und sagte, während 
er einen traurigen Blick vom Buch zur Kirche hinüberschweifen ließ: ›Wehe! 
dieses wird jenes töten.‹ […] das Buch wird das Gebäude töten!«9

Seit der Lektüre von Hugos »brillantestem Essay«, der je über Architektur ge-
schrieben worden sei, so Wright, sei ihm dieser Satz und der darin angekün-
digte Verfall der »großen Mutterkunst«10 nicht mehr aus dem Sinn gegangen. 
Die Druckerpresse habe die Architektur »entthront« und als Wissensträger 
abgelöst. Denn die Architektur im Allgemeinen und die gotische Kathedra-
le im Besonderen seien immer mehr als nur Gebäude gewesen: »Jede Wand, 
jeder Stein des ehrwürdigen Bauwerks erzählt uns nicht nur die Geschichte 
des Lands, sondern auch diejenige der Wissenschaft und der Kunst.«11 Das 
erklärt auch, dass Wright von den Kathedralen als den »großen Granitbü-
chern«12 sprach. An Hugos Prophezeiung machten sich drei Gedanken fest,

1. dass der Niedergang der Architektur durch das Auf kommen der Ma-
schine und ganz konkret von Johannes Gutenbergs (1398 – 1468) Erfin-
dung der Druckerpresse ausgelöst worden war,

2. dass Kunst nicht Nachahmung ist. Diese Erkenntnis lag der tiefen Ab-
neigung Wrights gegen die Renaissance zugrunde. Im Renaissancestil
sah er nur eine plumpe, unkreative Nachahmung der Antike. Er sprach
auch vom »Renaissance-Abgrund«13, und

3. dass der Wiederaufstieg nur durch das möglich sein würde, was den
Niedergang ausgelöst hatte: die Maschine. 

Wright sah die Aufgabe seiner Zeit in der Überwindung des Historismus und 
der Neuformulierung der Architektur auf der Grundlage der Maschine. Des-
wegen sei Klassik – die Renaissance eingeschlossen – »wesentlich schlimmer 
für die Sache der Freiheit als je zuvor«14. Denn der griechische Tempel sei ja 
nur die »Nachbildung in Stein eines etruskischen Holztempels«. Die Nach-
ahmung einer Holzkonstruktion in Stein laufe aber der »organischen Natur 
des Materials und der Konstruktion« zuwider.15 Nach 500 Jahren der Nach-
bildung von klassischen Säulen, Giebeln und Gesimsen liege die Architektur 
im Sterben. Mit der Vorliebe für den »unwissenden oder albernen Eklekti-
zismus«16, also mit Neorenaissance, Neogotik oder Neobarock, betrüge sich 
Amerika um das Leben. Was Wright als Beispiel vor Augen hatte, war der 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 133

Neoklassizismus der staatlichen Repräsentationsbauten wie zum Beispiel 
beim Tennessee State Capitol (1859) in Nashville oder beim State House (1904) von 
Rhode Island. Zu Recht habe Hugo, so Wright, die italienische Renaissance 
als »›Sonnenuntergang‹ [bezeichnet], den ganz Europa für eine Morgendäm-
merung«17 gehalten habe. Deswegen konnte auch die Moderne nicht Wieder-
geburt sein, also nicht Renaissance, sondern nur »Naissance« oder Geburt im 
Sinne eines durch die Maschine bedingten Neuanfangs.

Immer wieder kam Wright auf Hugo zurück. An ihm orientiert und 
nicht im Rückgrif f auf Vitruv entwickelte er sein spezifisch modernes, weil 
ambivalentes Konzept einer neuen Architektur. Wright folgte Hugo in der 
Idee, dass es in Gestalt der Druckerpresse die Maschine gewesen sei, die die 
Architektur auf ihrem Höhepunkt in der Gotik zerstört habe, dass es wiede-
rum die Maschine sei, die im Maschinenzeitalter die Wiederauferstehung 
der Architektur möglich mache. Es sei of fenkundig, dass nur »durch ihre 
eigene Schwungkraft [die Maschine] den Schaden, den sie angerichtet hat, 
ungeschehen«18 machen könnte. In großer Nähe zu Hugo sah Wright in der 
Maschine eine »Zerstörerin, die gleichzeitig eine verkleidete Retterin ist«19. 

Hier zeigt sich nicht nur Wrights dialektisches Geschichtsmodell, sondern 
auch dessen mithin mythisch-religiöse Grundlage. »Die Wunde schließt der 
Speer nur, der sie schlug«,20 heißt es in Richard Wagners (1813 – 1883) 1882 voll-
endetem Bühnenweihfestspiel Parsifal. Vor dem Hintergrund des tiefgreifen-
den gesellschaftlichen Umbruchs im 19. Jahrhundert thematisierte Wagner in 
Parsifal die Erneuerung der Gesellschaft durch die Erneuerung des christli-
chen Erlösungsversprechens. Von Motiven der Erlösung ist auch Wrights Werk 
durchzogen, aber im Unterschied zu Wagner diesseitig und weltlich ausgerich-
tet. Im »Sinn des demokratischen Lebens«, aber auch im Sinn des Gesetzes der 
poetisch-dichterischen Wandlung zielte Wright auf die Selbsterhöhung des 
Individuums, auf das »Beste des Menschen, der sein eigenes Leben lebt«21. 

2	 Maschine und demokratische Kultur

In Die Kunst und Fertigkeit der Maschine sprach Wright auch von der »großen 
Sittenlehre der Maschine«, die »bis jetzt im großen und ganzen außerhalb 
des Gesichtskreises von Künstler und Soziologie« gelegen habe.22 Bisher sei 
die Maschine falsch beurteilt worden, denn sie sei durchaus imstande, »hohe 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 134

Ideale der Kunst – höhere, als die Welt bisher gesehen hat – fruchtbar zu ma-
chen!«23 Es brauche dazu nur den freien, emanzipierten Künstler, den Archi-
tekten, der das Sensorium hat, die »noblen Möglichkeiten« der Maschine zu 
erkennen. Wie die alte Kunst Vergeistigung der Handarbeit gewesen sei, so 
werde die neue Kunst mittels der Maschine ein neues »Gewand der Vergeis-
tigung weben, das nicht weniger wahrhaftig, aber poetischer«24 als bisher 
sein werde. Die neue Kunst werde demokratisch sein, denn auf Grundlage 
der Maschine werde sie »aus dem Besitz der Könige und Oberklasse in das 
Alltagsleben aller übergehen«25. 

Indem sie Kunst für alle erfahrbar macht, war die Maschine für Wright 
ein Mittel zur Demokratisierung der Gesellschaft. Das ist ein Gedanke, der 
sich später bei Walter Benjamin (1892 – 1940) in Das Kunstwerk im Zeitalter sei-
ner technischen Reproduzierbarkeit (1935) wiederfindet, dort jedoch schon mit 
Blick auf das neue Medium Film. Die Reproduzierbarkeit des Films führe zur 
Demokratisierung der Kunst, so Benjamin, sie verändere das Verhältnis der 
Masse zur Kunst. Die Kunst weiche »aus dem Reich des ›schönen Scheins‹«26, 
es emanzipiere sich das Kunstwerk von »seinem parasitären Dasein am 
Ritual«27. Die technische Reproduzierbarkeit und allgemeine Verfügbar-
keit, die die Maschine ermögliche, löse den Film aus der Einzigartigkeit 
als Kunstwerk, dieser werde zum Massenmedium gleichsam unter »Ver-
nichtung der Aura«28, die dem Einzigartigen immer anhängt. Benjamin be-
grüßte den Verlust der Aura, insofern er darin die Voraussetzung sah für die 
Öf fnung des Kunstwerks den Massen gegenüber sowie für deren kulturelle, 
ästhetische und politische Emanzipation. 

Trotz Wrights Verständnis der Maschine als »große Vorläuferin der De-
mokratie«29 konnte die Vernichtung der Aura, im Gegensatz zu Benjamin, 
nicht im Interesse Wrights sein. Im Gegenteil, wenn Aura – durchaus auch 
im Benjamin’schen Sinne – etwas mit organischem Bauen und Baukunst zu 
tun hat, so zielte Wright gerade auf den Erhalt der Aura, wenn nicht auf de-
ren Steigerung durch die Maschine, durch den richtigen Einsatz der Maschi-
ne. Welche Rolle dabei der Maschine zukommt, zeigt sich daran, dass nach 
Wright die organische Architektur, als eine Architektur »von innen heraus«, 
eine Sache des 20. Jahrhunderts ist, das heißt des Maschinenzeitalters. So 
schrieb er: »Diese Auf fassung der Architektur als etwas Organisches, als 
Ausdruck von innen heraus, ist 20.  Jahrhundert  – und gibt der Baukunst 
einen völlig neuen Sinn.«30

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 135

Charakteristisch für das Denken Wrights war, dass er die Entwicklung 
der modernen Architektur immer in einer Einheit mit der politischen Ent-
wicklung der Vereinigten Staaten von Amerika sah. Für Wright war das 
nicht zu trennen. Die Entstehung der modernen Architektur hatte ihre Pa-
rallele in der amerikanischen Revolution (1774 – 1776), in der Unabhängig-
keitserklärung von 1776, im amerikanischen Bürgerkrieg (1861 – 1865) und 
in dem darauf gründenden demokratischen Staat. In Anlehnung daran 
sprach Wright daher nicht nur von seinem »Einmannkrieg«31, den er als Ge-
nie gegen den beschränkten Geist der meisten seiner Kollegen führte, son-
dern auch von seinem »Freiheitskampf«32 für eine neue Architektur. Dabei 
sollte die moderne Architektur weder nur lebensweltliche Ergänzung zur 
demokratischen Gesellschaft sein, noch sollte sie lediglich repräsentative 
Funktion haben. Für Wright war die moderne Architektur nichts Geringeres 
als die notwendige Voraussetzung für das Gelingen des demokratischen 
und freiheitlichen Amerikas. Er war auf der Suche nach jener Architektur, 
»die der moderne Mensch brauchte, damit er sich die Freiheit bewahre, zu 
der er sich 1776 bekannt hatte«33. 

Wie mit den Vereinigten Staaten von Amerika verband sich für Wright 
mit der neuen Architektur eine »prophetische Verheißung«34. Sie würde für 
die Entwicklung des neuen, amerikanischen Menschen eine tragende Rolle 
spielen. Die neue Architektur sollte eine usonische Architektur sein. Wright 
sprach vom usonian house, worunter er eine aus dem Geist Amerikas ent-
wickelte Architektur verstand. Der Begrif f »usonisch«, in dem die Wörter 
Unität, Union und USA ineinander verschränkt sind, geht laut Wright auf 
den utopischen Roman Erewhon (1872) des englischen Schriftstellers Samuel 
Butler (1835 – 1902) zurück. Mit »usonisch« sollte das Spezifische der Kultur 
der Vereinigten Staaten von Amerika sichtbar gemacht und von den Kultu-
ren der anderen Nationen und Völker auf dem nordamerikanischen Konti-
nent unterschieden werden. Gegen die Verwechslungen und auch gegen die 
Konformität habe er den Begrif f oft gebraucht, so Wright, besonders, da er 
sich »auf unser Land oder unseren Stil bezog«35. 

Unter usonisch verstand Wright das »Allernatürlichste auf der Welt«36, 
was er auch als die wünschenswerteste aller menschlichen Eigenschaften 
bezeichnete. Von dieser Eigenschaft hänge die Demokratie ab. Es verband 
sich damit die Idee der Präriehäuser, die einerseits der amerikanischen 
Landschaft des Mittleren Westens angemessen seien, andererseits für das 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 136

demokratische Verständnis ihrer Bewohner stehen würden. Neben einigen 
anderen führte Wright für die Präriehäuser folgende sieben Punkte37 an: 

1.	 »Einfriedung des Raumes« oder große, f ließende Räume, 
2.	 »weite gerade Linien oder Stromlinien« und Horizontalität, 
3.	 Gestaltung aus dem Ideal der »Plastizität«, 
4.	 Ornamente aus der »Natur der Baustoffe«, 
5.	 f lache und weit auskragende Dächer ohne Auf bauten, 
6.	 keine Unterkellerung und 
7.	 über das Gelände sich erhebende Fußböden. 

Die Präriehäuser anerkennten die neue Einfachheit als geistiges und damit 
nicht nur gestalterisches, sondern auch politisches Ideal und höchste Qua-
lität der Architektur. Diese war für Wright der Beitrag Amerikas zur mo-
dernen Architektur. Einfachheit sei dabei kein Wert an sich, sondern immer 
Resultat und, wie er schrieb, »Belohnung für gutes Fühlen und aufrichtiges 
Denken«38. Denn sie könne erst als »vollkommen verwirklichter Teil eines or-
ganischen Ganzen«39 erlangt werden, wo sie nicht ursprünglich in den Din-
gen ist. Einfachheit finde man nicht einfach vor, sie sei nicht einfach da, son-
dern Resultat der Arbeit des Künstlers, des Architekten. Einfach sein heiße, 
immer »mit einem Auge auf das Ganze gerichtet«40 zu sein. Was das für die 
Architektur bedeutete, zeigt sich darin, dass die Präriehäuser aus schlichten 
geometrischen Elementen aufgebaut sind, die »den damals im Baugewerbe 
verwendeten Maschinen natürlich [waren]; deshalb nahm das Innere diesen 
Charakter durchaus natürlich an«41.

1909 erfolgte Wrights »Entdeckung« als Architekt in Form einer Einladung 
des Wasmuth-Verlags in Berlin zur ersten umfangreichen Publikation seines 
Werks. Wright fühlte sich erstmals anerkannt und aufgenommen im Kreise der 
»echten Neuerer, die damals aber nur in Europa bekannt waren und beachtet 
wurden«42. Dazu gehörten, wie Wright feststellte, »ruhelose europäische Protes-
tanten«43 wie Henry van der Velde (1863 – 1957) in Belgien, Hendrik Petrus Berlage 
(1856 – 1934) in den Niederlanden sowie Adolf Loos (1870 – 1933) und Otto Wagner 
(1841 – 1918) in Wien. Es ist nicht unbedeutend, dass zur selben Zeit Wrights Pro-
jekt für das McCormick House scheiterte, was zu einer tief greifenden Lebenskrise 
führte. Nach anfänglichem Zweifel nahm Wright jedoch das Angebot aus Berlin 
an und verbrachte ein Jahr in Europa, überwiegend in Florenz.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 137

Dennoch, Amerika blieb ein »großes Experiment« und eine große Kul-
tur, die noch nicht zu sich gekommen war und sich zunächst noch an den 
»von der Wissenschaft gelieferten Ersatzmitteln gütlich« hielt.44 Gegen diese 
»›praktischen‹ materialistischen Ideale der Industrie, Erziehung und Regie-
rung« brachte Wright die Architektur als »prophetische Wegweiserin zum 
wahren Leben«45 und den Architekten als »Erretter der Kultur der modernen 
amerikanischen Gesellschaft«46 in Stellung. Er ließ aber keinen Zweifel daran, 
dass der Weg zur modernen Architektur nur über die Demokratie und die 
Maschine führen könne. Die Maschine sei die große Vorläuferin der Demo-
kratie, die Architektur das Medium ihrer Kultivierung. In diesem Sinne sei 
dann alles – Stuhl, Haus und Baum – und selbst der »menschliche Körper […] 
eine Maschine, die vom Willen zum funktionieren gebracht wird«47.

3	 Organik und Abstraktion

Für Wright spielte der Begriff der Organik eine zentrale Rolle. Er hoffte für 
die neue Architektur auf ein Erwachen zur »Integrität einer organischen 
Architektur«48. Der Begriff Organik stand dafür, dass Kultur und Archi-
tektur ein »Exponent« wie auch eine »Abstraktion«49 der großen Natur sind. 
Organik und Abstraktion schließen sich gegenseitig nicht aus. Vorbild dafür 
waren die Kulturen der Tolteken, Azteken, Mayas und Inkas, deren Architek-
turen Wright als die »großen amerikanischen Abstraktionen«50 bezeichnete. 
Über den Begriff der Organik – mit der Architektur als Exponenten und als 
Abstraktion der Natur – glaubte Wright, zukunftsorientiert die präkolumbi-
sche und die moderne, noch zu entwickelnde amerikanische Architektur in 
eine gemeinsame Traditionslinie zu stellen. 

Die Bedeutung von Organik und Abstraktion ergebe sich daraus, dass sie 
die zwei Vorbedingungen für die Souveränität des Menschen, des modernen 
Menschen und Amerikaners seien. Sie seien bestimmt durch zwei »Mächte«, 
unter deren Einf luss die Architektur stehe: einerseits die Macht der Hilfs-
mittel und Maschinen und andererseits die Macht übermenschlicher Auto-
ritäten. Architektur entstehe immer aus der Kombination von Hilfsmitteln 
und der »verherrlichenden Selbstverleugnung des Menschen zugunsten 
einer Autorität«51. Das faszinierte Wright an der aztekischen Architektur. 
Diese sei nämlich aus dem »großartigen Gefühl für primitive Hilfsmittel 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 138

und für die Majestät« entstanden. Wright sprach zudem vom »mysteriösen 
Glauben« an Gottheiten, an dem er im Sinne des Transzendentalismus und 
Unitarismus sowie in seinem Verständnis von Natur auch für die moderne 
Architektur festhielt. 

Primitive Hilfsmittel und Autorität, das seien die zwei Mächte, denen 
die Azteken gehuldigt und denen sie ihre Architektur gewidmet hatten, die 
aber über die Jahrhunderte einen Transformationsprozess vollzogen hatten. 
Es hätten sich die primitiven Hilfsmittel im Laufe des 19. Jahrhunderts zur 
»Maschinentechnik« weiterentwickelt. Wright bezeichnete die Maschine
auch als eine »zur dominierenden Weltmacht angewachsene Macht«52. Ähn-
liches gelte für die Autorität. Auch sie habe sich verändert von den Göttern
der archaischen präkolumbischen Welt zu dem »von seinem Gewissen ge-
lenkten Menschenverstand«53 des modernen Amerikaners, dem die »Auf fas-
sung der Macht als etwas Geistiges zuteil«54 geworden sei.

Maschine und Freiheit, das waren für Wright die Mächte, die die mo-
derne Architektur prägten. Sie zeigten sich als »innere Charaktermerk-
male«, die der schöpferische Künstler »durch organische Verwendung des 
organischen Ornaments ausdrückt und sublimiert«55. Dabei liege dem Or-
ganischen kein biologisch-naturwissenschaftliches Prinzip zugrunde. Auch 
sei es ein Missverständnis, unter Organik eine Form der Naturähnlichkeit 
oder gar der Nachahmung der Natur zu verstehen. Mit ihren geometrischen 
Formen, dem System der Mauern und Pfeiler, der auskragenden Dächer und 
Terrassen seien gerade die Präriehäuser nicht als Nachahmung der Natur 
entstanden. Organik zeige sich nicht in der Form, sondern als System, als 
»Struktur«, sie sei »Of fenbarung des dichterischen Prinzips«56 der Natur im 
Medium der Architektur. Im organischen Ornament offenbarten sich, wie 
Wright schrieb, die organische »Integrität der Architektur [und] das Ehrge-
fühl des menschlichen Individuums«57. Es enthüllten sich in der organischen 
Architektur die »Schönheit des Denkens«58, die »geistige Würde«59 und das
»dichterische Prinzip«60, mithin die Freiheit.

Gegenüber seinen Zeitgenossen zeichnet Wright aus, dass er die Architek-
tur nicht als Objekt verstand, sondern als aktive Instanz, von der ein Einf luss 
auf den Menschen ausgeht. In der Architektur drücke sich der Architekt oder 
der Bewohner nicht aus, Architektur sei dagegen Medium, um »Sympathie 
und Freundlichkeit, Feingefühl«61 im Bewohner auszulösen. Sie soll positiv auf 
den Menschen einwirken. Wright sprach auch von der Organik als »Freiheit 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 139

von innen heraus«62. Mittels der Architektur trete die Natur des Menschen 
aus sich heraus, es komme durch sie sein eigentliches Wesen zur Sichtbarkeit. 
Durch die organische Architektur erkenne sich der Mensch aber nicht nur 
selbst, er erkenne sich auch als ein höheres Wesen, in dem sich in jedem Au-
genblick, in jedem Atemzug die Natur in ihrer ganzen Schönheit zeige.

Unverkennbar schwingt in Wrights Organik-Begrif f ein religiöses Mo-
ment mit. Es tritt der Unitarismus zutage, in dem Wrights Architektur-
theorie gegründet ist und in dessen Zentrum die Idee von der Einheit von 
Natur, Mensch und Architektur steht sowie die Überzeugung, dass mittels 
der menschlichen Werke die göttliche Natur erkannt werden kann, be-
ziehungsweise dass diese überhaupt nur in den Werken des Menschen 
in Erscheinung treten kann. In der Architektur als Abstraktion der Natur 
trete die göttliche Natur wie auch die göttliche Natur des Menschen zu-
tage, durch Architektur könne, so Wright, »Gott erreicht werden«63. Das 
zeige sich vor allem im organischen Ornament, das nur als schönes Or-
nament existiere, da die Idealität des Menschen nur schön sein kön-
ne. Wie sollte sie anders sein? Wright sprach auch von der »Schönheit des  
Denkens«. Dabei entsprechen »Anmut und Schönheit des Ornaments«64 auf 
der Seite der organischen Architektur der Sympathie, Freundlichkeit und 
dem Feingefühl auf der Seite der menschlichen Natur. »Menschlich anspre-
chende Ornamentik ist das wahre Attribut aller menschlichen Kultur […] Or-
namentik wohnt dem Menschsein des Menschen inne.«65

Im Namen der Freiheit wandte sich Wright mit dem organischen Or-
nament nicht nur gegen Kommerz und Rentabilitätsdenken, sondern auch 
gegen das, was er als die »europäische Sackgasse«66 des schöpferischen 
Denkens und Fühlens bezeichnet hat. Für ihn war die weiße, ornamentlo-
se Moderne eine Architektur der Negation und der »zweidimensionalen Ar-
mut des Entwurfs«67. Das Weglassen könne ebenso widersinnig sein wie das 
Überladen, »und vielleicht ist es sogar häufiger so«68. Die Abschaffung des 
Ornaments aus dem Gebrauchsgegenstand, wie dies von Adolf Loos etwa zur 
selben Zeit gefordert worden war, widersprach, so Wright, dem Wesen der 
Architektur. Denn die »organische Ornamentik war niemals auf dem Ding, 
sondern [ist] Teil davon«69, es komme von innen heraus, weshalb es nicht ein-
fach abgeschafft werden könne. Mit der Abschaffung des Ornaments gehe 
nicht weniger als die Architektur selbst verloren. Daher:

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 140

»Ornamentik ist der Architektur der Gattung Mensch ebenso naturgemäß 
wie der Panzer der Gattung Schildkröte. Selbstverständlich wie das Gefieder
für den Vogel; natürlich wie die Form irgendeiner Seemuschel; passend wie 
die Schuppen eines Fisches oder die Blätter eines Baumes oder die Blüte einer 
blühenden Pflanze.«70

Wright bezog sich mit seinem Begriff der Organik auf Louis H. Sullivan 
(1856 – 1924), der während der ersten Jahre in Chicago sein Mentor gewesen 
war. In Sullivans Aufsatz The Tall Of fice Building Artistically Considered (1896) 
heißt es: 

»All things in nature have a shape, that is to say, a form, an outward semblance, 
that tells us what they are, that distinguishes them from ourselves and from 
each other.«71

Die Formen in der Natur seien so »characteristic, so recognizable, that we 
say, simply, it is ›natural‹, it should be so«72. Sullivan brachte hier seine Über-
zeugung zum Ausdruck, dass in der Form immer etwas vom inneren Leben, 
nicht nur physisch, sondern auch konzeptuell und geistig, nach außen in die 
Sichtbarkeit trete. Das gelte in der Natur für Tier, Baum, Vogel oder Fisch und 
gelte ebenso für die von Menschen gemachten Artefakte. Denn die mensch-
lichen Artefakte seien immer Abstraktionen der Natur, in denen die Natur in 
ihren verborgenen Qualitäten zur Sichtbarkeit komme. 

4	 Exkurs Arts-and-Crafts-Bewegung

Wright grif f mit seiner Ablehnung der Renaissance auf eine Debatte zurück, 
die im England des 19. Jahrhunderts im Kontext des Gothic Revival und der 
Arts-and-Crafts-Bewegung geführt worden war. Deren wichtigste Protago-
nisten waren Augustus W. N. Pugin (1812 – 1852), John Ruskin (1819 – 1900) 
und William Morris (1834 – 1896). Gemeinsam waren ihnen die Ablehnung 
der griechischen Klassik und die Huldigung der Gotik als höchste Errun-
genschaft der Architektur. Ruskin klassifizierte die Architektur in die drei 
Kategorien des griechischen, romanischen und gotischen Baustils. Dabei 
stand der griechische Baustil, den er auch als »Oberbalkenarchitektur« be-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 141

zeichnete, an unterster Stelle, er war der »schlechteste von den dreien; und 
in Beziehung auf Steinbau immer in gewissem Maße barbarisch«73. Auch 
Pugin hatte die Klassik als »die barbarischste Art des Bauens«74 bezeichnet. 
Der falschen Übertragung der Konstruktionsprinzipien von Holz in Stein 
stellte Ruskin die konstruktive Einheit, die ästhetische Geschlossenheit und 
die Ehrlichkeit der Gotik entgegen. Dem gotischen Spitzbogen liege die Lo-
gik des Materials zugrunde, Form und Konstruktion entsprängen aus einem 
System. In der Gotik, der »Architektur des Giebels«, sah er eine »vollkom-
mene Grundform«75.

Die Arts-and-Crafts-Bewegung, vor allem der »gute William Morris«76 
und John Ruskin, wie Wright schrieb, wurde am Ende des 19. Jahrhunderts in 
den Intellektuellenkreisen Chicagos viel diskutiert. Es kann auch der Einf luss 
Ruskins auf Wright nicht übersehen werden. Wenn Ruskin postulierte, dass 
das Lebensprinzip schlechthin die »Liebe zur Veränderung«77 sei, nicht die zur 
Wissenschaft und ihren Gesetzen, so hat dies sein Pendant bei Wright im »Ge-
setz der Wandlung« von Kultur und Architektur. Auch sei die Wissenschaft, 
so Wright, in »echter menschlicher Kultur nur Werkzeug. Wissenschaft ist 
erfinderisch, aber niemals schöpferisch.«78 Wenn nach Ruskin die Merkmale 
des Gotischen »im Herzen und in der Hand des Arbeiters«79 und weniger in 
den formalen, stilistischen Elementen zu finden sind, so hat auch dies eine 
Parallele in Wrights Verweis auf den »gotischen Geist«80 und in seiner Forde-
rung nach dessen Wiederbelebung. Wobei den gotischen Geist wiederzubele-
ben, so Wright, etwas anderes sei, als die Formen der gotischen Architektur 
wiederzubeleben. Als »albernen Versuch« bezeichnete es Wright, historische 
Formen »zu imitieren und einem Leben aufzuheften, das über sie hinaus-
wachsen muß«81. Es galt ihm daher als Missverständnis, dass die Wohnhäuser 
der wohlhabenden Schichten Amerikas lediglich stilistische Adaptionen des 
gotischen Stils waren. Sie seien »überwiegend zweifelhafte Tribute an die 
englische Architektur«82, womit Wright den Gothic Revival meinte.

Wenn Wrights Denken überhaupt in einer Tradition stand, so war es 
die der Arts-and-Craf ts-Bewegung. Kein Zufall war es, dass Charles Ro-
bert Ashbee (1863 – 1942), einer ihrer Protagonisten, die Einleitung zu der 
zweiten Auf lage von Wrights Buch Ausgeführte Bauten, das 1911 im Berliner 
Wasmuth-Verlag erschien war, verfasste. Als Wright den Satz schrieb: »Der 
künstlerische Architekt wird dann ein von der Liebe zur Natur inspirierter 
Mensch sein und wissen, daß der Mensch nicht für die Architektur, son-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 142

dern die Architektur für den Menschen geschaf fen ist«,83 bediente er sich, 
so Gillian Naylor, ganz und gar der »Sprache von Morris, Ashbee, Webb und 
Lethaby«84. Dennoch kann nicht übersehen werden, dass Wright in einem 
zwiespältigen Verhältnis zur Arts-and-Craf ts-Bewegung gestanden hat, 
insbesondere was die Verwendung der Maschine betraf. In diesem Punkt 
hörte das gegenseitige Verständnis auf. Der Arts-and-Craf ts-Bewegung 
fehlte die spezifisch amerikanische Thematik, nämlich die Maschine und 
ihr Beitrag zur Bildung einer modernen, demokratischen Kultur. Gotik 
und die mittelalterliche Bauhütte waren für Pugin, Ruskin und Morris  
historische Gegenentwürfe zur industrialisierten Arbeitswelt im England 
des 19. Jahrhunderts. 

Die Arts-and-Crafts-Bewegung entstand in England unter dem Ein-
druck der gesellschaftlichen Verwerfungen und der Verelendung der Be-
völkerung durch die Industrialisierung. Neben Ruskin, Pugin, Morris und 
Ashbee waren die anderen Protagonisten Owen Jones (1809 – 1874), Charles 
Voysey (1857 – 1941), William R. Lethaby (1857 – 1931) und Mackay H. B. Scott 
(1865 – 1945). Beeinf lusst durch die deutschen Immigranten Karl Marx 
(1818 – 1883) und Friedrich Engels (1820 – 1895), war für sie die Kunstgewerbe-
reform vor allem Sozialreform. Ihre Motivation dafür war aber unterschied-
licher Art. Während für Ruskin die Erniedrigung des Arbeiters durch die 
Fabrikarbeit im Vordergrund stand, verband sich für Pugin mit dem Gothic 
Revival die Notwendigkeit zur moralischen Erneuerung der Gesellschaft auf 
der Grundlage des Katholizismus. 

Morris’ Werk zeichnet sich durch den Glauben an die Natur, den morali-
schen Wert der Schönheit und das Engagement für eine lebenswerte Umwelt 
aus. Für ihn standen das Handwerk und die Rückbesinnung auf mittelalter-
liche Arbeitsformen im Zentrum seines Kunstreformprojekts. Nach Kenneth 
Frampton (* 1930) war Morris von einer »geradezu mystischen Ehrfurcht vor 
dem Handwerk«85 erfüllt und nahm eine Abwehrhaltung gegenüber den in-
dustriellen Produktionsmethoden ein. So war Morris 1861 einer der Mitbe-
gründer der Firma Morris, Marshall, Faulkner & Co., die in Ablehnung der 
Maschine mit kunsthandwerklichen Verfahren Möbel, Tapeten, Textilien 
und Teppiche produzierte. »Einfachheit, Ehrlichkeit, die Konzentration auf 
den Wert der Arbeit, die Erhaltung der Freude beim schöpferischen Pro-
zeß«,86 das zeichnete nach Gerda Breuer (* 1948) das Arbeitsethos von Morris 
aus. Dass Morris mit seinen Erzeugnissen, besonders nach der Übernahme 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 143

und Neugründung der Firma ab 1875 als Morris & Co., ein Publikum an-
sprach, das dem bürgerlichen Milieu angehörte und nicht der Schicht der 
Unterprivilegierten, gehört zu den Widersprüchen, die die Arts-and-Crafts-
Bewegung nicht überwinden konnte. 

Dennoch setzte sich Morris ab den 1870er-Jahren für eine sozialisti-
sche Gesellschaftsordnung ein; er war Gründungsmitglied der Art Workers’ 
Guild (1884) sowie der Socialist League (1885) und gründete 1891 die Kelmscott 
Press. Darüber hinaus verfasste er den utopischen Roman News from Nowhere 
(1890). Darin beschrieb er eine von Entfremdung freie Welt, ohne Eigentum 
und ohne Massenproduktion. Morris beharrte auf seiner kritischen Haltung 
gegenüber der Maschinenproduktion, die er weiterhin als Wurzel allen ge-
sellschaftlichen Übels sah. Er hielt an der ästhetisch-moralischen Überle-
genheit und an der Vorstellung einer nicht-entfremdeten Arbeit im Mittel-
alter fest. Zu den Arbeitsverhältnissen seiner Zeit schrieb er: 

»Alles ist der ›Verbilligung der Produktion‹, wie es genannt wird, geopfert 
worden: Das Glück des Arbeiters an seiner Arbeit, abgesehen von den Grund-
bedürfnissen und der Gesundheit, seine Nahrung, seine Kleider, seine Woh-
nung, seine Freizeit, seine Vergnügungen, seine Erziehung – kurz gesagt sein 
Leben – hatten nicht einmal mehr den Wert eines Sandkorns auf der Waage 
gegen die schrecklichen Konsequenzen der ›billigen Produktion‹ der Dinge, 
von denen die meisten es nicht einmal wert sind, überhaupt produziert zu 
werden.«87

News from Nowhere ist ein utopischer Entwurf einer auf Landwirtschaft und 
Handarbeit gründenden Gesellschaft. Morris beschrieb aber nicht nur seine 
Vision einer idealen Gesellschaft im Übergang vom »kommerziellen Sklaven-
tum« des Kapitalismus zu einer sozialistisch befriedeten Gesellschaft. Das 
Buch zeichnet sich auch durch eine politische Weitsichtigkeit aus, indem das 
Schreckensszenario einer scheiternden Sozialreform und infolgedessen ihr 
Umschlagen in Faschismus detailliert geschildert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 144

5	 Modernität

Wright schloss kategorisch aus, dass es, wie er formulierte, einen architek-
tonischen Einf luss von Weltrang auf sein Werk gegeben habe, weder vonsei-
ten eines amerikanischen noch eines europäischen Architekten. Sein Werk 
sei »nicht nur in seiner Realität, sondern auch in seiner geistigen Struktur 
ursprünglich«88. Als Unitarier und Transzendentalist war Wright der Über-
zeugung, dass die Ordnung der menschlichen Gemeinschaft aus der Ord-
nung der Natur und die Schönheit des Staates aus der Schönheit der Natur 
resultiere, und dass alles in der Individualität und umso mehr im Genie des 
einzelnen Menschen angelegt sei. Daher müsse Architektur von innen heraus 
entwickelt werden. Nur zwei Architekten gestand er einen Einf luss auf sein 
Architekturverständnis zu: Dankmar Adler (1844 – 1900) und John Roebling 
(1806 – 1869). Roebling war der Ingenieur der Brooklyn Bridge (1883) in New 
York, Adler dagegen war der Partner von Sullivan im gemeinsamen Büro Ad-
ler & Sullivan. Dort hatte der junge Wright ab 1887 sieben wichtige Jahre ver-
bracht. Interessanterweise erwähnte Wright in diesem Zusammenhang Sul-
livan nicht, obwohl er auch ihm viel verdankte. Nach Sullivans Tod verfasste 
Wright einige bewegende Nachrufe auf ihn. 

Wright gestand aber auch ein, »prächtige Bestätigungen« gefunden 
zu haben, allerdings außerhalb der europäischen Architekturtradition. Er 
meinte damit die präkolumbische Architektur der Inka und Maya und die 
japanische Architektur. Als herausragende Merkmale bezeichnete er de-
ren Erdgebundenheit. Die »gigantischen Bauten« der Inka und Maya seien 
trotz ihrer Größe »erdgebundene Architektur«89, auch deswegen, weil sie mit 
einem »großartigen menschlichen Gefühl für primitive Hilfsmittel«90 ent-
standen seien. Auch die japanische Kultur sei »völlig bodenständig«91, die 
Japaner seien »mehr Teil ihres Bodens als jedes andere Volk«92. Für die ja-
panische Architektur hegte Wright ein ganz elementares Interesse, da eine 
Architektur, die ursprünglich aus dem Boden, das heißt aus den konkreten 
Lebensbedingungen entsprang, auch Wrights Ziel für die eigene Architektur 
und für die Architektur Amerikas war. 

Wright war nicht nur einer der bedeutendsten Sammler von japanischen 
ukiyo-e-Holzschnitten, er reiste auch mehrmals nach Japan, wo er ab 1915 
wiederholt einige Zeit anlässlich der Beauftragung für den Entwurf und die 
Erbauung des Imperial Hotels (Abb. 6c und 6d) in Tokio verbrachte. Daher 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 145

könnte man direkte Einf lüsse der japanischen Kultur 
auf sein Werk erwarten, zumindest Spuren davon. 
Diese lassen sich aber nicht nachweisen. Dennoch 
geht Wrights Beziehung zur japanischen Kultur weit 
über die von ihm angeführten »prächtigen Bestäti-
gungen« des eigenen Architekturverständnisses hin-
aus. Tatsächlich verband Wright mit Japan ein sehr 
spezifisches Interesse: die Konzeption von Moderni-
tät. In diesem Punkt fand er die prägenden Bestäti-
gungen seines eigenen Architekturverständnisses. 
Dabei lief für Wright die Frage der Modernität auf 
die Frage nach Organik und Abstraktion hinaus, in 
deren Zentrum das Material und seine Bearbeitungs-
weise mit Werkzeugen oder Maschinen durch den 
Handwerker standen. 

Ausgerechnet in der japanischen Architektur, de-
ren Anfänge auf das sechste Jahrhundert zurückgeht, 
sah Wright sein Konzept von Modernität bestätigt. 
Die japanische Kultur gehöre zu den »nobelsten der 
Welt«93, weil die Japaner dem Konzept einer organi-

Oben: Abb. 6c, unten: 6d

schen Architektur bereits seit Langem näher gekommen seien »als jede an-
dere zivilisierte Rasse auf Erden«94. Und das sei mit den Mitteln der Edo-Zeit 
(1603 – 1868) geschehen, die um die Mitte des 19. Jahrhunderts, mit dem Ende 
der Isolationspolitik Japans, ebenfalls ihr Ende gefunden hatte. Wright be-
schrieb hier eine Modernität Japans, die in die Zeit vor dem Maschinenzeit-
alter zurückgeht, also in eine Zeit, in der Handwerksverfahren, aber keine 
modernen Maschinen zur Verfügung standen. Das heißt, dass für Wright 
modern nie die Form als solche war, sondern »das Ding, wie es von innen 
heraus gemacht«95 und ein »Produkt der ganz elementaren Bedingungen des 
Lebens und der Arbeit«96 ist. Beispielhaft dafür stehen bei Wright die Holz-
schnitte der ukiyo-e-Künstler. In ihren aufwendigen, vielschichtigen Her-
stellungsverfahren sei der japanische Holzschnitt selbst Medium der Abs-
traktion, als Voraussetzung für Organik. Die ukiyo-e-Künstler hätten nichts 
mit dem Material gemacht, was »es nicht auf natürliche Weise mit sich ma-
chen lässt. Wie einfach alles ist. Gleichwohl, es ist eine organische Sache.«97 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 146

Exemplarisch dafür kann das Werk von Utagawa Hiroshige (1797 – 1858) 
angeführt werden, besonders sein Holzschnitt Plötzlicher Regenschauer in Shô-
no. Mittels verschiedener Techniken der Abstraktion brachte Hiroshige hier 
die Natur zur Darstellung. Dazu gehört eine als Silhouette dargestellte Reihe 
von stark bewegten Baumwipfeln, die vierfach und zickzackartig, in freier 
Form, gegeneinander versetzt wiederholt werden. Da gehört auch eine schrä-
ge Ebene – ein Bergrücken –, die das Blatt in ein Oben und ein Unten glie-
dert. Auf ihr versucht eine Gruppe von Personen, die nur an ihren Umhängen 
und einigen Paar Füße zu erkennen sind, aufzusteigen, während eine andere 
Gruppe gegen den Regen nach unten einem Dorf zueilt. Über alles legt sich 
eine Schraffur von feinen Linien, die im rechten Winkel auf die Ebene trif ft 
und ein eigenes, diagonales Koordinatensystem einführt. Dies sind einige 
der Abstraktionsverfahren, mit denen der Regenschauer dargestellt wird.

Es waren die Techniken der Abstraktion, die für Wright den japani-
schen Holzschnitt so modern machte. Die japanische Kultur sei sogar »mo-
derner […] als die europäischen Zivilisationen«98. Gegen diese Kraft der Dar-
stellung seien der französische Kubismus und der italienische Futurismus 
nur Symptome für künstlerische Zustände, »deren ›menschliche[r]‹ Qua-
litäten, deren Kadaverschau«99 die Welt müde geworden sei. Die Defizite 
entstünden dort, wo der Fotoapparat, die moderne Maschine, wohl die Vo-
raussetzung geschaf fen habe für die Befreiung der Künste vom Zwang zur 
Abbildung, die modernen Künstler aber nicht damit umzugehen gelernt hät-
ten. Anstelle nun die Natur der Dinge zum Thema und zur Sichtbarkeit zu 
bringen, hätten sie die Individualität des Künstlers ins Zentrum gestellt. »Es 
ist Zeit, dass wir uns vom ›Realismus‹ mit seinem Hang zu Sentimentalität 
und Selbstsucht abwenden und einer Realität, die mehr von Gott enthält, zu-
wenden.«100 Mithilfe der modernen Maschine müsse die Kunst zum Medium 
werden, in dem durch Abstraktion das Innere der Natur und damit »mehr 
von Gott« aufscheinen könne. 

Japan sei den modernen Künsten überlegen, insofern es die Werkzeuge 
als Mittel zur Abstraktion der Natur verstanden habe. Es liege in der Art und 
Weise der Behandlung des Materials, in der sowohl die Tradition wie auch die 
Modernität enthalten seien. »Welche Geschicklichkeit und welcher Fleiß.«101 
Das ist auch der Grund, weshalb es von Wright auch keine Beschreibung des 
klassischen japanischen Hauses und seiner formalen Elemente gibt. An den 
formalen Elementen des japanischen Hauses hatte Wright kein Interesse. Zu 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 147

den Elementen wie shoji oder fusuma (Schiebewand), tatami (Reisstrohmat-
te), engawa (hölzerner Umgang, Veranda) oder tokonoma (Wandnische) hat 
er sich nicht geäußert. Sie waren Resultat der konsequenten Verfahren der 
Abstraktion mittels der damaligen technologischen Bedingungen. Wegen 
der neuen Herstellungsverfahren gehörten sie eben nicht zu Wrights eigener 
Zeit, dem Maschinenzeitalter. 

Im Maschinenzeitalter war die japanische Kultur daher auch nur »bei-
nahe« modern. Dies lag an den Geräten und Hilfsmitteln – im Falle der prä-
kolumbischen Architektur sprach Wright sogar von primitiven Hilfsmitteln. 
Die Werkzeuge der Japaner waren noch nicht Maschinen im Sinne des Ma-
schinenzeitalters, weshalb sie, in der Auf fassung von Wright, hinter den ak-
tuellen Möglichkeiten zurückstehen. Das galt auch für die Zeit von Wrights 
Arbeit am Imperial Hotel in Tokio. Aufgrund des damaligen Entwicklungs-
standes der japanischen Bauindustrie konnten nur einheimische Methoden 
zum Einsatz kommen, kein Stahl und kein Glas, denn »es war unmöglich zu 
sagen, wie weit wir in irgendeiner Richtung mit Maschinen kommen wür-
den – vermutlich nicht sehr weit«102. 

Wright griff daher einerseits auf die besonderen Fähigkeiten der japa-
nischen Handwerker zurück, während er andererseits neue Materialien zur 
Anwendung brachte, die außerhalb der Tradition Japans standen. Dadurch 
sollten neue Möglichkeiten zur Abstraktion im Kontext der eigenen Zeit und 
damit zur Modernität eröffnet werden. Wright führte neue Materialien wie 
Kupfer und Backstein ein, aber auch den Oya-Stein, einen Lavastein. Der 
Oya-Stein ist ein weicher Stein, der sich zur Bearbeitung von Oberf lächen, 
besonders mit Ornamenten, gut eignet. Er war in Japan aber bis dahin nicht 
für den Hausbau benutzt worden. Von den japanischen Bauherren war er zu-
nächst als »billiges und gewöhnliches Material« und als unpassend »für einen 
so würdigen Zweck« wie dem des Kaiserlichen Hotels abgelehnt worden.103

Wright wollte den Oya-Stein im Sinne des Gesetzes der Wandlung be-
nutzen. An ihm sollte sich der Übergang des Lebens »von den Knien zu den 
Füßen« vollziehen, analog zum »Übergang von Holz zu Mauerwerk«.104 »Von 
den Knien zu den Füßen« war Wrights Metapher für den auf holenden Mo-
dernisierungsprozess, den Japan ab 1868 durchlief. Er spielte damit auf den 
Übergang vom traditionellen Leben, das sich überwiegend auf dem Boden 
und auf Tatamimatten vollzog, zu einem modernen Leben auf Stühlen und 
an Tischen an. Das Imperial Hotel selbst stand für den Wechsel zur westlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 148

Lebensform. Dies sollte im Übergang vom traditionellen Holzbau zum Bau-
en mit Stein zur Sichtbarkeit kommen. Für die Wände nutzte Wright Ziegel-
stein als Sichtmauerwerk, das dementsprechend keine weitere Bearbeitung 
erfuhr. Den Oya-Stein setzte Wright dagegen für die strukturale, weitgehend 
horizontale Gliederung ein und machte ihn zum Träger von abstrakten Or-
namenten. Der Ziegelstein stand für die Einfachheit der Konstruktion, der 
Oya-Stein dagegen, der sich leicht bearbeiten und ornamentieren ließ, ver-
körperte dagegen die Organik und das Prinzip geistiger Freiheit. 

Dem Imperial Hotel wurde viel Kritik und Unverständnis sowohl von ja-
panischer wie von amerikanischer Seite entgegengebracht. Auch wenn 
Wright reklamierte, dass seine Architektur  – und umso mehr das Imperial 
Hotel  – formal ohne äußeren Einf luss entstanden sei, so waren gerade die 
Ornamente des Oya-Steins irritierend, weil ikonografisch unbestimmt. 
Einerseits legten die Monumentalität des massiven Ziegelmauerwerks und 
die abstrakte Ornamentik des Oya-Steins Vergleiche zur präkolumbischen 
Architektur nahe, während andererseits die Ornamentik auch eine 
Traditionslinie innerhalb Japans suggerierte. Es drängte sich hier ein Bezug 
zum Mausoleumsbezirk in Nikko auf. Dies war deswegen brisant, weil Nik-
ko die Grabstätte der Tokugawa-Shogune ist, der Gegenspieler des Kaisers. 
Überbordend ornamentiert, dazu farbig, stellt die Tempelanlage von Nikko 
das Gegenprogramm zur shintoistischen Schrein-Architektur Japans dar, 
mit der der Kaiser assoziiert wird. 

Die Weigerung Wrights, Architektur ohne Anleihen an Bestehendes zu 
schaffen, und das Insistieren auf einer Architektur »von innen« führten im 
Kontext von Japan zu Missverständnissen. Auch wenn keine kausale Ver-
knüpfung hergestellt werden konnte, stellten sich bei Japanern wie auch 
Amerikanern wenig günstige Assoziationen ein. Während Wright mit seiner 
Architektur in Amerika darauf hoffen konnte, eine eigene Sprache und eine 
eigene amerikanische Architekturtradition zu begründen, konnte dies in Ja-
pan kein Ziel sein. Es gehört zu den besonderen Leistungen Wrights, dass 
das Imperial Hotel unter den wenigen Bauten Tokios war, die ohne Schaden 
das Große Kanto-Erdbeben von 1923 überstanden hatten, es gehört aber auch 
zur Tragik dieses Gebäudes, dass es in seiner Ikonografie weitgehend unver-
standen blieb und 1968 abgerissen wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Abstraktion der Natur – Frank Lloyd Wright 149

Basisliteratur

Wright, Frank L.: Schrif ten und Bauten, München u. a.: Langen und Müller 
1963

Wright, Frank L.: Ein Testament, München: Langen und Müller 1966

Anmerkungen

1	 Bruno Zevi (1998), Frank Lloyd Wright, S. 6.
2	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 34.
3	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 21.
4	 Frank L. Wright (1963 a), »Die Kunst und 

Fertigkeit der Maschine«, S. 57.
5	 Frank L. Wright (1963 b), »Wurzeln«, S. 25.
6	 Sergei Tretjakow zitiert nach Frankfurter 

Kunstverein (Hg.) (1972), Kunst in der Revo-
lution, o. S.

7	 Frank L. Wright (1963 b), »Wurzeln«, S. 19.
8	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 14.
9	 Victor Hugo (1994), Der Glöckner von Notre 

Dame, S. 203.
10	 Frank L. Wright (1963 b), »Wurzeln«, S. 15.
11	 Victor Hugo (1994), Der Glöckner von Notre-

Dame, S. 129
12	 Frank L. Wright (1963 a), »Die Kunst und 

Fertigkeit der Maschine«, S. 54.
13	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 29
14	  Ebd., S. 99.
15	 Ebd., S. 96.
16	 Frank L. Wright (1963 b), »Wurzeln«, S. 25.
17	 Ebd. S. 15.
18	 Frank L. Wright (1963 a), »Die Kunst und 

Fertigkeit der Maschine«, S. 53.
19	 Ebd., S. 67.
20	 Richard Wagner (o. J.), Parsifal, S. 78.
21	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 113.
22	 Frank L. Wright (1963 a), »Die Kunst und 

Fertigkeit der Maschine«, S. 52.

23	 Ebd.
24	 Ebd., S. 60.
25	 Ebd.
26	 Walter Benjamin (1991), »Das Kunstwerk 

im Zeitalter seiner technischen Reprodu-
zierbarkeit«, S. 491.

27	 Ebd., S. 481.
28	 Ebd., S. 502.
29	 Frank L. Wright (1963 a), »Die Kunst und 

Fertigkeit der Maschine«, S. 53.
30	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 91.
31	 Ebd., S. 58.
32	 Ebd.
33	 Ebd., S. 34.
34	 Ebd., S. 121.
35	 Ebd., S. 109.
36	 Frank L. Wright (1963 c), »Prärie-Architek-

tur«, S. 44.
37	 Ebd., S. 43.
38	 Ebd., S. 47.
39	 Ebd., S. 45.
40	 Ebd.
41	 Ebd., S. 44.
42	 Frank L. Wright (1963 b), »Wurzeln«, S. 16.
43	 Ebd.
44	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 111.
45	 Frank L. Wright (1963b), »Wurzeln«, S. 25.
46	 Ebd.
47	 Frank L. Wright (1963 c), »Prärie-Architek-

tur«, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 150

48	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 121.
49	 Frank L. Wright (1963 b), »Wurzeln«, S. 18.
50	 Ebd., S. 17.
51	 Ebd., S. 18.
52	 Ebd., S. 19.
53	 Ebd. 
54	 Ebd. 
55	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 104.
56	 Ebd.
57	 Ebd.
58	 Ebd., S. 105.
59	 Frank L. Wright (1963 b), »Wurzeln«, S. 19.
60	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 104.
61	 Ebd.
62	 Ebd., S. 98.
63	 Ebd., S. 110.
64	 Ebd., S. 105.
65	 Ebd.
66	 Ebd., S. 109.
67	 Ebd., S. 102.
68	 Frank L. Wright (1963 c), »Prärie-Architektur«, 

S. 45.
69	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 96.
70	 Ebd., S. 104 f.
71	 Louis Sullivan (1896), »The Tall Office 

Building Artistically Considered«, S. 407.
72	 Ebd.
73	 John Ruskin (2016), Die Steine von Venedig, 

S. 166.
74	 Augustus W. Pugin (1973), The True Princi-

ples of Pointed or Christian Architecture, S. 3.
75	 John Ruskin (2016), Die Steine von Venedig, 

S. 167.
76	 Frank L. Wright (1963 b), »Wurzeln«, S. 16.
77	 Ruskin zitiert nach Catharina Berents u. a. 

(2016): »Ein Buch über Steine«, S. 47.

78	 Frank L. Wright (1963 b), »Wurzeln«, S. 19
79	 Ruskin zitiert nach Catharina Berents u. a. 

(2016): »Ein Buch über Steine«, S. 48
80	 Frank L. Wright (1963 d), »Die Souveränität 

des Einzelnen«, S. 93.
81	 Ebd.
82	 Ebd., S. 97.
83	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 130.
84	 Gillian Naylor (1971), The Arts and Crafts 

Movement, S. 173.
85	 Kenneth Frampton (1983), Die Architektur 

der Moderne, S. 39.
86	 Gerda Breuer (1998), »Universalistische Er-

neuerung im Dienste des Verzichts«, S. 15.
87	 William Morris (1890), News from Nowhere, 

Chapter XV.
88	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 139.
89	 Frank L. Wright (1963 b), »Wurzeln«, S. 17.
90	 Ebd., S. 18.
91	 Frank L. Wright (1966), Ein Testament, S. 140.
92	 Frank L. Wright (1963 e), »Das Kaiserliche 

Hotel«, S. 140.
93	 Ebd.
94	 Ebd., S. 143.
95	 Frank L. Wright (1992), Collected Writings, 

Vol. 1, S. 151.
96	 Ebd., S. 148.
97	 Ebd., S. 150.
98	 Ebd., S. 148.
99	 Ebd., S. 150.
100	Ebd.
101	Frank L. Wright (1963 e), »Das Kaiserliche 

Hotel«, S. 145.
102	Ebd., S. 142.
103	Ebd., S. 144.
104	Ebd., S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475317-008 - am 15.02.2026, 00:24:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

