8. Die politische Philosophie Nassif Nassars
im libanesischen Kontext — und dartiber hinaus

Was die westliche Philosophie von einem
arabischen Philosophen lernen kann

Mit der Riickkehr zum libanesischen Kontext im letzten Kapitel sind
wir auch an das Ende unserer Reise durch Nassars Text- und Ideenwel-
ten gelangt. Es war dies eine Reise, die immer wieder etwas Geduld ge-
braucht hat, da einzelne Winkel von Nassars Denken genauer ausge-
leuchtet werden mussten. Die Geduld hat sich jedoch gelohnt: Es hat
sich so insgesamt ein Panorama von Ideen entfaltet, die nicht nur Nas-
sar als einzelnen Philosophen beschiftigen, sondern immer auch Abbild
einer zeitgenossischen arabischen Debattenkultur sind, in der es philo-
sophisch noch viel zu entdecken gibt.

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass Nassif Nassar in seinem phi-
losophischen Gesamtwerk aus dem Kontext einer seines Erachtens durch
Konfessionalismus bedingten Konfliktsituation der libanesischen Gesell-
schaft einen >Liberalismus mit Gemeinsinn«< entwickelte, der zwei Grund-
anliegen hat. Zum einen fordert er vom Individuum ein kritisch-offenes
Vernunftdenken ein, das in Abgrenzung zur Absolutheit partikular-ge-
meinschaftlicher, d.h. konfessionell-religioser sowie ideologischer Wahr-
heitsanspriiche wahrheitstheoretisch bescheiden auftritt und seine Postu-
late aus Respekt vor und im Dialog mit den Uberzeugungen anderer
sowie in Ansehung gesamtgesellschaftlicher Interessen kontinuierlich in-
tra- und intersubjektiv hinterfragt. Zum anderen fordert der >Liberalis-
mus mit Gemeinsinn« individuelle Rechte ein, deren Ursprung Nassar
auf ein universelles Menschsein zurtickfihrt. Diesen Rechten nachzu-
kommen macht sowohl den Respekt individueller Freiheiten als auch ein
staatlich-institutionell gestiitztes solidarisches Handeln unter gleichge-
stellten Personen notwendig. Dieses Handeln ist zudem auf sieben Wer-
te des intrinsisch Guten und damit tiber Rechtsanspriiche hinaus auf
ein holistisches Gerechtigkeitsverstindnis ausgerichtet. Grundlage einer
in diesem Sinne liberal-gemeinsinnig idealen Gesellschaft ist ein schuli-
scher Philosophieunterricht, in dem Individuen in Konversation mit der
transkulturellen Philosophiegeschichte zu eigenstindig und miteinander
kritisch denkenden sowie uiber die Grenzen ihrer partikularen Gemein-
schaft hinaus solidarisch handelnden Staatsburgern ausgebildet werden
sollen.

Dies sind in aller moglichen Kiirze die wichtigsten Ergebnisse der in
dieser Abhandlung unternommenen Auseinandersetzung mit einem der
wichtigsten arabischen Gegenwartsphilosophen. Obschon moglichst

341

00:18:04. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

viele Schriften von Nassars thematisch vielseitigem Werk in die inter-
textuelle Argumentation dieser Studie mit einbezogen wurden, gibe es
selbstredend eine Vielzahl anderer Moglichkeiten, sich diesem Philoso-
phen zu nihern. Mit der kontextualistischen Herangehensweise an sein
Werk und der Orientierung am Begriff des >Liberalismus mit Gemein-
sinn< (libraliyya takafuliyya) sollte hier ein erster Vorschlag gemacht
werden, wie Nassar gelesen werden kann. Dieser Vorschlag wird hof-
fentlich weitere Untersuchungen mit anregen, die sich mit Nassar, aber
auch mit anderen Figuren und Themen der lebhaften philosophischen
Debatten in nahostlichen Kontexten beschiftigen. Denn Projekte wie
jene Nassars bieten zahlreiche Anschlussmoglichkeiten auch fir westli-
che philosophische Problemstellungen und damit die Chance, den philo-
sophischen Diskurs globaler auszugestalten, wie wir in den nachfolgen-
den abschlieSenden Uberlegungen gleich noch sehen werden.

Uber viele der Uberzeugungen und Ideen, denen Nassar im Rahmen
seines Nachdenkens tiber ein gutes Gemeinwesen allgemein und seines
Entwurfs eines >Liberalismus mit Gemeinsinn< im Besonderen Ausdruck
verleiht, lisst sich selbstverstandlich streiten, wie nicht zuletzt zahlreiche
kritische Reaktionen unterschiedlicher Provenienz auf einzelne seiner Po-
sitionen gezeigt haben. Sie betrafen besonders seine Ideologiekritik, die
wegen ihres teilweise dogmatisch anmutenden Rationalismus selbst unter
Ideologieverdacht geriet, aber auch sein Einstehen fiir individuelle Frei-
heitsrechte, das den einen zu liberal, den anderen zu wenig entschieden war.

In seiner Ganzheit sowie vor dem Hintergrund allgemeiner Entwick-
lungen der nahostlichen Denktraditionen betrachtet, konnte man Nassar
auch vorwerfen, sein >Liberalismus mit Gemeinsinn« sei eine >Ideologie
der Unentschlossenheit«. Diesen Begriff hat der aus Bahrain stammende
Intellektuelle Muhammad Gabir al-AnsarT in seiner volumindsen Schrift
Das arabische Denken und der Kampf der Gegensiitze verwendet, um
damit — ohne auf Nassar Bezug zu nehmen - ein Philosophieren zu cha-
rakterisieren, das stets auf der Flucht vor klaren Entscheidungen ist, die
zu treffen in einer konflikttriachtigen Realitit, welche sich den Moglich-
keiten einer Harmonisierung des Widerspriichlichen entzieht, erforder-
lich wire.* Ansari sieht das gesamte arabische Denken seit vorislamischer
Zeit, besonders aber im 19. und 20. Jahrhundert, im Versuch begriffen,
Gegensatzpaare wie Vernunft und Glaube, Tradition und Moderne, Reli-
gion und Nation, Gerechtigkeit und Freiheit oder Kapitalismus und So-
zialismus zu versohnen, wobei es diese Gegensatzpaare nie dialektisch in

1 Vgl. Muhammad Gabir al-Ansari, al-Fikr al-arabi wa-sira* al-addad. Kai-
fa htawat at-taufiqiyya as-sira‘ al-mahziur baina l-usuliyya wa-I-almani-
yya wa-l-hasm al-muaggal baina l-islam wa-I-garb; tashis halat al-lahasm fi
l-hayat al-‘arabiyya wa-l-ibtiwa’ at-taufiqi li-I-§adaliyyat al-mahzira, Bairut:
al-Muwassasa al-‘Arabiya li-d-Dirasat wa-n-Nasr 1999 [1996], 20, 142-143.

342

00:18:04. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

etwas Neuem aufzuheben vermochte, sondern sie in einer Art Schwe-
be- oder Spannungszustand nebeneinander bestehen liefs.> Er bezeich-
net dieses auf Harmonisierung von Gegensitzen ausgerichtete Denken
als taufigiyya, wofiir er selbst die englische Ubersetzung concordism am
treffendsten findet.>

Auch Nassars >Liberalismus mit Gemeinsinn« konnte gemaf§ den
Uberlegungen Ansaris als erfolgloser Versuch gelesen werden, Gegen-
sdtze einer konflikttrachtigen Situation zu verséhnen, weshalb sein
Entwurf einer neuen Gesellschaft in wichtigen Problembereichen den
Anschein macht, in einem Zustand der Unentschlossenheit und Un-
eindeutigkeit zu verbleiben. Man konnte Nassar vorwerfen, zwar die
zentralen Fragen des gesellschaftlichen Zusammenlebens aufzuwerfen
und zu erortern, jedoch einer eindeutigen Beantwortung dieser Fragen
auszuweichen. Was wire z.B. prinzipiell starker zu gewichten: die in-
dividuellen Rechte oder das Gemeinwohl der Gesellschaft, individuel-
le Freiheiten oder Gerechtigkeit — die libraliyya oder der takaful? Wie
kann der Mensch, wie Nassar behauptet, ontologisch frei sein und
gleichzeitig eine soziale Natur haben, die er ebenso geltend macht? Wo
genau liegt die Grenze zwischen einer legitimen Verteidigung des Ver-
nunftdenkens gegen dogmatische Wahrheitsanspriche auf der einen
Seite und einem Rationalismus, der selbst wieder dogmatisch wird, auf
der anderen? Inwiefern darf Philosophie selbst zu einer Ideologie wer-
den, die eine klare Vorstellung des menschlichen Zusammenseins ge-
gen andere solche Vorstellungen auch politisch durchsetzt? Wie weit
dirfen die Zugestandnisse der Vernunft an ideologische und religiose
Glaubensprinzipien gehen, um die Uberzeugungsfreiheit zu wahren, be-
sonders dort, wo sie fester Bestandteil alltiglicher Vorstellungswelten
sind? Wie weit diirfen die Konzessionen der Vernunft an die existen-
zielle Ganzheit des Menschen gehen, wo die Ratio auch auf das Ara-
tionale trifft, d.h. auf andere, nichtverniinftige Fahigkeiten und Ver-
mogen sowie Emotionen, Wiinsche und Begehren, die zu irrationalen
Entscheiden verleiten? Und wie stark darf ein staatliches Bildungswe-
sen den einzelnen Buirger zu einem philosophischen Vernunftdenken er-
ziehen, ohne das Individuum in seiner Religions- und Uberzeugungs-
freiheit zu beschneiden?

All diese Fragen, auf die Nassar keine eindeutige Antwort gibt, die
sich seinem Liberalismus-Verstandnis einschlieflich der epistemischen
Pramissen, auf denen es beruht, aber aufdriangen, konnten mit Ansari
als Anzeichen von Unentschlossenheiten in Nassars Denken gedeutet

2 Vgl.ibid., 17, 145-584. Ansaris Argumentation orientiert sich stark an He-
gels Dialektik und Geschichtsdenken.

3 Ibid., 95-106. Vgl. zu Ansari auch Kassab, Contemporary Arab thought,
253-264; Corm, Pensée et politique, 276—282.

343

00:18:04. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

werden. Die Unentschlossenheiten wiirden daher riithren, dass Nassar
erfolglos Gegensitze zu versohnen versucht, weshalb seine Philosophie
in einer spannungsgeladenen Bipolaritit, einem unentschiedenen Kampf
des sich Widersprechenden, verharrt.

Solche und dhnliche kritischen Riickfragen an Nassars Entwurf eines
freiheitlichen Gemeinwesens sind besonders im Kontext philosophischer
Diskussionen natiirlich berechtigt. Gleichwohl greift der Vorwurf der
Unentschlossenheit an seinen >Liberalismus mit Gemeinsinn< mindestens
aus zwei Griinden zu kurz. Zum einen verlangt er Nassars Denken eine
Eindeutigkeit ab, die es in philosophischen Gedankengebauden gleich
welcher Herkunft, wenn iiberhaupt, nur selten gibt.# Zum anderen fiihlt
man in den Ambivalenzen und Ambiguitaten, die seiner Ideenwelt inne-
wohnen, auch den Puls des Existenziellen, aus dem sein philosophisches
Projekt hervorgegangen ist und an dem ein bis in alle formallogischen
Winkel eindeutiges Philosophieren wohl vorbeigedacht hitte.s

Dies bringt uns zu der in der Einleitung dieses Buches dargelegten Auf-
forderung Gabiris und Misbahis zuriick, arabische Philosophie immer
uber ihre historische Kontextualisierung hermeneutisch zu erschlieflen.
Vor dem Hintergrund der libanesischen Situation und ihrer Geschichte,
die Nassars Philosophieren mitgeformt haben, machen die scheinbaren
Unentschlossenheiten in seinem Denken durchaus Sinn. Sie sind diesbe-
zuglich jedoch eher als ein philosophisches Maandern zu verstehen, das
sich einen Weg durch die unbestindigen Komplexititen einer Gesell-
schaft zu bahnen suchte, die von unterschiedlichen lokalen, regionalen
und internationalen Extremen stets vor neue Probleme gestellt wurde
und wird. In soziopolitischen Gegebenheiten, die von einem totalisie-
renden Gemeinschaftsdenken ebenso geprigt sind wie von einer nahe-
zu grenzenlosen, an die koloniale Vergangenheit erinnernden neolibera-
len Ausgestaltung der Okonomie, macht es Sinn, individuelle Freiheiten
und Rechte einzufordern, ihnen gegeniiber aber gleichzeitig skeptisch zu
sein und ihnen Grenzen setzen zu wollen. Es wird vor diesem Hinter-
grund verstandlich, weshalb ein Intellektueller dem Individuum das freie
Vernunftdenken ermoglichen, es aber gleichzeitig zur tiberindividuellen
und besonders iibergemeinschaftlichen Reflexion iiber das Zusammen-
leben in der Gesellschaft erziehen will. In dieser Realitit ist es auch ver-
standlich, dass jemand, der iiber das Gemeinwesen nachdenkt, dessen
Gesamtwohl stark gewichtet, da dieses im brachialen marktlogisch ori-
entierten Denken und Handeln meist genauso als sekundir betrachtet

4  Vgl. hierzu auch Thomas Bauer, Die Vereindeutigung der Welt. Uber den
Verlust an Mebrdeutigkeit und Vielfalt, Ditzingen: Reclam 32018.

5 Vgl. hierzu auch Georg Stenger, »Interkulturelles Denken — Eine Heraus-
forderung fiir die Philosophie. Ein Diskussionsbericht: Teil 1«, in: Philoso-
phisches Jabrbuch 103 (1996), 90-103: 92.

344

00:18:04. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

wird, wie wenn partikular-gemeinschaftliche ideologische, religiose oder
klientistische Interessen hoher gewichtet werden als gesamtgesellschaft-
liche. Es ist zudem nachvollziehbar, dass Nassar individuelle Rechte ge-
nauso hochhilt wie eine Vision des intrinsisch Guten, das einem staat-
lichen Gemeinwesen nicht einfach gleichgiiltig sein kann, sondern der
Politik als Handlungsorientierung dienen soll.

Der Blick auf den Libanon und seine konfliktreiche Geschichte hilft
nicht nur, die vermeintlichen >Unentschiedenheiten< von Nassars >Libe-
ralismus mit Gemeinsinn« zu erkliren. Es scheint auch, dass Nassars Phi-
losophie gerade in ihrer Auseinandersetzung mit der speziellen soziopo-
litischen Konstellation des Libanon ihre Moglichkeiten gewinnt, auch
dariiber hinaus zu wirken und Anklang zu finden, sowohl in einem ara-
bischsprachigen Kontext als auch in westlichen philosophischen Dis-
kursen.

So ist das Denken und Handeln mit Verweis auf konfessionelle oder
andere gemeinschaftliche Identitaten spatestens seit der amerikanischen
Invasion im Irak und stirker noch seit dem sogenannten Arabischen
Fruhling nicht mehr nur ein Problem des Libanon, sondern verunmog-
licht, entweder durch den radikalen Riickzug auf das eigene partikula-
re Selbst der Gemeinschaft oder indem es totalitire Herrschaft zu be-
griinden und legitimieren hilft, auch in anderen Staaten der Region das
Entstehen und Funktionieren von liberaler Gesellschaftlichkeit. Nassars
Vorstellungen einer kritisch-offenen Rationalitit, die das Vernunftden-
ken von der epistemischen Gier der Gemeinschaft befreit und dem Ande-
ren gegenuiber diskursiv 6ffnet sowie dazu anhilt, das individuelle Han-
deln im Kontext gesamtgesellschaftlicher Interessen zu reflektieren, ist
deshalb ebenso wie seine Vorstellung des Rechten und des Guten auch
fiir diese politischen Gemeinwesen gedacht.

Dabei sei in Anbetracht dieses gesamtarabischen Kontextes eine op-
timistische Prognose gewagt: Obschon gerade die Entwicklungen seit
dem Arabischen Frithling — Nassar deutete ihn in einem Zeitungsinter-
view 2011 hoffnungsvoll als Vorboten der von ihm postulierten >zwei-
ten arabischen Renaissance« — auf den ersten Blick nicht den Eindruck
erwecken, als wiirden sich in naher Zukunft die politischen Gegebenhei-
ten der Region auch nur geringfiigig in die Richtung einer Form des Zu-
sammenlebens bewegen, wie sie von Nassar und anderen selbstkritischen
philosophischen >Unruhestiftern« imaginiert wird, werden solche Ideen
in Zukunft vermehrt auch in alltiglichen Vorstellungswelten wirksam
werden und sich in der gesellschaftlichen Realitit bewahren konnen. Ge-
rade die ultratotalitiren Reaktionen der Regimes etwa in Agypten und

6  Antwan Flaifil (27.10.2011), »Muqabalat Nasif Nagsar. An-Nahda al-ara-
biyya at-taniya qadimac, al-Ahbar, https://al-akhbar.com/Opinion/96771,
letzer Zugriff: 03.05.2019. Vgl. dhnlich auch Nassar, Hurriyya, 5-6.

345

00:18:04. [


https://al-akhbar.com/Opinion/96771
https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://al-akhbar.com/Opinion/96771

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

Syrien, aber auch der nicht direkt von den Aufstinden betroffenen Mo-
narchien auf der Arabischen Halbinsel sind ein Hinweis darauf, wie sehr
die undemokratisch regierenden Eliten diese Ideen mittlerweile als Ge-
fahr fur ihre Herrschaftsprivilegien wahrnehmen. Dass in Algerien und
mit Abstrichen im Sudan dieser Tage die Regimewechsel durch breites
zivilgesellschaftliches Engagement — zumindest bisher — auf mehrheitlich
friedlichem Weg vonstattengegangen sind, ist ebenfalls ein Anzeichen da-
fiir, dass Forderungen nach Demokratie und Rechtsstaatlichkeit ernstge-
nommen werden. Dabei konnte gerade eine kritisch-offene Rationalitit,
wie sie Nassar vorschwebt, dazu beitragen, verschiedene Vorstellungen
des gesellschaftlichen Zusammenseins in die Ausgestaltung einer gemein-
samen Zukunft zu integrieren.

Der Weg dorthin mag allerdings noch weit sein. Erschwert wird er
nicht nur durch lokale Hiirden wie mangelnde Bildung oder preka-
re Okonomische Verhaltnisse, sondern auch von den geostrategischen
Interessen und dem Durchsetzungswillen tberregional agierender Ak-
teure. Wenig hilfreich ist es jedoch auch, in westlichen Diskursen tiber
den Nahen und Mittleren Osten, sei es in den Medien oder der Wis-
senschaft, selbstkritische Denkerinnen und Denker wie Nassar a prio-
7i, d.h. ohne sich je mit ihnen und ihren Ideen auseinandergesetzt zu
haben, als marginal zu bezeichnen und abzutun und die lokale Wirk-
samkeit ihrer Ideen respektive das breite Verlangen nach individuellen
Rechten und Freiheiten, dem sie Ausdruck verleihen, generell in Frage
zu stellen. Eine solche Haltung reproduziert und starkt ein kulturalisti-
sches Bild des nicht zum Vernunftdenken und zur Demokratie befihig-
ten, schriftglaubigen >Orientalen< und verleiht damit indirekt auch im
Westen jenen Narrativen arabischer Regimes Plausibilitit, die jegliche
Kritik an ihrem Totalitarismus und jede Forderung nach Rechtsstaat-
lichkeit als Terrorismus denunzieren, dem es mit noch mehr Autoritit
zu begegnen gelte.

Die Auseinandersetzung mit Philosophinnen und Philosophen wie
Nassar auch tiber die Islamwissenschaft hinaus ist somit nicht nur wis-
senschaftlich interessant, sondern kann auch politisch und gesellschaft-
lich etwas bewegen. In dieser Hinsicht besticht Nassars philosophisches
Projekt noch durch einen weiteren Aspekt: Es weist iiber den libanesi-
schen respektive arabischsprachigen Kontext hinaus die Relevanz und
Aktualitdt der politischen Philosophie aus und ruft ihr in Erinnerung,
dass sie in den sozialen Raum hineinwirken kann und soll. Vielleicht fin-
det die politische Philosophie auch in westlichen Diskursen gerade in sol-
cher oder dhnlicher transkultureller Betdtigung wieder vermehrt zur Fa-
higkeit zuriick, auch wieder politische Philosophie zu sein, d. h. zu neuen
Moglichkeiten, iiber das spezialisierte akademische Feld hinaus mit der
Gesellschaft zu interagieren und zu kommunizieren und damit 6ffentli-
che Debatten wieder mitzugestalten.

346

00:18:04. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

Die Philosophie Nassars und sein Entwurf eines >Liberalismus mit
Gemeinsinn« konnen aber auch noch viel direkter Relevanz fiir west-
liche, auch philosophische Diskurse beanspruchen, gerade weil sie aus
den komplexen soziopolitischen Gegebenheiten des Libanon heraus
entstanden sind. Seine Kritik an einem auf nicht hinterfragbaren Glau-
benspramissen einer partikularen Gemeinschaft ausgerichteten und da-
mit ideologischen Denken etwa verfingt lingst nicht mehr nur in den
Gesellschaften des Nahen und Mittleren Ostens, sondern zunehmend
auch wieder in einem Europa, in dem zwar nicht primar religiose, ver-
mehrt aber wieder nationale und andere partikulare Identititen geltend
gemacht werden, an denen sich das politische Denken und Handeln ori-
entieren solle. Dabei wird in diesem wiedererstarkenden Differenzden-
ken teils gar jener demokratische und rechtsstaatliche Minimalkonsens
wieder in Frage gestellt, in dessen Rahmen auch Nassars kritisch-offe-
ner Rationalismus gemeinschaftlich-partikularen Wahrheitsanspriichen
und Wertvorstellungen durchaus Raum bote — ein Minimalkonsens, den
Nassar leidenschaftlich als nicht verhandelbar verteidigt.

Auch die kritisch-offene Rationalitit, die Nassar als epistemische Al-
ternative zu diesem exkludierenden Glaubensdenken einfordert, spricht
damit iiber den arabischsprachigen Kontext hinaus das soziopolitische
Zusammensein in westlichen Gesellschaften an. Besonders sollte jedoch
in diesem Zusammenhang der Verweis eines arabischen Philosophen
auf die zentrale Forderung der Aufklirung, selbstbestimmt und vorur-
teilsfrei zu denken, zur Reflexion tiber die eigene Aufgeklartheit anre-
gen. Die eigene Aufgeklartheit wird in westlichen politischen Diskussio-
nen vermehrt als kulturelles Alleinstellungs- und Abgrenzungsmerkmal
v a. zu einem vermeintlich aufklarungsresistenten >islamisch< oder >ara-
bisch Anderenc« fiir die Konstruktion einer eigenen, in sich geschlosse-
nen gemeinschaftlichen Identitdt in Anspruch genommen, wobei pa-
radoxerweise genau diese Inanspruchnahme der Aufkliarung auf jene
Aufklarungsfeindlichkeit hindeutet, die dem Anderen vorgeworfen
wird. Sie leistet damit gar einer Art >Konfessionalisierung« politischer
Diskurse auch in Europa Vorschub. Gerade die Auseinandersetzung
mit einem Philosophen wie Nassar, der die Aufkldrung aus einer »isla-
mischen Umwelt« zum Sprechen bringt,” kann bei der Neubeurteilung
von Fragen helfen, die die Genealogie und die Gegenwirtigkeit der ei-
genen Aufkliarung, aber auch allgemeiner ihre systematische und his-
torische Beziehung zur Religion oder ihren Platz in der Moderne be-
treffen. Sie wirft dartiber hinaus Fragen nach der Semantisierung des

7 Reinhard Schulze (Mirz 2019), »Islam und das Problem der Aufklarung«, FI-
NO-Memo Nr. 12, http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_
fino/content/e646124/e779484/files794812/FINO_MEMO_12_ger.pdf, letzer
Zugriff: 04.05.2019. 5.

347

00:18:04. [


http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files794812/FINO_MEMO_12_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files794812/FINO_MEMO_12_ger.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files794812/FINO_MEMO_12_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files794812/FINO_MEMO_12_ger.pdf

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

Aufklarungsbegriffs in einem aufsereuropiischen Kontext auf sowie
Fragen zu den Auswirkungen der Mystifizierung der tatsachlichen so-
wie vermeintlichen Errungenschaften der Aufklirung sowohl in Euro-
pa als auch dartiiber hinaus.

Ahnliche Fragen provoziert Nassars Anspruch, mit seinem >Libera-
lismus mit Gemeinsinn< vom nahéstlichen Kontext her eine soziopoliti-
sche Ordnungsvorstellung neu zu begriinden, die der Westen samt ihrer
Tradition gleich wie die Aufklarung mehrheitlich fiir sich allein bean-
sprucht. Auch diesbeziiglich kann Nassars Philosophie zu einer Neube-
wertung bestimmter Probleme Anlass geben. Sein Nachdenken tiber in-
dividuelle Freiheiten im gesellschaftlichen Zusammensein liefSe sich zwar
mit Verweis auf den arabisch-islamischen Kontext und dessen eigene his-
torische Entwicklungen und kulturelle >Gegebenheiten« als fiir den Wes-
ten irrelevant abtun. Das Gegenteil ist jedoch der Fall: Gerade weil be-
stimmte historische Erfahrungen, die der Westen nicht, noch nicht oder
anders durchlebt hat, in Nassars philosophische Setzungen hineinspielen
und seine Vorstellungen eines liberalen Gemeinwesens mitpragen, sind
sie iber diesen Kontext hinaus erkenntnisbringend. Bekannte normative
Szenarien lassen sich mit Nassar nahe an >neuen« historischen Umstin-
den und soziopolitischen Gegebenheiten durchspielen und so auch in
Uberlegungen iiber die Zukunft des Liberalismus sowohl in seiner west-
lichen Spielart als auch seiner globalen Ausbreitung einbauen.?

Lisst sich z.B. das liberale, sich zunehmend radikalisierende Credo
der Staatsskepsis in Anbetracht einer historischen Erfahrung, die immer
wieder von der tatsichlichen Abwesenheit staatlicher Exekutivmacht
gepragt war, neu bewerten? Wire in Anbetracht der libanesischen so-
ziopolitischen Realitit, in der angesichts partikularer Gemeinschaftsin-
teressen sowie um den Markt frei spielen zu lassen die staatlichen Hand-
lungsmoglichkeiten auf ein absolutes Minimum reduziert wurden, ein
Nachtwichterstaat wirklich als ausreichend zu beurteilen, um die Frei-
heit des Individuums und andere liberale und demokratische Grundwer-
te zu wahren? Welche Bedingungen miissten gegeben sein, damit sich
selbstverantwortlich handelnde Biirger zu ihren Grundrechten wie der
korperlichen Unversehrtheit, einem Mindestmaf$ an Bildung oder einem
Minimaleinkommen verhelfen konnen, wenn man sich eine soziopoliti-
sche Ordnung wie jene des Libanon anschaut, in welcher sich der Staat
nur am Rande fiir solche Grundrechte interessiert und ihre Respektie-
rung nichtstaatlichen Akteuren tiberldsst?

8  Vgl. zu den folgenden Gedanken auch Michael Frey (Dezember 2018), »Li-
banon: Die Zukunft des Liberalismus und die Verantwortung der Intellektu-
ellen«, FINO-Memo Nr. 6, http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/
micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.
pdf, letzer Zugriff: 04.05.2019.

348

00:18:04. [


http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

Nassar wiirde vor dem Hintergrund der libanesischen historischen und
soziopolitischen Erfahrung wohl auch westlichen liberalen Ordnungsvor-
stellungen raten, sich mit der Idee des Staates, ja mit einem Mindestmaf3
gar an Sozialstaatlichkeit zu versohnen. Er konnte dabei dem Liberalis-
mus sein libanesisches Spiegelbild vorhalten und von enttduschten Hoff-
nungen in die Krifte des Marktes erzihlen, die es entgegen den Erwartun-
gen wichtiger Architekten des libanesischen Staatsgefiiges nicht vermocht
haben, das pluralistische Gemeinwesen tiber die partikularen Interessen
hinweg zumindest auf einen stabilen modus vivendi zu verpflichten und
tiber den Markt zu integrieren. Er konnte auf substaatliche Organisati-
onsstrukturen verweisen, die sich zwar der wichtigsten Grundbedurfnisse
der Biirger annehmen und so staatliche Aufgaben und Funktionen tiber-
nehmen, die die Menschen aber auch in die Abhiangigkeiten von klientis-
tischen Patronage-Netzwerken verbannen, die nicht auf den Schutz der
Rechte aller, sondern auf die Bereicherung weniger ausgerichtet sind, also
keinen allgemeinen Wohlstand schaffen. Nassar wiirde wohl auch auf die
Ohnmacht zivilgesellschaftlicher Bemithungen verweisen, die die vielen
Freiheiten, die der soziale Raum im Libanon bietet, im Bewusstsein um
die Eigenverantwortung sich selbst und anderen gegeniiber nutzen, um
sich losgelost von den Patronage-Netzwerken um menschliche Grund-
bediirfnisse zu kimmern. Er wiirde etwa von den zivilgesellschaftlichen
Initiativen berichten, die sich der Umweltproblematik annehmen, die im
Libanon von der Abwesenheit gesetzlicher Regulierungen drastisch ver-
schirft wird und so die natiirlichen Grundlagen menschlicher Existenz
gefdhrdet. Er konnte erkldren, dass auch diese Initiativen immer wieder
an die Grenzen eines Systems stofSen, das sich in einem Vakuum fehlender
Staatlichkeit etablieren konnte und dem die Interessen, die tiber diejeni-
gen der Klientel der eigenen Netzwerke hinaus das Wohl aller und jedes
Einzelnen betreffen, ebenso gleichgiiltig sind wie der Schutz urliberaler
Rechte. Nassar wiirde zudem erldutern, wie dieses System auch demo-
kratische Prozesse auszuhohlen hilft, da auch diese auf die Logik und den
Erhalt der Patronage-Netzwerke ausgerichtet sind und nicht dazu dienen,
politischer Herrschaft Legitimitit zu verleihen und einen gesamtgesell-
schaftlichen Konsens zu finden.

Nassar konnte vor dem Hintergrund dieser historischen und soziopo-
litischen Erfahrungen zeigen, dass auch eine liberale Gesellschaft mehr
Staatlichkeit braucht, als es viele ihrer Theorien mittlerweile glaubhaft
machen, eine minimale staatliche Normenordnung zumindest, die durch
die partikularen Gemeinschaften und Gruppierungen und ihre einzelnen
Interessen hindurch jedes Mitglied des Gemeinwesens gleich erreicht und
von allen Personen als solchen geltend gemacht und eingeklagt werden
kann. Er wiirde ebenfalls auf die Achtung eines Gemeinwohls pochen,
das jenseits partikularer Interessen gut fiir jeden einzelnen Buirger und
alle Burger zusammengenommen ist.

349

00:18:04. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

Obschon Nassar im Hinblick auf die libanesische Situation ein Uber-
denken des liberalen Verhiltnisses von Staat und Gesellschaft mit anregt,
wirde allerdings auch er nicht ausschliefSlich auf Staatlichkeit setzen,
um das Individuum vor der Vereinnahmung durch partikulare Interes-
sen zu schiitzen. Auch in seinen Liberalismus ist ein betrichtliches Maf$
an Staatsskepsis eingeflossen, das sich zwar nicht direkt aus einem un-
mittelbaren Erleben totalitirer Herrschaft nihrt, jedoch auf die in der
Region latente Gefahr verweist, sie erleiden zu missen.

Seine Skepsis gegeniiber dem Kollektiv rithrt aber auch besonders von
der Erfahrung repressiver Gemeinschaftlichkeit auf substaatlicher Ebene
her. Nassars liberale Grundiiberzeugung, d. h. sein Bestehen auf individu-
elle Rechte und Freiheiten, hat mehrheitlich hier ihren Ursprung. Die Ge-
nese dieser Grundiiberzeugung kann insofern fiir Uberlegungen iiber den
Liberalismus auch aufSerhalb des libanesischen Kontextes erkenntnis-
bringend sein, als sie unterstreicht, wie wichtig es fiir das Funktionieren
einer liberalen Gesellschaftsordnung ist, dass Individuen ihr milieube-
stimmtes Handeln und Denken tiberwinden und jenseits ihrer Zugeho-
rigkeit zu einzelnen Gemeinschaften und Gruppen als Mitglieder einer
Gesellschaft zu handeln und zu denken befahigt werden. Es ist dies eines
der zentralen Anliegen des Liberalismus, an dem die libanesische libera-
le Ordnung immer wieder von Neuem scheitert. Milieubestimmtes Den-
ken und Handeln wird aber auch in westlichen liberalen Gesellschaften
vermehrt zur Gefahr fir die individuelle Freiheit. Freiheitsgefihrdend
sind dort etwa jene Milieus, die zum Zweck der Absicherung des eige-
nen Wohlstandes Grenzmauern im gesellschaftlichen Geftige hochhalten,
um damit den sozialen Aufstieg anderer zu verhindern und dadurch die
eigenen Ressourcen zu schiitzen. Gleichzeitig und dadurch begiinstigt
bilden sich aber auch an jenen immer breiter werdenden Randern der
Gesellschaft Milieus, in die Menschen gedriangt werden, die nicht mehr
fahig sind, am Wettbewerb um Ressourcen teilzunehmen, und sich des-
halb von 6konomischen Strukturen abhingig machen miussen, die ihre
Rechte und Freiheiten weiter einschranken. Beide Arten von Milieus ge-
fahrden den sozialen Frieden und Zusammenhalt und werden so zur Ge-
fahr fiir die Freiheit aller.

Beztiglich dieses Problems ist es lohnenswert, sich auch den von Nas-
sar in seinem >Liberalismus mit Gemeinsinn« geltend gemachten engen
Zusammenhang zwischen Freiheit und Bildung nochmals vor Augen zu
fihren. Da Nassars Vorstellungen eines gebildeten Biirgers besonders
darauf abzielen, eine Gleichheit von Rechten und Pflichten iiber parti-
kulare Interessen und Zugehorigkeiten hinweg tatsachlich in die Gesell-
schaft zu bringen, ruft er damit in Erinnerung, dass ein gleichberechtig-
ter Zugang zu Bildung notwendig ist, um sich aus der Vereinnahmung
durch bestimmte Milieus befreien zu kénnen. Seine Uberlegungen zum
Bildungsbegriff sind aber auch dariiber hinaus fiir ein Nachdenken tiber

350

00:18:04. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

die Zukunft des Liberalismus relevant. Zwar hat das Bildungswesen in
westlichen liberalen Staaten mittlerweile weniger gegen die Vereinnah-
mungen des Kurrikulums durch divergierende interne Identitdtsvorstel-
lungen zu kdmpfen, als es im Libanon der Fall ist. Doch illustrieren Nas-
sars Ausfithrungen zum konfessionell gerahmten Philosophieunterricht
die Notwendigkeit eines liberalen Bildungskonzepts, das auch dem de-
mokratischen Konsens und der Fihigkeit seiner kontinuierlichen Erneu-
erung durch alle verpflichtet ist und nicht komplett von partikularen In-
teressen, seien es ideologische oder jene des Marktes, vereinnahmt wird.
Es lasst sich selbstredend dariiber streiten, ob gerade die Philosophie
jene zentrale Rolle einnehmen soll, die Nassar ihr als Bildungspolitiker
im schulischen Kurrikulum zuschreiben wiirde, und ob es sinnvoll wire,
sie so stark auf die politischen Rechte und Pflichten des Biirgers auszu-
richten. Wohl miisste Bildung starker auch darauf bedacht sein, junge In-
dividuen auf ein selbstverantwortliches 6konomisches und allgemein zi-
vilgesellschaftliches Sich-Zurechtfinden vorzubereiten, als es in Nassars
Bildungskonzept der Fall ist. Doch wirft die Ausrichtung seines Fokus
auf Philosophie und Politik in Anbetracht der libanesischen Situation
auch die Frage auf, welches fiir ein liberal-demokratisches Gemeinwesen
die Kosten einer Vernachlassigung der Ausbildung jener besonders von
geistes- und sozialwissenschaftlichen Fichern geschulten Kompetenzen
sind, die zu einem umfassenden kritischen Nachdenken ungeachtet der
Markttauglichkeit oder dariiber hinaus befihigen und damit direkt die
Freiheiten des Individuums schiitzen.

Uber den libanesischen Kontext hinaus von Wichtigkeit ist schlieflich
Nassars Bemiihen darum, nicht eine absolut gesetzte und damit zum
Selbstzweck verkommene individuelle Freiheit oder rein materielle Zwe-
cke ins Zentrum einer liberalen politischen und sozialen Ordnung zu
stellen, sondern die Idee des Menschen. Er leitet deshalb den Rechtsbe-
griff aus einer ontologischen Idee des Menschseins ab, um so den engen
Zusammenhang zwischen der Wahrung der individuellen Rechte und der
Verantwortung fir die Rechte anderer in Erinnerung zu rufen. Die Aus-
richtung des Fokus auf den Menschen findet aber auch Eingang in sei-
nen >Liberalismus mit Gemeinsinns, indem Nassar ein auf Rechte abhe-
bendes Gerechtigkeitsverstindnis in ein solches einkleidet, das in letzter
Instanz auf das intrinsisch Gute ausgerichtet ist, in dessen Zentrum die
menschliche Wiirde steht.

Besonders mit diesem Verweis auf das intrinsisch Gute 16st Nassars
>Liberalismus mit Gemeinsinn«< auch das in Hurriyya gemachte Verspre-
chen ein, mit dessen Skizzierung einen Dienst an der globalen >Zivilisati-
on der Freiheit< tun zu wollen. Nassar bezeichnet seine aus sieben Werten
bestehende Axiologie bewusst als These und lidt damit dazu ein, seine
Liste zu erginzen oder abzuindern, und zwar auch in einem transkul-
turellen Dialog. Es wire dies eine andere Wertediskussion, als sie sich in

351

00:18:04. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

den letzten Jahren etwa um >deutsche, >schweizerische, reuropdische«
oder >abendldndische« Wertvorstellungen entsponnen haben, kein Su-
chen nach einer kulturspezifischen Vorstellung des Guten, die >uns< von
sihnen« unterscheidet. Es wire kein ideologischer Diskurs der Exklusi-
on, sondern eine transkulturelle Debatte, die gemeinsam die Universali-
sierbarkeit bestimmter Werte auskundschaftet und prift, aber durchaus
Platz lasst fiir kulturelle Eigenheiten.®

Dabei wire es, gerade weil in den letzten Jahrzehnten die Philosophie
des Liberalismus nicht iiber »das Gute< und seinen Ort im Gemeinwe-
sen sprechen wollte, besonders wichtig, dass sich auch westliche Ver-
fechter einer liberalen Ordnung einer solchen transkulturellen Diskussi-
on um das intrinsisch Wertvolle, das den Menschen ins Zentrum riickt,
wieder stellen. Denn gerade sie scheinen in ihrem zunehmend dogmati-
schen Bestehen auf bestimmte Freiheiten und Rechte den Menschen re-
spektive die Menschheit insgesamt immer weniger auf der Rechnung zu
haben, was nicht mehr nur anderen schadet, sondern immer mehr auch
die eigene freiheitliche Ordnung in Gefahr bringt. Dabei ist die Idee der
Menschheit als einer Schicksalsgemeinschaft nicht mehr nur abstrakt,
sondern nimmt etwa bei Problemen wie dem Klimawandel auch mehr
denn je sehr konkrete Konturen an. Es scheint vor diesem Hintergrund
gar, dass die Reintegration der Idee des Menschen und bestimmter, tiber
den individuellen Rechten und Freiheiten stehender Werte, die in einem
transkulturellen Dialog ausgehandelt werden, Bedingungen fiir das Fort-
bestehen des Liberalismus als solchen sind.

Abschlieflend lisst sich somit festhalten, dass Nassars Reflexionen
uber das Gute und dessen Stellung im ansonsten auf individuelle Rech-
te und Freiheiten fokussierten Liberalismus, genauso seine Ideologie-
kritik und der daraus abgeleitete >kritisch-offene Rationalismus, seine
Herleitung der Notwendigkeit individueller Rechte und Pflichten, sei-
ne Bildungsphilosophie, ja sein >Liberalismus mit Gemeinsinn< insge-
samt exemplarisch vor Augen fithren, dass die eingangs dieses Buches
erwihnte Feststellung Muhammad al-Misbahis, die arabische Philoso-
phie sei fahig, mit der >globalen philosophischen Gemeinschaft< zu kom-
munizieren, auch tber den rein sprachlichen Aspekt hinweg voll und
ganz zutrifft. Der Kommunikationszusammenhang wird in Nassars >Li-
beralismus mit Gemeinsinn«< etwa dadurch hergestellt, dass er als kriti-
sches Korrektiv wirksam ist, indem er vermeintlich westliche philoso-
phische Prinzipien in neuen soziopolitischen und kulturellen Kontexten
priift und kritisch zur Anwendung bringt. Damit wird die zeitgendssische
arabische Philosophie zu einem intellektuellen und historischen Spiegel-
bild des westlichen Denkens und Handelns, das dieses auf eine kritische
Selbstreflexion zuriickwerfen kann, eine Selbstreflexion, deren Ziel die

9  Vgl. dazu auch Dhouib, »Unrechtserfahrungen«, 188-189.

352

00:18:04. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

Verbesserung der eigenen philosophischen Pramissen sein sollte. Die zeit-
genossische arabische Philosophie kann aber nicht nur mit der globalen
philosophischen Gemeinschaft kommunizieren. Wie das Beispiel Nas-
sars ebenfalls klar illustriert, ist sie auch direkt eine intellektuelle Res-
source, die allgemeine Vorstellungen etwa von Freiheit, Gerechtigkeit,
Toleranz oder andere Prinzipien, die das Zusammenleben regeln, zu re-
vidieren und zu verbessern und letzten Endes neu zu denken hilft. Dass
solche Prinzipien auch in lokalen Kontexten immer wieder neu gedacht
werden miissen, bringt der Gang der Geschichte mit sich. Dieser Gang
der Geschichte hat mittlerweile zu einer Vernetzung der Menschen dieser
Welt gefiihrt, die nicht zuletzt die Philosophie vor neue Herausforderun-
gen stellt und sie zu einem Perspektivenwechsel zwingt. Diese Heraus-
forderungen liegen nicht nur in neuen Problemstellungen, die es anzu-
gehen gilt. Sie liegen auch in der Anforderung, diese Probleme vermehrt
mit transkulturellem Weitblick zu erortern und zu losen. Es scheint gar,
dass in Zukunft auf bestimmte Probleme, die etwa globale Prozesse des
sozialen Wandels oder der Verlust sozialer Kohisionen mit sich bringen,
iiberhaupt nur noch eine transkulturell ausgerichtete Philosophie ada-
quate und plausible Antworten liefern kann. Eine Philosophie, die auf
sich zunehmend globalisierende Probleme adiquate und plausible Ant-
worten finden will, tut deshalb gut daran, philosophische Ressourcen,
wie sie etwa das Denken eines Nassar zur Verfiigung stellen, kritisch in
ihre Debatten zu integrieren.

353

00:18:04. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

