
341

8. Die politische Philosophie Nassif Nassars
im libanesischen Kontext – und darüber hinaus

Was die westliche Philosophie von einem 
arabischen Philosophen lernen kann

Mit der Rückkehr zum libanesischen Kontext im letzten Kapitel sind 
wir auch an das Ende unserer Reise durch Nassars Text- und Ideenwel-
ten gelangt. Es war dies eine Reise, die immer wieder etwas Geduld ge-
braucht hat, da einzelne Winkel von Nassars Denken genauer ausge-
leuchtet werden mussten. Die Geduld hat sich jedoch gelohnt: Es hat 
sich so insgesamt ein Panorama von Ideen entfaltet, die nicht nur Nas-
sar als einzelnen Philosophen beschäftigen, sondern immer auch Abbild 
einer zeitgenössischen arabischen Debattenkultur sind, in der es philo-
sophisch noch viel zu entdecken gibt.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Nassif Nassar in seinem phi-
losophischen Gesamtwerk aus dem Kontext einer seines Erachtens durch 
Konfessionalismus bedingten Konfliktsituation der libanesischen Gesell-
schaft einen ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ entwickelte, der zwei Grund-
anliegen hat. Zum einen fordert er vom Individuum ein kritisch-offenes 
Vernunftdenken ein, das in Abgrenzung zur Absolutheit partikular-ge-
meinschaftlicher, d. h. konfessionell-religiöser sowie ideologischer Wahr-
heitsansprüche wahrheitstheoretisch bescheiden auftritt und seine Postu-
late aus Respekt vor und im Dialog mit den Überzeugungen anderer 
sowie in Ansehung gesamtgesellschaftlicher Interessen kontinuierlich in-
tra- und intersubjektiv hinterfragt. Zum anderen fordert der ›Liberalis-
mus mit Gemeinsinn‹ individuelle Rechte ein, deren Ursprung Nassar 
auf ein universelles Menschsein zurückführt. Diesen Rechten nachzu-
kommen macht sowohl den Respekt individueller Freiheiten als auch ein 
staatlich-institutionell gestütztes solidarisches Handeln unter gleichge-
stellten Personen notwendig. Dieses Handeln ist zudem auf sieben Wer-
te des intrinsisch Guten und damit über Rechtsansprüche hinaus auf 
ein holistisches Gerechtigkeitsverständnis ausgerichtet. Grundlage einer 
in diesem Sinne liberal-gemeinsinnig idealen Gesellschaft ist ein schuli-
scher Philosophieunterricht, in dem Individuen in Konversation mit der 
transkulturellen Philosophiegeschichte zu eigenständig und miteinander 
kritisch denkenden sowie über die Grenzen ihrer partikularen Gemein-
schaft hinaus solidarisch handelnden Staatsbürgern ausgebildet werden 
sollen.

Dies sind in aller möglichen Kürze die wichtigsten Ergebnisse der in 
dieser Abhandlung unternommenen Auseinandersetzung mit einem der 
wichtigsten arabischen Gegenwartsphilosophen. Obschon möglichst 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342

viele Schriften von Nassars thematisch vielseitigem Werk in die inter-
textuelle Argumentation dieser Studie mit einbezogen wurden, gäbe es 
selbstredend eine Vielzahl anderer Möglichkeiten, sich diesem Philoso-
phen zu nähern. Mit der kontextualistischen Herangehensweise an sein 
Werk und der Orientierung am Begriff des ›Liberalismus mit Gemein-
sinn‹ (librāliyya takāfuliyya) sollte hier ein erster Vorschlag gemacht 
werden, wie Nassar gelesen werden kann. Dieser Vorschlag wird hof-
fentlich weitere Untersuchungen mit anregen, die sich mit Nassar, aber 
auch mit anderen Figuren und Themen der lebhaften philosophischen 
Debatten in nahöstlichen Kontexten beschäftigen. Denn Projekte wie 
jene Nassars bieten zahlreiche Anschlussmöglichkeiten auch für westli-
che philosophische Problemstellungen und damit die Chance, den philo-
sophischen Diskurs globaler auszugestalten, wie wir in den nachfolgen-
den abschließenden Überlegungen gleich noch sehen werden.

Über viele der Überzeugungen und Ideen, denen Nassar im Rahmen 
seines Nachdenkens über ein gutes Gemeinwesen allgemein und seines 
Entwurfs eines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ im Besonderen Ausdruck 
verleiht, lässt sich selbstverständlich streiten, wie nicht zuletzt zahlreiche 
kritische Reaktionen unterschiedlicher Provenienz auf einzelne seiner Po-
sitionen gezeigt haben. Sie betrafen besonders seine Ideologiekritik, die 
wegen ihres teilweise dogmatisch anmutenden Rationalismus selbst unter 
Ideologieverdacht geriet, aber auch sein Einstehen für individuelle Frei-
heitsrechte, das den einen zu liberal, den anderen zu wenig entschieden war. 

In seiner Ganzheit sowie vor dem Hintergrund allgemeiner Entwick-
lungen der nahöstlichen Denktraditionen betrachtet, könnte man Nassar 
auch vorwerfen, sein ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ sei eine ›Ideologie 
der Unentschlossenheit‹. Diesen Begriff hat der aus Bahrain stammende 
Intellektuelle Muḥammad Ǧābir al-Anṣārī in seiner voluminösen Schrift 
Das arabische Denken und der Kampf der Gegensätze verwendet, um 
damit – ohne auf Nassar Bezug zu nehmen – ein Philosophieren zu cha-
rakterisieren, das stets auf der Flucht vor klaren Entscheidungen ist, die 
zu treffen in einer konfliktträchtigen Realität, welche sich den Möglich-
keiten einer Harmonisierung des Widersprüchlichen entzieht, erforder-
lich wäre.1 Anṣārī sieht das gesamte arabische Denken seit vorislamischer 
Zeit, besonders aber im 19. und 20. Jahrhundert, im Versuch begriffen, 
Gegensatzpaare wie Vernunft und Glaube, Tradition und Moderne, Reli-
gion und Nation, Gerechtigkeit und Freiheit oder Kapitalismus und So-
zialismus zu versöhnen, wobei es diese Gegensatzpaare nie dialektisch in 

1	  	Vgl. Muḥammad Ǧābir al-Anṣārī, al-Fikr al-ʿarabī wa-ṣirāʿ al-aḍdād. Kai-
fa ḥtawat at-taufīqiyya aṣ-ṣirāʿ al-maḥẓūr baina l-uṣūliyya wa-l-ʿalmāni-
yya wa-l-ḥasm al-muʾaǧǧal baina l-islām wa-l-ġarb; tašḫīṣ ḥālat al-lāḥasm fī 
l-ḥayāt al-ʿarabiyya wa-l-ihtiwāʾ at-taufīqī li-l-ǧadaliyyāt al-maḥẓūra, Bairūt: 
al-Muʾassasa al-ʿArabīya li-d-Dirāsāt wa-n-Našr 21999 [1996], 20, 142–143.

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


343

etwas Neuem aufzuheben vermochte, sondern sie in einer Art Schwe-
be- oder Spannungszustand nebeneinander bestehen ließ.2 Er bezeich-
net dieses auf Harmonisierung von Gegensätzen ausgerichtete Denken 
als taufīqiyya, wofür er selbst die englische Übersetzung concordism am 
treffendsten findet.3

Auch Nassars ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ könnte gemäß den 
Überlegungen Anṣārīs als erfolgloser Versuch gelesen werden, Gegen-
sätze einer konfliktträchtigen Situation zu versöhnen, weshalb sein 
Entwurf einer neuen Gesellschaft in wichtigen Problembereichen den 
Anschein macht, in einem Zustand der Unentschlossenheit und Un-
eindeutigkeit zu verbleiben. Man könnte Nassar vorwerfen, zwar die 
zentralen Fragen des gesellschaftlichen Zusammenlebens aufzuwerfen 
und zu erörtern, jedoch einer eindeutigen Beantwortung dieser Fragen 
auszuweichen. Was wäre z. B. prinzipiell stärker zu gewichten: die in-
dividuellen Rechte oder das Gemeinwohl der Gesellschaft, individuel-
le Freiheiten oder Gerechtigkeit – die librāliyya oder der takāful? Wie 
kann der Mensch, wie Nassar behauptet, ontologisch frei sein und 
gleichzeitig eine soziale Natur haben, die er ebenso geltend macht? Wo 
genau liegt die Grenze zwischen einer legitimen Verteidigung des Ver-
nunftdenkens gegen dogmatische Wahrheitsansprüche auf der einen 
Seite und einem Rationalismus, der selbst wieder dogmatisch wird, auf 
der anderen? Inwiefern darf Philosophie selbst zu einer Ideologie wer-
den, die eine klare Vorstellung des menschlichen Zusammenseins ge-
gen andere solche Vorstellungen auch politisch durchsetzt? Wie weit 
dürfen die Zugeständnisse der Vernunft an ideologische und religiöse 
Glaubensprinzipien gehen, um die Überzeugungsfreiheit zu wahren, be-
sonders dort, wo sie fester Bestandteil alltäglicher Vorstellungswelten 
sind? Wie weit dürfen die Konzessionen der Vernunft an die existen-
zielle Ganzheit des Menschen gehen, wo die Ratio auch auf das Ara-
tionale trifft, d. h. auf andere, nichtvernünftige Fähigkeiten und Ver-
mögen sowie Emotionen, Wünsche und Begehren, die zu irrationalen 
Entscheiden verleiten? Und wie stark darf ein staatliches Bildungswe-
sen den einzelnen Bürger zu einem philosophischen Vernunftdenken er-
ziehen, ohne das Individuum in seiner Religions- und Überzeugungs-
freiheit zu beschneiden? 

All diese Fragen, auf die Nassar keine eindeutige Antwort gibt, die 
sich seinem Liberalismus-Verständnis einschließlich der epistemischen 
Prämissen, auf denen es beruht, aber aufdrängen, könnten mit Anṣārī 
als Anzeichen von Unentschlossenheiten in Nassars Denken gedeutet 

2	  	Vgl. ibid., 17, 145–584. Anṣārīs Argumentation orientiert sich stark an He-
gels Dialektik und Geschichtsdenken.

3	  	 Ibid., 95–106. Vgl. zu Anṣārī auch Kassab, Contemporary Arab thought, 
253–264; Corm, Pensée et politique, 276–282.

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344

werden. Die Unentschlossenheiten würden daher rühren, dass Nassar 
erfolglos Gegensätze zu versöhnen versucht, weshalb seine Philosophie 
in einer spannungsgeladenen Bipolarität, einem unentschiedenen Kampf 
des sich Widersprechenden, verharrt.

Solche und ähnliche kritischen Rückfragen an Nassars Entwurf eines 
freiheitlichen Gemeinwesens sind besonders im Kontext philosophischer 
Diskussionen natürlich berechtigt. Gleichwohl greift der Vorwurf der 
Unentschlossenheit an seinen ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ mindestens 
aus zwei Gründen zu kurz. Zum einen verlangt er Nassars Denken eine 
Eindeutigkeit ab, die es in philosophischen Gedankengebäuden gleich 
welcher Herkunft, wenn überhaupt, nur selten gibt.4 Zum anderen fühlt 
man in den Ambivalenzen und Ambiguitäten, die seiner Ideenwelt inne-
wohnen, auch den Puls des Existenziellen, aus dem sein philosophisches 
Projekt hervorgegangen ist und an dem ein bis in alle formallogischen 
Winkel eindeutiges Philosophieren wohl vorbeigedacht hätte.5

Dies bringt uns zu der in der Einleitung dieses Buches dargelegten Auf-
forderung Ǧābirīs und Miṣbāḥīs zurück, arabische Philosophie immer 
über ihre historische Kontextualisierung hermeneutisch zu erschließen. 
Vor dem Hintergrund der libanesischen Situation und ihrer Geschichte, 
die Nassars Philosophieren mitgeformt haben, machen die scheinbaren 
Unentschlossenheiten in seinem Denken durchaus Sinn. Sie sind diesbe-
züglich jedoch eher als ein philosophisches Mäandern zu verstehen, das 
sich einen Weg durch die unbeständigen Komplexitäten einer Gesell-
schaft zu bahnen suchte, die von unterschiedlichen lokalen, regionalen 
und internationalen Extremen stets vor neue Probleme gestellt wurde 
und wird. In soziopolitischen Gegebenheiten, die von einem totalisie-
renden Gemeinschaftsdenken ebenso geprägt sind wie von einer nahe-
zu grenzenlosen, an die koloniale Vergangenheit erinnernden neolibera-
len Ausgestaltung der Ökonomie, macht es Sinn, individuelle Freiheiten 
und Rechte einzufordern, ihnen gegenüber aber gleichzeitig skeptisch zu 
sein und ihnen Grenzen setzen zu wollen. Es wird vor diesem Hinter-
grund verständlich, weshalb ein Intellektueller dem Individuum das freie 
Vernunftdenken ermöglichen, es aber gleichzeitig zur überindividuellen 
und besonders übergemeinschaftlichen Reflexion über das Zusammen-
leben in der Gesellschaft erziehen will. In dieser Realität ist es auch ver-
ständlich, dass jemand, der über das Gemeinwesen nachdenkt, dessen 
Gesamtwohl stark gewichtet, da dieses im brachialen marktlogisch ori-
entierten Denken und Handeln meist genauso als sekundär betrachtet 

4	  	Vgl. hierzu auch Thomas Bauer, Die Vereindeutigung der Welt. Über den 
Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt, Ditzingen: Reclam 32018.

5	  	Vgl. hierzu auch Georg Stenger, »Interkulturelles Denken – Eine Heraus-
forderung für die Philosophie. Ein Diskussionsbericht: Teil 1«, in: Philoso-
phisches Jahrbuch 103 (1996), 90–103: 92.

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


345

wird, wie wenn partikular-gemeinschaftliche ideologische, religiöse oder 
klientistische Interessen höher gewichtet werden als gesamtgesellschaft-
liche. Es ist zudem nachvollziehbar, dass Nassar individuelle Rechte ge-
nauso hochhält wie eine Vision des intrinsisch Guten, das einem staat-
lichen Gemeinwesen nicht einfach gleichgültig sein kann, sondern der 
Politik als Handlungsorientierung dienen soll.

Der Blick auf den Libanon und seine konfliktreiche Geschichte hilft 
nicht nur, die vermeintlichen ›Unentschiedenheiten‹ von Nassars ›Libe-
ralismus mit Gemeinsinn‹ zu erklären. Es scheint auch, dass Nassars Phi-
losophie gerade in ihrer Auseinandersetzung mit der speziellen soziopo-
litischen Konstellation des Libanon ihre Möglichkeiten gewinnt, auch 
darüber hinaus zu wirken und Anklang zu finden, sowohl in einem ara-
bischsprachigen Kontext als auch in westlichen philosophischen Dis-
kursen.

So ist das Denken und Handeln mit Verweis auf konfessionelle oder 
andere gemeinschaftliche Identitäten spätestens seit der amerikanischen 
Invasion im Irak und stärker noch seit dem sogenannten Arabischen 
Frühling nicht mehr nur ein Problem des Libanon, sondern verunmög-
licht, entweder durch den radikalen Rückzug auf das eigene partikula-
re Selbst der Gemeinschaft oder indem es totalitäre Herrschaft zu be-
gründen und legitimieren hilft, auch in anderen Staaten der Region das 
Entstehen und Funktionieren von liberaler Gesellschaftlichkeit. Nassars 
Vorstellungen einer kritisch-offenen Rationalität, die das Vernunftden-
ken von der epistemischen Gier der Gemeinschaft befreit und dem Ande-
ren gegenüber diskursiv öffnet sowie dazu anhält, das individuelle Han-
deln im Kontext gesamtgesellschaftlicher Interessen zu reflektieren, ist 
deshalb ebenso wie seine Vorstellung des Rechten und des Guten auch 
für diese politischen Gemeinwesen gedacht.

Dabei sei in Anbetracht dieses gesamtarabischen Kontextes eine op-
timistische Prognose gewagt: Obschon gerade die Entwicklungen seit 
dem Arabischen Frühling – Nassar deutete ihn in einem Zeitungsinter-
view 2011 hoffnungsvoll als Vorboten der von ihm postulierten ›zwei-
ten arabischen Renaissance‹6 – auf den ersten Blick nicht den Eindruck 
erwecken, als würden sich in naher Zukunft die politischen Gegebenhei-
ten der Region auch nur geringfügig in die Richtung einer Form des Zu-
sammenlebens bewegen, wie sie von Nassar und anderen selbstkritischen 
philosophischen ›Unruhestiftern‹ imaginiert wird, werden solche Ideen 
in Zukunft vermehrt auch in alltäglichen Vorstellungswelten wirksam 
werden und sich in der gesellschaftlichen Realität bewähren können. Ge-
rade die ultratotalitären Reaktionen der Regimes etwa in Ägypten und 

6	  	Anṭwān Flaifil (27.10.2011), »Muqābalat Nāṣīf Naṣṣār. An-Nahḍa al-ʿara-
biyya aṯ-ṯāniya qādima«, al-Aḫbār, https://al-akhbar.com/Opinion/96771, 
letzer Zugriff: 03.05.2019. Vgl. ähnlich auch Naṣṣār, Ḥurriyya, 5–6.

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://al-akhbar.com/Opinion/96771
https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://al-akhbar.com/Opinion/96771


346

Syrien, aber auch der nicht direkt von den Aufständen betroffenen Mo-
narchien auf der Arabischen Halbinsel sind ein Hinweis darauf, wie sehr 
die undemokratisch regierenden Eliten diese Ideen mittlerweile als Ge-
fahr für ihre Herrschaftsprivilegien wahrnehmen. Dass in Algerien und 
mit Abstrichen im Sudan dieser Tage die Regimewechsel durch breites 
zivilgesellschaftliches Engagement – zumindest bisher – auf mehrheitlich 
friedlichem Weg vonstattengegangen sind, ist ebenfalls ein Anzeichen da-
für, dass Forderungen nach Demokratie und Rechtsstaatlichkeit ernstge-
nommen werden. Dabei könnte gerade eine kritisch-offene Rationalität, 
wie sie Nassar vorschwebt, dazu beitragen, verschiedene Vorstellungen 
des gesellschaftlichen Zusammenseins in die Ausgestaltung einer gemein-
samen Zukunft zu integrieren.

Der Weg dorthin mag allerdings noch weit sein. Erschwert wird er 
nicht nur durch lokale Hürden wie mangelnde Bildung oder prekä-
re ökonomische Verhältnisse, sondern auch von den geostrategischen 
Interessen und dem Durchsetzungswillen überregional agierender Ak-
teure. Wenig hilfreich ist es jedoch auch, in westlichen Diskursen über 
den Nahen und Mittleren Osten, sei es in den Medien oder der Wis-
senschaft, selbstkritische Denkerinnen und Denker wie Nassar a prio-
ri, d. h. ohne sich je mit ihnen und ihren Ideen auseinandergesetzt zu 
haben, als marginal zu bezeichnen und abzutun und die lokale Wirk-
samkeit ihrer Ideen respektive das breite Verlangen nach individuellen 
Rechten und Freiheiten, dem sie Ausdruck verleihen, generell in Frage 
zu stellen. Eine solche Haltung reproduziert und stärkt ein kulturalisti-
sches Bild des nicht zum Vernunftdenken und zur Demokratie befähig-
ten, schriftgläubigen ›Orientalen‹ und verleiht damit indirekt auch im 
Westen jenen Narrativen arabischer Regimes Plausibilität, die jegliche 
Kritik an ihrem Totalitarismus und jede Forderung nach Rechtsstaat-
lichkeit als Terrorismus denunzieren, dem es mit noch mehr Autorität 
zu begegnen gelte. 

Die Auseinandersetzung mit Philosophinnen und Philosophen wie 
Nassar auch über die Islamwissenschaft hinaus ist somit nicht nur wis-
senschaftlich interessant, sondern kann auch politisch und gesellschaft-
lich etwas bewegen. In dieser Hinsicht besticht Nassars philosophisches 
Projekt noch durch einen weiteren Aspekt: Es weist über den libanesi-
schen respektive arabischsprachigen Kontext hinaus die Relevanz und 
Aktualität der politischen Philosophie aus und ruft ihr in Erinnerung, 
dass sie in den sozialen Raum hineinwirken kann und soll. Vielleicht fin-
det die politische Philosophie auch in westlichen Diskursen gerade in sol-
cher oder ähnlicher transkultureller Betätigung wieder vermehrt zur Fä-
higkeit zurück, auch wieder politische Philosophie zu sein, d. h. zu neuen 
Möglichkeiten, über das spezialisierte akademische Feld hinaus mit der 
Gesellschaft zu interagieren und zu kommunizieren und damit öffentli-
che Debatten wieder mitzugestalten.

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


347

Die Philosophie Nassars und sein Entwurf eines ›Liberalismus mit 
Gemeinsinn‹ können aber auch noch viel direkter Relevanz für west-
liche, auch philosophische Diskurse beanspruchen, gerade weil sie aus 
den komplexen soziopolitischen Gegebenheiten des Libanon heraus 
entstanden sind. Seine Kritik an einem auf nicht hinterfragbaren Glau-
bensprämissen einer partikularen Gemeinschaft ausgerichteten und da-
mit ideologischen Denken etwa verfängt längst nicht mehr nur in den 
Gesellschaften des Nahen und Mittleren Ostens, sondern zunehmend 
auch wieder in einem Europa, in dem zwar nicht primär religiöse, ver-
mehrt aber wieder nationale und andere partikulare Identitäten geltend 
gemacht werden, an denen sich das politische Denken und Handeln ori-
entieren solle. Dabei wird in diesem wiedererstarkenden Differenzden-
ken teils gar jener demokratische und rechtsstaatliche Minimalkonsens 
wieder in Frage gestellt, in dessen Rahmen auch Nassars kritisch-offe-
ner Rationalismus gemeinschaftlich-partikularen Wahrheitsansprüchen 
und Wertvorstellungen durchaus Raum böte – ein Minimalkonsens, den 
Nassar leidenschaftlich als nicht verhandelbar verteidigt.

Auch die kritisch-offene Rationalität, die Nassar als epistemische Al-
ternative zu diesem exkludierenden Glaubensdenken einfordert, spricht 
damit über den arabischsprachigen Kontext hinaus das soziopolitische 
Zusammensein in westlichen Gesellschaften an. Besonders sollte jedoch 
in diesem Zusammenhang der Verweis eines arabischen Philosophen 
auf die zentrale Forderung der Aufklärung, selbstbestimmt und vorur-
teilsfrei zu denken, zur Reflexion über die eigene Aufgeklärtheit anre-
gen. Die eigene Aufgeklärtheit wird in westlichen politischen Diskussio-
nen vermehrt als kulturelles Alleinstellungs- und Abgrenzungsmerkmal 
v  a. zu einem vermeintlich aufklärungsresistenten ›islamisch‹ oder ›ara-
bisch Anderen‹ für die Konstruktion einer eigenen, in sich geschlosse-
nen gemeinschaftlichen Identität in Anspruch genommen, wobei pa-
radoxerweise genau diese Inanspruchnahme der Aufklärung auf jene 
Aufklärungsfeindlichkeit hindeutet, die dem Anderen vorgeworfen 
wird. Sie leistet damit gar einer Art ›Konfessionalisierung‹ politischer 
Diskurse auch in Europa Vorschub. Gerade die Auseinandersetzung 
mit einem Philosophen wie Nassar, der die Aufklärung aus einer »isla-
mischen Umwelt« zum Sprechen bringt,7 kann bei der Neubeurteilung 
von Fragen helfen, die die Genealogie und die Gegenwärtigkeit der ei-
genen Aufklärung, aber auch allgemeiner ihre systematische und his-
torische Beziehung zur Religion oder ihren Platz in der Moderne be-
treffen. Sie wirft darüber hinaus Fragen nach der Semantisierung des 

7	  	Reinhard Schulze (März 2019), »Islam und das Problem der Aufklärung«, FI-
NO-Memo Nr. 12, http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_
fino/content/e646124/e779484/files794812/FINO_MEMO_12_ger.pdf, letzer 
Zugriff: 04.05.2019. 5.

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files794812/FINO_MEMO_12_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files794812/FINO_MEMO_12_ger.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files794812/FINO_MEMO_12_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files794812/FINO_MEMO_12_ger.pdf


348

Aufklärungsbegriffs in einem außereuropäischen Kontext auf sowie 
Fragen zu den Auswirkungen der Mystifizierung der tatsächlichen so-
wie vermeintlichen Errungenschaften der Aufklärung sowohl in Euro-
pa als auch darüber hinaus.

Ähnliche Fragen provoziert Nassars Anspruch, mit seinem ›Libera-
lismus mit Gemeinsinn‹ vom nahöstlichen Kontext her eine soziopoliti-
sche Ordnungsvorstellung neu zu begründen, die der Westen samt ihrer 
Tradition gleich wie die Aufklärung mehrheitlich für sich allein bean-
sprucht. Auch diesbezüglich kann Nassars Philosophie zu einer Neube-
wertung bestimmter Probleme Anlass geben. Sein Nachdenken über in-
dividuelle Freiheiten im gesellschaftlichen Zusammensein ließe sich zwar 
mit Verweis auf den arabisch-islamischen Kontext und dessen eigene his-
torische Entwicklungen und kulturelle ›Gegebenheiten‹ als für den Wes-
ten irrelevant abtun. Das Gegenteil ist jedoch der Fall: Gerade weil be-
stimmte historische Erfahrungen, die der Westen nicht, noch nicht oder 
anders durchlebt hat, in Nassars philosophische Setzungen hineinspielen 
und seine Vorstellungen eines liberalen Gemeinwesens mitprägen, sind 
sie über diesen Kontext hinaus erkenntnisbringend. Bekannte normative 
Szenarien lassen sich mit Nassar nahe an ›neuen‹ historischen Umstän-
den und soziopolitischen Gegebenheiten durchspielen und so auch in 
Überlegungen über die Zukunft des Liberalismus sowohl in seiner west-
lichen Spielart als auch seiner globalen Ausbreitung einbauen.8

Lässt sich z. B. das liberale, sich zunehmend radikalisierende Credo 
der Staatsskepsis in Anbetracht einer historischen Erfahrung, die immer 
wieder von der tatsächlichen Abwesenheit staatlicher Exekutivmacht 
geprägt war, neu bewerten? Wäre in Anbetracht der libanesischen so-
ziopolitischen Realität, in der angesichts partikularer Gemeinschaftsin-
teressen sowie um den Markt frei spielen zu lassen die staatlichen Hand-
lungsmöglichkeiten auf ein absolutes Minimum reduziert wurden, ein 
Nachtwächterstaat wirklich als ausreichend zu beurteilen, um die Frei-
heit des Individuums und andere liberale und demokratische Grundwer-
te zu wahren? Welche Bedingungen müssten gegeben sein, damit sich 
selbstverantwortlich handelnde Bürger zu ihren Grundrechten wie der 
körperlichen Unversehrtheit, einem Mindestmaß an Bildung oder einem 
Minimaleinkommen verhelfen können, wenn man sich eine soziopoliti-
sche Ordnung wie jene des Libanon anschaut, in welcher sich der Staat 
nur am Rande für solche Grundrechte interessiert und ihre Respektie-
rung nichtstaatlichen Akteuren überlässt?

8	  	Vgl. zu den folgenden Gedanken auch Michael Frey (Dezember 2018), »Li-
banon: Die Zukunft des Liberalismus und die Verantwortung der Intellektu-
ellen«, FINO-Memo Nr. 6, http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/
micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.
pdf, letzer Zugriff: 04.05.2019.

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf
http://www.fino.unibe.ch/unibe/portal/microsites/micro_fino/content/e646124/e779484/files779502/FINO_MEMO_6_ger.pdf


349

Nassar würde vor dem Hintergrund der libanesischen historischen und 
soziopolitischen Erfahrung wohl auch westlichen liberalen Ordnungsvor-
stellungen raten, sich mit der Idee des Staates, ja mit einem Mindestmaß 
gar an Sozialstaatlichkeit zu versöhnen. Er könnte dabei dem Liberalis-
mus sein libanesisches Spiegelbild vorhalten und von enttäuschten Hoff-
nungen in die Kräfte des Marktes erzählen, die es entgegen den Erwartun-
gen wichtiger Architekten des libanesischen Staatsgefüges nicht vermocht 
haben, das pluralistische Gemeinwesen über die partikularen Interessen 
hinweg zumindest auf einen stabilen modus vivendi zu verpflichten und 
über den Markt zu integrieren. Er könnte auf substaatliche Organisati-
onsstrukturen verweisen, die sich zwar der wichtigsten Grundbedürfnisse 
der Bürger annehmen und so staatliche Aufgaben und Funktionen über-
nehmen, die die Menschen aber auch in die Abhängigkeiten von klientis-
tischen Patronage-Netzwerken verbannen, die nicht auf den Schutz der 
Rechte aller, sondern auf die Bereicherung weniger ausgerichtet sind, also 
keinen allgemeinen Wohlstand schaffen. Nassar würde wohl auch auf die 
Ohnmacht zivilgesellschaftlicher Bemühungen verweisen, die die vielen 
Freiheiten, die der soziale Raum im Libanon bietet, im Bewusstsein um 
die Eigenverantwortung sich selbst und anderen gegenüber nutzen, um 
sich losgelöst von den Patronage-Netzwerken um menschliche Grund-
bedürfnisse zu kümmern. Er würde etwa von den zivilgesellschaftlichen 
Initiativen berichten, die sich der Umweltproblematik annehmen, die im 
Libanon von der Abwesenheit gesetzlicher Regulierungen drastisch ver-
schärft wird und so die natürlichen Grundlagen menschlicher Existenz 
gefährdet. Er könnte erklären, dass auch diese Initiativen immer wieder 
an die Grenzen eines Systems stoßen, das sich in einem Vakuum fehlender 
Staatlichkeit etablieren konnte und dem die Interessen, die über diejeni-
gen der Klientel der eigenen Netzwerke hinaus das Wohl aller und jedes 
Einzelnen betreffen, ebenso gleichgültig sind wie der Schutz urliberaler 
Rechte. Nassar würde zudem erläutern, wie dieses System auch demo-
kratische Prozesse auszuhöhlen hilft, da auch diese auf die Logik und den 
Erhalt der Patronage-Netzwerke ausgerichtet sind und nicht dazu dienen, 
politischer Herrschaft Legitimität zu verleihen und einen gesamtgesell-
schaftlichen Konsens zu finden.

Nassar könnte vor dem Hintergrund dieser historischen und soziopo-
litischen Erfahrungen zeigen, dass auch eine liberale Gesellschaft mehr 
Staatlichkeit braucht, als es viele ihrer Theorien mittlerweile glaubhaft 
machen, eine minimale staatliche Normenordnung zumindest, die durch 
die partikularen Gemeinschaften und Gruppierungen und ihre einzelnen 
Interessen hindurch jedes Mitglied des Gemeinwesens gleich erreicht und 
von allen Personen als solchen geltend gemacht und eingeklagt werden 
kann. Er würde ebenfalls auf die Achtung eines Gemeinwohls pochen, 
das jenseits partikularer Interessen gut für jeden einzelnen Bürger und 
alle Bürger zusammengenommen ist.

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350

Obschon Nassar im Hinblick auf die libanesische Situation ein Über-
denken des liberalen Verhältnisses von Staat und Gesellschaft mit anregt, 
würde allerdings auch er nicht ausschließlich auf Staatlichkeit setzen, 
um das Individuum vor der Vereinnahmung durch partikulare Interes-
sen zu schützen. Auch in seinen Liberalismus ist ein beträchtliches Maß 
an Staatsskepsis eingeflossen, das sich zwar nicht direkt aus einem un-
mittelbaren Erleben totalitärer Herrschaft nährt, jedoch auf die in der 
Region latente Gefahr verweist, sie erleiden zu müssen. 

Seine Skepsis gegenüber dem Kollektiv rührt aber auch besonders von 
der Erfahrung repressiver Gemeinschaftlichkeit auf substaatlicher Ebene 
her. Nassars liberale Grundüberzeugung, d. h. sein Bestehen auf individu-
elle Rechte und Freiheiten, hat mehrheitlich hier ihren Ursprung. Die Ge-
nese dieser Grundüberzeugung kann insofern für Überlegungen über den 
Liberalismus auch außerhalb des libanesischen Kontextes erkenntnis-
bringend sein, als sie unterstreicht, wie wichtig es für das Funktionieren 
einer liberalen Gesellschaftsordnung ist, dass Individuen ihr milieube-
stimmtes Handeln und Denken überwinden und jenseits ihrer Zugehö-
rigkeit zu einzelnen Gemeinschaften und Gruppen als Mitglieder einer 
Gesellschaft zu handeln und zu denken befähigt werden. Es ist dies eines 
der zentralen Anliegen des Liberalismus, an dem die libanesische libera-
le Ordnung immer wieder von Neuem scheitert. Milieubestimmtes Den-
ken und Handeln wird aber auch in westlichen liberalen Gesellschaften 
vermehrt zur Gefahr für die individuelle Freiheit. Freiheitsgefährdend 
sind dort etwa jene Milieus, die zum Zweck der Absicherung des eige-
nen Wohlstandes Grenzmauern im gesellschaftlichen Gefüge hochhalten, 
um damit den sozialen Aufstieg anderer zu verhindern und dadurch die 
eigenen Ressourcen zu schützen. Gleichzeitig und dadurch begünstigt 
bilden sich aber auch an jenen immer breiter werdenden Rändern der 
Gesellschaft Milieus, in die Menschen gedrängt werden, die nicht mehr 
fähig sind, am Wettbewerb um Ressourcen teilzunehmen, und sich des-
halb von ökonomischen Strukturen abhängig machen müssen, die ihre 
Rechte und Freiheiten weiter einschränken. Beide Arten von Milieus ge-
fährden den sozialen Frieden und Zusammenhalt und werden so zur Ge-
fahr für die Freiheit aller.

Bezüglich dieses Problems ist es lohnenswert, sich auch den von Nas-
sar in seinem ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ geltend gemachten engen 
Zusammenhang zwischen Freiheit und Bildung nochmals vor Augen zu 
führen. Da Nassars Vorstellungen eines gebildeten Bürgers besonders 
darauf abzielen, eine Gleichheit von Rechten und Pflichten über parti-
kulare Interessen und Zugehörigkeiten hinweg tatsächlich in die Gesell-
schaft zu bringen, ruft er damit in Erinnerung, dass ein gleichberechtig-
ter Zugang zu Bildung notwendig ist, um sich aus der Vereinnahmung 
durch bestimmte Milieus befreien zu können. Seine Überlegungen zum 
Bildungsbegriff sind aber auch darüber hinaus für ein Nachdenken über 

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


351

die Zukunft des Liberalismus relevant. Zwar hat das Bildungswesen in 
westlichen liberalen Staaten mittlerweile weniger gegen die Vereinnah-
mungen des Kurrikulums durch divergierende interne Identitätsvorstel-
lungen zu kämpfen, als es im Libanon der Fall ist. Doch illustrieren Nas-
sars Ausführungen zum konfessionell gerahmten Philosophieunterricht 
die Notwendigkeit eines liberalen Bildungskonzepts, das auch dem de-
mokratischen Konsens und der Fähigkeit seiner kontinuierlichen Erneu-
erung durch alle verpflichtet ist und nicht komplett von partikularen In-
teressen, seien es ideologische oder jene des Marktes, vereinnahmt wird. 
Es lässt sich selbstredend darüber streiten, ob gerade die Philosophie 
jene zentrale Rolle einnehmen soll, die Nassar ihr als Bildungspolitiker 
im schulischen Kurrikulum zuschreiben würde, und ob es sinnvoll wäre, 
sie so stark auf die politischen Rechte und Pflichten des Bürgers auszu-
richten. Wohl müsste Bildung stärker auch darauf bedacht sein, junge In-
dividuen auf ein selbstverantwortliches ökonomisches und allgemein zi-
vilgesellschaftliches Sich-Zurechtfinden vorzubereiten, als es in Nassars 
Bildungskonzept der Fall ist. Doch wirft die Ausrichtung seines Fokus 
auf Philosophie und Politik in Anbetracht der libanesischen Situation 
auch die Frage auf, welches für ein liberal-demokratisches Gemeinwesen 
die Kosten einer Vernachlässigung der Ausbildung jener besonders von 
geistes- und sozialwissenschaftlichen Fächern geschulten Kompetenzen 
sind, die zu einem umfassenden kritischen Nachdenken ungeachtet der 
Markttauglichkeit oder darüber hinaus befähigen und damit direkt die 
Freiheiten des Individuums schützen.

Über den libanesischen Kontext hinaus von Wichtigkeit ist schließlich 
Nassars Bemühen darum, nicht eine absolut gesetzte und damit zum 
Selbstzweck verkommene individuelle Freiheit oder rein materielle Zwe-
cke ins Zentrum einer liberalen politischen und sozialen Ordnung zu 
stellen, sondern die Idee des Menschen. Er leitet deshalb den Rechtsbe-
griff aus einer ontologischen Idee des Menschseins ab, um so den engen 
Zusammenhang zwischen der Wahrung der individuellen Rechte und der 
Verantwortung für die Rechte anderer in Erinnerung zu rufen. Die Aus-
richtung des Fokus auf den Menschen findet aber auch Eingang in sei-
nen ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹, indem Nassar ein auf Rechte abhe-
bendes Gerechtigkeitsverständnis in ein solches einkleidet, das in letzter 
Instanz auf das intrinsisch Gute ausgerichtet ist, in dessen Zentrum die 
menschliche Würde steht.

Besonders mit diesem Verweis auf das intrinsisch Gute löst Nassars 
›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ auch das in Ḥurriyya gemachte Verspre-
chen ein, mit dessen Skizzierung einen Dienst an der globalen ›Zivilisati-
on der Freiheit‹ tun zu wollen. Nassar bezeichnet seine aus sieben Werten 
bestehende Axiologie bewusst als These und lädt damit dazu ein, seine 
Liste zu ergänzen oder abzuändern, und zwar auch in einem transkul-
turellen Dialog. Es wäre dies eine andere Wertediskussion, als sie sich in 

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352

den letzten Jahren etwa um ›deutsche‹, ›schweizerische‹, ›europäische‹ 
oder ›abendländische‹ Wertvorstellungen entsponnen haben, kein Su-
chen nach einer kulturspezifischen Vorstellung des Guten, die ›uns‹ von 
›ihnen‹ unterscheidet. Es wäre kein ideologischer Diskurs der Exklusi-
on, sondern eine transkulturelle Debatte, die gemeinsam die Universali-
sierbarkeit bestimmter Werte auskundschaftet und prüft, aber durchaus 
Platz lässt für kulturelle Eigenheiten.9

Dabei wäre es, gerade weil in den letzten Jahrzehnten die Philosophie 
des Liberalismus nicht über ›das Gute‹ und seinen Ort im Gemeinwe-
sen sprechen wollte, besonders wichtig, dass sich auch westliche Ver-
fechter einer liberalen Ordnung einer solchen transkulturellen Diskussi-
on um das intrinsisch Wertvolle, das den Menschen ins Zentrum rückt, 
wieder stellen. Denn gerade sie scheinen in ihrem zunehmend dogmati-
schen Bestehen auf bestimmte Freiheiten und Rechte den Menschen re-
spektive die Menschheit insgesamt immer weniger auf der Rechnung zu 
haben, was nicht mehr nur anderen schadet, sondern immer mehr auch 
die eigene freiheitliche Ordnung in Gefahr bringt. Dabei ist die Idee der 
Menschheit als einer Schicksalsgemeinschaft nicht mehr nur abstrakt, 
sondern nimmt etwa bei Problemen wie dem Klimawandel auch mehr 
denn je sehr konkrete Konturen an. Es scheint vor diesem Hintergrund 
gar, dass die Reintegration der Idee des Menschen und bestimmter, über 
den individuellen Rechten und Freiheiten stehender Werte, die in einem 
transkulturellen Dialog ausgehandelt werden, Bedingungen für das Fort-
bestehen des Liberalismus als solchen sind.

Abschließend lässt sich somit festhalten, dass Nassars Reflexionen 
über das Gute und dessen Stellung im ansonsten auf individuelle Rech-
te und Freiheiten fokussierten Liberalismus, genauso seine Ideologie-
kritik und der daraus abgeleitete ›kritisch-offene Rationalismus‹, seine 
Herleitung der Notwendigkeit individueller Rechte und Pflichten, sei-
ne Bildungsphilosophie, ja sein ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ insge-
samt exemplarisch vor Augen führen, dass die eingangs dieses Buches 
erwähnte Feststellung Muḥammad al-Miṣbāḥīs, die arabische Philoso-
phie sei fähig, mit der ›globalen philosophischen Gemeinschaft‹ zu kom-
munizieren, auch über den rein sprachlichen Aspekt hinweg voll und 
ganz zutrifft. Der Kommunikationszusammenhang wird in Nassars ›Li-
beralismus mit Gemeinsinn‹ etwa dadurch hergestellt, dass er als kriti-
sches Korrektiv wirksam ist, indem er vermeintlich westliche philoso-
phische Prinzipien in neuen soziopolitischen und kulturellen Kontexten 
prüft und kritisch zur Anwendung bringt. Damit wird die zeitgenössische 
arabische Philosophie zu einem intellektuellen und historischen Spiegel-
bild des westlichen Denkens und Handelns, das dieses auf eine kritische 
Selbstreflexion zurückwerfen kann, eine Selbstreflexion, deren Ziel die 

9	  	Vgl. dazu auch Dhouib, »Unrechtserfahrungen«, 188–189.

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


353

Verbesserung der eigenen philosophischen Prämissen sein sollte. Die zeit-
genössische arabische Philosophie kann aber nicht nur mit der globalen 
philosophischen Gemeinschaft kommunizieren. Wie das Beispiel Nas-
sars ebenfalls klar illustriert, ist sie auch direkt eine intellektuelle Res-
source, die allgemeine Vorstellungen etwa von Freiheit, Gerechtigkeit, 
Toleranz oder andere Prinzipien, die das Zusammenleben regeln, zu re-
vidieren und zu verbessern und letzten Endes neu zu denken hilft. Dass 
solche Prinzipien auch in lokalen Kontexten immer wieder neu gedacht 
werden müssen, bringt der Gang der Geschichte mit sich. Dieser Gang 
der Geschichte hat mittlerweile zu einer Vernetzung der Menschen dieser 
Welt geführt, die nicht zuletzt die Philosophie vor neue Herausforderun-
gen stellt und sie zu einem Perspektivenwechsel zwingt. Diese Heraus-
forderungen liegen nicht nur in neuen Problemstellungen, die es anzu-
gehen gilt. Sie liegen auch in der Anforderung, diese Probleme vermehrt 
mit transkulturellem Weitblick zu erörtern und zu lösen. Es scheint gar, 
dass in Zukunft auf bestimmte Probleme, die etwa globale Prozesse des 
sozialen Wandels oder der Verlust sozialer Kohäsionen mit sich bringen, 
überhaupt nur noch eine transkulturell ausgerichtete Philosophie adä
quate und plausible Antworten liefern kann. Eine Philosophie, die auf 
sich zunehmend globalisierende Probleme adäquate und plausible Ant-
worten finden will, tut deshalb gut daran, philosophische Ressourcen, 
wie sie etwa das Denken eines Nassar zur Verfügung stellen, kritisch in 
ihre Debatten zu integrieren.

DIE POLITISCHE PHILOSOPHIE NASSIF NASSARS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341 - am 22.01.2026, 00:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

