
6. Alter und Glaube

»Doch der Herr war nicht im Sturm.

Nach dem Sturm kam ein Erdbeben.

Doch der Herr war nicht im Erdbe-

ben. Nach demBeben kam ein Feuer.

Doch der Herr war nicht im Feuer.

Nach dem Feuer kam ein sanftes,

leises Säuseln.«

(1 Könige, 19)

Gott ist nicht im großen Sturm, er ist in dem leisen Säuseln. Um

ein Säuseln wahrnehmen zu können, muss es ruhig sein, man muss

sich konzentrieren und hinhören. Der Psychotherapeut Karlfried Graf

Dürckheim spricht von einer Art Schwerhörigkeit für die feinen Töne

»durch den Spektakel des Daseins«.1 Ohne diesen dauernden Spektakel

wäre etwas wahrnehmbar, das man vielleicht als Anklang bezeichnen

könnte. Glaube ist möglicherweise so etwas wie ein vages, zartes sich

erinnern, die Erinnerung an etwas Anderes oder einen Anderen im

Selbst. »Unbegreiflicher – so nah«, so betitelt Karl Rahner eine Text-

sammlung, die durch das Jahr führt. Dieses nicht greifbare Andere ist

uns »innerlicher […] als wir uns selbst«2 und gleichzeitig ist es durch

das alltägliche Getöse oder Spektakel meist zugedeckt.

Alfred Delp spricht von einem »Brunnenpunkt«, aus dem unsere

schönen und auch unsere bösen Stunden strömen. Diesem Satz zufol-

ge, hätten wir es im Akt des Glaubens mit einer Art Herabsteigen zu

1 Dürckheim 1984, S. 182.

2 Rahner 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007 - am 13.02.2026, 21:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

uns selbst zu tun. Ebenso häufig wird Glaube auch als Leichtigkeit, als

Aufstieg beschrieben.

Tiefster Punkt, Aufstieg, unbegreifliche Nähe – all dies sind Ver-

suche, dieses Andere im Menschen, seine Transzendenz ins Wort zu

setzen. Der glaubende Mensch erinnert sich vage seines Ursprungs, er

fühlt eine unbestimmte Sehnsucht, vielleicht Wehmut. Das Wort Weh-

mut enthält beides: Das Weh, also den Schmerz über die merkwürdige

Verbannung, in der wir leben und denMut, in dieser materialen Raum-

Zeit-Welt, aus der dieses Andere nahezu vertrieben scheint, trotzdem

daran festzuhalten. Ein kleines Gedicht der Lyrikerin Mascha Kaleko3

bringt das Paradoxon vom Anderen, der ich doch bin schön zum Aus-

druck:

»Einer ist da, der mich denkt,

der mich atmet, der mich lenkt,

der mich schafft und meine Welt

der mich trägt und der mich hält.

Wer ist dieser Irgendwer?

Ist er ich? Und bin ich Er?«

Wer glaubt, trotzt ein wenig der Eindimensionalität der raumzeitlichen

materialen Welt, zumal einer modernen, aufgeklärten, also sich selbst

erklärenden, sich selbst begründenden Welt.

In den Evangelienwird der Glaube verglichenmit einemSchatz,mit

einer Perle. Dieser Schatz muss wohl gehütet werden. Immer wieder

wird ermahnt zur Klugheit – die klugen Jungfrauen etwa, die bereit

sind, dem Bräutigam entgegen zu gehen – und zur Wachsamkeit.

Glaube zeigt sich oft in einerWeise der Umwertung weltlicherWer-

te: Paulus etwa will sich seiner Schwachheit rühmen, denn wenn er

schwach ist, so sagt er, ist er stark. So etwas ist in einer Welt, in der

es stets um den Erhalt von Kraft und Handlungsmacht geht, fast nicht

mehr vermittelbar.

Glauben könnte bedeuten, die Erinnerung, die Sehnsucht wachzu-

halten an so etwas wie einen Urgrund im Menschen, der manchmal

3 Kaleko 2014, S. 14.

Mehr Mut zum Altern

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007 - am 13.02.2026, 21:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Alter und Glaube 43

durchscheint. Romano Guardini spricht vom »dünner werden des Da-

seins«.4 In dem Maße, in dem wir in einer materiell-weltlichen Per-

spektive weniger werden, werden wir empfänglicher für dieses nahe

Unbegreifliche in uns. »Das Endliche wird transparent für das Absolu-

te«, heißt es bei Guardini.

Wennwir bei diesemBild der Transparenz bleiben, dann ist es idea-

lerweise der alterndeMensch, der langsam immer durchsichtiger wird.

Der Sinn und die ganz eigene Würde des Alters wären dann die immer

größer werdende Nähe zum Absoluten. Der Respekt vor dem Alter wä-

re nicht so sehr der Respekt vor einer Lebensleistung, sondern eher der

Respekt vor dieser Nähe zum Absoluten oder wie Friedrich Weinreb es

ausdrückt, der Respekt vor dem Ursprung.

Der Mensch ist immer zweierlei zugleich: Er ist in materialer Wei-

se aus Fleisch und Blut, er lebt in dieser Welt und setzt sich mit ihr

arbeitend, schaffend, handelnd auseinander. Gleichzeitig ist er immer

auch ein geistigesWesen, das sich selbst übersteigenmöchte. Dies lässt

sich in unterschiedlichen Denktraditionen ausdrücken: Hannah Arendt

spricht von der vita activa und der vita contemplativa5, die Existenzphi-

losophin Simone de Beauvoir von Immanenz und Transzendenz und

der schon genannte Dürckheim spricht von der doppelten Natur des

Menschen: dem Menschen, der die Welt meistert und dem ein tran-

szendenter Kern innewohnt.

Charakteristisch für den alten Menschen ist, dass seine material-

weltliche Seite unausweichlich abnimmt. Physische Leistungsfähigkeit

und auch geistige Leistungsfähigkeit im Sinne von Spannkraft, Schnel-

ligkeit und Originalität werden weniger. Es scheint schon ein Gebot der

Klugheit zu sein, nun stärker auf die andere, die mehr metaphysische

Seite des Wesens zu setzen. Dürckheim formuliert dies so:

»Das Schwergewicht zwischen den beiden Aufträgen, in deren Zei-

chenmenschliches Leben steht: dieWelt zumeistern und zu gestalten

4 Guardini 2010, S. 58.

5 Arendt 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007 - am 13.02.2026, 21:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

im Werk und zu reifen auf dem inneren Weg, muß sich mit dem Al-

ter eindeutig zugunsten des innerenWeges verschieben. Der Sinn des

Alters ist nicht die Leistung, sondern die Reife.«6

Im Alter geht es dieser Einschätzung zufolge mehr und mehr darum,

die dem Menschen innewohnende Transzendenz hervorkommen zu

lassen. Der alte Mensch würde, bildlich gesprochen, von innen her

strahlen. Wenn Guardini vom »Dünnerwerden des Daseins« spricht,

meint dies etwas ganz Ähnliches. Bei Dürckheim wie bei Guardini geht

es um eine Verschiebung der Gewichtung: Weltliche Leistung muss

abnehmen (sie nimmt ohnehin ab!) und ein innerer Weg sollte stärker

beschritten werden.

Das allerdings ist gar nicht so einfach in einer sich als fortschrittlich

erachtenden Gesellschaft, die von einer dem Menschen und der Welt

innewohnenden Transzendenz fast nichtsmehrweiß (oder wissenwill),

für die der alte Mensch unausgesprochen so etwas wie der entstellte

oder entgleiste junge Mensch ist und in der Wege der Kontemplation

wenig gepflegt werden.

So ist denn nicht zufällig die einzige gesellschaftliche Antwort auf

das Phänomen des Alters, den Modus von Aktivität so lange wie mög-

lich beizubehalten und wenn dies offenkundig nicht mehr gut mög-

lich ist, auf Aktivierungsformen und Hilfeleistungen von außen zu set-

zen. Es ist natürlich gut, wenn alte Menschen weiterhin, so wie es eben

geht, ihren Alltag bestreiten können und dort, wo es nötig ist, fami-

liale, nachbarschaftliche oder professionelle Hilfen zur Alltagsbewälti-

gung bekommen. Im Wesentlichen müsste nun aber etwas Anderes im

Vordergrund stehen. Dazu noch einmal Dürckheim:

»Das Zentrum der Sinngebung sollte jedoch nie auf etwas gelegt

werden, worin der Mensch notwendigerweise abnimmt, sondern

vielmehr auf etwas, worin er im Zunehmen bleiben kann bis an sein

Ende. Dieses betrifft aber nie die weltliche Leistung, sondern das

innere Reifen.«7

6 Dürckheim 1984, S. 176; die alte Rechtschreibung wurde übernommen.

7 Dürckheim 1984, S. 176.

Mehr Mut zum Altern

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007 - am 13.02.2026, 21:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Alter und Glaube 45

Wo ein Zentrum der Sinngebung nicht erfahrbar ist, da erwächst Leid.

Das Leid der alten Menschen könnte wesentlich ein Leiden an Sinnlo-

sigkeit sein. Die Welt da draußen braucht ihre Leistungen nicht mehr

wirklich, darüber können auch ehrenwerte Aktivitätenwie etwa bürger-

schaftliches Engagement und großelterlicher Einsatz nicht hinwegtäu-

schen, denn all dies reicht nicht weit genug. Ein innerer Weg aber, von

demDürckheim oder Guardini sprechen, kann nur beschritten werden,

wenn er schon früher gesehen und eingeübt wird.

Die (auch für die Umgebung) eher unangenehmen Seiten des ho-

hen Alters können sich als Misstrauen, Starrsinn, Sturheit und auch

in kindischem Gebaren zeigen. Dürckheim spricht in diesem Zusam-

menhang etwas normativ von zwei von ihm so genannten »Fehlhaltun-

gen« des Alters: Zum einen von der Verhärtung mit der Grundgebärde

des Festkrallens, zum anderen von einem Sich-Gehenlassen. Guardini

spricht von der Notwendigkeit der Überwindung des »Auskosten-wol-

lens«, des »Sich-Eilens mit dem Rest, der noch gelebt werden kann, des

Voll-Stopfens der kürzer werdenden Zeit mit Stoff.«8

Wenn Sinngebung im Alter, eine neue Ausrichtung, ein Wandel

nicht glückt, dann steht der alternde Mensch in der Gefahr, panisch

und zornig zu werden: das Leben zerrinnt ihm zwischen den Fin-

gern. Letztlich hat die Möglichkeit von erfülltem Alter etwas mit der

glücklichen Beantwortung einer zentralen Frage zu tun, die lange

verdrängt werden kann, die aber irgendwann unausweichlich auf uns

alle zukommt: Ist der bevorstehende Tod nun ein Schritt ins Leere oder

ins Eigentliche?

Den Augenblick heiligen

Glauben zu definieren, ist schwierig. Wenn man es versucht, wird man eingren-

zen wollen, anderes ausgrenzen und dann feststellen, dass es eine persönliche

Angelegenheit ist oder feststellen, dass es überhaupt nicht möglich ist.

Glaube in der Überlieferung lässt sich verstehen als ein Ausdruck für das Er-

kennen, Leben und Erfahren der verborgenen Seite des Menschen. In allen For-

menundSchöpfungen in derWelt lässt sich dieses Verborgene finden.Die verbor-

8 Guardini 2010, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007 - am 13.02.2026, 21:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

gene Seite übersteigt unsere Methoden des Messens, des menschlichen Wissens

und der Wahrnehmung. Sie geht weit über das objektiv Feststellbare hinaus.

Heute glauben wir meist das, was uns die Wissenschaften, die Medizin oder

andere Formen der Spezialisierung über die Welt, die Probleme der Welt und

die Problemlösungen sagen. Wir glauben das, weil es eben diese Experten sagen

undwirmeinen, sie werden schon recht haben. Auchwenn das Problemgroß und

weltumspannend ist, wie etwaUmweltzerstörung oder Klimawandel, so glauben

wir, dass wir eine Lösung finden werden, wenn wir uns so verhalten, wie es die

Experten lehren.9 Mit dieser Art von Glauben – dem Fortschrittsglauben – er-

reicht man nicht das Verborgene, die im Verborgenen liegende Seite des Lebens,

welche die eigentliche Seite des Lebens ist.

In schlechten Zeiten erinnern sich Menschen an Gott und beginnen zu be-

ten. Aber auch hier kann eigentlich nicht von Glauben gesprochen werden. Der

Mensch ist in Not und in seiner Not fleht er um Hilfe. Der Betende will ein Ge-

schäft aushandeln. Und sobald die Not gelindert oder vorbei ist, wird er sich

wieder seinen alltäglichen Aufgaben und Gewohnheiten widmen.

Das Gebet in Not kann natürlich ein Anfang sein. Aber eigentlich kann

Glaube nur absichtslos sein. Der Mensch glaubt, ohne dafür etwas zu erhal-

ten, grundlos, ohne Ursache. Es ist ein Akt der Hingabe. Es ist ein Akt des Sich-

Aufgebens ohne Gegenleistung.

In einer materiell orientierten Gesellschaft, in der so sehr der Nutzen im Vor-

dergrund steht, ist das eine große Aufgabe und Herausforderung. Ein Handeln

ohne Lohn.

Bewegt der Mensch sich aber nur auf der Seite des Nutzens, des Verstandes,

der eigenen Erkenntnisse undWahrnehmungen, geht ihm dieWelt der Ewigkeit

verloren. Es geht ihm sein eigenes Wesen verloren. Der Mensch wird einseitig

und vertraut auf seine eigenen Kräfte. Er bewegt sich in Raum und Zeit und hier

liegt auch schon die Begrenzung. Denn jeder Raumhat eine Grenze und jede Zeit

vergeht. Der Glaube verlangt aber eine Welt, die über diese Welt hinausgeht. In

der Welt der Ewigkeit ist unsere Zeit schon mit einbezogen, ist Teil davon.

Aus demGanzen heraus ließe sich der Augenblick in der Zeit besser verstehen

und leben. Eine neue Dimension würde diese Welt befruchten. Das Ganze und

9 Dies zeigt sich auch in der sogenannten Corona-Krise: Es wird auf wissenschaft-

lich-technische Lösungen gesetzt, wie etwa den Impfstoff.

Mehr Mut zum Altern

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007 - am 13.02.2026, 21:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Alter und Glaube 47

der Teil bilden ein Gegenüber und eine Einheit. Das Leben ist dann hier und

dort und das lässt sich nicht mehr beweisen, jede wissenschaftliche Erkenntnis

versagt. Hier kann nur noch geglaubt werden, über die verborgene andere Seite

gibt es keine Messungen, keine Studien.

Der Glaube führt den Menschen in eine andere Dimension, in eine andere

Welt. Es ist die eigentliche Wirklichkeit. Unsere Welt hier ist Schattenwelt in

Raumund Zeit. Gerade dort, woGlaube herrscht, gibt es vielerleiWege und keine

Uniformität.WennGott gemeint ist, dann ist die Form nicht entscheidend: »Was

Gott braucht, ist die Freude des Menschen, den Glauben, die Hingabe, die Liebe,

das Vertrauen, die Treue, das braucht er.«10

Mit dem Glaubensbild, dass die Welt und das Leben des Menschen von der

verborgenen Seite her gelenkt und geleitet werden und dass es für jeden einzelnen

einen Plan gibt, ergibt sich ein neues Bild des Menschen: Der Mensch lebt dann

den ihm aus dem Ganzen, aus der Einheit zugeteilten Zeitabschnitt. Alles, was

ihm begegnet ist dann das Wirken Gottes in der Welt. Das Leben erfährt eine

Einfachheit und Bescheidenheit. Dieser Mensch ist ein Bewohner zwischen den

Welten. In der hebräischen Sprache sind die Worte für »Sohn« und »zwischen«

verwandt. Der glaubende Mensch ist ein »Sohn«, ein Kind Gottes. Aus dieser

Verbindung heraus erlebt er diese Welt als ein Zeitgeschehen aus der Ewigkeit.

Durch den Menschen soll der Augenblick geheiligt werden.

10 Weinreb 1996, S. 207.

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007 - am 13.02.2026, 21:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459010-007 - am 13.02.2026, 21:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459010-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

